

### THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

श्री सेठिया जैन ग्रन्थमाला पुष्प नं० १०४

# श्री जैन सिद्धान्त बोल संग्रह

श्री हंसराज बच्छराज नाहटा सरदारशहर निवासी द्वारा जैन विश्व भारती, लाडनूं को सप्रेम भेट -

>>>→ --+€

श्रकाशक त्रगरचन्द मैरोदान सेठिया जैन पारमार्थिक संस्था बीकानेर (राजस्थान)

| विक्रम संवत् २००१<br>" भाद्रपद् सास<br>वीर्र संवत् २४७म | न्योद्धावर<br>केवल ३॥) वह भी<br>ज्ञान खाते मे लगेगा<br>महसूल खर्च श्वलग | द्वितीय आवृत्ति<br>१००० |  |  |
|---------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|-------------------------|--|--|
| एल्क्रेशनल प्रेस, बीकानेर ता॰ ११                        |                                                                         |                         |  |  |

#### [2]

### आभार प्रदर्शन

रे इस भाग के निर्माण एवं प्रकाशन काल में दियंगत परम प्रताप्ती जैनांचार्य पूच्य श्री जवाहरलालजी महाराज एवं वर्तमान पूच्य श्री गणेशीलालजी महाराज साहव अपने विद्वान् शिष्यों के साथ भीनासर एवं वीकानेर विराजते थे। समय समय पर पुस्तक का मेटर आप श्रीमानों को दिखाया गया है। आप श्रीमानों की अमूल्य सूचना एवं सम्मति से पुस्तक की प्रामाणिकता बहुत वढ़ गई है। इसलिये यह समिति आप श्रीमानों की चिरकुतज्ञ रहेगी। श्रीमान् मुनि बड़े चॉदमलजी महा-राज साहेब, पण्डित मुनि श्री सिरेमलजी एवं जवरीमलजी महाराज साहेब ने भी पुस्तक के कतिपय विषय देखे हैं इसलिये यह समिति उक्त मुनियों के प्रति भी अपनी कृतज्ञता प्रकट करती है। इस पुस्तक के प्रारम्भिक कुञ्ज बोल श्रीमान् पन्नालालजी महाराज साहेब को दिखाने के लिये रतलाम भेजे थे। वहाँ उक्त मुनि श्री एव श्रीमान् बालचन्दजी सा० ने उन्हें देख कर अमूल्य सूचनाएँ देने की कृत्रा की है ज्रतः हम आपके मी पूर्ण आभारी हैं।

निवेदक-पुस्तक प्रकाशन समिति

### ( हितीयावृत्ति के सम्बन्ध में )

शास्त्रममँज्ञ पडित मुनि श्री पन्नालालजी म. सा. ने इस भाग का दुवारा सूद्मनिरीच्च्या करके संशोधन योग्य स्थलों के लिये उचित परामर्श दिया है । अतः हम आपके आभारी हैं ।

वयोष्ट्रद्ध मुनि श्री सुजानमलजी म. सा. के सुशिष्य पं० मुनिश्री लच्मी-चन्दजी म. सा ने इसकी प्रथमावृत्ति की छपी हुई पुस्तक का आदयोपान्त उपयोग पूर्वक अवलोकन करके कितनेक शंका स्थलों के लिये सुचना की थी। उनका यथास्थान संशोधन कर दिया गया है। अतः हम उक्त मुनि श्री के आभारी हैं।

इसके सिवाय जिन २ सज्जनों ने आवश्यक संशोधन कराये और पुस्तक को उपयोगी बनाने के लिये समय समय पर अपनी शुभ सम्मतियाँ प्रदान की हैं उन सब का हम आभार मानते हैं।

की हैं उन सब का हम आभार मानते हैं। इसके अतिरिक्त इस प्रन्थ के प्रखयन में प्रत्यन्त या परोन्न रूप में सुमे जिन जिन विद्वानों की सम्मतियाँ और प्रन्थ कर्त्ताओं की पुस्तकों से लाभ हुआ है उनके प्रति मैं विनम्र भाव से छतज्ञ हूँ।

जन प्रेस बीकानेर निवेदक-भैरोद्रान सेठिया

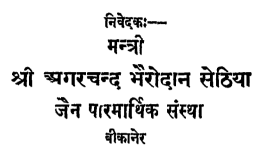
### दो शब्द

श्री चैन सिद्धान्त नोल संप्रह के छठे भाग में २० से ३० तक ग्यारद्द बोल संप्रह किये गये हैं। इन वोलों मे आनुपूर्वी, साधु श्रावक का आचार, द्रव्यानुयोग, कथा सुत्रों के अध्ययन, न्याय प्रश्नोत्तर आदि अनेक विषयों का समावेश हुआ है। कागज की कमी के कारए थोकड़े सम्वन्धी कई वोल हम इस भाग मे नहीं दे सके हैं। सूत्रों की मूल गाथायें भी इसमें नहीं दी जा सकी हैं। प्रमाए के लिये उद्धृत अन्धों की सूची प्रायः इसके भाग १ से ४ और म भाग के अनुसार है। वोलों के नीचे सूत्र और प्रभ्ध का नाम प्रमाए के लिये दिया हुआ है इसलिये इसमें नहीं दिया गया है। तीर्थ इस्टों के वर्णन मे सप्ततिशत स्थान प्रकरए प्रम्थ से वहुत सी वार्ते ली गई हैं। वोल संग्रह पर विद्वानों की सम्मतियाँ प्राप्त हुई है। वे भी कागज की कमी के कारए इस मे नहीं दी जा सकी हैं।

श्री जैन सिद्धान्त वोल संग्रह के छठे भाग की द्वितीयावृत्ति पाठकों के सामने प्रस्तुत है। इसकी प्रथमावृत्ति संवत् २००० मे प्रकाशित हुई थी। पाठकों को यह वहुत पसन्द आई। इसलिए थोड़े ही समय में इसकी सारी प्रतियां समाप्त हो गईं। इस ग्रन्थ की उपयोगिता के कारण इसके प्रति जनता कि रुचि इतनी वड़ी कि हमारे पास इसकी मांग वरावर आने लगी। जनता की माग को देख कर हमारी भी यह इच्छा हुई कि इसकी द्वितीयावृत्ति शीघ ही छपाई जाय किन्तु प्रेस की असुविधा के कारण इसके प्रकाशन में विलम्ब हुआ है। फिर भी हमारा प्रयत्न चाल् था। आज हम अपने प्रयत्न में सफल हुए हैं। अतः इसकी द्वितीयावृत्ति पाठकों के सामने रखते हुए हमें आनन्द होता है।

'पुस्तक शुद्ध छपे' इस वात का पूरा पूरा ध्यान रखा गया है। फिर भी दृष्टिदोप से तथा भेस कमेचारियों की असावधानी से छपते समय कुछ अशुद्धियां रह गई हैं इसके लिए पुस्तक में शुद्धिपत्र लगा दिया गया है। अतः पहले उसके अनुसार पुस्तक सुधार कर फिर पढ़ें। इनके सिवाय यदि कोई अशुद्धि आपके ध्यान में आवे तो हमें सूचित करने की छुपा करें ताकि आगामी आधुत्ति में सुधार कर दिया जाय।

वर्तमान समय में कागज, छपाई और अन्य सारा सामान महंगा होने के कारण इस द्वितीयावृत्ति की कीमत बढ़ानी पड़ी है फिर भी ज्ञान प्रचार की दृष्टि से इसकी कीमत लागत मात्र ही रखी गई है। इस कारण से कमीशन आदि नहीं दिया जा सकता है। इससे प्राप्त रकम फिर भी साहित्य प्रकाशन आदि ज्ञान के कार्यों में ही लगाई जाती है।



श्री सेठिया जैन पारमाधिक संस्था, बीकानेर - पुस्तक प्रकाशन समिति

ध्यत्त---श्री दानवीर सेठ भैरोदानजी सेठिया । मंत्री --- श्री जेठमलजी सेठिया । उपमंत्री---श्री माएकचन्द्जी सेठिया ।

#### लेखक मण्डल

श्री इन्द्रचन्द शास्त्री M· A· शास्त्राचार्यं, न्यायतीर्थः वेदान्तवारिधि । श्री रोशनलाल जैन B·A·, LLB·, न्याय काव्य सिद्धान्ततीर्थं,विशारद् । श्री श्यामलाल जैन M· A· न्यायतीर्थं, विशारद् । श्री घेवरचन्द्र बॉठिया 'वीरपुत्र' न्याय व्याकरणतीर्थं, सिद्धान्तशास्त्री।

### विषय सूची

| बोल न |
|-------|
|-------|

प्रुष्ठ योल नं०

98

**८१० विपाक सूत्र (दुःख विपाक** मुख पृष्ठ १ आभार प्रदर्शन और सुख विपाक) की Ś दो शब्द वीस कथाएं Ę 35 पुस्तक प्रकाशन समिति २१ वां वोत्तः---६१-१५६ 8 चिपय सूची, पता X-= ८११ आवक के इक्कीस गुए ६१ श्रकाराद्यनुक्रमणिका ع **६१२ पानी पानकजात-घोव**ए श्रानुपूर्वी क इक्कीस प्रकार का ६३ श्रानुपूर्वी कण्ठस्थ **८१३ शवल दोप इक्कीस** 85. गुएगे की सरल विधि η, **६१४ विद्यमान पदार्थ की** शुद्धि पत्र त्रनुपलव्धि के इक्की**स** मंगलाचरण ŝ कारण ωę २० वां बोलः- ३-६० ६१४ पारिणामिकी बुद्धि के इक्कीस दृष्टान्त હર્ર १०१ अतज्ञान के वीस मेद Ę ८१६ समिक्खु (दशवैकालिक) १०२ तीर्थंद्वर नाम कमे वॉधने द्सर्वे) अध्ययन की के वीस वोल Ł इक्कीस गाथाएं १२६ **६०३** विहरमान वीस Ę ८१७ उत्तराध्ययन सूत्र के ८०४ वीस कल्प (साधु के) ٤ चरएविहि नामक ३१ १०४ परिहार विशुद्धि चारित्र वें श्रध्ययन की २१ के वीस द्वार १६ गाथाएं १३० Log असमाधि के वीस स्थान २१ **६१**⊏प्रश्नोत्तर २१, १३३-१४७ १०७ आश्रव के वीस सेट RX ६०५ संबर के वीस मेद (१) उंकार का अर्थ पंच-RX Lor चतुरंगीय (उत्तराज्ययन परमेष्ठी कैसे १ 838) के तीसरे अध्ययन की संघ तीर्थ है या तीर्थ-(२) बीस गाथाएं) इर तीथें है ? RĘ

#### [ε]

प्रश्न बोल नं०

प्रश्न बोल नं० <u>an</u>

| ੲੲ |
|----|
|----|

| (३) | सिद्धशिला श्रौर ञलोक<br>के वीच कितना अन्तर |  |
|-----|--------------------------------------------|--|
|     | *                                          |  |
|     |                                            |  |

ह ? १३४ (%) पुरिमताल नगर में

- तीर्थङ्कर के विचरते हुए श्चभगसेन का वध कैसे
- हुआ १ 83X भव्य जीवों के सिद्ध (y)
- हो जाने पर क्या लोक भन्यों से शून्य हो जायगा १ १३६
- (ફ) म्रवधि से मनःपर्यंय ज्ञान ऋलग क्यों कहा गया १ १३७
- म्राचर का क्या अर्थ है? १३५ (છ)
- सातावेद्नीय की जघन्य (ন) स्थिति अन्तमु हूर्त की या वारह मुहूर्त की १ १३६
- कल्पवृत्त् क्या सचित्त (E) वनस्पति रूप तथा देवा-धिफ्रित हैं ? १४०
- स्त्री के गर्भ की <u>(१०)</u> स्थिति कितनी है १ 888
- (११) क्या एकल विहार शास्त्र सम्मत है १ १४२
- १२० (१२) आवश्यक क्रिया के 893 समय क्या ध्यानादि २३ वां वोत्तः---१६६-१७६ करना उत्त्वित है ? શ્વર

|                                                                           | ,a |
|---------------------------------------------------------------------------|----|
| (१३) व्रत धारए न करने वाले<br>के लिए भी क्या प्रति-<br>कमए आवश्यक है १ १४ | v  |
|                                                                           |    |

- (१४) लौकिक फल के लिये यत्त् यत्त्तिएी को पूलना क्या सदोप है १ 888
- चतुर्थ भक्त प्रत्याख्यान (१४) का क्या मतलव है १ १४६
- (१६) खुले मुँह कही गई भाषा सावद्य होती है या निरवद्य होती है १ 820
- (૧૭) क्या श्रावक का सूत्र
- पढ़ना शास्त्र सम्मत है११४० सात व्यसनों का वर्णन (१८)
- कहाँ सिलता है १ १४४
- लोक में अन्धकार के
- (88) 828
- कितने कारण हैं १
- ञ्रजीर्ए कितने प्रकार (२०)
- का है ? হস্ট
- साधु को कौन सा वाद (२१)
- किसके साथ करना
- चाहिये १ হুমূত
- २२ वां बोलः--१५६-१६६

निग्रह स्थान बाईस

328

१६०

१६२

साधु धर्म के 393 विशेषग वाईस

परीषह वाईस

| Ľ | v | ] |
|---|---|---|
|---|---|---|

| वोल नं०                                                          | <u>y</u> g | वोल नं० प्रष्ठ                                                                      |
|------------------------------------------------------------------|------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤२२ भगवान् महावीर की<br>चर्या विषयक (आचा<br>रांग ٤ वॉ अ० ड० १    | १६६        | चौवीस गाथाएं १९७<br>९३३ विनय समाधि श्राध्य•<br>दशवैकालिक ९ वॉ .<br>श्रध्ययन उ० २ की |
| गाधाएं तेईस<br>६२३ साघु के उत्तरने योग्य<br>तया त्रयोग्य स्थान   |            | चौत्रीस गाथाएं २०१<br>६३४ दरहक चौद्यीस २०४                                          |
| तेईस<br>६२४ स् <b>यगडांग स्</b> त्र के                           | १७०<br>१७३ | ६३४ घान्य के चौवीस प्रकार २०४<br>६३६ जात्युत्तर चौबीस २०६                           |
| तेईस ऋष्ययन<br>९२४ च्हेत्र परिमाण के<br>तेईस भेद                 | १७३        | २५ वां वोल२१५-२२४<br>६३७ उपाध्याय के पत्तीस<br>गण २१४                               |
| १२६ पाँच इन्द्रियों के तेईस<br>विषय तथा २४०                      |            | ९३५ पाँच महात्रत की<br>प्रचीस भावनाए २१७                                            |
| <sub>विकार</sub><br>२४ वां वोलः—-१७६-२                           | १७४<br>११४ | ६३९ प्रतिलेखना के पचीस्<br>मेद्र २१८<br>२०००                                        |
| ९२७ गत उत्सर्पिंगी के<br>चौवीस तीर्थद्वर                         | १७६        | ६४० क्रिया पचीस २१म<br>६४१ सृयगडांग सूत्र के<br>पॉवर्चे ग्र० (दूसरे ड०)             |
| ९२६ ऐरवत च्रेत्र में वर्त-<br>मान अवसर्पिणी के<br>चौवीस तीथेद्वर | १७६        | की पचीस गाथाएं २१९<br>६४२ ज्ञार्य च्रेत्र साढ़े पचीस २२३                            |
| चावास तम्बद्धर<br>६२६ वर्तमान अवसर्पिग्री<br>के चौवीस तीर्थद्कर  | quua       | २६ वां वोत्तः—-२२ध-२ध⊏                                                              |
| क यापाल गानकर<br>६३० भरतत्तेत्र के श्रागामी<br>२४ तीर्थद्वर      | ,<br>१९ई   | ९४३ छच्वीस वोलों की<br>मर्यांटा २२४<br>९४४ चैमानिक देव के                           |
| ८३१ ऐरवत त्तेत्र के आगामी<br>२४ तीथेङ्कर                         | 950        | छच्चीस मेद २२७<br>२७ वां बोलः२२८-२३०                                                |
| ८३२ स्यगडांग सूत्र के दस <sup>दे</sup><br>समाधि श्रध्ययन की      | t          | १७ मा गरा<br>१४४ साधु के सत्ताईस गुग २२५                                            |

### [,=;]

| बोल नं०                                                                                                                                                        | षुष्ठ                           | बोल नं०ष्ठ                                                                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤४६ स्यगडांग सूत्र के<br>" े चौदहवें अध्ययन की<br>सत्ताईस गाथाए<br>६४७ स्यगडांग सूत्र के<br>पॉचर्चे अध्ययन (पहले)                                              | २३०                             | ٤४३ अट्ठाईस नत्तत्र २मम<br>६४४ लव्धियाँ अट्ठाईस २मध<br>२६ वां बोलः२९८-३०७<br>६४४ सूयगडांग सूत्र के<br>महावीर स्तुति नामक                      |
| ें उद्दे शे) की सत्ताईस<br>गाथाएं<br>६४∽ श्राकाश के सत्ताईस<br>नाम<br>६४६ श्रीत्पत्तिकी बुद्धि के                                                              | २३६<br>२४१                      | ंछठे अध्ययन की २६<br>गाथाएं २६६<br>६४६ पाप श्रुत के २६ भेद ३० <u>४</u><br>३० वां बोलः३०७-३१६                                                  |
| सत्ताईस दृष्टान्त<br>२८ वां वोलः २८३-<br>६४० मतिज्ञान के अट्ठाईस<br>भेद<br>६४१ मोहनीय कर्म की<br>छट्ठाईस प्रकृतियॉ<br>६४२ छनुयोग देने वाले के<br>छट्ठाईस गुग्ग | २४२<br>२६६<br>२म३<br>२म४<br>२म६ | ६५७ अकर्म भूमि के<br>तीस मेद ३०७<br>६४८ परिप्रह के तीस नाम ३१०<br>६४९ भिद्ताचार्य के तीस<br>मेद ३१०<br>६६० महामोहनीय कर्म के<br>तीस स्थान ३१० |
| पुस्तक मिलने<br><b>श्रग्</b> र                                                                                                                                 | चन्द में                        | ने पारमार्थिक संस्था,<br>मोहल्ला मरोटीयां का                                                                                                  |

ø

मोहल्ला मरोटीयां का बीकानेर ( **राजस्थान )** 

### [ भ] **भ्र**काराद्यनुकमणिका

| बोल नं०                       | पृष्ठ       | बोल नं०                      | <u>g</u> B |
|-------------------------------|-------------|------------------------------|------------|
| স্ম                           |             | की सरत्त विधि                | . ••<br>ग  |
| <b>११७ अकर्म भूमि के ती</b> स |             | ६४२ आर्य च्रेत्र साढे पचीस   | r २२३      |
| भेद                           | 205         | ।<br>१९८ ग्रावश्यक क्रिया के | ••         |
| ६४३ अट्टाईस नत्त्त्र          | २दन         | समय क्या साधु का             |            |
| ६४१ इग्हाईस प्रकृतियां        |             | घ्यानादि करना                |            |
| मोहनीय कर्म की                | হনপ্ত       | उचित है (१२)                 | १४३        |
| १४४ अट्ठाईस तव्धियां          | रष          | ६०७ ग्राश्रव के वीस भेद      | <u>የ</u> ሂ |
| ६४२ ऋनुयोग देने वाले के       |             | इ                            |            |
| <u> अट्टाईस गुग</u>           | २८६         | ६११ इक्कीस गुगा श्रावक व     | १३ ई       |
| <b>८०६ असमाधि के वीस स्थ</b>  | ।न २१       | १२ इक्कीम प्रकार का          |            |
| त्रा                          |             | धोवरा                        | ६३         |
| <b>८४</b> म आकाश के सत्ताईस   |             | <b>८१२ इक्कीस शवल दोष</b>    | ध्न        |
| नाम                           | <b>२</b> ४१ | ११६ इन्द्रियों के तेईस विष   | य          |
| ६२३ आचारांग द्वितीय           |             | श्र्यौ( २४० विकार            | 9.0K       |
| श्रुतस्कन्ध प्रथम चूलि        | का          | ਤ                            |            |
| के दूसरे झ० के दूसरे          | :           | ११७ उत्तराध्ययन सृत्र के     |            |
| ड० मे वर्णित साधु के          |             | इक्तें सर्वे अ० की           |            |
| योग्य या ऋयोग्य               |             | इक्कीस गाथाएँ                | १३०        |
| स्थान तेईस                    | 200         | १०१ उत्तराध्ययन सूत्र के     |            |
| ९२ आचारांग नवम अ०             |             | तीसरे अ० की नीस              |            |
| पहले ड० की तेईस               |             | गाशाए                        | २३         |
| गाथाएँ                        | १६६         | ९४९ उत्पत्तिया वुद्धि के     |            |
| <u>छ</u> ।नुपूर्वी            | क           | सत्ताईस दृष्टाग्त            | ૨૪૨        |
| श्रानुपूर्वी करठस्थ गुण       | ने          | ९४६ उनतीस पाप सूत्र          | ३०४        |

1

| [ १० ]                                      |       |                                               |  |  |
|---------------------------------------------|-------|-----------------------------------------------|--|--|
| मोल नं०                                     | ঘূন্ত | बोल नं॰ प्रुष्ठ                               |  |  |
| १३७ उपाध्याय के                             |       | च                                             |  |  |
| पचीस गुए                                    | २१४   | <b>६०६ चतुरंगीय छ० (चार</b>                   |  |  |
| र्ष                                         |       | श्रङ्गों की दुर्लभता) की                      |  |  |
| <b>१९</b> द पकल विहार क्या                  |       | बीस गाथएं २६                                  |  |  |
| शास्त्र सम्मत है ?                          |       | <b>८१७ चर</b> णविहि ऋध्ययन                    |  |  |
| (११) प्रक्ष                                 | १४२   | (उत्तराध्ययन ३१ वें                           |  |  |
| ऐ                                           |       | (अप०) की २१ गाथाएं १३०                        |  |  |
| <b>१२१ ऐरवत चेत्र के आगा</b>                | ส์ใ   | <b>६३४ चौ</b> त्रीस दण्डक २०४                 |  |  |
| ँ चौबीस तीर्थद्वर                           | 929   | छ                                             |  |  |
| <b>६२</b> ८ ऐरवत चेत्र के आगाग              | fl    | १४३ छव्चीस बोलों की                           |  |  |
| चोबोस तीर्थ छर                              | १७६   | मर्यादा २२४                                   |  |  |
| श्रौ                                        |       | জ                                             |  |  |
| ९४९ छौत्पत्तिकी वुद्धि के                   |       | ६३६ जात्युत्तर (दूषणा                         |  |  |
| सत्ताईस दृष्टान्त                           | ૨૪૨   | भास) चौबीस २०६                                |  |  |
| ক                                           |       | त                                             |  |  |
| १०४ कल्प बीस साधु                           |       | ६३० तीर्थंङ्कर चौबीस (भरत<br>केन के न्यान्यनी |  |  |
| साध्वी के                                   | 3     | च्तेत्र के) श्रागामी<br>उत्सर्पिग्री के १९६   |  |  |
| <b>१४० क्रिया पच्ची</b> स                   | २१न   | ६३१ तीथङ्कर चौबीस (ऐरवत                       |  |  |
| ६२४ च्रेत्र परिमाण के                       |       | च्तेत्र के) छागामी                            |  |  |
| तेईस भेद                                    | १७३   | उत्सर्पिग्री के १६७                           |  |  |
| ন নাল নাল নাল                               |       | <b>९२</b> ≒ तीर्थङ्कर चौबीस ऐरवत              |  |  |
| ६१८ खुले सेंह कही गई<br>भाषा सावद्य होती है |       | चेत्र में वर्त्तमान                           |  |  |
| या निरयद्य १ (१६)                           | १५०   | ग्रवसर्पिग्गी के १७६                          |  |  |
| ग                                           |       | ६२६ तीर्थद्धर चौबीस (वर्त-                    |  |  |
| <b>१२७</b> गत डत्सपिय्गी के                 |       | मान अवसर्पिगी)                                |  |  |
| चोबीस तीर्थङ्कर                             | १७६   | का लेखा १७७-१९६६ तक                           |  |  |
|                                             | `     | <b>、</b>                                      |  |  |

[ ११ ]

|                                   | L '  | ·                                               |
|-----------------------------------|------|-------------------------------------------------|
| वोत नं०                           | gg   | बोल पृष्ठ                                       |
| ६२७ तीर्थङ्कर चौवीस गत            |      | न                                               |
| उत्सर्विग्री के                   | şoş  |                                                 |
| ६२६ तीर्थेङ्कर चौधीस वर्त-        | -    | १८४२ नचत्र अट्टाइंस २८८<br>१४१ नरक के दुःखों का |
| मान अवसपिग्री के                  | হওত  | वर्श्यं क दु.खा का वर्श्त करने वाले 'नरय        |
| १०२ तीर्थङ्कर नाम कर्म वांघ       | ने   | विभत्ति' अ० ४ द्वितीय                           |
| के बीस वोल                        | X    | ावभारत अप र दियाय<br>ड०को पचीस गाथाएं २१६       |
| ११७ तीस अकर्म भूमि                | 200  | हु:सों का<br>हिंदी का                           |
| ६६० तीस वोत्त महामोह-             | -    | -                                               |
|                                   | 380  | वर्शन करने वाते 'नग्य                           |
| द                                 | ••   | विभत्ति' अ०४ प्रथम ड०                           |
|                                   |      | की सत्ताईस गाथाएं २३६                           |
| •                                 | २०४  | ६२१ निम्रह स्थानवाद में                         |
| <b>८१६ द्रावैकालिक के द्रावें</b> |      | हार हो जाने के स्थान                            |
| की इक्कीस गाथाए                   | १२६  | वाईस १६२                                        |
| ध्३३ दशवैकालिक नवस                |      | प                                               |
| श्र० दूसरे ह० की ,                |      | ६३६ पडिलेहणा के पच्चीस                          |
| चौबीस गाथाएँ                      | २०१  | सेंद २१म                                        |
| <b>८१० दु:</b> ख विपाक सूत्र      |      | <b>६१</b> ४ पदार्थ का ज्ञान नहीं.               |
| की कथाएँ                          | 35   | होने के इक्कीस कारण ७१                          |
| १४४ देव वैमानिक के                |      | १४५ परिग्रह के तीस नाम ३१०                      |
| छव्बीस सेद                        | ঽঽড় | <b>६२०</b> परिषह वाईस १६०                       |
| ঘ                                 |      | १०५ परिहार विशुद्धि चारित्र                     |
| <b>१</b> ११ धर्म के वाईस विशेषण   | 828  | के बीस द्वार १६                                 |
| १.३१ धान्य के चौबीस               | •    | धरह पांच इन्द्रियों के तेईस                     |
| प्रकार                            | २०४  | विषय और २४०                                     |
| <b>६</b> १२ घोवए पानी इक्कीस      |      | विकार १७५<br>६३ मपांच महाव्रत की                |
| प्रकार का                         | ६३   | पच्चीस भावनाएं २१७                              |
|                                   |      |                                                 |

| Î | १२ | ] |
|---|----|---|
|   |    |   |

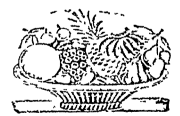
| -<br>बोल नं० प्रुष्ठ                        | बोल नं० प्रष्ठ                               |
|---------------------------------------------|----------------------------------------------|
| <b>१ १२ पानी इक्कीस प्रकार का ६</b> ३       | ६४६ भित्ताचर्या के तीस मेद ३१०               |
| ६४६ पाप श्रुत के उनतीस                      | म                                            |
| भेद ३०४                                     | ६४० मतिज्ञान के अट्टाईस                      |
| ६१४ पारिणामिकी वुद्धि के                    | भेद २५३                                      |
| इक्कीस दृष्टान्त ७३                         |                                              |
| १२६ प्रतिलेखना के पच्चीस                    | बोलों की २२४                                 |
| भेद २१५                                     | ६६० महामोहनीय कर्म के                        |
| <b>११</b> ८ प्रश्नोत्तर इक्कीस १३३          | तीस स्थान ३१०                                |
| च                                           | <b>६५१</b> मोहनीय कर्म की                    |
| <b>१</b> २० वाईस परिषठ १६०                  | ष्पट्टाइँस प्रकृतिया २५४                     |
| <b>६०३ बीस विहरमान</b> म                    | य य                                          |
| ६१४ दुद्धि (पारिणामिकी, के                  | <b>६१</b> चतना बिना खुत्ते मुं इ             |
| इनकीस दृष्टान्त ७३                          | कही गई भाषा सावदा                            |
| <b>६४६ वुद्धि (श्रील</b> त्तिकी) के         | होती है या निरवद्य १४०                       |
| सत्ताईस दृष्टान्त २४२                       | · ल                                          |
| भ                                           | <b>६५४ ल</b> व्धियां श्रट्ठाईस २८६           |
| <b>८२२ भगवान् महावीर स्वामी</b>             | <b>१०३ लांछन चील विद्रमानों के ६</b>         |
| की चर्चा विपयक                              | ् व                                          |
| तेईस गाथाएं १६६                             | *२६ वर्त्तमान अन्सनिंगी                      |
| <b>६३० भरत</b> च्चेत्र के आगामी             | के चौत्रीस तीर्थद्वर १७०                     |
| चौवीस तीर्थद्कर १६६                         | १४२ वाचना देनें वाले के                      |
| L१म भव्य जीवों के सिद्ध                     | न्नट्राईस गुण २८६                            |
| हो जाने पर ग्या लो ह                        | ६३६ वाद में दूपगाभास                         |
| भव्यों से ग्रुम्य हो<br>जायगा ? (४) १३६     | (जात्युत्तर) चौषीस २०६                       |
| जायगा ? (४) १३६<br>६३्८ भावनाएं पच्चीस पांच | ध्२१ वाद में हार हो जाने<br>(निग्रह) के बाईस |
| महाव्रतों की २१७                            | ्यान १६२                                     |
| •                                           |                                              |

| [ १३ ]                                                                                                                                          |                                                                                                                                            |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| बोत्त नं० प्रष्ठ                                                                                                                                | वोल नं० पृष्ट                                                                                                                              |  |  |  |  |
| ٤१४ विद्यमान पदार्थं की अनु-<br>पत्तव्धि के इक्कीस<br>कारण ७१<br>१३३ विनय समाधि अ२<br>को चौबीस गायाद २०१<br>६१० विपाक सूत्र की बीस              | ध्४४ सत्ताईस गुएा साधु के २२म<br>धर् समिक्तु अ० की<br>इक्कीस गाथाएं दरा-<br>वैकालिक घर १०) १२६<br>धरेर समाधि अध्ययन १०<br>(सूयगडांग सूत्र) |  |  |  |  |
| कथाएं २६<br>८०३ विहरमान भीस म<br>६४४ वीरखुई (महावीर<br>स्वामी की स्तुति) की                                                                     | की चौनीस<br>गायाए १६७<br>६३३ समाधि (विनयसमाधि)<br>अ॰ दशवैकालिक<br>मा०६ द० २) की                                                            |  |  |  |  |
| उनतील गाथाए २८६<br>६४४ वैमानिक देव के<br>छव्वीस मेद २२७<br>६१२ व्रत धारण नहीं करने<br>बात्ते के लिये क्या<br>प्रतिक्रमण आवश्यक<br>हे १ (१३) १४४ | छ० ६ उ० २) की<br>चौषोस गाथा                                                                                                                |  |  |  |  |
| श्<br>६१३ शबल दोप इक्कीस दम<br>६१८ मावक का सुन्न पढ्ना                                                                                          | मर्योदा २२४<br>६१६ साधु का स्वरूप वताने<br>वाली दशवैकालिक<br>छ० १० की इक्कीस                                                               |  |  |  |  |
| क्या शाख सम्मत है ११४०<br>६११ आवक के इक्कीस गुए। ६१<br>६०१ अत ज्ञान के बीस भेद ३                                                                | गाथाप १२६<br>६१७ साधु की चारित्र विधि<br>विपयक इक्कीस                                                                                      |  |  |  |  |
| स<br>१९५ संघ तीर्थ हे या तीर्थ-<br>द्वर तीर्थ (२) १२४                                                                                           | गाथाएं १३०<br>६२३ साधु के उत्तरने योग्य<br>तथा घरयोग्य ग्थान                                                                               |  |  |  |  |
| १०० सवर के बीस मेद २४                                                                                                                           | तेईस १७०                                                                                                                                   |  |  |  |  |

[ 88],

| वोल नं०                          | प्रष्ठ   योल | नंक                    | <b>2</b> 3 |
|----------------------------------|--------------|------------------------|------------|
| ९४६ साधु के लिने उपदेश           | શ્રક્ર       | स्यगढांग सुत्र के      |            |
| रूप सूयगडांग मृत्र               |              | तेईम अध्ययन            | १७३्       |
| के चौद्रदेवें अ० की              | દર્ગ્        | सूयगडांग सूत्र के दस   | à          |
| सत्ताईम गाथाएँ स                 | 20           | समाधि अ० की            |            |
| १४४ साधु के मत्ताईस गुगा २       | <b>2</b> =   | चौबीम गाथाएँ           | १९७        |
| ध्रम साधु को कीन सा वाद्         | 588          | सूयगढांग सूत्र के      |            |
| किसके साथ परना                   | l            | पांचर्वे अ० द्वितीय उ० |            |
| चाहिये ? (२१) १                  | y's {        | की पच्चे।स गाथाप       | २१६        |
| Lov साधु साध् <u>नी</u> के वीस   | 583          | स्यगडांग सूत्र के      |            |
| करुप                             | ε,           | पांचर्वे अ० प्रथन ड०   |            |
| <b>१९० सु</b> त्व विपाक सूत्र की | की स         | त्ताईस गायाए           | ခုနှင့     |
| कथावं (११)                       | પર ્દપ્ર     | सूयगडांग सूत्र के महा  | •          |
| १४६ स्यगडांग सुत्र के            | 1            | वीर न्तुति नामक छठे    |            |
| चौद्दर्वं प्रग्धाभ्ययन की        | •            | <b>ऋ० की उनती</b> स    |            |
| सत्ताईस गायापं २                 | <b>ష</b> ల ( | गाथाए                  | રદદ        |

•



पूर्वातुपूर्वी कहते हैं। अतिम भंग ४, ४, ३, २, १ इस प्रकार उल्टे अन से है इसलिये यह पश्चात् आतुपूर्वी कहताता है। रोष मध्य के ११८ मंग अनातुपूर्वी के हैं। आतुपूर्वी में कुल बीस कोष्ठक हैं और एक एक कोष्ठक में छ: छ: भग हैं। ४ अंकी का एक भंग है इसलिये ६ भगों में अर्थात् एक कोष्ठक मे तीस अंक रहते हैं।

प्रत्येक कोष्ठक में चौथे पाँचवें खाने के अन्तिम दो अंक कायम रहते हैं। और प्रारम्भ के तीन खानों में परिवर्तन होता रहता है। बीसों कोष्ठकों के अन्तिम दो दा अंकों का यहा एक यन्त्र दिया जाता है---

| पहले चार            | कोष्ठको | के ऋग्तिम दो | र्ख क | 82 32 72 ,2  |
|---------------------|---------|--------------|-------|--------------|
| पांचवें से आठवें    |         | >>           |       | ૪૪ કેઠ કઠ કઠ |
| नवें से बारहवें     | "       | "            | "     | ४३ ४३ २३ १३  |
| तेरहवें से सोलहर्चे | "       | "            | "     | ४२ ४२ ३२ १२  |
| सत्रहवें से बीसवें  | 75      | 77           | "     | 28 88 38 28  |

यन्त्र भरने की विधि यह है। आनुपूर्वी के पहले कोष्ठक के छान्तिम आंक ४४ हैं। पहले कोष्ठक में चौथे पांचर्वे खाने में ये स्थायी रहेंगे। पहले कोष्ठक के पूरे हो जाने पर दूसरे कोष्ठक में दस घटा कर आन्तिम आंक ३४ रखना चाहिये। इसी प्रकार तीसरे और चौथे कोष्ठकों में भी दस दस घटाकर कमशा: २४ और १४ आंक रखने चाहिये। ये चार कोष्ठक पूरे हो जाने पर यन्त्र की दूसरी पंक्ति में यानी पांचर्वे कोष्ठक में आन्तिम आ क ४४ रखना चाहिये। ४४ में दस घटाने से ४४ रहेंगे। किन्तु चूंकि एक मंग में दो आंक एक से नहीं आते इसलिये छठे कोष्ठक में अन्तिम आ क ४४ रखना चाहिये। ४४ में दस घटाने से ४४ रहेंगे। किन्तु चूंकि एक मंग में दो आंक एक से नहीं आते इसलिये छठे कोष्ठक में दस के बदले बीस घटाकर आन्तिम आंक ३४ रखना चाहिये, अपर ४४ न रखना चाहिये। सातवें और आठवें कोष्ठक में दस दस घटा कर क्रमशा २४ और १४ आंक रखने चाहिये। यन्त्र की तीसरी चौथी और पाचवीं पंक्ति में कमशा: नवें कोष्ठक के आन्तिम आंक ४३, तेरहर्वे के ४२ और सन्नहर्वे के ४१ हैं। इनके आगे के तीन तीन कोष्ठकों में अपर की तरह दस दस घटा लेना चाहिये। जहां दस घटाने से एक ही ऋंक दो बार आता हो वहां वीस घटा लेना चाहिए। ग्यारहव छौर सोलहर्वे कोष्टकों में इसी कारएए दस के बदले बीस घटाये गये हिं।

ं इस प्रकार आनुनूवीं के पहले, पाचर्वे, नर्वे, तेरहवें और सत्रहवें कोष्ठकों के अन्तिम अक क्रमश: ४४. ४४, ४३, ४२ और ४१ हैं। अगले तीन कोष्ठकों की अन्तिम अंकों के लिये पूर्ववर्ती कोष्ठकों में से दस दस घटा लेना चाहिये। किन्तु छठे ग्यारहवें और सोलहवें कोष्ठकों में से दस के बदले वीस घटाना चाहिये अन्यथा एक ही अंक दुवारा आ जाता है।

वीस कोष्ठकों में अन्तिम दो अंक उपर लिखे यन्त्र के अनुसार भरना चाहिये। कोष्ठकों के चौथे पांचर्वे खानों में ये अंक स्थायी रहेंगे और पहले के तीन खानों में ये अंक नहीं जायंगे। अन्तिम दो खानों में उपर लिखे अनुमार अंक रखने के बाद तीन अंक शेव रहेंगे। तीन अंकों में सव से छोटे अंक को पहला डससे बड़े को दूसरा और डससे भी बड़े को तीसरा अंक समफना चाहिये। मान लो, अन्तिम चौथे पांचर्वे खानों में १४ श्र क रखने के वाद १, २ और ४ ये तीन अंक शेव रहे। इनमें १ को पहला, २ को दूसरा, और पांच को तीसरा अक समफना चाहिये। पहला दूसरा और तीसरा अंक प्रथम तीन खानों में छहों भगों में -तिम्नलिखित यन्त्र के अनुसार रहेंगे---

| पहला भंग      | ণহলা           | दूसरा   | तीसरा   | [ <b>१२</b> ४       |
|---------------|----------------|---------|---------|---------------------|
| दूसरा मंग     | दूसरा          | ঀ৾৾ঢ়৻ঀ | त्तीसरा | <b>R</b> 88         |
| त्तीसरा भंग   | पहला           | तीसरा   | दृसरा   | 8 2 2               |
| चौथा मंग      | <u> वी</u> सरा | पहला    | दूसरा   | * * * *             |
| र्षांचवां भंग | दूसरा          | तीसरा   | पहला    | <b>R</b> × <b>P</b> |
| छठा भंग       | तीसरा          | दूसरा   | पहला    | 2 2 2               |

श्रानुपूर्वी के वीसों कोएकों में यह यन्त्र लागू होता है। बीसों कोएकों में खायी अ क भरने के बाद शेप तीन खाने ऊपर लिखे यन्त्र के अनुसार भरे जाते हैं। विशेष खुलासा के लिये यहाँ कुछ खोर उदाइरएए दिये जाते हैं। जैसे अन्तिम दो खानों में ४४ या ४४ व्य क रहने पर शेव १,२, ३ रहते हैं। इनमें १ को पहला, २ को दूमरा और ३ को तीसरा ख'क मान कर डक यन्त्र के छानुसार पहले तीन खाने भरने से पहला और पांचवां कोषक बन जायगा।

|   |                      |    | १  |   | स्थ | यी |    | પ્ |   | ₹थायी |
|---|----------------------|----|----|---|-----|----|----|----|---|-------|
| १ | भंग पहला दूसरा तीसरा | 18 | २  | ३ | 8   | -  | Ū  | Ř  | ३ | 28    |
| २ | भंग दूसरा पहला तीसरा | २  | १  | ३ | 8   | 2  |    | १  | ą | * 8   |
| ३ | भग पहला तीसरा दूसरा  | 8  | Ę  | २ | 8   | x  | {  | ર્ | R | * 8   |
| 8 | संग तीखरा पहला दूमरा | 3  | R  | R | 8   | x  | 3  | १  | २ | * 8   |
| X | भग दूसग तीसरा पहला   | २  | ર્ | १ | 8   | x  | 1  | ્ર | १ | 28    |
| Ę | भंग तीखरा दूसरा पहला | 3  | ২  | ۶ | 8   | x  | Íз | Ŗ  | १ | * 8   |

दूसरा उदाहरण स्थायी श्रंक ३४ और ४३ का लीजिये। यहां शेष श्रंक १, २, ४, रहेंगे। इनमें १ को पहला २ को दूसरा और ४ को तीसरा समक्त कर यन्त्र के श्रनुसार पहले तीन खाने भरने से दूसरा और नवां कोछक बन जायगा।

ą

स्थायी

3

स्थायी

|   |     |         |       |         |   | • |   |    |   |   | - |    | - |    | • |
|---|-----|---------|-------|---------|---|---|---|----|---|---|---|----|---|----|---|
| १ | भंग | पहला    | दूसरा | त्तीसरा | १ | २ | 8 | ३  | ¥ | ł | १ | २  | 8 | ٤. | ३ |
| २ | भंग | दूसरा   | पहला  | त्तीसग  | २ | Ł | 8 | Ŗ  | ¥ |   | ą | १  | 8 | x  | Ę |
|   |     |         |       | दूसरा   |   |   |   |    |   |   | 1 | 8  | २ | x  | ३ |
| 8 | संग | त्तीसरा | पहला  | दूसरा   | 8 | १ | R | ર્ | X |   | 8 | १  | २ | X  | ર |
|   |     |         |       | पहला    |   |   |   |    |   |   | २ | 8  | ٩ | X  | R |
| Ę | শग  | तीसरा   | दूसरा | पहला    | 8 | २ | १ | ર  | X |   | 8 | بر | 8 | x  | 3 |

[च]

तीसरा उदाहरण स्थायी झ क १९ और २१ को लीजिये 1 यहां ३, ४, ४ रोष रहेंगे। इनमें ३ को पहना, ४ को दूसरा और पांव को तासरा झ क मान कर यन्त्र के अनुसार प्रथम तीन खाने भरने से सोल-हवां झौर नीसवां को छक वन जायगा।

| १६ | स्थायी | २० | स्थायी |
|----|--------|----|--------|
|----|--------|----|--------|

| १ भंग पहला दूसरा तीसरा | 282 85     | 1282229   |
|------------------------|------------|-----------|
| २ भग दूसरा पहला तीसरा  |            | 832 28    |
| ३ भंग पहला तीसरा दूसरा | 3 8 8 8 =  | ३४४२१     |
| ४ भंग नीसरा पहला दुसरा | * * 8 * *  | * 3 8 9 9 |
| ४ भग दूसरा तीसरा पहला  | .8 * 3 * 3 | 82328     |
| ६ भंग तीसरा दृसरा पहला | 2 8 3 8 2  | 28329     |

आतिम स्थायी आंकों के सिवा शेप तीन आंक कोछक के प्रथम भंग में छोटे बड़े के कम से रखे गये हैं। इनका हेर फेर होते हुए छठे भग में यह कम उल्ट गया है अर्थात् छोटे बड़े के बदले बड़े छोटे का कम हो गया है। इस यन्त्र को ध्यान पूर्वक देखने से माल्म होगा कि किस प्रकार परिवर्तन करने से छ: भग वने हैं। स्थायी घंकों से वचे हुए तीन आंक तीसरे खाने में बड़े छोटे के कम से जोड़े से रखे गये हैं अर्थात् तीसरे खाने में त्रथम दो भंगों में तीसरा मध्यम दो भंगों में दूसरा छोर आन्तम दो भगों में तीसरा मध्यम दो भंगों में दूसरा खाना भर लेने के बाद जो आंक रहा गये हैं उन्हें पहले दूसरे खाने में एक बार छोटे बड़े के कम से और दूसरी वार बड़े छोटे के कम से रखा गया है। जैसे आदि के दो भंगों में से प्रथम मंग में अवशिष्ट पहला दूसरा छोटे वड़े के कम से रखे गये हैं और दूसरे में इस कम को छल्ट कर बड़े छोटे के कम से दुसरा पहला रखे गये हैं। मध्य के दो भंगों में से प्रथम भंग में आवशिष्ट पहला तसिरा छोटे बड़े के कम से आ र मंग में बड़े छोटे के कम से रखे गये हैं। इसी प्रकार अतिन दी भंगों में से प्रथम भंग में अवशिष्ट दूसरा तीसरा छोटे बड़े के कम से घौर दूसरे भंग में तीसरा दूसरा बड़े छोटे के कम से रखे गये हैं। इस प्रकार हेर फेर करते हुए एक कोष्ठक हो जाता है। शेष कोष्ठकों में भी इसी प्रकार परिवर्तन करने से छ: छ: मंग बन जाते हैं।

इस प्रकार समक्त कर ऊपर के दो यंत्र याद रखने से आनुपूर्वी बिना पुरंतक की सहायता के जवानी फेरी जा सकती है। आनुपूर्वी को उपयोग पूर्वक जवानी फेरने से मन एकाप्र रहता है।



### গ্রুব্রি-দঙ্গ

पुस्तक के छपते समय प्रेसमैन की असावधानी से सक्षर काना मात्रा अनुभ्वार आदि की कई जगह नहीं उठने की गलतियां रह गई हैं। वह शुद्धि पत्र में नहीं निकल मकी हैं। इसलिये पाठक गए जमा करें।

|       | श्री जैन सिद्धा         | न्त बोल संग्रह, छ | ठा भाग                       |
|-------|-------------------------|-------------------|------------------------------|
| মূন্ত | पंक्ति                  | ষ্ময়ুদ্ধি        | যুদ্ধি                       |
| Ę     | २                       |                   | पूर्वक                       |
| १४    | २०                      | वर्तिनी           | प्रवर्तिनी                   |
| १५    | ह्                      | বিন্তান্তিব       | <b>प्र</b> तिलेखि <b>त</b>   |
| 38    | २४                      | टीब्नुसार         | टीकाजुसार                    |
| २२    | રપ્ર                    | उप नन             | डपहनन '                      |
| રદ્   | ২ম                      |                   | प्रासी                       |
| 29    | १३                      | मनुष्ये र         | मनुष्येतर                    |
| ३०    | <b>२</b> ३ <sup>•</sup> |                   | 45I                          |
| ३१    | १३                      |                   | সন্তা                        |
| રશ    | १४                      | <b>वार्थव</b> श्व | स्वार्थवश                    |
| ३१    | १=                      | कुचशूल            | ক্তবিয়ুলে                   |
| 38    | 2                       | पुरमताल           | पुरिमताज्ञ                   |
| 83    | â                       |                   | ' যুঙ্গ                      |
| ଅଟ    | <b>૨</b> ૪              | मत मत             | ਸਰ                           |
| 38    | રપ્                     |                   | श्रादि                       |
| પ્રદ્ | १४                      |                   | परित्त                       |
| মূত্  | २६                      |                   | जायगा                        |
| ६१    | १द                      | <u> </u>          | रा रहित परिगाम               |
|       |                         | चा                | ले अकूर क <b>हलाते हैं</b> । |
| ६४    | ¥                       | ममेंती            | समेति                        |
| ६४    | २१                      |                   | संमवासं                      |
| 90    | રર્                     | सवन               | सेवन                         |
| ७ર    | २१                      | हुऐ               | <b>इ</b> ए                   |

| চূন্ত       | <b>पं</b> क्ति | चाशुद्धि              | शुद्धि           |
|-------------|----------------|-----------------------|------------------|
| ७२          | રક્            | · · · · <u></u> ·     | चास्तवि <b>क</b> |
| ড়৾৾ঽ৾৾৾    | ŭ,             | ँ पयार्थों            | पदार्थी          |
| ⊏ຈ່         | Śź,            | - समम                 | समय              |
| १०४         | , <b>ح</b> ر ح | द्वकड़ं               | <b>टुक्</b> ऋड   |
| ११२         | १०             | ୍ଞ୍ଞ                  | ক্ত              |
| १९७         | 2              | ्र ६३१                | - 839            |
| <i>88</i> 9 | १=             | ६३२                   | હરર              |
| २०२         | १ट             |                       | रहित             |
| २०४         | ર              | <del></del>           | पूर्व <b>क</b>   |
| २१०         | २४             | , स्शय                | संशय             |
| २१७         | १३ चा          | लोकित पानआलो          | कित प्रकाशित पान |
| २२०         | ২              |                       | चराये            |
| २२०         | २२ निष्        | ू<br>र्म अग्निनिर्घूम | विकिय पुद्रल अभि |
| २३२         | २१             | _धम                   | ्रं धर्म         |
| <b>୧</b> ೪೪ | २६             | ग्रकार                | ्र <b>कार</b>    |
| ૨૪૬         | Ξ              | (8)                   | (२)              |
| २५६         | २६             | वेधूर्वता             | वे धूर्त्ता      |
| २५६         | २६             | सेही                  | से ही            |
| २४८         | १०             | ञ्चच्म्ती             | স্মত্ত্বী        |
| ダガニ         | 38             | स                     | से               |
| રષ્દ        | १५             | का                    | को               |
| २६१         | १२             | त्रभमकुमार            | त्रमयकुमार       |
| રદ્         | १६             |                       | इसके             |
| રાંગ્દ      | ¥              | धनुविद्या             | धनुर्विद्या      |
| २≃२         | 38             | ় ণিওয়া              | पिउग्गो          |
| ३०२         | १              | पवत                   | पर्वत            |
| ३०२         | 8              | उसस                   | उससे             |



## श्री जैन सिद्धान्त बोल संग्रह

#### छठा भाग

#### मंगलाचरण

सिद्धाणं वुद्धार्णं, पारगयाणं परंपरगयाणं । लोव्यग्गमुवगपाणं, णमो सया सन्वसिद्धाणं ॥ १ ॥ जो देवाण वि देवो, जं देवा पंजली नमंसंति । तं देवदेवमहित्रं, सिरसा बंदे महावीरं ॥ २ ॥ इक्कोवि णमुक्कारो, जिणवरवसहस्स वद्धमाणम्स । संसार सागरात्रो, तारेइ णरं वा णारिं चा ॥ ३ ॥ उज्जितसेलसिहरे, दिक्खा णाणं णिर्साहित्रा जस्स । तं धम्मचक्कवर्डि, व्यरिडणेमिं णंमंसामि ॥ ४ ॥ चनारि अड दस दो य, वंदित्रा ाजणवरा चउन्वीसं । परमडणिडिज्रद्दा, सिद्धा सिद्धिं मम दिसंतु ॥ ४ ॥ भावार्थ-सिद्ध(कृतार्थ),वुद्ध, संसार के पार पहुंचे हुए,लोकाग्र स्थित, परम्परागत सभी सिद्धभगवान् को सदा नमस्कार हो॥१॥

जो देवों का भी देव अर्थात् देवाधिदेव है, जिसे देवता अंजिल बांध कर प्रखाम करते हैं, देवेन्द्र पूजित उस भगवान् महावीर स्वामी को मैं नतमस्तक होकर वन्दना करता हूँ ॥२॥

जिनवरों में इषम रूप भगवान् वर्धमान स्वामी को भावपूर्वक किया गया एक भी नमस्कार संसार-सागर से स्त्री पुरुष को ातरा देता है ॥३॥

गिरनार पर्वत पर जिसके दीचा कल्याखक, ज्ञान कल्याखक एवं ानर्वाख कल्याखक सम्पन्न हुए हैं, धर्म चक्रवर्ती उस अरिप्टनेमि प्रश्च को मैं प्रखाम करता हूँ ॥४॥

ॅइन्द्र नरेन्द्रादि द्वारा वन्दित, परमार्थतः कुतकृत्य हुए एवं सिद्ध गति को प्राप्त चार, झाठ, दस और दो–यानी चौवीसों जिनेश्वर देव मुसे रिद्धि प्रदान करें ॥४॥



# बीसवां बोल संग्रह

### **८०१-श्रुत ज्ञान के बीस भेद**

मतिज्ञान कं वाद शव्द और अर्थ के पर्यात्तोचन से होने वाग्रे ज्ञान को अतज्ञान कहते हैं। इसके वीस सेद हैं— पड्जव अङ्खर पय संवाया, पडिवत्ति तह य अग्रुओगो। पाहुडगाहुड पाहुड, वत्यू पुन्वा य ससमासा॥ शब्द, थं-(पड्जव) पर्याय अत, (अझ्खर) अचर अत, (पय) पद्धन, (गंवाय) संघात श्रुत, (पडिवत्ति)प्रतिपत्ति श्रुत, (तह य) उन्धा प्रकार (अग्रुओगो) अनुयोग श्रुत,(पाहुडपाहुड)प्राभृत प्राभृत श्रुत, (पाहुड) प्राभृत श्रुत, (वत्यू) वस्तु श्रुत (य) और (पुच्च) पू श्रुत ये दमों (मनमासा) समास सहित हें-अर्थात दसों के साथ नमान शब्द जोड़ने से दृसरे दस मेद भी होते हैं।

(१) पर्याय श्रुत-स्तन्धि अपर्याप्त सूच्म निगोद के जीव को उत्पत्ति के प्रथन समय में झुश्रुत का जो सर्व जवन्य अंश होता है, उमकी अपेचा दूसरे जीव में श्रुत ज्ञान का जो एक अंश वढ़ता है उसे पर्याय श्रुत कहते हैं।

(२) पर्याय समास अुत-दो, तीन त्रादि पर्याय अुत, जो दूसरे जीवों में वढ़े हुए पावे जाते हैं, उनके सम्रुदाय को पर्याय समास अुत कहते हैं।

(३) छत्तर श्रुत-छ आदि लव्ध्यत्तरों में से किसी एक अत्तर को अन्दर श्रुत कहते हैं।

(४) इ.ज.र समास श्रुत-लव्ध्यत्तरों के समुदाय को अर्थात्

दो तीन आदि संख्याओं को अत्तर समास श्रुत कहते हैं।

( ५) पद श्रुत-जिस अचर समुदाय से किसी अर्थ का बोध हो उसे पद और उसके ज्ञान को पद श्रुत कहते हैं।

( ६ ) पद समास अत-पदों के सम्रदाय का ज्ञान पद समास अत कहा जाता है।

(७) संघात अत-गति आदि चौदह मार्गणाओं में से किसी एक मार्गणा के एक देश के ज्ञान को संघात अत कहते हैं। जैसे गति मार्गणा के चार अवयव हैं-देव गति, मनुष्य गति, तिर्यश्च गति और नग्क गति। इनमें से एक का ज्ञान संघात अत कहलाता हैं। (८) संघात-समास अत-किसी एक मार्गणा के अनेक

् अवयचों का ज्ञान संधात समास श्रुत कहलाता है।

( E ) प्रतिपत्ति श्रुत-गति,इन्द्रिय आदि द्वारों में से किसी एक द्वार के द्वारा समस्त स सार के जीवों को जानता प्रतिपत्ति श्रुत है। (१०) प्रतिपत्ति समास श्रुत-गति आदि दो चार द्वारों के द्वारा होने वाला जीवों का ज्ञान प्रतिपत्ति समास श्रुत है।

(११) अनुयोग श्रुत-सत्पद प्ररूपणा आदि किसी अनुयोग के द्वारा जीवादि पदार्थों को जानना अनुयोग श्रुत है।

(१२) अनुयोग समास अत-एक से अधिक अनुयोगों के द्वारा जीवादि को जानना अनुयोग समास अत है।

(१३) प्राभृत-प्राभृत श्रुत-दृष्टिवाद के जन्दर प्राभृत प्राभृत नागक ज्ञाधिफार है, उनमें से किसी एक का ज्ञान प्राभृत-प्राभृत श्रुत है।

(१४) त्राभृत-प्राभृत समाम शुत- एकसे अधिक प्राभृत-प्रागृतों के ज्ञान को प्राभृत-प्राभृत समास श्रुत कहते हैं।

(१५) प्राभृत श्रुत-जिसप्रकार कई उद्देशों का एक अध्ययन होता है उसी प्रकार कई प्राभृत-प्राभृतों का एक प्राभृत दोता है। एक प्राभृत के ज्ञान को शामृत श्रुत कहते हैं। (१६) प्रामृत समास अुत-एक से अधिक प्रामृतों के ज्ञान को प्रामृत समास अुत कहते हैं।

(१७ँ) वस्तु अत-कई प्राभृतों का एक वस्तु नामक अधिकार होता है। एक वस्तु का ज्ञान वस्तु अुत है।

(१⊏) वस्तु समास अुत--त्रनेक वस्तुओं के ज्ञान को वस्तु समास अत कहते हैं।

(१८) पूर्व अत--अनेक वस्तुओं का एक पूर्व होता है। पूर्व के ज्ञान को पूर्व अुत कहते हैं।

(२०) पूर्व समास अत-अनेक पूर्वों के ज्ञान को पूर्व समास अत कहते हैं। (कर्मप्रन्थ १ गाथा ७)

### ६०२-तीर्थङ्कर नामकर्म बाँधने के बीस बोल

अरिहंत सिद्ध पवयण, गुरु थेर वहुस्सुए तवस्सीस । वच्छल्लया एएसिं, अभिक्ख णाणोवओगे थ ॥ दंसण विणए आवस्सए थ, सीलव्वए णिरइआर । खण लव तव चियाए, वेयावच्चे समाही थ ॥ अप्पुव्वणाणगहणे, सुयभत्ती पवयणे पभावणया । एएहि कारणेहिं, तित्थयरत्तं लहइ जीवो ॥

्रयह कार्रवाट, तिर्विपरंग खंहर जाना त (१) घातो कर्मों का नाश किये हुए, इन्द्रादि द्वारा वन्दनीय, इयनन्तज्ञान दर्शन सम्पन्न अरिहन्त भगवान् के गुणों की स्तुति एवं चिनय भक्तिकरने से जीव के तीर्थद्वर नामकर्म का बंध होता है।

(२) सकल कमों के नप्ट हो जाने से छलकृत्य हुए, परम सुखी, ज्ञान दर्शन में लीन, लोकाप्र स्थित, सिद्ध शिला के ऊपर विराजमान सिद्ध मगवान् की विनयभक्ति एवं गुणग्राम करने से जीव तीर्थंकर नामकर्म वॉक्ता है।

(३) वारह अंगोंका ज्ञान प्रवचन कहलाता है एवं उपवार

से प्रवचन-ज्ञान के धारक संघ को भी प्रवचन कहते हैं। विनय भक्ति पूर्क प्रवचन का ज्ञान सीखकर उसकी ज्याराधना करने, प्रवचन के ज्ञाता की विनय भक्तिकरने उनका गुर्णोत्कीर्तन करने तथा उनकी ज्याशातना टालने से जीव तीर्थकर नामकर्म बॉधता है।

(४) धर्मोपदेशक गुरु महाराज की वहुमान भक्ति करने, उन के गुग्र प्रकाश करने एवं आहार, वस्त्रादि द्वारा सत्कार दरने से जोब के तीर्धकर नामकर्भ का बंध होता है।

(५) जाति, श्रुत एवं दीचापर्याय के मेद से स्थविर के तीन मेद हैं। तीनों का स्वरूप इसी ग्रन्थ के प्रथम भाग के ६१ वोल में दिया गया है। स्थविर महाराज के गुर्खों की स्तुति करने से वन्दनादि रूप मक्ति करनेसे एवं प्राप्तुक आहारादि द्वारा सन्कार करने से जीव तीर्थकर नामऊर्म बॉंवता है।

(६) प्रभूत अतज्ञानधारी छनि वहुअत कहलाते हैं। वहुअत के तीन सेद हें-सन वहुअत, अर्थ वहुअत, उसय वहुअत । सत्र वहुअत की अपेचा अर्थ वहुअत प्रधान होते हैं एवं अर्थवहुअत से उभय वहुअत प्रधान होते हैं। इनकी वन्दना नमस्कार रूप भक्ति करने, उनके गुर्गों की श्लाघा करने, आहारादि द्वारा सत्कार करने तथा अवर्षावाद एवं आशातना का परिहार करने से जीव प् तीर्थकर नामकर्म वॉघता है।

(७) अनशन-ऊनोदरी आदि छहों वाह्य तप एवं प्रायश्चित्त विनय आदि छहों आभ्यन्तर तप का सेवन करने वाले साधु मुनिराज तपस्वी कहलाते हैं। तपस्वी महाराज की विनय भक्ति करने से, उनके गुर्खोकी प्रशंसा करने से, आहारादि द्वारा उनका सत्कार वरनेसे एवं अवर्षावाद, आशातना का परिहार करने से जीव तीर्धकर नामकर्म वॉंधता है।

( = ) निरन्तर ज्ञान में उपयोग रखने से जीव के तार्थ रर नाम

कर्म का वंध होता है।

(९) निरतिचार शुद्ध सम्यक्त्व धारग्ण करने से जीव के तीर्थंकर नामकर्म का बंध होता है।

(१०) ज्ञानादिका यथा योग्य विनय करने से जीव तीर्थंकर नाम कर्म वाँधता है।

(११) भाव पूर्वक शुद्ध आवश्यक प्रतिक्रमण आदि कर्त्तव्यों का पालन करने से जीव के तीर्धकर नामकर्म का बंधहोता है।

(१२) निरतिचार शील और व्रत यानी मूल गुए, और उत्तरगुणों का पालन करने वाला जीव तीर्थंकर नामकर्म वॉधता है।

(१३) सदा संवेग भावना एवं शुन ध्यान का सेवन करने से जीव तीर्थंकर नाम कर्म वॉधता है।

(१४) यथाशक्ति वाह्य तप एवं त्रास्यन्तर तप करने से जीव के तीर्थंकर नामकर्म का वंध होता है।

(१५) सुपात्र को साधुजनोचित्त प्रासुक त्र्यशनादि का दान देने से जीव के तार्थंकर नामकर्म का बंध होता है।

(१६) आचार्य, उपाध्याय, स्थविर, तपस्वी, ग्लान; नवदीचित धामिक, कुल, गण, संघ, इन की भावभक्ति पूर्वक वैयावृत्त्य करने से जीव तोर्थकर नाम कर्म वांधता है। यह प्रत्येक वैयावृत्त्य करने से जीव तोर्थकर नाम कर्म वांधता है। यह प्रत्येक वैयावृत्त्य करने से जीव तोर्थकर नाम कर्म वांधता है। यह प्रत्येक वैयावृत्त्य करने क्रिकार का है। (१) आहार लाकर देना (२) पानी लाकर देना (३) आसन देना (४) उपकरण की प्रतिलेखना करना (५) पैर पूँजना (६)वरत्र देना (७) औपधि देना (८) मार्ग में सहायता देना (६) दुष्ट, चोर आदि से रत्ता करना (१०) उपाश्रय में प्रवेश करते हुए ग्लान या वृद्ध साधु का दएड [लकड़ी] प्रहण करना (११-१३) उच्चार, प्रश्रवण एवं श्लेष्म के लिये पात्र देना ।

(१७) गुरु त्रादि का कार्य सम्पादन करने से एवं उनका मन प्रसन्न रखने से जीव तीर्थंकर नाम कर्म वॉधता है। (१८) नवीन ज्ञान का निरन्तर अभ्यास करने से जीवतीर्थंकर नाम कर्म बॉधता है।

(१९) अुत की मक्ति बहुमान करने से जीव तीर्थंकर नाम कर्म बॉधता है।

(२०) देशना द्वारा प्रवचन की प्रभावना करने से जोव तीर्थंकर नाम कर्म बांधता है।

इन वीस वोलों की भाव पूर्वक आराधना करने से जीव तीर्थंकर नाम कर्म बाँधता है। आवश्यक खत्र निर्धु कि गाया १७६-१⊏१ प्र ११⊏)

(ज्ञातासूत्र ग्र० ८) (प्रवचन सारोद्धार द्वार १० गा. ३१०-३१८)

### **६०३—विहरमान बीस**

जम्बूद्वीप के विदेह च्रेत्र के मध्य भाग में मेरु पर्वत हैं। पर्वत के पूर्व में सीता और पश्चिम में सीतोदा महानदी है। दोनों नदियों के उत्तर और दत्तिण में आठ आठ विजय हैं। इस प्रकार जस्बू द्वीप के विदेह च्रेत्र में आठ आठ की पंक्तिमें वत्तीस विजय हैं। इन विजयों में जघन्य ४ तीर्थद्वर रहते हैं अर्थात्प्रत्येक आठ विजयों की पंक्ति में कम से कम एक तीर्थद्वर सदा रहता है। प्रत्येक विजय में एक तीर्थद्वर के हिसाब से उत्कुष्ट वत्तीस तीर्थद्वर रहते हैं। (स्थानाग म्यून ६३७)

धातकी खंड और अर्द्धपुष्कर द्वीप के चारों विदेह चेत्र में भी जपर लिखे अनुसार ही वत्तीस वत्तीस विजय हैं। प्रत्येक विदेह चेत्र में जपर लिखे अनुसार जघन्य चार और उत्क्रप्ट वत्तीस तीर्थ-द्वेत्र में जपर लिखे अनुसार जघन्य चार और उत्क्रप्ट वत्तीस तीर्थ-द्वेर सदा रहते हैं। कुल विदेह चेत्र पांच हैं और उनमें विजय १६० हैं। सभी विजयों में जघन्य वीस और उत्क्रप्ट १६० तीर्थद्वर रहते हैं। वर्तमान काल में पांचों विदेह चेत्र में वीस तीर्थद्वर विद्यमान हैं। वर्तमान समय में विचरने के कारण उन्हें विहरमान कहा जाता है। विहरमानों के नाम ये हैं--- (१) श्री सीमन्धर स्वामी (२) श्री युगमन्धर स्वामी (३) श्री बाहु स्वामी (४) श्री सुवाहु स्वामी (५) श्री सुजात स्वामी (श्री संयातक स्वामी) (६) श्री ग्वयं ०भ स्वामी (७) श्री ऋपसानन स्वामी (८) श्री छनन्त चीर्यस्वामी (६) श्री सरप्रम ग्वामी (१०) श्री विशाल-धर स्वामी (विशाल कीर्ति स्वामी) (११ श्री वज्रधर स्वामा (१२) श्री चन्द्रानन ग्वामी १३ श्री चन्द्र बाहु स्वामी ( ४) श्री युजंग स्वामी (युजंगप्रभ स्वामी) १५,श्री ईश्वर स्वामी (४६) श्री नेमिप्रभ स्वामी नमीश्वर ग्वामी (१७ श्री वीरसेन स्वामी (१८) श्री महा-भद्र स्वामी (१२) श्री देवयश स्वामी (१०) श्री छजितर्वार्य स्वामी ।

वीस विहरमानों के चिह्न लांछन क्रमशः इस प्रकार हैं-

(१) वृपम २ हम्ती (३) मृग ८) कपि (५) सर्य (६) चन्द्र (७) सिंह (८) हम्ती (६) चन्द्र १०) सर्य (१) शांस (१२) वृत्रम (१२) कमल १४ कमल (१५) चन्द्र १६) सर्य १७) वृत्रम (१८) इस्ती ३६) चन्द्र (२०) स्वग्तिक।

श्री वहरमान एक विशति खानक। जिलोकसार)

#### ९०४- वीस कल्प

च्हत्कल्प सत्र प्रथम उद्देशे में साधु साध्वियों के आहार, म्थानक आदि वीस गोलों सम्वन्धी कल्पनीयता और अकल्पनीयता का वर्णन है, वे क्रग्गः नीचे दिये जाते हैं--

(१) साधु साध्वियों को कच्चे ताल, कदली (केले)आदि इचों के फल एवं मूल अखएिडत लेना नहीं कल्पता है परन्तु यदि इकड़े किये हुए हों और अचित्त हों तो वे लेसकते हैं। यदि वे भके हों और अभित्त हों तो साधु उन्हें दुकड़े और अखएिडत दोनों तरह से ले सकता है। साध्वी इन्हें अख एडत नहीं ले सकती, इनके दुकड़े भी तभी ले सकती हैं यदि विधि पूर्वक किए गए हों। अ वधिपूर्वक किए गए. पके फलों के दुकड़े भी सार्ध्व) को लेना नहीं कल्पता है।

(२) साधु को ग्राम नगर आदि सोलह स्थानों में. (जो इसी प्रन्थ के पाँचवें भाग के बोल नं० ⊏६७ में दिये गये हैं) जो 'कोट आदि से घिरे हुए हैं एवं जिनके बाहर वस्ती नहीं है, हेमन्त ग्रीष्म ऋतु में एक मास रहना कल्पता है। यदि ग्राम यावत् राजधानी के बाहर बस्ती हो तो साधु एक मास अन्दर और एक मास बाहर रहे सकता है। अन्दर रहते समय उसे श्चन्दर और बाहर रहते समय बाहर गोचरी करनी चाहिये। साध्वी उक्त रथानों में साधु से दुगुने समय तक रह सकती है। जिस ग्राम यावत् राजधानी में/एक ही कोट हो, एक ही दर

वाजा हो और निकलने और प्रवेश करने का एक ही मार्ग हो,-वहाँ साधु साध्वी दोनों एक साथ (एक ही काल में) रहना नहीं कल्पता है। परन्तु यदि अधिक हों तो वहाँ साधु साव्वी एक ही साथ रह सकते हैं।

🚓 ग्रापण गृह, रथ्यामुख, शृङ्गाटक, त्रिक, चतुष्क, चत्वर एवं ऋन्तरापण.इन सार्वजनिक स्थानों में साध्वीको रहना नहीं कल्पता। साधु को अन्य उगाश्रयों के अमाव में इन स्थानों में रहना कल्पता है।

साध्वी को खुले (बिना किंवाड़ के) दरवाजे वाले उगश्रय में रहनानकी कन्यता परन्तु सा धुवहाँ रह सकता है। यदि साध्वीको ं विना किंवाड़ के द्रवाजे वाले मकान में रहना पड़े तो उसे दरवाजे के बाहर और अन्दर पदी लगा कर रहना कल्पता है।

í

<sup>&</sup>amp; ग्रापण गृह - वाजार के वीच का घर ग्रथवा जिस घर के दोनों तरफ बाजार हो । स्थ्यासुख • गली के नाके का घर। श्ट गाटक - त्रिकोए मार्ग । त्रिक - तीन सते जहाँ मिलते हों। चतुष्क - चार रास्ते जहाँ मिलते हों। चत्वर--जहाँ छः रास्ते मिलते हों। ग्रन्तरापण - जिस घर के एक तरफ या दोनों तरफ हाट हो ग्रथवा घर ही द्क्वन रूप हो जिसके एक तरक व्यापार किया जाता हो और दूसरी तरफ घर हो।

(३) साध्यियों को अन्दर से लेप किया हुआ वटी के आकार का संकड़े मुंद का पात्रक (पड़घा) रखना एवं उसका परिभोग करना कल्पता है। साधुओं को ऐसा पात्र रखना नहीं उल्पता है। (४, साधु साध्वियों को वस्त्र की चिलमिली (पदी) रखना एवं उसका परिमोग करना कल्पता है। चिल मेली वस्त, रज्छ, वल्क, दंड और कटक इस तरह पाँच प्रकार की दोती है।इन पाँचों में वस्त्र के प्रधान होने से यहाँ सत्रकार ने वस्त्र की चिलयिली दंहे। (४) साधु साध्वियों को जलाशाय के किनारे खडे रहना,

(३) साथु सार्थ्यपा का जलाराय का फनार सड़ रहना, बैठना, सोना, निद्रा लेना, अशन, पान आदि वा उपभोग करना, उचार, प्रश्रवर्ण, कफ एवं नाफ का मैल परठना, स्वाध्याय करना, घर्म जागरणा करना एवं कायोत्सर्ग वरना नहीं कल्पना। (६) साधु साध्वियों को चित्र कर्म वाले उपाध्य में रहना

नहीं कल्पता है। उन्हें चित्र रहित उगाश्रय में रहना चाहिये। (७) साध्मियों को शय्यातर की निश्रा के विना रहना नहीं कल्पता। उन्हें शय्यातर की निश्रा में ही उगार्थ्य में रहना चाहिए। 'सुमे आपकी चिन्ता है, आप किसी वात से न डरें, इस प्रधार शय्यातर के स्वीकार करने पर ही साध्वियाँ उसके मान में रह सकती हैं। साधु कारण होने पर शय्यातर की निशा में और कारण न होने पर उसकी निश्रा के विना रह सकते हैं।

(=) साधु साध्वियों को सागारिक उपाश्रय में रहना नहीं कल्पता है। जहाँ रूप, आभरख,वस्त्र, अलं गर, मोजन, गन्ध, वास, गीत वाला या विना गीत वाला नाटक ो ह साारिक उपाश्रय है। इन्हें देख कर मुझमोगी साधु थो मुझ मोगों का रमरण हो सकता है एवं अभुक्त मोगी को कुतुरुल उत्पन्नहोता है। वपयोंकी श्रीर आकृष्ट साधुसाची से स्वाध्याय, भिचा आदि का ओर उपेचा होना सम्भव है। आपस में वे इन चीजों क भले चुरे की आलोचना

`

करने लग जाते हैं। सदा इनकी ओर चित्त लगे रहने से वे जो भी क्रियाएं करते हैं वे सभी बेमन की अतएव द्रव्य रूप होता हैं। यहाँ एक कि मोह के उद्रेक से संयम का त्याग कर गृहस्य तक वन जाते हैं। इस लये ये जहाँन हों उस उपाश्रय में साधु साध्वा को रहना चाहिये। सामान्य रूप से कहे गये सागारिक उपाश्रय को स्त्री और पुरुष के मेद से शास्त्रकार अलग अलग वत्तलाते हैं।

साधुओं को स्त्रो सागारिक उपाश्रय में रहना नहीं कल्पता परन्तु वे पुरुष सागारिक उपाश्रय में अपवाद रूप से रह सकते हैं। इसी प्रकार साध्वियों को पुरुष सागारिक उपाश्रय में रहनानहीं कल्पता परन्तु वे स्त्रो सागारिक उपाश्रय में अपवाद रूप से रह सकती हैं।

सा गुओं को प्रतिग्रद्ध शय्या (उपाश्रय) में रहना नहीं कल्पता । द्रव्य भाव के भेद से प्रतिवद्ध उपाश्रय दो भकार का है । गृहस्थ के घर और उपाश्रय की एक ह छत हो वह द्रव्य प्रतिवद्ध है । माव प्रतिवद्ध प्रश्रग्रे स्थान, रूप और शब्द के भेद से चार प्रकार का है। जिस उपाश्रय में स्त्रियों और साधुओं के लिये कायिकी भूमि (लयुमात्रा की जगह) एक हो वह प्रश्रवरा प्रतिवद्ध है । जहाँ खियों और साधुओं के लिये बैठक की जगह एक हो वह स्थान प्रतिवद्ध उपाश्रय है । जिस उपाश्रय से स्त्रियों का रूप दिखाई देता है वह रूप प्रतिवद्ध है एवं जहाँ स्त्रियों की बोली, भूपर्खों की ध्वनि एवं रहस्य शब्द सुनाई देते हैं वह भाषा प्रतिवद्ध है । साध्वियों को द्सरा उपाश्रय न मिलने पर प्रतिबद्ध शय्या में रहना कल्पता है ।

साधुओं को उस उपाश्रय में रहना नहीं कल्पता जहाँ उन्हें गृहम्थों के घर में होकर आना जाना पड़ता हो। साध्वियाँ द्सरे उपाश्रय के अभाव में ऐसे उपाश्रय में रह सकती हैं।

(8) झापस में कलह हो. जाने पर आचार्य, उपाध्याय एवं साधू साध्वियों को अपना अपराध स्वीकार कर एवं ' मिच्छामि दुक्कड़'' देकर उसे शान्त करना चाहिये अर्थात् गुरु के समच अपने दुश्वरित की आलोचना कर, उनके दिये गये शायश्वित्त को स्वीकार करना चाहिये एवं मजिष्य में कल्लह न हो इसके लिये सावधान रहना चाहिये । इस प्रकार कल्लह उपशान्त करने वाले के शते सावन वाला चाहे आदर, अम्युत्यान, वन्दना, नमस्कार रूप क्रियाएं करे या न करे, चाहे वह उसके साथ आहार एवं संवास करे या न करे एवं कलह को शान्त करे या न करे, यह सभी उसकी इच्छा पर निर्मर है परन्तुजो कलह का उपशम करता है वह आराधक है एवं उपशम न करने वाला विराधक है । इसलिये आत्मार्थी साधु को कलह शान्त कर देना चाहिये । उपशम ही साधुता का सार है। (१०) साधु साष्टियों को चौमासे में विहार करना उचित

नहीं है। शेप आठ महीनों में ही विहार करने का उनका कल्प है।

(११) जिन राज्यों के वीच पूर्व पुरुषों से बैर चला आ रहा है अथवा वर्तमान काल में जिन राज्यों में बैर है, जहाँ राजादि दूसरे ग्राम नगर आदि को जलाते हुए वैर विरोध कर रहें हैं, जिस राज्य में मन्त्री आदि प्रधान पुरुप राजासे विरक हैं, जिस राज्य का राजा मर गया है अथवा भाग गया है वे सभी वैराज्य कहलाते हैं। जहाँ दोनों राजाओं के राज्य में एक दूसरे के यहाँ जाना आना मना है उसे विरुद्ध राज्य कहते हैं। साधु साध्तियों को वैराज्य और विरुद्ध राज्य में वर्तमान काल में गमन, आगमन एवं गमनागमन न करना चाहिये। जहाँ पूर्व वैर है एवं भविष्य में वैर होने की संभावना है उन राज्यों में गमन आगमन आदि भी न करने चाहिएं। जो साधु ऐसे राज्यों में जाना आना रखता है एवं लाने आने वालों का अनुमोदन करता है वह तीर्थ-इर भगवान की और राजाओं की आज्ञा का उल्लंघन करता है एवं वह गुरु चौमासी प्रायथित्त का भागी होता है। १२२) गृहस्थ के घर मिचार्थ गए हुए साधु से कोई वस्न,पात्र कम्बल, फोली, पात्र पूंछने का वस्त्र या पूंजणी एवं रजोहरण लेने के लिए निमंत्रण करे तो साधु को यह कह कर उन्हें लेना चाहिए कि ये वस्तादि आचार्य की नेश्राय में लेता हूँ। वे अपने लिए रख सकते हैं, मुसे दे सकते हैं और उनकी इच्छा हो तो दूसरे साधुओं को दे सकते हैं। लेने के बाद उपाश्रय में लाकर साधु उन्हें आचार्य के चरणों में रखे। यदि आचार्य लाने वाले को ही वस्तादि देवें तो गुरु महाराज से दूसरी वार आज्ञा लेकर उन्हें रखने एवं परिभोग करने का साधु का कल्प है। इसी प्रकार जंगल जाने या स्वाध्याय के लिए उपाश्रय से वाहर निकले हुए साधु से उक्त वस्तादि लेने के लिए गृहस्थ निमन्त्रण करे तो उसे ऊपर लिखे अनुसार ही गृहस्थ से लेना चाहिए एवं आचार्य के पास लाकर आचार्य की आज्ञानुसार ही उन्हें रखना चाहिए एवं उनका परिमोग करना चार्हए।

गोचरी के लिये गई हुई अथवा जंगल या स्वाध्याय भूमि जाती हुई साध्वी से उक्त वस्त्रादि की निमन्त्रणा होने पर उन्हें लेने की विश्व ऊपर लिखे अनुसार ही है। अन्तर केवल इतना है कि साध्वी आचार्य की जगह पवर्तिंनी की नेश्राय में लेती है एवं प्रवर्तिंनी की सेवा में ही उन्हें लाती है। यदि प्रवर्तिंनी लाने वालो साध्वी को उन्हें देवे तो वह दूसरी वार ध्वतिंनी की आज्ञा लेकर उन्हें रखती है एवं उनका परिमोग करती है।

(१२) साधु साध्वियों को रात्रि एवं भिकाल में अशनादि चारों आहार लेना नहीं कल्पता है। कई आचार्य सन्ध्या को रात्रि एवं शेप सारी रात को विकाल कहते हैं। दूसरे आचार्य रात्रि का रात एवं विकाल का सन्ध्या अर्थ करते हैं। निर्धु क्लिएवं भाष्यकार ने रात्रि सोजन से साधु के पाँचों महाव्रतों का दूषित होना बतलाया है। (१४)साधुसाध्वीको पूर्व प्रतिज्ञेखित शय्या सस्तारक के सिदाय और कोई चीज रात्रि में लेना नहीं कल्पता है। पू<sup>6</sup> प्रतिलेखित शय्या संस्तारक का रात्रि में लेना भी उल्सर्ग मार्ग से निषिद्व है। अपवाद मार्ग्द से यह कल्प बताया गया है।

(१५) रात्रि में पूर्व प्रतिलेखित शय्या संस्तारक लेने का कल्प बताया है। इससे कोई यह न समफ ले कि पूर्व प्रतिलेखित शय्या संस्तारक आहार नहीं है। इसलिये ये तिये जा सकते हैं। इसी प्रकार पूर्व प्रति रेखित बल्लादि लेने में कोई दोष न होना चाहिए। इसलिये सत्रकार स्पष्ट कहते हैं कि साधु साध्वियों को रात्रि अथवा विकाल में वल्ल, पात्र, कम्बल, स्रोली,पात्र पूंछने का वल्ल या पूंजनी एवं रजोहरख लेना नहीं कल्पता है। आहार की तरह इन्हें रात्रि में छेने से यी पाँचों महावरों का दूषित होना संभव है।

(१६) ऊपर रात्रि में वस्न लेने का निषेध किया है परन्तु उसका एक अपवाद है। यदि वस्त्र को चोरों ने चुरा लिया हो एव वापिस लाये हों तो वह वस्त्र लिया जा सकता है। चाहे उसे उन्होंने पहना हो,धोया हो,रगा हो,घिसाहो,कोमल वनाया हो या धूप दियाहो। (१७) रात्रि अथवा विकाल में साधु सा ध्वयों को विहार करना नहीं कल्पता है। रात्रि में ग्हिार करने वाले के संयम आत्मा और प्रबचन विषयक अनेक उपद्रव होते हैं।

(१८ साधु साध्वियों को सखडी (विवाहादि निभित्त दिये गये मोज के उद्देश्य से जहाँ संखडी हो वहाँ जाना नहीं कल्पता है।

(१९) रात्रि अथवा विकाल के समय साधु को विचार भूमि (जंगल) या विहार भूमि (स्वाध्याय की जगह) के उद्देश्य से अकेले उपाश्रय से वाहर निकलना नहीं कल्पता है। उसे एक अथवा दो साधुओं के साथ वाहर निकलना चाहिए। साध्वी को इस तरह विचार भूमि या विहार भूमि के उद्देश्य से उपाश्रय से वाहर जाना हो तो उसे अकेली न जाना चाहिए। दो तीन था चार साध्वियों को भिल कर बाहर जाना कल्पता है।

(२०)साधु साध्वियों को पूर्व दिशा में अंग देश एवं मगध देश, दच्चिए में कौशाम्बी, पश्चिम में स्थृएग और उत्तर में छुएाला नगरी तक दिहार काना कन्पता है। इसके आगे अनार्य देश होने से यहीं तक विहार करने क लिये कहा गया है। इसके आगे साधु उन चेत्रों में विहार कर सकते हैं जहाँ उनके ज्ञान दर्शन और चारित्र की वृद्धि हो।

ऊपर जो कल्प दिये हैं वे सभी उत्सर्भ मार्ग से हैं और साधु को उसके अनुसार आवरण काना ही चार्रिये ।इहत्कल्प सत्र की नियु`क्ति एव भाष्य में कई कल्पों के लिये बताया है कि ये कल्प अपधाद मार्ग से हैं और निरुपाय होने पर ही साधु यदि इनका आश्रय ले एवं अपवाद सेवन करे तो प्रायश्वित्त आता है।

(सनियुं कि लघु माष्य वृत्तिक वृहत्कल्प सत्र, प्रथम उद्देशा)

# **८०५-परिहार** विशुद्धि चारित्र के बीस हार

जिस चारित्र में परिहार (तप चिशेष) से कर्मतिर्जरा रूप शुद्धि होती है उसे परिहार विशुद्धि चारित्र कहते हैं। इनके नार्विश्प्रमान और निर्विष्टकायिक दो सेद हैं। नौ साधु गया बना कर इसे अझीकार करते हैं और अठारह महीने में यह तप पूरा होता है। स्वयं तोर्थ इर के पाम या जिसने तीर्थ इर के पास यह चारित्र अझीकार किया है ऐसे मुने के पास यह चारित्र अझीकार किया जाता है। प रं-हार विशुद्धि चारित्र के स्वरूप एवं विधि का वर्णन इसी ग्रन्थ के प्रथम भाग वोल नं० ३१४ में दिया गया है। प रदार विशुद्धि चाराह हो धारण करने वाले मुनि किन चेत्र आर कस काल में पाये जाते हैं इत्यादि वातों को वताने के लिये वीस द्वार कहे गये हैं। वे ये हैं---

(१) चेत्र द्वार—जन्म और सद्भाव की अपेचा चेत्र के दो भेद हैं। परिहार विशुद्धि चारित्र को अङ्गीकार करने वाले व्यक्ति का जन्म और सद्भाव पांच भरत और पांच ऐरावत में ही होता है, महाविदेह चेत्र में नहीं। परिहार विशुद्धि चारित्र वालों का संहरया नहीं होता है।

(-२) काल द्वार—-परिहार विश्चदि चारित्र को अङ्गीकार करने वाले व्यक्तियों का जन्म अवसर्पिणी काल के तीसरे और चौथे आरे में होता है और इस चारित्र का सद्माव तीसरे, चौथे और पांचवें आरे में पाया जाता है। उत्सर्पिणी काल में दूसरे, तीसरे और चौथे आरे में जन्म तथा तीसरे और चौथे आरे में सद्माव पाया जाता है। नोअवसर्पिणी नोउत्सर्पिणी रूप काल में परिहार विश्चद्धि चारित्र वालों का जन्म और सड्माव नहीं हो सकता है, क्योंकि यह काल महाविदेह त्तेत्र में ही होता है और वृहाँ परिहार विश्चद्धि चारित्र वाले होते ही नहीं हैं।

(३) चारित्र द्वार——चारित्र द्वार में संयम के स्थानों का विचार किया गया है। सामायिक और छेदोपस्थापनीय चारित्र के जवन्य स्थान समान परिणाम होने से परस्पर तुल्य हैं। इसके बाद असंख्यात लोकाकाश प्रदेश परिमाण संयम स्थानों के ऊपर परिहार विशुद्धि चारित्र के मंयम स्थान हैं। वे भी असंख्यात लोकाकाश प्रदेश परिमाण होते हैं और पहले के दोनों चारित्र के संयम स्थानों के साथ अविरोधी होते हैं । परिहार विशुद्धि चारित्र के बाद असंख्यात संयम स्थान सूत्त्मसम्पराय के और यथाख्यात चारित्र का एक होता है । (४) तीर्थ द्वार—–परिहार विशुद्धि चारित्र तीर्थ के समय में ही होता है । तीर्थ के विच्छेद काल में अथवा तीर्थ अनुत्पत्ति काल में परिहार विशुद्धि चारित्र नहीं पाया जाता है।

( ५ ) पर्याय द्वार-पर्याय के दो भेद हैं-गृहस्थ पर्याय (जन्म पर्याय) और यति पर्याय (दीचा पर्याय)। गृहस्थ (जन्म) पर्याय जवन्य नौ वर्ष और यति ( दीचा ) पर्याय जवन्य वीस वर्ष और उत्कुष्ट दोनों देशोन करोड़ पूर्व वर्ष की हैं। यदि कोई नौ वर्ष की अवस्था में दीचा ले तो वीस वर्ष साधु पर्याय का पालन करने के पश्चात् वह परिहार विशुद्धि चारित्र अंगी कार कर सकता है। परिहार विशुद्धि चारित्र की जवन्य स्थिति अठारह मास है और उत्कृष्ट स्थिति देशोन करोड़ पूर्व वर्ष है।

(६) आगम द्वार-परिहार विशुद्धि चारित्र को अङ्गीकार करने वाला व्यक्ति नये आगमों का अध्ययन नहीं करता किन्तु पहले पढ़े हुए ज्ञान का स्मरण करता रहता है । चित्त एकाग्र होने से वह पूर्व पठित ज्ञानको नहीं भूलता । उसे ज्वन्य नवें पूर्व की तीसरी आचार वस्तु और उत्क्रुप्ट कुछ कम दस पूर्व का ज्ञान हो जा है।

(७) वेद द्वार-परिहार विशुद्धि चारित्र के वर्तमान समय की अपेचा पुरुष वेद और श्रुपुरुष न पुँसक वेद होता है, स्त्री वेद नहीं, क्योंकि स्त्री को परिहार विशुद्धि चारित्र की प्राप्ति नहीं होती है । भूतकाल की अपेचा पूर्व प्रतिपत्त अर्थात् जिसने पहले परिहार विशुद्धि चारित्र छङ्गीकार किया था यदि वह जीव उपशमअेखी या चपक श्रेगी में हो तो वेद रहित होता है और श्रेगी की प्राप्तिके अभाव में वह वेद सहित होता है ।

(=) कल्प द्वार-कल्प के दो सेद हैं-स्थित कल्प और अस्थित कल्प। निम्न लिखित दस स्थानों का पालन जिस कल्प सें किया जाता है उसे स्थित कल्प कहते हैं। दस स्थान ये हैं-अचेलकत्व औहेशिक, शय्यातर पिएड, राजपिएड, छतिकर्म व्रत, ज्येष्ठ, प्रति-क्रमण, मास कल्प और पर्यु पणा कल्प।

क्ष नपु सक के दो मेद हें --- १--पुरुष नपु सक ग्रौर २--स्त्रीनपु सक। यहाँ पुरुप नपु सक का ग्रहरण है, स्त्री नपु सद का नही। क्योंकि स्त्री नपु सक वेद मे परिहार विश्रद्धि चारित्र नही होता है। जो कल्प चार स्थानों में स्थित और छः स्थानों में अस्थित होता है वह अस्थित कल्प कहलाता है। चार स्थान ये हैं--शय्यातर पिरुड, चतुर्थाम (चार महावत), पुरुष ज्येष्ठ और क्वतिकर्म करण।

परिहार विशुद्धि चारित्र स्थित कल्प में ही पाया जाता है। भ्रस्थित कल्प में नहीं।

परिहार विशुद्धि चारित्र भरत और ऐरावत चेत्र के प्रथम और इयन्तिम तीर्थङ्कर के शासन काल में ही होता है। वाईस तीर्थङ्करों के समय यह चारित्र नहीं होता है।

(८) लिङ्ग द्वार--द्रव्यलिङ्ग और भावलिङ्ग इन दोनों लिङ्गों में ही परिहार विशुद्धि चारित्र होता है । दोनों लिङ्गों के सिवाय किसी एक ही लिङ्ग में यह चारित्र नहीं हो सकता।

(१०) लेरया द्वार--तेजो लेरया, पत्र लेश्या और शुक्ल लेश्या में परिहार विशुद्धि चारित्र होता है।

(११) ध्यान द्वार-वड़ते हुए धर्म ध्यान के समय परिहार विशुद्धि चारित्र की प्राप्ति होती है।

(१२) + गणना द्वार-जघन्य तीन गण परिहार विशुद्धि चारित्र को अङ्गीकार करते हैं और उत्क्रप्ट सौ गण इसे स्वीकार करते हैं। पूर्व प्रतिपन्न की अपेत्ता जघन्य और उत्क्रप्ट सैकड़ों गण होते हैं। पुरुष गणना की अपेत्ता जघन्य सत्ताईस पुरुष और उत्क्रप्ट <sup>88</sup> हजार पुरुष इसे स्वीकार करते हैं। पूर्व प्रतिपन्न तो जघन्य और उत्क्रप्ट हजारों पुरुष होते हैं।

(१३) अभिग्रह द्वार-अभिग्रह चार प्रकार के हैं-द्रव्याभिग्रह, चेत्राभिग्रह, कोलाभिग्रह और भावाभिग्रह । परिहार विशुद्धि 4 इसका मिलान मगवती सूत्रके मूलपाठ से नही होता है। यह बात टीकानुसार दी है। 48 इस चारित्र को अगीकार करने वाले उत्कुप्ट सौ गण्य वतलाये गये हैं। इसलिये पुरुप गण्यना की अपेत्ता उत्कुप्ट ६०० पुष्त होते हैं। प्रज्ञापना सूत्र की टीका में उत्कुप्ट इबार पुरुप वत. ए हैं। उक्ष के अनुमार यहाँ पर मी दियागया है। चारित्र वाले के इन चार अभिग्रहों में से कोई भी अभिग्रह नहीं होता क्योंकि इनका कल्प ही अभिग्रह रूप है। इनका आचार अपवाद रहित और निश्चित होता है। उसका सम्यक् रूप से पालन करना ही इनके चारित्र की विशुद्धि का कारख है।

(१४) प्रवर्ज्या द्वार-अपने कल्प की मर्यादा होने के कारण परिहार विशुद्धि चारित्र वाला किसी को दीचा नहीं देता। वह यथाशक्ति और यथावसर धर्मोपदेश देता है।

( १५ ) म्रुराडापन द्वार—परिहार विशुद्धि चारित्र वाला किसी को मुग्रिडत<sup>,</sup>नहीं करता ।

( १६ ) प्रायश्चित्त विधि द्वार-यदि मन सेभी सूच्म अतिचार लगे तो परिहार विशुद्धि चारित्र वाले को चतुर्गु रुक प्रायश्चित्त आता है। इस कल्प में चित्त की एकाग्रता प्रधान है। इसलिये उसका भङ्ग होने पर गुरुतर दोष होता है।

( १७ ) कारण द्वार-कारण (आलम्बन) शब्द से यहाँ विशुद्ध ज्ञानादि का प्रहण होता है।परिहार विशुद्धि चारित्र वाले के यह नहीं होता जिससे उसको किसी प्रकार का अपवाद सेवन करना पड़े। इस चारित्र को धारण करने वाले साधु सर्वत्र निरपेत्त होकर विचारते हैं और अपने कर्मों को त्तय करने के लिये स्वीकार किये हुए कल्प को दृढ़ता पूर्वक पूर्ण करते हैं।

(१८) निष्प्रातकर्मता द्वार-परिहार विशुद्धि चारित्र को अङ्गीकार करने वाले महात्मा शरीर संस्कार रहित होते हैं। अद्विमलादिक को भी वे दूर नहीं करते । प्राखान्त कष्ट आ पड़ने पर भी वे अपवाद मार्ग का सेवन नहीं करते । (१९) भिद्या द्वार-परिहार विशुद्धि चारित्र वाले सुनि भिचा तीसरी पौरिसी में ही करते हैं। दूसरे समय में वे कायोत्सर्ग आदि करते हैं। इनके निद्रा भी बहुत अल्प होती है। (२०) पन्थद्वार—वे महात्मा तीसरी पौरिसी में विहार करते हैं। यदि जंघावल चीख ढो जाय और विहार करने की शक्ति न रहे तो वे एक ही जगह रहते हैं किन्तु किसीप्रकार के अपवाद मार्गका सेवनन करते हुए इदता पूर्चक अपने कल्पका पालन करते हैं।

परिहार विश्चद्वि चारित्र को स्वीकार करने वालों के दो भेद हैं। इत्वर और यावत्कथिक । जो परिहार विश्चद्धि कल्प को पूरा करके फिर से इसी कल्प को प्रारम्भ करते हैं या गच्छ में आकर मिल जाते हैं वे इत्वर परिहार विश्चद्धि चारित्र वाले कहलाते हैं । जो इस कल्प को पूरा करके जिनकल्प को स्वीकार कर लेते हैं वे यावत्कथिक परिहार विश्चद्धि चारित्र वाले कहलाते हैं । इत्वर परिहार विश्चद्धि कल्प वालों के कल्प के प्रभाव से देव, मनुष्य और तिर्वआकृत उपसर्ग, रोग और असहा वेदना आदि उत्पन्न नहीं होते किन्तु यावत्कथिक कल्प को स्वीकार करने वालों के ये सच वातें हो सकती हैं। (पत्रक्षा पर १द० ३७ टीका)

#### ९०६-ग्रसमाधि के बीस स्थान

जिस कार्य के करने से चित्त में शान्ति लाभ हो, वह ज्ञान दर्शन चारित्र रूप मोत्त मार्ग में लगा रहे, उसे समाधि कहते हैं । ज्ञानादि के अभाव रूप अप्रशस्त भाव को असमाधि कहते हैं । नीचे लिखे वीस कारणों का सेवन करने से स्व पर और उभय को इस लोक और परलोक में असमाधि उत्तन होती है, इनसे चित्त दूपित हो कर चारित्र को मलिन कर देता है इसलिये ये असमाधि स्थान कहे जाते हैं ।

(१) द्व द्वचारी-जल्दी जल्दी चलना। संयम तथा आत्मा का ध्यान रक्खे त्रिना जीव्रता पूर्वक त्रिना जयखा के चलने द.ला व्यक्ति कहीं गिर पड़ता है और उससे असमाधि प्राप्त करता है। द्मरे प्राखियों की हिंसा कर वह उन्हें असमाभि पहुँचाता है। प्राखियों की हिंसा करने से परलोक में भी असमाधि प्राप्त करता है। इस प्रकार जल्दी जल्दी चलना असमाधि का कारण होने से असमाधि स्थान है।

(२) अप्पमञ्जियचारी-विना पूँजे चलना, बैठना, सोना उपकरया लेना और रखना, उचारादि परठाना वगैरह ।स्थान तथा वस्त्र पात्र आदि वस्तुओं को बिना देखे भाले काम में लेने से आत्मा तथा दूसरे जीवों की विराधना होने का डर रहता है इसलिए यह असमाधि स्थान है ।

(२) दुप्पमज्जियचारी-स्थान आदि वस्तुओं को लापरवाही के साथ अयोग्य रीति से पूंजना, पूंजना कहीं और पैर कहीं घरना वगैरह। इससे भी अपनी तथा दूसरे जीवों की विराधना होती है।

(४) अतिरित्त सेज्जासणिए-रहने के स्थान तथा विछाने के लिए पाट आदि का परिमाण से अधिक होना । रहने के लिए बहुतबड़ा स्थान होने से उसकी पडिलेहणा वगौरह ठीक नहीं होती। इसी प्रकार पीठ, फलक, आसन आदि वस्तुएं भी यदि परिमाण से अधिक हों तो कई प्रकार से मन में असमाधि हो जाती है।

(४) रातिणिअपरिमासी-ज्ञान, दर्शन तथा चारित्र में अपने से बड़े आचार्य वगैरह पूजनीय पुरुषों का अपमान करना। विनय रहित होने के कारण वह स्वयं भी असमाधि प्राप्त करता है और उसके व्यवहार से दूसरों को भी असमाधि होती है। इसलिये ऐसा करना असमाधि स्थान है।

(६) थेरोववाइए-दीचा आदि में म्थविर अर्थात् बड़े साधुओं के आचार तथा शील में दोष बता कर, उनके ज्ञान आदि को गलत कह कर अथवा अवज्ञादि करके उनका उपहनन करने वाला तथा उनकी घात चिन्तवने वाला असमाधि को प्राप्त होता है। (७) भूत्रोवघाइए-ऋदि, रस और साता गौग्व के वश होकर, विशृषा निमित्त अथवा निष्प्रयोजन एकेन्द्रिय आदि जीवों की हिंसाकरने वाला अथवा आधाकर्मी आहार लेने वाला भूतोप-घातिक है। जिससे प्राणियों की हिंसा हो ऐसी वात कहने या करने वाला भी भूतोपचातिक है।जीव हिंसा से आत्मा असमाधि को प्राप्त होता है।

(८) संजल्गो-प्रतिचगा अर्थात् वात वात में क्रोध करने वाला। क्रोध करने वाला दूसरे को जलाता है और साथ ही अपनी आत्मा और चारित्र को नष्ट करता है।

(६) कोहर्णे--यहुत अधिक कोध करने वाला । कुपित होने पर वैर का उपशमन करने वाला जीव असमाधि को प्राप्त करता है। (१०) पिडिमंसिए-पीठ पीछे दूसरों की चुगली, निन्दा करने वाला। अनुप.स्थति में दूसरों के अवगुरा प्रगट करने वाला अपर्भा आत्मा को दूपित करता है। इससे वह अपनी और दूमरों की शान्ति का भंग कर असमाधि को बढ़ाता है।

(११) इभिक्खणं अभिक्खणं ओहारइता-मन में शङ्का होने पर भी किसी वात के लिए वार वार निश्चयकारी भाषा वोलने वाला अथवा गुणों का अपहरण करने वाले शब्दों से दूसरे को पुका-रने वाला, जैसे-तू चोर है, तू दास है इत्यादि । उक्त प्रकार की भाषा बोलने से संयम तथा आत्मा की विराधना होती है इस लिये यह असमाधि का कारण है ।

(१२) खवाखं अधिकरखाखं अखुप्पएखाखं उप्पाइत्ता--नए नए अधिकरख अर्थात् भगड़ों को शुरू करने वाला । कलह का प्रारग्भ करने में स्व पर और उभय की असमाधि प्रत्यत्त ही है।

(१३) पोराणाणं अधिकरणाणं खामित्रविउसवित्राणं पुणोदीरित्ता-पुराने कगड़े जो चमा कर देने आदि केवाद शान्त उन्हें बन्दना नमम्कार करंने गई । मगाप्राम में एक दूसरा भी जन्मान्थ पुरुष रहता था । उसके शरीर से दुर्गन्ध आती थी । जिससे उसके चारों तरफ मक्खियाँ भिनसिनाया करशी थीं । एक सचचु (नेत्रों वाला) पुरुष उसकी लकड़ी पकड़ कर आगे आगे चलता था और वह अन्धा पुरुष दीनद्दत्ति से मिचा मांग कर अपनी आजी-विका करता था । भगवान् का आगमन सुन कर वह अन्धा पुरुष भी वहाँ पहुँचा । भगवान् का आगमन सुन कर वह अन्धा पुरुष भी वहाँ पहुँचा । भगवान् का आगमन सुन कर वह अन्धा पुरुष भी वहाँ पहुँचा । भगवान् ने धर्मोपदेश फरमाया । भगवान् को वन्दना नमस्कार कर जनता वापिस चली गई। तब गौतमस्वामी ने भगवान् से पूछा-गवन् ! इस जन्मान्ध पुरुष जैसा दूसरा और भी कोई जन्मान्ध पुरुष इस सृगाग्राम में है ? भगवान् ने फरमाया कि मुगा-देवी रानी कर पुत्र मुगापुत्र जन्मान्ध है और इससे भी आधिक वेदना को सहन करता हु ा भूमिग्रह में पड़ा हुआ है । तब गौतम स्वामी उस देखने के लिए मुगादेवी रानी के घर पधारे ।

गौतम स्वामी को पथारते हुए देख कर मृगादेवी अपने आसन से उठी और सात आठ कदम सामने जाकर उसने वन्दना नमस्कार किया। सृगादेवी ने गौतम स्वामी से आने का कारण पूछा। तब गौतम खामी ने अपनी इच्छाजाहिर की।तब मृगादेवी ने मृगापुत्र के बाद जन्मे हुए अपने सुन्दर चार पुत्रों को दिखलाया। गौतम खामी ने कहा-देवि! मैं तुम्हारे इन पुत्रों को देखने के लिए नहीं आया हूँ किन्तु भूमिग्रह में पड़े हुए तुम्हारे जन्मान्ध पुत्र को देखने आया हूँ। भोजन की वेला हो जाने से एक गाड़ी में बहुत सा आहार पानी भर कर मृगादेवी उस भूमिग्रह की तरफ चर्ला और गौतम स्वामी से कः। कि आप भी मेरे साथ पधारिये। मैं आपको मृगा-पुत्र दिखलाती हूँ। भूमिग्रह के पास आकर उसने उसके दरवाजे खोले तो ऐसी भयंकर दुर्गन्ध आने लगी जैसे कि मरे हुए सांप के सड़े हुए शरीर से आती हैं। मृगादेवी ने सुगन्धि युक्त आहार उस भूमिगृह,में डाला। शीघ ही वइ मृगापुत्र उस तमाम आ ग़र को खा गया। वह आहार तत्वर्ख व क्वत होकर पीप (राध) रूप में परि-खत होकर उमके गरीर से वहने लगा। इसे देख का गौतम स्त्रामी अपने मनमें वेवार करने लगे कि मैंने नरक के नेरीये के प्रत्य रूप से नहीं देखा है किन्तु यह मृगापुत्र प्रत्यक्त नैरयिक सरीखा दु:ख भोग रहा है। इसके वाद गौतम स्वामी भगवान् के पास अ.का पूछने लगे कि-भगवन् ! इसने पूर्वभव में कौन से पाप कर्म उपा-जन किए हैं ? भगवान् उसके पूर्वभव का वृत्तान्त फरमाने लगे।

प्राचीन समय में शतदार नामक एक नगर था। वहाँ धनगति राजा राज्य करता था। उसकी अधीनता में विजयवर्द्धन नाम का एक खेड़ा था। उसमें देशा घकारी इकाई राठौड़ नाम का एक ठाकुर रहता था। वह ४०० गांवों का अधिप त था। वह प्रजापर वहुत अत्याचार करता था। ' जा से वहुत अधिक कर लेता था। एक का अपराध दूसरे के मिर डाज्ञ देता था। अपने वार्थ ग्रन अन्याय करता था । चारों को गुप्त सहायता देकर गांव के गांव लुटवा देता था। इस प्रकार जनता का अनेक प्रकार से कप्ट देता था। एकसमय उस इकाई राठौड़ के शरीर में एक साथ सोलह रोग (था.स, खांसी, इगर, दाह, कु चशूल, भगन्दर, अर्श (मस्सा), अर्जार्थ, दृष्टिशूल, मस्तकशूल, अरुचि, नेत्र पीड़ा. कर्या वेदना, खुजनी, जलोदर और कोड़) उत्पन्न हुए । तब इकाई राठौड़ ने यह घोपणा करवाई कि जो कोई बैध मेरे इन भोलह रोगो में से एक भी रोग की शान्ति करेगा उसको वहुत धन दिया जायगा। इस घोपणा को सुन कर बहुत से बैंध आए और अनेक प्रकर की चिकित्सा करने चगे किन्तु उनमें से एकरोग की भी शान्ति करने में समर्थ नहीं हुए। ५वल वेदना से पीड़ित हुआ वह इकाई राठौड़ मर कर रत्न्प्रमा पृथ्वी में एक सागरोपम की स्थिति वाला नैर,यक

हुआ। वहाँ से निकल कर मृगावती रानी की कुचि में आया। गर्भ में आते ही रानी को अशुभ सूचक स्वम आया । रानी राजा को अप्रिय लगने लगी। तब रानी ने उस गर्भ को सड़ाने, गलाने और गिराने के लिये बहुत कड़वी कड़वी औपधियाँ खाई' किन्तु वह गर्भ न तो गिरा, न सड़ा और न गला। गर्भावस्था में ही उस वालक को भस्माग्नि रोग हो गया जिससे वह जो त्र्याहार करता था वह पीप वन कर माता की नाड़ियों द्वारा वाहर आजाता था।नौ मास पूर्श होने पर वालक का जन्म हुआ। वह जन्म से ही अन्धा, मुकऔर वहरा था। वह केवल मांस की लोथ सरीखा था। उसक हाथ पैर नाक कान आदि कुछनहींथे। केवल उनके चिह्न मात्र थे। रानी ने धायमाता को आज्ञा दी कि इसे लेजाकर उकरडी पर डाल दो। जब राजा को यह वात मालूम हुई तो उसे उकरड़ी पर डालने से रोक दिया और रानी से कहा कि यह तुम्हारी पहली सन्तान है, यदि इसे उकरडी पर डलवा दोगी तो फिर आगे तुम्हारे सन्तान नहीं होगी । इसलिये इसे किसी भूमिगृह में छिपा कर रख दो। राजा की वात मान कर रानी ने वैंसा ही किया। इस प्रकार पूर्व भव के पापाचरण के कारण यह मृगापुत्र यहाँ इस प्रकार का दुःख भोग रहा है।

गौतम स्वामी ने फिर प्रश्न किया किभगवन् ! यह मृगापुत्र यहाँ से मर कर कहाँ जायगा ? तव भगवान् ने उसके आगे के भवों का वर्णन किया ।

यहाँ २६ वर्ष की आयु पूरीकरके मगापुत्र का जीव वैताढ्य पर्वत पर सिह रूप से उत्पन्न होगा । वहवहुत अधमीं, पापी और क्रूर होगा । बहुत पाप का उपार्जन करके वह पर्त्त्ती नरक में एक सागरोपम की न्थिति वाला नैरयिक होगा। पहली नरक से निकल कर नकुल (नौलिया) होगा। वहाँ की आयु पूरी करके दूसरी नरक

में उत्पन्न होगा। वहाँ उसकी उत्क्रप्ट तीन सागरोपम की स्थिति होगी। वहाँ से निकल कर पत्नी रूप से उत्पन्न होगा । वहाँ से तीसरी नरफ में सात सागरोपम की स्थिति वाला नैरयिक होगा । वहाँ से निकल कर सिंह होगा फिर चौथी नरक में नैरयिक होगा। वहाँ से निकल कर सर्प होगा । वहाँ से त्रायु पूरी करके पाँचवीं नरक में नैरयिक होगा। उस नरक से निकज कर खी रूप से उत्पन्न होगा। वहाँ की आपू पूरी करके छठी नरक में नैरयिक होगा। वहाँ से निकल कर अनुष्य होगा। फिर सातवीं नरक में उत्पन्न होगा। सातवीं नरक से निकल कर जलचर तिर्यश्च पञ्चेन्द्रिय होगा। मच्छ, कच्छ, ग्रह, मकर सुँसुमार आदि जलचर जीवों की साढ़े वारह लाख कुलकोड़ी में उत्पत्र होगा । एक एक योनि में लाखों वार जन्म मरख करेगा। फिर चतुष्पदों में जन्म लेगा। फिर उरपरि-सर्पों में, मुजगरिमर्गों में, खेचरों में जन्म लेगा । फिर चतु रेन्द्रिय, तेइन्द्रिय और वेइन्द्रिय जीवों में जन्म लेगा। फिर वनस्पतिकाय में कड़वे और कांटे वाले इत्तों में जन्म लेगा। फिर वायुकाय, तेउ∙ काय, अप्काय और पृथ्वीकाय में लालों वार जन्म मरग करेगा। फिर सुव्रतिष्ठ नगर में सांड (वैल) हो गा। यौवन अवस्था को प्राप्त होकर वह अति वलताली होगा। एक समय वर्षा ऋतु में जव वह गंगा नदी के किनारे की मिट्टी को अपने सींगों से खोदेगा तव वह तट टूट कर उम पर गिर पड़ेगा जिससे उसकी उसी समय मृत्यु हो जायगी। वहाँ से मृत्यु प्राप्त कर सुत्र तब्ठ नगर में एक सेउ के यहाँ पुत्र रूप से उत्पन्न होगा। वाल्यवस्था से मुक्त होने पर वई धर्म अवरण कर दीचा लेगा।वहुत वर्षों तकदीचा पर्याय का पाल र कर यथासमय कांल काके पहले देवलोक में उत्पन्न होगा। वडाँ से चन का वह महा बदेह चेत्र में उत्तम कुत में जन्म लेगा। होता लेकर सकल कर्मों का चय कर मोच जायगा।

şş

### (२) उज्मित कुमार की कथा

जाखिज्यग्राम नामक एक नगर था। उसमें मित्र नाम का राजा राज्य करता था। उसकी रानी का नाम श्रीदेवी था। उसी नगर में कामध्वजानामक एक वेश्या रहतीथी। वह पुरुष की ७२ कला में निपुख थी त्र्योर वेश्या के ६४ गुख युक्त थी। उसी नगर में विजय मित्र नामक एक सार्थवाह रहता था। उसकी स्त्री का नाम सुभद्रा था। उनके पुत्र का नाम उज्भित कुमार था।

एक समय श्रमण भगवान् महावीर स्वामी वहाँ पधारे । उनके ज्येष्ठ शिष्य गौतम स्वामी भित्ता के लिए नगर में पधारे । वार्षस लौटते हुए उन्होंने एक दृश्य देखा-कवच और मुल आदि से सुसज्जित वहुँत से हाथो घोड़े और धनुषधारी सिपाहियों के वीच में एक आदमी खड़ा था । वह उल्टी सुश्कों से वन्धा हुआ था । उसके नाक कान आदि का छेदन किया हुआ था। चिमटे से उसका तल तिल जितना मांस काट काट कर उसी को खिलाया जा रहा था । फूटा हुआ ढोल वजा कर राजपुरुष उद्घोषणा कर रहे थे कि इस उज्मित कुमार पर राजा या राजपुत्र आदि किसी का कोप नहीं है किन्तु यह अपने किये हुए कर्मों का फल मोग रहा है। इस करुणा जनक दृश्य को देख कर गौतन स्वामी भगवान् के समीप आये । सारा वृत्तान्त कह कर पूछने लगे कि हे भगवन् ! यह पुरुष पूर्वमंव में कौन था, इसने क्या पाप किया जिरसे यह दुःख भोग रहा है ?

भगवान् फरमाने लगे-जम्बूधीप के भरत चेत्र में हस्तिनापुर नाम का एक नगर था। वहाँ सुनन्द नाम का राजा राज्य करता था। उसी नगर में एक झति विशाल गोमंडप (गोशाला)था। उसमें बहुत सी गायें, मैंसें, वैल, मैंसा, साँड आ.द रहते थे। उसमें वास पानी झादि खूब था इसलिए सव पशु सुख पूर्वक रहते थे।

#### श्री जैन मिद्धान्त वाले संग्रह, छठा भाग

उसी नगर में भीम नामक एक क्रुटग्राही (कुकर्म से द्रव्य उपा-र्जन करने वाला) रहता था। उसकी स्त्री का नाम उत्पला था। एक समय उत्पत्ता गर्भवती हुई। उसे गाय, वैल आदि के अङ्ग प्रत्यङ्ग के मांस खाने का दोहला उत्पन्न हुआ। आधी रात के समय वह भूमि क्रुटग्राही उस गोशाज्ञा में पहुंचा और गायों के स्तन, कन्धे -गलकम्वल त्रादि का मांस काट कर लाया। उसके शुले बना कर और तल कर मदिरा के साथ अपनी स्त्री को खिला कर उसका दोहला पूर्ण किया। नौ महीने पूर्ण होने पर उत्पला ने एक वात्तक को जन्म दिया। जन्मते ही उस वालक ने चिल्ला कर, चीख मार कर ऐमा जोर से रुदन किया जिससे गोशाला के सब पशु भय-भ्रान्त होकर भागने लगे । इमसे माता पिता ने उसका गोत्रासिया ऐसा गुर्ग्रानम्ब नाम दिया। गोत्रासिया के जवान होने पर उसके पिता भीम कूटप्राईा की मृत्यु हो गई । तत्पश्चात् सुनन्द राजा ने उस गोत्रासिया को अपना दुत वना लिया। अब गोत्रा-सिया निःशंक होकर उस गोशाला में जाता और वहुत से पशुओं के छङ्गोपाङ्ग छेदन करता और उसके शूले बना कर खाता। इस प्रकार बहुत पाप कमों का उपार्जन करता हुँच्या वह पॉच सौ वर्ष की आयु पूर्णे करके आर्त्त रौद्र ध्यान ध्याता हुआ मर कर दूसरी नरक में उत्पन्न हुआ वहाँ तीन सागरोपम का आयुष्य पूर्ण करके इसी नगर में विजयमित्र सार्थवाह की भार्या भद्रा की कुति से पुत्रपने उत्पन्न हुच्या । भद्रा को ऋषियकारी लगने से उस वालक को उकरड़ी पर फिकवा दिया था किन्तु विजयमित्र के कहने पर उसे वापिस मंगवाया । जन्मते ही उसे उकरड़ी पर फेंक दिया गया था इमलिए उसका नाम 'उड़िकत कुमार' रखा गया।

एक समय विजयमित्र जहाज में माल भर कर लवर्ण सग्रुद्र में यात्रा कर रहा था किन्तु जहाज के टूट जाने से वह सग्रुद्र में दूव सेनापति अपने पाँच सौ चोरों को साथ लेकर पुरमताल नगर में आया।राजा ने अभग्गसेन का वहुत आदर सत्कार कर क्रटागार शाला में ठहराया और उसके खाने पीने के लिए वर्हुत सी मोजन सामग्री और मदिरा आदि मेजे। उनका आहार कर नशे में उन्मत्त होकर वह वहीं सो गया। राजा ने अपने नौकरों को आज्ञा दी कि नगर के सारे दरवाजे वन्द कर दो और अभग्गसेन को पकड़ कर मेरे सामने उपांस्थत करो। नौकरों ने ऐसा ही किया। अभग्गसेन चोर सेनापति को जीवित पकड़ कर वे राजा के पास ले आवे!

भगवार फरमाने लगे कि हे गौतम ! जिस पुरुष को तुम देख आये हो वह अभगसेन चोर सेनापति है। राजा नं उसे इस प्रकार दएड दिया है। आज तीसरे पहर शूली पर चढ़ाया जाकर मृत्यु को प्राप्त करेगा। यहाँ का ३७वर्ष का आयुष्य पूर्य करके रत्नप्रभा नरक में उत्पन्न होगा। इसके पश्चात सगापुत्र की तरह अनेक भव अगय कर वनारसी नगरी में शूकर (सअर) रूप से उत्पन्न होगा। वहाँ शिकारी उसे मार देंगे। मर कर वनारस में ही एक सेठ के घर जन्म लेगा। यौवन वय को प्राप्त होकर दीचा ग्रहण करेगा। कई वर्पों तक संयम का पालन कर पहले देवलोक में जायगा। वहाँ से चब कर महा विदेह चेत्र में जन्म लेगा। फिर दीचा अर्झ कार क रेगा और कर्मों का चय कर सिद्ध, बुद्ध यावत् सुझ होकर सब दुःखों का अन्त करेगा।

#### (४) शकट कुमार की कथा

प्राचीन समय में सोहज्जनी नाम की एक अति रमखीय नगरी थी। वहाँ महाचन्द नाम का राजा राज्य करता था। वह साम, दाम, दरएड, भेद आदि राजनीति में वड़ा ही चतुर था। इसी नगर में सुदर्शना नामक एक गण्डिका भी रहती थी। वद्द गण्डिका के सब गुणों से युक्त थी। वहीं सुभद्र नाम ड्या एक जार्श- वाह रहता था। उसकी स्त्री का नाम भद्रा और पुत्र का नाम शकट था। एक समय अमण अगवाज् गहावीर स्वामी वहाँ पधारे। मिचा, के लिए गौतम स्वामी नगा में पधारे। राजमार्ग पर उजिकत कुमार की तरह राजपुरुगें से घिरे हुए एक स्त्री और पुरुष को देखा। गोचरी से लौट कर गौतम स्वामी ने भगवान् के आगे राजमार्ग का दर्श्य विवेदन किया और उसका कारण पूळा।

गौतम स्वामी के पूछने पर भगवान् ने फरमाया कि- प्राचीन समय में छगलपुर नामक एक नगर था। उसमें सिंहगिरि नाम का राजा करता था। उसी नगर में छन्निक नामक एक खटीक (कसाई) रहता था। उसके वहुत से नौकर थे। वह वहुंत से वकरे, सेहे, मैंसे आदि को मरवा कर उनके शुज्ञे वनवाता था।तेल में तल कर उन्हें स्वयं भी खाता और वेच कर अपनी आजीविका भी चलाता था। वह महा पापी था। पाप कर्मों का उपार्जन कर सात सौ वर्षों का उत्क्रुप्ट आयुष्य पूर्ण कर चौथी नरक में उत्पन्न हुआ । वहाँ से निकल कर भद्रा की क़ुद्दि से पुत्र रूप में उत्पन्न हुआ। उसका नाम शकट रखा गया। कुछ समय पश्चात् शकट कुमार के माता निता की मृत्यु होगई। शकट कुमार स्वेच्छाचारी हो सुदर्शना गणिका के साथ काम भोग में त्र्यासक़ हो गया। एक समय सुसेन प्रधान ने उस वेश्या को अपने अधीन कर लिया और उसे अपने अन्तः पुर में त्ताकर रख दिया। वेश्या के वियोग से दुखित वना हुआ शकट क्रमार इधर अधर भटकता फिरता था। मौकाँ पाकर एक दिन शकड क्रमार वेश्या के पास चला गया। वेश्या के साथ काम भोग में प्रवत शकट कुमार को देख कर सुसेन प्रधान अतिकुपित हुआ। अपने सिपा/हियों द्वारा शकट कुमार को पकड़वा कर उसे राजा के सामने उपस्थित कर सुसेन प्रधान ने कहा कि इसने मेरे अन्तःपुर में अत्या-चार किया है। राजा ने का-तुम अपनी इच्छानुसार इसे दएड दो।

राजा की आज्ञा पाकर प्रधान ने शकट कुमार और गखिका को बंधवा कर मारने की आज्ञा दी।

भगवान् ने फरमाया हे गौतम ! तुमने जिस स्नी पुरुष को देखा, वह शकट कुमार और सुदर्शना वेश्या है । आज त सर पहर लोहे की गरम की हुई एक पुतली के साथ उन दोनों को चिपटाया जायगा। वे अपने पूर्वकृत कर्मों के फज भोग रहे हैं । मर कर वे पड़ली नरक में उत्पन्न होंगे । वहाँ से निकल फर वे दोनों चाएडाल कुल में पुत्र और पुत्री रूप से युगल उत्पन्न होंगे । यौवन वय की प्राप्त होने पर शकट कुमार का जीव अपनी वहिन के रूप लावर्एय में आसक्त वन कर उसी के साथ काम भोगों में प्रवृत्त हो जायगा । पापकर्म का आचरण कर पहली नरक में उत्पन्न होगा । इसके वाद सृगापुत्र फी तरह अनेक नरक तिर्य अ के भव करके अन्त में मच्छ हो गा । वह घीवर के हाथ से मारा जायगा । फिर बनारसी नगरी में एक सेठ के घर जन्म लेकर दीचा लेगा । आयु समाप्त होने पर सौधर्म देव-लोक में देर्व होगा । वहाँ से चव कर महा वदेह त्तेत्र में जन्म लेगा । दीचा लेकर सकल कर्मों का चय कर सिङ, उड़ यावत् मुक्त होगा ।

#### (५) वृहस्पतिदत्त कुमार की कथा

कौशाम्वी नगरी में शतानीक राजा राज्य करता था। उसकी रानी का नाम म्रगावती और पुत्र का नाम उदायन था। उसके पुरोहित का नाम सोमदत्त था। वह चारों वेदों का ज्ञाता था। उसकेवसुदत्तानामकीस्त्रीऔर वृहस्पतिदत्त नामका पुत्र था।

एक समय श्रमण भगवान् महावीर स्वामी वहाँ पंधारे। गौतम स्वामी भित्तार्थ नगर में पधारे। मार्ग में उक्फितकुमार की तरह राज-पुरुंपों से घिरे हुए एक पुरुप की देखा। भगवान् के पास व्याकर गौतम स्वामी ने उसके पूर्वभव का वृत्तान्त पूछा। भगवान् फरमाने लगे— प्राचीन समय में सर्वतोभद्र नाम की एक नगरी थी। जितशत्रु राजा राज्य करता था। उसके महेथरदत्त नाम का पुरोहित था। राज्य की द्रद्धि के लिए प्रति दिन वह चार ( व्राझण, चत्रिय, वैश्य और शूद्र ) लड़कों का कलेजा निकाल कर होम करता था। अष्टमी,चतुर्दर्शा को आठ,चौमासी को १६,पएमासी को ३२, अष्ट-मासी को ६४ और वर्ष परा होने पर १००० लड़कों को मरवा कर ' उनके कज्ञेजे के मांस का होम करता था। दूसरे राजा का आक्र-मण होने पर त्राझण,चत्रिय,वैश्य और शूद्र प्रत्येक के एक सौ आठ आठ अर्थात् ४३२ लड़कों का होम करता था। इस प्रकार महान् पाप कर्मों को उपार्जित कर वह पांचवीं नरक में गया। वहाँ से निकल कर सोमदत्त पुरोहित की वसुदत्ता भार्या की कुत्ति से उत्पन्न हुआ। उसका नाम द्वहस्पतिदत्त कुमार रखा गया।

भगवान् ने फरमाया कि हे गौतम ! तुभने जिस पुरुष को देखा है वह वृहम्पतिदत्त हैं । शतानीक राजा के पुत्र उदायन कुमार के साथ वालकीड़ा करता हुआ वह यौवन वप को प्राप्त हुआ शता– नीक राजा की मृत्यु के पश्चात् उदायन राजा हुआ और वृहस्पति-दत्त पुरोहित हुआ । वह राजा का इतना प्रीतिपात्र हो गया था कि वह उसके अन्तःपुर में निःशंक होकर वक्त वेवक्र हर समय आ जा सकता था।एक समय वह पद्मावती रानी में आसक्त होकर उसके साथ कामभोग भोगने में प्रवृत्त हो गया। इस वातका पता लगने पर राजा अत्यन्त कुपित हुआ। उसे अपने सिपाहियों से पकड़वा कर मंगवाया और अव उसे मारने की आज्ञा दी है । आज तीसरे पहर वह शूली में पिरोया जायगा। यह वृहस्पतिदत्त यहाँ अपने पूर्व कर्मों का फल भोग रहा है । यहाँ से मर कर पहली नरक में उत्पन्न होगा । मगापुत्र की तरह संसार में परि-अमण करके मापने उत्पन्न होगा । शिकारी के हाथ से मारा जाकर हस्तिनापुर में एक सेठ के घर पुत्रपने जन्म लेगा। संयम का पालन कर पहले देवलोक में उत्पन्न होगा। वहाँ से चव कर महाविदेह चेत्र में जन्म लेगा 'दोचा लेकर सब कर्पोंका चय कर सिद्ध, बुद्ध यावत मुक्त होगा।

#### (६) नन्दी वर्धन कुमार की कथा

मयुरा नगरी में श्रीदाम राजा राज्य करता था। उसकी रानी का नाम वन्धुश्री और पुत्र का नाम नन्दीसेन था। राजा के भधान का नाम सुवन्बु था। वह राजनीति में वड़ा चतुर था। उसके त्र का का नाम वहुमित्र था। उसी नगर में चित्र नाम का नाई था जो राजा की हजामत करता था।वद राजा का इतना श्रीतिपात्र और विश्वासी हो गया था कि राजा ने उसे अन्तःपुर आदि सव जगहों में आने जाने की आजा दे रखी थी।

एक समय अमरा भगवान् महावीर स्वामी मयुरा नगरी के वाहर उद्यान में पधारे । नगर में भिचा के लिये फिरते हुए गौतम स्वामी ने उज्मित कुमार की तरह राजपुरुषों से घिरे हुए एक पुरुष को देखा । उसे एक पाटे पर विठा कर राजपुरुप पिघले हुए सीसे और ताम्वे आदि से उसे स्नान करा रहे थे । अत्यन्त गरम किया हुआ लोहे का अठारह लड़ी हार गले में पहना रहे थे और गरम किया हुआ लोह का टोप सिर पर रख रहे थे । इस प्रकार राज्या-मिपेक के समय की जाने वाली स्नान, मडन यावत् मुकुट धारण रूप कियाओं की नकल कर रहे थे । उसे प्रत्यन्त नरक सरीखे दुःख का अनुभव करते देख कर गौतम स्वामी ने भगवान् से उसके पूर्व भव का इत्तान्त पूछा । भगवान् फरमाने लगे-

सिंहपुर नगर में सिंहरथ राजा राज्य करता था। उसके दुर्यो-धन नाम का चोररत्तपाल (जेलर) था। वह महा पापी था । पाप कर्मं करके आनन्दित होता था। अपने यहाँ बड़े बड़े घड़े रखवा रखे थे जिन में गरम किया हुआ सीसा, ताम्वा, खार, तेल, पानी भरा हुआ था। कितनेक घड़ों में हाथी, घोड़े, गदहे आदि का मूत्र भरा हुआ था । इसी प्रकार खड्ग, छुरी त्रादि बहुत से शस्र इकट्ठे कर रखे थे। वह किसी चोर को गरम किया हुआ सीसा, ताम्वा, मूत्र व्यादि पिलोता था । किसी के शरीर को शस्त्र से फड़वा डालता था ग्रीर किसी के छड़ीयाङ्ग छेदन करवा डालता था।इस प्रकार वह दुर्योधन महान् पाप कर्मों का उपार्जन कर छ्ठी नरक में उत्पन्न हुआ। वहाँसे निकलकर मधुरा नगरी के राजा श्रीदाम की वन्धुश्री रानी की क्रुद्ति से पुत्ररूप से उत्पन्न हुआ। उसका नाम नन्दीसेन रक्खा गया। जववह यौवन वयको प्राप्त हुआ तो राज़्य में मूच्छित होकर राजा को मार कर स्वयं राज्य लच्मी को प्राप्त करने की इच्छा करने लगा । राजा की हजामत वनाने वासे उस चित्र नाई को बुला कर कहने लगा कि हजामत बनाते सयम गले में उम्तरा लगा कर तुम गजा को मार डालना।मैं तुम्हें अपना आधा राज्य दूँगा। पहले तो उसने राजकुमार की वात स्वीकार कर ली किन्तु फिर विचार किया कियदिइस वात का पताराजा को लग जायगा तो न जाने वह मुमे किस प्रकार दुरी तरह से मरवा डालेगा । ऐसा सोच कर उसने सारा इत्तान्त राजा से निवेदन कर दिया। इसे सुन कर राजा अतिकुपित हुआ। राजा ने नन्दी-सेन कुमार को पकड़वा लिया। वह उसकी बुरी दशा करवा रहा है। नन्दीसेन कुमार अपने पूर्वकृत कर्मों का फल मोग रहा है। यहाँ से मर कर पहली नरक में उत्पन्न होगा । मृगापुत्र कीतरह भव अमण करेगा। फिरहस्तिनापुर में मच्छ होगा। मच्छीमार के हाथ से मारा जाकर उसी नगर में एक सेठ के यहाँ जन्म लेगा। दीदा लेकर प्रथम देवलोक में उत्पन्न होगा। वक्षाँसे चव कर महा- विदेह चेत्र में जन्म लोगा। फिर संयम लेगा और सब कर्मों का चय कर मोच जायगा।

#### (७) उम्बरदत्त कुमार की कथा

पाटलख़एड नामक नगर में सिद्धार्थ राजा राज्य करता था। उस नगर में सागरदत्त नाम का एक सार्थवाह रहता था। उसकी स्त्री का नाम गङ्गादत्ता और पुत्र का नाम उम्वरदत्त था।

एक समय अमण भगवान महावीर स्वामी वहाँ पधारे। गौतम स्वामी भिद्या के लिए नगर में पूर्व के दरवाजे से पथारे। मार्ग में उन्होंने एक भिखारी को देखा, जिसका प्रत्येक अङ्ग कोढ़ से सड़ रहा था। पीप वह रही थी। छोटे छोटे कीड़ों से उसका सारा शरीर व्याप्त था। मक्खियों का समूह उसके चारों तरफ भिनभिना रहा था। मिट्टी का फूटा हुआ वर्तन हाथ में लेकर दीन शब्द उचारण करता हुआ मीख मांग रहा था। भगवान के पास आकर गौतम स्वामी ने उस पुरुष के विपय में पूछा। भगवान फरमाने लगे-

प्राचीन समय में विजयपुर नाम का नगर था। वहाँ कनकरथ राजा राज्य करता था। धन्वन्तरि नाम का एक राजवैद्य था। वह चिकित्सा शास्त्र में अति निपुण था। रोगियों को जव दवा देता तो पथ्यमोजन के लिए उन्हें कछुए, सुगें, खरगोश, दिरण, कवृतर, तीतर, मोर आदि का मांस खाने के लिए उपदेश देता था। इस प्रकार वह महान् पाप कर्मों का उपार्जन कर छठी नरक में उत्पन्न हुआ वहाँ से निकल कर सागरदत्त सार्थवाह की स्त्री गंगादत्ता की कुन्दि से पुत्ररूप में उत्पन्न हुआ। गंगादत्ता मृतवन्ध्या थी। उम्बरदत्त यत्त की आराधना से यह पुत्र उत्पन्न हुआ था इसलिप इसका नाम उम्बरदत्त रक्खा गया। यौवन वय को प्राप्त होने पर उसके माता पिता की मृत्यु हो गई। उम्बरदत्त के शरीर में कोई आदि अनेक रोग उत्पन्न हो गये और वह सिखारी बन कर घर घर भीख माँगता फिरता है। यह अपने पूर्वकृत कर्मों का फल भोग रहा है। यहाँ की आयुष्य पूर्श्य कर वह रत्नप्रमा पृथ्वी में उत्पन्न होगा। फिर मृग्गपुत्र की तरह संसार में परिअमण करेगा। पृथ्वी-काय से निकल कर हस्तिनापुर में मुर्गा होगा। गोठिलेपुरुषों द्वारा मारा जाकर उसी नगर में एक सेठ के घर जन्म लेगा। संयम खेकर सौधर्म देवलोक में जायेगा। वहाँ से चव कर महाविदे चेत्र में जन्म लेगा। संयम अङ्गीकार कर, सक़ल कर्मों का चय कर सिद्ध खुद्ध यावत् मुक्त होगा।

#### (=) सौर्यदत्त की कथा

सोरीपुर में सौर्यदत्त नाम का गजा राज्य करता था। नगर के बाहर ईशानकोख में एक मच्छीपाड़ा (मच्छीमार लोगों के रहने का मोहल्ला)था। उसमें संग्रुद्रदत्त नाम का एक मच्छीमार रहता था। उसकीस्त्री का नाम समुद्रदत्ता और पुत्र का नाम सौर्यदत्त था।

एक समय श्रमण भगवान् महावीर स्वामी वहाँ पधारे। भिचा के लिए गौतम स्वामी शहर में पधारे। वहाँ एक पुरुष को देखा जिसका शरीर बिल्कुल द्रखा हुआ था। चलते फिरते, उठते बैठते, उसकी हड्डियाँ कड़कड़ शब्द करती थीं। गले में मच्छी का कौँटा फँसा हुआ था, जिससे वह अत्यन्त वेदना का अनुभव कर रहा था। गोचरी से वापिस लौट कर गौतम स्वामी ने भगवान् से उसके पूर्वभव के विपय में पूछा। भगवान् फरमाने लगे-

प्राचीन समय में नन्दीपुर नाम का नगर था। वहाँ मित्र नामक राजा राज्य करता था। उसके सिरींद्य नामक रसोइया था। वह अधमीं था और पाप कर्म करके आनन्द मानता था । वह अनेक पशु पद्यियों को मरवा कर उनके मांस के श्रु जे बनवा कर स्वयं भी खाता था और दूसरों को भी खिलाताथा। वह ३३०० वर्ष का आयुष्य पूर्श करके छठी नरक में उत्पन्न हुआ। वहाँ से निकल कर समुद्र-दत्त की स्त्री समुद्रदत्ता की कुचि से उत्पन्न हुआ। उसका नाम सौर्य-दत्त रक्खा गया। यौवन अवस्था को प्राप्त होने पर उसके माता पिता की मृत्यु हो गई। वह स्वयं मच्छियों का व्यापार करने लगा। वह वहुत से नौंकरों को रख कर समुद्र में से मच्छियाँ पकड़वा कर मंगवाता था, उन्हें तेल में तल कर स्वयं भी खाता था और दूसरों को भी खिलाता था तथा वेच कर आजीविका करता था। एक समय मछलियों के मांस का शूला बना कर वह सौर्यदत्त खा रहा था कि उसके गले में मछली का काँटा लग गया। इससे अत्यन्त प्रवल्ज वेदना उत्पन्न हुई। वहुत से वैद्य उसकी चिकित्सा करने आये

किन्तु कोई भी वैद्य उसकी शान्ति करने में समर्थ नहीं हुआ। सौर्यदत्त मच्छीमार के गत्ते में तकत्तीफ वढ़ती ही गई जिससे उसका सारा शरीर खख कर निर्मास वन गया। वह अपने पूर्व-भव के पाप कर्मोंका फल भोगरहा है। यहाँ से मर कर वह रत्नभा पृथ्वी में उत्पन्न होगा। म्हगापुत्र की तरह संसार परिश्रमण करेगा। फिर पृथ्वीकाय से निकल कर मच्छ होगा। मच्छीमार के हाथ से मारा जाकर इसी नगर में एक सेठ के यहाँ पुत्ररूप से उत्पन्न होगा। दीन्ता लेकर सौधर्म देवलोक में देव होगा। वहाँ से चव कर महाविदेह त्तेत्र में जन्म ले कर दीन्ता श्रङ्कीकार करेगा और सकल कर्मों का त्त्य कर मोन्त जायगा।

## (१) देवदत्ता रानी की कथा

रोहीड़नामक नगर में वैश्रमखदत्त राजा राज्य करता था।उसकी रानी का नाम श्रीदेवी और पुत्र का नाम पुष्पनन्दी था।उसी नगर में दत्त नाम का गाथापति रहता था।उसकी स्त्री का नाम छुष्णश्री और पुत्री का नाम देवदत्ता था। वह सर्वाङ्ग सुन्दरी थी।

एक समय अमु भगवान् महावीर स्वामी पथारे। गौतम स्वामी भिचा के लिये शहर में पधारे । मार्ग में उज्रिकत कुमार की तरह राजपुरुषों से घिरी हुई एक स्त्री को देखा । वह उल्टी ग्रुश्कों से बंधी हुईथी और उसके नाक, कान, स्तन त्रादि कटे हुए थे। गोवरी सेवापिस लौटकर गौतम स्वामी ने भगवान् से उसस्त्री का पूर्व अब पूळा। भगवान् फरमाने लगे–

शाचीन समय में सुपतिष्ठ नाम का नगर था। वह ऋद्धि सम्पत्ति से युक्तथा। महामेन राजा राज्य करताथा। उसके धारिणी आदि एक हजार रानियाँ थीं । धारिग्री रानी के सिंहसेन नाम का प्रत्र था ।जब वह यौवन वय को प्राप्त हुत्रा तो श्यांमा देवी त्रादि पाँच सौ राज कन्याओं के साथ एक ही दिन में उसका विवाह करवागा। उत के लिये पॉच सौबड़े ऊँचे ऊँचे महल बनवाये गये। सिंहसेन कुमार गाँच सौ ही रानियों के साथ यथेच्छ कामभोग भोगता हुआ आनन्द पूर्वकरहने लगा। कुछ सयम बीतने के बाद सिंहसेन राजा श्यामा रानी मेंही आसक होगया। दूसरी ४९९ रानियों का आदर सत्कार कुछ भी नहीं करता और न उनसे सम्भाषण ही करता था । यह देख कर उन ४९९ रानियों की धायमाताओं ने विष अथवा शास इ.रा उस श्यामारानीको मार देने का विचार किया।ऐसा विचार कर वे उसे मारने का मौका देखने ल ीं। श्यामा देवी को पता लगने पर वह बहत भयभीत हुई किन जाने ये मुझे किस कुमृत्यु से मार देंगी। वह कोपगढ (क्रोध करके बैठने के स्थान ) में जाकर आर्त्त रौद्र ध्यान करने लगी। राजा के पूछने पर रानी ने सारा वृत्तान्त निवेदन किया। राजाने कहा तुम फिक मत मत करो, मैं ऐसा उपाय करूँगा जिससे तुम्हारी सारी चिन्ता दूर हो जायगी। सिंहसेन राजा ने सप्तिठ नगर के ब हर एक बड़ी कुटागा शाला बनवाई । इसके

धाद उन ४६६ रानियों की धाय माताओं को आमग्त्रण देकर राजा ने कुटागार शाला में वुलवाया। उन धायमाताओं ने वस्त्र आधूषख पहने, स्वादिष्ट भोजन किया, मदिरा पी और नाच गान करने लगीं। अर्ध रात्रि के समय राजा ने उस कूटागार शाला के दर-वाजे वन्द करवा कर चारों तरफ आग लगवा दी। जिससे तड़व तड़व कर उनके प्राण निकत्त गए।

सिंहसेन राजा चौंतीस सौ वर्ष का आयुष्य पूरा करके छठी नरक में उत्पन्न हुआ। वहाँ में निकल कर राहिड़ नगर के दत्त सार्थवाह की स्त्री क्रुष्णुश्री की क्रुच्चि से पुत्री रूप में उत्पन्न हुआ। उसका नाम देवदत्ता रक्खा गया। एक समय स्नान आदि कर वस्त्रालंकारों में सज्जित होकर वह देवदत्ता क्रीड़ा कर रही थी। वनक्रीड़ा के लिए जाते हुए वैश्रमण राजा ने उस कन्या को देखा। अपने नौकर पुरुपों को भेज कर उस कन्या के माता पिता को कह-लवाया कि वैश्रमण राजा चाहता है कि तुम्हारी कन्या का विवाह मेरे राजकुमार पुष्पनन्दी के साथ हो तो यह वर जोड़ी श्रेष्ठ है। देयदत्ता के माता पिता ने हर्पित होकर इसवात की स्वंकार किया।

दत्त सार्थवाह अपने मित्र और सगे सम्वन्धियों को साथ लेकर हजार पुरुषों द्वारा उठाने योग्य पालको में देवदत्ता कन्या को विठा कर राजमहल में लाया। हाथ जोड़ कर चिनय पूर्वक दत्त सार्थ-वाह ने अपनी कन्या देवदत्ता को राजा के सिपुर्द किया। राजाको इससे वड़ा हर्प हुआ। तत्वरण पुष्पनन्दी राजकुमार को वुला कर देवदत्ता कन्या के साथ पाट पर विठाया। चाँदी और सोने के कलशों से स्नान करवा कर सुन्दर वस्त पहनाये और दोनों का विवाह संस्कार करवा दिया। कन्या के माता पिता एवं सगे सम्ब-न्वियों को भोजनादि करवा कर वस्त्र आलंकार आ द से उनका सत्कार सन्मान कर विठा किये। राजकुमार पुष्पत्त दी देवदत्ता के साथ काममोग मोगता हुआ आनन्द पूर्वक समय विताने लगा। कुछ समय पश्चात् वैश्रमण राजा की सृत्यु हो गई। पुष्पनन्दी राजा बना। वह अपनी माता श्रीदेवी की वहुत ही विनय भक्ति करने लगा। प्रातःकाल आकर प्रणाम करता, शतपाक, सहस्नपाक तेल से मालिश करवाता, फिर सुर्गान्धत जल स्नान करवाता। माता के मोजन कर लेने पर आप मोजन करता। ऐसा करने से अपने कामभोग में बाधा पड़ती देख कर देवदत्ता ने श्रीदेवी को मार देने का निश्चय किया। एक दिन रात्रि के समय मदिरा के नशे में बेमान सोती हुई श्रीदेवी को देख कर देवदत्ता आप्नि में अत्यन्त तपाया हुआ एक लोह दएड लाई और एकदम उसकी योनि में प्रत्तेप कर दिया जिससे तत्त्वण उसकी मृत्यु हो गई। श्रीदेवी की दासी ने यह सारा कार्य देख लिया और पुष्पनन्दी राजा के पास जाकर निवेदन किया। इसे सुनते ही राजा अत्यन्त कुपित हुआ। सिपाहियों द्वारा पकड़वा कर उल्टी मुश्कों से बन्धवा कर देवदत्ता रानी को शुली चढ़ाने की आज्ञा दी है।

हे गौतम! तुमने जिस स्त्री को देखा है वह देवदत्ता रानी है। अपने धूर्वकृत कर्मों का फल भोग रही है। यहाँ से काल करके देवदत्ता रानी का जीव रलप्रभा पृथ्वी में उत्पच होगा। मृगापुत्र की तरह संसार परिश्रमण करेगा। तत्पश्चात् गंगपुर नगर में हंस पत्ती होगा। चिड़ीमार के हाथ से मारा जाकर उसी नगर में एक सेठ के घर पुत्ररूप से जन्म लेगा। दीचा लेकर सौधर्म देवलोक में उत्पच होगा। वहाँ से महाविदंह त्तेत्र में जन्म लेकर संयम स्क्रीकार करेगा और कर्म त्त्य कर मोत्त जायगा।

(१०) ऋंजू कुमारी की कथा

वर्द्धमानपुर के अन्दर विजयमित्र नाम का राजा राज्य करता

था। उसी नगर में धनदेव सार्धवाइ रहता था। उसकी स्त्री का नाम प्रियंगु और पुत्री का नाम ऋंजुकुमारी था।

एक समय श्रमण भगवान महावीर स्वामी वर्द्धमानपुर केवाहर विजय वर्द्धमान उद्यान में पधारे । भगवान के ज्येष्ठ शिष्य गौतम स्वामी भिचा के लिए जहर में पधारे । राजा के रहने की श्रशोक वाटिका के पास जाते हुए उन्होंने एक स्त्री को देखा जो अति-क्रश शरीर वाली थी । शरीर का मांस सख गया था । केवल हडियाँ दिखाई देती थीं । वह करुणा जनक शब्दों का उच्चारण करती हुई रुदन कर रही थी । उसे देख कर गौतम स्वामी ने भगवान के पास आक्र उसके पूर्वभव के विषय में पूछा । भगवान् फरमाने लगे-

प्राचीन समय में इन्द्रपुर नाम का नगर था। इन्द्रदत्त राजाराज्य करता था। उसी नगर में पृथ्वीश्री नाम की एक वेश्या रहती थी। उसने वर्हुत से राजा महाराजाओं और सेठों को अपने वश में कर रखा था। पैंतीस सा वर्ष इस प्रकार पापाचरण कर वह वेश्या छठी नरक में उत्पन्न हुई , वहाँ से निकल कर वर्ड मानपुर में धनदेव सार्थवाह की स्त्री प्रियंगु की कुत्ति से पुत्री रूप से उत्पन्न हुई। उस का नाम अंजुकुमार्ग । दया थया।

एक समय वनकीड़ा के लिए जाते हुए विजयमित्र राजा ने खेलती हुई अंज्कुमागि को देखा। उसके नाता पिता की आज्ञा लेकर उस कन्या के साथ विवाह कर लिया और उसके साथ सुख भोगता हुआ आनन्द पूर्वक समय विताने लगा। कुछ समय पथात् अंजूरानी के योनिगुल रोग उत्पन्न हुआ। राजा ने अनेक देशों द्वारा चिकिन्मा करवाई किन्तु रानी को कुछ भी शान्ति न हुई 1 रोग की प्रवल वेदना य उसका शरीर खुल कर काँटा हो गया। हे गौतम ! तुमने जिस स्त्री को देखा हे वह अंजूरानी है। अपने

ह गातमा तुमन जिस सा का दरता ह पह अज्रान हा भाषन पूर्वकृत कमों का फल भोग रही है। यहाँ ६० वर्ष का आयुष्य पूर्ण करके रत्नश्रमा नरक में उत्पन्न होगो। मृगापुत्र की तरह मंसार परिभ्रमण करेगी। वनस्पतिकाय से निकल कर मयूर (मोर) रूप से उत्पन्न होगी। चिड़ीमार के हाथ से मारी जाकर सर्वतोभद्र नगर में एक सेठ के घर पुत्ररूप से उत्पन्न होगी। दीचा लेकर सौधर्म देवलोक में उत्पन्न होगी। वहाँ से चव कर महा विदेह त्वेत्र में जन्म लेकर दीचा अङ्गीकार करेगी। वहुत वर्षों तक संयम का पालन का सकल कर्मों का चय कर सिद्ध, वुद्ध यावत् मुझ होगी। उपरोक्न दस कथाएं दुःखविपाक की हैं। आगे दस कथाएं सुख विपाक की लिखी जाती हें-

श्राज से लगभग २५०० वर्ष पहलेमगध देश में राजगृह नामक नगर था। उस समय वह नगर अपनी रचना के लिए बहुतप्रसिद्ध था। वहाँ के निवासी धन धान्य और धर्म से सुखी थे। नगर के वाहर गुराशील नाम का एक वाग था। भगवान् महावीर केशिष्य मुधर्मा स्वामी, जो चौदह पूर्व के ज्ञाता और चार ज्ञान के धारक थे, ऋपने पाँच सौ शिष्थों सहित उस बाग में पधारे। सुधर्मा स्वामी फे पंधारने की खबर सन कर राजगृह नगर की जनता उन्हें वन्दना नमस्कार करनं गईं। धर्मोपदेश श्रवरण कर जनता वापिस चली गई। नगर निवा सयों के लौट जाने पर सुधर्मा स्वामी के जेष्ठ शिष्य जम्रू स्वामी के मन में सुख के कारणों को जानने की इच्छा ठत्प न हुई। अतः अपने गुरु सुधमी स्वामी की सेवा में उपस्थित हीकर बन्दना नमस्कार कर वे उनके सन्मुख बैठ गये। दोनों हाथ बोड कर विनय पूर्वेक सुधर्मा स्वामी से कहने लगे ~हे भगवन् ! श्रमण भगवान् महावीर स्वामी द्वारा कथित उन कारणों को, जिनका फल दुःख है, मैंने सुना। जिनका फल सुख है उन कार यों का बर्शन भगवान् ने किस प्रकार किया है ? मैं आपके द्वारा उन का र ग्रोंको जानने का इच्छक हूँ। अतः आप कुपाकर उनकारणों

को फरमाइयेगा।

जम्बू ग्वामी की विनय भक्ति और उनकी इच्छा को देख<sub>़</sub>कर सुधर्मा स्वामी वहुतप्रसन्न हुए।उन्होंने जम्बू ग्वामी के प्रश्न के उत्तर में पुराय का फलसुख वतलाया और सुख प्राप्ति के उयाय को भाव रूप में न कह कर कथा द्वारा समसाया।वे कथाएं इस प्रकार हैं --

(११) सुवाहु कुमार (१२) भद्रनन्दी कुमार (१३) सुजात कुमार (१४) सुवासव कुमार (१४) जिनदास कुमार (१६) धनपति कुमार (१७ महावल कुमार (१८) भद्रनन्दी कुमार (१९) महाचन्द्र कुमार (२०) वरदत्त कुमार।

#### (११) सुबाहु कुमार की कथा

है जभ्दू ! इसी अवसर्षिणी काल के इसी चौथे आरेमें हग्ती-शीर्प नामका एक नगर था। वह नगर वड़ा ही सुन्दर था। वहाँके निवामी सब प्रकार से सुखी थे। नगर के वाहर ईशान कोण में पुष्पकरएड नाम का उद्यान था। उसमें छत्तवनमालप्रिय नामक यद्य का यत्तायतन था।

हस्तिशीर्ष नगर में अदीनशत्रु राजा राज्य करता था। वह सब राजलचणों से युक्त तथा राजगुणों से सम्पन्न था। न्याय पूर्वक वह प्रजा का पालन करता था। अदीनशत्रु राजा के धारिणी नाम की पटरानी थी। वह वहुत ही सुन्दर और सर्वाङ्ग सम्पन्न थी। धारिणी के अतिक्ति उसके ८९८ और भी रानियाँ थीं।

एक समय धारिग्री रानी अपने शयनागाग्में कोमल शय्या परसो ग्ही थी। वह न तो गाढ़ निद्रा में थी और न जाग रही थी। इतने में उसने एक सिंह का स्वम देखा। स्वम को देख कर वह जाग्रत हुई। अपना स्वम पति को सुनाने के लिए वह अदीनशत्रुराजा के मपनागार में गई। राजा ने रत्नजड़ित मद्रासन पर बैठने की आज्ञा दी । आसन पर बैठ कर रानी ने अपना स्वम सुनाया। स्वम को सुन कर राजा ने कहा कि तुम्हारी कुच्चि से ऐसे पुत्र का जन्म होगा जो यशस्वी, वीर, कुल दीपक और सर्वग्रण सम्पभ होगा। स्वम का फल सुन कर रानी वहुत प्रसन्न हुंई। प्रातः काल राजा ने स्वमशास्त्रियों को बुला कर स्वम का फल पूछा। उन्होंने भी वतलाया कि रानी एक यशस्वी और वीर वालक को जन्म देगी। स्वम शास्त्रियों को वहुत सा धन देकर राजा ने उन्हें विदा किया। गर्भ के दो मास पूर्ण होने परधारिणी रानी को मेघ का दोहला उत्पन्न हुआ। अपने दोहले को पूर्ण करके धारणी रानी गर्भ की अनुकम्पा के लिये यतना के साथ खड़ी होती थी, यतना के

अनुकम्पा के लिये यतना के साथ खड़ी होती थी, यतना के साथ बैठती थी। यतना के साथ सोती थी। मेघा झौर झायु को बढ़ाने वाला, इन्द्रियों के अनुकूल, नीरोग और देशकाल के अनु-सार न झांत तिक्व, न झति कडु, न झति कपै ला, न झति झम्ल (खट्टा), न झति मधुर किन्तु उस गर्भ के हितकारक, परिमित तथा पथ्य झाहार करती थी झौर चिन्ता, शोक, दीनता, मय, तथा परित्रास नहीं करती थी। चिन्ता, शोक, मोह, मय और परित्रास से रहित होकर मोजन, आच्छाइन, गन्धमाल्य और झलङ्कारों का मोग करती हुई सुखपूर्वक उस गर्भ का पालन करती थी।

समय पूर्य होने पर धारिगी रानी ने सुन्दर और सुलच्या पुत्र को जन्म दिया। हर्ष मग्न दासियों ने यह शुभ समाचार राजा अदीनशत्रु को सुनाया। राजा ने अपने मुकुट के सिगय सव आभूपर्या उन दासियों का इनाम मेंदे दिये तथा और सी वहुत सा द्रव्य दिया।पुत्र-जन्म की खुर्शा में राजा ने नगर को सजाया। कैदियों को वन्धनमुक्त किया औ, खूब मुहोत्सव मनाया। पुत्र का नाम स्वाह कुमार दिया।

योग्य वय होने पर सुवाहु कुमार को शिचा प्राप्त करने के लिए

एक कलाचार्य को सौंप दिया। कलाचार्यं ने थोड़े ही समय में उसे वहत्तर कला में प्रवीग कर दिया। राजा ने कलाचार्य का आदर सत्कार कर इतना धन दिया कि जो उसके जीवन भर के लिए पर्याप्त था। धीरे धीरे सुयाहु कुमारवढ़ने लगा। जव वह युवक हो गया तव माता पिता ने शुभ मुहूर्त्त देख कर पुष्पचूला प्रमुख पॉच सौ राज कन्याओं के साथ विवाह कर दिया । अपने लुन्दर महलों में रहता हुआ तथा पूर्वसुकृत के फल स्वरूप पॉचों प्रकार के इन्द्रिय भोग भोगता हुआ सुवाहु कुमार सुख पूर्वक अपना समय विताने सगा।

एक समय अमग भगवान् महावीर स्वामी हस्तिशीर्प नगर के वाहर पुष्पकरएड उद्यान में पथारे। नगर निवासी लोग भगवान् को -वन्दना नमस्कार करने के लिए जाने लगे। राजा अदीनशत्रु और ग्वाह कुमार भी बड़े ठाट के साथ भगवान् को वन्दना करने गए। ु धर्मोपदेश सुन कर जनता वापिस लौट गई। सुवाहु कुमार वहीं ठहर गया। हाथ जोड़ कर मगवान् से अर्ज करने लगा कि हे मगवन् ! धर्मोपदेश सून कर मुझे वड़ी प्रसन्नताहुई है। जिस प्रकार आपके पास राजकुमार आदि प्रवर्जित होते हैं उस तरह से प्रवरुया ग्रहण करने में तो में समर्थ नहीं हूँ किन्तु आपके पास आवक के वत त्रङ्गीकार करना चाहता हूँ। भगवान् ने फरमाया कि धर्म कार्य में डील मत करो। श्रायक के व्रत अङ्गीकार कर सुबाहु कुमार वा पस अपने घर आ गया। इसके पश्चात् गौतन खामी ने भग-वान् से प्रश्न किया कि भगवन्! यह सुवाहु कुमार सब लागों को इतना इष्टकारी और प्रियकारी लगता है,इसका रूप बड़ा सुन्दर है। यह सारी ऋदिइसको किस कार्य से प्राप्त हुई है? यह पूर्व-भव में कौन था और इसने कौन से श्रेष्ठ कार्यों का आज़रस किया था १ भगवान फरमाने लगे-

प्राचीन समय में हस्तिनापुर नाम का नगर था। उसमें ,सुमुख नाम का एक गाथापति रहता था। एक समय धर्मघोष नामक स्थविर अपने पाँच सौ शिष्यों सहित वहाँ पधारे। उनके शिष्य सुदत्त नामक अनगार मास मास खमण (एक एक महीने का तप) किया करते थे। मास खमगा के पारगों के दिन वे तीसरे पहर भिद्या के लिए निकले। नगर में जाकर सुमुख गाथापति के घर में प्रवेश किया। मुनिराज को पधारते देख कर समुख अपने आसन से खड़ा हुन्त्रा। सात त्राठ कदम सामने जाकर ग्रुनिराज को यथा-विधि वन्दना की। रसोई घर में जाकर शुद्ध आहार पानी का दान दिया। द्रव्य,दाता और प्रतिग्रह तीनों शुद्ध थे अर्थात आहार जो दिया गया था वह द्रव्य<sub>़</sub>मी शुद्ध था । फल की वाञ्छा रहित होने से दाता भी शुद्ध था श्रौर दान लेने वाले भी शुद्ध संयम के पालन करने वाले भावितात्मा अनगार थे। तीनों की शुद्धता के कारण सुमुख गाथापति ने संसार पर्रत किया और मनुष्य आयुका बन्ध किया। आकाश में देवदुन्दुभिवजी और 'अहोदार्यं अहांदार्या' की घ्वनि के साथ देवताओं ने बारह करोड़ सोनैयों की वर्षो की तथा पुष्प वस्त्र आदि की वृष्टि की। नगर में इसकी खबर तुरन्त फैल गई। लोग सुमुख गाथापति की प्रसंशा करने लगे। वहाँ की चायु पूरी करके सुमुख गाथापति का जीत्र हस्तिशीर्ष नगर में व्यदीनशत्रु राजा के घर धारिगी रानी की छत्ति से पुत्र-रूप से उत्पन हुआ है ।

गौतम खामी ने फिर प्रश्न किया कि हे भगवन्! क्या वह सुवाहु छुमार आपके पास दीचा प्रहण करेगा ? भगवान् ने उत्तर दिया- हाँ गौतम! सुवाहु कुमार मेरे पास दीचा ग्रहणकरेगा। पश्चात् भगवान् अन्यत्र विहार कर गए ।

एक समय सुबाहु झुमार तेले का तप कर यौषध शाला में बैठा

हुआ धर्मध्यान में तल्लीन था। उनके हृदय में विचार उत्पन्न हुआ कि जो राजकुमार आदि भगवान् के पास दीचा लेते हैं वे धन्य हैं। यब यदि भगवान् इस नगर में पधारें तो मैं भी उनके समीप मुरिस्त होकर दीका धारख करूँगा।

सुवाहु कुमार के उपरोक्त अध्यत्रसाय को जान कर भगवान् हस्तिशीप नगर में पंधारे। भगवान् के आगमन को सुनकर जनता दर्शनार्थ गई । सुवाहु कुमार भी गया। धर्मोपदेश सुन कर जनता तो वापिस लौट आई । सुवाहु कुमार ने भगवान् से अर्ज की कि मैं माता पिता की आज्ञा प्राप्त कर आपके पास दीचा लेना चाहता हूँ। घर आकर माता पिता के सामने अपने विचार प्रकट किये । माता पिता ने संयम की अनेक कठिनाइयाँ वत्तलाई किन्तु सुवाहु कुमार ने उनका यथोचित् उत्तर देकर माता पिता से आज्ञा प्राप्त कर ली । राजा अदीनशत्रु ने वड़े ठाठ से दीचामहोत्सव किया । भग-वान् के पास संयम लेकर सुवाहु कुमार जनगार ने ग्यारह अङ्ग पढ़े और उपवास, वेला, तेला आदि अनेक श्रिमण् पर्याय का पालन कर अन्तिम समय में एक महीने की संलेखना संथारा कर यथा समय काल कर के सौधर्म देव्लोक में उत्पन्न हुआ ।

सौधर्म देवलोक से चव कर सुवाहु कुमार वा जीव मनुष्यभव करेगा। वहाँ दीचा लेकर यावत् संथारा कर तीसरे देवलोक में उत्पन्न होगा। तीमरे देवलं क से चव कर पुनः मनुष्य का भव करेगा एवं आयु पूरी कर गॉचवें ब्रह्मल क देवलोक में उत्पन्न होगा। उस देव-लोकर्का स्थिति पूरी कर मनुष्य गत में जन्म लेगा। वहाँ से काल कर सातवें महाशुक दवलाक में उत्पन्न होगा। महा कुक देवलोक की स्थित पूरा कर पुनः मनुष्य भव में जन्म लेगा आर आयु पूरी होने पर बर्च का त देवलोक में जायगा आर देवलोक की आयु पूरी कर मनुष्य का भव करके ग्यारहवें आरख देवलोक में उत्पन होगा। वहाँ से चत्र कर मनुष्य का भव करेगा। वहाँ उत्ठृष्ट संयम का पालन कर सर्वार्थसिद्ध में अहमिन्द्र होगा। सर्वार्थसिद्ध रो चव कर सुबाहु कुमार् का जीव महाविदेह चेत्र में जन्म लेगा। वहाँ शुद्ध संयम का पालन कर सभी कर्मों को खपा कर शुद्ध, हुद्ध यावत मुक्त होगा।

(१२) भद्रनन्दी कुमार की कथा

वृषमपुर नगर के छन्दर धनावह नाम काराजा राज्य करता था। उसके सरस्वती नाम की रत्नी थी। भद्रनन्दी नामक राजकुमार था। पूर्वमत्र में वह पुंडरिकिग्गी नगरी में विजय नाम काराजकुमार था। युगवाहु तीर्थङ्कर को शुद्ध एपग्रीक द्याहार वहराया। मनुष्य त्रायु बॉव कर ऋषभपुर नगर में उत्पन्न हुच्चा।

शेष सब कथन सुवाहु कुमार जैसा जानना। यावत् महाविदेह द्वेत्र में जन्म लेकर मोच जायगा।

(१३) सुजात कुमार की कथा

वीरपुत्र नगर में वीरकृष्ण मित्र राजा राज्य करता था। रानी का नाम श्रीदेवी और पुत्र का नाम सुजात था, जिसके ५०० ख़ियॉ धीं। सुजात पूर्वभव में इपुकार नगर में ऋषभदत्त नासक गाथा-पति था। पुष्पदत्त अनगार को शुद्र आहार का प्रतिलाभ दिया। मनुष्य आयु बाँध- कर यहाँ उत्पन्न हुआ। शेप सारा वर्षन गुवाहुकुमार के समान है। महाविदेह चेत्र में जन्म लेकर सिद्ध होगा।

. (१४) सुवासव कुमार की कथा

्विजय नगर में वासवदत्त नाम का राजा राज्य करता था। रानी का नाम ऋष्णा श्रौर पुत्र का नाम सुवासव कुमार था। सुवा-सर्व इमार के भद्रा आदि पाँच सौ रानियाँ थीं । वह कुमार पूर्व भव में कौशाम्गी नगरी का धनपाल नामक राजा था। वैश्रमख भद्र मुनि को शुद्ध आहार पानी का प्रतिलाम दिया था। फिर यहाँ उत्पन्न हुआ।दीचा अङ्गीकार की और महाविदेह में केवल ज्ञान, केवल दर्शन उपार्जन कर सुवाहु कुमार की तरह सिद्ध, इद्ध यावत् मुझ होगा।

## (१५) जिनदास कुमार की कथा

सौगन्धिका नगरी में अप्रतिहत्त राजा राज्य करता था। रानी का नाम सुकन्पा और पुत्र का नाम महाचन्द्र था। महाचन्द्र के अरहदत्ता स्त्री और जिनदास पुत्र था। जिनदास पूर्वभव में मध्यमिका नगरी में सुधर्म नामका राजा था। मेघरथ अनगार को शुद्ध आहार पानी का दान दिया, मनुष्य आसु वाँधकर यहाँ उत्पन्न हुआ। तीर्थ्वङ्कर भगवान् के पास धर्म अवर्ण कर यथा समय दीचा अङ्गीकार की और केवलज्ञान, केवलदर्शन उपार्जन कर मोत्त प्राप्त किया।

# (१६) धनपति (बैश्रमरा) कुमार की कथा

कनकपुर नगर में प्रियचन्द्र नाम का राजा और सुभद्रा नाम की रानी थी। पुत्र का नाम वैश्रमण कुमार था। श्रीदेवी आदि पाँव सौ कन्याओं के साथ उसका विवाह हुआ। वैश्रमण कुमार पूर्वभव में मणिपदा नगरो में मित्र नाम का राजा था। सम्भूति विजय अन-गार को शुद्ध दान दिया। फिर यहाँ उत्पन्न हुआ। तीर्थङ्कर भगवान के पास उपदेश सुन कर वैराग्य उत्पन्न हुआ। दीचा अङ्गीकार कर मोच में गया।

## (१७) महाबल कुमार की कथा

महापुर नगर में वत्त नाम का राजा राज्य करता था । रानी का नाम सुभद्रा और कुमार का नाम महावत्त था । रक्तवती आदि पाँच सौ कन्याओं के साथ विवाह हुआ । महावत्त कुमार पूर्वमव लगे तथा उसके वर्शादिक पलट गये हों तव उसे ऋचित्त समझना चाहिये । ऐसे ऋचित्त हुए पानी को लोने में कोई दोष नहीं है । (षिरडनिर्धुक्ति गा० १ून-२१) (कल्पसूत्र) (वृहरकल्प)

(ग्राचाराग सत्र श्रु. २ ग्र १ उ. ७-८ सू ४१, ४३)

उपरोक्त तीनों प्रकार का पानी यदि अहुणाधोयं (जो तत्काल धोया हुआ हो), अणंबिल (जिसका स्वाद न बदला हो), अव्वुक्कन्तं (जो पूर्ण रूप से व्युत्कान्त न हुआ हो अर्थात् जिस का रंग और रूप न बदल गया हो), अपरिणय (जो अवस्थान्तर में परिणत न हो गया हो), अविद्ध त्थं (शस्त्र परिणत होकर जो पूर्णरूप से अचित्त न हो गया हो), अफासुयं (जो प्रासुक यानी अचित्त न हुआ हो) तो साधु को लेना नहीं कल्पता किन्तु चिर काल का धोया हुआ, अन्य स्वाद में परिणत, अन्य रंग रूप में परिवर्तित, अवस्थान्तर में परिणत और प्रासुक धोवन लेना साधु को कल्पता है।

दशवैकालिक सत्र पांचवें अध्ययन के पहत्ते उद्देशे में कहा-तहेवुच्चावयं पाएं, अदुवा वारधोअएं। संसेइमं चाउलोदगं, अहुएा धोत्रं विवज्जए।। जं जाएोज्ज चिराधोयं, मईए दमएएएवा।

पडिपुच्बिऊण सुच्चा वा, जं च निस्सकिझं भवे॥

ट्यात्-उच्च (सुरवादु, द्रात्तादि का पानी), अवच (दुस्वादु, कांजी आदि का पानी) अथवा घड़े आदि के धोवन का पानी, कठोती के धोवन का पानी, चॉवलों के धोवन का पानी तत्काल का ही तो सुनि ग्रहण न करे।

पदि अपनी चुद्धि से या प्रत्यत्त देख कर तथा दाता से पूछ कर या सुन कर जाने कि यह जल चिर काल वा धोया हुआ है और वद शंका रहित हो तो मुनि को वह धोव। अहर्य करना कल्पता है। (दशवैशालक अध्ययन ५ उद्देशा १ गाथा ७५-७६) (४) तिलोदग-तिलों को धोकर या अन्य किसी प्रकार से अचित्त किया हुआ पानी तिलोदग कहलाता है।

(५) तुसोदग–तुपों का पानी ।

(६) जवोदग-जौ का पानी ।

(७) ग्रायाम-चांवल आदि का पानी।

(c) सौबीर-ग्राछ अर्थात् छाछ पर से उतारा हुआ पानी ।

(९) सुद्धवियड-गर्म किया हुआ पानी ।

उपरोक्त पानी को पहले अच्छी तरह देख लेना चाहिए। इस के वाद उसके स्वामी से पूछना चाहिये कि हे आयुष्मन् ! मुके पानी की जरूरत है, वया आप मुसे यह पानीं देंगे ? ऐसा पूछने पर यदि गृहस्य वह पानी दे तो साधु को लेना कल्पता है। यदि गृहस्थ ऐसा कहे कि भगवन् ! आप स्वयं ले लीजिये, तो साधु को वह पानी स्वयं अपने हाथ से लेना भी कल्पता है।

यदि उपरोक्न धोवन सचित्त पृथ्वी पर पड़ा हो अथवा दाता सचित्त पानी या मिही से खरड़े हुए हाथों से देने लगे अथवा अचित्त धोवन में थोड़ा थोड़ा सवित्त पानी मिला कर दे तो ऐसा पानी लेना सायु को नहीं कल्पता है।

(१०) ग्रस्यपाखग-ऱ्याम का पानी, जिसमें त्राम घोये हों ।

(११) छंवाडगपागग-छंवाडक (आम्रातक) एक प्रकार का

इत होता है उसके फलों का धोया हुआ पानी ।

(१२) कविद्वपाखग–क्रविठ का घोया हुआ पानी ।

(१३) माउल्लिंगपाणग–विजौरे के फलों का धोयाहुत्रा पानी।

(१४) मुद्दियः पागग-दाख़ों का धोया हुआ पानी।

(१५) दाल्तिमपाखग-स्वनारों का धोयाँ हुया पानी ।

(१६) खञ्जूरपाणग-खजुरों का धोया हुँ आ पानी ।

(१७) ना लियेरपाखग-नारियत्तों का धोया हुआ पानी ।



(१८) करीरपाणग-केरों का घोया हुआ पानी ।

\* (१६) कोलपाणग-वेरों का धोया हुन्रा पानी।

(२०) अमलपाणग-आंवलों का धोया हुआ पानी।

(२१) चिंचापागग-इमली का पानी ।

उपरोक्त प्रकार का पानी तथा इसी प्रकार का और भी अचित पानी साधु को लेना कल्पता है।

उपरोक्त पानी के अन्दर कोई सचित्त गुठली, छिलका, वीज आदि पड़े हुए हों और गृहस्थ उसे साधु के निमित्त चलनी या कपड़े से छान कर दे तो साधु को ऐसा पानी लेना नहीं कल्पता । (श्राचाराग दूसरा श्रुतस्कन्ध अध्ययन १ उद्देशा ७,०) (पिरड निर्यु क्ति) गा. १०-२१

### ९१३ शबल दोष इक्कीस

जिन कार्यों से चारित्र की निर्मलता नष्ट हो जाती है, उसमें मैल लगता है उन्हें शबल दोष कहते हैं। ऐसे कार्यों को सेवन करने वाले साधु भी शवल कहलाते हैं। उत्तर गुर्खों में अति-कर्माद चारों दोयों का एवं मूल गुर्खा में अनाचार के सिवा तीन दोयों का सेवनकरने से चारित्र शवल होता है। उनकेइकीस मेद हैं-

(१) हस्त कर्म करना शवल दोप है। वेद का प्रवल उदय होने पर हस्त मर्दन से वीर्य का नाश करना इस्तकर्म कहा जाता है। इसे स्वयं करने वाला और दूसरों से कराने वाला शवल कहा जाता है।

(२) मैधुन सेवन करना शवल दोष है।

(३) रात्रि भोजन अतिकम आदि से सेवन करना शक्ल दोष है । भोजन के विषय में शास्त्रकारों ने चार मंग बताएहैं-

(१) दिन को ग्रहण किया हुन्या तथा दिन को खाया गया (२) दिन को ग्रहण करके रात को खाया गया (३) रात्रि को ग्रहण करके दिन को खाया गया (४) रात्रि को ग्रहण करके रात्रि को खाया गया। इनमें से पहले भंग को छोड़ कर बाकी का सेवन करने वाला शवल होता है।

(४) आधाकर्म का सेवन करना शवल दोप है। साधु के निमित्त से वनाए गए भोजन को आधाकर्म कहते हैं उसे ग्रहण तथा सेवन करने वाला शवल होता है।

(५) सागारिक पिएड (शय्यातर पिएड) का सेवन करना शवल दोप है। साधु को ठहरने के लिए स्थान देने वाला सागारिक या शय्यातर कहलाता है। साधु को उसके घर से आहार लेना नहीं कल्पता। जो साधु शय्यातर के घर से आहार लेता है वह शवल होता है।

(६) औद शिक (सभी याचकों के लिए बनाये गये) क्रीत (साधु के निमित्त से खरीदे हुए) तथा आहत्य दीयमान (साधु के स्थान पर लाकर दिये हुए) आहार या अन्य वस्तुओं का सेवन करना शवल दोप है। उपलत्त्वण से यहां पर प्रामित्य (साधु के लिए उधार लिए हुए) आच्छित्र (दुर्वल से छीन कर लिये हुए) तथा अनिसृए (दूसरे हिस्सेदार की अनुमति के विना दिये हुए) आहार या अन्य वस्तुओं का लेना भी शवल दोप है। साधु को ऊपर लिखी वस्तुएं न लेनी चाहिए। दशाश्रुतस्कन्ध की दूमरी दशा में इम जगह क्रीत, प्रामित्य, आच्छित्र, अनिसृष्ट तथा आहत्य दीयमान, इन पॉव वातों का पाठ है। समवायांग के मूल पाठ में पहले वर्ताई गई तीन हैं। शेष टीका में दी गई हैं।

(७ वार वार अशन आदि का प्रत्याख्यान करके उन को भोगना जवल दोप है।

(=) छः महीनों के अन्दर एक गण को छोड़ कर दूसरे गण में जाना जवल दोप है।

(२) एक महीने में तीन वार उदक लेप करना शवल दोप है। जिंद प्रमाख जल में प्रवेश करना उदकलेप कहा जाता हैं। दशाश्रुतस्कन्ध की टीका में नामि प्रमाख लिखा है किन्तु व्याचारांग सूत्र में जंघा प्रमाख बताया गया है।

(१०) एक महीने में तीन माया स्थान का सेवन करना शवल दोप है। यह अपवाद सूत्र है। माया का सेवन सर्वथा निपिद्ध हैं। यदि कोई भिद्ध भूल से मायास्थानों का सेवन कर वैठे तो मी अधिक वार सेवन करना शवल दोप है।

(११) राजपिएड को ग्रहण करना शवल दोन है।

(१२) जान करके प्राखियों की हिंसा करना शवल दोप है।

(१३) जान करं कूठ वोलना शवल दोप है।

(१४) जान का चोरी करना शवल दोप है।

(८५) जान कर सचित्त पृथ्वी पर वैठना, सोना, कायोत्सर्ग अथवा स्वाध्याय झ।दि करना शवल दोप है ।

(१६) इसी प्रकार स्निग्ध और सचित्त रज वाली पृथ्वी, सचित्त शिला या पत्थर अथवा घुग्रों वाली लकड़ी पर बैठना, सोना, कायोत्सर्ग आदि क्रियाएं करना शवल दोप है।

(१७) जीवों वाले स्थान पर, प्रारा, बीज, हरियाली, कीड़ी चगरा, लीज्ञन फूलन, पानी, कीचड़, मकड़ी के जाले वाले तथा इसी फ्रकार के दूसरे स्थान पर वैठना, सोना, कायोत्सर्भ आदि क्रियाएं करना शवल दोप है।

(१८) जान करके मूल, कन्द, छाल, प्रचाल, पुष्प, फूल, वीज, या हरितकाय छादि का मोजन करना शवल दोप है।

(१९) एक वर्ष में दन वार उदकत्तेप करना शवल दोष है।

(२० एक वर्ष में दस मायास्थानों का सेवन करना शवल दोप है।

(२१) जान कर सचित्त जल वाले हाथ से अशन, पान, खादिम और स्वादिम यो प्रहरा करके भोगने से शवल दोप होता है। हाय, ऊड़छी या आहार देने के वर्तन आदि में सचित्त जल लगा रहने पर उससे आहार न लेना चाहिए। ऐसे हाथ भादि से आहार लेना शवल दोपहै।

(समवायांग २१ वा समवाय) (दर्गाश्रुतत्कन्घ दशा २)

### ६१४-विद्यमान पदार्थ की ञ्यनुपलव्धि के इक्कीस कारग्र

इक्कीम कारणों से विद्यमान सत् पदार्थ का भी ज्ञान नहीं होता । वे नीचे लिखे श्रनुसार हैं-

(१) वहुत रूर होने से विधमान स्वर्ग नरक आदि पदार्थों का ज्ञान नहीं होता।

(२) व्यति समीप होने से भी पदार्थ दिखाई नहीं देते, जैसे ग्याँख में यंजन, पलक वगैरह ।

(३) वहुत मूच्म होने से भी पदार्थों का ज्ञान नहीं होता, जैसे परमाखु आदि ।

(४) मन की अस्थिरता से यानी मन के दूसरे विषयों में मझ रहने में पदार्थों का ज्ञान नहीं होता। जैसे कामादि से अस्थिर चित्त वाला पुरुष प्रकाण में रहे हुए इन्द्रिय सम्बद्ध पदार्थ को भी नहीं देखता और इन्द्रिय के किसी एक विषय में आसक्त पुरुष दूसरे इन्द्रिय विषय को सामने प्रकाश में रहते हुए भी नहीं देखता।

े (५) इन्द्रिय की यपटुता से अर्थात् अपने विषयों को ग्रहण करने की शक्तिका अभाव होने से थी पदार्थों का ज्ञान नहीं होता, जैसे अन्वे ओर वहरे प्राणी विद्यमान रूप एवं शब्दों को ग्रहण नहीं करते।

(६) दुद्धि की मन्दता के कारण भी पदार्थों का ज्ञान नदी होता, मन्दमति शास्त्रों के सुच्म अर्थ को नहीं समझते हैं।

(७) कई पदार्थ ऐसे हैं जिनका ग्रहण करना इन्द्रियों के लिए

्रयशक्य है। कान गर्दन का ऊपरी भाग, मस्तक, पीठ झादि त्रायने श्रंगों को देखना संभव नहीं है।

ु (८) त्रावरण त्याने से भी विद्यमान पदार्थ नहीं जाने जा सकते। हाथ से ऋाँख ढक देने पर कोई भी पदार्थ दिखाई नहीं देता, दिवाल पर्दे श्रादि के झावरण से भी पदार्थ नहीं जाने जाते।

(८) कई पदार्थ ऐसे हैं जो दूसरे पदार्थों द्वारा अमिसूत हो ज़ाते हैं, इस लिए वे नहीं देखे जा सकते। सूर्य-किरणों के तेज से दबे द्वए तारे आकाश में रहते द्वएभी दिन में दिखाई नहीं देते।

(१०) समान जाति होने से भी पदार्थ नहीं जाना जाता जैसे अच्छी तरह से देखे हुए भी उड्द के दानों को उड़द राशि

में मिला देने पर उन्हें वापिस पहिचानना सम्भव नहीं है। ं (११) उपयोग न होने से भी विद्यमान पदार्थों का ज्ञान नहीं होता। रूप में उपयोग वाले पुरुष को दूसरी इन्द्रियों के विषयों का उपयोग नहीं होता और इसलियें उसे उनका ज्ञान नहीं होता। निन्द्रितावस्था में शय्या के स्पर्श का ज्ञान नहीं होता।

(१२) उचित उपाय के न होने से भी पदार्थों का ज्ञान नहीं होता। जैसे सींगों से गाय मैंस के दूध का परिमाख जानने की इच्छा वाला पुरुष दूध के परिमाख को नहीं जान सकता क्योंकि दूध जानने का उपाय सींग नहीं है। जैसे आकाश का माप नहीं किया जा सकता क्योंकि उसका कोई उपाय नहीं है।

(१३) विस्मरण अर्थात् भूल जाने से भी पहले जाने हुऐ पदार्थों का ज्ञान नहीं होता।

(१४) दुरागम अर्थात् गलत उपदेश से भी पदार्थ का वास्त-विक ज्ञान नहीं होता । जिस व्यक्ति को पीतल को सोना बताकर गलत समन्द्रा दि गया है उसे इसली सोनेका ज्ञान नहीं होता। (१५) सोह में भी पदार्थ या वास्तविक ज्ञान नहीं होता। मिथ्यादृष्टि को जीवादि पदार्थों के यथार्थ स्वरूप का ज्ञान नहीं होता है ।

(१६) देखने की शक्ति न होने से भी वस्तु नहीं मालूम होती जैसे त्रांघे पुरुष कतई नहीं देख सकते ।

(१७) विकार वशा (इन्द्रियों में किसी श्रकार की कमी होने के कारण से ) भी पयार्थों का ज्ञान नहीं होता । ष्टद्धावस्था के कारण, प्रुरुप को पदार्थों का पूर्ववत् स्पष्ट ज्ञान नहीं होता।

(१८) किया के अभाव से पदार्थ नहीं जाने जाते। जैसे

पृथ्वी को खोदे विना वृत्त की जड़ों का ज्ञान नहीं होता । १९) अनधिगम अर्थात् शास्त्र सुने विना उसके अर्थ का जान नहीं होता ।

, २०) काल के व्यवधान से पदार्थों की उपत्तव्धि नहीं होती। भगवान् ऋषमदेव एवं पद्मनाभ तीर्थंकर भूत एवं मधिष्य काल से व्यवहित हैं इसलिये वे प्रत्यच्च ज्ञान से नहीं जाने जाते।

२१) स्वभाव से ही इन्द्रियों के गोचर न होने के कारण भी पदार्थों का ज्ञान नहीं होता । जैसे आगारा पिशाच आदि स्वभाव से ही चच्च इन्द्रिय के विषय नहीं हैं।

( विशेषावश्यक भाष्य, गाथा १६८३ की टीका)

९५—पारिगामिकी बुद्धिके इक्कीस दृष्टान्त-अणुमाणहेउदिट्ठंतसाहिया, वयांववागपरिणामा । हिर्याणस्तेयमफलवई, बुद्धि परिणामियानाम ॥

भावार्थ-अनुमान, हेतु और दृष्टान्त से विषय को सिद्ध करने वाली, अवस्था के परिपाक से पुष्ट तथा हित और मोच रूप फल को देने वाली वुद्धि पारिग्रामिकी है अर्थात् जो स्वार्था-नुमान, हेतु और दृष्टान्त से विषय को सिद्ध करती है, लोक हित

ພ₹

तथा लोकोत्तर हित (मोच ) को देने वाली है और वयोदृद्ध व्यक्ति को बहुत काल तक संसार के अनुभव से प्राप्त होती है वह पारिगामिकी बुद्धि कहलाती है । इसके इकीस दृप्रान्त हैं। वे ये हैं---

अभेष सिट्ठि कुमारे, देवी उदिओदए हवइ राया । साहू य एंदिसेणे, धणदत्त सावग अमच्चे ॥ खमए अमच्चपुत्ते, चाणक्के चेव थूल भद्दे य । एासिकसु दरिणंदे ,वहरे पारिणामिया बुद्धि ॥ चलणाहण आमडे, मणी य सप्पे य खग्गि थूमिंदे । पारिणामियबुद्धीए एवमाई उदाहरणा ॥

भावार्थ (१) अभयकुमार (२) सेठ (३) कुमार (४) देवी (५) उदितोदय राजा (६) म्रुनि और नंदिपेण कुमार (७) धनदत्त (८) आवक (६) अमात्य (१०) श्रमण (११) मन्त्रीपुत्र (१) चाणक्य (१३) स्थूलभद्र (१४) नासिकपुर में मुदरीपति नन्द (१५) वज्रस्वामी (१६) चरणाहंत (१७) आमलक (१८) मणि (१६) सर्प (२०) गेंडा (२१) स्तूप-ये इकीस पारिणामिकी वुद्धि के दृष्टान्त हैं। अब आगे क्रमशः प्रत्येक की कथा दी जाती है।

(१) अभयकुमार—मालव देश में उज्जयिनी नगरी में चएड-प्रद्योतन राजा राज्य करता था। एक समय उसने राजगृह के राजा श्रेणिक के पास एक दृत मेजा और कहलाया कि यदि राजा श्रेणिक अपनी और अपने राज्य की कुशलता चाहते हैं तो वंकचुड़ हार, सींचानक गंधहस्ती, अभयकुमार ओर चेलना रानो को मेरे यहाँ मेज दे। राजगृह में जाकर दूत ने राजा श्रेणिक को अपने राजा चएडप्रद्योतन की माज्ञा कह सुनाई। उसे सुन कर राजा श्रेणिक बहुत कुद्ध हुआ। उसने दूत से कहा-तुम्हारे राजा से कहना कि र्याग्न रथ, अनेलगिरि हाथी, वज्रजंब दूत और शिवादेवी, इन चारों को मेरे यहाँ भेज दे। दूत ने जाकर राजा श्रेणिक की कही हुई वात राजा चएडप्रद्योतन को कही। दूत की वात सुन कर राजा चएडप्रद्योतन व्यति कुपित हुआ। वड़ी भारी सेना लेकर उसने राजगृह पर चढ़ाई कर दीं। राजगृह के वाहर उसने सेना का पड़ाव डाल दिया। जब इस वात का पता राजा श्रेणिक को लगा तो उसने भी अपनी सेना को सज्जित होने का हुक्म दिया। उसी समय अभयकुमार ने आकर निवेदन किया--देव ! आप सेना सजाने की तकलीफ क्यों करते हैं। मैं ऐसा उपाय करूँगा कि मासाजी (चएडप्रद्योतन राजा) कल प्रातःकाल स्वयं वापिस लौट जाएंगे। राजा ने अभयकुमार की नात मान ली।

रात्रि के समय अभयकुमार अपने साथ बहुत सा धन लेकर राजमहल से निकला। उसने चएडप्रद्योतन राजा के सेनापति तथा उड़ बड़े उमरावों के डेरों के पीछे वह धन गडवा दिया। फिर वह राजा चएडप्रद्योतन के पास आया। प्रियाम करके अभय-कुमार ने कहा मासाजी ! मेरे लिये तो आप और पिताजी दानों समान रूप से आदरणीय हैं। अतः मैं आपके हित की वात कहने के लिये आया हूँ क्योंकि किसी के साथ धोखा हो यह मुझे पसन्द नहीं है। राजा चएडप्रद्योतन वड़ी उत्सुकता से अभयकुमार से पूळन लगा—वत्स ! मुझे शीघ वतलाओ कि मेरे साथ क्या घोखा होने वाला है ? अभयकुमार ने कहा— पिताजी ने आपके सेनापति और वड़े बड़े उमरावों को घूंस (रिश्वत) देकर अपने वश में कर लिया है। वे लोग सुवह आपको पकड़वा देंगे। यदि आपको विश्वास न हो तो मेरे साथ चलिये। उन लोगों के पास आया.हुआ धन मैं आपको दिखला

देता हूँ । ऐसा कह कर अभय कुमार राजा चएडप्रद्योतन को अपने साथ लेकर चला और सेनापति और उमरावों के डेरों के पीछे गड़ा हुआ धन उसे दिखला दिया। राजा चराडप्रद्योतन को अभय कुमार की बात पर पूर्ण विश्वास हो गया। वह शीघता के साथ अपने डेरे पर आया और अपने घोड़े पर सवार होकर उसी रात को वह चापिस उज्जयिनी लौट गया प्रातःकाल जब सेनापति और उमरावों को यह पता लगा कि राजा मागकर वापिस उज्ज-यिनी चला गया है तब उन सबको बहुत आश्चर्य हुआ। विना नायक की सेना क्या कर सकती है ऐसा सोच कर सेना सहित वे सब लोग वापिस उज्जयिनी लौट श्राये। जब वे राजा से मिलने के लिये गये तो पहले तो उन्हें धोखेवाज समस कर राजा ने उनसे मिलने के लिये इन्कार कर दिया किन्तु जब उन्होंने बहुत प्रार्थना करवाई तब राजा ने उन्हें मिलने की इजाजत दे दीं। राजा से मिलने पर उन्होंने उससे वापिस लौटने का कारण पूछा । राजा ने सारी बात कहा । तब उन्होंने कहा देव ! अभयकुमार गहूत बुद्धिमान् है उसने आपको धोखा देकर अपना ब्चाव कर लिया है। यह सुन कर वह अभयकुमार पर बहुत कुद्ध हुआ। उसने आज्ञा दी कि जो अभयक्रमार को पकड़ कर मेरे पास लावेगा उसे बहुत बडा इनाम दिया जायगा। एक वेश्या ने राजा की उपरोक्त आज्ञा स्वीकार की। वह आविका बन कर राजगृह में आई। कुछ समय पश्चात् उसने अभयकुमार को अपने यहाँ भोजन करने का निमन्त्रण दिया । उसे श्राविका समम कर अभयकुमार ने उसका निमन्त्रण स्वीकार कर लिया और एक दिन भोजन करने के लिये उसके घर चला गया। वेश्या नं भोजन में कुछ मादक द्रव्यों का मिश्रेख कर दिया था इसलिये भोजन करते ही अभय-कुमार बेहोश हो गया। उसी समय वेश्या उसे रथ में चढ़ाकर

उज्जयिनी ले आई और राजा की सेवा में उपस्थित कर दिया। राजा चरएडप्रद्योतन ने कहा— अभयकुमार ! तुमने मेरे साथ धोखा किया किन्तु मैंने भी कैसी चतुराई से पकड़वा कर तुमे यहाँ मंगवा लिया। अभयकुमार ने कहा—मासाजी ! अभिमान न करिये। इस उज्जयिनी के वाजार के बीच आपके सिर पर जूते मारता हुआ मैं आपको राजगृह ले जाऊँ तब मेरा नाम अभयकुमार समफना। राजा ने अभयकुमार की इस वात को हंसी में टाल दिया।

कुछ समय पश्चात अभयक्रमार ने एक ऐसे आदमी की खोज की जिसकी आवाज राजा चएडप्रधोतन सरीखी हो। जब उसे ऐसा आदमी मिल गया तो उसे अपने पास रख कर सारी बात उसे अच्छी तरह समसा दी। एक दिन उसे रथ में विठाकर उसके सिर पर जूते मारता हुआ अभयकुमार उज्जयिनी के बाजार में होकर निकला। वह आदमी चिल्लाने लगा-अभयकुमार मुफे जूतों से मार रहा है, मुमे छुड़ात्रो, मुमे छुड़ात्रो । राजा चरह-प्रद्योतन सरीखी त्रावाज सुनकर लोग उसे छुड़ाने के लिये दौड़ कर आये। लोगों के आतेही वह आदमी और अभयकुमार दोनों खिलखिला कर हँसने लग गये। लोगों ने सममा-अभयकुमार वालक है, वालक्रीड़ा करता है। अतः वे सव वापिस अपने अपने स्थान चले गये। त्रभयक्रमार लगातार पाँच सात दिन इसी तरह करता रहा। अब कोई भी आदमी उसे छुड़ाने नहीं आता था क्योंकि सब लोगों को यह पूर्श विश्वास होगया था कि यह तो अभयकुमार की <sup>1</sup>वालकीड़ा है। एक दिन उचित अवसर देख कर अभयकुमार ने राजा चएडप्रद्योतन को बाँधकर अपने रथ में डाल लिया और उज्जयिनी के वाजार के बीच उसके सिर पर जूते मारता हुआ निकला । चएडप्रद्योतन चिल्लाने लगा-दौड़ो, दौड़ो, अभयकुमार

निराश होकर शोक करने लगे। दौड़ते दौड़ते वे थक गये थे। भूख प्यास से वे व्याकुल थे। धनदत्त ने अन्य कोई उपाय न देखकर, उस मृत कलेवर से अपनी भूख प्यास बुफाने के लिये अपने पुत्रों को कहा। पुत्रों ने उसकी बात को स्वीकार किया और वैसा ही करके सुखपूर्वक राजगृह नगर में पहुंच गये।

उपरोक्त रीति से धनदत्त ने अपने और अपने पुत्रों के प्राख बचाये, यह उसकी पारिणामिकी बुद्धि थी।

यह कथा ज्ञातासत्र के अठारहवें अध्ययन में आई है, जो इसी ग्रन्थ केपाँचवें भाग के बोल नं० ६०० में विस्तार पूर्वक दी गई है।

(८) श्रावक सार्था-एक समय एक श्रावक ने दूसरे श्रावक की रूपवती भार्था को देखा । उसे देख कर वह उस पर मोहित हो गया । लज्जा के कारण उसने उपनी इच्छा किसी के सामने प्रकट नहीं की । इच्छा के बहुत प्रवत्त होने के कारण वह दिन प्रतिदिन दुर्वल होने लगा । जब उसकी स्त्री ने बहुत च्याग्रह पूर्वक दुर्बलता का कारण पूछा तो श्रावक ने सची सची बात कह दी ।

श्राव क की बात सुनकर उसकी स्ती ने विचार किया कि ये आवक हैं। ग्वादार संतोष का वत ले रखा है। फिर भी मोह कम के उदय से इन्हें ऐसे कुविचार उत्पन्न हुए हैं। यदि इन कुविचारों में इनकी मृत्यु हो गई तो ये दुर्गति में चले जायेगे। इमलिए कोई ऐसा उपाय करना चाहिए जिससे इनके ये कुविचार भी हट जाय और इनका वत भी खरिडत न हो। कुछ सोचकर उसने कहा---स्वामिन् ! आप चिन्ता न करिये। इसमें कठिनता की क्या जायगी। ऐसा कहकर बह अपनी सखी के पास गई और वे हा कपड़ मांग लाई जिन्हें पह ने हुए उसे आवक ने देखा था। राजि के समय श्रावक की स्ती ने उन्हीं कपड़ों को पहन लिया और वैसा ही श्रङ्गार कर लिया। इसके वाद प्रतीचा में वैठे हुए अपने पति के पास चली गई।

दूसरे दिन आवक को वहुत पश्चात्ताप हुआ। उसने सोचा मैंने अपना लिया हुआ वत खखिडत कर दिया। मैंने वहुत बुरा किया। इस प्रकार पश्चात्ताप करने से आवक फिर दुर्वल होने लगा। उसकी स्त्री ने इस वात को जानकर सची सबी वात कह दी। इसे सुनकर आवक वहुत प्रसन्न हुआ। गुरु के पास जाकर मानसिक कुविचार और परस्ती के संकल्प से विषय सेवन के लिये प्रायश्चित्त लेकर वह शुद्ध हुआ।

उस श्रावक पत्नी ने ऋपने पति का व्रत और प्राण दोनों की रच्चा कर ली । यह उसकी पारिणामिकी बुद्धि थी । (नन्धी ख्व )

(१) अमात्य (मन्त्री)----कम्निलपुर भें त्रक्ष नाम का राजा राज्य करता था | उसकी रानी का नाम चुजनी था | एक समय सुखराय्या पर सोती हुई रानी ने चक्रवर्ती के जन्म सूचक चौदह महाग्वम देखे | जिनके परिणाम स्वरूप उमने एक परम प्रतापी पुत्र को जन्म दिया जिसका नाम त्रक्षदत्त रखा गया | जन वह वालक था उमी समय त्रक्ष राजा का देहान्त हो गया | जन वह वालक था उमी समय त्रक्ष राजा का देहान्त हो गया | जन वह चालक था उमी समय त्रक्ष राजा का देहान्त हो गया | जन वह चालक था उमी समय त्रक्ष राजा का देहान्त हो गया । जन वह कुमार छोटा था इसलिये राज्य का कार्य त्रक्षराजा के मित्र दीई-एष्ठ को मोंना गया | दीईपृष्ठ वड़ी योग्यका प्रर्नेक राज्य का कार्य सम्भालने लगा | वह निःशंक होकर अन्तरप्र में आता जाता था | कुछ समय परचात् रानी चुलनी के साथ उमका प्रेम हो गया | वे दोनों विषय सुख का मोग करते हुए आनन्द पूर्वक समय विताने लगे |

त्रहा राजा के मन्त्री का नाम धनु था। वह राजा का परम हितैपी था। राजा की मृत्यु के पश्चार् वर्द्र हर प्रकार से ब्रह्मदत्त की रत्ता क़रता था। मन्त्री के पुत्र का नाम वरधनु था। ब्रह्मदत्त और वरधनु दोनों मित्र थे।

राजा दीर्घपृष्ठ और रानी चुलनी के अनुचित सम्यन्ध का पता मन्त्री को लग गया । उसने त्रसदत्त को इस वात की सूचना की तथा अपने पुत्र वर बनु को सदा राजकुमार की रचा करने के लिये आदेश दिया । माता के-दुश्चरित्र को सुन कर कुमार ब्रसदत्त को बहुत कोघ उत्पन्न हुआ । यह वात उसके लिये असहाहो गई । उसने किसी उयाय से उन्हें समम्हाने के लिये मोचा । एक दिन वह एक कौआ और एक कोयल को पकड़ कर लाया । अन्तःपुर में जाकर उसने उच्च स्वर में कहा-ज्इन पद्यियों की तरह जो वर्ष-शंकरपना करेंगे, उन्हें में अवश्य दराड दूँगा ।

कुमार की वात सुन कर दीर्घपृष्ठ ने रानी से कहा---कुमार यह वात ध्यपने को लचित करके कह रहा है। सुके कौत्रा अर तुमे कोयल वनाया है। यह अपने को अवश्य दएड देगा। रानी ने कहा-आप इसकी चिन्ता न करें। यह वालक है। वाल कीड़ा करता है।

एक समय श्रेष्ठ जाति की हथिनी के साथ तुच्छ जाति के हाथी को देख कर कुमार ने उन्हें मृत्यु सूचक शब्द कहे । इसी प्रकार एक समय कुमार एक हंसनी और एक वगुले को पकड़ कर लाया और अन्तःपुर में जाकर उच स्वर से कहने लगा-इस हंसनी और वगुले के समान जो रमण करेंगे उन्हें में मृत्यु दएड दूँगा । कुमार के वचनों को सुन कर दीर्घपुष्ठ ने रानी से कहा-इस वालक के वचन सामिप्राय हैं । चड़ा होने पर यह हमारे तिये अवस्य विन्नकर्ता होगा । विष वृत्त को उगते ही उखाड़ देना ठीक है । रानी ने कहा-आपका कहना ठीक है । इसके लिये कोई ऐसा उपाय सोचिये जिससे अपना कार्य भी पूरा-हो जाय और लोकनिम्दा

दहुः

भी न हो। दीर्घपृष्ठ ने कहा-इसका एक उपाय, है और वह यह है कि कुमार का विवाह शीघ कर दिया जाय। कुमार के निवाम के लिए एक लाचागृह (लाख का घर) वनवाया जाय। जब कुमार उसमें सोने के लिये जाय तो रात्रि में उस महल को आग लगा दी जाय। जिससे वधू सहित कुमार जज्ञ कर समाप्त हो जायगा।

कामान्ध वनी हुई रानी ने दोर्घपृष्ठ की वात स्वीकार कर ली।तत्पश्चात् उसने एकलाचागृहतय्यार करवाया। फिर पुष्पचूल राजा की कन्या के साथ कुमार ब्रझदत्त का विवाह वरगया।

जब धनु मन्त्री को दीर्घेपृष्ठ और चुलनी के पड्यंत्र का पता चला तो उसने दीर्घपृष्ठ से आकर निवेदन किया-स्वामिन् ! अब में द्रद्व हो गया हूँ । ईरवर भजन कर शेप जीवन व्यतीत करना चाहता हूँ । मेरा पुत्र वरधनु अब सब तरह से योग्य हो गया है, वह आपकी सेवा करेगा । इस प्रकार निवेदन कर धनु मन्त्री गंगा नदी के किनारे पर आया । वहाँ एक वड़ी दानशाला खोल कर दान देने लगा । दान देने के वहाने उसने अपने विश्वसनीय पुरुयों द्वारा उस लाचागृह में एक सुरंग बनवाई । इसके पश्चात् उपने राजा पुष्पचूल को भी इस सारी वात की यूचना कर दी । इससे उसने अपनी पुत्री को न मेजकर एक दासी को मेजदिया ।

रात्रि को सोने के लिये त्रझदत्त को उस लात्ताग्रह में भेजा। त्रझदत्त अपने साथ वरधनु मन्त्रीपुत्र को भी ले गया। अर्थ रात्रि के समय दीर्घप्रुठ और चुलनी द्वारा मेजे हुए पुरुप ने उस लात्ताग्रह में आग लगा दी आग चारों तरफ फैलने लगी । जझदत्त ने मन्त्रीपुत्र से पूछा कि यह क्या वात है ? तव उमने दीर्घप्रुठ और चुलनो डारा किये गये रड्यन्त्र का सारा भेद वताया और कहा कि आप घवराइए नहीं। मेरे पिता ने इस महल में एक सुरङ्ग खुदवाई है जो गंगा नदी के किनारे जाकर निकलती है। इसके परचात् वे उस सुरंग द्वारा गंगा नदी के किनारे जाकर निकले। वहाँ पर धनु मंत्री ने दो घोड़े तथ्यार रखे थे, उन पर सवार होकर वे वहाँ से बहुत दूर निकल गये।

इसके पश्चात् वरधनु के साथ ब्रह्मदत्त अने क नगर एवं देशों में गया। वहाँ अनेक राजकन्याओं के साथ उ का विवाह हुआ। चक्रवर्ती के चौदह रत्न प्रकट हुए। छःखराड पृथ्वी को जीत कर वह चक्रवर्ती बना।

धनु मन्त्री ने सुरङ्ग सुद्वा कर अपने स्वामिपुत्र ब्रह्मदत्त की रत्ता कर ली । यह उसकी पारिग्रामिकी वुद्धि थी । (ब्राव. ".गा. ६४६) (नदी स्. २७ गा. ७२, (ब्रिवष्टिशलाका पुरुष चरित्रपर्व ६)

(१०) चपक---- किसी समय एक तपस्वी साधु पारणे के दिन भिचा के लिये गया । वापिम लौटते समय रास्ते में उसके पैर से दव कर एक मेंढक मर गया । शिष्य ने उसे शुद्ध होने के लिये कहा किन्तु उसने शिष्य की बात पर कोई ध्यान नहीं दिया। शाम को प्रतिरुमण के समय शिष्य ने उसको फिर याद दिलाई । शिष्य के वचनों को सुन कर उसे कोध च्यागया । वह उसे मारने के लिये उठा, किन्तु अन्धेरे में एक स्तम्भ से सिर टकरा जाने से उसकी उसी समय मृत्यु हो गई । मरकर वह ज्योतिषी देवों में उत्पन्न हुआ । वहाँ से चव कर वह दृष्टिविष सर्थ हुआ । उसे जातिस्मरण ज्ञान उत्पन्न हो गया । वह अपने पूर्वभव को देख कर पश्चात्ताप वरने लगा। 'मेरी दृष्टि से किसी जीव की हिंसा न हो जाय' ऐसा सोच कर वह प्रायः अपने बिल में ही रहा करता था। वाहर बहुत कम निम्लता था ।

एक समय किसीसर्धने वहाँके राजा के पुत्र को काट खाया। जिससे राजकुमार की मृत्यु हो गईं। इस कारण राजा को सर्पों भी जैन सिद्रेन बोल संग्रह, छठा भाग

पर वहुत क्रोध उत्पत्र हुआ। सर्प पकड़ने वाले गारुड़ियों को उलाकर राज्य के सब सपों को मारदेने की त्रांबा दी। सपों को मारते हुए वे लोग उस दृशिविप सर्प के वित्त के पास पहुंचे। उन्होंने उसके वित्त पर औषधि डाली । औषधि के प्रभाव से वह सर्प विल से बाहर खींचा जाने लगा। ' मेरी दृष्टि से सुसे मारने वाले पुरुषों का विनाश न हो जाय' ऐसा सोचकर वह रूंछ की तरफ से वाहर ांनकलने लगा । वह ज्यों ज्यों वाहर निकलता गया त्यों त्यों वे लोग उसके डुकड़े करते गये किन्तु उसने सम-भाव रखा। उन जोगों पर लेश मात्र भी क्रोध नहीं किया। परिणामों की सरलता के कारण वहाँ से मर कर वह उसी राजा के वर पुत्र रूप से उत्पन्न हुआ। उसका नाम नागदत्त रखा गया। बाल्यावस्था में उसे वैराग्य उत्पन्न हो गया जिससे उसने दीवा ले ली।

विनय, सरलता, समभाव त्रादि अनेक असाधारख गुर्खो के कारण वह देवों का वन्दनीय हो गया। उसे वन्दना काने के लिये देव मक्ति पूर्वक आते थे। पूर्व मव में तिर्यञ्च हाने के कारसा उसे भूख बहुत लगती थी। विशेष तप उससे नहीं होता था।

उसी गच्छे में चार एक एकसे वढ़ कर तपम्वी साधु थे। नागदत्त उन तपम्ची मुनियों की खुव विनय वैयाष्टरय किया करता था। एक बार उसे बन्दना करने के लिए देवता आये । यह देख कर उन तपस्वी मुनियों के हृदय में ईर्षा उत्पन्न हो गई।

एक दिन नागदत्त मुनि अपने लिए गोचरी लेकर आया। उसने विनयपूर्वक उन मुनियों को आहार दिखलाया। ईपीवय उन्होंने उसमें थूक दिया।

उपरोक घटना को देखकर भी नागदत्त मुनि शान्त बना रहा। उसके हृदय में किसी प्रकार का चोम उत्पत्र नहीं हुआ।

वह अपनी निन्दा एवं तपस्वी मुनियों की प्रशंसा करने लगा। उपशान्त चित्तवत्ति के कारण तथा परिणामों की विशुद्धता से उसको उसी समय केवलज्ञान उत्पन्न हो गया। देवता लोग केवल-ज्ञान का उत्सव मनाने के लिये आने लगे। यह देखकर उन तपस्वी मुनियों को भी अपने कार्य के लिए पश्चात्ताप होने लगा। परिणामों की विशुद्धता के कारण उनको भी उसी समय केवल-ज्ञान उत्पन्न हो गया।

नागदत्त मुनि ने प्रतिक्कल संयोग में भी सममाव रखा जिसके परिखाम स्वरूप उन्को केवलज्ञान उत्पन्न हो गया। यह उसकी पारिखामिकी बुद्धि थी।

( नन्दी सूत्र )

(११) अमात्यपुत्र--कम्पिलपुर के राजा ब्रह्म के मन्त्री का नाम धनु था। राजा के पुत्र का नाम ब्रह्मदत्त और मन्त्री के पुत्र का नाम वरधनु था। राजा की मृत्यु के पश्चात् दीर्घपृष्ठ राज्य संभालता था। रानी जुलनी का उसके साथ प्रेम हो गया। दोनों ने कुमार को प्रेम में बाधक समफ कर उसे मार डालने के लिये षड्यन्त्र किया। तदनुसार रानी ने एक लाचागृह तैयार कराया, कुमार का विवाह किया और दम्पति को सोने के लिए लाचागृह में भेजा। कुमार के साथ वरधनु भी लाचागृह में गया। अर्द्ध रात्रि के समय दीर्घपृष्ठ और रानी के सेवकों ने लाचागृह में प्रजा त्वा दी। उस समय मन्त्री द्वारा बनवाई हुई गुप्त सुरङ्ग से ब्रह्मदत्त कुमार और मन्त्रीपुत्र वरधनु वाहर निकल कर भाग गये। भागते हुए जब वे एक घने जंगल में पहुंचे तो ब्रह्मदत्त को बड़े जोर से प्यास लगी। उसे एक वट वृत्त के नीचे बिठाकर वरधनु पानी लाने के लिये गया।

इधर दीईपृष्ठ को जब मालूम हुआ कि कुमार ब्रह्मदत्त लाचागृह

से जीवित निकल कर भाग गया है तो उसने चारों तरफ अपने च्यादमियों को दौड़ाया और आदेश दिया कि जहाँ भी व्रह्मदत्त और वरधनु मिलें उन्हें पकड़ कर मेरे पास लाओ।

इन दोनों की खोज करते हुए राजपुरुष उसी वन में पहुंच गये। जव वरधनु पानी लेने के लिये एक सरोवर के पास पहुँचा तो राजपुरुयों ने उसे देख लिया और उसे पकड़ लिया। उसने उसी समय उच्च स्वर से संकेत किया जिससे वह्यदत्त समक्ष गया और वहाँ से उठ कर एक दम भाग गया।

राजपुरुषों ने वरधनु से राजकुमार के वारे में पूछा किन्तु उसने कुछ नहीं वताया। तव वे उसे मारने.पीटने लगे। वह जमीन पर गिर पड़ा और श्वास रोक कर निश्चेप्ट वन गया। 'यह मर गया हैं' ऐसा समक्ष कर राजपुरुष उसे छोड़कर चले गये।

राजपुरुपों के चले जाने के पश्चात् वह उठा और राजकुमार को दू ंढने लगा किन्तु उसका कहीं पता नहीं लगा। तव वह अपने कुटुम्वियों की खवर लेने के लिये कम्पिलपुर की ओर चला। मार्ग में उसे संजीवन और निर्जीवन नाम की दो गुटिकाएं (औपधियाँ) प्राप्त हुईं। अ। मे चलने पर कम्पिलपुर के पास उसे एक चाएडाल मिला। उसने वरधनु को सारा वृत्तान्त कहा और वत-लाया कि तुम्हारे सव कुटुम्वियों को राजा न कैद कर लिया है। तव वरधनु ने कुछ लालच देकर उस चाएडाल को अपने वशमें करके उसे निर्जीवन गुटिका दी और सारी वात समका दी।

चाएडाल ने जाकर वह गुटिका प्रधान को दी। उसने अपने सब कुटुम्बी जनों की आँखों में उसका अंजन किया जिससे वे तत्काल निर्जीव सरीखे हो गये। उन सबको मरे हुए जानकर दीर्घपृष्ठ राजा ने उन्हें श्मशान में ले जाने के लिये उस चाएडाल को आज्ञा दी। वरधनु ने जो जगह वताई थी उसी जगह पर वह चाएडाल उन सब को रख आया। इसके परचात वरधनु ने आकर उन सब की आँखों में संजीवन गुटिका का अंजन किया जिससे वे सब स्वस्थ हो गये। सामने वरधनु को देखकर वे आरचर्य करने लगे। वरधनु ने उनसे सारी हकीकत कह सुनाई। तत्परचात् वरधनु ने उन सबको अपने किसी सम्बन्धी के यहाँ रख दिया और वह स्वयं ब्रह्मदत्त को ढू ढने के लिये निकल गया। बहुत दूर किसी वन में उसे ब्रह्मदत्त मिल गया। फिर वे अनेक नगरों एवं देशों को जीतत हुए आगे बढ़ते गये। अनेक राजकन्याओं के साथ ब्रह्मदत्त का विवाह हुआ। छः खरख पृथ्वी को विजय करके वापिस कम्पिलपुर लौटे। दीर्घपुष्ठ राजा को मार कर ब्रह्मदत्त न वहाँ का राज्य प्राप्त किया। चक्रवर्ती की ऋदि का उपमोग करते हुए सुख पूर्वक समय व्यतीत करने लगे।

मन्त्रीपुत्र वरधनु ने राजकुमार ब्रह्मदत्त की तथा श्रपने सब कुटुम्वियों की रत्ता कर ली, यह उसकी पारिग्रामिकी बुद्धि थी। (उत्तराध्यन श्र० १३ टीका)

मन्त्रीपुत्र विषयक दृष्टान्त दूसरे प्रकार से भी दिया जाता है।

एक राजकुमार और मन्त्रीपुत्र दोनों संन्यासी का वेष बना-कर अपने राज्य से निकल गये। चलते हुए एक नदी के किनारे पहुंचे। सूर्य अस्त हो जाने से रात्रि व्यतीत करने के लिये वे वहाँ ठहर गये। वहाँ एक नैमित्तिक पहले से ठहरा हुआ था। रात्रि को शृगाली चिल्लाने लगी। राजकुमार ने नैभित्तिक से पूछा-यह शृगाली क्या कह रही है ? नैमित्तिक ने जवाब दिया-यह शृगाली कह रही है कि नदी में एक मुर्दा जा रहा है। उसके फूमर में सौ मोहरें बंधी हुई हैं। यह सुन कर राजकुमार ने नदी में रहद कर उस मुदें को निकाल लिया। उसकी कमर में एंका र्युह मौ मोहरें उसने ले लीं और मृत्तकलेवर को शृंगा जी की तरफ फेंक दिया। राजकुमार अपने स्थान पर आकर सो गया। श्रुगाली फिर चिल्लाने लगी। राजकुमार ने नैमित्तिक से इसका कारण पूछा। उसने कहा—पद अपनी ठतज्ञता प्रकाश करती हुई कहती है-हे राजकुमार ! तुमने वहुत अच्छा किया। नैयित्तिक का वचन सुनुकर राजकुमार बहुत खुश हुआ।

मन्त्रीपुत्र इस सारी बातचीत को चुपचाप सुन रहाँ था। उसने विचार किया कि राजकुमार ने सौ मोहरें कृपणमाव से ग्रहण की हैं या वीरता से ग्रहण की हैं। यदि उसने कृपणमाव से ग्रहण की हैं तो यह समफना चाहिए कि इसमें राजा के योग्य उदारता और वीरता श्रादि गुण नहीं हैं। इसे राज्य प्राप्त नहीं होगा। किर इसके साथ फिर कर व्यर्थ कप्ट उठाने से क्या फायदा? यदि राजकुमार ने ये मोहरें श्रण्नी वीरता वतलाने के जिये ग्रहण की हैं तो इसे राज्य श्रवस्य मिलेगा।

ऐसा सोचकर प्रातःकाल होने पर मन्त्रीपुत्र ने राजकुमार से कहा---मेरा पेट बहुत दुखता है। मैं आपके साथ नहीं चल सर्कूगा ' इसलिए आप मुमे यहाँ छोड़कर जा सकते हैं। राज-कुमार ने कहा--- मित्र ! ऐसा कभी नहीं हो सकता। मैं तुम्हें छोड़ कर नहीं जा सकता। तुम सामने दिखाई देने वाले गांव तक चलो। वहाँ किसी वैद्य से तुम्हारा इलाज करवायेंगे। मन्त्रीपुत्र वहाँ तक गया। राजकुमार ने वैद्य को चुलाकर उसे दिखाया और कहा---ऐसी बड़िया दवा दो जिससे इसके पेट का दर्द तत्काल दूर हो जाय। यह कह कर राजकुमार ने दवा के मूल्य के रूप में वैद्य को चे सौ ही मोहरें दे दीं।

राजकुमार की उदारता को देखकर मन्त्रीपुत्र को यह इड़ विश्वास हो गया कि इसे अवश्य राज्य प्राप्त होगा। थोडे दिनों में ही राजकुमार को राज्य प्राप्त हो गया। राजकुमार की उदारता को देखकर उसे राज्य प्राप्त होने की बात को सोच लेना मन्त्रीपुत्र की पारिणामिकी बुद्धि थी। ( श्रावश्यक मलयगिरि टीका )

(१२) चार्णक्य---चार्णक्य की चुद्धि के बहुत से उदाहरू हैं उनमें से यहाँ पर एक उदाहरू दिया जाता है।

एक समय पाटलिपुत्र के राजा नन्द ने चाणक्य नाम के ब्राह्मण को अपने नगर से निकल जाने की आज्ञा दी। वहाँ से निकल कर चाणक्य ने संन्यासी का वेष बना लिया और घमता हुआ वह मोर्यग्राम में पहुंचा । वहां एक गर्मवती चत्रियाखी को चन्द्र भीने का दोहला उत्पन्न हुआ। उसका पति वहुत असमझस में पड़ा कि इस दोहले को कैसे पूरा किया जाय। दोहला पूर्ण न होने से वह स्त्री प्रतिदिन दुर्बल होने लगी । संन्यांसी के वेश में गांव में धूमते हुए चाखक्य को उस राजपूत ने इस विषय में पूछा । उसने कहा-मैं इस दोहले को अच्छी तरह पूर्ण करवा दूंगा । चार्याक्य ने गांव के बाहर एक मण्डप बनवाया।उसके ऊपर केपडा तान दिया गया। चार्याक्यने कपड़े में चन्द्रमा के आकार का एक गोल छिद्र करवा दिया। पूर्खिमा को रात के समय उस छेद के नीचे एक थाली में पेय द्रव्य रख दिया और उस दिन चत्रियाखी को भी वहाँ बुला लिया। जव चन्द्रमा वरावर उस छेद के ऊपर आया और उसका प्रतिविम्ब उस थाली में पड़ने लगा तो चाणक्य ने उससे कहा-लो, यह चन्द्र है, इसे पी जात्रो। हर्षित होती हुई चत्रियाखी ने उसे पी लिया। ज्यों ही वह पी चुकी त्यों ही चाग्रक्य ने उस छेद केऊपर दूसरा कपड़ा डालकर उसे बंद करवा दिया। चन्द्रमा का प्रकाश पड़ना बन्द हो गया तो चत्रियागी ने समका कि मैं सचग्रच चन्द्रमा को पी गई हूँ । अपने दोहलेको पूर्ण हुआ जानकर चत्रियाणी को- बहुत' हर्ष हुआ। वह पूर्ववत् स्वस्थ हो गई और सुखपूर्वक अपने गर्भ का पालन करने लगी। गर्भ समय पूर्ण होने पर एक परम तेजस्ती वालक का जन्म हुआ।गर्भ केसमय माता को चन्द्र पीने का दोहला उत्पन्न हुआ था इसलिये उसका नाम चन्द्रगुप्त रखा गया। जब चन्द्रगुप्त युवक हुआ तब चार्णक्य की सदायता से पाटलिपुत्र का राजा बना।

चन्द्र पीने के दोहले को पूरा करने की चाखक्य की पारिखा-मिकी वुद्धि थी।

#### ( ग्रावश्यक मलयगिरि टीका )

(१३) स्धूलभद्र--पाटलिपुत्र में नन्द नाम का राजा राज्य करता था। इसके मन्त्री का नाम सकडाल था। उसके स्थूलभद्र और ।सर्रायक नाम के दो पुत्र थे। यचा, यच्चदत्ता, सूता, भूतदत्ता, सेखा, वेखा और रेखा नाम की सात पुत्रियाँ थीं। उनकी स्मरख शक्ति बहुन तेज थी। यचा की स्मरख शक्ति इतनी तेज थी कि जिस बात को वह एक वार सुन लेती वह ज्यों की त्यों उसे याद हो जाती थी। इसी प्रकार यच्चदत्ता को दो वार, भूता को तीन वार, भूतदत्ता को चार बार, सेखा को पाँच वार, वेखा को छः वार और रेखा को सात वार सुनने से याद हो जाती थी।

पाटलिपुत्र में वररुचि नाम का एक व्राझण रहता था। वह वहुत विद्वान् था। प्रतिदिन वह एक सौ आठ नये श्लोक बनाकर राज-सभा में लाता और राजा नन्द की स्तुति करता। श्लोकों को सुनकर राजा मन्त्री की तरफ देखता किन्तु मन्त्री इस विषय में कुछ न बिकर चुपचाप वैठा रहता। मन्त्री को मौन वैठा देखकर राजा वररुचि को कुछ भी इनाम न देता। इस मकार वररुचि को रोजाना खाली हाथ घर लौटना पड़ता। वररुचि की स्त्री उससे कहती कि तुम कमाकर कुछ भी नहीं लाते, घर का खर्च किस तरह चलेगा ? इस प्रकार स्त्री के वार वार कहने से वाररुचि तंग आगया। उसने सोचा- 'जब तक सकडाल मन्त्री राजा से कुछ न कहेगा, राजा मुमे इनाम नहीं देगा।' यह सोचकर वह सकडाल के घर गया और सकडाल की स्त्री की बहुत प्रशंसा करने लगा। उसने पूछा--परिडतराज ! आज आपके आने का क्या प्रयोजन है ? वररुचि ने उसके आगे सारी वात कह दी। उसने कहा --ठीक है, आज इस विषय में मैं उनसे कह दूंगी। वररुचि वहाँ से चला आया।

शाम को सकडाल की स्त्री ने उससे कहा---स्वामिन् ! वररुचि रोजाना एक सौ आठ श्लोक नये वना कर लाता है और राजा की स्तुति करता है। क्या वे श्लोक आपको पसन्द नहीं आते ? सकडाल नं कहा--श्लोक पसन्द आते हैं।

उसकी स्त्री ने कहा--तो फिर आप उसकी प्रशंसा क्यों नहीं करते ? मन्त्री ने कहा-वह मिथ्यात्वी है। इसलियं मैं उसकी प्रशंसा नहीं करता। स्त्री ने कहा स्वामिन् ! आपका कहना ठीक है किन्तु आपके कहने मात्र से ही किसी गरीव का भला हो जाय तो इसमें आपका क्या विगड़ता है। सकडाल ने कहा--अच्छा, कल देखा जायगा।

दूसरे दिन राजसभा में आकर रोजाना की तरह वररुचि ने एक सौ आठ श्लोकों द्वारा राजा की स्तुति की। राजा न मन्त्री की तरफ देखा। मन्त्री ने कहा-सुभाषित है। राजा ने वररुचि को एक सौ आठ मोहरें इनाम में दे दीं। वररुचि हविंत होता हुआ अपने घर चला आया। उसके चले जाने पर सकडाल ने राजा से कहा-आपने वररुचि को मोहरें इनाम क्यों दीं ? राजा ने कहा-वह नित्य नये एक सौ आठ श्लोक बना कर लाता है और आज तुमने उसकी प्रशंसा की, इस लिये मैंने उसे इनाम दिया। सकडाल ने कहा—वह तो लोक में प्रचलित पुराते श्लोक ही सुनाता है। राजा ने कहा–तुम ऐसा कैसे कहते हो ? मन्त्री ने कहा—में ठीक कहता हूँ। जो श्लोक वररुचि सुनाता है वे तो मेरी लड़-कियों को भी याद हैं। यदि आपको विश्वास न हो तो कल ही मैं अपनी लड़कियों से वररुचि द्वारा कहे हुए श्लोकों को ज्यों के त्यों कहलवा सकता हूँ। राजा ने मन्त्री की वात मान ली।

दूसरे दिन अपनी लड़कियों को लेकर मन्त्री राजसभा में आया श्रीर पर्दे के पीछे उन्हें विठा दिया। इसके पश्चात् वररुचि राजसमा में आया और उसने एक सौ आठ रलोक सुनाये। जव वह सुना चुका तो सकडाल की बड़ी लड़की यत्ता उठकर सामने आई और उसने वे सारे रलोक ज्यों के त्यों सुना दिये क्योंकि वह उन्हें एक वार सुन चुकी थी। इसके बाद क्रमशः दूसरी, तीसरी, चौथी, पाँचवीं, छ्ठी और सातवीं लड़की ने भी वे श्लोक सुना दिये। यह देखकर राजा वररुचि पर वहुत कुद्ध हुआ। उसने अपमान पूर्वक वररुचि को राजसभा में से निकलवा दिया।

 ने वहीं पर चातुर्मासरेकर दिया । तब गुरु के समत्त आकर चार मुनियों ने अलग अलग चातुर्मास करने की आज्ञा मांगी।एक मुनि ने सिंह की गुफा में, दूसरे ने सर्प के विज पर, तीसरे ने कुए के किनारे पर, और स्थूलमंद्र मुनि ने कीशा वेश्या के घर चातुर्मास करने की आज्ञा मांगी। गुरु ने उन चारों मुनियों को आज्ञा दे दी। सब ऋपने ऋपने इष्ट स्थान पर चले गये। जब स्थूलमद्र मुनि कोशा वेश्या के घर गये तो वह बहुत हर्षित हुई। वह सोचने लगी-बहुत समय का बिछुड़ा मेरा प्रेमी वापिस मेरे घर आगया। मुनि ने वहाँ ठहरने के लियें वेश्या की त्राज्ञा मांगी। उसने मुनि को अपनी चित्रशाला में ठहरने की आज्ञा दे दी। इसके पश्चात् श्रंङ्गार आदि करके वह बहुत हावमाव कर ग्रुनि को चलित करने की कोशिश करने लगी, किन्तु स्थूलमद्र अब पहले वाले स्थूल-भद्र न थे । मोगों को किंपाकफल के समान दुखदायी समझ कर वे उन्हें ढुकरा चुके थे। उनके रग रग में वैराग्य घर कर चुका था। इसलिये काया से चलित होना तो दूर वे मन से भी चलित नहीं हुए। मुनि की निर्विकार मुखमुद्रा को देखकर वेश्या शान्त हो गई । तब सुनि ने उसे हृदयस्पर्शी शब्दों में उपदेश दिया जिससे उसे प्रतिवोध हो गया। भोगों को दुःख की खान समफ उसने भोगों को सर्वथा त्याग दिया और वह आविका बन गई। चातुर्मास समाप्त होने पर सिंहगुफा, सर्भद्वार और कुए पर

चातुर्मास करने वाले ग्रुनियों ने आकर गुरुको वन्दना नमस्कार किया। तव गुरु ने 'ऋत दुष्काराः' कहा, अर्थात् हे ग्रुनियों ! तुमने दुष्कार कार्य किया। जब स्थूलमद्र ग्रुनि आये तो एकदम गु महाराज खड़े हो गये और 'छत दुष्करदुष्करः' कहा, अर्थात् हे ग्रुने ! तुमने महान् दुष्कर कार्य किया है। गुरु की बात सुनकर उन तीनों मुनियों को ईर्षामाव उत्पन्न श्री जैन सिदान्त बोल संप्रह, छुठा भाग

हुआ। जब दूसर। चातुर्मास आया तब सिंह की गुफा में चातुर्मास करने वाले मुनि ने कोशा वेश्या के घर चातुर्मास करने की आज्ञा मांगी । गुरुने त्राज्ञा नहीं दी फिर मी वह वहाँ चातुर्मास करने के लिये चला गया । वेश्या के रूप लावएय को देखकर उसका चित्त चलित हो गया। वह वेश्या से प्रार्थना करने लगा। वेश्या ने कहा---- मुके लाख मोहरें दो । मुनि ने कहा--हम तो भिद्धक हैं। इमारे पास धन कहाँ ? वेश्या ने कहा-नैपाल का राजा हर एक साधु को एक रत्नकम्त्रल देता है। उसका मूल्य एक लाख मोहर है। इसलिये तुम वहाँ जाओ और एक रत्नकम्बल लाकर मुक्ते दो । वेश्या की वात सुनकर वह मुनि नैपाल गया । वहाँ के राजा से रत्नकम्वल लेकर वापिस लौटा । मार्ग में जंगल के अन्दर उसे कुछ चोर मिले । उन्होंने उसकी रत्नकम्वल छीन ली । वह वहुत निराश हुआ। आखिर वह वापिस नैपाल गया। अपनी सारी हकीकत कहकर उसने राजा से दूसरी कम्वल की याचना की। अब की बार उसने रत्नकम्बल को बांस की लकड़ी में डाल कर छिपा लिया । जंगल में उसे फिर चोर मिले । उसने कहा-मैं तो भिद्धक हूँ। मेरे पास कुछ नहीं है। उसके ऐसा कहने से चोर चले गये। मार्ग में भूख प्यास के अनेक कष्टों को सहन करते हुए उस मुनि ने वड़ी सावधानी के साथ रत्नकम्ब को लाकर उस वेश्या को दी। रत्नकम्बल को लेकर वेश्या ने उसे त्रशुचि में फेंक दिया । जिससेवह खराव हो गई । यह देखकर. मुनि ने कहा--तुमने यह क्या किया, इसको यहाँ लाने में मुझे अनेक कष्ट उठाने पड़े हैं। वेश्या ने कहा-मुनि ! मैंने यह सव कार्य तुम्हें समकाने के लिये किया है। जिस प्रकार अशुचि में पड़ने से यह रत्नकस्वल खराव हो गई है उसी प्रकार काममोग रूपी कीचड़ में फंस कर तुम्हारी आत्मा भी मलिन हो जायगी,

पतित हो जायगी । हे मुने ! जरा विचार करो । इन विवयभोगों को किंपाकफल के समान दुखदायी समफ कर तुमन इनको उकरा दिया था। अब वमन किये हुए काम भोगों को तुम फिर से स्वीकार करना चाहते हो । वमन किये हुए की वांछा तो कौए और कुत्ते करते हैं । मुने ! जरा समभो और अपनी आत्मा को सम्भालो ।

वेश्या के मार्मिक उपदेश को सुनकर मुनि की गिरती हुई त्रात्मा पुनः संयम में स्थिर हो गई । उन्होंने उसी समय त्रपने पाप कार्य के लिये 'मिच्छामि दक्कडं' दिया और कहा–

स्थूलभद्रः स्थूलभद्रः, स एको-अखिलसाधुषु।

युक्तं दुष्करदुष्करकारको गुरुणा जगे॥

अर्थात्—सव साधुओं में एक स्थूलभद्र मुनि ही महान् दुप्कर किया के करने वाले हैं। जिस वेश्या के यहाँ वारह वर्ष रहे उसीकी चित्रशाला में चातुर्मास किया। उसने वहुत हाव भाव पूर्वक भोगों के लिये मुनि से प्रार्थना की किन्तु वे किश्चित् मात्र भी चलित न हुए ऐसे मुनि के लिये गुरु महाराज ने 'दुष्करदुष्कर' शब्द का प्रयोग किया था, वह युक्तथा। इसके पश्चात् वे मुनि गुरु महाराज के पास चले आये और भपने पाप कर्म की आलोचना कर शुद्ध हुए।

स्थूलभद्र ग्रुनि के विपय में किसी कवि ने कहा है— गिरौ गुहायां विजने वनान्ते, वासं अयन्तो वशिनःसहस्रशः । इम्येंऽतिरम्ये युवतीजनान्तिके, वशी स एकः शकटालनन्दनः । वेश्या रागवती सदा तदनुगा, षड्भी रसैभोंजनं । शुभ्रं धाम मनोहरं वपुरहो, नव्यो वयःसङ्गमः ॥ कालोऽयं जलदाविलस्तदपियः कामं जिगायादरात्। तं वन्दे युवतिप्रबोधकुशलं, श्रीस्थूलभद्रं मुनिम्॥ अर्थात्–पर्वत पर, पर्वत की गुफा में, रमशान में, वन में रह किं मन्दचुद्धि शिष्य भी बड़ी द्यासानी के साथ उन तत्त्वों की समभ खेते । पहले पड़े हुए श्रुतज्ञान में से भी साधुओं ने बहुत सी शंकाएं कीं, उनका खुलासा भी वज्र पुनि ने अच्छी तरह से कर दिया । साधु वज्र पुनि को वहुत मानने लगे । कुछ समय के पश्चात् भाचार्य वापिस लौट आये । उन्होंने साधुओं से वाचना के विषय में पूछा । उन्होंने कहा-हमारा वाचना का कार्य बहुत अच्छा चल रहा है । इत्पा कर अव सदा के लिये हमारी वाचना का कार्य वज्र मुनि को सौंप दीजिये । गुरु ने कहा-तुम्हारा कहना ठीक है । वज्र मुनि को सौंप दीजिये । गुरु ने कहा-तुम्हारा कहना ठीक है । वज्र मुनि के प्रति तुम्हारा विनय और सद्भाव अच्छा है । तुम लोगों को वज्र मुनि का माहात्म्य वतलाने के लिये मैंने वाचना देने का कार्य वज्र मुनि को सौंप था । वज्र मुनि ने यह सारा ज्ञान सुनकर ही प्राप्त किया है किन्तु गुरुमुख से प्रहण नहीं किया है । गुरुमुख से ज्ञान ग्रहण किये विना कोई वाचना गुरु नहीं हो सकता । इसके वाद गुरु ने व्यपना सारा ज्ञान वज्र मुनि को सिखा दिया । एक समय विहार करते हुए आचार्य दशपुर नगर में पधारे ।

एक समय विहार करत हुए आचाय दशपुर नगर म पधार। उस समय अवन्ती नगरी में मद्रगुप्त आचाय छद्धावस्था के कारख स्थिरवास रह रहे थे। आचार्य ने दो साधुओं के साथ वज्रमुनिको उनके पास मेजा। उनके पास रहकर वज्रमुनि ने विनयपूर्वक दस पूर्व का ज्ञान पढ़ा। आचार्य सिंहगिरि ने अपने पाट पर वज्रमुनि को विठाया। इनके परचात् आचार्य अनशान कर स्वर्भ सिधार गये।

ग्रामानुग्राम विद्यार कर धर्मोपदेश द्वारा वजमुनि जनता का कल्याख करने लगे। अनेक भव्यात्माओं ने उनके पास दीचा ली। सुन्दर रूप, शास्त्रों का ज्ञान तया विविध लव्धियों के कारख बजजमु'न का प्रभाव दूर दूर तक फैल गया।

बहुत ससय तक संयमे पालकर वजमुनि देवलोक में पधारे। दजमुि का जन्म विक्रम संवत् २६ में हुआ था और स्वर्गवास विक्रम संवत् ११४ में हुआ था। वज्रमुनिकी आयु ८८ वर्ष की थी। वज्रस्वामी ने वचपन में भी माता के प्रेम की उपेचा कर संघ का बहुमान किया अर्थात् माता द्वारा दिये जाने वाले खिलौने आदि न लेकर संयम के चिन्द भूत रजोहरण को लिया। ऐसा करने से माता का मोह भी दूर हो गया जिससे उसने दीचा ली और आपने भी दीचा लेकर शासन के प्रभाव को दूर दूर तक फैलाया यह उनकी पारिणामिकी बुद्धि थी।

( ग्रावश्यक कथा )

(१६) चरणाहत-एक राजा था। वह तरुण था। एक समय छुछ तरुण सेवकों ने मिलकर राजा से निवेदन किया-देव ! आप नग्युवक हैं। इसलिए आपको चाहिये कि नग्युवकों को ही आप अपनी सेवा में रखें। वे आपके सभी कार्य वड़ो योग्यता पूर्वक सम्पादित करेंगे। बुढ़े आदमियों के केश पककर सफेद हो जाते हैं. उनका शरीर जीर्थ हो जाता है। वे लोग आपकी सेवा में रहते हुए शोभा नहीं देते।

इद्ध पुरुषों ने कहा—स्वामिन् ! हम विचार कर जवाव देंगे । फिर वे समी एक जगह इक्ट्रे हुए और विचार करने लगे — सिवाय रानी के दूसरा कौन पुरुष राजा के सिर पर पांव का प्रहार कर सकता है। रानी तो विशेष सन्मान करने के लायक होती है। इस प्रकार सोचकर इद्ध पुरुष राजा की सेवा में उप-स्थित हुए और उन्होंने कहा स्वामिन् ! उसका विशेष सत्कार श्री जैन सिद्धान्तें बोलें संग्रह, छंठां भाग

करना चाहिये। उनका जवार सुनकर राजा महुत प्रसन्न हुआ और सदा हुद्ध पुरुषों को ही अपने पास रखने लगा प्रत्येक विषय में उनकी सलाह लेकर कोये किया करता था इसलिये थोड़े ही दिनों में उसका यश चारों तरफ फेल गया।'

ें यह राजा और इद्ध पुरुषों की पोरिशामिकी बुद्धि थी। ( नन्दी बुज़ टीन)

(१७) चामडे (यांवला)-किसी इंग्हार ने एक आदमी को एक बनावटी चांवला दिया। वह रंग, रूप और आकार में विलंकल आंवले सरीखा था। उसे लेकर उस आदमी ने सोचा-यह रंग, रूप में तो चांवले सरीखा दिखता है किन्तु इसका स्पर्श कठ़ोर मालूम होता है त्या यह आंवले फलने की ऋतु भी नहीं है। ऐसा सोचकर उन चांदमी ने यह समभ लिया कि यह आंवला जसली नहीं किन्तु बनावटी है।

्र यह उस पुरुष की पारिणामिकी बुद्धि थी।

'( ग्राव. ह. ग. ६५१ ) ( नन्दी धूत्र टीका )

ŹŹŹ

(१=) मणि - एक जंगल में एक संपे रहता था। उसके मस्तंक पर मणि थी। वह रात्रि में हेवों पर चढ़कर पचियों के वचों की खाया करता था। एक विन वह चयपने मार्रा शरीर की न समाज सका और इव से नीचे गिर पड़ा। उसके मस्तक की मणि वंही पर रह गई। वच के नीचे एक कुआ था। मणि की प्रसा के कारण उसका सारा जल लाल विखाई देने लगा। आतःकाल इए के पास खेलते हुए किसी वालक ने यह आधर्य की वात देखी। वह दौड़ा हुआ अपने वर्द्ध पिता के पास आया और उससे सारी वात कही। वालक के वात सुनकर वद्ध छेए के पास आया। उसने अच्छी तरह देवा और कारण का पता लगा कर मणि की प्राप्त कर लिया। रांजा श्रेणिक की तरफ आने लगा। राजा श्रेणिक ने को सिक को आते हुए देखा। उसके हाथ में फरसा देखकर श्रेणिक ने विचार किया-- जाने यह मुके किस कुम्रत्यु से मारे, अच्छा हो कि मैं स्वयं मर जाऊं। यह सोचकर उसने तालपुट विष'खा लियाँ जिससे उसकी तत्वण मृत्यु हो गई।

मजदीक आने पर को शिक को मालूम हुआ कि विष खाने. से राजा श्रेणिक की महुंदे हो गई है। वह तत्वर्थ मुच्छित होकर भूमि पर गिर पुंडा.) कुछ समय पश्चात उसे चेत हुंआ 1 वह बार बार पश्चाप करता। हुआ कहने लगा---'में अधन्य हूं, मैं अछत पुराय हूं, में महादुए कर्म करने वाला हूँ। मेरे ही कारण से राजा श्रिय हूं, में महादुए कर्म करने वाला हूँ। मेरे ही कारण से राजा श्रियक की मृत्यु हुई है'। इसके पश्चात उसने श्रेणिक का दाह संस्कार किया।

मुझु समय वाद को णिक चिन्ता, शोक रहित हुआ। वह राज़गृह की छोड़कर जेम्पा नगरी में चला गिया और उसी को अपनी राजधानी बनाकर वहीं रहने लगा । उसने काल सिकाल आदि दूस ही माइयों को उनके हिस्से का राज्य वॉट कर दे दिया । अणिक राजा के छोटे पुत्र का नाम विहल्लकुमार था। अणिक राजा ने अपने जीवन काल में ही उसे एक सेचानक गन्धहस्ती थीर अठारह सरा बंक्रच्छ हार दे दिया था। विहल्लकुमार था। अणिक राजा ने अपने जीवन काल में ही उसे एक सेचानक गन्धहस्ती थीर अठारह सरा बंक्रच्छ हार दे दिया था। विहल्लकुमार था। अणिक राजा ने अपने जीवन काल में ही उसे एक सेचानक गन्धहस्ती थीर अठारह सरा बंक्रच्छ हार दे दिया था। विहलकुमार था। अणिक राजा में अपने जीवन काल में ही उसे एक सेचानक गन्धहस्ती थीर अठार की क्रिंडाएं करता। हाथी उसकी रानियों को अपनी संहित हाथी पर सवार होकर गंगा नदी के किनारे जाता और वहाँ अनेक प्रकार की क्रिंडाएं करता। हाथी असकी रानियों को अपनी सूच में उठाता, पीठ पर विठाता तथा और भी कीड़ाओ दारा उनका मनोर जनक रता हुआ उन्हें गंगा में स्नान करवाता। इस प्रकार उसकी कीडाओं को देखकर लोग कहने लगे कि राज्य आ का उपमोंग ती बास्तव में विहल्लकुमार करता है। जब यह बात को णिक की राभी पद्यावती ने हुनी ती उसकी हदय में ईप्या उत्पर्ध हुई। वह यह रेजिय हमारे किस काम का ? इसलिये विहल्लकुपार से सेचानक गान्धहरती अपने यहाँ मंगा लेने के लिये में राजा कोणिक से प्रोर्थना कहूँगी । तदंतुमार उंसने अपनी इच्छा रोजा कोखिक के सामने प्रकट की। रानी की बात सुनकर एहले ती राजा ने उसकी वात को टाल दिया । किन्तु उसके वार-वार कहने पर राजा के हेंदेय में भी यहें चौत जैच मेरे। उसने बिहल्लईमार से हार और हाथी मांगे। विद्वुकुमार ने कहा यदि आप हार और हाथी लेना चहते हैं ती' मेरे हिस्से का राज्य सुके दे दीजिये। विहल्ल-इमार को न्यायसंगत वात पर कोणिक ने कोई घ्यान नहीं दिया। उसने हार और हाथी जबरदेस्ती छीन लेने का विचार किया। इस बात का पता जन विहल्लकुमार का लगा तो हार और हाथी को लेकर छोन्तः धर सहित वह विशासी नेगरी में 'अपूर्वने नाना 'चेड़ा राजा की घरण में चला गया'। तत्रस्व त राजा कोणिक ने चंदन माना चेड़ा राजा के पास यह संदेश देकर एक दूत मेजा कि विहल्ल कुमार मुके विना पूछे वेकचूड होर और सेचानक गन्यहस्ती र्लेकर ज्ञापके पास चला आया है इसलिये उसे मेरे पास शीव र्चापिये नेज दाजिये । मार्ग के ....

दूत ने यह बात जाकर कोणिक राजा को कही । इसे सुनते ही कोणिक राजा अतिकुपित हुआ । उसने कहा-राज्य में उत्पन्न हुई सब श्रेष्ठ वस्तुओं का स्वामी राजा होता है । हार और हाथी भी मेरे राज्य में उत्पन्न हुए हैं इसलिये उन पर मेरा अधिकार है वे मेरे ही मोग में आने चाहिये । ऐसा सोचकर उसने चेड़ा राजा के पास दूसरा दूत मेजकर कहलवाया-या तो आप हार हाथी सहित विहल्लकुमार को मेरे पास मेज दीजिये अन्यथा युद्ध के लिये तेच्यार हो जाइये।

्रेचेड़ाराजा के पास पहुँच कर दूत ने कोणिक राजा का सन्देश कह सुनाया । चेड़ा राजा ने कहा-पदि कोणिक अनीति पूर्वक, युद्ध करने को तथ्यार हो गया है तो नीति की रचा के निमित्त मैं भी युद्ध करने को तथ्यार हूँ।

दूत ने जाकर कोशिक राजा को उपरोक्त बात कह सुनाई। तत्पश्चात काल, सुकाल श्रादि दस भाइयों को छलाकर कोशिक के उनसे कहा-तुम लोग अपने राज्य में जाकर अपनी सेना लेकर कीव आओ । कोशिक राजा की आजा को सुनगर दसों भाई अपने राज्य में गये और सेना लेकर कोशिक की सेवा मे उपस्थित हुए । कोशिक भी अपनी सेना को सज्जित कर तय्यार हुआ । फिर वे सभी विशाला नगरी पर चढ़ाई करने के लिये रवाना हुए । उनकी सेना में तेतीस हजार हाथी, तेतीस हजार घोड़े, तेतीस हजार रथ और तेतीस कोटि पदाति ( पैदल सैनिक) थे ।

-इधर चेड़ा राजा ने अपने धर्म मित्र काशी देश के नव मल्लि वंश के राजाओं को और कौशल देश के नव लच्छिवंश के राजाओं को एक जगह डिलाया और विदल्लकुमार विषयक सारी हकीकत कही। चेड़ा राजा ने कहा---भूपतिपो ! कोखिक राजा मेरी न्याय संगत व.त वी अवहेलना करके अपनी चतुरंगिखी सेना को लेखर

## मी जैम सिदाल बोल संगह, कठा आग

युद्ध करने के लिये यहाँ आ रहा है। अब आप लोगों की क्या सम्म त है ? क्या विद्वला की वापिस मेज दिया जाय या युद्ध किया जाय ? मब राजाओं ने एकमत होका: जवाव दिया---नित्र ! हम चॉवय हैं ' शरणागत की रत्ता करना हमारा परम कतव्य है। विद्वला कुमार का पत्त न्याय संगत है और वह हमारी शरण में आ चुका है। इसलिए हम इसे कोणिक के पाम नहीं मेज सकते । उनका कथन खुनकर चेड़ा राजा ने कहा----जव आप लोगों का यही निवय है तो आप लोग अपनी अपनी सेना लेकर वापिस शीव पधारिये। तत्परचात वे आपने झपनी सेना लेकर वापिस शीव पधारिये। तत्परचात वे आपने झपने राज्य में मंग्रे और सेना लेकर वापिस खेड़ा राजा के पास आये। चेड़ा राजा भी तय्यार हो गया। उन उकी सो राजाओं की सेना में सत्तावन हजार हाथी, सत्तावन हजार घोड़े, सत्तावन हजार रुय और सत्तावन कोटि पदाति थे।

दोनों ओर की सेनाएं. युद्ध में आ डरीं। घोए संग्राम होने लगा। काल, लुकाल आदि दसों भाई दस दिनों में मारे गवे। तंग कोणिक ने तैले का तप कर अपने पूर्वभव के नित्र देवां का स्मरण किया। जि रहे शकेन्द्र और जमरेन्द्र उसकी सहाय ता करने के लिये छाये। पहले महाशिला संग्राम हुआ जितमें 'चौरासी लॉल आद ती मारे गये। दूसरा र्यम्सल संग्राम हुआ उनमें छ्यानंवें लाख अतुष्य मारे गये। उनमें से वरुण नाग नत्तु या आर उसका मित्र क्रयशः देव और मलुष्य गति में गये। (भगवती शृ ७ ७ ० १) वाकी सव जीव नरक और तिर्येश्व गति में गये।

्रदेव शा के के आगे चेड़ा राजा की महान् शक्ति भी काम न आई। व प्रास्त होकर विशाला नगरी में 'चुंस गवे और नगरी के दरवाजे बन्द करवा दिये। कोखिक राजा ने नगरी के कोट को गिराने की बहुत कोशिश की किन्तु वह उसे न गिरा सका। त्व इस् तर्ह की आकाशवाणी हुई----5.2 समणे जदि कृलवालए, मागधिश्र गणि मंगमिस्सए राया य असोगचंदए, वेसालि नगरीं, गहिस्सए ॥ ्रत्रथीत्-यदित्कूलवालक नामक साधुः चारित्र से प्रतित होका मागधिका वेरुया; से गमन करें तो कोखिक राजा कोट को गिरा कर विशाला तुगरी को ले सर्कता है। यह सुनर्कर कोणिक राज ने राजगृह से मागधिका नेरया को चुलाकर उसे सारी बात समभा दी मागधिका ने कुलुवालक को को खिक के पास लीना स्वीकार किया। ्रकिसी झाचार्य के पास एक साधु था। झानार्य जब उसे कोई भी हित की बात कहते हो वह अविनीत होने के कारण सदा विपरीत अर्थ लेता और आचार्य पर क्रोध-करता । एक समय आचार्य विद्वार करके जा रहे थे। बहु शिष्य भी साथ में था। जेब त्राचार्य एक छोटी पहाड़ी पर से उतर रहे थे तो इन्हें मार देने के विचार से इस झिष्य है एक बड़ा मत्थर पीछे से जि्हका दिया । ज्यों ही पत्या खुड़क कर जजदीक आया तो आचार्य को मालूम हो गया जिससे उन्होंने अपने दोनों पैरों को फैला दिया और वह पत्थर उनके प्रैरों के बीच होकर अनकल प्रयान आचार्य को केंध्र आ गया। उन्होंने कहा-आरे अन्निनि शिखा ! तू इतने बुरे विचार रखता है ! जा, किसी जी के संयोग से तू पतित हो जायगा। शिष्य ने विचार किया मैं गुरुकेहत बजनों को कठा सिद्ध करूँगा। मैं ऐसे निर्जन स्थान में जाकर रहूँगा जहाँ ख़ियों का आवागमन ही न हो फिर उनके संयोग से पतित होने की कल्पना ही केस हो सकती है। ऐसा विचार कर वह एक नदी के किनारे जाकर ध्यान करने लगा। वर्षाझत में नदी का प्रवाह वड़े वेग से मार्था फिन्तु उसके तप के प्रमान से नदी दूसरी तरफ बहने लग गई । इम्राज़ये उसका नाम कुलचालक हो गैया । वह गोचरी के

लिये नगर में नहीं जाता किन्तु उधर से तिकलने वाले मुसांकिसें से महीने, पन्द्रह दिन में आहार ले लिया क़रता था 1 इस प्रकार वह कठोर तपस्या करता था ।

मागधिका वेश्या कपट-श्राविका वनकर साधुओं की सेवा मर्कि करने लगी । धीरे धीरे उसने इलवालक साधु का प्रता लगा लिया । वह उसी नदी के किनारे जाकर रहने लगा और इल वालक की सेवा मर्कि करने लगी । उसकी मर्कि और आग्रह के बश होकर एक दिन वह वेश्या के यहाँ गोचरी को गया। उसने विरेचक औषधि मिश्रित लड्झ वहराये जिससे उसे अतिसार हो गया । तब वह वेश्या उसके शरीर की सेवा छश्रूपा करने लगी। उसके स्पर्श आदि से मुनि का चिच विचलित हो-गया। वह उसमें आसक ही गया । उसे पूर्यारूप से अपने वशा में करके वह वेश्या उसके की साम । उसे पूर्यारूप से अपने वशा में करके वह वेश्या उसके की गया । उसे पूर्यारूप से अपने वशा में करके वह वेश्या

कोणिक ने क्लवालक से पूछा--विशाला नगरी का कोट किस प्रकार गिराया जा सकता है और विशाला नगरी किस प्रकार जीती जा सकती है १ इसका उपाय धवलाओ। कूलगालक ने कोणिक को उसका उगाय बतुज्य दिया और कहा-में विगाला में जाता हूँ। जब में आपको सफेद वस्त्र द्वारा संकेत करू तब आप अपनी सेना को लेकर कुछ पीछे हट जाना। इस प्रकार कोणिक का समक्रा कर वह नैमित्तिक को रूप गनाकर विशाला नगरी में चला आया।

ड़से नैमित्तिक समभ कर विशाला के लोग पूछने लगे — कोणिक हमारी नगरी के चौतरफ घेरा डालकर पड़ा हुआ है। यह उपद्रव कव दूर होगा ? नैमित्तिक ने कहां - तुम्हारी नगरी के मध्य\_मे श्री मुनितुवत स्वामी का पाटुकास्तूप (स्मृति चिह्न विशेष) है। उसके कारण यह उपद्रव वना हुआ है। यदि उसे उखाड़-

वचनों में द्त्ताचत्त रहता है। स्त्रियों के वंश में नहीं होता तथा छोड़े हुए विपयों का फिर से सेवने नहीं करता वहीं संचा साधु है। (२) जो महात्मा प्रथ्वी को न स्वय खोदता है न दूसरे से खुद बाता है, संचित्त जल न स्वय पेति है न दूसरे को पिलाता है,

... दशवैकालिक, सत्र के दूसवें अध्ययन का नाम 'समिक्खुं' अध्ययन है। उसमें इकीस गाथाएँ हैं, जिनमें साधु का स्वरूप बताया गया है। गाथाओं का भावार्थ नीत्वे लिखे अनुसार है। - (१) भगवान् की आज्ञानुसार दीचा लेकर जो सदा उनके

(निरयावलिका झ. १ रहत्र' (उत्तराध्ययन १ झाध्ययन के कथा गा. ३ टो.) (नन्दर्ग के कथा गा. ३ टो.) ( नन्दर्ग के मार्थान्तर पूच्य इस्तीमलेनी महारान एवं झामोलख ऋषिनी कृते ) ( नन्दरी सूत्र २७ सटीक गा. ७१-७४ ) ('हरिमद्रीदावश्यक गाथा हरूद से हर्भ? ) & 9 ६ – समिवरव अध्ययन की २ १ गाथा ए

श्रीष्ठनिसुवत स्वामी के स्तूप को उखड़वा देने से वयाला नगरी का कोट गिराया जा सकता है ऐसा जानना कूलुवालक की पारिशामिकी चुद्धि थी। इसी प्रकार कूल गलक साधुं को अपने वश में करने की मागधिका वेश्या की पारिशामिकी चुंद्धि थी।

कर फेंक दिया जाय तो यह उपद्रेव तत्काल दूर हो सकता है। कर फेंक दिया जाय तो यह उपद्रेव तत्काल दूर हो सकता है। कौदने लगे। उसी ममय उसने सफेद वस्त्र को ऊँचा करके कोणिक को इशारा किया जिससे वह अपनी सेना को लेकर पीछे हेंटन लगा। उसे पीछे हटते देखकर लोगों को नैमित्तिक के वचन पर पूरा विश्वास हो गया। उन्होंने स्तूप को उखाड़ कर फेंक दिया। अग नगरी प्रमाव रहित हो गई। इल्वालक के संकेत के अनुसार कोणिक ने आकर नगरी पर आक्रमण कर दिया। उसके कोट को गिरा दिया और नगरी को नेष्ट अप कर दिया। श्री जैन सिदान्त नोल् संपह, छठा भाग

तीच्या शस्त के समान अग्नि को न स्वयं जलाता है, न इसरे से जलवाता है वही सचा भिद्य है।--

(३) जो पंखे मादि से हवा न स्वयं करता है न दूसरे से कर-वाता है, वनस्पतिकाय का छेदन न स्वयं करता है न दूसरों से करवाता है तथा जो वीज धादि सचित्त वस्तुओं का आहार नहीं करता है वही सचा साधु है।

(४) आग जलाते समय पृथ्वी, तुरा और काष्ट आदि में रहे हुए त्रस तथा स्थावर जीवों की हिंसा होती है। इसीलिए साधु आदेशिक (साधु विशेष के निमित्त से बनाया हुआ आहार) तथा अन्य भी सावद्य आहार का सेवन नहीं करता।जो महात्मा मोजन को न स्वयं बनाता है न दूसरों से बनवाता है वही सचा मिद्धु है।

(४) ज्ञातपुत्र भगवान् महावीर के वचनों पर अद्धा करके जो महातमा छह काय के लोवों को घपनी आत्मा के समान मानता है। पाँच महावतों का पालन करता है तथा पाँच आसवों का निरोध करता है वहीं सचा भिद्ध है।

(६) चार कपायों को छोड़कर जो सर्वज्ञ के वचनों में इड़ विश्वास रखता है, परिग्रह रहित होता हुआ सोना चाँदी आदि को स्याग देता है तथा गृहस्थों के साथ अधिक संसर्भ नहीं रखता वहीं सचा साथु है।

् (७) जो सम्यग्दृष्टि हैं, समसदार है, ज्ञान, तप और संयम पर विश्वास रखता है, तपस्या, द्वारा पुराने पापों की निर्जरा करता है तथा मन, वचन और काया को वश में रखता है वही सचा साधु है।

(८) जो महात्मा विविध प्रकार के छाशन, पान, खादिम ग्रोर स्व।दिम को प्राप्त कर उन्हें दूसरे या तीसरे दिन के लियेवासी न स्वयं रखता है न दूसरे से रखवाता है वही सचा साधु हैं। - (१) जा साधु विविध प्रकार के अशन, पान, खादिम और. भा संदिया जन मन्धर्माला<sup>1</sup>

स्वादिम रूप चारों प्रकार का आहार मिलूते पर साधमी साधुओं को निमन्त्रित करके स्वयं आहार करता है, किर स्वाध्याय कार्य मेलग जाता है वही सचा साधु है

(१०) जो महात्मा क्लेबा उत्पन्न करने वाली वाते नहीं करता, किसी पर कोच नहीं करता, इन्द्रियों को चर्चल नहीं होने देता, सदा प्रशान्त रहता है, मन, वचन, और कार्यों को हढ़ता पूर्वक संयम में स्थिर रखता है, कहीं को शान्ति से सहता है, उवित कार्य का झिनादर नहीं करता वहीं सचा साधु है। (१९) जो महापुरुष इन्द्रियों को कर्एटर्क के समान दुरख देन वाले आकोश, प्रहार तथा पहना आदि को शान्ति से सहता है। भय, भयद्भर शब्द तथा प्रहास आदि के उपसगों को समसोष पूर्वक सहता है वही सचा मिद्ध है।

ा १२ इसशान में प्रतिमा अझीकार करके जो मूत पिशाच आदि के अयंद्वर दृश्यों को देखकर भी विचलित नहीं होता । विविध प्रकार के तप करता हुआ जी अपने शरीर की भी परवाह नहीं करता वहीं सचा मिद्ध है । र

(१३) जो मुनि अपने घारीर का मुमल छोड़ देता है बार बार धमकाये जाने पर, मारे जाने पर या चायल होने पर भी शान्त रहता है। निदान (भविष्य में स्वर्गादि फल की कॉर्मना) या किसी प्रकार का कुत्हल भ रखते हुए जो ए॰वी के समान समी केशे को समभाव पूर्वक सहता है वही सवा भिद्ध है। (१४) ज्ञपन घारीर से परापहों को जोत कर जो अपनी आत्मा (१४) ज्ञपन घारीर से परापहों को जोत कर जो अपनी आत्मा से जन्म मरण के चक्र से निकालता है, जन्म भरण को महामेय संप्रक्ष कर तप और संयम में लीन रहता है वही सवा भिद्ध है। (१४) जो साधु अपने हाथ, पर, वचन और इन्द्रियों पर पूर्ण हेवम रस्तता है। सदा आत्मचिन्तन करता हुआ समाधि में लीन रहता है तथा स्तार्थ को अच्छी तरह जानता है बही सचा भिद्ध है।

(१६) जो साधु भएडोपकर के ज्यादि उपघि में किमी प्रकार की मुर्छी या गृद्धि नहीं रखता है, अज्ञात कुल की गोचरी करता है, चा रत्र का घात करने वाले दोगों से अलग रहता है। खरीदन चेचने और संनिधि (वासी रखने) से विरक्त रहता है और समी प्रकार के संगों से अलग रहता है वही सचा मिद्ध है।

(१७) जो साधु चश्चेत्रता रहित होता है तथा रसों में ग्रंद नहीं होता, अज्ञात कुलों से भिदा लेता है, जीवित रहने की भी अभिलापा नहीं करता, ज्ञानदि गुणों में आत्मा को स्थिर करके रूल रहित होता हुआ ऋदि, सरकार, पूजा आदि की इच्छा नहीं करता है नहीं सचा भिद्य है।

(१=) जो द्सरे को कुशील (दुरच्रित्र) नहीं कहता, ऐसी कोई वात नहीं कहता जिससे द्सरे को को घंहो, पुएय और पाप के स्ररूप को जानकर जो अपने को पड़ा नहीं मानता पही सचा भिद्य है। (१९) जो जाति, रूप, लाम तथा श्रुत का मद नहीं (करता । सभी मद- छोड़कर धर्मघ्यान में लीन रहता है वही सचा भिद्य है। (१०) जो महामुनि धर्म का शुद्ध उपदेश देता है, स्वयं धर्म में स्थिर रहकर दूसरे को स्थिर करता है। प्रवर्ण्या लेकर किशील के कार्य आरम्भ शादि को छोड़ देता है, निन्दनीय परिहास तथा कुचेप्टाएं नहीं करता वही सचा मिद्य है। (२१) उपरीक्त गुर्खों वाला साधु आपवित्र और नर्खर देहवास को छोड़कर शाखत मोच रूपी हित में अपने को स्थित करके जन्म मरण के प्रत्या की तोड़ देता है श्रीर ऐसी गति में जाताई जहाँ से वापिस आना नहीं होता अर्थात् मोच को प्राप्त कर की ताहे है । ( दशवेलोकि ए जो प्रयान नहीं होता आधीत् मोच को प्राप्त कर की ताहे है ।

### हे १७- उत्तराध्ययन सूत्र के चरराविहि नामक

३१ वे अध्ययन की २१ गाथाएं

प्रत्येक संसारी आत्मा के साथ शारीर का सम्बन्ध लगा हुआ है। साना, पीना, हिलना, चलना, उठना, बैठना आदि प्रत्येक शारीरिक किया के साथ पुएष पाप लगा हुआ है, इसलिए इन कियांओं को करते समय प्रत्येक प्राणी को शुद्ध और स्थिर उप-योग रखना चाहिये। उपयोग की शुद्धता के लिये उत्तराष्य्यन धन्न के इकतीसूर्वे अध्ययन में चारित विधि का कथन किया गया है। उसमें इक्कीस गाथाएँ हैं-उनका भावार्थ नीचे दिया जाता है। उसमें इक्कीस गाथाएँ हैं-उनका भावार्थ नीचे दिया जाता है। उसमें इक्कीस गाथाएँ हैं-उनका भावार्थ नीचे दिया जाता है। उसमें इक्कीस गाथाएँ हैं-उनका भावार्थ नीचे दिया जाता है। उसमें इक्कीस गाथाएँ हैं-उनका भावार्थ नीचे दिया जाता है। उसमें इक्कीस गाथाएँ हैं-उनका भावार्थ नीचे दिया जाता है। उसमें इक्कीस गाथाएँ हैं-उनका भावार्थ नीचे दिया जाता है। उसमें इक्कीस गाथा है। जुनका आवर्थ के क्वें के लिये कल्याण कारी तथा उसे सुख देने वाली और संसार सागर से पार उतारने वाली अर्थात जिसका आवर्थ करके अनेक जीव इस मबसागर को तिर कर पार हो चुके हैं ऐसी चारित्रविधि का मैं

(२) प्रमुद्ध को चाहिये कि वह एक तर्फ से निष्ट्रति करे और दूसरे मार्ग में प्रदत्ति करें। इसी चात को स्पर्ध करते हुए शास-कार कहते हैं कि हिंसादि रूप असंयम से तथा प्रमत्त योग से जिन्हति करें और संयम तथा अप्रमत्त योग में प्रदत्ति करे। (३) पीप कर्म में प्रदुत्ति कराने जी दो पाप हैं। एक राग और दूसरा द्वेष । जो साधु इन दोनों को रोकता है अर्थात् इनका उर्दय ही नहीं होने देता अथवा उदय में आये हुए को विफल कर देता हो नहीं होने देता अथवा उदय में आये हुए को विफल कर देता हो नहीं होने देता अथवा उदय में आये हुए को विफल कर देता हो नहीं होने देता अथवा उदय में आये हुए को विफल कर देता हो नहीं होने देता अथवा उदय में आये हुए को विफल कर देता हो नहीं होने देता अथवा उदय में आये हुए को विफल कर देता हो नहीं होने देता अथवा उदय में आये हा करता ।

: - (४) जो साधु देव मनुष्य और पशुओं द्वारा किये गये अह इल

श्री जैन सिंदान्त बोल संप्रह, छेठा भाग

श्रीर प्रतिर्हल उपसंगों को संयमाव से सहन करता है वह इस संसार में परिअमर्ख नहीं करता ।

ं (६) जो साधु चार्र विकथा, चार क्याय, चार संज्ञा तथा दो ध्यान अर्थात आर्त्तध्यान और रोद्रध्यान को छोड़ देता है वह इस संसार में परिश्रमण नहीं करता ।

े (७) पांच महोवत, पांच इन्द्रियों के विषयों का त्याग, पांच समिति, पांच पाप कियाओं का त्यांग इन वर्तिों में जो साधु निरन्तर उपयोग रखता है वह इस संसार में परिश्रमण नहीं करता।

(c) छैं: सेरेगा, छैं: कार्या ख़ौर झाहार के छः कारणों में जो साधु हमेरा। उपयोग रखता है वर्ह संसार में परिश्रयक नहीं करता। (ह) सात- कीर की पिएडेपणाओं और सात प्रकार के भय स्थानों में जो साधु सदा उपयोग रखता है वह इस संसार में परिश्रमेश नहीं करता 1

र्ग (१०) जातिमद चादि चाठ प्रकार के मद स्थानों में, नों प्रकार की नहीं चया गुप्ति में जोर दस प्रकार के यति धर्म में जो साधु सदा उपयोग रखता है वह संसार में परिश्रमण नहीं करता। जिल्ले (११) जो सिध-आवर्क की अयोरह पडिमाओं का वर्थावद ज्ञान करके उपदेश देता है और मारह भिक्खुपडिमाओं में सदा उपयोग रखता है वह इस संसार में परिश्रमण नहीं करता।

(१२) जो साधु तेरह प्रकार के किया स्थानों की छोड़ देता है, एकेन्द्रियादि चौदह प्रकार के प्राणी समूह (भूतग्राम) की रचा करता है तथा पन्द्रह प्रकार के परमाधार्मिक देवों का जान रखता है वह इस संसार में परिश्रमण नहीं करता । (१३) जो साधु स्यगडांग सत्र के प्रथम अतस्कन्ध के सीलह अध्ययनों का जान रखता है, संतरह प्रकार के असंयम को छोड़ कर प्रध्वीकायादि की रचा रूप सतरह अकार के मियम का पालन करता है- वह इस संसार में परिभ्रमण नहीं करता । - -

(१४) अठारह प्रकार के ब्रह्मचर्य को जो साधु सम्यक् प्रकार से पालता है, ज्ञाताखत्र के उन्नीस अध्ययनों का अध्ययन करता है तथा वीस असमाधिस्थानों, का त्याग कर समाधिस्थानों में प्रदत्ति करना है वह इस संसार में परिश्रमण नहीं करता । (१४) जो साधु इक्वीस प्रकार के शवल दोषों का सेवन नहीं करता तथा बॉईस प्रीषहों को सममाव से सडन करता है वह इस संस र में परिश्रमण नहीं करता।

 क्योंकि उन्हीं में मुख्यतः साधु के आचारका कथन किया गया है। ' '(१६) जो साए उनतीस प्रकार के पाप खत्रों का कथन नहीं' करता तथा तीस प्रकार के मोहनीय कर्म बांधने के स्थानों का त्यार्ग करता है वह इस संसार में परिभ्रमण नहीं करता ।

(२०) जो साधु इकतीस प्रकार के सिद्ध भगवाने के गुणो का कथन करता है, वत्तीस प्रकार के योगसंग्रहों को सम्यक् प्रकार से पार्लन दरता है आौर तेतीस आशातनाओं का त्याग करता है वह इस संसार में परिभ्रमण नहीं करता।

(२१) उपरोक सभी स्थानों में जो निरेन्तर उपयोग रखता है बह परिडव साधु शीव ही इस संसार से मुक्त हो जाता है।

( . उत्तरे दायने झच्ययन ३१)

नोट-इस अध्ययन में एक से लेकेंग तेतीस संख्या तक के भिन्न भिन्न वोलों का कथन किया गया है । उनमें से कुछ प्राह्य है और कुछ त्याज्य है । उनका झान होने पर ही यथायोग्य ग्रहण और त्याग हो सकता है । इसलिये म्रमुद्ध की इनका स्वरूप अवश्य जानना चाहिये । इनमें से एक से पांच तक के पदार्थों का स्वरूप इसी उन्म के प्रथम भाग में दिया गया है । छः और सात के वोलों का स्वरूप दूसरे भाग में ज्याठ से दस तक के वोलों का स्वरूप वीसंत में, ग्यातह से तेरह तक के वोलों का स्वरूप चौथे भाग में और चौदई से उकीस तक के वोलों का स्वरूप पांच के भाग में और चौदई से उकीस तक के वोलों का स्वरूप पांच के भाग में और चौदई से उकीस तक के वोलों का स्वरूप पांच के भाग में और चौदई से उकीस तक के वोलों का स्वरूप पांच के भाग में दिया गया है। आ के वोलों का स्वरूप अगली भागों में दिया गया है। आ के वोलों का स्वरूप अगली भागों में दिया जाया।। हि १ द्या आ आ ज और म् ये पांच अवर है और इनकी सन्धि होकर अ बना है । ये अवर पांच परमेछी के आध अवर है । प्रथम अ अरिहंत को एवं दूसरा अ अश्रीर अर्थात् सिद्ध का पहला अचर: है। आ भाषात्रार्थ का एवं उ उपाध्याय का प्रथम अत्र है। म् सुनि अर्थात् साधु का पहला अत्रर है। इस प्रकार उक्न पांत्रों अत्तरों के संयोग से बनाःहुआ यह ॲकार शब्द पंत्र परमेष्ठी का सोतक है।

अहिता असरीरा आयरिय उवज्माय सुणिणो यन

प्रहमवख़रः शिष्पग्रणो , ॐ कारो पंचपरमेट्टी । ( द्रव्य संग्रह.)

(२) प्रश्न-संघ तीर्थ है या तीर्थक्कर तीर्थ है? उत्तर-भगवती सत्र के २० वें शतक झाठवें उद्देशे स० ६०१ में यही प्रश्न गौतम स्वामी ने भगवान् महावीर से पूछा है। वह इस प्रकार है-तित्थं भंते 1 तित्थं, तित्थगरे तित्थं १ गोयमा । अरहा तावु नियमं, तित्थकरे, तित्थं पुणः चाउवएणाइएगे, समण्डांघो तंजहा-समणा, समण्डियो, सावया रावियाओ य )

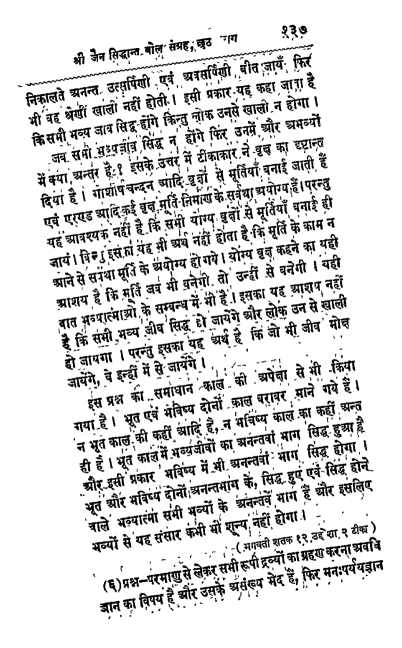
मावार्थ-भगवन् ( तीर्थ (संघ) तीर्थ है या तीर्थ इर तीर्थ है !उत्तर-हे गौतम ! मरिइन्त-तीर्थ इर नियम पूर्वक तीर्थ के प्रवर्त्तक हैं (किन्तु 'तीर्थ नहीं हैं) | चार वर्ष वाला अमण प्रधान संघ ही तीर्थ है जैसे 'कि साधु, साध्वी, आवक 'चौर' आविकां । साधु साध्वी आवक 'आविका रूप उक्न संघ ज्ञान दर्शन चार्रित्र का माधार है, जात्मा को मज्ञान चौर ' मिथ्यात्व से तिरा देता है एव संसार के पार पहुँचाता है इसीलिये इसे तीर्थ कहा है। यह भावतीर्थ है । द्रव्य-तीर्थ का आश्रय लेने से तृषा की-शान्ति होती है, दाह का उपशम होता है, एवं मल का नाश, होता है । मरवतीर्थ की शरण लेन 'वाले को मी तृष्णा का नाश, कोधाप्ति की शान्त एवं कर्म मल का नाश-इन तीन गुर्खों की प्राप्ति होती है । ( विश्वावश्यक माध्य गार्थ १००० ) (२) प्रश्न-सिद्ध शिला और अलोक के बीच कितना अन्तर है ? जिस-भगवती सत्र चौदहवें शतक आठमें उद्देशे में वतलाया है कि सिद्ध शिला और अलोक के बीच देशोन (इंड कॅस) एक योजन का अन्तर है । टीकाकार ने व्याख्या करते हुए कहा है कि यहाँ जो योजन कहा गया है वह उत्सेधांगुल के माप से जानना चाहिये क्योंकि योजन के ऊपर के कोश के छठे हिस्से में ३३३ के धतुप प्रमाण सिद्धों की अवगाहना कही गई है, इसका सामजस्य उत्सेधांगुल के माप को योजन मानने से ही होता है । आवश्यकसंत में एक योजन का जो अन्तर बतलाया है उसमें योड़ी सी न्यूनता की विवक्षा नहीं की गई है । वैसे दोनों में कोई विरोध नहीं है ।

( संगवती देवं शतक १२ उद्देशा के टीका द, ५२७ ) ( संगवती देवं शतक १२ उद्देशा के टीका द, ५२७ ) ( 8) प्रक्ष-जहाँ तीर्थङ्कर भगवान् विचरते हैं वहाँ उनके छतिशय से पचीस योजन तक रोग, चैर, मारी आदि शान्त ही जाते हैं तो पुरिमतालनगर में महावल राजा ने श्विविध प्रकार की व्यथाओं से दुःख पहुंचा कर अभग्नसेन का कैसे वध किया ह - उत्तर-विपाक सूत्र के तीसरे अध्ययन की टीका से छायग्र से दुःख पहुंचा कर अभग्नसेन का कैसे वध किया ह - उत्तर-विपाक सूत्र के तीसरे अध्ययन की टीका से छायग्र से दुःख पहुंचा कर अभग्नसेन का कैसे वध किया ह - उत्तर-विपाक सूत्र के तीसरे अध्ययन की टीका से छायग्र से दुःख पहुंचा कर अभग्नसेन का कैसे वध किया ह - उत्तर-विपाक सूत्र के तीसरे अध्ययन की टीका से छायग्र से दुःख पहुंचा कर अभग्नसेन का कैसे वध किया ह - उत्तर-विपाक सूत्र के तीसरे अध्ययन की टीका से छायग्र से दुःख पहुंचा कर अभग्न के तीसरे अध्ययन की टीका से छायग्र से दुःख पहुंच के विपय में टीकाकार ने यही शका उठाकर उत्तक समाधान दिया है । वह इस प्रकार है । प्राका-जहाँ तार्थङ्कर विचरते हैं वहाँ उनके अतिशय से पचीस योजन छवं मतान्तर से वारह योजन तक वैर आदि अनर्थ नहीं होते हैं किहा भी हैं--(पुञ्चुप्पराणा रोगा: पर्समंति य ईइ वेर माराज्या ।

अइनुहिझणानुहि, न होइ दुर्टिभेक्स डमर च ॥ भावाथ-(तीर्थक्कर के अतिराय से) प्रवोत्पन्न रोग, ईति, 'बेर और मारी शांत हो जाते है तथा अतिवृष्टि, अनावृष्टि, दुर्भिन और अन्य उपद्रव नहीं होते । फिर भगवान महावीर के पुरिमताल नगर में विराजते दुप् अमग्नसेन विषयक, यह घटना कैसे हुई ? असमाधान-ये सभी अनर्थ प्राखियों के स्वीकृत कमों के फल स्वरूप होते हैं ! कर्म दो प्रकार के हैं---सोपकम और निरुपकेन । जो वैर वगैरह सोपकम कर्म के उदय से प्राप्त होते हैं वे तीर्थद्वर के अतिशय से शाल्त हो जाते हैं जैसे साध्य रोग औषध से मिट जाता है ! किन्तु जो वैरादि निरुपक्रम कर्म के फलरूप हैं उन्हें अवश्य ही मोगना पड़ता है, असाध्य व्याधि की तरह उन पर उपक्रम का असर नहीं होता । यहा कारण है कि सर्वातिशय-सम्प्रज तीर्थद्वरों को से अनुप्रधान्त वैर-वाजे मोशाला आदि ने उपसर्ग दिये थे।

ह स्वयुग् रिकृति है जिस्ते हिन्दु ति विषाक सत्र झुप्पुयन हि दीकां) (४) प्रश्न-जब समी भव्य जीव सिद्ध होजा यॉगे तो चया यह लोक मुव्यात्माओं से शुन्य होत जायगा है)

उत्तर-जयनती शाविका ने यही प्रश्न भगवान् महावीरे से पूछाथा। प्रश्नोत्ता भगवती शातक १२ उद्देशा र स. ४४२ में है। उत्तर इस प्रकार है- मुख्यता झात्मा का पारिणामिक माव है। मविय में जो सिद्ध होने वाले हैं वे मच्य हैं। ये सभी मच्य जीव सिद्ध होने। यदि ऐसा न माना जाय तो वे मच्य ही न रहे। परन्तु यह सम्मव नहीं है कि सभी भव्य सिद्ध हो जाय गे छोर लोक भव्य जीवों से खाली हो जायगा । यह तभी हो संग्रता है जव कि सारा ही भविष्य काल वर्तमान रूप में परिणत हा जाय एवं लोक भविष्य काल वर्तमान रूप में परिणत हा जाय एवं लोक भविष्य काल वर्तमान रूप में परिणत हा जाय एवं लोक भविष्य काल वर्तमान रूप में परिणत हा जाय एवं होक भविष्य काल वर्तमान रूप में परिणत हा जाय एवं होक भविष्य काल वर्तमान रूप में परिणत हा जाय एवं लोक भविष्य काल वर्तमान रूप में परिणत हा जाय एवं स्रात्त के समाधान में सतकार ने झाकाश श्रेणी का उदा-हरण दिया है जैसे झनादि झनन्त दोनों और से परिमित एवं दूसरी श्रणियों से घिरी हुई सर्व आकाश श्रेणी में स-यति-समय परमाण, पुंदल परिमाण खंड निकाले जाय एवं निकालते



झलग क्यों कहा गया जबकि उसके विषय भूत मनोद्रव्य अवधि से ही जाने जा सकते हैं ?

उत्तर-भगवती सत्र प्रथम शतक के तीसरे उहेशे के स्० ३७ की टीका में यही शंका उठाई गई है एवं उसका समाधान इस प्रकार किया गया है। यद्यपि अवधिज्ञान का विषय मन है तो भी मनः पर्यय-ज्ञान की उसमें समावेश, नहीं होता क्योंकि उसका स्वभाव ही छदा है। मनःपर्ययज्ञान केवल मनोद्रव्य को ही ग्रहण करता है एवं उसके पहले दर्शन नहीं होता । अवधिज्ञान में कोई तो मन से भिन्न रूपी द्रव्यों को विषय करता है 'और कोई दोनों-मनोद्रव्य और दूसरे रूपी द्रव्यों को जानता है। अवधिज्ञान के पहले दर्शन अवश्य होता है एवं केवल मनोद्रव्यों को प्रहण करना अवधिज्ञान का विषय नहीं है इसलिए अवधिज्ञान से मिन्न मनःपर्ययर्ज्ञान है। ुतत्त्वार्थं सत्रकारं आचार्यं उमास्वाति ने अवधिज्ञान और 'मनः पर्ययज्ञान का भेद बताते हुए कहा हैं-' विशुद्धि त्तेत्र स्वामि विषुयेम्योऽवधिमनःपर्यययो : ।'ंउक्त सत्र कां भाष्य करते हुए ेडमास्वाति कहते हैं-अवधिज्ञान से मनःपर्ययज्ञान अधिक स्पष्ट हीता है। अवधिज्ञान का विषय भूत चेत्र अङ्गल के असंख्यातचे भाग से लेकर सम्पूर्ण लोक है किन्तु मनः पर्ययज्ञान को चेत्र 'तिर्यक्लोक, में मानुषोत्तर पर्वत पूर्यन्त है। अवधिज्ञान चारों रेगतियों के जीवों को होता है जब कि मनःपर्ययज्ञान केवल चारित्र-धारी महर्षि को ही होता है। अवधिज्ञान का विषय संपूर्ण रूपी द्रव्य हैं परन्तु मनःपर्ययज्ञान का विषय उसका अनन्तवां भाग अर्थात् केवल मनोद्रव्य है ।

(तत्वार्था च. श्र. १ च. २६) (मगवती शतक १ उदेशा २ च. ३७ टीका) (७) प्रश्न-शास्त्रों में कहा है कि सभी जीवों के श्राचर का श्रमनन्तवाँ भाग सदा श्रानाइन (श्रावरणरहित) रहता है। यहा

**⋞**₹₹≟

श्री जैन सिद्धान्त औल संग्रह, छठा भाग

'अत्तर' का क्या अर्थ है ? उत्तर-इटलकल्प भाष्य की पीठिका में अत्तर का अर्थ ज्ञान किया है, और वत्तलाया है कि इसका अनन्तवां भाग सभी जीवों के सदा अनाइत रहता है। यदि ज्ञान का यह अंश भी आइत हो जाय तो जीव अजीव ही हो जाय। दोनों में कोई भेद न रहे। वने वादलों में भी जिस प्रकार सूर्य ज्वन्द्र की छछ न छछ प्रभा रहती ही है इसी प्रकार जीवों में भी अत्वर के अनुन्तवें भाग परिमाय ज्ञान तो रहता ही है। पृथ्वी आदि में ज्ञान की यह मात्रा सुप्त मूर्छितावस्था की तरह अन्यक रहती है।

अव यह प्रश्न होता है कि ज्ञान पाँच प्रकार के हैं उन में से अचर का-वाच्य कौन सा ज्ञान समभा जाय १ इसके उत्तर में भाष्यकार ने कहा है कि अचर का अर्थ केवलज्ञान और श्रुत ज्ञान सममना चाहिये।

ज्ञान समसना चाहिये। नंदीसत्र की टीका में भी यही वात मिलती है। टीकाकार कहते हैं कि समी वस्तु समुदाय का प्रकाशित करना जीव का स्वमाव है। यही केवलज्ञान है। यद्यपि यह सर्वधाती केवल-ज्ञानावरण कर्म से आच्छादित रहता है। यद्यपि यह सर्वधाती केवल-ज्ञानावरण कर्म से आच्छादित रहता है। युतज्ञान के अधिकार में कहा है कि यद्यपि सभी ज्ञान सामान्य रूप से अचर कहा जाता है तो भी श्रुत ज्ञान का प्रकरण होने से यहा श्रुतज्ञान समसना। चूकि श्रुतज्ञान मतिज्ञान के विना नहीं होता इसलिये 'अचर' से मतिज्ञान भी लिया जाता है। (नन्दी स. ४३ टी. १. २०२) (नन्दी से. १ टी. १. ६८) (बरकल्प माष्य पीठिका गा. ७२-७५). '(() प्रक्ष-उत्तराध्ययन में साताविदनीय की जयन्य स्थिति अन्तर्ग्रहुर्तकी कही है और प्रज्ञापना सत्र में वारह सहर की, यह कैसे ? उत्तर-उत्तराध्ययन सत्र अठ ३३ गा० १६-२० में ज्ञानावरणीय, क्या ये वनस्पति रूप हैं अथवा प्रथ्वी रूप ? ये स्वमाव से ही विविध परिणाम वाले हैं या देव अधिष्ठित होकर विविध फल देते हैं ? उत्तर-कल्पवृत्त सचित्त हैं। आवारांग दितीय अतरकन्य की पीठिका में सचित्त के दिपद, चतुष्पद और अपद, ये तीन भेद बताये हैं और 'अपदेषु कल्पवृत्तर' कहा है अर्थात अपद सचित्त वस्तुओं में कल्पवृत्त हैं। ये कल्पवृत्तरं कहा है अर्थात अपद सचित्त वस्तुओं में कल्पवृत्त हैं। ये कल्पवृत्तरं कहा है अर्थात अपद सचित्त वस्तुओं में कल्पवृत्त हैं। ये कल्पवृत्तरं कहा है अर्थात अपद सचित्त वस्तुओं में कल्पवृत्त हैं। ये कल्पवृत्तरं कहा है अर्थात अपद सचित्त वस्तुओं में कल्पवृत्त हैं। ये कल्पवृत्तरं कहा है अर्थात अपद सचित्त वस्तुओं में कल्पवृत्त हैं। ये कल्पवृत्त वनस्पति रूग एवं स्वामाविक परिणाम वाले हैं। जीवामिगन सत्रकी तासरी प्रतिपत्ति में एकोरुक हीप का वर्णन करते हुए दस कल्पवृत्त्ती का वर्णन जिया है। जम्बुद्धीप प्रहाप्ति स्वर के दूसरे वच्चस्कार में यही वर्णन उद्द्र्धत किया गया है। मत्त्ता कल्पवृत्त के दिषय में टीका में लिखा है कि ये इन हैं एवं इन्नाद की सामग्री दारा स्वभाव से होती है किन्तु देवों की शकि इसमें काम नहीं करती । इनके फल मय रस से भरे हाते हैं । यकने पर ये फट जाते हैं और इनमें से मंघ चता है। योगशास

दर्शनावण्णीय, वेदनीय और अन्तराय 'इन चार कमों की जघन्य स्थिति अन्तर्ग्रहत दी गई है। प्रज्ञापना खत्र के तेईसवें कमें प्रकृति पद सत्र २९४ वें में सातावेदसीय की ईर्यापथिक बंध की अपेचा अजघन्य उत्कृष्ट दो समय की एवं संपराय बंध की अपेचा जघन्य वारह ग्रहूर्त की स्थिति कही है। उत्तराध्ययन में चार कमों की जघन्य स्थिति एक साथ कहने से अन्तर्ग्रहूर्त कही है। दो 'समय से लेकर 'ग्रहूर्त में एक समय कम हो तब तक का काल अन्तर्ग्रहूर्त कहलाता है। उक्त अन्तर्ग्रहूर्त का अर्थ, जघन्य अन्तर्ग्रहूर्त कहलाता है। उक्त अन्तर्ग्रहूर्त का अर्थ, जघन्य अन्तर्ग्रहूर्त अहलाता है। उक्त अन्तर्ग्रहूर्त का अर्थ, जघन्य अन्तर्ग्रहूर्त अहलाता है। उक्त अन्तर्ग्रहूर्त्त का अर्थ, जघन्य अन्तर्ग्रहूर्त् अर्थात् दो समय करने से प्रज्ञापना खत्र 'के पाठ के साथ उत्तराध्ययन खत्र के पाठ की संगति हो जाती है।

(६) प्रश्न-कल्पग्रेच सचित्त हैं या अधित ? यदि सचित्त हैं तो

<sup>1</sup> श्री सेठिया जैन प्रन्थमाला

888

### श्री जैन सिद्धान्त चोल संपर्ह, वंठा माग

प्रभावशाली यत्त यविंगी को मानेने पूजने में क्या दोप है ? ' उत्तर-मोर्च के लिये इदेव को देव मानने में निष्यात्व है इस दृष्टि से यह प्रश्न किया गया है और यह सच मी है। कहा मीहै-अदेवें देवचुद्धि यी, गुरुधीरगुरी च या ।

अर्थमें धर्मचुदिश्च, मिथ्यात्वं तद्विपर्ययात् ॥

सो तेण णिमित्तेण, न लहह बोहि जिणामिहियं ॥ (क ज्ञाव. २ रत्ना॰ २२ १. ३९ ) भावर्थ-जो अज्ञानी द्सरे लीवी में मिथ्यात्व उत्पन्न करता है

वह इसके फलस्वरूप जिन प्ररूपित बोधियानी सम्यक्त नहीं पाता। इसके समर्थनमें यह भी कहा जाता है कि विशुद्ध सम्यक्त्व महीं पाता। इफ्फ़, श्रेणिफ, समयकुमार सादिने भी लोकिक अर्थ के लिये विद्या देवता आदि की साराधना की थी। पर यह आलम्बन भी ठीक नहीं हैं। चौथे सारे के पुरुष न आजकल की तरह अज्ञानी थे और न **१**-8<u>८</u>)

वकजड़ ही।। संभवतः उनमें आजकल की तरह देखादेखी की प्रइति भी न रही हो। अरिहन्त धर्म की विशेषता समीको झात थी। परम्प-रागत, दोषों की संभावना न देख उन्होंने अववाद रूप से विद्या-राधन आदि किये होंगे। इसलिये इससे इसका विधान नहीं किया जा सकता 1, गिरने के लिये. दूसरे का आलम्बन खेने वाला भी मिय्यादेख कहा गया है। कहा, भी है---

जाणिज्ज मिल्लादिही जे य परालंबणाइ विपत भगवती सत्र शतक २ उद्देशा ५ सः १०० में तुंगिया नगरी के आवको का वर्णन करते हुए 'असहेज्जा 'विशेषण दिया है' टिकाकार ने इसकी व्याख्या करते हुए कहा हैं—- 'असाहाय्याः आपचपि देवादिमाहायकानपेचाः, स्वयं कुत कम स्वयमेव भोकव्यमित्य दीन इन्यः' आधीत श्रावक झापति में सी देवादि की सहायता नहीं चाहते । स्वकृत कर्म प्राणी को भोगने ही पड़ते हैं इसलिए वे अदानवति वाले होते हैं, किसी के आगे दीनता नहीं दिख ते । और्षपातिक सत्र ४१ में भी आवकों के लिये यही विशेषण मिलता हैं। इनसे यह सिद्ध होता है कि लोकिक स्वार्थ के लिये भी आगक देवी को नहीं मानता, न किसी के आगे दीनता ही दिखाता है। इस तरह लोकिक फल के लिये भी की गई, देवादि का पूजा दूसरों में मिथ्वात्व प्रदा करती है और फलस्वरूप- भविष्य में दुर्लेभवोधि का कारण होती हैं। 5 जिनशासन की भी इसमें लघुता मालूम् होती है इसलिये इसका त्याग्रही करना चाहिये। सूचा सम्यक्त्वधारी जिनोक कर्मसिद्धान्त पर त्विश्वास रखता है । 'कडांग, कुम्माग, न-मोक्ख झूत्थि' सिद्धान्त पर उसकी झुगाध अद्भा-होती हैं । वह अपना सारा पुरुषार्थ जिनोक कर्तव्यों में ही जगाता है फिर वह लौंकिक फल के लिये भी ऐसे कार्य क्यों करने लगा। वह जिन-शासन की प्रभावना करना चाहता है जब

कि इस पूजा, से जिनगालन की लंघुता, प्रगठ होती है। । 'इस तरह भाग सम्यक्त्वधारी तो लोकदृष्टि से भी कुंदेवों को -नहीं मानता, और ने उसे उन्हें मानना ही चाहिये।

ुउत्तर---जिस तम में उपगास के पहले दिन एक भक्त का, उपनास के दिन दो भन्न का और पारेंगे के दिने एक भन्न का त्यांग किया जाता है उसे 'चतुर्थ, भक्त' तप कहते, हैं । पर आज कल की प्रदुति के अनुसार नतुर्थ भन्न उपनास के अर्थ में रूढ़ है। प्रत्याख्यान कराने वाले और लेने वाले दोनों 'चतुर्थ मक्त' का अर्थ उपवास समभा-कर ही त्याग कराने और करते हैं। इसलिए उपवास दिवर्म के दिन रात के दो भन्न का त्यांग करना ही इस प्रत्याख्यान का अर्थ है। यही बान मगवती खत्र शतक २ उद्देशे १ खत्र ६३ की दीका में कही है। 'चृतुर्था भन्नं युगवद्रन्नं त्यज्यते यत्र तचतुर्थम् ; इयं चोपवासस्य ... मंज्ञा, एवं पृष्ठादिकमुपवास द्र पादेरिति' न्यर्थात् जिसमें जीश्वे भक्त तक-माहार का त्याग किया जाय वह चतुर्ध भक्त है। यह उपवास का संज्ञा है। इसी प्रकार पृष्टमक आदि भी दो उपयास आदि की संज्ञा है। - स्थानांग सूत्र ३ उ० ३ स. १८ २ की टीका में भी यही स्पष्टी करण. मिलता है। टीका का आगय यह है-जिस तप में पहले दिन सिर्फ एक, उपवास के दिन दो और पारणे के दिन एक भक्त का त्याग होता है वह (चतुर्थ भक्त' है। आगे चलकर टीकाकार कहते हैं कि यह तो चर्धभन्न गुब्द का च्युत्पत्ति अर्थ हुआ | चतुर्थभन्न आदि शब्दों की प्रइत्ति तो उपनास आदि में है । अन्तकृहंगा है वे वर्ग के प्रथम अध्ययन में रत्नावली तप का

वर्णन हैं। उसकी टीका में 'चतुर्थ मेकेनोपेवासेन, पंष्ठंद्वाभ्या-मंधर्म त्रिभिः' लिखा है अधीत .चतुर्थ की मतलब एक उपवास से एवं पष्ठ और अप्रथम का आर्थ दों और तीन उपवासों से है। इस टीक़ा से भोस्पष्ट है कि 'चतुर्थ भक्त' का अर्थ उपवास होता है। (१६) प्रश्न हाथ या बस्नादि सुँह पर रखे विना खुले सुँह कही गई भाषा सावद्य होती है या निरवद्य १

उत्तर-हाथ। अथवा वस्त्र आदि से ग्रुँह दके विना अयतना पूर्वक जो भाषा बोली जाती है उसे शासकारों ने सावध कहा है। यतना विना खुले ग्रुँह बोलने से जीवों की हिसा होती है। भगवती सूत्र के सोलहवें शतक दूसरे उद्देशे में शकन्द्र की भाषा के सम्बन्ध के सावध निरवध विषयक प्रश्न के उत्तर में यह कहा है। उसकी भाषा के सावध निरवध विषयक प्रश्न के उत्तर में यह कहा है। उसकी भाषा के सावध निरवध विषयक प्रश्न के उत्तर में यह कहा है। उसकी भाषा के सावध निरवध विषयक प्रश्न के उत्तर में यह कहा है। उसकी भाषा के सावध निरवध विषयक प्रश्न के उत्तर में यह कहा है। उसकी भाषा के सावध निरवध विषयक प्रश्न के उत्तर में यह कहा है। उसकी भाषा के सावध निरवध विषयक प्रश्न के उत्तर में यह कहा है। उसकी भाषा के सावध निरवध विषयक प्रश्न के उत्तर में यह कहा है। उसकी भाषा के सावध निरवध विषयक प्रश्न के उत्तर में यह कहा है। उसकी भाषा के सावध निरवध विषयक प्रश्न के उत्तर में यह कहा है। उसकी भाषा के सावध निरवध विषयक प्रश्न के उत्तर में यह कहा है। उसकी माण सावइज भास भासई, जाहे था भासई दाहि की देविंदे देवराया सुहुमकाय निज् हित्ता था भास भासई ताहे था सिकके देविंदे देवराया सुहुमकाय निज् हित्ता था भास भासई भास होता हो।

्रश्वर्थ--हे गौतम ! जिस समय शक देवेन्द्र देवराजा सरमकाय अर्थति हाथ या वेस्त आदि मुँह पर दिये विना बोलता है उस समय वह सावद्य भाषा बोलता है और जिस समय वह हाथ या वस्त्र आदि. मुँह पर रखकर बोलता है उस समय वह निरवद्य भाषा बोलता है।

हिसकी टीका इस प्रकार है-'हस्ताचावतमुखस्य हिभाषमाणस्य जीवसरचरातोऽनवद्याः भाषा भवति अन्या तु सावद्या' । मधीत् हाथ आदि से मुँह ढककर बोलने वाला जीवों की रचा करता है इसलिये उसकी मांपा अनवद्य है और दूसरी भाषा सावद्य हैं। (१७) प्रक्ष क्या आवक का सत्र पढ़ना शाल सम्मत है ? उत्तर-आवक आविका को सत्र 'न पढ़ना चाहिये, ऐसा कहीं भी जैन शालों में उल्लेख नहीं मिलता। इसके विपरीत शालों श्री जैन सिद्धाना घोल तंमह, छुदा भाग

में जगह जगह ऐसे पाठ मिलते हैं जिससे मालूम होता है कि पहले भी आवक शास पढ़ते थे। जिमिन मासों से कुछ पाठ रीचे उद्धृत किये जाते हैं----नंदी एन ४२ में एवं समवायांग सब १४२ में उपासकदशा का विपयवर्धान परने हुए लिखा है--'सुयपरिग्गहा, तवोवहाखाइ ' अर्थात आवकोंका माल अहरू, उपधान ध्यादि तप।' इससे प्रतीत होता है कि भगवान महावीर के आवक शाख पढ़ते थे। उत्तराध्ययन में समुद्रपालीय नामक २१ वें अध्ययन की 'दूसरी गाथा में पालित आवक का वर्धन करते हुए लिखा है----

'' एिग्गेथे पार्चयएं, सावए से वि कौविए '। जियर्थात्-वह पालित आवक निर्मन्थ प्रवचन में पंडित था। इसी देवे के २२ वें अध्ययन में राजयती के लिये शालकार ने 'बहुस्सुया' बॉब्द को प्रयोग किया है। 'गार्था इस प्रकार है—

सा पुच्वईया सती, प्व्वावेसी तहिं बहुं। स्यणां परियणं चेव, सीलवंता वहुस्खुआ।॥३२॥ भावार्थ-जीलवती एवं वहुश्रुता उस राजमती ने दीचा लेकर वहाँ और भी अपने स्वजन एवं परिजन को दीचा दिलाई। ये दोनों पाठ भी यही सिद्ध करते हैं कि श्रावक सत्र पढ़ते थे। एव यह वात शासकारों को अभिमत है। ज्ञातासत्र के १२ वें उदकज्ञात नामक अध्ययन में सुबुद्धि श्रावक ने जितशत्रु राजा को जिनप्रवचन का उपदेश दिया। स्व का पाठ इस प्रकार है-

ेसुंदुद्धि 'श्रमचें' संदावित्तां एवं वयासी-सुबुद्धी ! एएं गं तुमे सता तचा जाव संब्धूया भाषा केश्री उवलदा ? तएग्र सुबुद्धी जियसत्तुं एवं वयासी-एएग्र सामी ! मए सता जाव भावा ! जिग्रवयणाश्री े उवलद्धा । तएग्र जियसत्त् अवुद्धि एवं वयासी ते इच्छामि सं देवासुप्पिया ! तव अतिएः जिस विवित्तं केवलिपसंसत्तं चाउल्जाम धम्म परिकहेई, तमाइक्सइल्जहा । जीवा विक्रमति जाव पूर्व असुववयाई । तएसां जियसत्त सुबुद्धिस्स ग्रिति जाव पूर्व असुववयाई । तएसां जियसत्त सुबुद्धिस्त ग्रिति जाव पूर्व असुवव्याई । तप्रां जियसत्त स्त सुबुद्धिस्त ग्रिति जाव पूर्व असुवर्ग सिम्म इद्वतुद्धे सुबुद्धि अमच्च एव वयासी सहहामि सं देवासुप्रिया ! सिग्मार्थ पावयर्थ जाव से जहेय तुब्द्रे प्रवासि देवासुप्रिया ! सिग्मार्थ पावयर्थ जाव से जहेय तुब्द्रे देवासुप्रिया ! प्रां तव असंति ग्रंत्वासुव्यक्त सत्त अस्ति स्त जित्ति स्त अमुबद्ध जाव उवसंपढिजवासा विद्रस्तिए । अद्वासुद्ध देवासुद्धि देवासुद्धिया ! मा पडिवंद्व करेह । तएसं जितसत्त् सुबुद्धिस्त अमुबद्ध आंतिए पंचार्यकद्य जाव दुवालसविद्यं सावय सम्म अधिवज्जई । तएसं जियसत्त् समसोत्वासए अभिगय जीवाजीव जाव पडिलासे-मार्थे विदरहा।

मार्थे विदुरइ ॥ भावार्थः-जितशत्र राजो ने सुंबुद्धि अमात्य की वुलाकर यह कहा-हे सुबुद्ध दिनमें विद्यमान, तत्त्वरूप इन सत्य भावों को कैसे जाता ! इसके बाद सुबुद्धि ने जितशत्रु से इस प्रकार कहा-हे स्वामिन् ! मैंने जिनवचन से विद्यमान तत्त्व रूप इन सत्य भावों को जाना है । यह सुज़कर जितशत्रु ने सुबुद्धि से इस प्रकार कहा-हे देवानुप्रिय ! मैं तुमसे जिनवचन दुनना चाहता हूँ ! इसके वाद सुबुद्धि न जितशत्रु से जिनवचन दुनना चाहता हूँ ! इसके वाद सुबुद्धि न जितशत्रु से जिनवचन दुनना चाहता हूँ ! इसके वाद सुबुद्धि न जितशत्रु से जिनवचन दुनना चाहता हूँ ! इसके वाद सुबुद्धि न जितशत्रु से जिनवचन दुनना चाहता हूँ ! इसके वाद सुबुद्धि न जितशत्रु से जिनवचन दुनना चाहता हूँ ! इसके वाद सुबुद्धि न जितशत्रु से जिनवचन दुनना चाहता हूँ ! इसके वाद सुबुद्धि न जितशत्रु से जिनवचन दुनना चाहता हूँ ! इसके वाद सुबुद्धि न जितशत्रु से जितवा कि किस प्रकार जीवों के कर्मबन्धन होता है गावत पांच अखुवत कहे ! राजा जितशत्रु सुबुद्धि से धर्म सुनकर ! मैं निर्मन्य प्रवचन पर अद्धा, रुचि रखता हूँ एवं उस पर विधास करता हूँ ! यावत यह उसी प्रवार है जैसा कि तुम कहते हो ! ! इसलिये मैं चाहता हूँ कि तुमसे पाँच अखुवत एवं सात शिचावत आङ्गिकार

**?**¥?

2 4 **3** श्री जन सिद्धान्त बोल संग्रह, छठा भाग क्र विचरूँ। सुरुदि ने कहा-हे देवातुगिय । आपको जैसे सुख हो वैसा करे । इसके बाद जितगह राजा ने सुबुद्धि प्रधान से पाँच अणुत्रत और सात रिचात्रत, ये श्रांवक के बारह बत घारण किये। इसके बाद जित्रग्र अन्तरोपालक जीव अजीम के स्वरुप को जानकर यावत साधुआं को आहारादि देते हुए तिचरता है। ज्ञातामत्र के इस पाठ से सुबुद्धि प्रधान का जैन शाखों का जानना सिद्ध है। यहाँ शांखि तर ने सुरुद्धि प्रधान के लिये ठीक उंसी भाषा का प्रयोग किंयां है जैसी भाषा का प्रयोग ऐसे प्रकरणों भाषा के लिये किया जाता है। की धर्म प्रतिपादन करने वांचा) पाञ्च का प्रयोग किया गया है। यदि आत्रक को शांख पहने का हो सविकार न हो तो वह घर्म का प्रतिपादन कैसे का सकता है ? यह कहा जा संकता है कि यहाँ पर अर्थ रूप शाख समकता चाहिये। पर ऐना क्यों सम्भा जाय १ यदि शाखों में आत्रक को शास्त्र पहने की स्राप्ट मना होती तो उससे मेत करने के लिये इनकी अर्थह्य व्याख्या करना युक्त था। पर जब कि शासों में कहीं भी निषेत्र नहीं है, बल्कि विधिं को समर्थन करने वाले पाठ स्थान पर स्थान मिलते हैं, जिनकी भाषा में साधु के एकरण में ग्रंह हुई भाषां से कोई फर्क नहीं है। किर ऐसा अर्थ करना करेंसे राही कहा जा सकता है। राही कहा जा सकता है। इस सम्प्रन्य में व्यवहार हत का नाम लेकर यह भी कहा जाता हे कि जर सायुग्रों के लिये भी निश्चित काल की दीचा के ग्राद ही गाव विशेष पढ़ने का उल्ते वे मिलता है। फिर आवक के तो दीचा पर्याय नहीं होती इसलिये वह कैसे पढ़ सकता हे ? इसका उत्तर यह है कि व्यवहार खत्र का उक्त नियम भी

#### भी सेठिया जैन-अन्थमाला ...

समी साधुओं के लिये नहीं है। व्युवहारसत्र के तीसरे उहुसे में तीन वर्ष की दीना वाले के लिये बहुश्रुत और वहागम शब्दों का भयोग किया गया है और कहा है कि उसे उपाध्याय की पदवी दी जाः सकती है। इसी प्रकार पाँच वर्ष की दीचा पर्याय वाले के लिये भी कहा है और उसे आचार्य एवं उपाध्याय दोनों पद के शोग्य, बताया है 1 इससे यह सिद्ध होता है कि सामान्य संयुझों के लिये शासाध्ययन के लिये दीचा पर्याय की मंयीदा है विशिष्ट चयोपशम वालों के लिये यह मुर्यादा इछ शिथिल भी हो सक्ती है। किन्तु इससे आवक के शास्त्र पठन का निषेध इछ समक में नहीं आता । गांत यह है कि सांधु समाज में शासाध्ययन की परिपाटी चुली आ रही है और इसलिये शालकारों न मध्यम वुद्धि के साधुत्रों को दृष्ट्रि में रखते हुए शास्त्राप्ययन के नियम निर्धारित किये हैं । श्रावकों में शास्त प्रयंन का, साधुओं की तरह प्रचार न था इसलिये सम्मव है उनके लिये नियम न बनाये गये हों । यों भी शांस्त्रकारों ने साधुओं की दिन्चर्या, आचार आदि का विस्तृत वर्णन किया है, साध्वाचार के वर्णन में बड़े बड़े शास्त्र रचे गये हैं और उनकी तुलना में श्रावकाचार सत्रों में तो सागर में बुंद की तरह है। फिर क्या आश्वर्य है कि विशेष प्रवार न देखकर शास्त्रकारों ने इस सम्बन्ध में उपेचा की हो । वैसे शास्त्रों के उक्त पाठ आवक के सत्र पढ़ने के सांची हैं।

यह मी विचारणीय है कि जब श्रीवंक धर्थरूप सत्र पड़ संकृता है फिर मूल पड़ने में क्या बाधा हो सकती है ? केवल एक ग्रेद्धमाग्धी भाषा की ही तो विशेषता है जिसे शावक घासांनी से पड़ सकता है। किसी भी साहित्य में तंग्व को ही प्रधानता होती है पर माणा को नहीं। जब तंग्व जानने की अन्तमति है तो माणा के निषेध में तो कोई महत्त्व प्रतीत नहीं होता । इसके सिवाय स्वयं गणधरों ने सामान्य लोगों की ख़त्रों तक पहुँच हो एवं उनका अधिकाधिक विस्तार हो इनलिये, उस समय की लोक मापा (अर्द्धमांगधी) में इनकी रचना की । फिर आवकों के लिये खत्र पठन का निषेव कैसे हो सकता है ।

सत्राभ्यास ज्ञानावरणीय कर्म के चयोपशम पर निर्भर है और ऐसा कहीं भी उल्लेख नहीं मिलता कि आंवकों से साधुओं के ज्ञानावरणीय कर्म का चयोपशम नियम पूर्वक विशिष्ट होता है ' शासकारों ने अभव्यों के भी पूर्वज्ञान होना माना'है '| फिर आवकों का शास पढ़ना क्योंकर निषिद्ध हो सकता है | इस प्रकार श्रास्त्र एवं युक्ति दोनों ही आवंक के शास्त्र पढ़ने के पूच में ही हैं । (१=)प्रक्ष-सातव्यसन कौन से हैं १ इनका वर्णन कहाँ मिलता है ?

उत्तर-सात व्यसन का कुफल बतलाते हुए नीतिकार ने कहा है-धूतञ्च मांस' च सुरा 'च ' वेश्या,' पापद्वि चौर्य' परदार सेवा । एतानि सप्त व्यसनानि लोके,' घोरातिघोरं नरकं नयनित ॥ अर्थ-जूत्रा, मांस, मदिरा, वेश्या, शिकार, चोरी और परम्त्री

गमन ये सात व्यसन आत्मा को अत्यन्त घोर नरक में ले जाते हैं। इन सात व्यसन आत्मा को अत्यन्त घोर नरक में ले जाते हैं। इन सात व्यसन आत्मा को अत्यन्त घोर नरक में ले जाते हैं। ने गौतम इलक में ये दो गाथाएं कही हैं: जूए पसत्तरस घणरस नासो, मज्जे पसत्तरस दयाप्पणासो । वेसापसत्तरस छज्जस्स नासो, मज्जे पसत्तरस दयाप्पणासो । दिसापसत्तरस छज्जस्स नासो, मज्जे पसत्तरस सरीरनासो । हिंसापसत्तरस छज्जस्स नासो, जोरीपसत्तरस सरीरनासो । हिंसापसत्तरस छज्जस्स नासो, जोरीपसत्तरस सरीरनासो । हिंसापसत्तरस छज्जस्स नासो, जोरीपसत्तरस सरीरनासो । हिंसापसत्तरस छज्जस्स नासो, चोरीपसत्तरस सरीरनासो । मांसग्रद छुरुष में दया नहीं रहती । वेस्यासंक छुरुष, का डुल नष्ट होता है एवं मद्यमुद्धित व्यक्ति की अपकीर्ति होती हैं। हिंसाद्यरागी धर्म से अप्ट हो जाता है । चोरी का व्यसनी शरीर से हाथ थे। बैठता है तथा परस्ती का अनुरागी अपना सर्वस्व नाश कर देता है और नीच गति में जाता है।

जैनागमों में ज्ञातासत्र अध्ययन १ द स. १३७ (चिलाती पुत्र की कथा) में मगया (शिकार) के सिवाय कः व्यसनों के नाम मिलते हैं। पाठ इस. प्रकार है- तरण से चिताए दास वेडे अणोहहिर अणि-वारिए सच्छंद मई सहरप्पयारी मज्जप गंगी, चोज्जपसंगी, मंसप गंगी, ज्रूयप्पसंगी, वेसापसंगी, परदारप्प गंगी जाए याति होत्था। अर्थ-इसके वाद उस चितात दामपुत्र को अकार्य में प्रदात होने से कोई रोकने वाला और मना करने वाला न था इसलिए स्वच्छन्दमति एवं स्वच्छंदाचारी होकर वह मंदिरा, चोरी, मास, जूआ, वेस्था और परसी में विशेष आसक हो गया।

्रवृहत्कल्प संत्र प्रथम उद्देरों के माण्य में राजा के सात व्यसन दिये हैं जिनमें से चार उपरोक्न सात व्यसनों में से मिलते हैं और अन्तिम तीन विशेष हैं । माण्य की गाथा यह है:--

इत्यी जूर्य मज्ज मिगव्व, वयणे, तहा फरुसया य । दंडफरुसत्त मत्थस्स, दूसणं सत्त वसणाई ॥ ६४० ॥ भावार्थ-स्त्री, ज्या, मदिरा, शिकार, वचन की कठोरता, दंड की सख्ती तथा अर्थ उत्पन्न करने के साम दाम दएड मेद इन चारों उपायों को दूषित करना-ये सात व्यसन हैं।

(१९) पश्च-चोक में अन्धकार किंतने कारणों से होता है ? उत्तर---स्थानांग सत्र के चौथे ठाणे के तीसरे उद्देशे में लोक में अन्धकार होने के चार कारण बतलाये हैं, जैसे-

त्र चउहि ठारोहि लोगंधयारे सिया, तंजहा-अरहंतेहिं वोच्छिज्जमारोहित अरहंतपरणत्ते धम्मे वोच्छिज्जमार्थे, युठ्वगए वोच्छिज्जमार्थे, जायतेत्रे वोच्छिज्जमार्थे । चार कारगों से अन्धकार होता है-(१) अरिहन्त मगवान का विच्छेद (२) अर्डत्मरूपित धर्म का विच्छेद (३) पूर्व ज्ञान का विच्छेद भौर (४) अगिन का विच्छेद ।

पहले केतीन स्थान भाव अन्धकार के फारस हैं। अरिहन्त आदि का विच्छेद उन्पात रूप होने से द्रव्य अंग्रार का भी कारस कड़ा जा सकता है। अन्नि के विच्छेद से तो द्रव्य अंग्रार ' सिद्ध है। ( ठणाग ४ उद्देशा ३ स्व ३२४)

(२०) प्रक्ष-अजीर्थ कितते प्रकार का है?

उत्तर-अजीर्च चार प्रकार के हैं -- (१) ज्ञान का अर्ज़ार्य-भहकार (२) तप का अजीर्य-क्रोघ (३) किया का अजीर्य-ईपी (४) अब का अजीर्य-विद्यचिका और चमनु'। पहले तीन मात्र अर्ज़र्या हैं और चौथा द्रव्य अजीर्य है। प्रश्नोत्तर शतक में भी चार प्रकार के अजोर्य वताये हैं, जैसे कि-

ञ्चजीर्णं तपसः कोंधो, ज्ञानाजोर्णमहंक्रतिः ।

पर्ततिः कियाजीर्णमन्नाजीर्णं विसूचिका ॥

परतातः निभाजाः पननाजाः प्राप्तः विरुग ता भावार्थ--तत का अजीर्य कोध है और अहंकार ज्ञान का अजीर्य है। ईपी किया का और विद्वचिहा अव का अजार्य है। (२१) प्रक्ष--वाद के कितने प्रहार हैं और सायुको को नसा वाद किसके साथ करना चाहिंये ?

उत्तर-वाद के तीन भकार हैं-शुष्कवाद, विवाद और धर्मवाद। शुष्कवाद-अभिमानी, कूर स्वभाव वाले, धर्मद्वेपी और विवेक रहित पुरुष के साथ वाद करना शुष्कवाद है। अभिमानी अपनी हार नहीं मानता, कूर स्वभाव वाला हार जाने पर शत्रुता करने लगता है, धर्मद्वेषी निरुत्तर हो जाने पर भी सत्य धर्म स्वीकार नहीं करता और अविवेकी पुरुष केसाथ याद करने से कोई मतलब ही हल नहीं होता। इन लोगों से वाद करने से वाद का असली

प्रयोजन सिद्ध नहीं होता। सिर्फ क्र पठशोपण होता ই । यही कारण

है कि इस बाद का नाम शुष्कवाद रखा है। विजय होने पर इस वाद में अतिपात आदि दोषों की सम्भावना है एवं पराजय होने पर प्रवचन की लघुता होती है। इस तरह प्रत्येक दृष्टि से यह वाद वास्तव में अनर्थ बहाने वाला है।

विवाद-परा और धन चाहने जाले, हीन और अनुदार मनोष्टति बाले व्यक्ति के साथ वाद करना निवाद है। इसमें प्रतिवादी विजय के लिये छल, जाति ( दूषणाभास ) आदि का प्रयोग करता है। तुत्त्ववेत्ता के लिये नीति पूर्वक ऐसे वाद में विजय प्राप्त करना छलम नहीं है। तिस पर भी यदि वह जीत जाता है तो ब्रिया ये श होने के कारण सामने वाला शोक करने लगता है आथवा वादी से द्वेष करता है। तत्त्ववेत्ता मुनियों ने इसमें परलोक के विधातक अन्तराय आदि अनेक द्वोष देखे हैं। यही कारफ है कि वाद के प्रयोजन से विपरीत समफ कर इसका विवाद नाम रखा गया है।

धर्मवाद — कीति, धन आदि न चाहने वाले, अपने सिदान्त के जानकार, बुद्धिमान् और मध्यस्थेव्यति वाले व्यक्ति के साथ तथा निर्णय के लिये वाद करना धर्मवाद है। प्रतिवादी परलोक मंगर होता है, लौकिक फल की उसे इच्छा नहीं होती, इस लये बह वाद में युक्ति संगत रहता है। मध्यस्थव्हति वाला हो हे से इसे सरलता पूर्वक समफाया जा संकता है। वह अपने दर्शन को जानता है और बुद्धिशील होता है, इसलिये वह अपने दर्शन को जानता है और बुद्धिशील होता है, इसलिये वह अपने दर्शन होग दोगों को अच्छी तरह समफ संकता है। ऐसे वाद में विजय 'लाम होने पर प्रतिवादी सत्य धर्म स्वीकार करता है। ऐसे वाद में विजय 'लाम होने पर प्रतिवादी सत्य धर्म स्वीकार करता है। वादी की द्वार होने पर उसका अतन्व में तत्व बुद्धिरूप मोह नष्ट हो जाता है। साधु को धर्मवाद ही करना चाहिये। शुक्कवाद और विवाद में 'उसे भाग न लेना चाहिये। वैसे अपवाद से समय पड़ने पर देश

#### श्री जैन सिद्धान्त चोल संग्रह, छठा भाग

काल और शक्ति का विचार कर, साधु प्रयचन सौरग की रक्त के लिये अन्य बाद का भी आश्रय से मकता है। पंचकल्पचुर्शि में बतलाया है कि साधु को स्सोगी साधु और पासत्वे जादि के बाथ निष्कारण वाद-न करना चाहिने। साध्वी के लाथ वाद करना दो साधु के लिये कतई मना है।

(अप्टेक मकरण १२ चा बाद, एक) (उच्चर्यप्ययन कमलगयमोपाच्यायप्रति झ. १६ करेंग

## बाईसवां बोल संग्रह

• ६१९----धर्म के विशेषण वाईस

साधुवर्म में नीचे लिखी वाईस वार्ते पाई जाती हे-

(१) केवलिप्रज्ञस-साधु का सचा धर्म सर्वज्ञ के द्वारा कहा गया है। (२) अहिंसालचण-धर्म का सुख्य चिह अहिंसा है। (३) संत्याधिष्ठित-धर्म का अधि्ठत अर्थात् आधार सत्य है। (३) विनययूल-धर्म का मूल कारण वितय है अर्थात् धर्म की प्राप्ति विनय से होती है। (४) चान्तिवधान-धर्म में चमा प्रधान है। (६) अहिरएय सुवर्ण-साधुधर्म परिग्रह से रहित होता है। (७) उपसम्प्रभव-ज्वच्छी तथा चुरी प्रस्वेक परिस्थिति में शान्ति रखने से धर्म प्राप्त होता है। (६ नवनझे वर्यगुम्न-साधु धर्म पालने वाला मभी मकार से ज्वहा वर्य का पालन काता है। (६) अपचमान-साधुधर्म का पालन काने वाले ज्यपने लिये रसीई नहीं पकाते। (१०) भिद्धावृत्तिक-साधु धर्म का पालन करने वाले अपनी पाजनिका भिद्या से चलाते हैं। (११)कुद्विशम्बर-साधु धर्म का पालन करने वाले आहार आदि की सामग्री उतनी ही अपने पाल

रखते हैं जिसका वे-भोजन कर सकें। आगे के लिए वचाकर इछ नहीं रखतें। (१२) निरंग्नेशरण-मोंजन या तापने जादि किसी भी प्रयोजन के लिये ने अंगिन का सहारी नहीं लेते । अथना निरग्निस्मरण अर्थात् अग्नि का केमी स्वरण न करने वाते होते हैं। (१३) संश्रचालित-सांधुधर्म समी प्रकार के पान रूपी मैल से रहित होता है। (१४) त्यंक्वदीष-साधुधर्म में रोगादि दोषों का सर्वथा परिहार होता है। (१५) गुणुब्राहिक-मा प्वर्म में गुणों से अनुराग किया जाता है। (१६) निर्विकार-इसमें इन्द्रिय विकार नहीं होते । (१७) निष्ठत्तित्तत्त्रण-सभी सांसारिक कार्यों से निवृत्ति साधुधर्म को लेन्नू ए है। (१८) पंअमहावतपुक् - यह पांच महात्रतों से युक्र है। (११) असविधिसअवय-साधु धर्म में न किसी प्रकार का लगाव होता है और न सञ्च र मर्यातू धन-धान्य-आदि का संग्रह। (२०) अविसंवादी-साधु धर्म में किसी प्रकार का विभवाद अर्थात् असत्य या धोखां नहीं होता। (२१) संसारपारगामी-यहः संसार सागर से पार उतारने वाला है (२२) निवर्षि-गमनपर्यवसान फल-सांधु धर्मका अन्तिम नयोजन मोच शाप्ति है। (धर्मसग्रह अधिकार ३ श्लो. २७ प्र. ११ यति प्रतिकेंमण पाँचिकपूत्र)

६२०-परिषद्य बाइस

(二) अविज्ञातार्थ-एसे शुत्रदी का प्रयोग करना कि उनका अर्थ तीन वार कहने पर भी प्रतिवादी तथा सम्यों में से कोई भी न समभ, सके अविज्ञातार्थ है। जैसे-जङ्गल के राजा के आकार वाले के खाद्य के शत्रु का शत्रु पहाँ है। जङ्गत का राजा शेर, उसके आकार वाला विज्ञान, उसका खाद्य मूपक, उसका शत्रु भर्ष, उसका शत्रु मोर (

(8) अपार्थक - पूर्वापर संस्वन्ध को छोड़ेकर छंड वंड वकना अपार्थक है। जैसे-कलकत्ते में पानी वरसा, कौओं के दाँत नहीं होते, वम्बई वड़ा जहर है, यहाँ दस इन्न लगे हुए हैं, मेरा कोट विगड़ गया इत्यादि। यह एक प्रकार का निरर्थक ही है।

(१०) अप्राप्तकाल-प्रतिज्ञा आदि का वेसिलमिले प्रयोग करना । (१२) पुनरुक्त-यतुवाद के सिवाय शब्द और अर्थ का फिर कहना।

(१२ अननुमापण-वादी ने किसी वात को तीन वार कुहा, परिपद् ने उसे ममक लिया, फिर भी यदि प्रतिवादी उसका अनुवाद न कर सके तो वह अननुमापण है।

(१३) अज्ञात-वादी के वक्तव्य की संभा समस जाय किंन्त प्रतिवादी न समफ सके तो अज्ञान नाम का तिग्रहस्थान है।

(१४) अप्रतिमा - उत्तर न संसना अप्रतिमा निग्रहस्थान है ।

(१५) पर्यनुयोज्योपेन् श-विपत्ती के निग्रह प्राप्त होने पर भी यह न कहना कि तुम्हारा निग्रह हो गया है, पर्यनुयोज्योपेन है। (१६) निरनुयोज्यानुयोग-निग्रहस्थान में न पड़ा हो फिर भी उसका निग्रह वतलाना निरनुयोज्यानुयोग है।

(१७) विचेप--अपने पत्त को कमजोर देखकर बात को उड़ा देना विचेप है। जैसे-अपनी हार होती देखकर कहने लगना, अभी मुझे काम है फिर देखा जायगा आदि। किसी आकस्मिक घटना से अगर विचेप हो तो निग्रहस्थान नहीं माना जोता। ्र(१८) मतानुज्ञ। —अपने पेच में दोष स्वीकार करके परपत्त में मी वही दोष वतलाना मतातुज्ञा है, जैसे-यह कहना कि यदि हमारे पच में यह दोष है तो आपके पच में भी है। -

प्रयोग करना आवश्य ह है उससे कम अङ्ग प्रयोग करना न्यून है। · (२०) अधिक--एक हेतु से साध्य की सिद्धि हो ज़ाने पर भी मधिक हेतु तथा इप्रान्तों का प्रयोग करना अधिक है।

(२१) अपसिद्धान्त-स्वीक्ठत सिद्धान्त के विरुद्ध बात कहना

अपसिद्धान्त है।

(२२) हेत्वाभास-असिड, विरुद्ध, अनैकात्तिक आदि दोषों वाले हेतु का प्रयाग करना हेत्वाभास निग्रहस्थान है ।

(न्याय तूत्र ग्र० ५ ग्रा० २) (प्रमाखमीमांसा अ २ ग्रा० १ द्० ३४) (न्याय उदीप)

# तेईसवां बोल संग्रह

६२२-भगवान् महावीर स्वामी की चर्या ंविषयक गाथाएं तेईस

श्राचागांग सत्र के नवें मध्ययन का नाम उगधान श्रुत है। उस में भगवान महावीर के विहार तथा चर्या का वर्षान है। उसके श्थम उद्देग में तेईस गाथाएं हैं, जिनका भावार्थ नीचे लिखे अनुसार है-(१) सुधर्मास्वामी, जम्बूस्वामी से कहते हैं - हे जम्बू ! मैंने -जैसा सुना है वैसा ही कहता हूँ। श्रमण भगवान - महावीर ने हेम त ऋतु में दीचा लेकर तत्काल विहार कर दिया। (२) दीचा लेते समय इन्द्र ने भगवान् की देवद्ष्य नाम का बस्न दिया था किन्तु भगवान् ने यह कभी नहीं सोचा कि मैं इसे शीतकाल में पहनूंगा। यावच्जीवन परिपहों को सहन करने वाले भगवान् ने द्सरे तीथङ्करों के रिवाज के अनुसार इन्द्र के दिए हुए वस्त्र को केवल धारण कर लिया था।

(२) दीचा लेते समय भगनान् के शारीर में बहुत से सुंगन्धित पदार्थ लगाए गए थे। उनसे आकृष्ट होकर अमर आदि बहुत से जन्तु आकर भगवान् के शरीर में लग गए और उनके रक्त तथा मांस को चूसने लगे।

(४) इन्द्र द्वारा दिए गए वस्तुको भगवान् ने लगभग तेरहे महीनों तक अपने स्कन्ध पर धारण किया । इसके वाद भगवान् बस्न रहित हो गए ।

(४) मगवान् सावधान होकर पुरुष प्रमाख मार्ग को देखकर ईर्यासमिति पूर्वक चलते थे। उस समय छोटे छोटे वालक उन्दे देखकर डर जाते थे। वे सब इकट्ठे होकर मगवान् को लकडी तथा धूंसे छादि से मारते छोर स्वयं रोने लगते।

(६) यदि भगवान् को कहीं गृहस्थों वाजी वसति में ठहरनां पड़ता और स्नियां उनमे प्रार्थना करतीं तो भगवान् उन्हें मोच मार्ग में वाघक जानकर मैथुन का सेवन नहीं करते थे। आत्मा को बैराग्य मार्ग में लगा धर्मध्यान और शुक्लध्यान में लीन रहते थे।

(७) भगवान् गृहस्थां के साथ मिलना जुलना छोड़कर धर्म-ध्यान में मग्न रइते थे, यदि गृहस्थ कुछ पूछते तो भी विना वाजे वे उपने मार्ग में चले जाते। इस प्रकार भगवान् सरल स्वभाव से मोज मार्ग पर अग्रसर होते थे।

(=) भगवान की कोई प्रशंसा करता तो भी वे उससे कुछ नहीं पोलते थे। इसी प्रकार जो सनार्य उन्हें दएड आदि से माग्ते थे, बालों को खींचकर कप देते थे, उन पर भी वे कोघ नहीं करते थे। (ह) मोचमार्ग में पराकम करते हुए महाग्रुनि महावीर अत्यन्त कठोर तथा दूसरों द्वारा असंब परिषहों को भी कुछ नहीं गिनते थे। इसी प्रकार ख्याल, नाच, गान, दररडयुद्ध, मुष्टियुद्ध आदि की वातों को सुनकर उत्सुक नहीं होते थे।

(१०) किसी समय ज्ञातपुत्र अमण भगवान महावीर यदि सियों को परस्पर कामकथा में लीत देखते तो वहाँ भी राग द्वेष रहित होकर मध्यस्थ भाव धारण करते । इन-तथा दूसरे अनुक्त और प्रतिकृत भयकर परिपहों की परवाह किये विना ज्ञातपुत्र भगवान संयम में प्रदत्ति करते थे।

प्राप्त भ्रहाप भरत था (११) मगवान ने दीचा लेने से दो वर्ष पहले ठंडा (कचा) पानी छोड़ दिया था। इस प्रकार दो वर्ष से अचित्त जल का सेवन करते हुए तथा एकत्व मावना भाते हुए भगवान ने कर्णायों को शान्त किया और सम्यक्त्व माव से प्रेरित हो दीचा धारण कर ली 1 (१२-१३) भगवान महावीर पृथ्वी, जल, अगिन, वायु और शैवाल, वीज आदि वनस्पतिकाय तथा त्रसकाय को चेतन जानकर उनकी हिंसा का परिहार करते हुए विचरते थे।

(१४) अपने अपने कमीनुसार स्थावर जीव त्रेस रूप से उत्पन होते हैं और त्रस स्थावर रूप से उत्पन होते हैं, अर्थवा सभी जीव अपने अपने कमीनुसार विविध योनियों में उत्पन होते हैं । मगवान संसार की इस विचित्रती पर विचार किया करते थे।

(१५) भगवान महावीर ने विचार कर देखा कि अज्ञानी जीन इन्य और मान उपाधि के कारण ही कमों से उघता है। इसलिए भगवान कमों की जानकर कम तथा उनके हेतु पापका त्यांग कारतेंथे। (१६) चुढिमान भगवान ने दो प्रकार के कमों (ईयाप्रत्यंय और साम्परायिक)की तथा हिसा एव योग रूप उनके आने के मांग को जानकर कर्म नाश के लिये सर्यम रूप उत्तम किया को वताया है। ' (१७) यविश्व महिंसा का अनुसंरर्ण करके अगवान ने चपनी भात्ना तथा द्सरों को पाप में पड़ने से रोका। भगवान ने ख़ियों को पान का मूल बताकर छोड़ा है, इसलिए वास्तव 'में वे ही परमार्थदर्शी थे।

(१८) आधाकर्म आदि से दूपित आहार को कर्मबन्ध का कारण समुभ कर भगवानू उसका सेवन नहीं करते थे '्राप के सभा कारणों को छोड़कर वे शुद्ध आहार करते थे।

(१९) वे न वस्त्र का सेवन करते थे और न पात्र में भोजन करते थे अर्थात् भगवान् वस्त्र और पात्र रहित रहते थे । अपमान की परवाह किए विना वे रसोईघरों में अदीनभाव से आहार की याचता के लिए ज़ाते थे ।

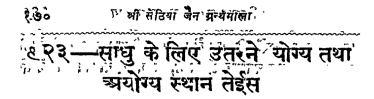
(२०) भगवान् नियमित अशन पान काम में लाते थे। रस से आसक नहीं होते थे, न अब्छे सोजन के लिए प्रतिज्ञा करते थे। आँल में तरा आदि पड़ जाने पर उसे निकालते न थे और किसी अंग में खुजली होने पर उसे खुजालते न थे।

(२१) मगवान् विहार करते समय इधर उघर या पीछे की तरफ नहीं देखते थे,। मार्ग में चलते समय नहीं वोलते थे। मार्ग को देखते हुए वे जुमया। पूर्वक चले-जाते थे।

(२२) दूसरे वर्ष आधी शिशिर ऋतुवीतने पर भगवान् ने इन्द्र द्वारा दिए गए वस्न को छोड़ दिया। उस समय वे बाहु सीधे रख कर विहार करते में ज्य्योत-सर्दी के कारण बाहुओं को न इकडा करते थे ज्यौर न कन्धों पर रखते थे।

(२३) इस प्रकार मतिमान तथा महान-निरीह (इच्छा रहित) भगवान् महावीर स्वामी ने अनेक प्रकार की संयमविधि का पालन-किया है। कर्मों का नाश करने के लिए दूसरे मुनियों को भी इसी विधि के अनुसार प्रयत्न करना चाहिए।

(-आचाराग, घ० ६ ३० १)



ुत्राचाराङ्ग सत्र के द्वितीय अतस्कन्ध, प्रथमचूत्ता, द्वितीय अध्ययन, के द्वितीय उद्देशे में नज प्रकार की किया वाली वसतियाँ गताई गई हैं 1 वे, इस प्रकार हैं---- ी हत नाम ह , कालइकतुंबद्वारा, ंत्र्याप्तकृंता न्हेव ; झर्णामकृंता य, । े बज्जा 'य' । महावुज्जा ) सावज्जाः ('महप्पंकिरिया' ) य ।... अर्थात्---(१) कालातिकान्त क्रिया (२) उपस्थान क्रिया (३) · ऋभिकान्त किया (४) खनमिकान्त क्रिया (४) वर्ज्य किया (वज्जकिया) (६)महावर्ज्य किया (महावज्जे किया) (७) सावद्य किया, (=) महा-.सावद्य क्रिया (६) अल्पक्रिया इस प्रकार वसति के नौ मेद हैं।इनमें से भमिकान्त किया और अल्पक्रिया वाली वसतियों में साधु को रहना कल्पता है, बाकी में नहीं। इनका स्वरूप नीचे लिखे अनुसार है-" (१) कोलातिकान्त किया-आगन्तार (गाँव से बाहर संसाफिरों के ठहरने के लिए वना हुआ स्थान), आरामागार (बगीचे में बना हुआ मकान), पर्यावसथ' (मठं) आदि स्थानों में आकर जो साधु मासकल्प या चतुमीस कर 'चुके हो उनमें वे फिर मासकल्प या चतुमोस न करें। यदि कोई साधु उन स्थानी में मासकल्य या चतुर्मास करके फिर वहीं ठहरा रहे तो कालातिकम दीप होता है और वह स्थान कालातिकान्त किया वाली वसति कहा जाता है। साधु को इसमें ठहरना नहीं कल्पता है

े (२) उपस्थान 'किया- ऊपर लिखें 'स्थानों में मासकल्प था चतुर्मास करने 'के बाद 'उससे 'दुगुना या तिगुना समय दूसरी बगद विताए बिना साधु फिर उसी स्थान में आकर ठहर जाय तो वह स्थान उगस्थान किंयान्नामक दोप वाला होता है। संधि को वहाँ ठहरनी नहीं कल्पती। (१८२१ म्फ) स्टार्ट्स हा म

(२) अमिकान्त किया-संसार में वहुंत से गृहस्थ और खियाँ भोले होते हैं। उन्हें सुनि के आचार का अधिक ज्ञान, नहीं होता। सुनि को दान-देने से महाफल होता है, इस वात, पर उनकी, इट अद्वा और,रुचि होती है। इसी अद्वा और रुचि से अमण, वालण, अतिथि दीन तथा माट चारण आदि के रहने के लिए, वे वड़े बड़े मकान बनवाते हैं। जैसे किन्ते का रहने के लिए, वे वड़े

(१) लोहार के कारखाने (२) देवालयों की वाज के झोरड़े (३) हेवस्थान (४) समागृह (४) पानी, पिलाने की प्याऊ (६) दूकानें (७) माल रख़ने के गोदाम (८) रथ झादि सवारी रखने के स्थान (९), यानशाला झर्थात् रथ; झादि बनाने के स्थान (१०) जूना प्रनाने के कारखाने (११) दर्भ के कारखाने (१२) वर्झ झर्थात् , चमड़े से मड़ी हुई मजबूत रस्सियॉ बनाने के कारखाने (१२) वर्झ झर्थात् , चमड़े से मड़ी हुई मजबूत रस्सियॉ बनाने के कारखाने (१२) वर्झ झर्थात् छाल झादि बनाने के कारखाने (१२) कोयले बनाने के , कारखाने (१५) लकड़ी के कारखाने (१६) कारखाने (१३) वर्लकल झर्यात् छाल झादि बनाने के कारखाने (१६) कारखाने (१७) रमशान में बने हुए मकान (१९) हान्तिकर्म करने के लिए एकान्त में बने हुए स्थान (२२) पर्थर के बने हुए मरखप , २३) भवनगुंह झर्थात् बंगले।

ऐसे स्थानों में यदि चरक ब्राह्मर्या आदि पहले आंकर उतर जायँ तो वाद में जैन साधु उत्र संकते हैं। यह स्थान अभिकान्त किया वाली वसति कहा जाता है। इसमें साधु ठहर सकता है।

होती है । उसमें उतरना साधु को नहीं केल्पता । 👘 👘 💭

(श्र) वर्ज्यकिया (वजकिया) यदिः अपर्यं लिखीं वसतियों को सार्घुओं का आचार जानने वाला गृहंस्थ अपने लिए बनवावे किन्तु उन्हें साधुओं को देकर अपने लिये दूसरी वनवां लेवे । ईस प्रकार साधुओं को देता हुआ अपने लिए नई नई वसतियाँ वनवाता जाय तो वे सब वसतियाँ वर्ज्यक्रियां (वजकियां) वाली होती है। उनमें ठहरना साधु को नहीं कल्पता ।

क निमत्त मकान/बनवाव तो उसम उतरन स सावदाक्रया दाप 'लगता है । वह वसति सावद्यक्रिया वाली होती है । साधु को वहाँ उत्तरना नहीं कॅन्पता । अमण शब्द में पाँच प्रकार के साधु लिये जाते हैं--निग्रन्थ (जैन साधु), शार्क्य (बौद्ध), तोपस (अज्ञीनी तपस्वी), 'रेहक भगवें कपड़ी वाले), आजीवक (गोशाला के साधु) ।

(८) महासावद्य किया - यदि गृहस्थ किसी विशेष साधु को लच्च करके पृथ्वी आदि छहों कायों के आरम्भ से मकान बनवावे और वही माधु उसमें आकर उतरे तो महासावद्यकिया दोष है । ऐसी वसति में उतरने वाला नाम मात्र से साधु है, वास्तव में वह गृहस्थ ही है। साधु को उसमें उतरना नहीं कल्पता 1 (६) अल्पक्रिया-जिस मकान को गृहस्थ अपने लिए बनवावे, संयम की रचा के लिए अपने कल्पानुसार यदि साधु वहाँ, जाकर उतरे तो वह अल्पक्रिया वाली अर्थात निर्दोष वसति है । उसमें उतरना साधु को कल्पता है।

' ( क्रांचीरॉग अ० २'चू० १ क्र० २' उ० २')



(१) समयाघ्ययन् (२) वैतालीयाध्ययन् (३) उपसर्गाध्ययन (१) स्रीपरिज्ञाध्ययन् (१) नरकविमक्त्यध्ययन् (६) श्रीमेहावीर स्तुति (७) कुशीलपरिमायाः (८) वीर्याध्ययन् (६) धर्माध्ययन (१०) समाधिश्रध्ययन् (११) मार्गाध्ययन् (१२) समवसरणाध्ययन् (१२) याथातथ्याध्ययन् (११) ग्रन्थाध्ययन् (१२) सावसरणाध्ययन् (१३) याथातथ्याध्ययन् (१४) ग्रन्थाध्ययन् (१२) श्रादानीया-ध्ययन् (६) गाथाध्ययन् (१८) श्राहारपरिज्ञाध्ययन् (२०) प्रत्याख्याना-ध्ययन् (२१) श्राचारश्रुताध्ययन् (२२) श्राहकाध्ययन् (२३) नालन्दीयाध्ययन् ।

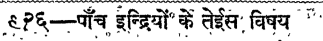
इसी ग्रन्थ के चौथे माग में बोल नं० ७७६ में ग्यारह अर्झों का चिपय वर्णन है उसमें स्यगडांग सत्र का विषय भी सत्तेप में दिया गया है। ( स्मवायाग २३)

हरेश्व--- त्वेत्र परिमार्ग के तेईस मेद (१) सत्तमपरमार्ग- पुद्रल द्रव्य के सबसे छोटे अंग को, जिसका द्सरा भाग न हो सके, सत्तमपरमाणु कहते हैं।

(२) व्यानहारिक परमाणु-श्रनन्तानन्त संचम पुद्रलों का एक व्यावहारिक परमाणु होता है-।

(३) उमएहससिंहया-श्रनन्त व्यावहारिक परमाखुओं का एक उसएहससिंहया (उत्रलच्छा रलचिएका)नामक पुरिमाख होता है। (४) मेएहससिंहया-श्राठ उसएहससिंहया मिलने से एक सरहमसिंहया (श्लच्छा श्लचिएका) नाम का परिमाण होता है।

(भ) ऊर्ष्वरेख-आठ सएहक्षिहया का एक ऊर्घरेख होता है। (६) त्रसरेख-आठ ऊर्ष्वरेखु मिलने पर एक त्रसरेखु होता है। ' १७ ' रथरेख-आठ त्रसरेख मिलने पर एक रथरेख होता है । (८ वालाग्र---- आठ रथरेख मिलने पर देवकुरु उत्तरकुर के मनुष्यों का एक बालाग्र होता है। · E') देवकुरु उत्तरकुरु के मनुष्यों के आठ बालाग्र मिलने पर हरिवर्ष और रम्यकवर्ष के मंतुष्यों का एक वालांग्र होता है। (१० इरिवर्ष रम्यकवर्ष के मनुष्यों के आठ बालाग्र मिलनें पर हैमबत और हैरएयवत के मनुप्यों का एक बोलांग्र होता है। ः (४१) हैमवत और हैरएयंवत के मनुष्यों के आठ बलिग्रि से पूर्व-विदेह और पश्चिमविदेह के मंतुष्यों का एक वालाग्र होता है। '(१२) पूर्वविदेह और पश्चिम विदेह के मनुष्यों के आठ वालाय मिलने पर भरत और ऐरवते के मनुष्यों का एक वालांग्र होता है। (१३) लिचा-भरत और ऐरवत के आठ वालाय मिलने पर एक लिचा (लीख) होती है। Surg fa (१४) युका-- आठ लिचाओं की एक युका होती है। (१६) अंगुल-आठ यवमध्य का एक अंगुल होता है 🦣 (१७) पाद-छह अंगुलों का एक पाद (पर का मध्य भाग) होता है। े (१८) वितस्ति-वारह अंगुलों की एक वितस्ति या विलांत होती है। (१८) रत्नि-चौवीस अंगुलों की एक रत्नि (मुंडा हाथ) होती है। ' (२०) कुचि- अड़तालीस अंगुल की एक कुचि होती है। (२१) दराड-छ्यानवे अंगुल का एक दराड होता है। इसी को धनुष, युग, नालिका, अन्त या ग्रसल कहा जाता है । (२२) गव्यूति-दी हजार धनुष की गव्यूति (कोस) होती है । (२३) योजन-चार गव्यूति का एक योजन होता है। (श्रत्योगद्वार स॰ १३३ ९० १६० १६२) (प्रवलन सा॰ द्वार २५४ गा०१३६डी १०) श्री जैन सिंद्रोन्त चोल संप्रह, छुठा भाग



ओत्रेन्द्रिय, चच्छुइन्द्रिय, घाखेन्द्रिय, रसनेन्द्रिय, स्पर्शनेन्द्रिय, इनके कमशः शब्द, रूप, गन्ध, रस और स्पर्श विषय हैं। शब्द के तीन, रूप के पाँच, गन्ध के दो, रस के पांच और स्पर्श के आठ मेद होते हैं वे कुरा मित्राकर तेईस हैं। नाम वे हैं।

(१-३) ओत्रेन्द्रिय के तीन विषय-जीव शब्द, यजीव शब्द और मिश्रशब्द । (४-८) चतुइन्द्रिय के पांच विषय-- काला, नीला हाल, पीला और सफेद । (६-१०) घार्येन्द्रिय के दो विषय--सुगन्ध और दुर्गन्ध । (११-१५) रसनाइन्द्रिय के पांच विषय-तीखा, कड़वा, कपैला, खट्टा और मीठा । (१६-२३) स्पर्शनेन्द्रिय के झाठ विषय-कर्कश, मृदु, लघु, गुरु, स्निग्ध, रूच, शीत और उच्छ। पांच इन्द्रियों के २४० विकार होते हैं । वे इस प्रकार हैं---ओत्रेन्द्रिय के वारह-जीव शब्द, छाजीव शब्द, मिश्र शब्द ये तीन शुभ और तीन भाष्ट्रभ । इन इं पर राग और ईः पर द्वेप, ये श्रोत्रेन्द्रिय के वारह विकार हैं।

चचुइन्द्रिय के साठ--ऊपर लिखे पाँच विपयों के सचित्त अचित्त और मिश्र के मेद से पन्द्रह और शुभ अशुभ के मेद से तीस । तीस पर राग और तींस पर द्वेप होने से साठ विकार होते हैं। प्रागेन्द्रिय के वारेह--ऊपर लिखे दो विपयों के सवित्त, जित्ति और मिश्र के मेद से छह। इन छह के राग और द्वेप के भे दसे वारह मेद होते हैं।

र्त रसनेन्द्रिय के साठ--चज्जुइन्द्रिय के समान हैं। र रपर्शनेद्रिय के छ्यानवे--आठ विपयों के सचित्त, अर्चित्त और मिश्र के मेद से लौवीस्। शुभ और अशुभ के भेंद से अड़तालीस्। ये आइतालीस राग और द्वेप्र के मेद से छ्यानवे होते हैं।

209

इस प्रकार कुल मिलाकर २४० विकार हो जाते हैं। (ठा० ५ उ० ३ सू० ४४३) (ठार्गाग १ सू० ४७) (ठागाग ५ उ० १ सू० ३९०) (ठागाग ८ ड० ३ सू० ५९९) (पत्रव्या पद १५ सू० २१३) (पच्चीस बोल कॉ थोकडा - १२ वा बोल। (त्रवार्थ सू० इग्र० २ सू० २१)

# चौबीसवां बोल संग्रह

. ६२७-गत उत्सर्पिणी के चौबीस तीर्थङ्कर

गत उत्सर्पिणी काल में जम्बूद्वीप के मरत ' चेंत्र में चौबीस तीर्थङ्कर हुए थे। उनके नाम नीचे लिखे अनुसार हैं—

(१) केंवलज्ञानी (२) निर्वाणीः (३) सागरे जिन (४) महायश (५) विमल (६) नाश्रसुतेज (सर्वानुभूति) (७) श्रीघर (८ दत्त (६) द्रामोदर (१०) सुतेज (११) स्वॉमिजिन (१२) शिवाशी (स्रनिसुत्रत) (१३) सुमति (१४) शिवगति (१४) झवाध झांस्ताग) (१६) नाथनेमीश्वर (१७) झनिल (१८) स्वाधिर (१६) जिन-कुतार्थ (२०) धर्मीश्वर (जिनेश्वर) (२१) शुद्धमेति (२२) शिव-करजिन (२३) स्पन्दन (२४) सम्प्रतिजिन ।

(प्रवचनसारीद्वार.द्वार ७ गा०२८८०)

६२८--ऐरवत त्तेत्र में वर्तमान अवसर्पिणी के चौत्रीस तीर्थङ्कर

; वर्तमान अवसर्पिणी में ऐरवत होव, में जौवीस तीर्थझर हुए हैं। उनके नाम नीचे लिखे अनुसार।हैं----

१ चन्द्रानन २ सुचन्द्र ३ अनितेसन ४ नंद्रिसेन (आत्मसेन) २ अ ऋषिदिन्न ६ व्रतधारी ७ ऱ्यामचन्द्र (सोर्मचन्द्र) दे युक्रिसेन (दीर्घबाहु, दीर्घसेन) ९ अजितसेन (शतायु) १० शिवसेन संत्यसेन, सत्यकि। ११ देव्रशर्मा (देवसेन) १२ जिचिप्तशस (अयांस) १३ असंज्वल (स्वयंजल) १४ अनुन्तुक (सिंहसेन) १५ उपशान्त १६ गुप्तिसेन १७ अतिपार्श्व १८ सुपार्श्व १९ मरुदेव २० घर २१ श्यामकोष्ट २२ अगिनसेन (सहासेन) २३ अ ग्रेनपुत्र २४ वारिसेन समवायांग के टीकाकार कहते हैं कि दूसरे ग्रन्थों में चौवीसी का यह कम और तरह से भी मिलता है।

(समर्वायाग १५६) (प्रवचनसारोद्वार डार ७ गा० २९६-२९८)

**८२८-वर्तमान अवसर्पिणी के २**४तीर्थ्रङ्कर

वर्तमान-अवसर्षिणी काल में भरतचेत्र में चौवीस तीर्थझर हुर हेंग उनके नाम ये हैं---

(१) श्री झिपभदेवस्वामी (श्रीश्रादिनाथस्वामी) (२) श्री-आजितनाथ स्वामी (३) श्री संभवनाथ स्वामी (४) श्रीअसिनन्दन स्वामी (४) श्री सुमतिनाथ स्वामी (६) श्री पद्मप्रभरवामी (७) श्री सुपार्श्वनार्थस्वामी (८) श्रीझीतलनाथस्वामी (६) श्रीश्रुविविनाथस्वामी [श्रीपुण्पदंतस्वामी] (१०) श्रीझीतलनाथस्वामी (११) श्रीश्रेयासनाथ स्वामी (१२) श्री-वृंसिपूर्ण्यस्वामी (११) श्रीश्रुविविनाथस्वामी (१८) श्री अनन्तनाथस्वामी (१४) श्रीधर्मनाथस्वामी (१२) श्री शान्तिनाथस्वामी (१४) श्रीधर्मनाथस्वामी (१३) श्री शान्तिनाथस्वामी (१४) श्रीझर्मनाथस्वामी (१८) श्रीमहित्तायस्वामी (१४) श्रीधर्मनाथस्वामी (१८) श्रीमहित्तायस्वामी (१५) श्रीझतिस्वतस्वामी (२२) श्री नमिनाथस्वामी (२२) श्रीअरिएनेमिस्वामी (२३) श्री पार्श्वनाथस्वामी (२४) श्रीमहात्तायस्वामी (१२) श्रीअरिएनेमिस्वामी (२३) श्री पार्श्वनाथस्वामी (२४) श्रीमहात्तायस्वामी (श्रीवर्धमानस्वामी) आगे इन्हीं चौवीस तीर्थद्वरों का यन्त्र दिया जाता है । उसमें

प्रत्येक तीर्थङ्कर सम्बन्धी २७ बोल दिये गये हैं:-- ै

| १७=                     | श्री संडिया जन ग्रन्थमाला  |                                            |  |
|-------------------------|----------------------------|--------------------------------------------|--|
| नाम—                    | श्रीऋषभदेवस्वामी           | श्रीश्रजितनाथस्वामी                        |  |
| १ च्यवन तिथि            | <del>श्</del> ठाषाढ़ बदी ४ | वैसाख सुदी १३                              |  |
| २ विमान                 | सर्वार्थसिद्ध              | विजय विमान                                 |  |
| ३ जन्म नगरो             | इत्त्वाकुभूमि              | म्त्रयोध्या                                |  |
| ४ जन्म तिथि             | चैत वदी न                  | <ul> <li>माघ सुदी म<sup>ँ</sup></li> </ul> |  |
| ४ साता का नाम           | मरुदेवी 🕖                  | विजया देवी                                 |  |
| ६ पिता का नाम           | नाभि                       | जितशत्र                                    |  |
| ৩ লান্তন                | वृषभ                       | गज                                         |  |
| प शरीर मान <sup>9</sup> | ४०० धनुष                   | ४४० ঘনুৰ                                   |  |
| . ६ केंत्रर पद          | ২০ লাৰে দুৰ্ঘ              | १८ लाख पूर्व                               |  |
| १० राज्य काल            | ६्३ लाख पूर्वे             | -४३ लाख पूर्व १ पूर्वांग                   |  |
| ११ दीचातिथि             | चैत वदी म                  | माघ सुदी ६                                 |  |
| १२ पारे का स्थान        | * हस्तिनापुरं              | म्रयोध्या '                                |  |
| १३ दाता का नाम          | श्रीयांस                   | नहारत्त                                    |  |
| १४ छद्माध्य काल         | १००० वर्ष                  | १२ वर्षे                                   |  |
| १५ ज्ञानोभक्ति तिथि     | फाल्गुन वदी ११             | पौष सुदी ११                                |  |
| १६ गणधा संख्या          | ୍ ୮୫                       | EX                                         |  |
| १७ प्रथम गण्धर          | ऋषभसेन (पुंडरीक            | ) सिंहसेन                                  |  |
| १८ साधु संख्या          | म्४ हजार'                  | १ लाख                                      |  |
| १९ साभ्वी संख्या        | ३ लाख                      | ३ लाख ३० हजार                              |  |
| २० प्रथम आर्या          | नाह्यी                     | फल्गु <sup>3</sup>                         |  |
| २१ श्रावक संख्या        | ३ लाख ४ हजार               | २ लाख ध्य हजार                             |  |
| २२ आविका संख्या         | ४ लाख ४४ इजार '            | ४ लाख ४४ <b>ह</b> जार                      |  |
| २३ दीचा पर्याय          | १ लाख पूर्व                | १ पूर्वांग कम १ लाख पूर्व                  |  |
| २४ निर्वाग तिथि         | साघ बदी <b>१</b> ३         | चैत सुदी ४                                 |  |
| २४ मोच्च परिवार         | १० हजार                    | १,हजार                                     |  |
| २६ ऋायुमान              | ∽४ लाख पूर्व               | . ७२ लाख पूर्व                             |  |
| २७ अन्तर मान            | o ' ' ' '                  | ' ४० लाख कोटि सागर                         |  |

910-

१ उत्सेधांगुज से । २ पारणे से यहाँ दीचा के वाद का प्रथम पारणा लिया गया है । ३ फाल्गुनी ( सप्तविशत स्थान प्रकरण ) श्रा जैन सिद्धान्त नोल संयह, छठा भाग

|                              | ~~~~~                       |                          |
|------------------------------|-----------------------------|--------------------------|
| श्रीसंभवनाथस्वामी'           | श्रीञ्चभिनन्दनस्वामी        | श्रीसुमतिनाथस्वामी       |
| फाल्गुन सुदी म               | वैकाख सुदी 8                | सात्रण सुदी,२            |
| सप्तम प्रैं वेयक 🚽           | जयन्त विमान                 | जयन्त विमान              |
| श्रावस्ती                    | श्वयोध्या                   | म्प्रयोध्या              |
| मिगसिर सुदी १४               | माघ सुद्रे २                | चैशाग्व सुदी म           |
| सेना .                       | सिद्धार्था 🦯                | संगता -                  |
| जित्तारि                     | संवर                        | मेष                      |
| चन्ध                         | वानर                        | मोञ्च                    |
| ४०० घनुष                     | ३१० घतुष                    | ३०० धनुष                 |
| १४ লাভে দুর্ব                | १२॥ लाख पूर्व               | १० लाख पूर्वे            |
| ४४लाख पूर्वे ४ पूर्वांग      | ३६गताख पूर्वे ८ पूर्वीग     | २६ लाख पूर्व १२ पूर्वाग  |
| मिगसिर सुदी १४               | माघ सुदी १२                 | बैसाख सुदी ध             |
| <b>आ</b> वस्ती               | ञ्चयोच्या                   | विजय९ुर                  |
| सुरेद्रवत्त                  | इन्द्रद्त                   | पद्म                     |
| १४ वर्ष                      | १य वर्षे 🔹 🕘                | २० वर्ष                  |
| काती बद्दी 🗶                 | षौप सुदी १४                 | चैत सुरी १९              |
| १०२                          | ११६                         | 800                      |
| 'বান্ড ( বান্ডন্ড )          | षज्रनाम                     | चमर                      |
| २ लाख                        | ३ लाख                       | रे लाग्व २० हजार         |
| ३ बाख ३६ हजार                | ६ लाख ३० हजार               | ২ রাশ ২০ চ্রা            |
| श्यामा                       | ঙ্গলিয়।                    | कारचपी                   |
| <b>२</b> লাख <b>८३ ह</b> जार | २ लाख मन हजार               | २ लाख म१ हजार            |
| ६ लाख ३६ इजार                | ् ४ लाख २७ हजार             | र लाख १६ हजार            |
| ४पूर्वांग कम १लाख पूर्व      | र्वे मपूर्वीगकम श्लाख पूर्व | १२घूर्वांग कम १लाख़पूर्व |
| चैत सुदी ४<br>१ हजार         | वैसाख सुदी म<br>१ इजार      | चेत सुरी ६<br>१ इजार     |
| २ २०१२<br>६० लाख पूर्व       | ४० लाख पूर्व                | ४० लाख पूर्व             |
| ३० लाख कोहि सागर             |                             | ६ लाख कोटि सागर          |
|                              |                             |                          |

1948

१ सुद्योत (सप्ततिशतस्थान प्र० १०३ द्वार), प्रद्योत (प्रवचन क वां द्वार)

| ,नाम-                 | ं श्रीपद्मप्रसंस्वामी      | श्रीसुपोर्श्वनथिस्वांमी   |
|-----------------------|----------------------------|---------------------------|
| १ च्यवन' तिथि         | माह वदी ६ 🕤 🥇              | भाद्वा वदी म              |
| २ विमान               | नवम ये वेयक                | पष्ठ प्रैवेयक             |
| ३ जन्मनगरी            | कौशाम्वी ''                | वाराणमी                   |
| ४ जन्म तिथि '         | काती वदी १२                | जेठ सुंदी १२              |
| ४ माता का नाम         | <sup>.</sup> सुसीमा        | ં પ્રુષ્ગી                |
| ६ पिता का नाम         | धर                         | দরিদ্র                    |
| ৩ লান্তন ''           | ' कमल( रक्त पद्म )         | स्वस्तिक                  |
| न शगीर माने           | २४० धनुप                   | २०९ धनुप                  |
| ६ कंवर प्रद           | ७। ताख पूर्व 👘 👘           |                           |
| . १० राज्य कान 👘      | २१॥लाख पूर्व १६पूर्वांग    | १४लाख पूर्व २० पूर्वांग   |
| ११ दीचातिथि           |                            | जेठ सुदी १३               |
| १२ पार ऐो का स्थान    | त्रह्मस्थल                 | पाटलिखंड                  |
| १३ दाता का नाम        | सोमदेव                     | माहेन्द्र                 |
| १४ छद्मस्थ काल        | ' ह मास 🦷 '                | ध मास                     |
| १४ ज्ञानोत्पत्ति तिथि |                            | फाल्गुन वदी ६             |
| १६ गएाधर संख्या       | 2019                       | 8X -,                     |
| १७ प्रथम गएाधर        | सुन्नत १                   | विद्भ                     |
| १न साघु संख्या        | ३ लाख ३० इजार              | ३ लाख                     |
|                       | ४ लाख २० इजार              | ४ लाख ३० हजार             |
| २० प्रथम झार्या       | रति                        | सोमा '                    |
| २१ अख़क संख्या        | २ जाख ७६; हजार             | २ लाख ४७ हजार             |
| २२ श्राविक संख्या     | ४ लाख ४ हजार               | ४ लाख ६३ हजार             |
| २३ दीचा पर्याय - ,    | १६पूर्शन कम् १ लाग्व पूर्व | २० पूर्वीग कम १लाखपूर्व   |
| २४ निर्वाण तिथि       | मिगसिर वदी ११              | फाल्गुन वदी 'भ            |
| २४ मोच परिवार         |                            | 200                       |
| ं २६ आयुमान           | ३० लाख-पूर्व               | <b>२० लाख</b> पूर्व       |
| २७ अन्तर मान          | ६० इजार कोटि सागर          | <b>९ हजार को</b> दि, सागर |

**గి**డిం

श्री सेठिया जैन ग्रन्थमाला 👘 👘

दत्तप्रभव ( प्रवचनसारोदार)

| श्रीचन्द्रप्रभस्वामी   | श्रीसुनिधिनाधस्वामी         | श्रीशीतलनाथस्वामी          |
|------------------------|-----------------------------|----------------------------|
| चैत वदी ४              | फाल्गुन वदी ६               | वैसाख वदी ६                |
| चैंजयन्त               | श्रानतदेवलोक                | प्रारात देवलोंक            |
| चन्द्रपुरी             | काकन्दी                     | भद्रिलपुर                  |
| पौप बदी १२             | मिगसर वदी ४                 | माह वदी १२                 |
| त्तद्मग्एा (लत्त्र्ण)  | रामा                        | नन्दा                      |
| महासेन                 | सुमीव                       | हद्रथ                      |
| चन्द्र                 | मकर                         | श्रीवत्स                   |
| १४० घनुप               | १०० धनुप                    | १० घनुप-                   |
| २। लाग्व पूब           | ४० हजार पृत्रे              | २४ इजार पूर्व              |
| धालाख पूर्व २४ पृत्रीग | । ४० ठ जार पूर्वे २५ पूर्वी | ग ४० इजार पूर्व            |
| पौप वदी १२             | मिगसिर चदी ६.               | माह वदी १२                 |
| पद्मलंड                | श्चेतपुर (अ`यपुर)ं          | रिष्टपुर                   |
| मोमदत्त                | पुष्य                       | <sup>.</sup> पुनर्वेसु     |
| ३ माम                  | ४ मास                       | ३ मास                      |
| फाल्गुन वदी ७          | काती सुदी ३                 | पौप चदी १४                 |
| ٤٦ .                   | -                           | <b>=</b> १                 |
| दिन्न'                 | वराह ,                      | ष्ट्रानन्द् (प्रसुनन्द्) ( |
| २॥ लाख                 | २ लाख                       | १ लाख                      |
| ३ लाख ५० इजार          | १ लाख २० इजार               | १ लाख ६                    |
| सुमना                  | वारुणी                      | सुलसा (सुयशा)              |
| २ लाग्व ४० इलार        | २ लाख-२९ हजार               | २ लाख नंध हजार             |
| ४ लाग्व ६१ हजार        | ४ ताख ७१ हजार               | ४ लोखं र्रन हजार           |
| २४पूर्वांग कम १लाख प   | र्य २नपूर्वांगं कम १लाखप्   | र्वे २४ हजार पूर्वे        |
| आद्वा वदी ७            | भादवा सुदी ६                | चैसॉख बदी २                |
| yoco                   | 8000                        | စ္ဝဝဝ                      |
| १० लाख पूर्व           | २ लाख पूर्व                 | १ लाख पूर्च                |
| २०० कोटि सागर          | १० कोटि सागर                | १ कोटि सागर                |

श्री जैन सिद्धान्त वोल संपह, छठा भाग

१-१०० सागर ६६ लाख २६ इजार वर्ष कम एक कोटि सागर

| १८२ - श्री संठिया जैन ग्रन्थमाला. |                    |                      |  |
|-----------------------------------|--------------------|----------------------|--|
| ्रनाम श्री                        | अेयांसनाथस्वामी 🚬  | श्री वासुपूज्यस्वामी |  |
| १ च्यवनतिथि 🦾                     | जेठ वदी ६          | जैठ सुदी ध           |  |
| २ विमान                           | छच्युत देवलोक      | प्रार्णत देवलोक      |  |
| ३ जन्मनगरी                        | सिंहपुर            | चम्पा                |  |
| ४ जन्म तिथि                       | फाल्गुन बदी १२     | फाल्गुन वदी १४       |  |
| ४ माता का नाम                     | विष्णु -           | जया                  |  |
| ६ फ्तिा का नाम                    | विष्णु             | वासुपूज्य            |  |
| ৩ লান্তন                          | खड्गी (गैंडा)      | महिष                 |  |
| म शरीर मान                        | ५० धनुब            | ७० धनुष              |  |
| ९ कवर पद                          | २१ लाख वर्षे       | १८ लाख वर्षे         |  |
| १० राज्य काल                      | ं४२ लॉख वर्षे      | 0                    |  |
| ११ दोच्हातिथि                     | फाल्गुन चदो १३     | फाल्गुन वदी १४       |  |
| १२ पारऐो का स्थान                 | सिद्धार्थपुर       | महापुर               |  |
| १३ दाता का नाम                    | नन्द               | सुनन्द               |  |
| १४ छदास्थ काल                     | २ मास              | १ मास                |  |
| १४ ज्ञानोत्पत्ति तिथि             | माह वदी १४ 👘       | माह सुरी २           |  |
| १६ गणघर संख्या                    | UĘ (               | 88                   |  |
| १७ प्रथम गएधर,                    | कौंस्तुभ           | सुधर्मा (सुभूम)      |  |
| १म साधु संख्या                    | में हजार           | ७२ हजार              |  |
| १९ साध्त्री सख्या                 | १ लाग्व ३ हजोर     | १ लाख 🐘              |  |
| २० प्रथम आर्थी                    | घारिणी             | धरणी                 |  |
| २१ श्रावक संख्या                  | २ लाख ७१-हजार      | २ लाख १४ हजार        |  |
| २२ श्राविका संख्या                | ४ लाख ४न हजार      | ४ लाख ३६ हजार        |  |
| २३ दीचा पर्याय                    |                    | ४४ लाख वर्षे         |  |
| २४ निर्वाण तिथि                   | सावण वदी ३         | आषाढ़ सुदी १४        |  |
| २५ मोत्त परिवार                   | 8000               | <b>६</b> ०० -        |  |
| २६ आयुमान                         | - ४ लाख वर्षे      | ৩২ লাভ বৰ্ষ          |  |
| २७ झन्तर मानं.                    | कुछ कम १ कोटिसांगर | १ ४४ सागर            |  |

| श्री जैन सिद्धान्त चोल संग्रह, छठा भाग १८३ |                               |                              |
|--------------------------------------------|-------------------------------|------------------------------|
| श्रीविमत्तनाथस्वामी                        | श्रीग्रनन्तनाथस्वामी          | श्री धर्मनाथत्वामी           |
| चसाख सुदी १२                               | सावण वदी ७                    | चैसाख सुनो ७                 |
| सहस्रार देवलोक                             | प्रार्णत देवलोक               | विजय विमान                   |
| कस्पिलपुर                                  | श्चयोष्या                     | रस्तपुर                      |
| माह सुदी २                                 | चैसाख बदी १३                  | माह सुदी ३                   |
| <b>र्</b> याम।                             | सुय शा                        | सुत्रता                      |
| कृतवमी                                     | सिंह सेन                      | भानु                         |
| वराह                                       | <b>इ</b> येन                  | বজ                           |
| ६० घनुप                                    | ४० घनुप                       | ४४ धनुप                      |
| १४ लाख वर्ष                                | ण। लाख वर्ष                   | २॥ लाख वर्षे                 |
| ३० लाख वर्ष                                | १४ लाख वर्ष                   | ४ लाख वर्षे                  |
| माह सुदी ४                                 | वेसाख वदी १४                  | माह सुदी १३                  |
| धान्यकर                                    | चर्द्धं मानपुर                | सौमनस                        |
| लय                                         | विजय                          | धर्मसिंह                     |
| २ मास                                      | ३ वर्ष                        | २ वर्ष                       |
| पौप सुदी ६                                 | वैसाख वदी १४                  | पौप खुदी १४                  |
| মূত                                        | Xo                            | ૪ર                           |
| मन्द्र                                     | यश                            | थरिष्ट                       |
| হ্ন রজায                                   | ६६ हजार                       | ६४ हजार                      |
| १ लाख ५००                                  | ६२ हजार                       | <b>६२४००</b>                 |
| घरणीधरा(धरा)                               | पद्मा                         | भार्या शिवा                  |
| <b>৽ লা</b> ৰ <b>দ</b> চাাব                | २ लाख ६ हजार                  | २ लाख ४ हजार                 |
| ४ लाख २४ इजार                              | ४ লাঝ १४ हजार<br>ण। লাख वर्षे | ४ लाग्व १३ हजार<br>२॥ लाख वप |
| १४ लाख वर्ष<br>द्यापाढ़ वद्ो ७             | ्णा लाख वय<br>चत सुदी ४       | रा जाल पर<br>जेठ सुदी ४      |
| आपाए पदा -<br>ह्ट००                        | 50000<br>10000                | 855 _                        |
| ६० लाख वर्षे                               | ३० लाख वर्षे                  | १० लाख वर्ष                  |
| ३० सागर                                    | ९ स.गर                        | े ४ सागर                     |
|                                            |                               |                              |

१--> इजार वर्ष मांडलिक राजा और २४ हजार वर्ष चक्रवर्ती रहे। २-२३॥ हजार वर्ष मांडलिक राजा और २३॥ हजार वर्ष चक्रवर्ती रहे।

| A allow and the       | 10(31                        | 10131                          |
|-----------------------|------------------------------|--------------------------------|
| ४ जन्म तिथि           | जेठ वदी १३                   | देसाख वदी १४ <sup>ँ</sup>      |
| ४ माता का नाम 🕠       | त्रचिरा                      | 'श्री ′ं′                      |
| ६ पिता का नाम. 😤      | विश्वसेन                     | सूर                            |
| ৩ ল্লান্তন            | हरिण -                       | , छाज (बकरा)                   |
| म शरीर मान            | ४० धनुप                      | . ३४ धनुष                      |
|                       | २४ हजार वर्ष                 | <b>২</b> ३७४० বর্ষ             |
| १० राज्य काल 👘 👘      | ४० हजार् वर्षे <sup>9</sup>  | ४७ । इजार वर्षे                |
| ११ दीचा तिथि 🕛 🍯      | जेठ वदी १४                   | वैसाख वद्रां ४                 |
| १२ पारणे का स्थान     | मन्दिरपुर                    | चक्रपुर 👻 👌                    |
| १३ दाता-का, नाम       | सुमित्र 👘                    | व्याघ्रसिह                     |
| १४ छद्मम्थ काल        | १ वर्ष                       | सोलह वर्ष                      |
| १४ ज्ञानोत्पत्ति तिथि | पौष सुदी ध                   | चैत सुदी ३                     |
| १६ गणघर संख्या '      | રદ                           | 3x                             |
| १७ प्रथम गएधर         | चकायुद्ध                     | स्वयम्भू ( शम्ब <sup>2</sup> ) |
|                       | হ্ হ্ জাহ 💡                  | ६० हजार २ 🐘                    |
| १९ साम्बी संख्या      |                              | ६०६००                          |
| २० प्रथम ञ्चार्था     |                              | दामिनी                         |
| २१ आवक संख्या         | <b>२ लाख ६० हजार</b> ्       | १ लाग्व ७६ हजार                |
| २२ श्राविका संख्या    | ३ लाख ८३ हजार                | ३ लाख म१ हें जार               |
| ९३ द'चा पयोय 📜 🛀      | २४ डजार वर्ष                 |                                |
| २४ निर्वाण, तिथि      | जेठ वदी १३ 🔹                 | वैसाख वदा १,                   |
| २४ मो्च परिवार        | 200                          | 8000                           |
| २६ आयुमान             | १ लाख्-वर्ष 🔶 🔅              | ६४ हजार वर्षे                  |
| ६७ अन्तर मान          | पौन पल्य कम तीन साग <b>र</b> | श्राधा पल्य,पम                 |
|                       | 1                            |                                |

् श्रीशान्तिनाथस्वामी श्रीकुन्धुनाथस्वामी नाम----

भादवा वदी ७

सर्वाथसिद्ध

गजपुर

🔢 श्री सेठिया जैन यन्थमाला -

सावरा वदी ६

सर्वार्थसिद्ध

गजपुर

१८४

१ च्यवन तिथि

२ विसान

३ जन्म नगरो

१-२१ हजार वर्षे मांडलिक राजा ग्रेगैर २१ इजार वर्ष चक्रवर्ती रहे। २-तीन ब्रहोरात्र (श्रावस्यक मलयगिरिकृत)

श्री अरनाथ स्वामी श्रीमल्लिनाथ स्वामी श्रीमुनिसुत्रतस्वामी फाल्गुन सुदी २ फाल्गुन सुद्री ४ सावण सुदी पूणिमा श्रपगजित सर्वाथसिद्ध जयन्त मिथिला राजगृह गजपुर मिर्गासर सुदी १० मिगसिर सुदी ११ जेठ वदी न प्रमावती देवो पद्मा सुमित्र सुदर्शन फ्रम्म कुर्म नन्दावत्त कलश ২০ ঘন্ত্ব २४ धनुप २० धनुष २१ हजार वर्षे १०० वर्षे ७४०० वर्ष ४२ हजार वर्षे १ १४ हजार वर्ष o मिगसर सुदी ११ मिगसिर सुदी ११ फाल्गुन सुरी १२ मिथिला राजपुर राजगृह ञ्रपराजित विश्वसेन नहादत्त 3् वर्ष^ १ आहोरात्र ११ मास काती सुदी १२ मिगसिर सुदी ११ फाल्गुन बदी १२ 25 રર 25 इन्द्र (भिपज) कुम्भ (मल्लि) क्रम्भ ২০ ৱলাৰ ४० हजार ২০ হলাং 50000 22000 20000 रच्ची (रच्चिता) वन्धुमती पुष्पवती १ लाग्व म४ इनार १ लाग्व ५३ हजार १ লাভ ৩२ हजार ३ लाग्व ७२ हजार ३ लाग्व ७० हलार **২ লা**ৰ ২০ ৱলাং २१ हजार वर्षे ४४४०० वर्षे అ్మరం ఇర్త मिगसिर सुदी १० फाल्गुन सुदी १२ जेठ वदी ध 8000 8000 200 **५५ इजार वर्ष** ३० हजार वर्षे =४ हजार वर्षे कोटि सहस वर्षकम पाधपल्य एककोटि सहस्वयर्ष १४ लाख वर्ष

श्री जन मिद्धान्त बोलं संप्रह, छठा भाग

१८४

#### श्री सेठिया जैन ग्रन्थमाला '

ँ श्री नेमिनाथ स्वामी ल श्री छरिप्टनेमि स्वामी नाम---१ च्यवन तिथिं आसोज सुदी १५ काती बदी १२ २ विमान प्रार्गत देवलोक श्रपराजित ३ जन्म नगरी सौर्यपुर मिथिला ४ जन्म तिथि सावग्र सुदी ४ सावग्र बद्दी म ४ साता का नाम वप्रा शिवा ६ पिता का नासं विजय समुद्र विजय ৩ লান্ধন नीलोत्पत्त হাঁহা म शरीर मान १४ धनुष १० धनुष ६ कंत्रर पद २४०० वर्ष ३०० वर्ष १० राज्य काल ४००० वर्ष 0 ११ दीन्ता तिथि ष्ट्राषाढु वदी ध ंसावरण सुदी ध् १२ पारणे का स्थान वीरपुर द्वारवती १३ दाता का नाम दिन्न वरदत्त नौ मास ४४ दिन १४ छद्मस्थ काल १४ ज्ञानोत्नत्ति तिथि सिगसिर सुदी ११ आसोज वदी १४ १६ गण्धर संख्या QQ 88 १७ प्रथम गेएाघर शुभ (शुम्भ) वरदत्त १म साधु संख्या - ২০ চলাৰ १म हजार १९ साभ्वी सख्या 88000 80000 म्रनिला २० प्रथम आर्या थत्त्वत्ता

२१ श्रावक संख्या १ लाख ७० हजार १ लांख ६९ हजार २२ श्राविका संख्या 🕯 ३ लाख ४म हजार ३ लाख ३६ हजार २३ दीन्ता पर्याय २४०० वर्ष ७०० वर्षे २४ निर्वाण तिथि वैशाख वदी १० आपाढ़ सुदी 🖻 २४ मोच्च परिवार 8000 ૼ૪૱ૼ १ हजार वर्षे १० हजार वर्षे २६ आयुमान ४ लाख वर्षे ६७ अन्तर सान' ६ लाख वर्ष

१ नोट-जिस तीर्थंकर के नीचे जन्तर दिया है वह उसके पूर्ववर्ती तीर्थंकर के निर्वाण के इतने समय बाद सिद्ध हुआ ऐसा ममसना चाहिये ।

-स०-सप्ततिशतस्थान द्वार। सम०-संगवायांग। आ० ह०-हरिभद्रीयावश्यक गाथा। आ० स०-आवश्यक मत्तयगिरि गाथा। प्र०-प्रवचनसारोद्धार द्वार

| श्री पार्श्वनाथ स                   | वामी श्री महावी            | र स्वामी प्रमाखग्रन्थ'          |   |
|-------------------------------------|----------------------------|---------------------------------|---|
| चैत वदी ४                           | श्राषाढ़ सुदी ६            | स०१४                            |   |
| प्राच्या देवलोक                     | प्रारात देवलोक             | स० १२                           |   |
| नाराणसी                             | <b>बुग्रहपुर</b>           | स० २८, आ० ह० ३८२-३८४            |   |
| पौप वदी १०                          | चैत सुदी १३                | स्व० २१                         |   |
| वामा                                | নি জুলা হ                  | स०२९,सम०१४७,छा०ह० ३८४ से        |   |
| याना<br>अश्वसेन                     | सिद्धार्थ                  | स०३०,सम०१४७,आ०ह० ३८७ से         |   |
| अश्वसम<br>सर्प                      | सिह                        | स० ४२, प्र० २६                  |   |
|                                     | ७ हाथ                      | स०४०,प्र०२८,ज्या०ह०३७८-३८०      |   |
| ६ हाथ<br>'३० वर्षे                  | ३० वर्षे<br>३० वर्षे       | स०४४, जा०६०२७७-२९६              |   |
| २ण्यम्<br>o                         | 3                          | स०४४,आ०ह०२७७-२९९                |   |
| ु<br>पौप बदी ११                     | मिगसिर वदी १०              |                                 |   |
| भाष पदा २२<br>स्रोपकट               |                            | स॰७६,झा॰ह०३२३-३२४               |   |
| ष्ठापकद<br>धन्य                     | <b>बहु</b> ल               | स॰७७,सम॰१४७,आ०ह॰३२६से           |   |
| वन्व<br>म४ दिन                      | ग्युः<br>१२वर्ष (१२॥ वर्ष) |                                 |   |
| न्छ ।५५<br>चैत वदी ४                | वैसाखसुदी१•                | स॰न्फ,आ॰ह॰२४१-२४२               |   |
|                                     | 88<br>88                   | स०१११, आ०ह०२६६-२६६              |   |
| १०<br>(म्यार्थवच्च)                 |                            | स० १०३, सम० १४७, प्र० म         |   |
| दत्त (छार्यदत्त)                    | १४ इजार                    | स०११२,प्र०१६,ज्या०ह०२४६-२४६     | _ |
| १९ हजार                             | 36000                      | स०११३,प्र०१७,मा०ह०२६०-२६३       |   |
| হু <b>८०००</b><br>সম্পদ্দরা         | २९०००<br>चन्द्रना '        | स०१०४,प्र॰९,सम०१४७              | • |
| पुष्पचूला<br>क्राज ६५ हर            |                            | र स० ११४, प्र० २४               |   |
| থ্ঁলাৰে <b>হ</b> ৪ হব<br>উলাৰ হ৪ হব | _                          | र स॰ ११४, प्र॰ २४               |   |
| ३ताख ३९ हज<br>७० वर्षे              | ४२ वर्ष                    | स॰ १४४, आ०ह०२७२-२७६             |   |
|                                     |                            | • •                             |   |
| सावण सुदी म                         | ्<br>एकाकी                 | स॰ १४४, प्र॰ ३३                 |   |
| 3,3                                 | ७२ वर्ष                    | स० १४६, प्र० ३२,झा०ह० ३०३ से    | ł |
| सौ वर्ष                             | ্র হু <b>১০ র</b> দ্ধ      | स० १६४, प्र० ३४,आ०ह० प्रुष्ठ१६३ |   |
| ≈३७४० वर्षे                         |                            | - 11-1                          | • |

यन्त्र में चौबीस तीर्थङ्करों के सम्वन्ध में २७ वातें दी गई हैं इनके अतिरिक्त और कुछ ज्ञातव्य बातें यहाँ दी जाती हैं :---

तीर्थङ्कर की माताएं चौदह उत्तम स्वप्न देखती हैं--गय वसह सीह अभिसेय दाम ससि दिणयर कर्य छुंमं। पउमसर सागर विमार्ग मवर्ग रयग्राऽग्गि सुविगाइं॥ भागार्थ-गज, द्वषम, सिंह, लत्त्मी का अभिवेक, पुष्पमाला चन्द्र, सर्य, ध्वजा, छुग्म, पद्म सरोवर, सागर, विमान या भवन, रत्न राशि, निर्धू म अग्नि---ये चौदह स्वप्न हैं।

खरय उनद्वार्ण इहं भवर्ण सग्गच्छयारा उ विमार्ग । वीरुसह सेस जणगी, नियंसु ते हरि विसह गयाइ ॥ भावार्थ-नरक से आये हुए तीर्थङ्करों की माताएं चौदह स्वप्नों में भवन देखती हैं एवं स्वर्ग से आये हुए तीर्थङ्करों की माताएं भवन के बदले विमान देखती हैं । मगवान महावीर स्वामी की माता ने पहला सिंह का, मगवान् ऋषभदेव की माता ने पहला द्वष्म का एवं शेष तीर्थङ्करों की माताओं ने पहला हाथी का स्वप्न देखा था ( सठतिशत स्थान प्रकरण १५ दार गाथा ७८-७१)

तीर्थङ्करों के गोत्र एवं वंश

गोयम गुत्ता हरिवंस संभवा नेमिसुव्वया दो वि । कासव गोत्ता इक्खागु वंसजा सेस वावीसा ॥ भावार्थ-भगवान् नेमिनाथस्वामी और सुनिसुव्रत स्वामी ये दोनों गौतम गोत्र वाले थे और इन्होंने हरिवंश में जन्म लिया था। शेष बाईस तीर्थद्वरों का गोत्र काश्यप था और इत्त्वाकु वंश में उनका जन्म हुआ था। (सततिशत स्थान प्रकरण ३७-३८ द्वार गाथा १०५)

### तीर्थंकरों का वर्ण

पउमाभ वासुपुङ्जा रत्ता ससि पुष्फदंत ससिगोरा । सुव्वयनेमी काला पासी मल्ली पियंगाभा ।) वरतवियकण्यगोरा सोलस तित्थंकरा मुखेंपंच्चा ॥ एसो वर्एणविभागो चंडवीसाए जिणिंदाणं ॥ भावार्थ-पद्मप्रम स्वामी और वासुपूज्य स्वामी रक्त वर्ण केथे। चन्द्रप्रभस्वामी और सुविधिनाध स्वामी चन्द्रमा के समान गौर वर्ण के थे। श्री मुनिसुव्रत स्वामी और नेमिनाथ स्वामी का कुष्ण वर्ण था तथा श्रीपार्श्वनाथ स्वामी और मल्लिनाथ स्वामी का नील वर्ण था। शेप तीर्थ-द्धरों का वर्ण तपाये हुए सोने के समान था, यह चौवीसों जिनेश्वर देवों का वर्ण विभाग हुन्द्या। (ग्रा॰ ह० गाथा ३७६,३७७) (प्रवचन द्वार ३०) तीर्थद्वरों का विवाह

भगवान् मल्लिनाथ स्वामी और अरिष्टनेमि स्वामी श्रविवाहित रहे। शेप वार्ड्म तीर्थद्वरों ने विवाह किया था। कहा मी है——

मांद्व नेमि मुर्त्तु तेसिं विवाहो य भोगफला । अथात्--श्री मत्निनाथ स्वामी और आरिष्टनेमि स्वामी के सिवाय शेप तीर्थाकरों का विचाह हुआ क्योंकि उनके भोगफल वाले कर्म शेप थे। (सप्ततिशत स्थान प्रकरण ५३ ढार, गाथा ३४) दीत्ता की अवस्था

चीरो आरिइनेमी पासो मल्ली य वासुपुज्जो य ।

पडमवए पव्वइया सेसा पुर्ण पच्छिम वयम्मि ॥ भावार्थ--भगवान् महावीर स्वामी, छारिष्टनेपि स्वामी, पार्श्वनाथ स्वामी, मल्लिनाथ स्वामी छार वासुपूज्य स्वामी इन पॉचों तीर्थंकरों ने प्रथम वय--कुमारावस्था में दीच्चा ली। शेप तीर्थंकर पिछली वय में प्रव्रजित हुए। (श्रा॰ ह॰ गा॰ २२६)

गृहवास में और दीचा के समय ज्ञान मइ सुय झोहि तिएखाखा जाव गिहे पच्छिम भवाक्यो । पिछले भव से लेकर यावत् गृहवास मेंरहने तक सभी तीर्थाकरों के मतिज्ञान, श्रुतज्ञान और झवधिज्ञान ये तीनों ज्ञान होते हैं। ( स्तत्वशत॰ द्वार ४४ )

इसी ग्रन्थ में आगे ७१ द्वार में कहा है-'' ज़ायं च चउत्थं मरा गार्गं " अर्थात्-दीचा ग्रहण करने के समय सभी तीर्थंकरों को चौथा मनःपर्ययज्ञान उत्पन्न हुआ। दीचा नगर उसमो य विग्रीयाए वारवईए अस्ट्रिवरग्रेमी । श्रवसेसा तित्थयरा ग्रिक्खंता जम्मभूमीसु ॥ भावार्थ-भगवान् ऋषमदेव स्वामी ने विनीता में और अरिष्ट नेमिनाथ स्वामी ने द्वारका में दीचा धारख की। शेप तीर्थंकर अपनी जन्म भूमि में प्रव्रजित हुए । (था० १० गाथा २२९) (समवायांग १५७) दीचा वृत्त सभी तीर्थंकर व्यशोक वृत्त के नीचे प्रवजित हुए जैसे कि---'गिक्सनंता असोगतरुतले सव्वे' (सप्ततिशत॰ ६८ दार) दीचा तप

समहत्थ खिच्च मत्तेग गिग्गत्रो वासुपुज्ज चउत्थेग । पासो मल्ली वि य अहुसेख ं सेसा उ छट्टेर्ग ॥ भावार्थ-समतिनाथ स्वामी नित्य भक्त से और वासुपूज्य स्वामी उपवास तप से दीचित हए। श्रीपार्धनाथ स्वामी और मल्लिनाथ स्वामी ने तेला तप कर दीचा ली। शेप वीस तीर्थंकरों ने वेला तप पूर्वक प्रवरुया धारगा की। (प्र॰ सा॰ ४२ द्वार (समवायाग १५७) 'दीचा परिवार

एगो भगवं वीरो पासो मल्ली य तिहि तिहिं सएहिं। भगवंपि वासुपुज्जो छहि पुरिससएहि णिक्खतो ॥ उग्गागं भोगागं रायग्रागं च खत्तियाणं च चउहिं सहस्सेहिं उसहों सेसा उ सहस्स परिवारा ॥-भावार्थ-भगवान् महावीरस्वामी ने अकेले दीचा ली। श्री पार्श्वनाथ स्वामी और मल्लिनायस्वामी ॐ ने तीन तीन सौ पुरुपों के साथ दीचा सी।भगवान् वासुपूज्यस्वामी ने ६०० पुरुपों के साथ गृहत्याग किया। भगवान् ऋपभदेव स्वामी ने उग्र, भोग, राजन्य और चत्रिय कुल के चार हजार पुरुपों के साथ दीचा ली। शेप उन्नीस तीर्थाकर एक एक हजार पुरुपों के साथ दीचित हुए। (प० णा॰ ३१ दार) (समवायाग १५७)

#### प्रथम पारगे का समय

संवच्छरेण सिक्खा लद्धा, उसमेख लोगणाहेण ।

सेसेहिं वीयदिवसे, लद्धाओं पढमभिक्खाओ ॥ भावार्थ — त्रिलोकीनाथ भगवान् ऋषभदेव स्वामी को एक वर्ष के वाद भिचा प्राप्त हुई। शेष तीर्थद्वरों को दीचा के दूसरे ही दिन प्रथमभिचा का लाभ हुंद्या। (त्रा॰ म॰ १ ख॰ गा॰ ३४२)(समवायाग १५७)

#### त्रथम पारखे का झाहारं

उसगस्त पढमभिक्त्वा खोयरसो आसि लोगणाहस्स। सेसार्गं परमण्णं अमियरसोवमं आसि ॥

भावार्थ-----लोकनाथ भगवान् - ऋषभदेव स्वामी के पारणे में इत्तुरस था और शेप तीर्थांकरों के पारणे में अमृतरस के सदश स्वादिष्ट चीराज था 1 (आ॰ म॰ १ ख॰ गा॰ ३४३) (तमवायाग १९७)

#### केवलोत्पत्तिस्थान

वीरोसहनेमीर्यं, जंभियवहिपुरिमताल उज्जिते । केवलगाखुप्पत्ती, सेसार्यं जम्मझाये तु ॥ भावार्थ-वीर भगवान् को जृम्मिक के नाहर (ऋज्वालिका नदी के तीर पर) केवलज्ञान उत्पन्न हुआ । भगवान् ऋपभदेव स्वामी

क्ष श्री मझिनाथ स्वामी ने तीन सौ पुरुष खोर तीन सौ खियां इस प्रकार ६०० के परिवार से दीवा लो थी किन्तु सभी जगह एक ही की तीन मौ गंर्ल्य ली गई है। और अरिष्टनेमि नाथ स्वामी को क्रमशः पुरिमताल नगर और रेवतक पर्वत पर क्षेवलज्ञान उत्पन्न हुआ । शेष तीर्थंकरों को अपने अपने जन्म स्थानों में केवलज्ञान उत्पन्न हुआ । (स्वतिशत॰ ९० द्वार) केवलज्ञान तप

अहम भत्तंतम्मि, पासोसहमल्लिरिङ नेमीण । वासुपुज्जस्स चउत्थेण छ्ट्रभत्तेण उ सेसाण ॥

सावार्थ-श्री पार्श्वनाथ स्वामी, ऋषमदेवस्वामी, मल्लिनाथस्वामी, और अरिप्टनेमि नाथ स्वामी को छप्टममक्त-तीन उपवास के अन्त में तथा वासुपूज्य स्वामी को उपवास तप में केवलज्ञान उत्पन्न हुआ।

शेष तीर्थांकरों को वेले के तप में केवलज्ञान उत्पन्न हुआ।

केवलज्ञान वेला

र्णायां उसहाईयां, पुव्वयहे पच्छिर्मायह बीरस्स । भावार्थ-ऋषभदेव स्वामी आदि तेईस तीर्थांकरों को प्रथमप्रहर में केवलज्ञान उत्पन्न हुआ और चौवीसवें तीर्थांकर श्री महावीर भग-वान् को अन्तिम प्रहर में केवलज्ञान उत्पन्न हुआ। (स्प्र<sup>तिरात</sup> १५ दार) तीर्थोत्पत्ति

तित्थं चाउव्वरण्गो, संघो सो पढमए समोसरणे । उपप्रणोउ जिणाणं, वीरजिणिंदस्स घीयम्मि ॥ भावार्थ-ऋपभदेवस्वामी आदि तेईस तीर्थांकरों के प्रथम समव सरण में ही तीर्थ (प्रवचन) एवं चतुविध संघ उत्पन्न हुए । श्री वीर भगवान् के दूसरे समवसरण श्रें तीर्थ एवं संघ की स्थापना हुई । (आ० म० १ खंड गा० २००) निर्चाण तप

निव्वाणमंतकिरिया सा चोद्समेख पढमणाहस्स । सेसाणं मासिएणं वीरजिणिदस्स छट्ठेणं॥ १ ॥ भावार्थ— आदिनाथ श्रा ऋषभदेव स्वामी की निर्वाण रूप ' अन्तकिया छः उपवास पूर्वक हुई। दूसरे से तेईसवें र्तर्श्वरूरों की भन्तकिया एक मास के उपवास के साथ हुई। श्री वीर स्वामी का निर्वार्ग्य वेले के तप से हुन्ना। (त्रा० म० १ ख० गा० ३२८) निर्वार्ग्यस्थान

श्रद्वात्रय चंपुज्जेत, पात्रा सम्मेय सेल सिंहरेखु । उसम वासुप्रज्ज, नेमी वीरो सेसा य सिद्धिं गया ।

श्री ऋषभदेव स्वामी, वासुपूज्य स्वामी, अरिष्टनेमि स्वामी, धीर स्वामी और शेष अजितनाथ स्वामी आदिवीस तीर्थङ्कर क्रमशः अष्टापद, चम्पा, रैवतक, पापा और सम्मेत पर्वत पर सिद्ध हुए । (आ॰ म॰ १ ख॰ गा॰ ३२६)

#### मोच्चासन

चीरोसहनेमीखं पलियंकं सेसाख य उस्सग्गो । भावार्थ-मोच जाते समय श्री महाचीरस्वामी, ऋषभदेवस्वामी, और अरिप्टनेमिस्वामी के पर्यंक झासन था। शेष र्तार्थद्वर उत्सर्ग (कायोत्सर्ग)आसन से मोच पयारे। (क्षातरात १५१ द्वार) तीर्थद्वरों की भव संख्या

वर्तमान अवसपिंगी काल के २४ तीर्थङ्कर भगवान् को सम्यक्त माप्त होने के वाद जितने भव के पश्चात् वे माच्च पथार उनका भव-संख्या इस प्रकार हे :----

ऋषभदेव स्वामी की भव संख्या १३, शान्तिनाथ स्वामी की १२, अरिधनेमि स्वामीकी ६, पार्श्वनाथ स्वामी की १०, महात्रीर स्वामी की २७ और शेप तीर्थद्वरों की भवसंख्या ३ है। ---(जन तत्वादर्श पूर्वार्ड् प्र• ३= से ७३)

वीस वोलों में से किसकी जाराधना कर तीर्थद्भर गोत्र नांधा ?

पटम चरमेहिं पुट्टा, जिग्रहेऊ बीस ते छ इमे । सेसेहिं फासिया पुग एगं दो तिरिग्ज सन्वे वा । भावार्थ-प्रथम तीर्थङ्कर श्रीऋपभदेव स्वामी ज्यार चरम तीर्थङ्कर श्री महावीर स्वामी ने तीर्थद्भर गोत्र बांधने के बीस वोलों की आराधना की थी और शेष तीर्थद्भरों ने एक, दो, तीन या सभी बोलों की आराधना की थी।तीर्थीकर गोत्र बांधने केवीस वोल इसी भाग में बोल नं १ ६०२ में दिये गये हैं। (सत्तविशत द्वार ११)

तीर्थांकरों के पूर्वभव का श्रुतज्ञान

पढमो दुवालपंगी सेसा इकार संग सुत्तघरा ॥ भावार्थ-प्रथम तीर्थांकर श्री ऋषभदेव स्वामी पूर्वभव में द्वादशांग

सत्रधारी झौर तेईस तीर्थीकर ग्यारह झंग सत्रधारी हुए । (सततिशत दार १०)

तीर्थंकरों के जन्म एवं मोच के आरे

संखिङज कालरूवे तइयऽरयंते उसह जम्मो ॥

ग्रजियस्स चउत्थार्यमज्मे पच्छद्वे संभवाईर्णं ।

तस्संते अराईगां जिगाग जम्मो तहा मुक्खो ॥ भावार्थ-संख्यात्काल रूप तीसरे आरे के अन्त में भगवान् ऋषभदेव स्वामी का जन्म और मोच हुआ चौथे आरे के मध्य में श्री अजितनाथ स्वामी का जन्म और मोच हुआ। चौथे आरे के पिछले आधे भाग में श्रीसंभवनाथ स्वामी से लेकर श्री कुंथुनाथ स्वामी और मुक्त हुए। चौथे आरे के अंतिम भाग में श्री अरनाथस्वामी से श्रीवीर

स्वामी तक सात तीर्थांकरों का जन्म और मोच हुआ। (स्ततिशत २५ दार)

तीर्थोच्छेद काल

पुरिमंऽतिमग्रहऽह तरेसु, तित्थस्स नत्थि वुच्छेत्रो । मज्मिल्लएसु सत्तसु, एत्तियकालं तु बुच्छेत्रो ॥ ४३२ ॥ चउमागो चउमागो तिषिण य चउमाग पलिय चउमागो । तिष्णेव य चउमागा चउत्थमागो य चउमागो ॥ ४३३ ॥ भादार्थ-चौवीम तीर्थांकरों के तेईस ग्रन्तर हैं। श्रीऋषमदेवस्वामी से लेकर श्री सुविधिनाथ स्वामी पर्यन्त नौ तीर्थंकरों के ज्ञादिम आठ अन्तर में और श्री शान्तिनाथ स्वामी से श्रीवीरम्वामी पर्यन्त नौ तीर्थंकरों के अन्तिम आठ अन्तर में तीर्थ का विच्छेद नहीं हुआ। श्रीसुविधिनाथ स्वामी से श्री शान्तिनाथ स्वामी पर्यन्त आठ तीर्थंकरों के मध्यम सात अन्तर में नीचे लिखे समय के लिये तीर्थ का विच्छेद हुआ।

श्री सुविधिनाथ और शीतलनाथ का अन्तर पाव पल्योपम
 श्री शीतलनाथ और श्रेयांसनाथ का अन्तर पाव पल्योपम
 श्री श्रेयांसनाथ और वासुपूज्य का अन्तर पौन पल्योपम
 श्री श्रेयांसनाथ और वासुपूज्य का अन्तर पौन पल्योपम
 श्री वासुपूज्य और विमलनाथ का अन्तर पाव पल्योपम
 श्री विमलनाथ और अनन्तनाथ का अन्तर पौन पल्योपम
 श्री विमलनाथ और धर्मनाथ का अन्तर पौन पल्योपम
 श्री अनन्तनाथ और धर्मनाथ का अन्तर पाव पल्योपम
 श्री अनन्तनाथ और धर्मनाथ का अन्तर पाव पल्योपम
 श्री अनन्तनाथ और धर्मनाथ का अन्तर पाव पल्योपम
 श्री धर्मनाथ और शान्तिनाथ का अन्तर पाव पल्योपम

भगवती शतक २० उद्देशे ≃ में तेईस अन्तरों में से आदि और अंत के आठ आठ अन्तरों में कालिक श्रुत का विच्छेद न होना कहा गया है । और मध्य के सात अन्तरों में कालिक श्रुत का विच्छेद होना वतलाया है। दृष्टिवाद का विच्छेद तो सभी तीर्थकरों के अन्तर काल में हुआ है। (प्राचन मारोबार ३६ द्वार)

तीर्थंकरों के तीर्थ में चक्रवर्ती और वासुदेव तीर्थंकर के समकालीन जो चक्रवर्ती, वासुदेव आदि होते हैं वे उनके तीर्थ में कहे जाते हैं। जो दो तीर्थंकरों के अन्तर काल में होते हैं वे अतीत तीर्थंकर के तीर्श्व में समसे जाते हैं। दो तित्थेस सचकि अह य जिखा तो पंच केसी जुया। दो चकाहिव तिखिए चकिअ जिखा तो केसि चकी हरी।। तित्थेसो इग, तो सचकिअ जिखा ते केसी सचकी जिखो । चकी केसव संजुओ जिखवरो, चकी अ तो दो जिखा। मावार्थ-श्री ऋषभदेव स्वामी और अजितनाथ स्वामी ये दो

तीर्थं कर क्रमशः भरत और सगर चक्रवर्ती सहित हुए। इनके बाद तीसरे संभवनाथ स्वामी से लेकर दसवें शीतलनाथ खामी तक आठ तीर्थांकर हुए । तदनन्तर श्री श्रेयांसनाथ खामी, वासुपूज्य खामी. विमलनाथ खामी, अनन्तनाथ स्वामी और धर्मनाथ स्वामी, ये पांच तीर्थांकर वासुदेव सहित हुए अर्थात् इनके समय में क्रमशः त्रिपृष्ट, द्विप्रष्ट, स्वयंभू, पुरुषोत्तम और पुरुषसिंह ये पांच वासुदेव हुए । धर्मनाथ स्वामी केबाद मघवा और सनत्कुमार चक्रवर्ती हुए । वाद में पांचवें शान्तिनाथ, छठे कुन्धुनाथ और सातवें घरनाय चक्रवर्ती हुए और ये ही तीनों क्रमशः सोलहवें, सत्रहवें और अठाहरवें तीर्थांकर हुए। फिर कमशःछठे पुरुषपुराडरीक वासुदेव, आठवें सुभूम चक्रवर्ती और सातवें दत्त वासुदेव हुए । बाद में उन्नोसवें श्री मल्लिनाथ स्वामी तीर्थांकर हुए । इनके बाद बीसवें तीर्थांकर श्री मुनिसुत्रत स्वामी और नववें महापद्म चक्रवर्ती एक साथ हुए। वीसवें तीर्थांकर के बाद आठवें लत्त्मण वासुदेव हुए । इनके पाँछे इकीसवें नेमिनाथ तीर्थांकर हुए एवं इन्हीं के समकालीन दसवें हरिषेख चक्रवर्ती हए । हरिपेग के वाद ग्यारहवें जय चक्रवर्ती हुए । इसके बाद वाईसवें तीर्थी कर अरिष्टनेमि और नवचें कृष्ण वासुदेव एक साथ हुए । बाद में बारहवें ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती हुए । ब्रह्मदत्त के बाद तेईसर्वे पश्चिनाथस्वामी और चौबीसवें महावीरस्वामी हरू। (सप्ततिशत१७०दार) नोट-मप्ततिशतस्थान प्रकरण में तीर्थं कर सम्बन्धी १७० बोल हैं।

(समवायाग १५७) (हरिभद्रीयादश्यक गा० २०६-३६०) (आवश्यक मलयगिरि गा० २३१ से ३८६) (सप्ततिशतस्थान प्रकरण)(प्रवचन सासेखार द्वार ७ से ४५)

६३०—भरतद्तेत्र के आगामी १४ तीर्थङ्कर आगामी उत्सपिंगी में जम्बूडीप के भरतत्तेत्र में चौबीस तीर्थांकर होंगे। उनके नाम नीचे लिखे श्रद्यसार हैं—

, जनको भाषाय लिख अनुसार ह—---(१) मतिमान् भगवान् महावीर स्वामी ने अपने केवलज्जान

स्यगडांग सत्र में दो श्रुतस्कन्ध हैं। पहले श्रुतस्कन्ध में सोलह अध्ययन हें और दूसरे में सात । पहले श्रुतस्कन्ध के दसवें अध्ययन का नाम समाधि अध्ययन हैं। इसमें आत्मा को सुख देने वाले धर्म का स्वरूप वताया गया है। इसमें चौवीस गाथाएं हें, जिनका भावार्थ लिखे अनुसार है----

## ऋध्ययन की चौवीस गाथाएं

(तमवायाग १५८ वा समधाय)(प्रवचनसारोद्वार ७ वा द्वार गा० ३००-३०२) ६३२-सूयगडांग सूत्र के दसवें समाधि

(१) सुमङ्गल (२) सिद्धार्थ (३) निर्वाण (४) महायश (४) धर्मध्वज (६) श्रीचन्द्र (७) पुष्पकेतु (८) महाचन्द्र (६)श्रुतसागर (१०) सिद्धार्थ (११) पुण्ययोप (१२) महाघोप (१३) सत्यसेन (१४) शूरसेन (१४) महासेन (१६) सर्वानन्द (१७) देवपुत्र (१८) सुपार्श्व (१९) सुवत (२०) सुकोशल (२१) अनन्तविजय (२२) विमल (२३) महावल (२४) देवानन्द ।

(सयवायाग १५८ वां समवाय) (प्रवचनसारोद्धार ७ वा द्वार गा० २९३-२९५) ६३१--ऐरवत त्तेत्र के आगामी २४ तीर्थङ्कर

(१) महापद्म (पद्मनाथ) (२) सरदेव (३)सुपार्श्व (४) स्वयं प्रभ (५) सर्वानुभूति (६) देवश्रुत (७) उदय (८)पैढाल इत्र (६) पोहिल (१०) शतर्कातिं (११) र्म्रानसुव्रत (१२) ख्रमम (१३) निष्कपाय (१४) निष्पुत्ताक (१५) निर्भम (१६) चित्रगुप्त (१७) समाधि जिन ( ८) संवरक (१६) यशोधर (२०) विजय (२१) मल्लि (२२) देवजिन (२३) ख्रनन्तवीर्थ (२४) भद्रजिन । द्वारा जानकर सरल और मोच प्राप्त कराने वाले धर्म का उपदेश दिया है उस धर्म को आप लोग सुनो। तप करते हुए ऐहिक और पारलौकिक फल की इच्छा न करने वाला, समाधि प्राप्त भिद्युक शाखियों का आरंभ न करते हुए शुद्ध संयम का पालन करे।

(२) ऊँची, नीची तथा तिर्छी दिशा में जितने त्रस और स्थावर प्राखी हैं, अपने हाथ पैर और काया को वश कर साधु को उन्हें किसी तरह से दुःख न देना चाहिए, तथा उसे दूसरे द्वारा बिना दी हुई बक्तु ग्रहण न करनी चाहिए।

(३) श्रुतधर्म और चारित्र धर्म को यथार्थ रूप से कहने वाला, सर्वज्ञ के वाक्यों में शङ्का से रहित, प्रासुक आहार से शरीर का निर्वाह करने वाला, उत्तम तपस्वी साधु समस्त प्राणियों को अपने समान मानता हुआ संयम का पालन करे। चिरकाल तक जीने की इच्छा से आश्रवों का सेवन करे तथा भविष्य के लिए किसी वस्तु का सआ्रय न करे।

(४ साधु अपनी समस्त इन्द्रियों को स्नियों के मनोज्ञ शब्दादि विषयों की ओर जाने से रोके । बाह्य तथा आभ्यन्तर सभी प्रकार के बन्धनों से मुक्त होकर संयम का पालन करे। ससार में भिन्न भिन्न जाति के सभी प्राणियों को दुःख से व्याक्कल तथा संतप्त होते हुए देखे।

(४) अज्ञानी जीव पृथ्वीकाय आदि आणियों को कध देता हुआ पाप कर्म करता है और उसका फल भोगने के लिए पृथ्वी-काय आदि में बार बार उत्पन्न होता है। जीव हिंसा खय करना तथा दूसरे द्वारा कराना दोनों पाप हैं।

(६) जो व्यक्ति कंगाल, भिखारी आदि के समान करुशा जनक घंधा करता है वह भी पाप करता है, यह जानकर तीर्थङ्करों ने भावसमाधि का उपदेश दिया है। विचारशील व्यक्ति समाधि तथा विवेक में रहते हुए अपनी आत्मा को धर्म में स्थिर करे एवं प्राणातिपात से निष्टत्त होवे।

(७) साधु समस्त संसार को समभाव से देखे। किसी का प्रिय या अप्रिय न करे । प्रवज्या श्रंगीकार करके भी कुछ साधु परीपह और उपसर्ग आने पर कायर वन जाते हैं। अपनी पूजा और प्रशंसा के अभिलापी वनकर संयम मार्ग से गिर जाते हैं।

(८) जो व्यक्ति दीचा लेकर आधाकर्मी आहार चाहता है तथा उसे प्राप्त करने के लिए अमर्ख करता है वह कुशील वनना चाहता है। जो अज्ञानी ख़ियों में आसक्त है और उनकी प्राप्ति के लिये परिग्रह का सञ्चय करता है वह पाप की वृद्धि करता है।

(ह) जो इरुप प्राणियों की हिंसा करता हुआ उनके साथ चैर वाँघता है वह पाप की दृद्धि करता है तथा मर कर नरक आदि दुःखों को प्राप्त करता है। इसलिए विद्वान सुनि धर्म पर विचार कर सब अनथों से रहित होता हुआ संयम का पालन करे। (१०) साधु इस मंसार में चिरकाल तक जीने की इच्छा से ट्रब्य का उपार्जन न करे। स्त्री इत्र आदि में अनासक होता हुआ संयम में प्र्युत्ति करे। प्रत्येक वात विचार कर कहे, शब्दादि विपयों में आसकि न रखे तथा हिंसा युक्त कथा न करे।

(११) साधु आधाकमीं आहार की इच्छा न करे तथा आधाकमीं आहार की इच्छा करने वाले के साथ अधिक परिचय न रक्खे। कर्मों की निर्जरा के लिए शरीर को सुखा डाले। शरीर की परवाह न करते हुए शोक रहित होकर संयम का पालन करे। (१२) साधु एकत्व की भावना करे, क्योंकि एकत्व भावना से ही निःसङ्गपना प्राप्त होता है। एकत्व की भावना ही मोत्त है। जो इस मावना से युक्र होकर कोध का त्याग करता है, सत्यभापया करता हे तथा तप करता है वही पुरुष सब से श्रेष्ठ है। (१३) जो व्यक्ति मैथुन सेवन नहीं करता तथा परिग्रह नहीं रखता, नाना प्रकार के विषयों में राग द्वेष रहित होकर जीवों की रचा करता है वह निःसन्देह समाधि को प्राप्त करता है।

(१४) रति अरति को छोडकर साधु तया आदि के स्पर्श, शीतम्पर्श, उष्णस्पर्श तथा दंशमशक के स्पर्श को सहन करे तथा सुगन्ध और दुर्गन्ध को सम्माव पूर्वक सहन करे।

(१५) जो साधु वचन से गुप्त है वह भाव समाधि को प्राप्त है। साधु शुद्ध लेश्या को ग्रहण करके संयम का पालन करे। वह खयं घर का निर्माण या संस्कार न करे, न दूसरे से करावे तथा स्नियों का संसर्ग न करे।

(१६) जो लोग आत्मा को अक्रिय मानते हैं तथा दूसरे के पूछने पर मोच का उपदेश देते हैं. स्नानादि सावद्य क्रियाओं में आसक्त तथा लौकिक बातों में गृद्ध वे लोग मोच के कारण भूत धर्म को नहीं जानते।

(१७) मनुष्यों की रुचि भिन्न भिन्न होती है। इसलिए कोई किय बाद को मानते हैं और कोई अकियाबाद को मोच के हेतु भूत यथार्थ धर्म को न जानते हुए ये लोग आरम्भ में लगे रहते हैं और रसलोलुप होकर पैदा हुए बाल प्राणी के शरीर का नाश कर अपने आत्मा को खुख पहुँचाते हैं। ऐसा करके संयम रहित ये अज्ञानी जीव बैर की ही बुद्धि करते हैं।

(१८) मुर्ख प्राणी अपनी आयु के चय को नहीं देखता। वह - बाह्य वस्तुओं पर ममत्व करता हुआ पापकर्म में लीन रहता है। दिन रात वह शारीरिक मानमिक दुःख सहन करता रहता है और अपने को अजर अमर मान कर धनादि में आसक रहता है।

(१९) धन और पशु आदि सभी वस्तुओं का ममत्व छोड़ो । माता पिता आदि बान्धव व इष्ट मित्र वस्तुतः किसी का कुछ नहीं कर सकते । फिर भी प्राखी उनके लिये रोता है और मोह को प्राप्तहोता है। उसके धन को अवसर पाकर दूसरे लोग छीन लेते हैं।

(२०) जिस प्रकार चुद्र प्राखी सिंह से डरते हुए दूर ही से निकल जाते हैं, इसी प्रकार दुद्धिमान् पुरुप धर्म को विचार कर पापको दर ही से छोड़ देवे ।

े(२१) धर्म के तत्त्व को समक्तने वाला वुद्धिमान् व्यक्ति हिंसा से पैदा होने वाले दुःखों को वैरानुवन्धी तथा महाभयदायी जान कर ज्यवनी ज्यात्मा को पाप से उपलग रक्खे।

(२२) सर्वज्ञ के वचनों पर विश्वास करने वाला म्रुनि कभी भूठ न वोले। असत्य का त्याग ही सम्पूर्ण समाधि और मोच है। साधु किसी सावद्य कार्य को न स्वयं करे, न दूसरे से करावे और न करने वाले को भला समभे।

(२३) शुद्ध आहार मिल जाने पर उसके भति राग द्वेप करके साधु चारित्र को दूपित न करे। स्वादिष्ट आहार में मूर्छा या अभि-लापा न रक्खे। धैर्यवान् और भरिग्रह से मुक्त हो अपनी पूजा प्रतिष्ठा या कीर्तिं की कामना न करता हुआ शुद्ध रायम का पालन करे।

(२४) दीचा लेने के वाद साधु, जीवन की इच्छा न करता हुआ शरीर का ममत्व छोड़ दे। नियाखा न करे। जीवन या मरख की इच्छा न करता हुआ मिद्धु सांसारिक वन्धनों से मुक्त होकर विचरे। (स्वगडाग स्ट्रा १ श्रुत० १० अव्ययन)

६३३-विनय समाधि अध्य० की २४ गाथाएं

दशवैकालिक सूत्र के नवें अध्ययन का नाम विनयसमाधि अध्ययन है। इस में शिष्य को विनय धर्म की शिचा दी गई है। इसमें चार उद्देशे हैं। पहले उद्देशे में सत्रह गाथाएँ हैं जिन्हें इसी ग्रन्थ के पञ्चम भाग के वोल नं० ८७७ में दिया जांचुका है। दूसरे उद्देशे में चौबीस गाथाएं हैं। तीसरे में पन्द्रह गाथाएं हैं उनका भावार्थ पश्चमभाग के वोल नं० ८५३ में दिया जा चुका है। दूसरे उद्देशे की चौवीस आधाओं का भावार्थ नीचे लिखे अनुसार है–

(१) वृत्त के सूल से स्कन्ध की उत्पत्ति होती है, स्कन्ध से शाखाएं उत्पन्न होती हैं, शाखाओं से प्रशाखाएं (टहनियॉ), प्रशा-खाओं से पत्ते और इसके पश्चात् फूल, फल और रस पैदा होते हैं।

(२) धर्म का सूल विनय है और मोच उत्कुष्ट फल है।विनय सेही कीर्ति श्रुत और श्लाधावगैरह सभी वस्तुओं की प्राप्ति होती है।

(३ जो कोथी, अज्ञानी, अहंकारी, कटुवादी, कपटी, सयम से विद्युख और अविनीत पुरुष होते हैं। वे जल श्रवाह में पड़े हुए काष्ठ के सामान संसार समुद्र में वह जाते हैं।

(४) जो व्यक्ति किसी उपाय से विनय धर्म में प्रेरित किये जाने पर क्रोध करता है, वह मूर्ख आती हुई दिव्य लच्मी को डन्डा लेकर खदेड़ता है।

(५) हाथी घोड़े व्यादि सवारी के पशु भी अविनीत होने पर दरएडनीय वन जाते हैं और विविध दुःख मोगते हुए देखे जाते हैं।

(६) इसके विपरीत विनय युक्त हाथी, घोड़े आदि सवारी के पद्य ऋदि तथा कीर्ति को प्राप्त करके सुख भोगते हुए देखे जाते हैं।

(७) इसी प्रकाग विनय रहित दर और नारियाँ कोड़े चादि की मार से व्याकुल तथा नाक कान चादि इन्द्रिय के कट जाने . से विरूप होकर दुःख भोगते हुए देखे जाते हैं।

(८) अविनीत लोग दएड और शस्त्र के प्रहार से घायल, असभ्य वचनों द्वारा तिरस्कुत, दीनता दिखाते हुण, पराधीन तथा भूख प्यास आदि की असद्य वेदना से व्याकुल देखे जाते हैं।

(८) संसार में विनीत स्त्री और पुरुप मुख भोगते हुए, समृद्धि सम्पन्न तथा महान् यश फीर्तिं वाले देखे जाते हैं।

(१०) मनुष्यों के समान, देव, यत्त और गुह्यक (भवनपति) भी

श्रविनीत होने से दासता को माप्त हो दुःख भोगते हुए देखे जाते हैं। (११) इसके विपरीत विनय युक्त देव, यच्च तथा गुह्यक ऋद्वि

तथा महायश को शप्त करके सुख भोगते हुए देखे जाते हैं। (१२) जो ग्राचार्य तथाउपाध्याय की शुश्रुपा करता है और आज्ञा पालता है उसकी शिद्या पानी से सींचे हुए द्वचा के समान वढ़ती है। (१३) गृहस्थ लौकिक भोगों के लिए, आजीविका या दूसरो

का हित करने के लिए शिल्प तथा लौकिक कलाएं सीखते हैं।

(१४) शिचा को ग्रहण करते हुए कोमल शरीर वाले राज-कुमार त्यादि भी वन्ध, वध तथा भयंकर यातनात्रों को सहते हैं।

(१५) इस प्रकार ताड़ित होते हुए भी राजकुमार आदि शिल्प शिचा सीखने के लिए गुरु की पूजा करते हैं। उन का सरकार सन्मान करते हैं। उन्हें नमस्कार करते तथा उनकी आज्ञा पालन करते हैं।

(१६) लौकिक शिचा ग्रहण करने वात्ते भी वव इस प्रकार विनय का पालन करते हैं तो मोच की कामना करने वाले श्रुत-ग्राही भिद्य का क्या कहना ? उसे तो याचार्य जो कुछ कहे, उसका उल्लंघन कभी न करना चाहिए ।

(१७) शिष्य का कर्तव्य है कि वह अपनी शय्या, गति, स्थान और यासन आदि सब नीचे ही रक्खे। नीचे सुक कर पैरों में नमस्कार करे और नीचे सुक कर विनय पूर्वक हाथ जोड़े।

(१८) यदि कभी असावधानी से आचार्य के शरीर या उप-करणों का स्पर्श (संवझा) हो जाय तो उसके लिए वश्रता पूर्वक कहे-भगवन् ! मेरा श्रपराध चमा कीजिए, फिर ऐसा नहीं होगा। (१९) जिस प्रकार दुष्ट वैल वार वार चानुक द्वारा ताड़ित होकर रथ को खींचता है, इस प्रकार दुर्वु द्वि शिष्य वार वार कहने पर धार्मिक क्रियाओं को करता है।

(२०) गुरु द्वारा एक या अधिक वार उुलाये जाने पर बुद्धिमान्

शिष्य अपने आसन पर बैठा बैठा उत्तर न दे किन्तु आसन छोड़ कर गुरु की बात को अच्छी तरह सुने और फिर विनय पूर्क उत्तर देवे।

े (२१) बुद्धिमान् शिष्य का कर्तव्य है कि मनोगत अभिऽायों तथा सेवा करने के सम्रचित उपायों को नाना हेतुओं से द्रव्य, देव, काल और भाव के अनुसार जानकर सम्रचित प्रकार से गुरु की सेवा करे।

(२२) ऋविनीत को विपत्ति तथा विनीत को सम्पत्ति प्राप्त होती है। जो ये दो वातें जानता है वही शित्ता को प्राप्त कर सकता है।

(२३) जो व्यक्तिकोधी, घुद्धि और ऋद्धि का घमएड करने वाला, जुगलखोर, साहसी, विना विचारे कार्य करने वाला, गुरु की आज्ञा नहीं मानने वाला, धर्म से अपरिचित, विनय से अनभिज्ञ तथा असंविभागी होता है उसे किसी प्रकार मोच प्राप्त नहीं हो सकता । (२४) जो महापुरुष गुरु की आज्ञाज़ुसार चलने वाले, धर्म और अर्थ के जानने वाले तथा विनय में चतुर हैं वे इस संसार रूपी दुरुत्तर सागर को पार करके तथा कर्मों का च्य करके उत्तम गति को प्राप्त हुए हैं।

९३४-दुएडक चौवीस

स्वकृत कर्मों के फल भोगने के स्थान को दएडक कहते हैं। संसारी जीवों के चौवीस दएडक हैं। यथा--

नेरहया असुराई पुढवाई वेइ दियादओ चेव ।

पंचिंदिय तिरिय नराँ विंतर जोइसिम्र वेमाखी ॥ अर्थ----सात नरकों का एक दरएडक, असुरकुमार आदि दस मवनपतियों के दस दरएडक, पृथ्वीकाय, अप्काय, तेउकाय, वायुकाय और वनस्पतिकाय इन पाँच एकेन्द्रियों के पाँच दरएडक,

वेइन्द्रिय तेइन्द्रिय झौर चतुरिन्द्रिय इन तीन विकलेन्द्रियों के तीन

208

(१ यव-जो (२) गोधूम-गेहूं (३) शालि-एक प्रकार के चॉवल (४) हीहि-एक प्रकार का धान्य (५) पष्ठीक-साठे चॉवल (६) कोद्रव-कौदों (७) ऋणुक-चॉवल की एक जात (८) कंगु-कांगनी (६) रालग-माल कांगनी (१०) तिल-तिल (११)ग्रुद्ग-,खूँग (१२) माप-उड़द (१३) घतसी-छलसी (१४) हरिमन्थ-

#### ८३५—धान्य के चौवीस प्रकार

जीवों के चौंवीस भेद कहे जाते हैं। ुटणग १ उद्दे था १ स्०५ १ टीका) (भगवती शतक १ उद्दे शा १ की टीका)

ये संसारी जीवों के चौवीस दएडक हैं। दएडकों की अपेदा निये में सारी जीवों के चौवीस दएडक हैं। दएडकों की अपेदा

(१) सात नरक (२) असुरकुमार (३) नागकुमार (४) सुवर्ण कुमार (४) विद्युत्कुमार (६) अग्निकुमार (७) द्वीपकुमार (८) उदधिकुमार (६) दिशाकुमार (१०) वायुकुमार (११) स्तनित कुमार (१२) पृथ्वीकाय (१३) अल्काय (१४) तेउकाय (४) वायुकाय (१६) वनस्पतिकाय (१७) वेइन्द्रिय (१८) तेइन्द्रिय (१९) चतुरिन्द्रिय (२०) तिर्यञ्च पञ्चेन्द्रिय (२१) मनुष्य (२२) चार्याव्यन्तर (२३) ज्योतिपी (२४) वैमानिक ।

'देएडक, तिर्यश्च पंचेन्द्रिय का एक दएडक, मनुष्य का एक दएडक, वार्णव्यन्तर देवों का एक दएडक, ज्योतिपी देवों का एक दएडक श्रोर वैमानिऋ देवों का एक दएडक इस प्रकार वे चौवीस दएडक होते हैं। इनकी क्रमशः गिनती इस प्रकार है---- (११) प्रसङ्गसमा-जैसे साध्य के लिए साधन की जरूरत है उसी प्रकार दृष्टान्त के लिये भी साधन की जरूरत है, ऐसा कहना प्रसङ्गसमा है। दृष्टान्त में वादी प्रतिवादी को विवाद नहीं होता इसलिए उसके लिए साधन की आवश्यकता वतलाना व्यर्थ है। अन्यथा वह दृदान्त ही न कहलाएगा।

(?२) प्रतिदृदान्तसमा-तिना व्याप्ति के केवल द्सरा दृशन्त देकर दोष वताना प्रतिदृशान्तसमा जाति है। जैसे- घड़े के दृशन्त से यदि शब्द अनित्य है तो आकाश के दृशान्त से नित्य भी होना चाहिए। प्रतिदृशान्त देने वाले ने कोई हेतु नहीं दिया है, जिससे यह कहा जाय कि दृदान्त साधक नहीं है, प्रतिदृशान्त साधन है। बिना हेत के खण्डन मण्डन कैसे हो सकता है ?

(१३) अनुत्पत्तिसमा-उत्पत्ति के पहले कारण का अभाव दिखला कर मिथ्या खण्डन करना अनुत्पत्तिसमा है।जैसे-उत्पत्ति से पहले शब्द कृत्रिम है या नहीं ? यदि है तो उत्पत्ति के पहले होने से शब्द नित्य हो गया। यदि नहीं है तो हेतु आश्रयासिद्ध हो गया। यह उत्तर ठीक नहीं है उत्पत्ति के पहले वह शब्द ही नहीं था फिर कृत्रिम अकृत्रिम का प्रश्न कैसे हो सकता है।

(१४) संशयसमा-व्याप्ति में मिथ्या सन्देह वतला वर वादी के पत्त का खण्डन करना संशयसमा जाति है। जैसे-कार्य होने से शब्द अनित्य है तो यह कहना कि इन्द्रिय का विषय होने से शब्द की अनित्यता में सन्देह है क्योंकि इन्द्रियों के विषय गोत्व, घटत्व आदि नित्य भी होते हैं और घट, पट आदि अनित्य भी होते हैं। यह संशयठीक नहीं है, क्योंकि जब तक कार्यत्व और अनित्यत्व की व्याप्ति खण्डित न की जाय तब तक यहाँ सशय का प्रवेश हो ही नहीं सकता। कार्यत्व वी व्याप्ति यदि नित्यत्व और अनित्यत्व दोनों के साथ हो तो संशय हो सकता है अन्यथानहीं। सेकिन कार्यत्व की व्याप्ति दोनों के साथ हो ही नहीं सकती। (१५) प्रकरणसमा-मिथ्या व्याप्ति पर अवलम्वित द्सरे अनुमान से दोप देना प्रकरणसमा जाति है। जैसे-'यदि अनित्य (घट) के साधर्म्य से कार्यत्व हेतु शब्द की अनित्यता सिद्र करता है तो गोत्व आदि सामान्य के साधर्म्य से ऐन्द्रियकत्व (इन्द्रिय का विषय होना) हेतु नित्यता को सिद्ध करेगा। इसलिए दोनों पच वरावर कहलायेंगे। यह असत्य उत्तर है। अनित्यत्व और कार्यत्व की व्याप्ति है पर ऐन्द्रियकत्व और नित्यत्व की व्याप्ति नहीं है।

(१६) अहेतसमा-भूत आदि वाल की असिद्धि बताकर हेतु मात्र को अहेतु कहना अहेतुसमा जाति है । जैसे-हेतु साध्य के पहले होता है, पीछे होता है या साथ होता है ? पहिले तो हो नहीं सकता, क्योंकि जब साध्य ही नहीं है तो साधक किसका होगा १ न पीछे हो सकता है क्योंकि जब साध्य ही नहीं रहा तव वह सिद्ध किसे करेगा ? अथवा जिस समय था उस समय यदि साधन नहीं था तो वह साध्य कैसे कहलाया १ दोनों एक साथ भी नहीं वन सकते, क्योंकि उस समय यह सन्देह हो ज यगा कि कौन साध्य है और कौन साधक है ? जैसे विन्ध्याचल से हिमालय की और हिमालय की विन्ध्याचल से सिद्धि करना श्रतुचित है उसी तरह एक काल में होने वाली वस्तुओं को साध्य साधक ठहराना अनुचित है। यह असत्य उत्तर है क्यों के इस प्रकार त्रिकाल की असिद्धि वत्तलाने रं जिस हेत के द्वारा जातिवार्दा ने हेतु को अहेतु ठहराया है वह हेतु (जातिवार्दा का त्रिकालासिद्ध हेतु) भी अहेतु ठहर गया और जातिवादी का वक्तव्य अश्ने आप खरिडत हो गया। दूसरी वात यह है कि काल भेड होने से या अमेद होने से अविनामान सम्बन्ध नहीं विगडता। यह वात पूर्वचर, उत्तरचर, सहचर, कार्य, कारण त्रादि हेतुओं

के स्वरूप सं स्पष्ट विदित हो जाती है। जब अविनामाव सम्वन्ध रहीं फिटता तो हेतु अहेतु कैंसे कहा जा सकता है ? काल की एकता से साध्य साधन में सन्देह नहीं हो सकता क्योंकि दो वस्तुओं के अविनामाव में ही साध्य साधन का निर्णय हो जाता है। अथवा दोनों में से जो असिद्ध हो वह साध्य और जो सिद्ध हो उसे हेतु मान लेने से सन्देह मिट जाता है।

(१७) अर्थापत्तिसमा-अर्थापत्ति दिखला कर मिथ्या दूषग्ध देना अर्थापत्तिसमा जाति है । जैसे-'यदि अनित्य के साधर्म्य (कृत्रिमता) से शाद्द अनित्य है तो इसका मतत्व यह हुआ कि नित्य (आकाश) के साधर्म्य (स्पर्श रहितपना) से वह नित्य है।' यह उत्तर असत्य है क्योंकि स्पर्श रहित होने से ही कोई नित्य कहलाने लगे तो सुख वगैरह भी नित्य कहलाने लगेंगे।

(१८) अविशेषसमा--पत्त और दृष्टान्त में अविशेषता देखकर किसी अन्य धर्म से सब जगह (विपत्त में मी) अविशेषता दिखला कर साध्य का आरोप करना अविशेषसमाजाति है जैसे-- 'शब्द और घट में कुत्रिमता से अग्रिशेषता होने से अनित्यता है तो सब पदार्थों में सच्च धर्म से अविशेषता है इसलिए सभी (आकाशादि विपत्त मी) अनित्य होना चाहिए' यह असत्य उत्तर है कुत्रिमता का अनित्यता के साथ अविनामाव सम्बन्ध है, लेकिन सच्च का भनित्यता के साथ नहीं है ।

(१६) उपपत्तिसमा--साध्य और साध्यविरुद्ध, इन दोनों के कारण दिखला कर मिथ्या दोष देना उपपत्तिसमा जाति है। जैसे----यदि शब्द के अनित्यत्व में कृत्रिमता का कारण है तो उसके नित्यत्व में म्पर्श रहितता कारण हैं। जहाँ जातिवादी अपने शब्दों से अपनी वात का थिरोध करता है। जब उसने शब्द के अत्यित्व का कारण मान लिया तो किर नित्यत्व का कारण कैसे मिल्ल सकता है ? दूसरी बात यह है कि रूपर्श रहितता की नित्यत्व के साथ व्यासि नहीं है ।

(२०) उपल्लव्धिसमा--निर्दिष्ट कारण (साधन) के छभाव में साध्य की उपलव्धि वता कर दोप देना उपलव्धिसमा जाति है । जैसे-प्रयत्न के वाद पैदा होने से शब्द को अनित्य कहते हो, लेकिन ऐसे बहुत से शब्द हैं जो प्रयत्न के वाद न होने पर भी अनित्य हैं। मेघ गर्जना आदि में प्रयत्न की आवश्यकता नहीं है। यह दूपण मिथ्या है क्योंकि साध्य के अभाष में साधन के अभाव का नियम है, न कि साधन के अभाव मैं साध्य के ध्यभाव का । अग्नि के अभाव में नियम से धुंआ नहीं रहता, लेकिन धुँए के अभाव में नियम से अग्नि का अभाव नहीं कहा जा सकता ।

(२१) अनुपलव्धिसमा-उपलव्धि के अभाव में अनुपलव्धि का अभाव कह कर दूषण देना अनुपलव्धिसमा जाति है। जैसे किसी ने कहा कि उच्चारण के पहले शब्द नहीं था क्योंकि उप-लब्ध नहीं होता था। यदि कहा जाय कि उस समय शब्द पर आवरण था इसलिए अनुपलब्ध था तो उसका आवरण तो उप-लब्ध होना चाहिए। जैसे कपड़े से ढक्की हुई चीज नहीं दीखती तो कपड़ा दीखता है, उसी तरह शब्द का आवरण उपलब्ध होना चाहिए। इसके उत्तर में जातिवादी कहता है, जैसे आवरण उप-लब्ध नहीं होता वैसे आवरण की अनुपलव्धि (अभाव) भी तो उपलब्ध नहीं होती। यह उत्तर ठीक नहीं है, आवरण की उपलब्धि न होने से ही आवरण की अनुपलव्धि उपलब्ध हो जाती है।

(२२) अनित्यसमा-एक की अनित्यता से सब को अनित्य कह कर दूपण देना अनित्यसमा जाति है। जैसे-यदि किसी धर्म की समानता से आप शब्द को अनि य सिद्ध करोगे तो सत्त्व की समानता से सब चीजें अनित्य सिद्ध हो जाएंगी। यह उत्तर ठीक नहीं है। क्योंकि बादी प्रतिवादी के शब्दों में भी प्रतिज्ञा आदि की समानता तो है ही, इसलिए जिस प्रकार प्रतिवादी (जाति वादी) के शब्दों से ही वादी का खंडन होगा, उसी प्रकार प्रतिवादी का भी खंडन हो जायगा। इसलिए जडाँ जहाँ अविनाभाव हो, वहीं वहीं साध्य की सिद्धि माननी चाहिए, न कि सग जगह।

(२४) कार्यसमा--जाति कार्य, को अभिव्यक्ति के समान मानना (क्योंकि दोनों में प्रयत्न की आवश्यकता होती है) और भिर्फ इतने से ही हेतु का खरण्डन करना कार्यसमा जाति है। जैसे--मयत्न के बाद शब्द की उत्पत्ति भी होती है और अभिव्यक्ति (प्रकट होना) भी होता है फिर शब्द अनित्य कैसे कहा जा सकता है। यह उत्तर ठीक नहीं ह क्योंकि प्रयत्न के अनन्तर होना इसका मतलब है स्वरूप लाम करना। अभिव्यक्ति को स्वरूप लाम नहीं कह सकते। प्रयत्न के पहले अगर शब्द उपलब्ध होता या उसका आवरण उपलब्ध होता तो अभिव्यक्ति कही जा सकती थी।

जातियों के विवेचन से मालूम पड़ता है कि इनसे परपत्त का

F

विल्कुल खपडन नहीं होता। वादी को चक्कर में डालने के लिए यह शव्द जाल विछाया जाता है, जिसका काटना कठिन नहीं है। इसलिए इनका प्रयोग न करना चाहिए। यदि कोई प्रतिवादी इनका प्रयोग करे तो वादी को वतला देना चाहिए कि प्रतिवादी मेरे पच्च का खंडन नहीं कर पाया। इससे प्रतिवादी की पराजय हो जायगी। लेकिन यह पराजय इसलिए नहीं होगी कि उसने जाति का प्रयोग किया, वल्कि इसलिए होगी कि वह अपने पच्च का मएडन या परपच्च का खरडन नहीं कर सका। (त्यायदर्शन वाल्यायनभाष्य) (प्रमाण्यमीमाला २ अ० १ आ० २६ स्वत्र तथा

(त्यायदर्शन वात्स्यायनभाष्य) (प्रमाणमामाक्ष २ २००१ आ० २९ सूत्र तथा ग्रघ्याय ५ ग्राहिक १) (त्यायप्रदीप, चौथा ग्रप्याय)

### पचीसवाँ बोल संग्रह

९३७--उपाध्याय के पचीस गुरा

जो शिष्यों को सत्र अर्थ सिखाते हैं वे उपाध्याय कहलाते हैं। वारसंगो जिग्राक्खाओ सब्माओ कहिउ' छुहे ।

तं उवइसंति जम्हाओ-वज्भाया तेख वुच्चंति ॥ अर्थ--जो सर्वज्ञभाषित और परम्परा से गखधरादि द्वारा उप-दिष्ट वारह अङ्ग शिष्य को पदाते हैं वे उपाध्याय कहलाते हैं। उपाध्याय पत्चीस गुर्खों केधारक होते हैं।ग्यारह अङ्ग,वारह उपाङ्ग, चरखसप्तति और करखसप्तति--ये पत्चीस गुर्ख हैं।

ग्यारह अङ्ग और वारह उपाड़ के नाम ये हैं--(१) आचारांग (२) स्वयगडांग (३) ठाखांग (४) समचायांग (५) विवाहपन्नत्ति (व्याख्याप्रज्ञप्ति या भगवती) (६) नायाधम्मफ्रहाओ (ज्ञाता धर्म कथा) (७) उवामगदसा (८) अंतगडदसा (९) अखुत्तरोववाई (१०) प्रहावागरण (प्रश्नव्याकरण) (११) विवागसुय (वियाक- श्रुत) (१२) उववाइ (१३) रायप्पसेग्री (१४) जीवाभिगम (१५) षत्रवेणा (१६) जम्बूद्वीप परणित्ति (१७) चन्दपरणति (१८) स्ररपरणत्ति (१९)निरयावलिया (२०)ऋष्पवडंसिया (२१)पुष्फिया (२२) पुष्फचूलिया (२३) वरिहदसा ।

नोट-ग्यारह ञङ्ग और वारह उपाझ का विषय परिचय इसी ग्रन्थ के चतुर्थ भाग के बोल नं० ७७६-७७७में दिया गया है।

सदा काल जिन सित्तर बोलों का आचरण किया जाता है वे चरणसप्तति (चरणसत्तर) कहलाते हैं। वे ये हैं --

वय समगाधम्म संजम वेयावच्चं च बंभगुत्तीओ ।

ूनाखाइतियं तव कोहणिग्गहा इह चरणभेयं ॥

श्चर्थ-पाँच महाव्रत, दस श्रमण धर्म, सत्रह सयम, दस प्रकार का देयावच्च, नव ब्रह्मचर्य गुप्ति, रत्नत्रय-ज्ञान, दर्शन, चारित्र, बारह श्रकार का तप, क्रोध, मान, माया, लोभ का निग्रह ।

नोट--पाँच महावत, रत्नत्रय और चार कपाय का स्वरूप इसी ग्रन्थ के प्रथम भाग में क्रमशः बोल नं०३१६,७६,१६८में दिया गया है। बारह तप का स्वरूप दूसरे भाग के बोल नं० ४७६ और ४७८ में व तीसरे भाग के बोल नं० ६६३ में दिया गया है। दस अमण धर्म, दस वैयावृत्त्य और नव व्रक्षचर्य गुप्ति का वर्णन तीसरे भाग में क्रमशः बोल नं० ६६१, ७०७ और ६२८ में और सत्रद संयम का वर्णन पाँचवें भाग के बोल नं० ८८४ में दिया गया है। प्रयोजन उपस्थित होने पर जिन सित्तर बोलों का आचरण किया जाता है वे करणसप्तति (करण सत्तरि) कहलाते हैं। वे ये हैं-पिएडविसोही समिई भावण पढिमा य इ'दियनिरोहो। पडिलेहणगुत्तीओ अभिग्नहा चेव करणं तु॥ अर्थ--पिएडविशुद्धि के चार मेद--शास्त्रोक्न विधि के अनुसार

गयालीस दोप से शुद्ध पिएड, पात्र, वस्त्र श्रौर शय्या ग्रहण करना,

पाँच समिति, वारह भावना, वारह पडिमा, पॉच इन्द्रियनिगेध, पच्चीस प्रतिलेखना, तीन गुप्ति और द्रव्य, चेत्र, काल, भाव के मेद से चार प्रकाग का अभिग्रह-ये सव मिला कर सित्तर मेद होते हैं।

नोट-पॉच समिति, तीन गुप्ति का स्वरूप इसी ग्रन्थ के तीसरे माग के वोल नं० ४७० (झाठ प्रवचन माता) में तथा चारह मावना और चारह पडिसा का खरूप चौथे भाग में क्रमशः वोल नं०८१२ और ७९४ में दिया जा चुका है। पचीस प्रतिलेखना आगे वोल नं०९३९ में है। (प्रवचनसारोद्वार द्वार ६६-६७ गाया ५५२-५९६)(धर्म संग्रद्ध आफ कार = १०१३०)

८३⊂-पाँच महात्रतों की पचीस भावनाएं

महात्रतों का शुद्ध पालन करने के लिए शाल्तों में प्रत्येक महा-वत की 'पॉच २ भावनाएं बताई गई हैं । वे नीचे लिखे अनुमार हैं-पहले अहिंसा महावत की पाँच भावनाए-(१) ईर्यासमिति (२) मनगुप्ति (३) वचन गुप्ति (४) आलोकित पान भोजन (४) झादानमण्डमात्र निद्तेपणा समिति। दूसरे सन्य महाव्रत की पॉच आवनाएं--(६) अनुविचिन्त्यभाषणुता (७) क्रोध विवेक (८) लोभविरेक (८) भर्याववेक (१०) हास्यविवेक। तीसरे अदत्तादान र्वरमण अर्थात अचौय महाव्रत की पांच आवनाएं--(११) अव-ग्रहानुझापना (१२) सीमापरिझान (१३) अवग्रहानुग्रहखता (१४) आज्ञा लेकर साधर्मीकावग्रह सोगना(१४) आज्ञा लेकर साध⊢ रण भक्त पान का सेवन करना । चौथे बह्यचर्य महावत की पांच भावनाएं-(१६) द्वा पशु पंडक संसक्त शयनासन वर्जन (१७) स्त्री कथा विवर्जन (१८) स्त्री इन्द्रियालोकन चर्जन (१९)पूर्वरत पूर्च क्रीडितानुस्मरख (२०) ध्खीताहार विवर्जन । पांचर्चे अपरिग्रह महावत की शंच भ।वनाएं-(२१) श्रोत्रेन्द्रिय रागोपर्रात (२२) चन्त्ररिन्द्रिय रागोपरति (२३) घ्राखेन्द्रिय गगोपरति (२४) जिह्वोन्द्रिय रागोपरति (२५) स्पर्शनेन्द्रिय रागोपरति ।

इन सब की व्याख्या इसी ग्रन्थ के प्रंथम भाग के बोल नं० २१७ से २२१ में दी गई है। (समवायाग २५) (ग्राच राग २ श्रुत० ३ चूला श्र० २४ पृ० १७९) (हरिमद्रीयावश्यक प्रतिक्र० श्र०पृ०६५८) (धर्म सग्रह ३ श्रविकार श्लो० ४५ टी० पृ० १२५)(प्र० सा० द्वार ७२ गा० ६३६ से ६४०)

#### **६३**६–प्रतिलेखना के पचीस भेद

शास्त्रोक विधि से वस्त्र पात्र आदि उपकरसों को देखना प्रति-लेखना या पडिलेहरणा है । इसके पचीस मेद हैं । प्रतिलेखना की विधि के छः मेद-(१) उड्ढ (२) थिरं (३) अतुरियं ४) पडि-लेहे (४) पप्कोडे ६) पमज्जिज्जा। अत्रमादप्रतिलेखना के छः मेद-(७) अनर्तित (८) अवलित (६) अननुबन्धी (१०) अमोसली (११) षट्पुरिम नवस्फोटा (१२) पाखिप्रार्खावेशोधन । प्रमाद प्रतिलेखना छह-(१३) आरभटा (१४) सम्मर्दा (१४)मोसली , १६, प्रस्फोटना (१७) विचिप्ता (१८) वेदिका । प्रमाद प्रतिलेखना सात-(१६) प्रांशाधिल (२०) प्रलम्ब (२१) लोल (२२) एकामर्श (२३) अनेक रूपधूना (२४) प्रमाद (२४) शंका ।

इनका स्वरूप इसी ग्रंथ के द्वितीय भाग में क्रमशः बोल नं० ४४७, ४४⊏, ४४६, ५२१ में दिया गया है। (उत्त० अ० २६ गा० २४-२७ ६४०---क्रिया पच्चीस

कर्म बन्ध के काग्ण को अथवा दुष्ट व्यापार विशेष को किया कहते हैं। क्रियाएं पचीस हैं। उनके नाम ये हैं: ---

(१) कायिकी (२, आधिकरणिकी (३, प्राहेषिकी (४) पारि-तापनिकी (४) प्राणातिपातिकी (६, आरम्भिकी (७) पारिप्रहिकी (८)मायाप्रत्यया (६)मिथ्या दर्शन प्रत्यया (१०)अप्रत्याख्यानिकी (११) दृष्टिजा (१२) पृष्टिजा (स्पर्शजा) १३) प्रातीन्यिकी (१४) सामन्तोपनिपातिकी (१४) नैसृष्टिकी (१६) स्वाहस्तिकी (१७) आज्ञापनिका(आनायनी)(८८) वैदारिणी (१६) अनामोग प्रत्यया (२०) त्र्यनवकांचा प्रत्यया (२१) प्रायोगिकी २२) साम्रुदानिकी (२३) प्रेम प्रत्यया (२४) द्वेष प्रत्यया (२५) ईर्यापथिकी ।

इन क्रियाओं का अर्थ और विस्तृत विवेचन इसी ग्रन्थ के प्रथम भाग के बोल नं० २९२ से २९६ पृष्ठ २७६ से २⊏३ तक में दिया गया है। (ठाणाग २ उ०१ सत्र ६०) (ठाणाग ५ उ०२ सत्र ४१९) (नव०गा० १७-१९) इरि० ग्रावश्यक अ०४ प्ट० ६११)

#### ९४१-सूयगडांग सूत्र के पाँचवें ऋध्ययन की पच्चीस गाथाएं

स्यगडांग सत्र के पाँचत्रें अध्यपन का नाम 'नरयविभक्ति' है। उसके दो उद्देशे हैं। पहले में सत्ताईस और दूसरे में पचीस गाथाएं हैं। दोनों उद्दशों में नरक के दुःखों का वर्णन किया गया है। यहाँ दूसरे उद्देशे की पचीस गाथाओं का अर्थ दिया जाता है-

(१) श्री सुधर्मा स्वामी जम्बूम्वामी से फरमाते हैं-हे आयुष्मन् जम्बू ! अब मैं निरन्तर दुःख देने वाले नरकों के विषय में कहूँगा। इस लोक में पाप कर्म करने वाले प्राणी जिस प्रकार अपने पाप का फल भोगते हैं सो मैं वताऊंगा।

(२) परमाधार्मिक देव नारकी जीवों के हाथ पैर वॉध कर गिरा देते हैं। उस्तरे या तलवार से उनका पेट चीर देते हैं। लाठी त्रादि के प्रहार से उनके शरीर को चुर चूर कर देते हैं। करुग क्रन्दन करते हुए नारकी जीवों को पकड़ कर परमाधार्मिक देव उनकी पीठ की चमड़ी उखाड़ स्रोते हैं।

(३) परमाथार्मिक देव नारकी जीवों की छजा को समूल काट देते हैं। ग्रुंह फाड़ कर उसमें तपा हुआ लोहे का गोला डाल कर जलाते हैं। गर्म सीसा पिलाते समय मद्यपान की, शरीर का मॉस \ काटते समय मॉस भचषा की, इस प्रकार वेदना के अनुसार परमाधार्मिक देव उन्हें पूर्वश्वव के पापों की याद दिलाते हैं। निष्कारण कोध करके चायुक से उनकी पीठ पर मारते हैं।

(४) सुतप्त लोहे के गोले के समान जलती हुई पृथ्वी पर च / ाये जाते हुए नारकी जीव दीन स्वर से स्दन करते हैं। गर्म जुए 4 जोते हुए और बैल की तरह च।वुक आदि से मार कर चलने के लिए प्रेरित किये हुए नारकी जीव अत्यन्त करुग्ए विलाप करते हैं।

(५) परमाधार्मिक देव नारकी जीवों को तपे हुए लोहे के गोले के समान उष्ण पृथ्वी पर चलने के लिए वाध्य करते हैं तथा खून और पीव से कीचड़ वाली भूमि पर चलने के लिए उन्हें मजवूर करते हैं। दुर्गमकुम्भी, शाल्मली आदि दुःख पूर्ण स्थानों में जाते हुए नारकी जीव यदि रुक जाते हैं तो परमाधार्मिक देव डएडे और चाबुक भार कर उन्हें आगे बढ़ाते हैं।

(६) तीव्र वेदना वाले खानों में गये हुए नारकी जीवों पर शिलाएं गिराई जाती हैं जिससे उनके अङ्ग चूर चूर होजाते हैं। सन्तापनी नाम की कुग्मी दीर्घ स्थिति वाली है। पापी जीव यहाँ पर चिर काल तक दुःख भोगते रहते हैं।

(७) नाकपाल नारकी जीवों को गेंद के समान आकार वाली कुम्मी में पकाते हैं। पकते हुए उनमें से कोई जीव भाड़ के चने की तरह उछल कर ऊपर जाते हैं परन्तु वहां भी उन्हें खुख कहाँ ? वैक्रिय शरीरधारी हंक और काक पत्ती उन्हें खाने लगते हैं। दूखरी तरफ मागने पर वे सिंह और व्याघ द्वारा खाये जाते हैं।

(=) ऊँची चिता के समान वैक्रियक्रत निर्घूम अग्निका एक स्थान है। उसे प्राप्त कर नारकी जीव शोक संतप्त होकर करुए अन्दन करते हैं। परमाधार्मिक देव उन्हें सिर नीचा करके लटका देते हैं। उनका सिर काट डालते हैं तथा तलवार आदि शस्त्रों से उनके शरीर के डुकड़े डुकड़े कर देते हैं। (१) परमाधार्मिक देव नारकी जीवों को अधोग्रख लटका कर उनकी चमड़ी उतार लेते हैं और वज के समान चोंच वाले गीध और काफ पत्ती उन्हें खा जाते हैं। इस प्रकार छेदन सेदन आदि का मरणान्त कप्ट पाकर भी नारकी जीव आयु शेप रहते मरते नहीं हैं इसलिए नरक सूमि संजीवनी कहलाती है। क्रूर कर्म करने वाले पापात्मा चिरकाल तक ऐसे नरकों में दुःख भोगते रहते हैं।

(१०) वश में आये हुए जंगली जानवर के समान नारकी जीवों को पाकर परमाधार्मिक देव तीखे शूलों से उन्हें वींध डालते हैं। भीतर और वाहर आनन्द रहित दुखी नारकी जीव दीनता पूर्वक करुण विलाप करते रहते हैं।

(११) नरक में एक ऐसा घात स्थान है जो सदा जलता रहता है और जिसमें विनाकाठकी (वैंकिय पुद्गलों)की अग्नि विरन्तर जलती रहती है। ऐसे स्थान में उन नारकी जीवों को बांध दिया जाता है। अपने पाप का फल भोगने के लिए चिर काल तक उन्हें वहाँ रहना पड़ता है। वेदना के मारे वे जोर जोर से चिल्लाते रहते हैं।

(१२) परमाधार्मिक देव विशाल चिता बना कर उसमें करुण कन्दन करते हुए नारकी जीवों को डाल देते हैं। अग्नि में डाले हुए घी के समान उन नारकी जीवों का श्रारीर पिधल कर पानी पानी हो जाता है किन्तु फिर भी वे मरते नहीं हैं।

(१३) निरन्तर जलने वाला एक दूसरा उष्ण स्थान है। निधत्त और निकाचित कर्म वांधने वाले प्राणी वहॉ उत्पन्न होते हैं। वह स्थान ऋत्यन्त दुःख देनेवाला है। नरकपाल शत्रु की तरह नारकी जीवों के हाथ और पैर वांध कर उन्हें डएडों से मारते हैं।

(१४) पंग्माधार्मिक देव लाठी से मार कर नारको जीवों की कमर तोड़ देते हैं। लोह के घन से उनके सिर को तथा दूसरे झङ्गों को चूर चूर कर देते हैं। तपे हुए आरे से उन्हें काठ की तरह चीर देते हैं तथा गर्भ सीसा पीने आदि के लिए वाध्य करते हैं । (१५) परमाधामिक देव, नारकी जीवों को बाख चुसा चुसा कर, हाथी और ऊंट के समान भारी भार ढोने के लिए प्रवृत्त करते हैं । उनकी पीठ पर एक दो अथवा अधिक नारकी जीवों को विठा कर उन्हें चलने के लिए प्रेरित करते हैं । किन्तु भार अधिक होने से जब वे नहीं चल सकते हैं तब कुपित होकर उन्हें चावुक से मारते हैं और मर्भ स्थानों पर प्रहार करते हैं ।

(१६) बालक के समान पराधीन नारकी जीव रक्न, पीव तथा अशुचि पदार्थों से पूर्श और कएटकाकीर्श पृथ्वी पर परमाधार्मिक देवों द्वारा चलने के लिये बाध्य किये जाते हैं। कई नारकी जीवों के हाथ पैर वांध कर उन्हें सूच्छित कर देते हैं और उनके शरीर के हुकड़े करके नगरबलि के समान चारों दिशाओं में फेंक देते हैं। (१७) परमाधार्मिक देव विक्रिया द्वारा आकाश में महान् ताप का देने वाला एक शिला का बना हुआ पर्वत बनाते हैं और उस पर चढ़ने के लिए नारकी जीवों को बाध्य करते हैं। जब वे उस पर नहीं चढ़ सकते तब उन्हें चाबुक आदि से मारते हैं। इस प्रकार वेदना सहन करते हुए वे चिर काल तक वहाँ रहते हैं।

(१८) निरन्तर पीड़ित किये जाते हुए पापी जीव रात दिन रोते रहते हैं। झत्यन्त दुःख देने वाली विस्तृत नरकों में पड़े हुए नारकी जीवों को परमाधार्मिक देव फाँसी पर लटका देने हैं। (१६ पूर्व जन्म के शत्रु के समान परमाधार्मिक देव हाथ में मुद्रार और मूसल लेकर नारकी जीवों पर प्रहार करते हैं जिससे उनका शरीर चूर चूर हो जाता है, मुख से रुधिर का वमन करते हुए नारकी जीव अधोमुख होकर पृथ्वी पर गिर पड़ते हैं। (२०) नरकों में परमाधार्मिक देवों से विक्रिया द्वारा बनाये हुए विशाल शरीर वाले रोंद्र रूपधारी निर्माक बड़े बड़े शृगाल (गीदड़) होते हैं। वे वहुत ही क्रोधी होते हैं श्रौर सदा भूखे रहते हैं। पास में रहे हुए तथा जंजीरों में वंधे हुए नारकी जीवों को वे निर्दयतापूर्वक खा जाते हैं।

(२१) नरक में सदाजला (जिसमें हमेशा जल रहता है। नामक एक नदी है। वह वड़ी ही कप्टदायिनी है। उसका जल चार, पीव और रक्त से सदा मलिन तथा पिघले हुए लोहे के समान घ्रति उष्ण होता है। परमाधार्मिक देव नारकी जीवों को उस पानी में डाल देते हैं और वेत्राग्र शरग्र रहित होकर उसमें निरते रहते है।

२२) नारकी जीवों को इस प्रकार परमाधार्मिक देव छत, पाग्स्परिक तथा स्वाभाविक दुःख चिरकाल तक निरन्तर होते रहते हैं। उनकी त्रायु वड़ी लम्बी होती है। त्रकेले ही उन्हें सभी दुःख भोगने पड़ते हैं। दःख से छुड़ाने वाला वहाँ कोई नहीं होता।

ुरुख गायन पुरा ए । युरुख र छुरुप नासा परा मार गरा होगा (२३) जिस जीव ने जैसे कर्म किये हैं वे ही उसे दूसरे भव में पाप्त होते हैं । एकान्त दुख रूप नरफ योग्य कर्म करके जीव को नरक के अनन्त दुःख भोगने पड़ते हैं ।

(२४) नरकों में होने वाले इन दुःखों को सुन कर जोवादि तत्त्वों में श्रद्धा रखता हुआ वुद्धिमान् पुरुष किसी भी शाखी की हिसा न करे। सृषावाद, अदत्तादान मैथुन और परिग्रहका त्याग करे तथा कोधादि कपापों का स्वरूप जानकर उनके वश में न हो।

(२५) अशुम कर्म करने वाले प्राणियों को तिर्यञ्च, मनुष्य और देव भव में भी दुःख प्राप्त होता है। इस प्रकार यह चार गति वाला अनन्त संसार है जिसमें प्राणी कर्मानुसार फल भोगता रहता है। इन सब वातों को जानकर बुद्धियान् पुरुष को चाहिए कि यावज्जीवनसयम का पालन करे। (ध्रयगडाग धत्र अध्य० ५ उ० २)

#### ८४२-ग्यार्य त्तेत्र साढ़े पच्चीस

जिन त्तेत्रों में तीर्थङ्कर, चकवर्ती आदि उत्तम पुरुषों का जन्म

होता है तथा जहाँ धर्म का अधिक प्रचार होता है उसे आर्य चेत्र कहते हैं। आर्य चेत्र साढ़े पचीस हैं:---

(१) मगघदेश औ। राजगृह नगर (२) अंगदेश और चम्ग मगरी (३) वगदेश और ताम्रलिप्ती नगरी (४) कलिंगदेश और कांचनपुर नगर (५) काशीदेश और वारागसी नगरी (६) कोशल देश और साकेतपुर (ग्रयोध्या) नगर (७) कुरुदेश और गजपुर नगर (=) क्रशावर्त देश और शौरिपुर नगर (E) पंचालदेश और कांपिल्यपुर नगर (१०) जंगलदेश और अहिच्छत्रा नगरी (११) सौराष्ट्रदेश और द्वारावती नगरी (१२) विदेहदेश और मिथिला नगरी (12) कौशाम्नी देश और वत्सा नगरी\* (१४) शांडिल्य देश श्रौर नन्दिपुर नगर (१४) मलयदेश और महिलपुर नगर (१६) वत्सदेश और वैराटपुर नगर (१७)वरणदेश और अच्छा नगरी (१८) दशार्श्य देश और मृत्तिकावती नगरी (१९) चेदि देश और शौक्तिकावती नगरी (२०) सिन्धु सौवीर देश और वीतमय नगर २१) शूरसेनदेश और मथुरा नगरी २२) भंग देश और पापा नगरी (२३)पुरावर्त देश और मापा नगरी (२४) क्कणालदेश और श्रावस्ती नगरी (२५) लाटदेश और कोटिवर्ष नगर (२५॥) केकयाई देश और रवेतास्विका नगरी।

(प्रवचनसारोदार २७५ दार) (पत्रवर्णा १ पद ३७ सूत्र) (वृःस्तल्र उद्देशा १ नियुंगक गाथा २-६३)

88 प्रज्ञापना टीका में वरसदेश और कौशाम्ची नगरी है और यही प्रचलित है पर इस प्रकार ग्रर्थ करने से 'वरस' नाम के दो देश हो जाते हैं। इसके सिवाय मूल पाठ के साथ से भी इस ग्रर्थ की ग्रधिक संगति मालूम नहीं होती। मूल पाठ मे नगरी और फिर देश का नाम,यह क्रम है और यह कम कौशाम्वी देश और वरसा नगरी ग्रर्थ करने से हा कायम रहता है। कौशाम्वी नगरी और वरस देश करने से यह कम भग रो जाता है। इसालये मूल पाठ के ग्रानुसार ही यहाँ कौशाम्वी देश और दस्सा नगरी रखेगये हैं।

# छञ्बीसवां बोल संग्रह

६४३-छव्वीस चोलों की मर्यादा सातवाँ उपभोग परिभोग परिमाण नाम का व्रत है। एक वार भोग करने योग्य पदार्थ उपमोग कहलाते हैं और वार वार भोग जाने वाले पदार्थ परिभोगॐ कहलाते हैं (भगवती शतक ७ उ०२ टाका आव० अ० ६ स्व ७)

उपभोग परिभोग के पदार्थों की मर्यादा करना उपभोग परि-भोग परिमाख वत कहलाता है। इस वत में छत्वीस पदार्थों के नाम गिनाये गये हैं। उन के नाम और अर्थ नीचे दिये जाते हैं।

(१) उच्चणियाविहि--गीले शरीर को पोंछने के लिए रुमाल (हुआल, अंगोडा) आदि वस्तों की मर्यादा करना (२) दन्तवणविहि--दांतों को साफ करने के लिए दतौन आदि पदार्थों के विपय में मर्यादा करना (३) फलविहि--वाल और सिर को स्वच्छ और शीतल करने के लिये आंवले आदि फलों की मर्यादा करना (४) अठ्मंगणविहि--गरीर पर मालिश करने के लिये तैल आदि की मर्यादा करना (५) उच्चट्टणविहि--शरीर पर लगे हुए तैल का चिकनापन तथा मैल को हटाने के लिए उवटन (पीठी आदि) की मर्यादा करना (६) मज्जणविहि--स्नान के लिए स्नान की संख्या और जल का परिमाण करना (७) वत्यविहि--पहनने योग्य वस्त्रों की मर्यादा करना (८) विलेवणविहि--लेपन करने योग्य वस्त्रों की मर्यादा करना (८) प्रफार्विहि--फ्रूलों की तथा फूल माला की मर्यादा करना (१०) आभरणविहि--फ्रूलों की तथा फूल माला की मर्यादा करना (१०) आभरणविहि--फ्रूलों की तथा करना (१२) पेज्जविहि--पीने योग्य पदार्थों की मर्यादा करना (१२) पेज्जविहि--पीने योग्य पदार्थों की मर्यादा

्र वार वार मोगे जाने वाले पटार्थ उपमाग श्रीर एक ही वार भागे जाने वाले पटार्थ पारमाग है। टीवाकारा ने ऐसा श्रर्थ भी क्या है। (उपासकदशागग्र०१टांका) (१) अधस्तन अधस्तन (२) अधस्तन मध्यम (३) अधस्तन उपरितन (४) मध्यम अधस्तन (५) मध्यम मध्यम (६) मध्यम उपरितन (७) उपरितन अधस्तन (८) उपरितन मध्यम (६) उपरितन उपरितन ।

नीचे की त्रिक में कुल विमान १११ हैं। मध्यम त्रिक में १०७ श्रौर ऊपर की त्रिक में १०० विमान हैं।

जिन देवों के स्थिति, प्रभाव, सुख, द्युति (क्रान्ति), खेरया धादि अनुत्तर प्रधान) हैं अथवा स्थिति, प्रभाव आदि में जिन से बढ़ कर कोई दूसरे देव नहीं हैं वे अनुत्तरोपपातिक कहलाते हैं। इनके पाँच मेद हैं--(१) विजय (२)वैजयन्त (३) जयन्त (४) अप-राजित (४) सर्वार्थसिद्ध । चारों दिशाओं में विजय आदि चार विमान हैं और बीच में सर्वार्थसिद्ध विमान है ।

नव ग्रैवेयक देवों को उत्कुष्ट स्थिति क्रमशः तेईस, चौवीस, पचीस छब्बीस, सत्ताईस, अट्ठाईस, उनतीस, तीस और इकतीस सागरो-पम की है। प्रत्येक की जवन्य स्थिति उत्कुष्ट स्थिति से एक सारोपम कम है। विजय, वैजयन्त, जयन्त और अपराजित-इन चार की उत्कुष्ट स्थिति तेतीस सागरोपम और जवन्य स्थिति इकतीस सागरोपम की है। सर्वार्थसिद्ध की जवन्य और उत्कुष्ट स्थिति तेतीस सागरोपम की है। (पत्रवर्षा पद १ ६० ३८) (उत्तराध्ययन अध्ययन ३६ गा० २०७ से २१४) (भगवती शतक ८ उद्देशा १ ६० ३१०)

## सत्ताईसवाँ बोल संग्रह

८४५-साधु के सत्ताईस गुगा

सम्यग् ज्ञान,दर्शन,चारित्र द्वारा जो मोच की साधना करे वह साधु है। साधु के सत्ताईस गुग्र वतलाये गये हैं। वे इस प्रकार हैं~ षयछक्क मिंदियाणं च निग्गहो भावकरण सन्चं च । खमया विरागया वि य, मण माईणं निरोहो य ॥ कायाण छक्क जोगाण जुनया वेयणा हियासणया । तह मारणंतिया हियासणया य एए अणगार गुणा ॥

भावार्थ-(१-५) अहिसा, सत्य, अस्तेय, व्रह्मचर्य और र्श्रंपरिग्रह रूप पॉच महावर्तों का सम्यक् पालन करना । (६) रात्रि-भोजन का त्याग करना। (७-११) श्रोत्रेन्द्रिय, चन्नुरिन्द्रिय, घाणे-न्द्रिय रसनेन्द्रिय और स्पर्शनेन्द्रिय इन पॉच इन्द्रियों को वश में रखना अर्थात् इन्द्रियों के इष्ट विपयों की प्राप्ति होने पर उनमें राग न करना और अंतिष्ट विषयों से द्वेपन करना। (१२)भाव सत्य अर्थात् छन्तःकरण की शुद्धि (१३) करण सत्य, ऋर्थात् वस्त्र, पात्र आदि की प्रतिज्ञेखना तथा अन्य वाह्य क्रियाओं को शुद्ध उपयोग पूर्वक करना (१४) चमा-क्रोध और मान का निग्रह अर्थात् इन दोनों को उदय में ही न आने देना (१५) विरागता-निर्लोभता अर्थात् माया और लोभ को उदय में ही न आने देना (१६)मन की शुम प्रवृत्ति (१७) वचन की शुभ प्रवृत्ति (१८) काया की शुभ प्रवृत्ति (१६-२४) पृथ्वीकाय, अप्काय, तेउकाय, वायुकाय, वनस्पति काय और इसकाय रूप छः काय के जीवों की रचा करना (२५) योग सत्य-मन, वचन आँर काया रूप तीन योगों की आशुभ प्रवृत्ति को रोक कर शभ प्रवृत्ति करना (२६) वेदनातिसहनता शीत, ताप आदि वेदना को समभाव से सहन करना (२७) मार-र्णान्तिकातिसहनता-मृत्यु के समय ज्याने वाले कप्टो को समभाव से सहन करना और ऐसा विचार करना कि ये मेरे कल्या ए के लिये हैं।

समवायांग सत्र में सत्ताईस गुख ये हैं-पॉव महावत, पॉच इन्द्रियों का निरोध, चार ऊपायों का त्याग, भाव मत्य, करख सत्य, योग सत्य, त्तमा, विगगता, मनसमाहरखता, बवन समा- हरग्रता, काया समाहरग्रता, ज्ञान संपन्नता, दर्शन संपन्नता, चारित्र-संपन्नता, वेदनातिसहनता, मारग्रान्तिकातिसहनता। (हारिमद्रीयावश्यक प्रतिक्रमग्राध्ययन ४० ६५६) समवायाग २७)(उत्तराध्ययन ४० ३१ गा० १८)

#### ९४६--सूचगडांग सूत्र के चौदहवें अध्य॰ को सत्ताईस गाथाएं

ग्रन्थ (परिग्रह) दो प्रकार का है-वाह्य और आम्यन्तर। दोनों प्रकार के परिग्रह को छोड़ने से ही पुरुष समाधि को प्राप्त कर सकता है। यह वात स्रयगडांग सूत्र के चौदहवें अध्ययन में वर्णन की गई है। उसमें सत्ताईस गाथाएं हैं। उनका भावार्थ इस प्रकार हैः---

(१) संसार की असारता को जान कर मोचाभिलाषी पुरुष को चाहिए कि परिग्रह का त्याग कर गुरु के पास दीचा लेकर सम्यक् प्रकार से शिचा प्राप्त करे और ब्रक्षचर्य का पालन करे। गुरु की आज्ञा का मले प्रकार से पालन करता हुआ विनय सीखे और संयम पालन में किसी प्रकार प्रमाद न करे।

(२) जिस पत्नी के बच्चे के पूरे पंखनहीं आये हैं वह यदि उड़ कर अपने घोंसले से दूर जाने का प्रयत्न करता है तो वह उड़ने में समर्थ नहीं होता अपने कोमल पंखों द्वारा फड़ फड़ करता हुआ वह ढंक आदि मांसाहारी पत्तियों द्वारा मार दिया जाता हे।

(३) जिस श्रकार अपने घोंसले से बाहर निकले हुए पह्लरहित पची के बच्चे को हिंसक पत्ती मार देते हैं उसी प्रकार गच्छ से निकल कर अकले विचरते हुए, सत्र के अर्थ में अनिपुरा तथा धर्म तत्त्व को अच्छी तरह न जानने वाले नव दीचित शिष्य को पालराडी लोग बहका कर धर्म अष्ट कर देते हैं।

(४) जो पुरुष गुरुकुल (गुरु की सेवा) में निवास नहीं करता। वह कर्मों कानाश नहीं कर सकता। ऐसा जान कर मोचानिलाषी पुरुप को सदा गुरु की सेवा में ही रहना चाहिए किन्तु गच्छ को छोड़ कर कदापि वाहर न जाना चाहिए ।

(५) सदा गुरुकी चरण सेवा में रहने वाला साधु स्थान, शयन, आसन त्रादि में उपयोग रखता हुत्रा, उत्तम एवं श्रेष्ठ साधुओं के समान त्राचारवाला हो जाता है। वह समिति और गुप्ति केविपय में पूर्ण रूप से प्रवीण हो जाता है। वह स्वयं संयम यें स्थिर रहता है और उपदेशद्वारा दूसरों को भी संयम में स्थिर करता है।

(६) समिति और गुप्ति से युक्त साधु अनुकूल और प्रतिकूस शब्दों को सुन कर राग द्वेप न करे अर्थात् वीणा, वेणु आदि के मधुर शब्दों को सुन कर उनमें राग न करे तथा अपनी निन्दा आदि के कर्णकटु तथा पिशाचादि के भयंकर शब्दों को सुन कर द्वेप न करे। निद्रा तथा विकथा, कपायादि प्रमादों का सेवन न करते हुए संयम मार्ग की अराधना करे। किसी विषय में शङ्का होने पर गुरु से पूळ कर उसका निर्णय करे।

(७) कभी प्रमादवश भूल हो जाने पर अपने से बड़े, छोटे अथवा रत्नाधिक या समान अवस्था वाले साधु द्वारा भूल सुधा-रने के लिए कहे जाने पर जो साधु अपनी भूल को स्वीकार नहीं करता प्रत्युत शिचा देने वाले पर कोध करता है, वह संसार के प्रवाह में वह जाता है पर संसार को पार नहीं कर सकता।

(८) शास्त्र विरुद्ध कार्य करने वाले साधु को छोटे, वड़े, गृहस्थ या अन्यतीर्थिक शास्त्रोक्न शुभ आचरण की शिचा दें यहाँ तक कि निन्दित आचार वाली घटदासी भी क्रपित होकर साध्वा-चार का पालन करने के लिए कहे तो भी साधु को कोध न करना चाहिए । 'जो कार्य आप करते हैं वह तो गृहस्थों के योग्य भी नहीं है' इस प्रकार कठोर शब्दों से भी यदि कोई अच्छी शिचा दे तो साधु को मन में कुछ भी दुःख न मान कर ऐसा समयुना चाहिए कि यह मेरे कल्याण की ही बात कहता है।

(१) पूर्वोक्त प्रकार से शिचा दिया गया एवं शास्त्रोक्त आचार की ओर प्रेरित किया गया साधु शिचा देने वालों पर किञ्चि-न्यात्र भी कोध न करे, उन्हें पीड़ित न करे तथा उन्हें किसी प्रकार के कटु वचन भी न कहे किन्तु उन्हें ऐसा कहे कि मैं भविष्य में प्रमाद न करता हुआ शास्त्राउक्तल आचरण करूँगा।

(१०) जङ्गल में जब कोई व्यक्ति मार्ग भूल जाता है तब यदि कोई मार्ग जानने वाला पुरुष उसे ठीक मार्ग बता दे तो वह प्रसन्न होता है और उस पुरुष का उपकार मानता है, इसी तरह साधु को चाहिये कि हितशित्ता देने वाले पुरुषों का उपकार माने और समभे कि ये लोग जो शिचा देते हैं इसमें मेरा ही कल्याख है।

(१२) जैसे मार्ग का जानने वाला पुरुष भी श्रॅंघेरी रात में मार्ग नहीं देख सकता है किन्तु स्वोदिय होने के पश्चात् प्रकाश फैलने पर माग को जान लेता है।

(१३) इसी प्रकार खत्र और अर्थ को न जानने वाला धम में अनिपुरा शिष्य धर्म के खरूप को नहीं जानता किन्तु गुरुकुल में रहने से वह जिन वचनों का झाता बन कर धर्म को ठीक उसी प्रकार जान लेता है जैसे खर्योंदय होने पर नेत्रवान् पुरुष घट पटादि पदार्थों को देख लेता है।

(१४) ऊँची, नीची तथा तिछीं दिशाओं में जो त्रस और

स्थावर प्राखी रहे हुए हैं उनकी यतना पूर्वक किसी प्रकार हिसा न करता हुत्रा साधु संयम का पालन करे तथा मन से भी उनके प्रति द्वेष न करता हुत्रा संयम में दढ़ रहे।

(१४) साधु अवसर देख कर श्रेष्ठ आचार वाले आचार्य महा-राज से प्राणियों के सम्बन्ध में प्रश्न करे और सर्वज्ञ क आगम का उपदेशदेनेवाले आचार्य का सन्मान करे। आचार्यकी आज्ञा-नुसार प्रष्टत्ति करता हुआ साधु उनके द्वारा कहे हुए सर्वज्ञोक्न मोच मार्ग को हृदय में धारण करे।

(१६) गुरु की आज्ञानुसार कार्य करता हुआ साधु मन, वचन और काया से प्राणियों की रत्ता करे क्योंकि समिति और गुप्ति का यथावत् पालन करने से ही कर्मों का चय और शान्ति लाभ होता है। त्रिलोकदर्शी, सर्वज्ञ देवां का कथन है कि साधु को फिर कभी प्रमाद का सेवन न करना चाहिए।

(१७) गुरु की सेवा करने वाला विनीत साधु उत्तम पुरुषों का आचार सुन कर और अपने इप्ट अर्थ मोच को जान कर बुद्धिमान् और सिद्धान्त का वक्ता हो जाता है। सम्यग्ज्ञान, दर्शन, चारित्र रूप मोच मार्ग ना अर्थी वह साधु तप और शुद्ध संयम प्राप्त कर शुद्ध आहार से निर्वाह वरता हुआ शीघ्र ही मोच को प्राप्त कर खेता है। (१८) गुरु की सेवा में रहने वाला साधु धर्म के मर्म को समक कर दूसगें को उपदंश देता है तथा त्रिकालदर्शी होकर वह कर्मों का अन्त कर देता है। वह खयं संसार सागर से पार होता है और दूसरों को भी संसार सागर से पार कर दता है। किसी वियय में पूछने पर वह सोच विचार कर यथार्थ उत्तर देता है। (१९) किसी के प्रश्न पूछने पर साधु शास्त्र के अनुक्त्ल उत्तर दे किन्तु शास्त्र के अर्थ को छिपावे नहीं और उत्सत्र की प्ररूपणा न करे अर्थात् शास्त्रविरुद्ध अर्थ न कहे। मैं वड़ा विद्वान हूँ, मैं बड़ा तपस्वी हूँ इस प्रकार अभिमान् न करे तथा अपने ही मुँह से अपनी प्रशंसा न करे। अर्थ की गहनता अथवा और किसी कारण से ओता यदि उसके उपदेश को न समझ सके तो उसकी हँसी

न करे। साधु को किसी को ष्याशीर्वाद न देना चाहिए। (२०) प्राणियों की हिंसा की शंका से, पाप से घुणा करने वाला साधु किसी को आशीर्वाद न दे तथा मन्त्र विद्या का प्रयोग करके अपने संयम को निःसार न बनावे । साधु लाम, पूजा या सत्कार म्रादि की इच्छा न करे तथा हिसाकारी उपदेश न दे। (२१) जिससे अपने को या दूसरे को हास्य उत्पन्न हो ऐसा वचन साधुन बोले तथा हॅसी में भी पापकारी उपदेश न दे। छः काय के जीवों का रच्चक साधु प्रिय छौर सत्य वचन का उचारण करे । किन्तु ऐसा सत्य वचन जो दूसरे को दुःखित करता हो, न कहे। पूजा सत्कार पाकर साधु मान न करे, न अपनी श्रांसा करे। कषाय रहित साधु व्याख्यान के समय लाभ की अपेत्ता न करे। (२२) सूत्र और अर्थ के विषय में शंका रहित भी साधु कभी निश्चयकारी मापा न बोले। किन्तु सदा अपेचा वचन कहे। धर्माचरण में समुद्यत साधुत्रों के वीच रहता हुआ साधु दो ं भाषाओं यानी सत्य और व्यवहार भाषा का ही प्रयोग करे तथा सम्पन्न और दरिद्र सभी को समसाव से धर्मकथा सुनावे।

(२३) पूर्वोक्त दो आषाओं का आश्रय लेकर धर्म की व्याख्या करते हुए साधु के कथन को कोई बुद्धिमान् पुरुष ठीक ठीक समस लेते हैं और कोई मन्दबुद्धि पुरुष उस अर्थ को नहीं समसते अथवा विपरीत समस लेते हैं। साधु उन मन्द बुद्धि पुरुषों को मधुर और कोमल शब्दों से समसावे किन्तु उनकी हँसी या निन्दा न करे। जो अर्थ संत्तेप में कहा जा सकता है उसे व्यर्थ शब्दाडम्बर से विस्तृत न करे। इसके लिए टीकाकार ने कहा है— सो अत्थो वत्तव्वो जो भएगइ अक्खरेहिं थोवेहिं । जो पुग थोवो वहुं अक्खरेहिं सो होइ निस्सारो ॥ अर्थ-साधु वही अर्थ कहे जो अल्प अच्गों में कहा जाय । जो अर्थ थोड़ा होकर वहुत अचरों में कहा जाता है वह निस्सार है । (२४) जो अर्थ थोड़े शव्दों में कहने योग्य नहीं है उसे साधु विस्तृत शब्दों से कह कर समसावे । गहन अर्थ को सरल हेतु और युक्तियों से इस प्रकार समसावे कि अच्छी तरह श्रोता की समक्त में आजाय । गुरु से यथावत् अर्थ को समक्त कर साधु आजा से शुद्ध वचन वोले तथा पाप का विवेक रखे ।

(२५) साधु तीर्थङ्कर कथित वचनों का सदा अभ्यास करता रहे, उनके उपदेशानुसार ही वोले तथा साधु मर्यादा का अति-कमण न करे। श्रोता की योग्यता देख कर साधु को इस प्रकार घर्म का उपदेश देना चाहिए जिससे उसका सम्यक्त्व दढ़ हो और वह अपसिद्धान्त को छोड़ दे। जो साधु उपरोक्त प्रकार से उपदेश देना जानता है वही सर्वज्ञोक्त भाव समाधि को जानता है। (२६) साधु आगम के अर्थ को द्पित न करे तथा शास्त्र के सिद्धान्त को न छिपावे। गुरु भक्ति का ध्यान रखते हुए जिस प्रकार गुरु से सुना है उसी प्रकार दूसरे के प्रति सूत्र की व्याख्या करे किन्तु अपनी कल्पना से स<sup>ू</sup> एवं अर्थ को अन्यथा न कहे । (२७) अध्ययन को समाप्त करते हुए शाखकार कहते हैं---जो सांधु शुद्ध सूत्र आग अर्थ का कथन काता है अर्थात उत्सर्ग के स्थान म उत्सग रं धर्म के झोर छपवाद के स्थान में छप-बाद रूप धर्म का कथन करता ह वहां पुरुष धाह्यवाक्य है अर्थात् उसी की बात मानने योग्य है। इस प्रधार खुद्र और अर्थ में निपुण आर विना विचारे कार्य न करने वाला पुरुष ही सर्वक्रोफ़ भाव समाधि को प्राप्त करता है। (खयगडांग मून इश्य्यम १४)

#### ९४७—सूयगडांग सूत्र के पाँचवें अध्ययन की सत्ताईस गाथाएं

स्पगडांग सत्र के पाँचवें अध्ययन का नाम नरयविभत्ति है। उसमें नरक सम्बन्धी दुःखों का वर्णन किया गया है। इसके दो उद्देशे हैं। पहले उद्देशे में सत्ताईस गाथाएं हैं और दूसरे उद्देशे में पचीस गाथाएं हैं। पचीस गाथाओं का अर्थ पचीसवें बोल संग्रह में दिया जा चुका है। यहाँ पहले उद्देशे की सत्ताईस गाथाओं का अर्थ दिया जाता है।

(१) जम्बूस्वामी ने श्री सुधर्मास्वामी से पूछा-हे मगवन् ! नरक भूमि कैसी है ? किन कर्मों से जीव वहाँ उत्पन्न होते हैं ? और वहाँ कैसी पीड़ा भोगनी पड़ती है ? ऐसा पूछने पर सुधर्मास्वामी फरमाने लगे-हे आयुष्मन जम्बू ! तुम्हारी तरह मैंने भी केवल झानी श्रमख मगवान् महावीर स्वामी से पूछा था कि भगवन् ! आप केवलज्ञान से नरकादि के स्वरूप को जानते हैं किन्तु मैं नहीं जानता । इसलिए नरक का क्या स्वरूप है और किन कर्मों से जीव बहाँ उत्पन्न होते हैं ? यह वात मुझे आप छपा करके बतलाइये । (२) श्री सुधर्मास्वामी जम्बूस्वामी से बहते हैं कि इस प्रकार पूछने पर चौंतीस आतिशयों से सम्पन्न, सब वस्तुओं में सदा उप-योग रखनेवाले, काश्यप गोत्रीय भगवान् महावीर स्वामी ने कहा कि नरक स्थानबड़ा ही दु:खदायी और दुरुत्तर है । वह पापी जीवाँ

का निवासस्थान है। नरक का स्वरूप आगे बताया जायगा। (३) प्राणियों को भय देने वाले जो अज्ञानी जीव अपने जीवन की रचा के लिये हिंसादि पाप कर्म करते हैं वे तीव्र पाप तथा घोर अन्धकार युक्त महा दुःखद नरक में उत्पन्न होते हैं।

(४) जो जीव अपने सुख के लिए त्रस और स्थावर प्राधियों

का तीव्रता के साथ विनाश और उपमर्दन करते हैं, दूसरां को चीजों को विना दिये ग्रहण करते हैं और सेवन करने योग्य संयम का किचित् भी सेवन नहीं करते वे नरक में उत्पन्न होते हैं।

(५) जो जीव प्राखियों की हिंसा करने में बड़े ढीठ हैं, ष्रष्टता के साथ प्राखियों की हिसा करते हैं और सदा कोधाग्नि से जलते रहते हैं वे त्रज्ञानी जीव मरख के समय तीव वेदना से पीडित होकर नीचा सिर करके महा अन्धकार युक्त नरक में उत्पन्न होते हैं।

(६) मारो, काटो, भेदन करो, जलाओ, इस प्रकार परमा-धार्मिक देवों के वचन सुन कर नारकी जीव भयभीत होकर संज्ञा-हीन हो जाते हैं। वे चाहते हैं कि इस दुख से वचने के लिए किसी दिशा में भाग जायें।

(७) जलती हुई अंगार राशि अथवा ज्वालाकुल पृथ्वी के समान अत्यन्त उष्ण और तप्त नरक भूमि में चलते हुए नारकी जीव जलने लगते हैं और घत्यन्त करुण स्वर में विलाप करते हैं। इन वेदनाओं से उनका शीघ्र ही छुटकारा नहीं ढोता किन्तु बहुत लम्वे काल तक उन्हें वहाँ रहना पड़ता है।

(८) उम्तरे के समान तेज धार वाली चैतरखी नदी के विषय में जायद तुमने सुना होगा। वह नदी वड़ी दुर्गम है। परमाधामिक देवां से वाख तथा भालों से विद्व और शक्ति द्वारा मारे गये नारकी जीव घवरा कर उस वैतरखी में क्तूद पड़ते हैं। किन्तु वहां पर भी उन्हें शान्ति नहीं मिलती।

(ह) वैतरखी नदी के खारे, गर्म और दुर्गन्ध युक्त जल से सन्तम होकर नारकी जीव परमाधामिक देवों द्वारा चज़ाई जाती हु काटेदार नाव में चड़ने के लिए नाव को तरफ दौड़ने हैं। ज्यों ई। वे नाव के समीप पहुँचते हैं त्यांहा नाव में पहले से चढ़े हुए परमाधार्मिक देव उनके गले में काल चुमा देते हैं जिससे वे संज्ञाहीन हो जाते हैं। उन्हें कोई शरण दिखाई नहीं देती। कई परमाधार्मिक देव अपने मनोविनोद के लिए शूल और त्रिशूल से वेध कर उन्हें नीचे पटक देते हैं।

(१०) परमाधार्मिक देव किन्हीं किन्हीं नारकी जीवों को गले में बड़ी बड़ी शिलाएं बांध कर अगाध जल में डुवा देते हैं। फिर उन्हें खींच कर तप्त बालुका तथा मुर्म्रराग्नि में फेंक देते हैं और चने की तरह भूनते हैं। कई परमाधार्मिक देव शूल में बींधे हुए मांस की तरह नारकी जीवों को क्यग्नि में डाल कर पकाते हैं।

(११) खर्य रहित, महान् अन्धकार से परिपूर्ण, अत्यन्त ताप वाली, दुःख से पार करने योग्य, ऊपर, नीचे और तिर्छे अर्थात् सब दिशाओं में अग्नि से प्रज्वलित नरकों में पापी जीव उत्पन्न होते हैं।

(१२) ऊंट के आकार वाली नरक की इम्मियां में पड़े हुए नारकी जीव व्यग्नि से जलते रहते हैं। तीत्र वेदना से पीड़ित होकर वे संज्ञा हीन बन जाते हैं। नरक भूमि करुणाप्राय और ताप का स्थान है। वहां उत्पन्न पापी जीव को चण्णभर भी सुख प्राप्त नहीं होता किन्तु निरन्तर दुःख ही दुःख मोगना पड़ता है।

(१२) परमाधार्मिक देव चारों दिशाओं में अग्नि जला कर नारकी जीवां को तपाते हैं। जैसे जीतो हुई मछलो को अग्नि में डाल देने पर वह तड़फतो है किन्तु वाहर नहीं निकल सकती, इसी तरह वे नारकी जीव भी वहीं पड़े हुए जलते रहते हैं किन्तु बाहर नहीं निकल सकते।

(१४) संतत्तरण नामक एक महानरक है । वह प्राणियों को अत्यन्त दुःख देने वाली है। वहां कूर कर्म करने वाले परमा-धार्मिक देव अपने हाथों में कुठार लिये हुए रहते हैं। वे नारकी जीवों को हाथ पैर वांध कर डाल देते हैं और कुठार द्वारा काठ की तरह उनके अङ्गोपांङ काट डालते हैं।

२३⊏

(१५) नरकपाल नारकी जीवों का मस्तक चूर चूर कर देते हैं और विष्ठा से भरे हुए और ख़जन से फ़ले हुए अंगवाले उन नारकी जीवों को कड़ाही में डाल कर उन्हीं के खून में ऊपर नीचे करते हुए पकाते हैं। सुतप्त लोहे की कड़ाही में डाली हुई जीवित मछल्ती जैसे छ्टपटाती है उसी प्रकार नारकी जीव भी तीव वेदना से विकल होकर तड़फते रहते हैं।

(१६) परमाधार्मिक देव नारकी जीवों को अगिन में जलाते हैं किन्तु वे जल कर भस्म नहीं होते और नरक की तीत्र पीड़ा से वे मरते मी नहीं हैं किन्तु स्वक्रुत पापों के फल रूप नरक की पीड़ा को भोगते हुए वहां चिर काल तक दुःख पाते रहते हैं।

(१७) शीत से पीड़ित नारकी जीव अपना शीत मिटाने के लिए जलती हुई अग्नि के पास जाते हैं किन्तु उन वेचारों को वहां भी सुख प्राप्त नहीं होता। वे उस प्रदीप्त अग्नि में जलने लगते हैं। अग्नि में जलते हुए उन नारकी जीवों पर गर्म तैल डाल कर परमाधार्मिक देव उन्हें और अधिक जलाते हैं।

(१८) जैसे नगर वध के समय नगर निवासी लोगों का करुणा युक्त हाहाकारपूर्ण महान् आक्रन्दन शब्द सुनाई देता है उसी प्रकार नरक में परमाधार्मिक देव द्वारा पीड़ित किये जाते हुए नारकी जीवों का हाहाकारपूर्ण भयानक रुदन शब्द सुनाई देता है। हा मात !हा तात !मैं अनाथ हूं, मैं तुम्हारा शरणागत हूं, मेरी रचा करो, इस प्रकार नारकी जीव करुण विलाप करते रहते हैं। मिथ्यात्व हास्य और रति आदि के उदय से प्ररित होकर परमाधार्मिक देव उन्हें उत्साहपूर्वक विविध दुःख देत हैं।

(१६) पाप कर्म करने वाले परमाधार्मिक देव नारकी जीवों के नाक कान आदि अङ्गों को काट काट कर अलग कर दते हैं। इस दुःखका यथार्थ कारण में तुम लागों से कहूंगा । परमाधार्मिक देव उन्हें विविध वेदना देते हैं और साथ ही पूर्वछत कर्मों का स्मरण कराते हैं। जैसे तू बड़े हर्ष के साथ शाणियों का मांस खाता था, मद्य पान करता था, परस्त्री सेवन करता था, अब उन्हीं का फल भोगता हुआ तू क्यों चिल्ला रहा है ?

(२०) परमाधार्मिक देवों द्वारा मारे जाते हुए वे नारकी जीव नरक के एक स्थान से उछत्र कर विष्ठा, मूत्र आदि अशुचि पदार्थों से परिपूर्ण महादुःखदायी दूसरे स्थानों में गिर पड़ते हैं किन्तु वहाँ भी उन्हें शान्ति प्राप्त नहीं होती। अशुचि पदार्थों का आहार करते हुए वे वहाँ बहुत काल तक रहते हैं। परमाधार्मिक देव कुत अथवा

परम्पर कृत कृमि उन नारकी जीवों को चुरी तरह काटते हैं। (२१) नारकी जीवों के रहने का स्थान अत्यन्त उष्ण है। निधत्त और निकाचित कमों के फल रूप वह उन्हें प्राप्त होता है। अत्यन्त दुःख देना ही उस स्थान का स्वमाव है। परमाधार्मिक देव नारकी जीवों को खोड़ा बेड़ी में डाल देते हैं, उनके अक्कों को तोड़ मरोड़ देते हैं और मस्तक में कील से छेद कर घोर दुःख देते हैं। (२२) नरक्पाल स्वकृत कर्मों से दुःख पाते हुए नारकी जीवों के ओठ, नाक और कान तेज उस्तरे से काट लेते हैं। उनकी जीम को बाहर खींचते हैं और तीच्छा शूल चुभा कर दारुण दुःख देते हैं। (२३) नाक, कान, ओठ आदि के कट जाने से उन नारकी जीवों के अक्वों से खून टपकता रहता है। स्रखे तालपत्र क समान दिन रात वे जोर जोर से चिल्लाते रहते हैं।उनके अर्क्वों को अग्नि में जलाकर ऊपर खार छिड़क दिया जाता है जिससे उन्हें अत्यन्त चेदना होती है

एवं उनके अङ्गों से निरन्तर खून और पीच भरता रहता ह । (२४) सुधर्मास्वामी जम्बू स्वामी से कहते हैं--रक्न और पीव को पकाने वाली क्रम्मी नामक नरक भूमि को कदाचित् तुमने सुना होगा। वह अत्यन्त उष्ण है। पुरुष प्रमाख से भी वह अधिक वड़ी है। ऊंट के समान त्राकार वाली वह कुम्मी ऊंची रही हुई है त्रीर रक्त और पीव से भरी हुई है।

(२५) उगर्त्तनाद पूर्वक करुण क्रन्दन करते हुए नारकी जीवों को परमाधार्मिक देव रक्त और पीव से भरी हुई उस क्रम्भी के अन्दर डाल कर पकाते हैं। प्यास से पीडित होकर जब वे पानी मांगते हैं तब परमाधार्मिक देव उन्हें मद्यपान की याद दिलाते हुए तपाया हुआ सीसा और तांवा पिला देते हैं जिससे वे और भी ऊंचे स्वर में आर्त्तनाद करते हैं।

(२६) इस उद्देशे के अर्थ को समाप्त करते 'हुए शाखकार कहते हैं कि इस मनुष्य भव में जो जीव दूसरों को ठगने में प्रष्टत्ति करते हैं वास्तव में वे अपनी आत्मा को ही ठगते हैं । अपने थोड़े सुख के लिए जो जीव प्राखि वध आदि पाप कार्यों में प्रष्टत्ति करते हैं वे लुव्धक आदि नीच योनियों में सैंकड़ों और इजारों वार जन्म लेते हैं । अन्त में बहुत पाप उपार्जन कर वे नरक में उत्पन्न होते हैं । वहां उन्हें चिर काल तक दुःख भोगने पड़ते हैं । पूर्व जन्म में उन्होंने जैसे पाप किये हैं उन्हीं के अनुरूप वहां उन्हें वेदना होती है ।

(२७) प्राशी अपने इए और प्रियजनों के खातिर हिंसादि अनेक पाप कर्म करता है, किन्तु अन्त में कर्मों के वश वह अपने इए और प्रियजनों से अलग होकर अकेला ही अत्यग्त दुर्गन्ध और अशुम स्पर्श वाले तथा मांस रुधिरादि से पूर्ण नरक में उत्पन्न होता

हें और चिर काल तक वहां दारुण दुःख भोगता रहता हैं। (मूबगडाग सत्र प्रण्ययन ५ उद्देशा १)

८४८----आकाश के सत्ताईस नाम

जो जीवादि द्रव्यों को रहने के लिए अवकाश दे उसे आकाश कहते हैं। मगवती सूत्र में आकाश के सत्ताईस पर्यायवाची शब्द दिये

285

हें और कहा है कि इसी प्रकार के और भी जो शब्द हैं वे झाकाश के पर्यायवाची हैं। सत्ताईस पर्याय शब्द ये हैं:--

(१) आकाश (२) अकाशास्तिकाय (३) गगन (४) नभ (५) सम (६) विषम (७) खह (८) विहायस् (६) वीचि (१०) विचर १११, अंबर (१२) अंबरस (१३) छिद्र (१४) धुषिर (१५) मार्ग (१६) विष्ठुख (१७) अर्द (१८) व्यर्द (१६), आधार (२०) व्योम (२१)माजन (२२)अन्तरिच्च (२३)श्याम (२४)अवकाशांतर (२५) अगम (२६)स्फ्रटिक (२७)अनन्त । मगवनी शतक २० उ० ३ मू० ६६४

८४६-अोरेपत्तिकी बुद्धि के सत्ताईस दृष्टान्त औत्पत्तिकी बुद्धि का लचल इस प्रकार है-

पुन्चमदिट्टमस्सुयमवेश्य, तक्खरणविसुद्धगहियत्था । अञ्चाहय फल जोगा, बुद्धी उप्पत्तिया नाम ॥ अर्थ-पहले विना देखे. विना सुने और विना जाने हुए पदार्थों को तत्काल यथार्थ रूप से प्रहरण करने वाली तथा अत्राधित (निश्वित) फल को देने वाली वुद्धि औत्पत्तिकी कहलाती है । इस बुद्धि के सत्ताईस दृष्टान्त हैं । वे नीचे दिये जाते हैं मरह सिल पणिय रुक्खे, खुड्डग पढ सरड काय उच्चारे । गय घयण गोल खंमे, खुड्डग मन्गित्थि पहपुत्ते ॥ महुसित्थ, मुद्दि अंके य, नाखए भिक्खु चेडगणिहाखे । सिक्खा य अत्थसत्थे, इच्छा य महं सय सहस्से ॥

अर्थ-(१) भरत (२) पणित (शर्त) (३) इच्च (४) खुइग (अंगुठी) (४) पट (६) शरट (गिरगिट) (७) कौआ (८) उचार (१) हाथी (१०) घयण (११) गोलक (१२) स्तम्भ (१२) चुद्रक (१४) मार्ग (१४) स्ती (१६) पति (१७) पुत्र (१८) मधुसिक्थ (१९) मुद्रिका (२०) अंक (२१) नाएक (२२) भिद्ध (२३) चेटकनिधान (२४) शिचा (२५) अर्थशास्त्र (२६) इच्छा महं (२७) शतसहस्र । (१) भरतशिला-इसके अन्तर्गत रोहक की बुद्धि के चौदह दृद्दान्त हैं वे इस प्रकार हैं∽

भरह सिल मिढ कुक्कुड़ तिल वालुख हत्थी ख्रगड़ वणसंडे । पायस ख्रडया पत्ते. खाडहिला पच पिखरो छ ॥ ६४ ॥

अर्थ-(१) भरत (२) शिला (३) मेंढा (४) कुर्कुट (४) तिल (६) वालू (७) हाथी (=) कुया (१) वनलएड (१०) खीर (११) अजा (१२) पत्र (१३) गिलहरी (१४) पाँच पिता।

(१) भरत-उज्जयिनी नगरी के पास नटों का एक गांव था। उसमें भरत नाम का नट रहता था। वह अपनी पत्नी के साथ आनन्द पूर्वक समय व्यतीत करता था । कुछ समय पश्चात् उसके एक पुत्र उत्पन्न हुआ जिसका नाम रोहक रक्खा गया। जब वह छोटा ही था कि उसकी माता का देहान्त होगया । पुत्र की उम्र छोटी देख कर उसके लालन पालन तथा अपनी सेवा के लिए भरत ने द्सरी शादी कर ली। सौतेली माता का व्यवहार रोहक के साथप्रेम पूर्य नहीं था। उसके कठोर व्यवहार से रोहक दुःखी हो गया। एक दिन उसने अपनी मॉ से वहा-मॉ! तू मेरे साथ प्रेमपूर्ण व्यवहार नहीं करती है, यह अच्छा नहीं है। मॉ ने उसकी वात पर कोई ध्यान नहीं दिया। उसने उपेत्तापूर्वक कहा-रे रोहक ! यदि में अच्छा व्यवहार नहीं करूं तो तू मेरा क्या कर लेगा ? रोहक ने कहा- मॉ ! मैं ऐसा कार्य ऊरूँगा जिससे तुफे मेरे पैरों पर गिरना पड़ेगा। मॉ ने कहा-रे रोहक ! तू अभी वच्चा है । छोटे सुँह बड़ी वात बनाता है। अच्छा ! मैं देखती हूं तू मेरा क्या कर लेगा ? यह कह कर वह सदा की भांति अपने कार्य में लग गई।

रोहक अपनी वात को पूरी करने का अवसर देखने खगा। एक दिन रात्रि के समय वह अपने पिता के साथ वाइर सोया हुआ

था। उसकी माँ मकान में सोई हुई थी। अर्द्ध रात्रि के समय रोहक यकायक चिल्लाने लगा-पिताजी ! उठिये। घर में से निकल कर कोई प्ररुप भागा जा रहा है। भरत एक दम उठा और वालक से पूछने लगा-किथर ? वालक ने कहा-पितार्जा ! वह अभी इधर से भाग गया है। वालक की वात सुन कर भरत को अपनी स्त्री के प्रति शंका हो गई। वह सोचने लगा खी का आचरण ठीक नहीं है। यहां कोई जार पुरुष व्याता है। इस प्रकार स्त्री को दुराचारिगी समक कर भरत ने उसके साथ सारे सम्बन्ध तोड दिये। यहां तक की उसने उसके साथ सम्मापग करना भी छोड दिया। इस प्रकार निष्कारण पति को रूठा देख कर वह समझ गई कि यह सब करामात वालक रोहक की ही है। इसको प्रसन्न किये विना मेरा काम नहीं चलेगा । ऐसा सोचकर उसने प्रेम पूर्वक अनुनय विनय करके और भविष्य में अच्छा व्यवहार करन का विश्वास दिला कर वालक रोहक को प्रसन्न किया। रोहक न कहा-माँ। अब में ऐसा प्रयत्न करूँगा कि तुम्हारे शति पिताजी की अप्र-सन्नता शीघ्र ही दुर हो जायगी।

एक दिन वह पूर्ववत् अपने पिता के साथ सोया हुआ था कि अर्द्ध रात्रि के समय सहसा चिल्लाने लगा-पिताजी ! उठिये । कोई पुरुप घर में से निकल कर वाहर जा रहा है । भरत एकदम उठा और हाथ में तलवार लेकर कहने लगा-वतला, वह पुरुप कहाँ है ? उस जार पुरुप का सिर मैं अभी तलवार से काट डालता हूं । वालक ने अपनी छाया दिखाते हुए कहा-यह वह पुरुष है । भरत ने पूछा-क्या उस दिन भी ऐसा ही पुरुप था ? वालक ने कहा-हॉ । भरत सोचने लगा-वालक के कहने से व्यर्थ ही (निर्णय किये विना ही) मैंने अपनी स्त्री से अभीति का व्यवहार किया । इस प्रकार पश्चात्ताप करके वह अपनी स्त्री से पूर्ववत् प्रेम करने लगा। े राहक ने सांचा-मेरे दुर्घ्यवहार से अपसच हुई माता कदा-चित् मुफे विप देकर मार दं, इमलिए अब मुफे अकेले मोजन न करना चाहिए किन्तु पितीं के साथ ही मोजन करना चाहिए। ऐमा सोच कर रोहक सदां पिता के साथ ही माजन करने लगा और सदा पिता के साथ ही रहने लगा।

एक समय भरत किसीं<sup>ग</sup>कार्यवश उज्जयिनी गया । रोहक भी उसके साथ गया। नगरीं देवपुरी के समान शोमित थी। उसे देख कर रोहक बहुत प्रसर्वे हुआ । उसने अपने मन में नगरी का पूर्ण चित्र खींच छिया। कार्य करके भरत वापिस अपने गांव की ओर रवाना हुआ । जब वह शहर से निकल कर शिया नदी के किनारे पहुंचा तब भरत की भूजी हुई चीज की याद आई। रोहक को वहीं विठाकर वह वार्षिय नगरी से गया। इधर रोहक ने शिप्रा नदी के फिनारे की वालू रेत पर राजमहल तथा कोट किले सहित उज्जयिनी नगरी का हुवह वित्र खींच दिया। संयोगवश घोड़े पर सवार हुआ राजा उथर आ निकला। राजा को अपनी चित्रित की हुई नगरी की छोर आते देख कर रोहक वोला-ऐ राजपुत्र ! इस रास्ते से मत आओ । राजा वोला-क्यों ? क्या है ? रोहक बोला-देखते नही ? यह राजभवन है। यहां हर कोई प्रवेश नहीं कर मकता। यह सुन कर काँतुकवश राजा घोड़े से नीचे उतरा। उसके चित्रित किये हुए नगरी के हुब्ह चित्र को देख कर राजा बहुत विस्मित हुआ। उसने वालक से पछा-तमने पहले कभी इम नगरी को देखा है ? वालक ने कहा-नहीं । व्याज ही मैं गांव से व्यया हूं । वालक की ग्रपूर्व धारणा णक्ति देख कर राजा चकित हो गया। वह मन ही मन उसकी इद्धि की श्रशंसा करने लगा। राजा ने उससे पूछा-वत्स ! तुम्हारा नाम झ्या है और तुम कहां रहने हो ? वालक ने कहा-मेरा नाम रोहक है और में इस पास वाले नटों के गांव में रहता हूं। इतने में रोहक का पिता वहां त्र्या पहुंचा। रोहक अपने पिता के साथ रवाना हो गया।

राजा भी अपने महत्त में चला आया और सोचने लगा कि मेरे ४९९ मन्त्री हैं। यदि कोई अतिशय बुद्धिशाली प्रधान मन्त्री बना दिया जाय तो मेरा राज्य सुख पूर्वक चलेगा। ऐसा विचार कर राजा ने रोहक की बुद्धि की परीचा करने का निश्रय किया। रोहक की ओत्पत्तिकी बुद्धि की यह पहली कथा है।

(४) शिला-एक दिन राजा ने नटों के उस गांव में यह आदेश मेजा कि तुम सब लोग राजा के योग्य मएडप तय्यार करो। मएडप ऐसी चतुराई से वनना चाहिए कि गांव की वाहर वाली बड़ी शिला, विना निकाले ही छत के रूप वन जाय।

राजा के उपरोक्त आदेश को सुन कर गांव के सब लोग बड़े असमझसमें पड़ गये। गांव के वाहरक्षमा करके सब लोग परस्पर विचार करने लगे कि किस प्रकार राजा की इस कठिन आज्ञा का पालन किया जाय ? आज्ञा का पालन न होने पर राजा कुपित होकर अवश्य ही भारी दराड देगा।इस तरह चिन्तित होकर विचार करते करते दोपहर हो गया किन्तु कोई उपाय न सभा।

रोहक पिता के विना भोजन नहीं करता था। इसलिए भूख से व्याकुल हो वह भरत के पास आया और कहनै लगा-पिताजी ! मुझे बहुत भूख लगी है। भोजन के लिए जल्दी घर च.लिए। भरत ने कहा-वत्स ! तुम मुखी हो। गांव के कप्ट को तुम नहीं जानते। रोहक ने कहा-पिताजी ! गांव पर क्या कप्ट आया है ? भरत ने रोहक को राजा की आज्ञा कह सुनाई। सब बात सुन लेने पर हँसते हुए रोहक ने कहा- पिताजी ! आप लोग चिन्ता न कीजिए। यदि गांव पर यही कप्ट है तो यह सहज ही दूर किया जा सकता है। मएडप बनाने के लिए शिला के चारों तरफ जमीन खोद डालो । यथास्यान चार्गे कोनों पर खम्भे लगा कर बीच की मिही को भी खोद डालो । फिर चारो तरफ दीवार बना दो, मराडप तय्यार हो जायगा ।

रोहक का बताया हूमा उपाय सब लोगों को ठीक जँचा। उनकी चिन्ता दूर हो गई। सब लोग मोजन करने के लिये अपने अपने घर गये। मोजन करने के पश्चात् उन्होंने मएडप बनाना आरम्भ किया। कुछ ही दिनों में सुन्दर मएडप बन कर तय्यार हो गया। इसके पश्चात उन्होंने राजा की सेगा में निवेदन किया कि स्वामिन् ! आपकी आज्ञानुसार मएडप बन कर तय्यार है। उस पर शिला की छत लगा दी है। राजा ने पूछा-कैसे ? तब उन्होंने मएडप बनाने की सारी हकीकत कह सुनाई। राजा ने पूछा यह किसकी बुद्धि है ? गॉव के लोगो ने कहा-देव ! यह भरत के पुत्र रोहक की बुद्धि है । उसी ने यह सारा उपाय बताया था। लोगों की बात सुन कर राजा को बड़ी प्रसन्नता हुई। रोहक की बुद्धि का यह दूसरा उदाहरख हुआ।

(३) मेंढा-कुछ समय पश्चात् रोहक की वुद्धि की परीचा के लिए राजा ने एक मेंढा भेजा और गांव वालों को आदेश दिया कि पन्द्रह दिन के वाद हम इस मेंढे को वापस मंगायेंगे। आज इसका जितना वजन है उतना ही पन्द्रह दिन के वाद रहना चाहिए। मेंढा वजन में न घटना चाहिए, न बढ़ना ही चाहिए।

राजा के उपरोक्त आदेश को सुन कर गांव वाले लोग पुनः चिन्तित हुए । वे विचारने लगे-यह कैसे होगा ? यदि मेंढे को खाने के लिए दिया जायगा तो वह वजन में बढ़ेगा और यदि खाने को न दिया जायगा तो वजन में अवश्य घट जायगा । इस प्रकार राजाज्ञा को पूरा करने का उन्हें कोई उपाय न सस्ता, तव रोहक को वुला कर कहने लगे-वरस ! तुमने पहले भी गांव के कष्ट को द्र किया था। आज फिर गांव पर कष्ट आया है। तुम अपने चुद्धिवल से इसे द्र करो। ऐसा कह कर उन्होंने रोहक को राजाज्ञा कह सुनाई। रोहक ने कहा-खाने के लिए मेंढे को वास जव आदि यथा समय दिया करो किन्तु इसके सामने वृक (व्याघ की जाति का एक हिंसक प्राणी) वांध दो। यथा समय दिया जाने वाला मोजन और वृक का भय-दोनों मिल कर इसे वजन में न घटने देंगे और न वड़ने झेंगे।

रोहक की बात सा लोगों को पसुन्द आगई । उन्होंने रोहक के कथनानुसार मेंढे की व्यवस्था कर दी । पन्द्रह दिन बाद लोगों ने मेंढा वापिस राजा को लौटा दिया । राजा ने उसे तील कर देखा तो उसका वजन पूरा निकला, ज़ घटा, न बढ़ा राजा के पूछने पर उन लोगों ने सारा इत्तान्त कह दिया । रोहक की वुद्धि का यह तीसरा उदाहरण हुआ ।

(४) कुक्कुट-एक समय राजा ने उस गांव के लोगों के पास एक मुर्गा मेजा और यह आदेश दिया कि दूसरे मुर्गे के विना ही इस मुर्गे को लड़ना सिखाओ और लड़ाक़ बना क़र वापिस मेज दो।

राजा के उपरोक्त आदेश का पालन करने के लिए गांव के लोग उपाय सोचने लंगे पर जब उन्हें क़ोई उपाय न मिला तब उन्होंने रोहक से इसके विषय में पूछा ! रोहक ने कहा--इस मुर्गे के सामने एक बड़ा दर्पण (काच) रख दो । दर्पण में पड़ने वाली अपनी परछाई को दूसरा मुर्गा समफ कर यह उसके साथ लड़ने लगेगा । गांव के लोगों ने रोहक के कुधनानुसार कार्य किया । इस प्रकार थोड़े ही दिनों में वह मुर्गा लड़ाक वन गया । लोगों ने वह मुर्गा वापिम राजा को लौटा द्विया । अकेला मुर्गा लड़ाक वन गया है इस वात की राजा ने परीझा की । युक्ति के लिये पूछने पर लोगों ने सबी हकीकत कह सुनाई । इससे राजा बहुत खुश हुआ। रोहक की वुद्धि का यह चौथा उदाहरण हुआ।

तिल-कुछ दिनों वाद राजा ने तिलों से भरी हुई कुछ गाड़ियाँ उस गांव के लोगों के पास भेजीं और कहलाया कि इनमें कितने तिल हैं इसका जल्दी जवाव दो, अधिक देर न लगनी चाहिए ।

राजा का आदेश सुन कर सभी लोग चिन्तित हो गये, उन्हें कोई उपाय न सभा । रोहक से पूछने पर उसने कहा- तुम सब लोग राजा के पास जाओ और कहो-महाराज ! हम गणितज्ञ तो हैं नहीं, जो इन तिलों की मंख्या बता सकें। किन्तु आपकी आज्ञा शिरोधार्य करके उपमा से कहते हैं कि आकाश में जितने तारे हैं, उनने ही ये तिल हूँ। यदि आपको विश्वास न हो तो राजपुरुशें द्वारा निलों की आंर वारों को गिनती करवा लीजिये ।

लोगों को गेहक की बात पसन्द भा गई। राजा के पास जाकर उन्होंने वैसा ही उत्तर दिया। सुन कर राजा खुश हुआ। उसने पूछा पह उत्तर किसने बताया है ? लोगों ने उत्तर में रोहक का नाम लिया। रोहक की बुद्धि का यह पांचवॉ उदाहरण हुआ।

वालू-इड़ समय पश्चात् गांव के लोगों के पास यह आहा पहुंची कि तुम्हारे गांव के पास जो नदी है उसकी बालू बहुत बढ़िया है। उस वालू की एक रस्सी बना कर शीघ्र मेज दो।

राजा के उपगेक आदेश को सुन कर गांव के लोग बहुत मसमझस में पड़े। इस विषय में भी उन्होंने रोहक से पूछा। रोहक ने कहा-तुम सभी राजा के पास जाकर अर्ज करो-स्वामिन् ! इम तो नट हैं, नाचना जानते हैं, रस्सी बनाना हम क्या जानें ? किन्तु आप की आज्ञा का पालन करना हमाग कर्त ज्य है। इसलिये प्रार्थना है कि राजमएडार वहुत शचीन है, उममें बाजू की बनी हुई कोई रस्सी हो तो दे दीजिये। हम उसे देख वालू की नई रस्सी बना मेज देंगे। गांव के लोगों ने राजा के पास जाकर रोहक के कथनानुसार निवेदन किया। यह उत्तर सुन कर राजा मन में वहुत लज्जित हुआ। उसने उनसे पूछा-तुम्हें यह युक्ति किसने बताई ? लोगों ने रोहक का नाम बताया। रोहक की वुद्धि से राजा वहुत खुश हुआ। रोहक की बुद्धि का यह छठा उदाहरण हुआ।

हाथी-एक समय राजा ने एक बूढ़ा वीमार हाथी गाँव वालों के पास मेजा और आदेश दिया कि हाथी मर गया है यह खबर मुफे न देना। किन्तु हाथी की दिनचर्या की सूचना प्रतिदिनदेते रहना अन्यथा सारे गाँव को भारी दएड दिया जायगा।

गाँव वाले लोग हाथी को धान, घास तथा पानी आदि देकर उसकी खुव सेवा करने लगे किन्तु हाथी की वीमारी वहुत वढ् चुकी थी। इसलिये वह थोड़े ही दिनों में मर गया। प्रातःकाल गाँव के सब लोग इकट्ठे हुए और विचारने लगे कि राजा को हाथी के मरने की सूचना किस प्रकार दी जाय । पर उन्हें कोई उपाय न सभा। वे बहुत चिन्तित हुए। आखिर रोहक को बुला कर उन्होंने सारी हकीकत कही । रोहक ने उन्हें तुरन्त एक युक्ति वता दी जिससे सव लोगों की चिन्ता दूर हो गई। उन्होंने राजा के पास जाकर निवेदन किया-राजन् ! आज हाथी न उठता है, न बैठता है, न खाता है, न पीता है, न हिलता है, न डुलता है, यहाँ तक की श्वासीच्छ्वास भी नहीं लेता, विशेष क्या, सचेतनता की एक भी लेष्टा आज उसमें दिखाई नहीं देती । राजा ने पूछा-क्या हाथी मर गया है ? गाँव वालों ने कहा-देव ! त्राप ही ऐसा कह सकते हैं, हम लोग नहीं । गाँव वालों का उतर सुन कर राजा निरुत्तर हो गया। राजा के उत्तर वताने वाले का नाम पूछने पर लोगों ने कहा-रोहक ने हमें यह उत्तर वतलाया है। रोहक की वुद्धि का यह सातवाँ उदाहरण हुआ ।

अगड (कुआ)-कुछ दिनों बाद राजा ने उस गाँव के लोगों

के पास कुछ राजपुरुषों के साथ यह आदेश भेजा कि तुम्हारे गॉव में एक मीठे जल का क़ुत्रा है उसे शहर में भेज दो।

राजा के उपरोक्त आदेश को सुन कर सब लोग चकित हुए। वे सब विचार में पड़ गये कि इस आजा को किस तरह से पूरी की जाय । इस विपय में भी उन्होंने रोहक से पूछा। रोहक ने उन्हें एक युक्ति बता दी । उन्होंने कुआ लेने के लिये आये हुए राज-पुरुषों से कहा--ग्रामीण कुआ स्वभाव से ही डरपोक होता है । मजातीय के सिवाय वह किसी पर विश्वास नहीं करता । इसलिए इसको लेने के लिए किसी शहर के कुए को यहाँ मेज दो । उस पर विश्वास करके यह उसके साथ शहर में चला आवेगा। राजपुरुषों ने लौट कर राजा से गॉव वालों की वात कही । सुन कर राजा निरुत्तर हो गया। रोहक की सुद्धि कायह आठवॉ उदाहरण हुआ । वनखरड--क्रुछ दिनों वाद राजा ने गॉव के लोगों के पास यह आदेश भेजा कि तुम्हारे गॉव के पूर्व दिशा में एक वनखरड

(उद्यान) है। उसे पश्चिम दिशा में कर दो।

राजा के इस आदेश को सुनकर लोग चिन्ता में पड़ गये। उन्होंने रोहक से पूछा। रोहक ने उन्हें एक युक्ति वता दी। उसके अनुसार गॉव के लोगों ने वनखण्ड के पूर्व की ओर अपने मकान वना लिये और वे वहीं रहने लगे। इस प्रकार राजाज्ञा पूरी हुई देख कर राजपुरुयों ने राजा की सेवा में निवेदन कर दिया। राजा ने उनसे पूछा-गांव वालों को यह युक्ति किसने वतलाई ? राजपुरुयों ने कहा--रोहक नामक एक वालक ने उन्हें यह युक्तिवताईथी। रोहक की चुद्धि का यह नवां उदाहरण हुआ। खीर--एक समय राजा ने गांव के लोगों के पास यह आज्ञा मेजी कि विना अग्नि खीर पका कर मेजो। राजा के इस स्रपूर्व आदेश को सुन कर सभी लोग चिन्तित हुए। उन्होंने इस

अजा-रोहक ने अपनी तीत्र (औत्पत्तिकी) दुद्धि से राजा के सारे आदेशों को पूरा कर दिया। इससे राजा वहुत खुश हुआ। राज-पुरुषों को भेज कर राजा ने रोहक को अपने पास वुलाया। साथ ही यह आदेश दिया कि रोहक न शुक्लपत्त में आवे न कृष्ण पत्त में, न रात्रि में आवे न दिन में, न धृप में आवे न छाया में, न आकाश से आवे न पैदल चल कर, न मार्ग से आवे न छाया में, न आकाश से आवे न पैदल चल कर, न मार्ग से आवे न उन्मार्ग से, न स्नान करके आवे न विना स्नान किये, किन्तु आवे जरूर। राजा के उपरोक्त आदेश को सुन कर रोहक ने कएठ तक स्नान किया और अमावस्या और प्रतिपदा के संयोग में संघ्या के समय सिर पर चालनी का छत्र धारण करके, मेंढे पर वैठ कर गाड़ी के पहिये के वीच के मार्ग से राजा के पास पहुंचा। राजा, देवता और गुरु के दर्शन खाली हाथ न करना चाहिये, इस लोकोक्ति

का विचार कर रोहक ने एक मिट्ठी का ढेला हाथ में ले लिया। राजा के पास जाकर उसने विनय पूर्वक राजा को प्रणाम किया और उसके सामने मिट्ठी का ढेला रख दिया। राजा ने रोहक से पूछा--यह क्या है ? रोहक ने कहा--देव ! आप पृथ्वीपति हैं, इसलिये मैं पृथ्वी लाया हूँ। प्रथम दर्शन में यह मंगल वचन सुन कर राजा वहुत प्रसन्न हुआ। रोहक के साथ में आये हुए गॉव के लोग भी वहुत ख़ुश हुए। राजा ने रोहक को वहीं रख लिया और गाँव के लोग घर लौट गये।

राजा ने रोहक को अपने पास में सुलाया । पहला पहर बीत जाने पर राजा ने रोहक को आवाज दी--रे रोहक ! जागता है या साता है ? रोहक ने जवाव दिया-देव ! जागता हूँ । राजा ने पूछा--तू क्या सोच रहा है ? रोहक ने जवाव दिया-देव ! मैं इस वात पर विचार कर रहा हूँ कि वकरी के पेट में गोल गोल गोलियाँ (पिंगनियाँ) कैंसे वनती हैं ? रोहक की वात सुन कर राजा भी विचार में पड़ गया । उसने पुनः रोहक से पूछा-अच्छा तुम्हीं वताओ, ये कैंसे वनती हैं ? रोहक ने कहा-देव ! बकरी के पेट में संवर्त्तक नाम का वासु विशेष होता है । उसीसे ऐसी गोल गोल मिंगनियाँ वन कर वाहर गिरती हैं। यह कह कर रोहक सो गया । रोहक की दुद्धि का यह ग्यारहवाँ उदाहरण हुआ ।

पत्र-दो पहर रात वीतने पुर राजा ने पुनः आवाज दी-रोहक ! क्या सो रहा है या जाग रहा है ? रोहक ने कहा-स्वामिन् ! जाग रहा हूँ। राजा ने कहा--क्या सोच रहा है ? रोहक ने जवाव दिया-मैं यह सोच रहा हूँ कि पीपल के पत्ते का दरख बड़ा होता है या शिखा। रोहक का कथन सुन कर राजा भी सन्देह में पड़ गया। उसने पूछा-रोहक ! तुमने इस विपय में क्या निर्णय किया है ? रोहक ने कहा-देव ! जव तक शिखा का भाग नहीं सखता तव तक दोनों वरावर होते हैं। राजा ने आस पास के लोगों से पूछा तो उन्होंने भी रोहक का समर्थन किया। रोहक वापिस सो गया। यह रोहक की दुद्धि का वारहवॉ उदाहरण हुआ। खाडहिला (गिलहरी)--रात का तीसरा पहर वीत जाने पर राजा ने फिर वही प्रश्न किया-रोहक ! सोता है या जागता है ? रोहक ने कहा-स्वामिन ! जागरहा हूँ । राजा ने फिर पूछा-क्या सोच रहा है ? रोहफ ने कहा-मैं यह सोच रहा हूँ कि गिलहरी का शरीर जितना वड़ा होता है उतनी ही वडी पूँछ होती है या कम ज्यादा ? रोहक की वात सुन कर राजा स्वयं सोचने लगा । किन्तु जब वह कुछ भी निर्णय न कर सका तव उसने रोहक से पूछा-तूं ने क्या निर्णय किया है ? रोहक ने कहा-देव ! दोनों वरावर होते हैं । यह कह कर वह सो गया । रोहक की वृद्धि का यह तेरहवाँ उदाहरण हुआ ।

पॉच पिता-रात्रि व्यतोत होने पर प्रातःकालीन मंगलमय वाद्य सुन कर राजा जागृत हुआ । उसने रोहक को आवाज दी किन्तु रोहक गाढ़ निद्रा में सोया हुत्रा था। तव राजा ने अपनी छड़ी से उसके शरीर का स्पर्श किया जिससे वह एक दम जग गया। राजा ने कहा-रोहक क्या सोता है ? रोहक ने कहा- नहीं, मैं जागता हूँ। राजा ने कहा तो फिर वोला क्यों नहीं ? रोहक ने कहा-मैं एक गम्मीर विचार में तल्लीन था। राजा ने पूछा-किस वात पर गम्भीर विचार कर रहा था ? रोहक ने कहा-में इस विचार में लगा हुआ था कि आपके कितने पिता हैं यानी त्राप कितनों से पैंदा हुए हैं ? रोहक के कथन को सुन कर राजा कुछ लज्जित हो गया। थोड़ी देर चुप रह कर राजा ने फिर पूछा-अच्छा तो वतला मैं कितनों से पैदा हुआ हूँ ? रोहक ने कहा आप पॉच से पैदा हुए हैं। रांजा ने पूछा-किन किन से ? रोहक ने कहा--एक तो वैश्रवर्ग (कुवेर) से, क्योंकि आप में कुवेर के समान ही दानशक्ति है । दूसरे चाएडाल से, क्योंकि चैरियों के लिये आप चाएडाल के समान ही करू हैं। तीसरे थोवी से, क्योंकि जैसे थोवी गीले कपड़े को खुव निचोड़ कर सारा पानी निकाल लेता है उसी

## श्री जैन सिद्धान्त बोल संग्रह, छठा भाग

प्रकार आप भी दूसरों का सर्वस्व हर छेते हैं। चौथे विच्छू से, क्योंकि जिस प्रकार विच्छू निर्दयता पूर्वक डंक मार कर दूगरों को पीड़ा पहुंचाता है। उसी प्रकार सुखपूर्वक निद्रा में सोये हुए सुफ वालक को भी आपने छड़ी के अप्रभाग से जगा कर कप्ट दिया। पॉचवें अपने पिता से, क्योंकि अपने पिता के समान ही आप भी प्रजा का न्यायपूर्वक पालन कर रहे हैं।

रोहक की उपरोक्त वात सुन कर राजा विचार में पड़ गया । आखिर शौचादि से निइत्त हो राजा अपनी माता के पास गया। प्रणांम करने के पश्चात् राजा ने एकान्त में माता से कहा--मॉ ! मेरे कितने पिता हैं ? माता ने लज्जित होकर कहा--पुत्र ! तुम यह क्या प्रश्न कर रहे हो ? इस पर राजा ने रोहक की कही हुई सारी वात कह सुनाई और कहा-माँ ! रोहक का कथन मिथ्या नहीं हो सकता । इसलिये तुम मुक्ते सच सच कह दो । माता ने कहा--पुत्र ! यदि किसी को देखने आदि से मानसिक भाव का विकृत हो जाना भी तेरे मंस्कार का कारण हो सकता है तव तो रोहक का कथन ठीक ही हैं। जग तू गर्भवास में था उस समय में वैश्रवए देव की पूजा के जिये गई थी। उस ही सुन्दर मूर्ति को देख कर तथा वापिस लौटने समय रास्ते में धोवी और चाएडाल युवक को देख कर मेरी भावना विकृत हो गई थी। घर त्राने पर त्राटे के विच्छू को मैंने हाथ पर रखा और उसका स्पर्श पाकर भी मेरी भावना विकृत हो गई थी।वैंसे तो जगत्श्रसिद्ध पिता ही तुम्हारे वास्त-विक जनक हैं। यह सुन कर राजा को रोहक की वुद्धि पर वड़ा आश्चर्य हुआ । माता को प्रखाम कर वह अपने महल लौट आया उसने रोहक को प्रधान मन्त्री के पद पर नियुक्त किया ।

उपरोक्त चौदह कथाएँ रोहक की त्र्यौत्पांत्तकी वुद्धि की हैं ये सब श्रीत्पत्तिकी बुद्धि के प्रथम उदाहरण के अन्तर्गत हैं

(२) पणित (शर्त, होड)-एक संमय कोई ग्रामीश किसान अपने गांव से ककड़ियां लेकर वेचने के लिये नगर को गया। द्वार पर पहुँचते ही उसे एक धूर्त नागरिक मिला । उसने ग्रामीय को सोला समम कर ठगना चाहा । धूर्त नागरिक ने ग्रामीण से कहा-यदि मैं तम्हारी सब कर्काड्यां खा जाऊँ तो तुम मुझे क्या दोगे ? ग्रामीख ने कहा--यदि तुम सब ककर्डियां खा जात्रो तो मैं तुम्हें इस द्वार में न आवे ऐसा लड्इ हंनाम दूँगा। दोनों में यह शर्त तय हो गई और उन्होंने कुछ आईमियों को साची बना लिया। इसके बाद धूर्त नागरिक ने ग्रामीण की सारी ककडि़यां जुंठी करके (थोड़ी थोड़ी खा कर) छोड़ दीं और ग्रामीण से कहा कि मैंने तुम्हारी सारी ककड़ियां खा ली हैं, इसलिये शर्त के अनुसार अब मुफे इनाम दो । ग्रामीख ने कहा--तुमेने सारी ककडियां कहां खाई हैं ? इस पर नागरिक वोला-मैंने तुम्हारी सारी ककडि़याँ खा ली हैं। यदि तुम्हें विश्वास न हो तो चलो, इन ककडियों को बेचने के लिये बाजार में रखो । ग्राहकों के कैंहने से तुम्हें ऋपने आप विश्वास हो जायगा । ग्रामीख ने यह वांत स्वीकार की और सारी कंकड़ियाँ उठा कर बाजार में वेचने के लिये रख दीं। थोडी देर में ग्राहक त्राये। ककड़ियाँ देख कर वे कहने लगे-ये ककड़ियां तो समी खाई हुई हैं । ग्राहकों के ऐसा कहने पर ग्रामीख तथा साचियों को नागरिक की वात पर विश्वास हो गर्या। अब ग्रामीए घवराया कि शर्त के अनुसार लड्द्र कहां से लाकर दूँ ? नागरिक से अपना पीछा छुडाने के लिये उसने उसे एक रुपया देना चाहा किन्तु भूर्त कहाँ रॉजी होने वाला था। आखिर प्रामीग ने सौ रुपया तक देना स्वीकार कर लिया किन्तु धूर्त इस पर भी राजी न हुआ । उसे इससे भी ऋधिक मिलने की आशां थी। निदान ग्रामीण सोचने लगा-धूर्त लोग सरलता से नहीं मानते । वेधूर्तता सेही मानते

## श्री जैन सिद्धान्त वोल संग्रह, छठा भाग

हैं। इसलिये मुक्ते मी किसी धूर्न की ही शरण लेनी चाहिए।ऐसा सोच कर ग्रामीण ने उस धूर्न नागरिक से कुछ समय का अवकाश मांगा। शहर में घूम कर उसने किसी धूर्त नागरिक से मित्रता कर ली और सभी घटना सुना कर उचित सम्मति मांगी। उसने ग्रामीण को धुर्न से छुटकारा पाने का उपाय वता दिया । वाजार में आकर ग्रामीए ने हलवाई की दकान से एक लड्डू खरीटा और अपने प्रतिपत्ती नागरिक तथा साचियों को साथ लेकर वह दरवाजे के पास ज्याया । लड्डू को वाहर रख कर वह दरवाजे के सीतर खड़ा हो गया और लड्ह को सम्बोधन कर कहने लगा-'ग्रो लड्इ ! यन्दर चले आयों, चले आयो ।' प्रामीख के बार बार कहने पर भी लड्डू उपनी जगह से तिल भर भी नहीं हटा । तग ग्रामीग ने उपस्थित साचियों से कहा-मैंने आप लोगों के सामने यही शर्त की थी कि मैं ऐसा लड्दू द्गा जो दर-वाजे में न आवे । यह लड्इ भी द्रवाजे में नहीं आता । यदि आप लोगों को विश्वास न हो तो आप भी वुला कर देख सकते हैं। यह लड्हू टेकर अब मैं अपनी शर्त से मुक्त हो गया हूँ । साचियों ने तथा उपस्थित अन्य सभी लोगों ने ग्रामीण की बात स्वीकार की। यह देख धूर्त नागरिक बहुत लज्जित हुआ और चुपचाप अपने थर चलागया। पूर्व से पीछा छूट जाने से प्रसन्न होता हुआ ग्रामीख व्यपने गांव को लाँट सया। शर्त लगाने वाले तथा ग्रामी**ग को** सम्मति देने वाले अर्त नागरिक की यह औत्पत्तिकी बुद्धि थी। (३) वृद्य-कई पथिक यात्रा कर रहे थे।रास्ते में फलों से लदे हुए आम के इच को देख कर वे आम लेने के लिये ठहर गये। पेड पर वहुत से वन्दर बैठे हुए थे। वे पथिकों को आम लेने में रुकावट डालने लगे। इस पर पथिक आम लेने का उपाय सोचने लगे।

आखिर उन्होंने वुद्धिवल से वस्तुस्थिति का विचार कर वन्द्ररों

২২৩

की ओर पत्थर फेंकना शुरू किया। वन्दर कुपित हो गये और उन्होंने पत्थरों का जवाव आम के फलों से दिया। इस प्रकार पथिकों का अपना प्रयोजन सिद्ध हो गयां। आम प्राप्त करने की यह पथिकों की औत्पत्तिकी बुद्धि थी।

(४) खुड्डग (अंगूठी)--मगध देश में राजगृह नाम का सुन्दर और रमगीय नगर था। उसमें प्रसेनजित नाम का राजा राज्य करता था उसके वहुंत से पुत्र थे। उन सब में श्रेणिक वहुत बुद्धि-मान था। उसमें राजा के योग्य समस्त गुण विद्यमान् थे। दूसरे राजकुमार ईर्षावश कहीं उसे मार न दें, यह सोच कर राजा उसे न कोई अच्क्ती वस्तु देता था और न लाड प्यार ही करता था। पिता के इस व्यवहार से खिल होकर एक दिन श्रेणिक, पिता को स्चना दिये दिना ही, वहाँ से निकल गया चलते चलते वह वेलातट नामक नगर में पहुंचा। उस नगर में एक सेठ रहता था। उसका वैभव नष्ट हो चुका था। श्रेणिक उसी सेठ की द्कान पर पहुँचा और वहाँ एक तरफ बैठ गया।

सेठ ने उसी रात स्वप्न में अपनी लड़की नन्दा का विवाह किसी रत्नाकर के साथ होते देखा था। यह शुम स्वप्न देखने से सेठ विशेष प्रसन्न था। जब सेठ दूकान पर आकर बैठा तो श्रेशिक के पुष्य प्रसन्न था। जब सेठ दूकान पर आकर बैठा तो श्रेशिक के पुष्य प्रमाव स सेठ के यहां कई दिनों की खरीद कर रखी हुई पुरानी चीजें बहुत ऊँची कीमत में विकीं। इसके (सवाय रत्नों की परीचा न जानने वाले लोगों द्वारा लाये हुए कई वहुमूल्य रत्न मी बहुत थोड़े मूल्य में सेठ को मिल गये। इस प्रकार अचिन्त्य लाम देख कर सेठ को बड़ी प्रसन्नता हुई। इसका कारण सोचते हुए उसे ख्याल याया कि दुकान पर बैठे हुए इस महात्मा पुरुष के अतिशय पुण्य का ही यह प्रभाव प्रतीत होता है। जिस्तार्श ललाट और भव्य आकार , इसके पुण्यातिशय की साची देरहे हैं। मैंने गत रात्रि में अपनी कन्या का विवाह रत्नाकर के साथ होने कास्वप्न देखा था। प्रतीत होता है, वास्तव में वही यह रत्नाकर है। ऐसा सोच कर सेठ श्रेखिक के पास आया और विनय पूर्वक हाथ जोड़ कर पूछने लगा--महाभाग ! आप किसके यहाँ पाहुने पधारे हैं ? अणिक ने जवात्र दिया--अभी तो आप ही के यहाँ आया हूँ। श्रेणिक का यह उत्तर सुन कर सेठ बहुत पसन हुआ। आदर ओर बहुमान के साथ श्रेणिक को वह अपने घर ले गया और आदर केसाथ उसे भोजन कराया। आत्र श्रेणिक वहीं रहने लगा।

श्रेणिक के पुण्य प्रताप से सेठ के यहाँ प्रतिदिन धन की बुद्धि होने लगी । कुछ दिन बीतने पर शुभ मुहूत में सेठ ने अपनी पुत्री का विवाह श्रणिक के साथ कर दिया । श्रेणिक नन्दा के साथ मुखपूर्वक रहने लगा । कुछ समय पश्चात् नन्दा गर्भवती हुई । यथाविधि गर्भ का पालन करती हुई वह समय ब्यतीत करने लगी।

श्रेणिक के चले जाने से राजा श्सेनजित को बड़ी चिन्ता रहती थी।नौकरों क। भेज कर उसने इधर उधर श्रेणिक की बहुत खोज करवाई। किन्तु कहीं पता न लगा। व्यन्त में उसे मालूम हुआ कि श्रेणिक वेन्नातट शहर चला गया है। वहाँ किसी सेठ की कन्या से उसका विवाह हो गया है और वह वहीं सुखपूर्वक रहता है।

एक समय राजा प्रसेनजित अचानक बीमार हो गया । अपना अन्त समय समीप देख उसने श्रेणिक को बुलाने के लिये सवार भेजे । वेकातट पहुँच कर उन्होंने श्रेणिक से कहा-राजा प्रसेन-जित आपको शीघ बुलाते हैं । पिता की आजा को स्वीकार कर श्रेणिक ने राजगृह जाना निश्चय किया । अपनी पत्नी नन्दा को पूछ कर श्रेणिक राजगृह की श्रोर रवाना हो गया । जाते समय अपनी पत्नी की जानकारी के लिये उसने अपना परिचय भींत के एक माग पर लिख दिया । गर्भ के तीन मास पूरे होने पर, अच्युत देवलोक से चव कर आये हुए महापुएयशाली गर्भस्थ आत्मा के प्रभाव से, नन्दा को यह दोहला उत्पन्न हुआ-क्या हो अच्छा हो कि अेष्ठ हाथी पर सवार हो मैं सभी लोगों को धन का दान देती हुई अभयदान दूं अर्थात् भयभीत पाखियों का भय दूर कर उन्हें निर्भय बनाऊँ । जब दोहले की बात नन्दा के पिता को मालूम हुई तो उसने राजा की अनुमति लेकर उसका दोहला पूर्ण करा दिया । गर्भकाल पूर्ण होने पर नन्दा की कुच्चि से एक प्रतापी और तेजस्वी वालक का जन्म हुआ । दोहले के अनुसार वालक का नाम अभयकुमार रखा गया । वालक नन्दन वन के वृत्व की तरह सुखपूर्वक वढ़ने लगा । यथासमय विद्याध्ययन कर वालक सयोग्य वन गया ।

एक समय अभयकुमार ने अपनी मां से एक्ता-मां ! मेरे पिता का क्या नाम है और वे कहाँ रहते हैं ? मां ने आदि से लेकर अन्त तक सारा इत्तान्त कह सुनाया तथा भींत पर लिखा हुआ परिचय भी उसे दिखा दिया । सब देख सुन कर अभयकुमार ने समक लिया कि मेरे पिता राजगृह के राजा हैं । उसने सार्थ के साथ राज-गृह चलने के लिये मां के साथ सलाह की । मां के हां भरने पर वह अपनी मां को साथ लेकर सार्थ के साथ राजगृह की ओर रवाना हुआ । राजगृह पहुंच कर उसने अपनी मां को शहर के वाहर एक वाग में ठहरा दिया और आप स्वयं शहर में गया ।

शहर में प्रवेश करते ही अभयकुमार ने एक जगह बहुत से लोगों की भीड़ देखी। नजदीक जाकर उसने पूछा कि यहाँ पर इतनी भीड़ क्यों इकट्ठी हो रही है ? तब राजपुरुषों ने कहा-इस जल रहित छए में राजा की अंगूठी गिर पड़ी है। राजा ने यह आदेश दिया है कि जो व्यक्ति वाहर खड़ा रह कर ही इस अंगूठी को निकाल देगा उसको बहुत बड़ा इनाम दिया जायगा!

राजपुरुपों की वात सुन कर अभयकुमार ने कहा-मैं इस अंगूठी को राजा की आज्ञा अनुसार वाहर निकाल दूँगा । तत्काल उसे एक युक्ति सुभा गई। पास में पड़ा हुआ गीला गोवर उठा कर उसने ऋंगृठी पर गिरा दिया जिससे वह गोवर में मिल गई। कुछ समय पश्चात जब गोवर सुख गया तो उसने कुए को पानी से भरवा दिया। इससे गोवर में लिपटी हुई वह अंगूठी भी जल पर तैरने लगी। उसी समय अभयकुमार ने वाहर खड़े ही अंगूठी निकाल ली ऋौर राजपुरुषों को दे दी । राजा के पास जाकर राज-पुरुपों ने निवेदन किया-देव ! एक विदेशी युवक ने आपके आदेशा-नमार अंगुठी निकाल दी है । राजा ने उस युवक को अपने पास उत्ताया और पूछा−वत्स ! तुम्हारा नाम क्या है और तुम किसके पुत्र हो १ युवक ने कहा-देव ! मेरा. नाम अभमकुमार है और मैं उपापका ही पुत्र हूँ। राजा ने आश्चर्य के साथ पूळा-यह कैसे ? तत्र अभयक्तमार ने पहले का सारा इत्तान्त कह सुनाया। यह सुन राजा को बहुत हर्ष हुआ और स्नेहपूर्वक उसने उसे अपने हृदय से लगा लिया। इसके वाद राजा ने पूळा-वत्स ! तुम्हारी माता कहाँ है ? अभयकुमार ने कहा-मेरी माता शहर के बाहर उद्यान में ठहरी हुई हैं । कुमार की वात सुन कर राजा उसी समय नन्दा रानी को लाने के लिये उद्यान की त्रोर रवाना हुत्रा । राजा के पहुंचने के पहले ही उपमयकुमार अपनी मॉ के पास लौट श्राया और उसने उसे सारा इत्तान्त सुना दिया । राजा के आने के समाचार पाकर नन्दा ने श्रङ्गार करना चाहा कि अभयकुमार ने यह कह कर मना कर दिया कि पति से वियुक्त हुई इल्लेसियों को अपने पति के दर्शन किये विना शृङ्गार न करना चाहिये। थोड़ी देर में राजा भी उद्यान में आ पहुंचा। नन्दा राजा के चरणों में गिरी । राजा ने भूपण वस्त्र देकर उसका सम्मान किया । रानी

और अभयकुमार को साथ लेकर बड़ी धूमधाम के साथ राजा अपने महलों में लौट आया। अभयकुषार की विलक्तण बुद्धि को देख कर राजा ने उसे प्रधान मन्त्री के पद पर नियुक्त कर दिया। वह न्याय नीतिपूर्वक राज्य कार्य चलाने लगा।

बाहर खड़े रह कर ही कुए से अंगूठी को निकाल लेना अमय-कुमार की औत्पत्तिकी वुद्धि थी।

(भ्) पट (वस्त)-दो आदमी किसी तालाव पर जाकर एक साथ स्नान करने लगे । उन्होंने अपने कपड़े उतार कर किनारे पर रख दिये। एक के पास ओढ़ने के लिये ऊनी कम्बल था और दूसरे के पास ओड़ने के लिये खती कपड़ा था। खती कपड़े वाला आदमी जल्दी स्नान करके शहर निकला और कम्बल लेकर रवाना हुआ। यह देख कर, कम्यल का स्वामी शीघता के साथ पानी से वाहर निकला और प्रकार कर कहने लगा-माई ! यह कम्बल तम्हारा नहीं किन्तु थेरा है । अतः सक्ते दे दो । पर वह देने को राजी न हुआ। आखिर वे अपना न्याय कराने के लिये राज दरबार में पहुंचे । किसी का कोई साची न होने से निर्खय होना कठिन समझ कर न्यायाधीश ने अपने दुद्धिवल से काम लिया। उसने दोनों के सिर के वालों में कंघी करवाई। इस पर कम्बल-के वास्तविक स्वामी के मस्तक से ऊन के तन्तु निकले । उसी समय न्यायाधीश ने उसे कम्बल दिलवा दी और दसरे प्ररुप को उचित दएड दिया। कंघी करवा कर ऊन के कम्बल के असली स्वामी का पता लगाने में न्यायाधीश की औत्पत्तिकी बुद्धि थी। ् (६) शरट (गिरगिट)-एक समय एक सेठ शौचानिवृत्ति के लिये जंगल में गया। असावधानी से वह एक विल पर वैठ गया। सहसा एक शरट (गिरगिट) दौड़ता हुआ आया। विल में प्रवेश करते हुए उस की पूँछ का स्पर्श उस सेठ के गुदामाग से हो गया। सेठ के मन

२ई२

श्री जैन सिद्धान्त नोल संग्रह, छठा भाग

में बहम हो गया कि यह गिरगिट मेरे पेट में चला गया है। इसी वहम के कारण वह अपने आप को रोगी समझ कर प्रतिदिन दुर्वल होने लगा। एक समय वह एक वैद्य के पास गया। वैद्य ने उसको बीमारो का सारा हाल पूछा । सेठ ने आदि से अन्त तक सारा वृत्तान्त कह सुनाया। वैद्य ने अच्छी तरह परीचा करके देग्या किन्तु उसे कोई वोमारी प्रतीत नहीं हुई । वैद्य को यह निश्चय हो गया कि इसे केवल भ्रम हुआ है। कुछ सोच कर वैद्य ने कहा~ मैं तुम्हारी बीमारी मिटा दूँगा किन्तु सौ रुपये लूँगा । सेठ ने वेंद्य की वान स्वीकार कर ली। वैद्य ने उसको विरेचक औषधि दी । इथर उसने लाख के रस से लिपटा हुआ गिरगिट मिट्टी के वर्तन में रख दिया। फिर उसी मिट्टी के वर्तन में सेठ को शौच जाने को कहा। शांच निद्वत्ति के पश्चात् वैद्य ने सेठ को मिडी के वर्तन में पड़े हुए गिरगिट को दिखला कर कहा-देखो ! तुम्हारे पट से गिरगट निकल गया है। उसे देख कर सेठ की शंका दूर हो गईं। वह यपने आपको नीरोग अनुभव करने लगा जिससे थोड़े ही दिनों में उसका शरीर पहले की तरह पुष्ट हो गया। वैद्य की यह अ.त्पत्तिकी बुद्धि थी।

(७) काक-वेचातट ग्राम में एक समय एक वौद्ध मिद्धु ने किसी जैन साधु से एछा-तुम्हारे ग्रहम्त सर्वज्ञ हैं श्रीर तम उनकी सन्तान हो तो वतलाश्रो इस गॉव में फितने कौए हैं ? उसका शठतापूर्ण प्रश्न सुन कर जैन साधु ने विचारा कि सरल भाव से उत्तर देने से यह नहीं मानेगा। इस पूर्त को पूर्तता से ही जवाव देना चाहिए। ऐमा सोच कर उसने अपने नुद्धि वल से जवाव दिया कि इस गॉव में साठ हजार कौए हैं। बौद्ध मिद्ध ने कहा यदि इससे कम ज्यादा हो तो ? जैन ने उत्तर दिया-यदि कम हों तो जानना चाहिये कि यहाँ के कौए वाहर मेहमान गये हुए हैं और यदि अधिक हों तो जानना चाहिए कि बाहर के कौए यहाँ मेहमान आये हुए हैं यह उत्तर सुन कर बौद्ध भिद्ध निरुत्तर होकर चुपचाप चला गया। जैन साधु की यह औल्पत्तिकी बुद्धि थी।

(=) उच्चार (मल परीचा)-किसी शहर में एक बाह्य रहता था। उसकी स्त्री रूप और यौग्न में भरपूर थं।। एक वार वह अपनी स्त्री को साथ लेकर दूसरे गाँव जा रहा था। रास्ते में उन्हें एक धूर्त पथिक मिला। ब्राह्यणी का उसके साथ प्रेम हो गया। फिर क्या था, धूर्त ने ब्राह्यणी को अपनी पत्नी कहना शुरू कर दिया। इस पर ब्राह्यण ने उसका विरोध किया। धीरे धीरे दोनों में ब्राह्यणी के लिये विवाद वढ़ गया। अन्त में वे दोनों इसका फैसला कराने के लिये विवाद वढ़ गया। अन्त में वे दोनों इसका फैसला कराने के लिये न्यायालय में पहुंचे। न्यायाधीश ने दोनों से अलग अलग पूछा कि कल तुमने और तुम्हारी स्त्री ने क्या क्या खाया था। ब्राह्यण ने कहा-मैंने और तुम्हारी स्त्री ने कल तिल के लड्झ खाये थे। धूर्त ने और कुछ ही बतलाया। इस पर न्यायाधीश ने व्राह्यणी को जुलाव दिलाया। जुलाव लगने पर सख देखा गया तो तिल दिखाई दिये। न्यायाधीश ने ब्राह्यण को उसकी स्त्री सौंप दी और धूर्त को निकाल दिया। न्यायाधीश की यह औत्पत्तिकी बुद्धिथी।

(६) गज-वसन्तपुर का राजा द्यतिशय वुद्धि सम्पन्न प्रधान मन्त्री को खोज में था। वुद्धि की परीचा के लिये उसने एक हाथी चोराहे पर बँधवा दिया और यह घोषणा करवाई--जो इस हाथी को तोल देगा, राजा उसको बहुत बड़ा इनाम देगा । राजा की घोषणा सुन कर एक वुद्धिमान् पुरुष ने हाथी को तोलना स्वीकार किया। उसने एक बड़े सरोवर में हाथी को नाव पर चढ़ाया। हाथी के चढ़ जाने पर उसके वजन से नाव जितनी पानी में इवी वहाँ उसने एक रेखा (लकीर) खींच दी फिर नाव को किनारे लाकर . हाथीको उतार दिया और उसमें बड़े बड़े पत्थर भरना शुरू किया। उसने नाव में इतने पत्थर भरे कि रेखाङ्कित भाग तक नाव पानी में द्वव गई । इसके वाद उसने पत्थरों को तोल लिया । सभी पत्थरों का जो वजन हुआ वही उसने हाथी का तोल वता दिया । राजा उसकी वुद्धिमत्ता पर वहुत प्रसन्न हुआ और उसे अपना प्रधान मन्त्री वना दिया ।

(१०) घयण (भॉड)-एक भॉड था। वह राजा के बहुत ग्रुँह लगा हुग्रा था। राजा उसके सामने अपनी रानी की बहुत प्रशंसा किया करता था। एक दिन राजा ने कहा-मेरी रानी पूर्ण आज्ञा-कारिणी है । भॉड ने कहा-महाराज ! रानीजी आज्ञाकारिणी तो होंगी किन्तु अपने स्वार्थ के लिये। राजा ने कहा-ऐसा नहीं हो सकता, वह मेरे लिये अपने स्वार्थ को भी छोड़ सकती है । भाँड ने कहा-आपका फरमाना ठीक होगा पर मैंने कहा है उसकी भी परीच्ना करके देख लीजिये। राजा ने पूछा-किस तरह परीचा करनी चाहिये ? उत्तर में भॉड ने कहा-महाराज ! आप रानीजी से कहिये कि मैं दूसरा विवाह करना चाहता हूँ। उसी को मैं पटरानी वनाऊँगा और उसके पुत्र को राजगदी दूँगा।

राजा ने दूसरे दिन रानी से ऐसा ही कहा। राजा की वात सुन कर रानी ने कहा-देव ! यदि श्राप दूसरा विवाह करना चाहते हैं तो यह आपकी इच्छा की वात है किन्तु राजगदी का अधिकारी तो वही रहेगा जो सदा से रहता आया है। इसमें कोई भी दखल नहीं दे सकता। रानी की वात सुन कर राजा कुछ मुस्क-राया। रानी ने मुस्कराने का कारण पूछा किन्तु असली वात न वता कर राजा ने उसे टाल देना चाहा। जब रानी ने बहुत आग्रह पूर्वक मुस्कराहट का कारण पूछा तो राजा ने भॉड की कही हुई वात रानी से कह दी। रानी उस पर बहुत कुपित हुई। उसने उसे देशनिकाले का हुक्म दे दिया। रानी का हुक्म सुन कर वह बहुत घगराया और सोचने लगा कि अत्र क्या करना चाहिए। उसने अपनी चुद्धि से एक उपाय सोचा। उसने जूतों की एक वडी गठड़ी गांधी। उसे सिर पर धर कर वह रानी के महलों में गया और कहलाया कि आज्ञानुसार दूसरे देश जा रहा हूँ। सिर पर गठडी देख कर रानी ने उससे पूछा-यह क्यों ली है ? उसने कहा--यह जूतों की घठड़ी है। रानी ने कहा--यह क्यों ली है ? उसने कहा--इन जूतों की घठड़ी है। रानी ने कहा--यह क्यों ली है ? उसने कहा--इन जूतों को घठड़ी है। रानी ने कहा--यह क्यों ली है ? उसने कहा--इन जूतों को पहनता हुआ जहाँ तक जा सकृंगा जाऊँगा और आय की कीर्ति का खूव विस्तार कहूँगा। रानी अयकीर्ति से डर गई और उसने देशनिकाले के हुक्म को रद्द करवा दिया। आँड की यह और्त्पत्तिकी चुद्धि थी।

(११) गोलक (लाख की गोली)-एक बार किरी वालक के नाक में लाख की गोली फँस गई। वालक को श्वास लेने में कप्ट होने लगा। वालक के माता पिता वद्रुत चिन्तित हुए। वे उसे एक सुनार के पास ले गये। सुनार ने अपने वुद्धिवल से काम लिया। उसने लोहे की एक पतली शलाका के अप्रभाग को तपा कर सावधानी पूर्वक उसे वालक के नाक में डाला और लाख की गोली को गर्म करके उससे खींच ली। वालक स्वस्थ हो गया। उसके माता पिता वहुत प्रेसन हुए। उन्होंने सुनार को वहुत इनाम दिया। सुनार की यह औल्पत्तिकी वुद्धि थी।

(१२) स्तम्म-किसी समय एक राजा को अतिशय दुद्धि-शाली पन्त्री की आवश्यकता हुई । दुद्धि की परीचा करने के लिये राजा ने तालाव के वीच में एक स्तम्भ गढ़वा दिया और यह घोपणा करवाई कि जो व्यक्ति तालाव के किनारे पर खड़ा रह कर इस स्तम्भ को रासी से बांध देगा उसे राजा की ओर से एक लाल रुपये इनाम में दिये जायँगे । यह घोपणा सुन कर एक दुद्धिमान् पुरुष ने तालाव के किनारे पर लोहे की एक कील गाड़ दी त्र्योर उसमें रस्सी वांध दी। उसी रस्सी को साथ लेकर वह तालाब के किनारे किनारे चारों त्र्योर घूमा। ऐसा करने से वीच का स्तम्भ रस्सी सं वॅथ गया। उसकी वुद्धिमत्ता पर राजा वहुत प्रसन्न हुत्र्या। राजा ने उसे त्र्यपना मन्त्री वना दिया। स्तम्भ को वांधने की उस पुरुष को त्र्यौत्पत्तिकी वुद्धि थी।

(१३) चुद्राक---किसी नगर यें एक परित्राजिका रहती थी। वह प्रत्येक कार्य में वडी कुशल थी। एक समय उमने राजा के सामने प्रतिज्ञा की-देव ! जो काम दूसरे कर सकते हैं वे समी मैं कर सकती हूँ। कोई काम ऐसा नहीं है जो मेरे लिये अशक्य हो।

राजा ने नगर में परिव्राजिका की प्रतिज्ञाके सम्बन्ध में घोषणा करवा दी । नगर में मित्ता के लिये घूमते हुए एक ज्रुल्लक ने यह घोषणा सुनी । उसने राजपुरुपों से कहा—मैं परिव्राजिका को हरा दूंगा । राजपुरुपों ने घोषणा वन्द कर दी और लौट कर राजा से निवेटन कर दिया ।

निश्चित समय पर चुह्नक राजसमा में उपस्थित हुआ। उसे देख कर ग्रुँह बनाती हुई परिवाजिका व्यवज्ञापूर्वक कहने लगी-इससे किस कार्य में वरावरी करना होगा। चुह्नक ने कहा-जो मैं करूँ वही तुम करती जाओ। यह कह कर उसने अपनी लंगोटी हटा ली। परिवाजिका ऐसा नहीं कर सकी। बाद में चुह्लक ने इस प्रकार पेशाव किया कि कमलाकार चित्र वन गया। परिवाजिका ऐसा करने में भी असमर्थ थी। परिवाजिका हार गई और वह लज्जित हो राज सभा से चली गई। चुह्लक की यह औरपत्तिकी वुद्धि थी।

(१४) मार्ग-एक पुरुप अपनी स्त्री को साथ खे, रथ में बैठ कर दूसरे गॉव को जा रहा था। रास्ते में स्त्री को शरीर चिन्ता हुई। इसलिये वह रथ से उत्तरी। वहाँ व्यन्तर जाति की एक देवी रहती थी। वह पुरुष के रूप सौन्दर्थ को देख कर उस पर

आसक हो गई । स्त्री के शरीरचिन्ता-निवृत्ति के लिये जंगल में कुछ दूर चली जाने पर वह स्त्री का रूप वनां कर रथ में आकर पुरुष के पास बैठ गई ! जब स्त्री शरीरचिन्ता से निवृत्त हो रथ की तरफ आने लगी तो उसने पति के पास अपने सरीखे रूपवाली दसरी स्त्री को देखा। इधर स्त्री को उ्याती हुई देख कर व्यन्तरी ने पुरुष से कहा-यह कोई व्यन्तरी मेरे सरीखा रूप बना कर तुम्हारे पास ज्याना चाहती है । इसलिये रथ को जल्दी चलाज्रो । व्यन्तरी के कथनानुसार पुरुष ने रथ को हाँक दिया। रथ हाँक देने से स्त्री जोर जोर से रोने लगी और रोती रोती भाग कर रथ के पीछे त्राने लगी । उसे इस तरह रोती हुई देख पुरुष असमझस में पड़ गया और उसने रथ को धीमा कर दिया। थोदी देर में वह स्नी रथ के पास आ पहुँची । अब दोनों में भगड़ा होने लगा। एक कहती थी कि मैं इसको स्त्री हूँ और दूसरी कहती थी-मैं इसकी स्त्री हूँ। आलिर लड्ती अगड्ती वे दोनों गांव तक पहुँच गई ।वहाँन्याया-लय में दोनों ने फरियाद की। न्यायाधीश ने पुरुष से पूछा-तुम्हारी स्ती कौनसी है ? उनर में उसने कहा-दोनों का एक सरीखा रूप होने से मैं निश्वयपूर्वक कुछ भी नहीं कह सकता । तव न्यायाधीश ने अपने बुद्धिवल से काम लिया । उसने पुरुपको दर विठा दिया और फिर उन दोनों स्नियों से कहा-तुम दोनों में जो पहले अपने हाथ से उस पुरुष को छू लेगी वही उसकी स्त्री समभ्ही जायगी। न्यायाधीश की बात सुन कर व्यन्तरी बहुत खुश हुई । उसने तुरन्त वैक्रिय शक्ति से अपना हाथ लम्बा करके पुरुष को छू लिया। इससे न्यायाधीश समभ गया कि यह कोई व्यन्तरी है। उसने उसे वहाँ से निकलवा दिया और पुरुष को उसकी स्त्री सौंप दी। इस प्रकार निर्णय करना न्यायाधीश की औत्पत्तिकी बुद्धि थी। ; (१४)स्त्री -मुलदेव और पुएडरीक नाम के दो मित्र थे। एक

दिन वे कहीं जा रहे थे। रास्ते में उन्होंने एक दम्पति (पति पत्नी) को जाते हुए देखा । स्री के अर्भुत रूप लावर्ग्य को देखकर प्रुएडरीक उस पर मुग्ध हो गया । उसने युलदेव से कहा-मित्र ! यदि इस स्ती से मुक्ते मिला दो तो मैं जीवित रह सक्तॅगा अन्यथा मर जाऊँगा। मूलदेव ने कहा-मित्र! घवरात्रो मत।मैं जरूर तुम्हें इससे मित्ता दूँगा । इसके गद वे दोनों उस दम्पति से नजर वचाते हुए शीघ्र ही बहुत दर निकल गये । आगे जाकर मूलदेव ने पुएड-रीक को वननिकुत्ज में निठा दिया और स्वयं रास्ते पर आकर खडा हो गया । जन पति पत्नी वहाँ पहुँचे तो मूल देव ने पति से कहा-सहाशय ! इस वननिक्रञ्ज में मेरी स्त्री प्रसंव वेडना से कष्ट पा रही है। थोडी देर के लिये आप अपनी स्त्री को वहाँ मेज दें तो वडी कृपाहोगी। पति ने पत्नी को वहाँ जाने के लिये कह दिया। स्ती बड़ी चतुर थी। वह गई और वननिक्रुञ्ज में पुरुष को वैठा हुआ देख कर च**रण मात्र में लौट आई । आकर उसने मूलदेव से** हँसते हुए कहा--ञ्यापकी स्त्री ने सुन्दर वालक को जन्म दिया है **। दोनों** की यानी मृलदेव झौर उस स्त्री की औत्पत्तिकी बुद्धि थी।

(१६) पइ (पति का दृष्टान्त)-किसी गॉव में दो भाई रहते थे। उन दोनों के एक ही स्त्री थी। वह स्त्री दोनों से प्रेम करती थी। लोगों को आश्चर्य होता था कि यह स्त्री ग्रपने दोनों पतियों से एकसा प्रेम कैसे करती है ? यह वात राजा के कानों तक भी पहुँची। राजा को बड़ा ग्राश्चर्य हुआ। उसने मन्त्री से इसका जिरु किया। मन्त्री ने कहा-देव ! ऐसा कदापि नहीं हो सकता। दोनों भाइयों में से छोटे या बड़े किसी एक पर उसका अवश्य विशेष प्रेम होगा। राजा ने कहा-यह कैंसे माल्य्म किया जाय ? मन्त्री ने कहा-देव ! में ऐसा प्रयत्न कहरूंगा कि शीघ्र इसका पता लग जायगा।

💈 एक दिन मन्त्री ने उस स्नी के पास यह त्रादेश भेजा कि कल प्रातः

काल तुम अपने दोनों पतियों को दो गाँवों यें सेज देना। एक को पूर्व दिशा के अग्रुक गाँव में और दूसरे को पश्चिम दिशा के अग्रुक गाँव में सेजना। उन्हें यह भी कह देना कि कल शाम को ही वे दोनों वापिस लौट आवें।

दोनों माइयों में से एक पर झी का अधिक प्रेम था और दूसरे पर इछ कम । इसलिये उसने अपने विशेष प्रिय पति को पश्चिम की तरफ मेजा और दूसरे को पूर्व की तरफ । पूर्व की तरफ जाने वाले पुरुष के जाते समय और आते समय द्वर्य सामने रहता शा और पश्चिम की तरफ जाने वाले के पीठ पीछे । इस पर से मन्त्री ने यह निर्णय किया कि पश्चिम की तरफ भेजा गया पुरुष उस स्त्री को अधिक प्रिय हे और पूर्व की तरफ भेजा हुआ उससे कम प्रिय है । मन्त्री ने अपना निर्णय राजा को सुनाया । राजा ने मन्त्री के निर्णय को स्वीकार नहीं किया और कहा कि एक को पूर्व में और दूसरे को पश्चिम में भेजना उसके लिये अनिवार्य श्रा कोंन इम्म ऐसा ही था । इसलिये कौन अधिक ग्रिय है और कोंन कम, इस वात का निर्णय इल्से कैरो किया जा सकता है ।

मन्त्री ने दूसरी बार फिर उस खी के पास आदेश भेजा कि तुम अपने दोनों पतियों को फिर उन्हीं गाँवों को प्रेजो। यन्त्री के आदेशा-जुसार खी ने अपने दोनों पतियों को पहले की तरह ही गाँवों में भेज दिया। इसके वाद मन्त्री ने ऐसी व्यवस्था की कि दो आदमी उस खी के पास एक ही साथ पहुँचे। दोनों ने कहा कि तुम्हारे पति रास्ते में अस्वस्थ हो गये हैं। दोनों पतियों के अस्वस्थ होने के समाचार सुन खी ने एक के लिये, जिस पर कम प्रेम था, कहा-ये तो सदा ऐसे ही रहा करते हैं। फिर दूसरे के लिए, जिस पर ऑविक प्रेम था, कहा-ये बहुत घवरा रहे होंगे। इसलिये पहले उन्हें देख लूँ। यह कह कर वह अपने विज्ञेष प्रिय पति की खनर लेने के लिये खाना हो गई।

दोनों पुरुपों ने मन्त्री के पास जाकर सारा हाल कह दिया और मन्त्री ने राजा से निवेदन किया । राजा मन्त्री की वुद्धिमत्ता पर बहुत प्रसन्न हुया । यह मन्त्री की त्रौत्पत्तिकी वुद्धि थी ।

(१७) पुत्र-एक सेठ के दो स्नियॉ थीं। उनमें एक पुत्रवती और दूसरी बन्ब्या थी। वन्ध्या स्नी सी वालक को बहुत प्यार करती थी। इसलिये वालक दोनों को ही माँ समफता था। वह यह नहीं जानता था कि यह मेरी सगी माँ है और यह नहीं है। इछ समय पथात सेठ सपरिवार परदेश चला गया। वहाँ पहुँचते ही सेठ की मृत्यु हो गई। तब दोनों स्नियॉ परस्पर फगड़ने लगीं। एक ने कहा-यह पुत्र सेरा है, इसलिये गृहस्वामिनी मैं हूँ। इस पर दूसरी ने कहा-यह पुत्र सेरा है, इसलिये गृहस्वामिनी मैं हूँ। इस पर दूसरी ने कहा-यह पुत्र सेरा हो, मेरा है, अतः गृहस्वामिनी मैं हूँ। इस पर दूसरी ने कहा-यह पुत्र सेरा हो दोनों स्निया रहा। अन्त में दोनों राजदर-वार में फरियाद लेकर गईं। दोनों स्नियों का कथन सुन कर मन्त्री ने उपने नौकरों को वुला कर कहा-इनका सब धन लाकर दो भागों में बाँट दो। इसके बाद इस लडके के भी करवत से दो दुकड़े कर डालो और एक एक उकड़ा दोनों को दे दो।

मन्त्री का निर्णय सुन कर पुत्र की सची माता का हृदय काँप उठा । वज्राहत की तरह हुखी होकर वह मन्त्री से कहने लगी-मन्त्रीजी ! यह पुत्र सेरा नहीं है । मुसे घन भी नहीं चाहिये । यह पुत्र भी इसी का रखिये और इसी को घर को मालकिन वना दीजिये । मैं तो किसी के यहाँ नौकरी करके अपना निर्वाह कर दूँगी और इस वालक को दूर ही से देख कर अपने को कृतकृत्य समसूँगी पर इम्प् प्रकार पुत्र के न रहने से तो अभी ही मेरा सारा संसार अन्यकार पूर्ण हो जांयगा । पुत्र के जीवन के लिये एक स्त्री इस प्रकार चिल्ला रही थी पर दूसरी स्त्री ने कुछ नहीं कहा । इससे मन्त्री ने समक्त लिया कि पुत्र का खरा दर्द इसी को है इसलिये यही इसकी सच्ची माता है। तदनु जार उसने उस स्त्री को पुत्र दे दिया श्रोर उसी को घर की मालकिन कर दी। दूसरी स्त्री तिरस्कार पूर्वक वहाँ से निकाल दी गई। यह मन्त्री की ओंत्पत्तिकी बुद्धि थी।

(१८) मधुलिक्थ (मधुच्छत्र)-एक नदी के दोनों किनारों पर धीवर (मछुए) लोग रहते थे। टोनों किनारों पर वसने वाले धीवरों में पारस्परिक जातीय सम्प्रन्घ होने पर भी आपस में क्रुझ बैमनस्य था। इसलिये उन्होंने अपनी स्नियों को विरोधी पच वाले किनारे पर जाने के लिये मना कर रखा था। किन्तु जब धीवर लोग काम पर चले जाते थे तव स्नियाँ दूसरे किनारे पर चली जाती थीं और आपस में मिला करती थीं। एक दिन एक धीवर की स्ती विरोधी पच के फिनारे गई हुई थी। उसने वहाँ से अपने घर के पास कुझ में एक मधुच्छत्र (शहद से भरा हुआ मधुमक्खियों का छत्ता) देखा। उसे देख कर वह घर चली आई।

इछ दिनों बाद धावर को औषधि के लिये शहद की आवश्य-कता हुई । वह शहद खरीदने वाजार जाने लगा तो उसकी म्त्री ने उसको कहा--वाजार से शहद क्यों खरीदने हो ? घर के पास ही तो मधुच्छत्र है । चलो, मैं तुमको दिखाती हूँ । यह कह कर वह पति को साथ लेकर मधुच्छत्र दिखाने गई । किन्तु इघर उघर हूँ ढने पर भी उसे मधुच्छत्र दिखाई नहीं दिया । तव स्त्री ने कहा--उस तीर से बराबर दिखाई देता है । चलो, वहाँ चलें । वहाँ से मैं तुम्हें जरूर दिखा दूँगी । यह कह कर वह पति के साथ दूसरे तीर पर आई और वहाँ से उसने मधुच्छत्र दिखा दिया । इससे धीवर ने अनायास ही यह समक लिया कि मेरी स्त्री मना करने पर भी इस किन:रे आती जाती रहती है । यह उसकी औत्पत्तिकी दुद्धि थी । (१६) मुद्रिका--किसी नगर में एक पुरोहित रहता था । लोगों में वह सन्यवादिता और ईमानदारी के लिये प्रसिद्ध था। लोग कहते थे कि वह किसी की घरोहर नहीं दवाता। बहुत समय से रखी हुई घरोहर को भी वह ज्यों की त्यों लौटा देता है। इसी विश्वास पर एक गरीव ध्यादमी ने अपनी धरोहर उस पुरोहित के पास रखी और वह परदेश चला गया। बहुत समय के वाद वह पर-देश से लौट कर आया और पुरोहित के पास जाकर उसने अपनी घरोहर मांगी। पुरोहित बिल्कुल अनजान सा वनकर कहने लगा-तुम कौन हो ? मैं तुम्हें नहीं जानता। तुमने मेरे पास धरोहर कव रखी थी ? पुरोहित का उत्तर सुन कर वह वड़ा निराश हुआ। धरोहर ही उसका सर्वस्व था। उसके चल्जे जाने से वह शून्यचित्त होकर इधर उधर मटकने लगा।

एक दिन उसने प्रधान मन्त्री को जाते देखा। वह उसके पास पहुंचा और कहने लगा-पुरोहितजी ! एक हजार मोहरों की मेरी घगेहा ग्रुफे वापिस कर दीजिये। उसके ये वचन सुन कर मन्त्री सारी बात समक गया। उसे उस १ रुप पर वड़ी दया आई। उस ने इम विपय में राजा से निवेदन किंपा और उस गरीव को मी हाजिर किया। राजा ने पुरोहित को बुला कर कहा- इस पुरुष की घरोहर तुम वापिस क्यों नहीं लौटाते ? पुरोहित ने कहा-राजन् ! मैंने इसकी धरोहर ही नहीं रखी। इस पर राजा चुप रह गया। पुरोहित के वापिस लौट जाने पर राजा ने उस आदमी से पूछा-वत्तलाओ, सच वातक्या है ? तुमने पुरोहित के यहाँ किस समय और किस के सामने घरोहर रखी थी ? इस पर उस आदमी ने स्थान, सम्य और उपस्थित व्यक्तियों के नाम वता दिये।

दूसरे दिन राजा ने पुरोहित के साथ खेलना शुरू किया । खेलते खेलते उन्होंने आपस में अपने नाम की अंगुठियां वदल लीं । इसके पश्चात् अपने एक नौकर को बुला कर राजा ने उसे पुरोहित की अंगूठी दी और कहा-पुरोहित के घर जाकर इनकी स्त्री से कहना कि पुरोहितजी अमुक दिन अमुक समय घरोहर में रखी हुई उस गरीव की एक हजाग् मोहरों की नोली मँगा रहे हैं। आपके विश्वास के लिये उन्होंने अपनी अंगूठी मेजी है।

पुरोहित के घर जाकर नौकर ने उसकी स्त्री से ऐमा ही कहा। पुगेहित की अंगूठी देख कर तथा अन्य वानों के मिल जाने से स्त्री को विश्वास हो गया और उसने आये हुए पुरुष को उस गरीब की नोली दे दी ! नौका ने जाकर वह नोली राजा को दे दी। राजा ने दूसरी अनेक नोजियों के बीच वह नोली रख दी और उस गरीब को भी वहाँ बुला कर विठा दिया। पुरोहित भी पास ही मैं बैठा था। अनेक नोजियों के वीच अपनी नोली देख कर गरीब बहुत प्रसन्न हुआ। उसने वह नोली दिखाते हुए राजा से कहा-स्वामिन् ! मेरी नो नी ठीक ऐसी ही थी। यह सुन कर राजा ने वह नोली उसे दे दी और पुरोहित को जिह्वाछेद का कठोर दरख दिया। घरोहर का पता लगाने में राजा की औल्यत्तिकी बुद्धि थी।

(२०) अङ्ग-एक नगर में एकप्रेतिष्ठित सेठ रहता था। लोग उसे बहुत विश्वासपात्र समफते थे । एक समय एक आदमी ने उसके पास एक हजार रुपयों से भरी हुई एक नोली रखी और वह परदेश चला गया। सेठ ने उस नोर्ला के नीचे के भाग को काट कर उसमें से . रुग्ये निकाल लिये और वदले में नकली रुपये मर दिये । नोली के कटे हुए माग' को सावधानी पूर्वक सिला कर उसने उसे ज्यों की त्यों रख दी ।

कुछ दिनों बाद वह आदमी परदेश से लौट कर आया। सेठ के पास जाकर उसने अपनी नोली मांगी तब सेठ ने उसकी नोली दे दी। घर आकर उसने नोली को खोला और देखा तो सभी खोटे रुपये निकले। उसने जाकर सेठ से कहा। सेठ ने जवाब दिया-

## श्री जैन सिद्धान्त बोल संप्रह, छठा भाग

मैंने तो तुम्हें अपनी नोली ज्यों की त्यों लौटा दी है। अव मैं कुछ नहीं जानता । अन्त में उस आदमी ने राजदरवार में फरियाद की । न्यायाधीश ने पूछा-तुम्हारी नोली में कितने रुपये थे ? उसने जवाव दिया-एक हजार रुपये । न्यायाधीश ने उसमें खरे रुपये डाल कर देखा तो जितना भाग कटा हुआ था उतने रुपये वाको वच गये, शेप सव समा गये । न्यायाधीश को उस आदमी की वात सच्ची मालूम पड़ी । उयने सेट को बुलाया और अनुशासन पूर्वक असली रुपये दिलवा दिये । न्यायाधीश की यह औत्पत्तिकी बुद्धि थी ।

(२१) नाएक-एक आदमी किसी सेठ के यहाँ मोहरों से भरी हुई थैली रख कर देशान्तर गया। कई वर्षों के वाद सेठ ने उस थैली में से असली मोहरें निकाल लीं और गिन कर उतनी ही नकली मोहरें वापिस भर दीं तथा थैली को ज्यों की स्यों सिला कर रख दी। कई वर्षों के पश्चात् उक्त धरोहर का स्वामी देशान्तर से लौट आया। सेठ के पास जाकर उसने थैली माँगी। सेठ ने उसकी यैली दे दी। वह उसे लेकर घर चला आया। जब यैली को खोल कर देखातो असली मोहरों की जगह नकली मोहरें निकलीं। उसने जाकर सेठ से कहा। सेट ने जवाव दिया-तुमने मुम्नेजो यैली दी थी, मैने वही तुम्हें वापिस लौटा दी है। नकली असली के विषय में मैं कुछ नहीं जानता। सेट की वात सुन कर वह बहुत निराश हुआ। कोई उपाय न देख उसने न्यायालय में फरियाद की। न्याया-धीश ने उससे पूछा-तुमने सेठ के पास थैली कब रखी थी ? उसने यैली रखने का ठीक समय वता दिया।

न्यायाधीश ने मोहरों पर का समय देखा तो मालूम हुआ कि वे पिछले इन्न वर्षों की नई बनी हुई हैं, जब कि थैली मोहरों के समय से कई वर्ष पहले रखी गई थी। उसने सेठ को फुठा ठह-राया। धरोहर के मालिक को असली मोहरें दिलनाई और सेठ को

২৩২

द्रग्ड दिया । न्यायाधीश की यह औत्पत्तिकी बुद्धि थी ।

(२२) भित्तु-किसी जगह एक वावाजी रहते थे। उन्हें विश्वास-पात्र समफ कर एक व्यक्ति ने उनके पास अपनी मोहरों की थैली अमानत रखी और वह परदेश चला गया। कुछ समय पथात् वह लौट कर आया। बावाजी के पास जाकर उसने अपनी थैली माँगी। बावाजी टालाटूली करने के लिये उसे आज कल वताने लगे। आखिर उसने कुछ जुआरियों से मित्रता की और उनसे सारी इकीकत कही। उन्होंने कहा--तुम चिन्ता मत करो, हम तुम्हारी थैली दिलवा देंगे। तुम अमुक दिन, अमुक समय वावाजी के पास आकर तकाजा करना। हम वहाँ आगे तैयार मिलेंगे।

जुआरियों ने गेरुए अस्न पहन कर संन्यासो का वेश वनाया। हाथ में सोने की खूँटियॉ लेकर वे वावाजी के पास आये और कहने लगे-हम लोग यात्रा करने जाते हैं। आप वड़े विश्वासपात्र हैं, इसलिये ये सोने की खूँटियाँ वापिस लौटने तक हम आपके पास रखना चाहते हैं।

यह वातचीत हो ही रही थी कि पूर्व संकेत के अनुसार वह व्यक्ति बावाजी के पास आया और थैली मॉंगने लगा । सोने की खूँ टियाँ धरोहर रखने वाले सन्यासियों के सन्मुख अपनी र्पतिष्ठा कायम रखने के लिये बावाजी ने उसी समय उत्तकी थैली लौटा दी। वह अपनी थैली लेकर रवाना हुआ । अपना प्रयोजन सिद्ध हो जाने से संन्यासी वेपधारी जुआरी लोग भी कोई वहाना वना कर सोने की खूँ टियाँ ले अपने स्थान पर लौट आये। बबाजी से धरोहर दिलवाने की जुआरियों की औत्पत्तिकी बुद्धि थी।

(२३) चेटकनिधान (वालक और खजाने का दृष्टान्त)-एक गाँव में दो आदमी थे। उनमें आपस में मित्रता हो गई। एक बार उन दोनों को एक निधान (खजाना) प्राप्त हुआ। उसे देख कर एक ने मायापूर्वक कहा-मित्र ! अच्छा हो कि हम कल शुभ नचत्र में इस निधान को ग्रहण करें। दूसरे ने सरल भाव से उसकी बात मान ली। निधान को छोड़ कर वे दोनों अपने अपने वर चले गये। रात को मायावी सित्र निधान की जगह गया। उसने वहाँ से सारा धन निकाल लिया और वदले में कोयले भर दिये।

दुसरे दिन प्रातःकाल दोनों मित्र वहाँ जाकर निधान को खोदने लगे तो उसमें से कोयले निकले । कोयले देखते ही मायावी मित्र सिर पीट पीट कर जोर से रोने लगा-मित्र ! हम बड़े अभागे हैं। दैन ने हमें आँखें देकर वापिस छीन लीं जो निधान दिखला कर कोयले दिखलाये । इस प्रकार वनावटी रोते चिल्लाते हुए वह वीच वीच में च्यपने मित्र के चेहरे की ओर देख लेता था कि कहीं उसे मुरू पर शक तो नहीं हुआ है। उसका यह ढोंग देख कर दूसरा मित्र समफ गया कि इसी की यह करतूत है। पर उपने भाव छिपा कर उसने आधासन देते हुए उससे कहा-मित्र ! अव चिन्ता करने से क्या लाभ ? चिन्ता करने से निधान थोड़े ही मिलता है। क्या किया जाय अपना भाग्य ही ऐसा है। इस प्रकार उसने उसे सान्त्वना दी। फिर दोनों अपने अपने घर चले गये।

कपटी मित्र से बदला लेने के लिये दूसरे मित्र ने एक उपाय सोचा | उसने मायावी मित्र की एक मिट्ठी की प्रतिमा बनवाई और उसे घर में रख दी | फिर उसने दो बन्दर पाले | एक दिन उसने प्रतिमा की गोद में, हाथों पर, कन्धों पर तथा अन्य जगह वन्दरों के खाने योग्य चीजें डाल दीं और फिर उन वन्दरों को छोड़ दिया | बन्दर भूखे थे | प्रतिमा पर चढ़ कर उन चीजों को खाने ्लगे | बन्दरों को अभ्यास कराने के लिये वह प्रतिदिन इसी तरह करने लगा और बन्दर भी प्रतिमा पर चढ़ चढ़ कर वहाँ रही हुई चीजों को खाने लगे | धीरे धीरे बन्दर प्रतिमा से यों भी खेलने लगे। इसके बाद किसी पर्व के दिन उसने मायात्रो मित्र के दोनों लड़कों को अपने घर जीमने के लिये निमन्त्रणा दिया। उसने अपने दोनों पुत्रों को मित्र के घर जीमने के लिये भेज दिया। घर आने पर उसने उन दोनों को अच्छी तरह मोजन कराया। इसके पश्चात उसने उन्हें किसी दूसरी जगह पर छिपा दिया।

जब बालक लौट कर नहीं आये तो दूसरे दिन लड़कों का पिता अपने मित्र के घर आया और उससे दोनों लड़कों के लिये पूछा। उसने कहा- उस घर में हैं । उस घर यें मित्र के आने से पहले ही उसने प्रतिमा को हटा कर आसन विछा रखाथा। वहीं पर उसने मित्र को बिठाया। इसके बाद उसने दोनों वन्दरों को छोड़ दिया। वे किलकिलाहट करते हुए आये और मायावी मित्र को प्रतिमा समभ कर उसके अङ्गों पर सदा की तरह उछलने कृदने लगे। यह लीला देख कर वह वड़े आधर्य में पड़ा। तव दूसरा मित्र खेद प्रदर्शित करते हुए कहने लगा-मित्र ! यही तुम्हारे दोनों पुत्र हैं। बहुत दुःख की ब.त है किये दोनों बन्दर हो गये हैं। देखो ! किस तरह ये तुम्हारे प्रति अपना प्रेम प्रदर्शित कर रहे हैं। तव मायावी मित्र बोला-मित्र ! तुम वया कह रहे हो ? क्या मनुष्य भी कहीं व दर हो सकते हैं ? इस पर दूसरे मित्र ने कहा-मित्र ! भाग्य की वात है। जिस श्रकार अपने भाग्य के फेर से निधान (खजाना से कोयला हो गयां उसी प्रकार भाग्य के फेर से एवं कर्म की प्रतिकूलता से तुम्हारे पुत्र सी वन्दर हो गये हैं । इसमें आश्चर्य जैसी क्या वात है ?

मित्र की बात सुन कर उसने समक लिया कि इसे निधान विषयक मेरी चालाकी का पता लग गया है। अब यदि मैं अपने पुत्रों के लिये कगड़ा करूँगा तो मासला बहुत बढ़ जायगा। राज-दर्रवार में मामला पहुँचने पर तो निधान न मेरा रहेगा, नइसका ही। ऐसा सोच कर उसने उसे निधान विषयक सबी हकीकत कह दी और अपनी गलनी के लिये चमा माँगी। निधान का आधा हिस्सा भी उसने उसे दे दिया। इस पर इसने भी उसके दोनां पुत्रों को उसे सौंप दिया। अपने पुत्रों को लेकर मायावी मित्र अपने

घर चला आगा। यह मित्र की औत्पत्तिकी बुद्धि थी। (२४) शिल्वा-एक पुरुष धतुविद्या में यहा दत्त था। धूमते हुए वह एक गाँव में पहुँचा और वहाँ सेठों के लड़कों को धतु-विद्या सिखाने लगा। लड़कों ने उने वहुत धन दिया। जब यह वात सेठों को मालूम हुई तो उन्होंने सोचा कि इसने लड़कों से बहुत धन ले लिया है। इसलिये जब यह यहाँ से अपने गाँव को रवाना होगा तो इसे मार कर सारा धन वायिस ले लेंगे।

किसी प्रकार इन विचारों का पना कलाचार्य को लग गया। उसने दूसरे गाँग में रहने वाले अपने सम्वन्धियों को खबर दा कि अमुक रात को मैं गोबर के पिएड नरी में फैंकू गा, आप उन्हें ले लेना। इसके पश्चात् कलाचार्य ने गोबर के इन्छ बिएडों में द्रव्य मिला वर उन्हें धृप में सुखा दिया। कुछ दिनों बाद उसने लड्क़ों से कहा-अमुक तिथि पर्व को रात्रि के समय हम लोग नदी में स्नान करते हैं और मन्त्रोचारणपूर्वक गोबर के पिएडों को नदी में स्नेंकते हैं ऐसी हमारी कुलवि ध है। लड्क़ों ने कहा-ठीक है। हम भी योग्य सेवा करने के लिये तैयार हैं।

आखिर बट पर्ध भी आ पहुँचा। रात्रि के समय कलाचार्य लड़कों के सक्ष्योग से गोवर के उन पिएडों को नदी के किनारे ले आया। कत्ताचार्य ने स्नान करके मन्त्रोचारण पूर्वक उन गोवर के पिएडों को नदी में फेंक दिया। पूर्व संकेतानुसार कलाचार्य के सम्वन्धी जनों ने नदी में से उन गोकर के पिएडों को ले लिया और आने घर ले गये।

फलाचार्य ने कुछ दिनों वाद विद्यार्थियों को विद्याध्ययन समाप्त

करवा दिया । फिर विद्यार्थी और उनके पिताओं से मिल कर वह अपने गाँव को रवाना हुआ। जाते समय जरूरी वस्तों के सिवाय उस ने अपने साथ कुछ नहीं लिया। जब सेठों ने देखा कि इसके पास कुछ नहीं है तो उन्होंने उसे मारने का विचार छोड़ दिया। कला-चार्य सकुशल अपने घर लौट आया। अपने तन और धन दोनों की रचा कर ली, यह कलाचार्य की औरपत्तिकी वुद्धि थी।

पा (पा पर था, पर करता पा पा जारपा पा उत्तर पा ग (२४) अर्थशास्त्र-एक सेठ के दो ख़ियाँ थीं । एक पुत्रवती थी और दूसरी वन्ध्या । वन्ध्या स्त्री मी उस पुत्र को बहुत प्यार करती थी । इसलिये वालक यह नहीं जानता था कि मेरी सगी माँ कौन है ? एक लमय सेठ व्यापार के निभित्त भगवान् सुमतिनाथ खामी की जन्मभूमि हस्तिनापुर में पहुँचा । संयोगवश वह वहाँ पहुँचते ही मर गया। तब दोनों स्त्रियों में पुत्र के लिये भगदा होने लगा । एक कहती थी कि यह पुत्र मेरा है इसलिये गृहसामिनी में वन् ँगी । दूसरी कहती थी--यह मेरा पुत्र है अतः घर की माल-किन में वन् ँगी । आखिर इन्साफ कराने के लिये दोनों राजदर-बार में पहुँचीं । महारानी मङ्गना देवी की जन इस मगड़े की वात माल्य हुई तो उन्होंने उन दोनों को अपने पास वुलाया और कहा-कुछ दिनों बाद मेरा कृत्ति से एक प्रतापी पुत्र होने वाला है। वड़ा होने पर इस अशोकवृत्त के नीच् वैठकर वह तुम्हारा न्याय करेगा । इसलिये तब तक तुम शान्ति प्रूर्वक प्रतीना करो ।

वन्ध्या ने सोचा, अच्छा हुआ, इतने समय तक तो आनन्द पूर्वक रहूँगी फिर जैसा होगा देखा जायगा। यह सोच कर उसने महारानीजी की बात सहर्ष स्वीकार कर ली। इससे महारानीजी समक गई कि वास्तव में यह पुत्र की माँ नहीं है। इमलिये उन्होंने दूसरी स्त्री को, जो वास्तव में पुत्र को माँ वना दिया। अठा विवाद दिया और गुहस्सामिनी भी उसी को वना दिया। अठा विवाद करने के कारग्र उस वन्थ्या स्त्रीको निरादरपूर्वक वहाँ से निकाल दिया गया । यह महारानी की श्रौत्पत्तिकी वुद्धि थी ।

(२६) इच्छा महं ( जो इच्छा हो सो मुझे देना )-किसी गहर में एक सेठ रहता था। वह वहुत धनी था। उसने अपना वहुत सा रुपया व्याज पर कर्ज दे रखा था। अकस्मात् सेठ का देहान्त हो गया । सेठानी लोगों से रुपया वयुल नहीं कर सकती थी। इसलिये उसने अपने पति के मित्र से रुपये रुसल करने के लिये कहा। उसने कहा--यदि मेरा हिस्सा रखो तो मैं कोशिश करूँगा। सेठानी ने कहा तुम रुपये वयूल करो फिर तुम्हारी इच्छा हो सो मुफे देना । सेठानी की वात सुन कर वह प्रसन्न हो गया। उसने वम्ली का काम प्रारम्भ किया और थोड़े ही समय में उसने सेठ के सभी रुपये वम्रल कर लिये। जब सेठानी ने रुपये माँगे तो वह थोड़ा रा। हिस्सा सेठानी को देने लगा । सेठानी इन पर राजी न हुईं। उसने राजटरवार में फरियाद की । न्यायाधीश ने रुपये वयूल करने वाले व्यक्ति को बुलाया और पूछा-तुम दोनों में क्या शर्त हुई थी ? उसने वतलाया, सेठानी ने मुफ से कहा था कि तुम मेरे रुपये वयल करो । फिर तुम्हारी इच्छा हो सो मुभे देना । उसकी बात सुन कर न्यायाधीश ने वयुल किया हुआ सारा द्रव्य वहाँ मॅगवाया और उसके दो भाग करवायेेेेेेेेेेे बड़ा और दूसरा छोटा । फिर रूपये वस्रल करने वाले से पूछा- कौन सा . भाग लेने की तुम्हारी इच्छा है १ उसने कहा-मेरी इच्छा यह वडा भाग लेने की है। तब न्यायाधीश ने कहा-तुम्हारी शर्त के अनु-सार यह वड़ा भाग सेठानी को दिया जायगा और छोटा तुम्हें। सेठानी ने तुम्हें यही कहा था कि तुम्हारी इच्छा हो सो मुझे देना । तुम्हारी इच्छा वड़े माग की है इसलिये यह वडा भाग सेठानी को मिलेगा। न्यायाधीश की यह ऋौत्पत्तिकी दुद्धि थी।

(२७) शत सहस्र (एक लाख)-किसी जगह एक परित्राजक रहता था। उसके पास चांदी का एक बडा पात्र था। परित्राजक बडा छशाग्र बुद्धि था। वह एक वार जो बात सुन लेता था वह उसे ज्यों की त्यों याद हो जाती थी। उसे अपनी तीत्र बुद्धि का का बडा, गर्व था। एक वार उसने वहाँ की जनता के सामने यह प्रतिज्ञा की-यदि कोई मुफ्ते त्रश्रुत पूर्व (पहले कभी नहीं सुनी हुई) बात सुनावेगा तो मैं उसे यह चांदी का पात्र इनाम में दूँगा।

परिवाजक की प्रतिज्ञा सुन कई लोग उसे नई बात छुनाने के लिये परिवाजक की प्रतिज्ञा सुन कई लोग उसे नई बात छुनाने के लिये आये किन्तु कोई मी चाँदी का पात्र प्राप्त करने में सफल न हो सका। जो भी नई बात सुनाता वह परिवाजक को याद हो जाती और वह उसे ज्यों की त्यों वापिस सुना देता और कह देता कि यह बात तो मेरी सुनी हुई है।

परित्राजक की यह प्रतिज्ञा एक सिद्धपुत्र ने सुनी । उसने लोगों से कहा---यदि परिव्राजक अपनी प्रतिज्ञा पर कायम रहे तो मैं अवश्य उसे नई वात सुना दूँगा। आखिर राजा के सामने वे दोनों पहुँचे और जनता भी वड़ी तादाद में इकट्ठी हुई । सिद्ध-पुत्र की ओर सभी की दृष्टि लगी हुई थी। राजा की आज्ञा पाकर सिद्धपुत्र ने परिव्राजक को उद्देश्य करके निम्नलिखित श्लोक पढ़ा--

तुज्भ पिया मह पिउगा, धारेइ अरार्ग्गां सयसहस्सं ।

जेइ सुयपुव्वं दिज्जउ, आह न सुयं खोरयं देसु ॥ आर्थ-मेरे पिता तुम्हारे पिता में पूरे एक लाख रुपये माँगते हैं। अगर यह बात तुमने पहले सुनी है तो अपने पिता का कर्ज चुका दो और यदि नहीं सुनी है तो चाँदी का पात्र सुफे दे दो। सिद्धपुत्र की वात सुन परित्राजक बड़े असमझस में पड़ गया। निरुपाय हो उसने हार मान ली और प्रतिज्ञानुसार चांदी का पात्र सिद्धपुत्र को दे दिया। यह सिद्धपुत्र की औत्पत्तिकी बुद्धि थी। (नन्दी सूत्र टीका स्॰ २७ गा० ६२-६५ तक) (नन्दीस्त पूर श्री हस्तीमलजी म॰ द्वारा सशोधित व श्रत्ववादित)

## अडाईसवाँ वोल संग्रह

९४ ०----मतिज्ञान के अट्राईस भेद

अवग्रह-इन्द्रिय और पदार्थ के योग्य स्थान में रहने पर सामान्य प्रतिभास रूप दर्शन के बाद होने वाला अवान्तर सत्ता सहित वस्तु का सर्व प्रथम ज्ञान अवग्रह कहलाता है।

ईहा-ग्रवग्रह से जाने हुए पदार्थ के विषय में विशेष जानने की इच्छा को ईहा कहते हैं।

श्चवाय-ईहा से जाने हुए पदार्थ के विषय में 'यह वही है, झन्य नहीं है' इस प्रकार के निश्वयात्मक जान को खवाय कहते हैं ।

धारणा-अवाय से जाने हुए पदार्थों का ज्ञान इतना इंद्र हो जाय कि कालान्तर में भी उसका विस्मरख न हो. धारणा कहलाता है। अवग्रह, ईहा, अवाय और धारणा ये चारों पॉच इन्द्रिय और मन से होते हैं इसलिये इन चारों के चौवीस मेद हो जाते हैं। मवग्रह दो प्रकार का है-व्यञ्जनावग्रह और अर्थावग्रह। पदार्थ के अव्यक्त ज्ञान को अर्थावग्रह कहते हैं। अर्थावग्रह से पहले होने वाला अत्यन्त अव्यक्त ज्ञानव्यज्जनावग्रह कहलाता है। व्यज्जनावग्रह ओत्रेल्ट्रिय, प्राणेन्द्रिय, रसनेन्ट्रिय और स्पर्शनेन्ट्रिय-चार इन्द्रियों द्वारा होता है। इसलिये इसके चार मेद होते हैं। उपरीक्त चौवीस में ये चार मिलाने पर छल अद्वाईस मेद होते हैं।

(१) श्रोत्रेन्द्रिय व्यञ्जनावग्रह (२) घाग्रेन्द्रिय व्यञ्जनावग्रह (३) रसनेन्द्रिय व्यञ्जनावग्रह (४) स्पर्शनेन्द्रिय व्यञ्जनावग्रह (४) श्रोत्रेन्द्रिय अर्थावग्रह (६) चच्छुरिन्द्रिय अर्थावग्रह (७) व्राग्रेन्द्रिय अर्थावग्रह (८) रसनेन्द्रिय अर्थावग्रह (१) स्पर्शनेन्द्रिय अर्थावग्रह (१०) नोइन्द्रिय (मन) अर्थावग्रह (११) श्रोत्रेन्द्रिय ईहा (१२) चच्छु-रिन्द्रिय ईहा (१३) व्राग्रेन्द्रिय ईहा (१४) रसनेन्द्रिय ईहा (१५) स्पर्शनेन्द्रिय ईहा (१६) नोइन्द्रिय ईहा (१७) श्रोत्रेन्द्रिय अवाय (१८)चच्छुरिन्द्रिय अवाय (१९)व्राग्रेन्द्रिय अवाय (२०)रसनेन्द्रिय अवाय (२१) स्पर्शनेन्द्रिय अवाय (२२) नोइन्द्रिय व्यवाय (२३) श्रोत्रेन्द्रिय धारणा (२४) चचुरिन्द्रिय धारणा (२५) व्राग्रेन्द्रिय धारणा (२६) रएनेन्द्रिय धारणा (२७) स्पर्शनेन्द्रिय धारणा (२८) नोइन्द्रिय धारणा ।

े मतिज्ञान के उपरोक्त अट्ठाईस मूल मेद हैं।इन अट्ठाईस मेदों में प्रत्येक के निम्नलिखित वारह मेद होते हैं:----

(१) बहु (२) अल्प (२) बहुत्रिध (४) एकविध (५) चिन (६) अचिप-चिर (७) निश्रित (८) अनिश्रित (९) सन्दिग्ध (१०) असन्दिध्ध (११) ध्रुव (१२) अध्रुव। इनकी व्याख्या इसी ग्रन्थ के चौथे भाग में वोत्त नं० ७८७ में दी गई है।

इस प्रकार प्रत्येक के बारह मेद होने से मतिज्ञान के २८× १२=३३६ मेद हो जाते हैं। उपरोक्त सब मेद श्रुतनिश्रित मति-ज्ञान के हैं। अश्रुतनिश्रित मतिज्ञान के चार मेद हैं-(१) औत्प-त्तिकी बुद्धि (२) बैनयिकी (३) कार्मिकी (४) पारिणामिकी। ये चार मेद और मिलाने से मतिज्ञान के कुल ३४० भेद हो जाते हैं। जहाँ ३४१ मेद किये जाते हैं वहाँ जाति स्मरण का एक मेद और माना जाता है। (समवायाग २८) (कर्म प्रन्थ पहला गाया ४९५) ६५ १-मोहनीय कर्म की अट्ठाईस प्रकृतियाँ जो कर्म आत्मा को मोहित करता है अर्थात् आत्मा को हित

अहित के ज्ञान से शूरूय बना देता है वह मोहनीय है। यह कर्म मदिरा

के समान है । जैसे मदिरा पीने से मनुष्य को हित, आहित एवं भले बुरे का ज्ञान नहीं रहंता उसी प्रकार मोहनीय कर्म के उदय से आत्मा को हित, आहित एवं अले बुरे का विवेक नहीं रहता । यदि कदाचित् अपने हित आहित की परीचा कर सके तो भो वह जीव मोहनीय कर्म के प्रभाव सेतदनुसार आचरण नहीं कर सकता । इसके मुख्यतः दो मेद हैं-दर्शन मोहनीय और चारित्र मोहनीय । जो पदार्थ जैसा है उसे वैसा ही समफना दर्शन है यानी तत्त्वार्थ अद्धान को दर्शन कहते हैं । यह आत्मा का गुण है । आत्मा के इस गुण की घात करने वाले कर्म को दर्शन मोहनीय कहते हैं । जिसके आचरण से आत्मा अपने असली स्वरूप को प्राप्त कर सके वह चारित्र कहलाना है, यह भी आत्मा का गुण है । इस गुण को घात करने वाले कर्म को चारित्रमोहनीय कहते हैं ।

दर्शन मोहनीय के तीन मेद हैं-मिथ्यात्व मोहनीय, मिश्र मोह-नीय और सम्यक्त्व मोहनीय । मिथ्यात्व मोहनीय के दलिक अशुद्ध हैं, मिश्र मोहनीय के छार्द्ध विशुद्ध हैं और सम्यक्त्व मोह-नीय के दलिक शुद्ध होते हैं। जैसे चश्मा ऑखों का आवारक होने पर भी देखने में रुकावट नहीं डालता उसी प्रकार शुद्ध दलिक रूप होने से सम्यक्त्व मोहनीय भी तत्त्वार्थ श्रद्धान में रुकावट नहीं करता परन्तु चश्मे की तरह वह आवरण रूप तो है ही। इसके सिवाय सम्यक्त्व और चायिक सम्यक्त्व के लिये यह मोह रूप भी है। इसीलिये यह दर्शनमोहनीय के मेदों में गिना गया है। इन तीनों का स्वरूप इसी प्रन्थ के प्रथम भाग वोल्त नं० ७७ में दिया है। चारित्र मोहनीय के दो मेद हैं-कपाय मोहनीय छौर नोकपाय

चारित्रमहिनाय क दा भद ह-कपाय महिनाय छार नाकपाय मोहनीय । क्रोध, मान, माया और लोभ ये चार कपाय हैं । अनन्ता-नुवन्धी, अप्रत्याख्यान, प्रत्याख्यानावरण • और संज्वलन के नख ,केश आदि सभी में सुगन्ध आने लगती है और उनके स्पर्श से रोग नए हो जाते हैं वह सवौंपधि लब्धि कहलाती है।

(६) सम्भिन्नश्रोतो लब्धि-जो शरीर के प्रत्येक माग से सुने उसे सम्भिन्नश्रोता कहते हैं। ऐसी शक्ति जिस लब्धि से प्राप्त हो उसे सम्भिन्नश्रोतो लब्धि कहते हैं। उप्रथवा श्रोत्र, चत्तु, घाण आदि इन्द्रियाँ अपने अपने विपय को ग्रहण करती हैं किन्तु जिस लब्धि के प्रेभाव से किसी भी एक इन्द्रिय से दूसरी सभी इन्द्रियों के विषय प्रहण करती हैं किन्तु जिस लब्धि के प्रेभाव से किसी भी एक इन्द्रिय से दूसरी सभी इन्द्रियों के विषय प्रहण करती हैं। अथवा श्रोत्र, चत्तु, घाण आदि इन्द्रियाँ अपने अपने विपय को ग्रहण करती हैं किन्तु जिस लब्धि के प्रेभाव से किसी भी एक इन्द्रिय से दूसरी सभी इन्द्रियों के विषय प्रहण किये जा सकें वह सम्भिनश्रोतो लब्धि है। अथवा जिस लब्धि के प्रभाव से किसी भी एक इन्द्रिय से दूसरी सभी इन्द्रियों के विषय प्रहण किये जा सकें वह सम्भिनश्रोतो लब्धि है। अथवा जिस लब्धि के प्रभाव से लब्धिधारी वारह योजन में फैली हुई चक्रवर्त्त की सेना में एक साथ वजने वाले शंख, भेरी, काहला, ढक्रका, घंटा आदि वादविश्वेषों के शब्द प्रथक् प्रथक् रूप से सुनता है वह सम्भिनश्रोतो लब्धि है।

(७) अवधि लव्धि-जिस लव्धि के प्रभाव से अवधिज्ञान की प्राप्ति होती हैं उसे अवधि लव्धि कहते हैं ।

(=) ऋजुमति लन्धि-ऋजुमति और निपुलमति मनःपर्यय-झान के मेद हैं। ऋजुमति मनःपर्यय ज्ञान वाला अढ़ाई द्वीप से कुछ कम (अढ़ाई अंगुल कम) चेत्र में रहे हुए संज्ञी जीवों के मनोगत मान सामान्य रूप से जानता है। जिस लन्धि से ऐसे झान की प्राप्ति हो वह ऋजुमति लन्धि है।

(९) विपुल्तमति लब्धि-विपुल्तमति मनःपर्यय ज्ञान वाला अदाई द्वीप में रहे हुए संज्ञी जीवों के मनोगत भाव विशेप रूप से स्पष्टता-पूर्वक जानता है। जिस लब्धि के प्रभाव से ऐसे ज्ञान की प्राप्ति हो वह विपुल्तमति लब्धि है।

नोट-व्यवधि ज्ञान का स्वरूप इसी प्रन्थ के प्रथम भाग में वोल नं० १३ तथा ३७५ में और ऋजुमति विपुलमति मनःपर्ययज्ञान का स्वरूप बोल नं० १४ में दिया गया है। (१०) चारण लब्धि-जिस लब्धि से आकाश में जाने आने की विशिष्ट शक्ति प्राप्त होती हैं वह चारण लब्धि हैं। जंघाचारण और विद्याचारण के मेद से यह लब्धि दो प्रकार की हैं। बंघाचारण लब्धि विशिष्ट चारित्र और तप के प्रमाव स प्राप्त होती है और विद्याचारण लब्धि विद्या के वश होती है।

जंघाचारण ज़ब्धि वाला रुचकवर द्वीप तक जा सकता है। वह एक ही उत्पात (उड़ान) से रुचकवर द्वीप तक पहुँच जाता है किन्तु आते समय दो उत्पात करके आता है पहली उड़ान से नन्दीश्वर द्वीप में आता है और दूसरी से अपने स्थान पर आ जाता है। इसी प्रकार वह ऊपर भा जा सकता है। वह एक ही उड़ान में सुमेरु पर्वत के शिखर पर रहे हुए पायडुक वन में पहुंच जाता है और लौटते समय दो उड़ान करता है। पहली उड़ान से वह नन्दन वन में आता है और दूसरी से अपने स्थान पर आ जाता है।

विद्याचारण लच्धि वाला नन्दीथर द्वीप तक उड़ कर जा सकता है। जाते समय वह पहली उड़ान में मानुपोत्तर पर्वत पर पहुँचता है और दूसरी उड़ान में नन्दीथर द्वीप पहुंच जाता है। लोटते समय वह एक ही उड़ान में अपने स्थान पर आ जाता है किन्तु वीच में विश्राम नहीं लेता। इसी प्रकार ऊपर जाते समय वह पहली उड़ान से नन्दन वन में पहुंचता है और दूसरी से पायडुक वन। आते समय वह एक ही उडान से अपने स्थान पर आ जाता है।

जंघाचारण लब्धि चारित्र और तप के प्रभाव से होती है। इस लब्धि का प्रयोग करते हुए मुनि के उत्सुकता होने से प्रमाद का संमव है और इसलिये यह लब्धि शक्ति की अपेचा हीन हो जाती है। यही कारण है कि उसके लिये आते समय दो उत्पात करना कहा है। विद्याचारण लब्धि विद्या के वश होती है, चूंकि विद्या का परिशीलन होने से वह अधिक स्पष्ट होती है इसलिये यह लक्षि वाला जाते समय दो उत्पात करके जाता है किन्तु एक ही उत्पात से वापिस अपने स्थान पर आ जाता है।

(११) आशीविप लव्धि-जिनके दाढ़ों में महान् विप होता है वे आशीधिप कहे जाते हैं। उनके दो भेद हैं-कर्म आशीविप और जाति आशीत्रिप। तप अनुष्ठान एवं अन्य गुर्खों से जो आशी-विप की किया कर सकते हैं यानी शापादि से दूसरों को मार सकते हें वे कर्म आशीविप हैं। उनकी यह शक्ति आशीविप लव्धि कही जाती है। यह लव्धि पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च और मनुष्यों के होती है। आठवें सहस्रार देवलोक तक के देवों में भी अपर्याप्त अवस्था में यह लव्धि पाई जाती है। जिन मनुष्यों को पूर्वभव में ऐसी लब्धि प्राप्त हुई है वे आधु पूरी करके जब देवों में उत्पन होते हैं तो उन में पूर्शभव में उपार्जन की हुई यह शक्ति वनी रहती है। पर्याप्त अवस्था में भी देवता शाप आदि से जो द्सरों का आनिष्ट करते हैं वह लब्धि से नहीं किन्तु देव भव कारण के सामर्थ्य से करते हैं और वह सभी देवों में सामान्य रूप से पाया जाता है।

जाति विप के चार भेद हैं-विच्छू, मेंढक, सॉप और मतुष्य । ये उत्तरोत्तर अधिक विप वाले होते हैं। विच्छू के विप से मेंढक का विप अधिक प्रवत्त होता है । उससे सर्भ का विप और सर्प की अपेदा भी मनुप्य का विप अधिक प्रवत्त होता है। विच्छू, मेंढक, सर्प और मनुष्य के विप का असर क्रमशः अर्द्ध भरत, भरत, जम्बू-द्वीप और समयत्तेत्र (अढ़ाई द्वीप) प्रमाण शरीर मे हो सकता हे। (१२) केवली लब्धि-ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय

(१२) कवला लाब्ध-ज्ञानावरणाय, दरानावरणाय, नाइनाय और अन्तराय इन चार घाती कमों के चय होने से केवलज्ञान रूप लब्धि प्रगट होती है । इसके प्रमाव से त्रिलोक एवं त्रिकाल-वर्ती समस्त पदार्थ हस्तामलकवत् स्पप्ट जाने देखे जा सकते हैं । (१३) गणाधर लब्धि-लोकोत्तर ज्ञान दर्शन आदि गुर्खो के गण (समूह) को धारण करने वाले तथा प्रवचन को पहले पहल सत्र रूप में गूंथने वाले महापुरुष गणधर कहलाते हैं। ये तीर्थङ्करों के प्रधान शिष्य तथा गणों के नायक होते हैं। गणधर लब्धि के प्रमाव से गणधर पद की प्राप्ति होती है।

(१४) पूर्वधर लब्धि-तीर्थ की आदि करते समय तं र्थद्भर मगवान् पहले पहल गखधरों को समी सत्रों के आधार रूप पूर्वों का उपदेश देते हैं। इसलिये उन्हें पूर्व कहा जाता है। पूर्व चौदह हैं। दशं से लेकर चौदह पूर्वों के धारक पूर्वधर कहे जाते हैं। जिस के प्रभाव से उक्त पूर्वों का ज्ञान प्राप्त होता है वह पूर्वधर लब्धि है।

(१५) अर्हल्लाब्ध-अशोकवृत्त, देवकृत अचित्त पुष्पवृष्टि, दिव्य ब्वनि, चँवर, सिंहासन, मामएडल, देवदुन्दुभि और छत्र इन आठ महाप्रातिहार्यों से युक्त केवली अर्हन्त (तीर्थङ्कर) कहलाते हैं। जिस लब्धि के प्रमाव से अर्हन्त (तीर्थङ्कर) पदवी प्राप्त हो वह अर्हल्लब्धि कहलाती है।

(१६) चकवर्ती लब्धि-चौदह रत्नों के धारक और छः खएड पृथ्वी के स्वामी चकवर्ती कहलाते हैं। जिस लब्धि के प्रमाव से चकवर्ती पद प्राप्त होता है, वह चकवर्ती लब्धि कहलाती है।

(१७) बलदेव लब्धि-वासुदेव के बड़े भाई बलदेव कहलाते हैं। जिस के प्रमाव से इस पद की प्राप्ति हो वह वलदेव लब्धि है।

(१८) वासुदेव खब्धि-श्वर्द्ध भरत (भरतत्तेत्र के तीन खण्ड) ऋौर सात रत्नों के स्वामी वासुदेव कहलाते हैं। इस पद की शांप्ति होना वासुदेव खब्धि है।

अरिहन्त, चकवर्ती और वासुदेव ये सभी उत्तम एवं श्लाघ्य पुरुष हैं। इनका अतिशय बतलाते हुए प्रन्थकार कहते हैं---

सोजस रायसहस्सा सव्व बजेखं तु संकलनिवद्धं । श्रंछंति वासुदेवं श्रगडतडम्मि ठियं संतं ॥ घेत्तूण संकलं सो वामहत्थेण अंछमाणाणं।

मुं जिञ्ज विलिपिःज व महुमहर्ण ते न चाणति ॥

मावार्थ-वीर्यान्तराय कर्म के चयोपशम से वासुदेवों में अतुल बल होता है। कुए के तट पर बैठे हुए वासुदेव को, जंजीर से बांध कर, हाथो घोड़े रथ और पदाति (पैदल) रूप चतुरांगिणी सेना सहिन सोलह हजार राजा भी खींचने लगें तो वे उसे नहीं खींच मकते। किन्तु उसी जंजीर को बाँए हाथ से पकड़ कर वासुदेव अपनी तरफ बड़ी आसानी से खींच सकता है।

जं केसवस्स उ वलं तं दुगुणं होई चक्कवट्टिस्स ।

वत्त्रो वला वलवगा अर्पारमियवला जिखवरिंदा ॥

अर्थ-वासुदेव का जो वत्त वतत्ताया गया है उससे दुगुना वत्त चक्रवर्ती में होता है। जिनेश्वर देव चक्रवर्ती से भी अधिक बल-शाली होते हैं। वीर्यान्तराय कर्म का सम्पूर्या त्तय कर देने के कारण उनमें अपरिमित वत्त होता है।

(१६) चीरमधुसर्पिराश्रव लब्धि-जिस लब्धि के प्रमान से वक्ता के वचन श्रोता ग्रों को दूध, मधु (शहद) और छत के समान मधुर और प्रिय लगते हैं वह चीरमधुसर्पिराश्रव लब्धि कहलाती है। गन्नों (पुएड़्रे चु) को चरने वाली एक लाख श्रेष्ठ गायों का दूध निकाल कर पचास हजार गायों को पिला दिया जाय श्रौर पचास हजार का पचीस हजार को पिला दिया जाय। इसी क्रम से करते करते अन्त में वह दूध एक गाय को पिला दिया जाय। उस गाय का दूध पीने पर जिस प्रकार मन प्रसन्न होता है और शरीर की पुष्टि होती है उसी प्रकार जिसका वचन सुनने से मन और शरीर घाहा-दित होते हैं यह चीराश्रव लब्धि वाला कहलाता है। जिसका वचन सुनने में श्रेव्ठ और मधु (शहद) के समान मधुर लगता। है वह मध्वाश्रव लब्धि वाला कहलाता है। जिसका वचन वाली गायों के घी के समान लगता है वह सर्पिराश्रव लब्धि वाला कहलाता है अथवा जिन साधु महात्माओं के पात्र में आया हुआ रूखा सूचा आहार भी चीर, मधु, घृत आदि के समान सादिष्ट बन जाता है एवं उसकी परिखति भी चीरादि की तरह ही पुष्टिकारक होती है। साधु महात्माओं की यह शक्ति चीरमधु-सपिराश्रव लब्धि कही जाती है।

(२०) कोष्ठक बुद्धि लब्धि-जिस प्रकार कोठे में डाला हुआ धान्य बहुत काल तक सुरचित रहता है और उसका कुछ नहीं विगड़ता, इसी प्रकार जिस लब्धि के प्रमाव से लब्धिधारी आचार्य के मुख से सुना हुआ सुत्रार्थ ज्यों का त्यों धारण कर लेता है और चिर काल तक भूलता नहीं है वह कोष्ठक बुद्धि लब्धि है। (२१) पदानुसारिग्री लब्धि-जिस लब्धि के प्रमाव से सत्र

के एक पद का अवया कर दूसरे वहुत से पद बिना सुने ही अपनी बुद्धि से जान ले वह पदानुसारियी लब्धि कहलाती है ।

(२२) बीजबुद्धि लव्थि-जिस लव्धि के प्रभाव से बीज रूप एक ही अर्थप्रधान पद सीख कर अपनी बुद्धि से स्वयं बहुत सा विना सुना अर्थ भी जान ले वह बीजबुद्धि लव्धि कहलाती है। यह लब्धि गणधरों में सर्वोत रूषे रूप से होती है। वे तीर्थद्भर भगवान् के मुख से उत्पाद व्यय प्रोव्य रूप त्रिपदी मात्र का ज्ञान प्राप्त कर सम्पूर्ण द्वादशाङ्गी की रचना करते हैं।

(२३) तेजोलेश्या लव्धि-मुख से, अनेक योजन प्रमाय चैत्र में रही हुई वस्तुओं को जलाने में समर्थ, प्यति तीत्र तेज निकालने की शक्ति तेजोलेश्या लब्धि है। इसके प्रमाव से लब्धिधारी कोध वश विरोधी के प्रति इस तेज का प्रयोग कर उसे जला देता है। (२४) आहारकलब्धि-प्रायीदया, तीर्थङ्कर भगवान की ऋदि

का दर्शन तथा संशाय निवारण आदि प्रयोजनों से अन्य चेत्र में

विराजमान् तीर्थङ्कर भगवान् के पास मेजने के लिये चौदह पूर्वधारी मुनि अतिविशुद्ध स्फटिक के समान एक द्दाथ का पुतला निकालते हैं, उनकी यह शक्ति आहारक लव्धि कहलाती है।

(२५) शीन लेश्या लब्धि--व्यत्यन्त करुणामाव से प्रेरित हो व्यनुग्राहपात्र के अति तेजो लेश्या को शान्त करने में सम्र्थ शीतल तेज विशेष को छोड़ने की शक्ति शीत लेश्या लब्धि कहलाती है। बाल तपम्वो वैशिकायिन ने गोशालक को जलाने के लिये तेजो लेश्या छोड़ी थी उस समय करुणा भाव से प्रेरित हो प्रभु महावीर ने गोशालक की रचा के लिये शीत लेश्या का प्रयोग किया था।

(२६) वैकुर्विक देह लब्धि-जिस लब्धि के प्रभाव से छोटा वुड़ा आदि विविध प्रकार के रूप वनाये जा सकें वह वैकुर्विक देह ल्ब्धि कहलाती है। मनुष्य और तिर्यओं को यह लब्धि तप आदि का आचरण करने से प्राप्त होती है। देवता और नैरपिकों में र्विविध रूप वनाने की यह शक्ति भव कारणक होती है।

(२७) अत्वीग महानसी लव्धि-जिस लव्धि के प्रभाव से भिचा में लाये हुए थोड़े से आहार से लाखों आदमी मोजन करके तुप्त हो जाते हैं किन्तु वह ज्यों का त्यों अचीग वना रहता है। लव्धिधारी के भोजन करने पर ही वह अन्न समाप्त होता है उसे अचीग महानसी लव्धि कहते हैं।

(२⊏) पुलाक लव्धि–देवता के समान समृद्धि वाला विशेष लव्धि सम्पन्न मुनि लव्धि पुलाक कहलाता है । कहा भी है–

संघाइस्राण कल्जे चुएग्रोज्जा चक्कवर्द्धमवि जीए ।

तीए लद्धीए जुओ लद्धिपुलाओ मुगोपव्वो ॥ अर्थ-जिस लव्धि ढारा मुनि संघादि के खातिर चक्रवर्ती का भो विनाश कर देता है। उस लव्धि से युक्त मुनि लव्धि पुलाक कहलाता है । लब्धिपुलाक की यह विशिष्ट शक्ति ही पुलाक लब्धि है । ये अट्ठाईस लब्धियाँ गिनाई गई हैं । इस प्रकार की और भी अनेक लब्धियाँ हैं-जैसे शरीर को अति सत्तम बना लेना अगुत्व लब्धि है । मेरु पर्वत से भी बड़ा शरीर बना लेना महत्त्व लब्धि है । शरीर को वायु से भी हल्का बना लेना लघुत्व लब्धि है । शरीर को वायु से भी हल्का बना लेना लघुत्व लब्धि है । शरीर को वज्ज से भी भारी बना लेना गुरुत्व लब्धि है । भूमि पर बैठे हुए ही अङ्गुली से मेरु पर्वत के शिखर को छू लेने की शक्ति प्राप्ति लब्धि है । जल पर स्थल की तरह चलना तथा स्थल में जलाशय की साँति उन्मज्जन निमज्जन (ऊपर आना नीचे जाना) की कियाएं करना प्राक्षाम्य लब्धि है । तीर्थ इर अथवा इन्द्र की ऋदि की विकिया करना ईशित्व लब्धि है । सब जीवों को वश में करना वशित्व लब्धि है । पर्वतों के बीच से बिना रुकावट निकल जाना अप्रतिघातित्व लब्धि है । अपने शरीर को अद्यहय वना लेना अन्तर्धान लब्धि है । एक साथ अनेक प्रकार के रूप वना लेना कामरूपित्व लब्धि है ।

इन र्लाब्धयों में से मव्य आमव्य स्त्री पुरुषों के कितनी और कौन सी लब्धियाँ होती हैं ? यह बताते हुए प्रन्धकार कहते हैं---भवसिद्धिय पुरिमार्ग एयाओ हुंनि भणिय लद्धीओ । भवसिद्धिय पहिलाण वि जत्तिय जायंति तं वोच्छं ॥ १४०४ ॥ भगरत चक्कि केसव वल संभिएगे य चरणे पुव्वा । गणहर पुलाप आहारगं च ए हु मविय महिलाणं । १४०६ ॥ अभवियपुरिसाणं पुण दस पुव्विद्वाउ केव लत्तं च । उज्जुमई विउलमई तेरस एयाउ ए हु हुंति ॥ १४०७ '। आगावय महिलाणं वि एयाओ हुंति मणिय लद्धीओ । मह सीरासव लदी वि नेय सेसा उ अविरुद्धा ॥ १४०० ॥ अर्थ-भव्य पुरुषों में अट्ठाईस ही लब्धियाँ पाई जाती हैं । भव्य स्नियों में निम्न दस लब्धियों के सिवाय शेष लब्धियाँ पाई जाती हैं। १ अर्हज्लब्दि २ चक्रवर्ती लब्धि ३ वासुदेव लब्धि ४ वलदेव लब्धि ४ सम्मिन्नश्रोतो लब्धि ६ चारण लब्धि ७ पूर्वधर लब्धि

प्राग्रधर लब्धि & पुलाक लब्धि १० आहारक लब्धि । उपरोक्त दस और केवली लब्धि, ऋजुमति लब्धि तथा विपुल-मति लब्धि ये तेरह लब्धियाँ अभव्य पुरुषों में नहीं होती हैं। उक्त तेरह और मधुचीर सर्पिराश्रव लब्धि ये चौदह लब्धियाँ अभव्य क्रियों में नहीं पाई जातीं अर्थात् अभव्य पुरुषों में ऊपर बताई गईं तेरह लब्धियों को छोड़ कर शेष पल्द्रह लब्धियाँ और अभव्य खियों में उपरोक्त चौदह लब्धियों को छोड़ कर बाकी चौद इ लब्धियाँ पाई जा सकती हैं। (प्रथन सारोदार द्वार २७० गाथा १४६२-१५०८)

# उनतीसवां बोल संग्रह

## ९५५-स्यग्डांग सूत्र के महावीर स्तुति नामक

### छठे अध्ययन की २९ गाथाएं

स्यगडांग सत्र प्रथम अतस्कन्ध के छठे भध्ययन का नाम महावीरस्तुति है। इसमें भगवान् महावीर स्वामी की स्तुति की गई है। इसमें २६ गाथाएं हैं। उनका भावार्थ इस प्रकार है—

(१) श्री सुधर्मास्वामी ने जम्बुस्वामी से कहा कि अपण त्राक्षण चत्रिय आदि तथा अन्य तीर्थिकों ने मुफ से पूछा था कि हे मगवन् ! उपया बतलाइये कि केवलज्ञान से सम्यक् जान कर एकान्त रूप से कल्याणकारी अनुपम धम को जिसने कहा है वह कौन है ? (२) ज्ञातपुत्र अमण भगवान् महावीर स्वामी के ज्ञान दशन और चारित्र केसे थे ? हे भगवन् ! आप यह जानते हैं अतः' जैसे मापने सुना और निश्चय किया है वह ऊपया हमें वतलाइये । (३) श्रीसुधर्मास्वामी मगवान् महावीर स्वामी के गुर्खों का कथन करते हैं-श्रमण भगवान् महावार स्वामा संसार के प्राणियों के दुःख एवं कप्टों को जानते थे। वे झाठ शकार के कर्मों का नाश करने वाले और सदा सर्वत्र उपयोग रखने वाले थे। वे झनन्त ज्ञानी और झनन्तदर्शों थे। मवस्थ केवर्ला झवस्था में भगवान् जगत् के नंत्र रूप थे। उनके द्वारा कथित धर्म का तथा उनके घेंर्य झादि यथाथ गुर्खो का मं वर्णन करूँगा! तुम ध्यान पूर्वक सुनो।

(४) क्वलज्ञ नी भगवान महावंश स्वामी ने ऊर्ध्वादशा अधो-दिशा और तियंग्।दशा म रहने वाले त्रस और स्थावर प्राणियों को अच्छी तरह दख कर उनक लिय कल्याणकारी धर्म का कथन किया है। तत्त्वा के ज्ञाता भगवान् ने पदार्थों का स्वरूप दीपक के समान नित्य और आंतत्य दानों प्रकार का कहा है अथवा सग-वान् संसार सागर में इवते हुए प्राणियों के लिये द्वीप के समान हैं।

(४) भगवान् महावार स्वामी समस्त पदार्थों को जानने और देखने वाले सर्वज्ञ आंर सर्वदशां थे । वे मूल गुग्र और उत्तर गुँग्र युक्त वशुद्ध चारित्र का पालन करने वाले वड़ धार ओर झात्म स्वरूप म स्थित थे । मगवान् समस्त जगत् म सर्व श्रेष्ठ विद्वान् थे । वे वाह्य ओर आम्यन्तर प्रन्थि से रहित थे तथा निर्भय एव आयु (वर्तमान आयु से मिन्न चारों गति की आयु) से रहित थे, क्योंकि कम रूपा बीज के जल जाने से इस मव के बाद उनकी किसी गति में उत्पत्ति नहीं हो सक्तती था ।

(६) भगवान् महावोर स्वामी भूतिप्रज्ञ (अनन्त ज्ञानी) इच्छानु-सार विचरने वाले, ससार सागर का पार-करने वाले और परीषद तथा उपसर्गों को सहन करने वाले धीर और पूर्य ज्ञानी थे। वे प्रस्य के समान प्रकाश करने वाले थे और जिस तरह, अग्नि अन्ध-कार को दूर कर प्रकाश करती है उसी तरह भगवान् अज्ञानान्धकार पवत की परिक्रमा करते हैं। वपे हुए सोने के समान इसका सुन-हला वर्ग है। यह चार वनों में युक्त है। भूमिमय विमाग में मद्रशाल वन है उसस पाँच सौ योजन ऊपर नन्दन वन है। उसस बासठ हजार पाँच सौ योजन ऊपर सौमनस वन है। उस से छत्तीस हजार योजन ऊपर शिखर पर पायडुक वन है। इस प्रकार वह पर्वत चार सुन्दर वनों से युक्त विचित्र क्रीड़ा स्थान है। इन्द्र भी स्वर्ग से व्याकर इस पर्वत पर खानन्द का छनुभव करते हैं। (१२) यह सुमेरु पर्वत मन्दर, मेरु, सुदर्शन, सुरगिरि आदि अनेक नामों से जगत में असिद्ध हे। इसका वर्ण तपे हुए सोने के समान शुद्ध है। सब पर्वतों में यह पर्वत व्यनुत्तर (प्रधान) है और उपपर्वतों के कारण अति दुर्गम है अर्थात् सामान्य जन्तुओं का उस

पर चढ़ना बड़ा कठिन है । यह पर्वत मणियों श्रीर श्रीषधियों से सदा प्रकाशमान रहता है ।

(१३) यह पर्वतराज पृथ्वी के मच्य भाग में स्थित है। सर्थ के समान यह कान्ति वाला है।विविध वर्ष के रत्नों से शोभित होने से यह अनेक वर्ष वाला और विशिष्ट शोभा वाला है और इसलिये बढ़ा मनोरम है। सर्य के समान यह दशों दिशाओं को प्रकाशित करता रहता है।

(१४) मेरु का दृष्टान्त बता कर शासकार दार्धान्त बतलाते हैं-महान् सुमेरु पर्वत का यश ऊपर कहा गया है। उसी प्रकार ज्ञात-पुत्र अमण भगवान् महावीर भी सब जाति वालों में अेष्ठ हैं। यश में समस्त यशस्वियों से उत्तम हैं, ज्ञान तथा दर्शन में ज्ञान दर्शन वालों में प्रधान हैं और शील में समस्त शीलवानों में उत्तम हैं। (१४) जैसे लम्वे पर्वतों में निषध पर्वत अेष्ठ है और वर्तुल (गोल) पर्वतों में रुचक प्रवेत अेष्ठ है। उसी तरह चतिशय झानी भगवान् महावीर भी सब मुनियों में अेष्ठ हैं ऐसा बुद्धिमानों ने कहा है। (१६) भगवान् महावीर स्वामी अनुत्तर (प्रधान) धर्म का उप-देश देकर सर्वोत्तम शुक्ल ध्यान (सूच्म क्रिया प्रतिपाति और व्युप-रत क्रिया निवृत्ति नामक शुक्ल ध्यान के उत्तर दो मैद) ध्याते थे। उनका ध्यान अत्यन्त शुक्स वस्तु के समान अथवा शुद्ध सुवर्ष की तरह निर्मल था एवं शंख तथा चन्द्रमा के समान शुश्र था।

(१७) श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ज्ञान दर्शन और चारित्र के प्रेभाव से ज्ञानावरणीयादि समस्त कर्म जय करके सर्वोत्तम उस प्रधान सिद्धगति को प्राप्त हुए हैं जो सादि ज्ञनन्त है श्रर्थात् जिसकी ज्यादि है किन्तु ज्रन्त नहीं है।

(१८) जैसे सुपर्ध (सुवर्ध) जाति के देवों का क्रीड़ा रूप स्थान शाल्मली वृत्त सब वृत्तों में अे व्ठ है तथा सब वनों में नन्दन वन श्रेष्ठ है इसी तरह ज्ञान और चारित्र में भगवान महावर्र खामी सबसे श्रेष्ठ हैं।

(१८) जैसे शब्दों में मेघ का शब्द गर्जन) प्रधान है, नचत्रों में चन्द्रमा प्रधान हैतथा गन्ध वाले पदार्थों में चन्दन प्रधान है इसी तरहकामना रहित मगवान् सभी ग्रुनियों में प्रधान एवं श्रेष्ठ हैं। (२०) जैसे सग्रुद्रों में स्वयम्भूग्मण सग्रुद्र नाग जाति के देवों में घरणेन्द्र त्रौर रस वालों में ईत्तुग्सोदक (ईखके रस के समान जिसका जल मधुर है) सग्रुद्र श्रेष्ठ है उसी प्रकार अमण भगवान् महावीर स्वामी सव तपस्वियों में श्रेष्ठ एवं प्रधान हैं।

(२१) जैसे हाथियों में इन्द्र का ऐरावण हाथी, पशुओं में सिंह, नदियों में गङ्गा, और पत्तियों में वेखुदेव (गरुड़) अेष्ठ हैं इसी तरह निर्वाणवादियों में ज्ञातपुत्र श्रीमन्महावीर स्वामी अष्ठ हैं।

(२२) जैसे सब योद्धाओं में चक्रवर्ती प्रधान हैं, सब प्रकार के फ़ूलों में अरविन्द (कमल)का फ़ूज अेष्ठ हे और चत्रियां में दान्तवाक्य अर्थात् जिनके वचन मात्र से ही शत्रु शान्त हो जाते हैं ऐसे चक्रवर्ती प्रधान हैं इसी तरह ऋषियों में श्रीमान् वर्धमान स्वार्म। अष्ठ हैं। (२३) जैसे दानों में अभयदान अेष्ठ है, सत्य में अनवध (जिससे किसी को पीडा न हो) वचन अेष्ठ है और तप में ब्रह्मचर्य तप प्रधान है इसी तरह अमग्र भगवान महावीर लोक में प्रधान हैं।

(२४) जैसे सब स्थिति वालों में अ लवसप्तम अर्थात् सर्वार्थसिद्ध षिमान वासी देव उन्छष्ट स्थिति वाले होने से प्रधान हैं, समाओं में सुधर्मा सभा और सब धर्मों में निर्वाण (मोज़) प्रधान है इसी तरह सर्वज्ञ मगवान् महावीर स्वामी से वढ़ कर दूसरा कोई ज्ञानी नहीं है अतः वे सभी ज्ञानियों से अेष्ठ हैं।

(२५) जैसे पृथ्वी सव जीवों का आधार है इसी तग्ह मग-वृत् महाष्टीर खामी सब को अभयदान देने से और उत्तम उपदेश देने से सब जीवों के लिये आधार रूप हैं, अथवा पृथ्वी सब कुछ सहून करती है इसी तरह मगवान् मी सब परीपह और उपसर्गों को सममाव पूर्वक सहन करते थे। भगवान् कर्म रूपी मैल से रहित हैं। वे गृद्धिभाव तथा द्रव्य सन्निधि (धन धान्यादि) और भाव-स्क्रिद्धि (क्रोधादि) से भी रहित हैं। आशुप्रज्ञ मगवान् महावीर झगढ़ कर्मों का जय कर समुद्र के समान अनन्त संसार को पार करके मोज्ञ को प्राप्त हुए हैं। भगवान् प्राण्तियों को स्वय अभय देते थे और सहुपदेश देकर द्सरों से अभय दिलाते थे इसलिये मगवान् अभयक्कर है। अष्ट कर्मों का विशेष रूप से नाश करने से वे वीर एवं अनन्तज्ञानी हैं।

(२६) भगवान् महावीर महर्षि हैं । उन्होंने आत्मा को महिन करने वाले कोध, मान, माया और लोम रूप चार कपायों को जीत लिया है। वे पाप (सावद्य अनुष्ठान) न स्वयं करते हैं न द्सरों से कराते हैं ।

क्रु पूर्व भव में घुमीचरण करते समय यदि चात लय उनकी आयु ग्रधिक होती तो वे केवलज्ञान प्राप्त कर श्रवश्य मोक्त में चले जाते इसीलिये वे लवसतम कहे जाते हैं। सुत्तं वित्ती तह वत्तियं च पावसुय अउखतीसविहं । गंधव्य नद्व वत्धु आउं धराुवेय संजुत्तं ॥

अर्थ-दिन्य (न्यन्तरादिक्वत अहहासादि विषयक शास्त्र), उत्पात, आन्तरित्त, मॉम, अङ्ग, स्वर, लत्त्रण और व्यञ्जन। वे आठ निमित्तांग शास्त्र हैं। वे आठ सत्र वृत्ति और वार्तिक के मेद से चौवीस हैं। पिछले मेद इस प्रकार हैं--

(२५) गन्धर्व शास्त-मंगीत विद्या विषय क शास्त ।

(२६) नाट्य शास्त-नाट्य विधि का वर्णन करने वाला शास्तु।

(२७) वास्तु शास्त-गृहनिर्माण अर्थात् घर, हाट आदि वनाने की कला वतलाने वाला शास्त्र वास्तु शास्त्र कहलाता है।

(२=) आयु शास्त-चिकित्सा और वैद्यक सम्वन्धी शास्त ।

(२९) धनुर्वेद-धनुर्विद्या अर्थात् वाण चलाने की विद्या वत-लाने वाला शास्त्र धनुर्वेद शास्त्र कहलाता हे ।

हरि॰ ग्रा॰ प्रतक्रनण ग्रन्न॰ पृ॰ ६६०) (उत्तराष्ययन ग्र॰ ३१ गा॰ १९)

## तीसवाँ बोल संग्रह

जिन चेत्रों में असि (शल्ल ओर युद्ध विद्या), मसि (लेखन और पठन पाठन) और कृषि (खेती) तथा आजीविका के दूसरे साधन रूप कर्म अर्थात् व्यवसाय न हों तथा तप, सयम, अनुष्टान वगैरह कर्म न हों उसे अकर्मभूमि कहते हैं । अकर्मभूमियाँ तीस हैं-हैम-वत, हैररपयवत, हरिवर्थ, रम्यकवर्ध, देवकुरु और उत्तरकुरु ये छः चेत्र जम्बूद्वीप में हैं । धातकीखंड और अर्द्धपुष्कर में ये छहों चेत्र दो दो की संख्या में हैं । इस प्रकार पॉच हैमवत, पॉच हैरपयवत, पॉच हरिवर्थ, पॉच रम्यकवर्ष, पॉच देवकुरु और पॉच उत्तरकुर कुल तीस चेत्र अकर्मभूमि के हैं । इन तीस चेत्रों में उत्पन्न मनुष्य अकर्मभूमिज कहत्ताते हैं। यहाँ असि मसि और कृषि का व्यापार नहीं होता। इन चेत्रों में दस प्रकार के कल्पष्टच होते हैं। ये प्रच व्यकर्मभूमिज मनुष्यों को इच्छित फल देते हैं। किसी प्रकार का कर्म न करने से तथा कल्प वृत्तों द्वारा भोग प्राप्त होने से इन चेत्रों को भोगभूमि और यहाँ के मनुष्यों को भोगभूमिज कहते हैं। यहाँ स्त्री पुरुष युगल रूप से (जोड़े से) जन्म खेते हैं इसलिये इन्हें युगालिया भी कहते हैं।

अकर्मभूमि के, चेत्रों के, मनुष्यों के, संस्थान संहनन अवगाहना स्थिति आदि इस प्रकार हैं:----

गाउत्रग्रच्चा पलित्रोवमाउगो वज्जरिसह संघयगा । हेमवए रस्गवए ऋहमिंद गरा मिह्रग वासी ॥

चउसद्वी पिट्ठकरंडयाख मखुयाख तेसिमाहारो ।

भत्तस्स चउत्थस्स य गुणसीदिग्रऽवचपालगग्या ॥

भावार्थ-हेभवत, हैरएयवत च्रेत्र के मनुष्यों की अवगाहना एक गाउ (दो मील) की और आयु एक पल्योपम की होती हैं। वे वज्रऋषभनाराच संहनन और समचतुरस्न संस्थान वाले होते हैं। सभी अहमिन्द्र और युगलिया होते हैं। उनके शरीर में ६४ पांस-लियाँ होती हैं। एक दिन के बाद उन्हें आहार की इच्छा होती है। वे ७६ दिन तक अपनी सन्तान का पालन पोषण करते हैं। हरिवास रम्भएसुं आउपमाण सरीरमुस्सेहो । पलिओवमाणि दोण्णि उ दोण्णि उ कोसुस्सिया भणिया॥ छहरस य आहारो चउसहि दियाणि पालणा तेसिं। षिद्व करंडयाण सयं अद्वावीसं मुखेयव्वं॥ भावार्थ-हर्षवर्ष और रम्यकवर्ष चेत्रों के मनुष्यों की आयु

दो पल्योपम की, और शरीर की ऊँचाई दो गाउ (दो कोस) की होती है। उनके वज्रऋषभनाराच संहनन और समचतुरस

#### ८५़द--परिग्रह के तीस नाम

अल्प, बहु, अणु, स्थूल, सचित्त, अचित्त आदि किसी भी द्रव्य पर मूच्छी (ममत्व) रखना परिग्रह है। इसके तीस नाम हैं– (१) परिग्रह (२) सञ्चय (३) चय (४) उपचय ५) निधान (६) सम्भार (७) सङ्कर (८) आदर (६) पिएड (१८) द्रव्यसार (११) महेच्छा (१२) प्रतिवन्ध (अभिष्वङ्ग) (१३) लोभात्म (१४) महेर्च्दि (महती याञ्चा) (१५) उपकरण (१६) संरत्तणा (१७) मार (१८) सम्पातोत्पादक (१६) कलिकरएड (कलह का भाजन)(२०) प्रविम्तार (धन धान्यादि का विस्तार) (२१) अनर्थ (२२) संस्तव (२३) अगुप्ति (२४) आयास (खेद रूप (२५) अर्व (२२) संस्तव (२३) अगुप्ति (२७) ज्रायास (खेद रूप (२५) आर्य योग (२६) अमुक्ति (२७) तृष्णा (२८) अनर्थक (निरर्थक) (२६) आसक्ति (३०) असन्तोष)

#### ९४६—भित्ताचर्या के तीस भेद

निर्जरा वाह्य आस्यन्तर के भेद से दो प्रकार की है। वाह्य निर्जरा (वार्ह्य तप) के छः भेदों में भिचाचर्या तीसरा प्रकार है। औषपातिक सत्र में भिचा के अनेक मेद कहे हैं और उदाहरण रूप में द्रव्या-भिग्रह चरक, चेत्राभिग्रह चरक, कालाभिग्रह चरक, मावाभिग्रह चरक, उत्त्विप्त चरक आदि तीस मेद दिये हैं। भिचाचर्या के तीस मेदों के नाम और उनकी व्याख्या इसी ग्रन्थ के तीसरे माग में बोल नं० ६६३ में दिये गये हैं। (श्रीपपातिक प्त्र १९)

त्ने जाकर योगमावित फल खिला कर माग्ता है अथवा भाले, डपडे आदि के प्रहार से उनके प्राखों का विनाश करता है और ऐसा करके अपनी धूर्ततापूर्ध सफलता पर प्रसन्न होता है और हँसता है वह महामोहनीय कर्म उपार्जन करता है।

(७) जो व्यक्ति गुप्तरीति से अनाचारों का सेवन करता है और कपट पूर्वक उन्हें छिपाता है। अपनी माया द्वारा दूसरे की माया को ढक देता है। दूसरों के प्रश्न का सूठा उत्तर देता है। मूल-गुरा और उत्तर गुर्खों में लगे हुए दोर्थों को छिपाता है। सूत्र और अर्थ का अपलाप करता है यानी सूत्रों के वाग्तविक अर्थ को छिपा कर अपनी इच्छानुसार आगमविरुद्ध अप्रासङ्गिक अर्थ करता है। वह महामोहनीय कर्म उपार्जन करता है।

(=) निदोंष व्यक्ति पर जो भूठे दोपों का आचोप करता है और अपने किये हुए दुष्ट कार्य उसके सिर मढ़ देता है। दूसरे ने आग्रुक पापाचग्रा किया है यह जानते हुए भी लोगों के सामने किसी द्सरे ही को उसके लिये दोषी ठहराता है। ऐसा व्यक्ति महामोहनीय कर्म का बँध करता है।

(8) जो व्यक्ति यथार्थता को जानते हुए भी सभा में अथवा बहुत से लोगों के बीच मिश्र अर्थात् थोड़ा सत्य और वहुत भूठ बोलता है, कलह को शान्त न कर सदा बनाये रखता है वह महामोहनीय कर्म उपार्जन करता है।

(१०) यदि किसी राजा का मन्त्री रानियों का प्रथवा राज्य लच्मी का घ्वंस कर राजा की मोगोपमोग सामग्री का विनाश करता है। सामन्त वगैरह लोगों में मेद डाल कर राजा को चुड्ध कर देता है एवं राजा को अधिकार च्युत करके स्वयं राज्य का उपमोग करने लगता है। यदि मन्त्री को अनुक्तल करने के लिये राजा उसके पास आकर अनुनय विनय करना चाहता है तो अनिष्ट वचन केंह (२६) जो व्यक्ति बार वार हिंसाकारी शस्त्रों का और राज कथा आदि हिंसक एवं कामोत्पादक विकथाओं का प्रयोग करता है तथा कलह वढ़ाता है। संसार सागर से तिराने वाले ज्ञानादि तीर्थ का नाश करता हुआ वह दुरात्मा महामोहनीय कर्म वान्धता है।

(२७) जो व्यक्ति अपनी प्रशंसा के लिये अथवा दूसरों से मित्रता करने के लिये अधार्मिक एवं हिंसा युक्त निमित्त वशीकरण आदि योगों का प्रयोग करता है वह महामोहनीय कर्म उपार्जन करता है।

(२८) जिसे देव और मनुष्य सम्बन्धी कामभोगों से तृप्ति नहीं होती और निरन्तर जिसकी ऋभित्ताषा बढ़ती रहती है ऐसा विषय-लोत्तुप व्यक्ति सदा विषयवासना में ही द्ववा रहता है और वह महामोहनीय कर्म वान्धता है।

(२८) जो व्यक्ति अनेक अतिशय वाले वैमानिक आदि देवों की ऋदि, द्युति (कान्ति) यश, वर्ण, वल और वीर्य आदि का अभाव बतलाते हुए उनका अवर्णवाद बोलता है]वह महामोहनीय कर्म का उपार्जन करता है।

(३०) जो अज्ञानी जनता में सईज्ञ की तरह पूजा प्रतिष्ठा प्राप्त करने की इच्छा से देव (ज्योतिप और वैमानिक), यच्च (व्यन्तर) और गुह्यक (भवनपति) को न देखते हुए भी, 'ये मुझे दिखाई देते हैं' इस प्रकार कहता है, मिथ्या भाषण करने वाला वह व्यक्ति महामोहनीय कर्म उपार्जन करता है।

भौमे कृतिरियं पूर्णा, भूयाझव्यहितावहा

1