

### THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

# \* जैन तत्त्व शोधक ग्रंथ \*

लेखक:— जैन मुनि श्री टीकमदासजी म० सा०



अनुवादक :---

श्री मदनसिंहजी कुम्मट एम ए, बी एड अध्यापक-राजकीय जैन् गुरुकुल, ब्यावर

भौरकोसक श्री श्वे. स्था. जैन स्वाध्यायी संघ, गुलाबपुरा (राजस्थान)



अद्धं मृत्य १) एक रुपया

# दो शब्द

धर्म प्रेमी वन्धुओं!

प्रस्तुत कृति के सम्बन्ध में कुछ कहने से पूर्व इसकें अनुवाद कार्य में हुए अत्यधिक विलम्ब के लिए में क्षमाप्रार्थी हूँ। मुमे स्वय को इसका पश्चाताप है कि जिस कार्य को सम्पन्न करने के लिए परम श्रद्धे य पूज्य प्रवर्तक गुरुदेव श्री पन्नालालजी महाराज साहब का निर्देश मिला उसे में उनके जीवन काल में मूर्त रूप न दे पाया। मानव जीवन में अनेकानेक बाधायें आती हैं तथा तात्विक प्रथ का अनुवाद भी स्वय में एक समय साध्य कार्य है इन्हीं कुछ कारणों से इस कृति को पाठकों तक पहुँचने में विलम्ब हुआ है जिसके लिए में क्षमा चाहता हूं।

प्रस्तुत पुस्तक एक मरुघरीय संतरत्न श्री टीकमदासजी मिं द्वारा गुजराती मिश्रित भाषा में संकलित हुई है। सत्वबोध की हिष्ट से प्रस्तुत सकलन भन्य जनों के लिए ज्ञान पिपासा शांत करने में अति लामप्रद जानकर, धर्मानुरागी सुश्रावक श्रीमान् सेठ सा० श्री रतनलालजी सा० वोकड़िया पादू रुपारेल वालों की तरफ से यह प्रेरणा रही कि इस पुस्तक का मरल हिन्दी भाषा में अनुवाद हो जाय तो यह सस्करण जन माधारण के लिए विशेष उपयोगी हो सकता है। अगाध तत्व वारिध से अमूल्य मिंग्यों को चुनने में इस कृति को सम्यूष्ट जानकर एकदा आपने पूज्य

गुरुदेव श्री के समक्ष प्रसंग चलाया। सयोग से मैं भी उम समय गुरुदेव श्री के समीप ही खड़ा था। उनका मुक्ते निर्देश मिला जिसे खीकार करने में मैंने अपना सीभाग्य समका। मेरे लिए जैन तात्विक साहित्य का अनुवाद करना और वह भी गुजगती भाषा से, जिसका मुक्ते अलप बोध है, एक कठिन कार्यथा। किन्तु परम पूज्य गुरुदेव श्री की अनुकम्पा एव आजीबोंद का ही यह सुफल है कि मैं इसे आपके समक्ष इस रूप में प्रस्तुत कर सका।

अनुवाद-कार्य में समय २ पर मुक्ते पिएडत रतन, परम ज्योतिर्विद गुरुवर्य श्री कुन्दनमलजी म० सा० ने मागदर्शन प्रदान कर अनुगृहीत किया है। उनकी प्रेरणा इस अनुवाद कार्य में मेरा विशेष सवल रही है अतः उनका आभार मानना भी में अपना परम कर्तव्य मानता हूँ। साथ ही प्रत्यक्ष व परोक्ष रुप से मुक्ते सहायता प्रदान करने वालों के प्रति में श्रद्धावनत हूँ।

यदि धर्म प्रेमी पाठकों को अगाध तात्विक साहित्य की गहराई तक प्रवेश करने में इस पुस्तक से यत्किचित भी सहायता मिली तो इसे में अपना सीभाग्य मानते हुए परिश्रम की सफलता मानू गा। सुज्ञेषु कि बहुना।

ंब्यावर दि. १८-४-७१}

मदनसिंह कुम्मट एम ए, बी, एड



# \* प्रकृशिकीय

#### प्रिय आस्म बन्धुओं !

हमें आपके कर कमलों में, संत प्रवर टीकमदासजी म० द्वारा सकलित 'जैन तत्व शोधक प्रंथ' को हिन्दी भाषा में अनूदित कराकर सादर समर्पित करते हुए परम प्रसन्नता का अनुभव हो रहा है।

परम श्रद्धे य, वयोवृद्ध, राजस्थान केशरी पृष्य प्रवर्तक
गुरुदेव श्री पन्नालालजी महाराज साहत्र की आज्ञानुवर्तिनी बाल
बह्मचारिणी विदुषी महासतीजी श्री उमरावकवरजी म.सा. ठाणा
४ का सवत् २०२२ का वर्षावास पादू रुपारेल में हुआ। पूजनीया
महासतिजी के सदुपदेशों से जो त्याग प्रत्याख्यान हुए वे अवर्णनीब
हैं। ज्ञानाराधना के विषय में सारगिर्मित प्रवचनों से प्रेरणा प्रहण
कर स्थानीय श्रावकों ने जैन वाङ्मय में से सरल एवं सुन्नोध
शैली में सद्धान्तिक तत्वज्ञान करान वाले प्रंथ की आवश्यकता
का अनुभव किया। श्री श्वे० स्था० जैन स्वाध्यायी सघ के कर्मठ
सदस्य श्रीमान् रतनलालजी सा० बोकिइया का ध्यान उस समय
इम प्रंथ की ओर गया एव कुछ समय उपरान्त पूज्य गुरुदेव
श्री की सेवा मे दर्शनार्थ उपस्थित होने पर आपने इसे स्वाध्यायी
बन्धुओं के लिए प्राह्य बनाने हेषु सरल हिन्दी से अनूदित करा
देने की इच्छा प्रकट की। पूज्य गुरुदेव ने स्वा० संघ के अन्य
कर्मठ सदस्य श्रीमान् मदनसिंहजी सा० कुंमट एम०ए०, बी०एड०

को निर्देश किया एव माननीय कुमट सा० के सतत प्रयत्नों के फल्लस्वरूप ही यह प्र'थ आज आपके कर कमलों में पहुच सका है।

इस प्रथं में चौबीस द्वारों के माध्यम से जैन नव तत्वों को हृद्यंगम कराने का प्रयत्न किया गया है। यथा स्थान शास्त्रों से विविध गाथाओं को भी उद्धृत कर कथ्य को अधिक प्रमाणोपेत ढंग से निरुपित किया गया है तथा अनेकों बार प्रश्नोत्तर शैली का अवलंबन लेकर इसे रोचक व सुबोध भी बनाया गया है। सपूर्ण जैन-तत्व-ज्ञानार्णव को संक्षिप्त कर गागर में उपस्थित करने का भागीरथ-प्रयास इस प्रथ में द्रष्टच्य है।

स्वाध्यायी श्रावकों के लिए एव जैन तत्व का परिचय पाने में रुचि रखने वाले श्रावकों के लिए उपयोगी जानकर ही इसे श्री श्वे० स्था० जैन स्वाध्यायी सघ द्वारा प्रकाशित कराया जा रहा है। इसके प्रकाशन की प्रेरणा में कारणीभूत धर्म प्रेमी, सुश्रावक श्रीमान रतनलालजी सा० बोकड़िया धन्यवाद के पात्र हैं साथ ही श्रीमान मदनसिंहजी सा० कुं मट का आभार मानना भी मैं अपना कर्तव्य मानता हूं जिन्होंने व्यस्तता होते हुए भी इसका अनुवाद करने का कार्य सम्पन्न कर हमें अनुगृहीत किया हैं।

<sup>--</sup> हम उन सभी दानदाता सद्गृहस्थों का भी नाम स्मरण किए बिना नहीं रह सकते जिन्होंने अपने शुभ द्रव्य का इस प्रकाशन में उपयोग कर कृतार्थ किया है।

<sup>्</sup>रिक्ष इस शुभ अवसर पर परमा अखे या प्रशान्तातमा, पूज्य प्रवर्तक गुरुदेव श्री छोटमळजी मा सा , परमाच्योतिर्विद शास्त्रज्ञ यक मुनि श्री कुन्दनमळर्जाः म० सा० एवं मधुरा व्याख्याती पं० मुनि श्री सोहनळाळजी म० सा० का भी परम छत्वज्ञ हूँ जिनकी

सतत प्रेरणा एव मार्यदर्शन से यह कार्य सम्पन्न हो सका है। परम ज्योतिर्विद प० सुनि श्री कुन्दनमल्जी म० सा० ने इस अनुवाद को आद्योपान्त पढ़कर हमें अपने सुकावों से उपकृत किया है। तदर्थ में हार्दिक आभार प्रदर्शित करता हूं।

त्र थ प्रकाशन में पूर्ण सावधानी रखते हुए भी दृष्टि दोष के कारण रही हुई अशुद्धियों को पाठकगण संशोधन कर पठन करेंगे ऐसी आशा है।

गुलाबपुरा

दि २७-४-७१

Į

भेट भन्त्री —

'श्री श्वे० स्था० जैन स्वाध्यायी संघ ं गुंळाबपुरा' (राजस्थान) '

#### द्रव्य सहायक

~~~~

श्रीमान् अमरचन्द्रजी भंवरलालजी सा० छाजेड़ मेवड़ा की तरफसं १०० पुस्तकीं ,, जीवराजजी भवरलालजी सा० चोरडिया भैरून्दा की तरफ से १०० पुस्तकें 🥠 समीरमळजी भें रूठालजी सा० चोरडिया की स्मृति में श्रीमान् चम्पालालजी चोरङ्या पादू रुपारेल की तरक से ३४१ पुस्तकें ,, हगामीलालजी सा० पालड़ेचा धनोप की तरफ से ४० पुस्तके ,, रतनसिंहजी सज्जनसिंहजी सा० महता सांगानर वालों की मातेश्वरी श्रीमती चाऊवाई की तरफ से १०० पुस्तकें ,, फतहराजजी सा डूंगरवाल थांवला की तरफसे ४० पुस्तके "रतनलालजी घेवरचन्दजी सा० खाविया पादू रुपारेल की तरफ से २४ पुस्तकें ,, केवळचन्दजी नेमीचन्दजी सा० तातेड़, शेरसिहजी की रीया की तरफ से ४० पुस्तकें ,, भैंसमलजी सा० आवड़ पादू रुपारेल की तरफ सं २१ पुस्तके " सोहनलालजी सपतराजजी सा० खाविया पार् रुपारेल की तरफ से ११ पुस्तकें " घेवरचन्दजी सा० सांड पादू रुपारेल की तरफ से ११ पुस्तकों ,, मोहनलालजी सा० खाबिया पादू रुपारेल की तरफ से ११ पुस्तकें ,, धूळचन्दजी सम्पतराजजी सा० पादू रुपारेळ की तरफ से ११ पुस्तकें ,, सुगनचन्दजी सा. आवड़ पादू रुपारेळकी तरफ से ११ पुस्तकें

,, भैरूमलजी सा० खाबिया पादू रुपारेल की तरफ से ४ पुस्तकें

# कहां, क्या है ? . . .

| १ नाम द्वार                                                 |
|-------------------------------------------------------------|
| २ लक्षण द्वार                                               |
| ३ भेद द्वार                                                 |
| ४ हर्ष्टान्त द्वार                                          |
| 🗚 परिचय द्वार 🐣                                             |
| ६ <sup>०</sup> प्रश्नद्वार 🛒                                |
| ७ आस्माद्वार                                                |
| <ul> <li>ম। सावद्य निर्वद्य द्वार</li> </ul>                |
| ६ रूपी अरूपी द्वार                                          |
| १० जीवाजीव द्वार                                            |
| ११ ज्ञुभाज्ञुभ द्वार                                        |
| १२ धर्म कर्म द्वार                                          |
| १३ आज्ञाअनाज्ञा द्वार                                       |
| १४ नित्यानित्य द्वार                                        |
| १४ गुगास्थान द्वार                                          |
| १६ समवतार द्वार                                             |
| १७ प्रकृति अप्रकृति द्वार                                   |
| १८ भावद्वार्                                                |
| १६ द्रव्य, गुर्ग्यु, पर्याय द्वार 🧸                         |
| २० द्रव्य, चेत्रं, <sub>ु</sub> काळ, भाव, गु <b>ण द्वार</b> |
| २१ उपत्पाद, व्ययं, भ्रुव द्वार                              |
| २२ तालाब दृष्टान्त् द्वार                                   |
| २३ नव तस्य में भेळा अलग द्वार                               |
| २४ हेय, ज्ञेय, उपादेय द्वार                                 |
| д 🛣                                                         |

**४३** 

### — शुद्धि पत्रम् —

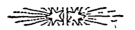
| पृष्ठ संख्या | पक्ति    | अशुद्ध 🗸          | शुद्ध                            |
|--------------|----------|-------------------|----------------------------------|
| ¥            | ¥        | कालास्तिकाय       | कालद्रव्य                        |
| 99           | १४       | <b>नृ</b> डिणत    | <b>तृ</b> षितं                   |
| १४           | १७       | दोन               | दोनों                            |
| 18           | ં દ      | अध्यव्यवसाय       | अध्यवसाय                         |
| २६           | ६व७      | क्षयोपक्षय        | क्षयोपशम                         |
| र्प          | 8        | जघन्य 🛦 अगुली     | अन्तमु हूर्त का उत्कृष्टरे रहजार |
| - ·          |          | •                 | वर्ष का (८) अवगाहना जघन्य        |
| ३०           | 8        | वाग्गम्यतर        | वाग्यवर ' '                      |
| ३०           | १४       | नारकीय तो         | नारकीय असज्ञी तो                 |
| ₹0<br>3€     | १२       | सावतां            | - सातवा                          |
| 8\$          | 3        | फल का             | फल को                            |
| 88           | v        | काणविक            | कारादिक                          |
| પ્રષ્ટ્રે    | ą        | <b>प्रेदेशी</b>   | प्रदे <b>की</b> ∫्               |
| પ્રફે        | 8        | मिक्ष्मग          | मिश्रग्                          |
| *8           | १२       | <b>প্সা</b> কক    | श्रांवीक्                        |
| £'≒          | 8        | व्रतावति <u>्</u> | त्रतीत्रती                       |
| ६३           | २        | भयानारमाभिः       | भयात्रारमाभि.                    |
| ६६           | 8        | आहारिक            | आहारादि                          |
| १र्छ         | १४       | जग् <b>वइ</b>     | जिएयं इ                          |
| ७१           | १६       | <b>अयात्</b>      | अर्थात् 🐩 🦈                      |
| ७२           | 5        | अजोवित जग्गयइ, अ  |                                  |
|              |          |                   | 🖟 🥂 अंजोगीस 🗺                    |
| <b>40</b>    | १३       | करे               | , <sup>-</sup> फर                |
| <b>=8</b>    | <b>v</b> | व्रत              | वत्                              |
| <b>58</b>    | 5        | वाहर              | ् बारह                           |
| 46           | Ę        | भत्सर             | <b>र्भरसँर</b> ्                 |
| ં દક્        | १५       | कहा               | कहा                              |
| <i>03</i>    | 5        | भाव्य             | भव्य                             |
| ६५           | X        | रङ्गा             | रक्षा                            |

| पृष्ठ सख्या                | पक्ति        | अशुद्ध         | গুঁৱ                           |
|----------------------------|--------------|----------------|--------------------------------|
| £55                        | १६           | प्रवृति        | प्रवृति                        |
| 33                         | 3            | वदंग्याएगं     | वंदग्यारग                      |
| १०३                        | ሂ            | अठ्ठिभिज्जा    | अद्विमिज्जा                    |
| १०७                        | १            | श्व            | शखजी पर                        |
| १०७                        | ફ            | अध्याय         | अध्याय में                     |
| १०८                        | ६            | . धात          | घात                            |
| १०८                        | १२ -         | सामयिक         | सामायिक                        |
| ११०                        | १४ं          | पद्गल          | पुद्गस                         |
| ११०                        | 38           | क्षयोपक्षम     | क्षयोपशम                       |
| १११                        | १६           | सूत्रगहांग     | सूयगढांग                       |
| १११                        | १८           | नय से परिज्ञा  | ्र नय से ज्ञ परीज्ञा           |
| ११३                        | ३            | निर्धक         | निरर्थक                        |
| ११३                        | १=           | 'पर मति बच्चा' | 'परमति नच्चा'                  |
| ११४                        | 38           | निन्हवादी      | निन्ह्ववादी                    |
| ११४                        | २१           | शुल्क          | शुक्ल                          |
| ः <b>११</b> ५              | १५           | निदोष          | निर्देष                        |
| ११७                        | 68           | स्वाभाव        | स्वभाव                         |
| १२०                        | 8            | तिवरा          | तिठाख                          |
| १२०                        | 3            | भी ठाए।        | तिठांग                         |
| १२४                        | ξο           | भवती           | <b>भगवती</b>                   |
| १२७                        | २            | नी             | नौ मैं                         |
| , १२८                      | ξE           | क्षयोपक्षम     | क्षयोपशम                       |
| १३४                        | २            | ना             | ×                              |
| १३४                        | <b>X</b> ,   | प्रवृतिना      | प्रवर्तेना                     |
| १३७                        | १४           | <b>उगाह</b>    | <b>चगाहै।</b>                  |
| १३ <b>८</b><br>₹3 <b>८</b> | हे हें<br>१२ | साववें         | मातं <b>चें</b>                |
| · १३८<br>१३८               | १२<br>१७     | आयाभगो '       | <b>आयाम</b> णे                 |
| १४६                        | ६व१२         | परतु<br>साववें | परन्तु<br><del>स्मान्</del> रे |
| १४३                        | ५वरर<br>४    | सावव<br>घरगुण  | सात <b>ें</b><br>प्रस्तार      |
| १ँँ                        | રે           | संपन्जवसिष     | परगुँगा<br>' अपन्जवसिष         |

| पृष्ठ संख्या                                                         | पंक्ति         | अशुद्ध .            | शुद्ध                 |  |
|----------------------------------------------------------------------|----------------|---------------------|-----------------------|--|
| १४२                                                                  | १२             | अकाय                | अकाम                  |  |
| १४७                                                                  | १८             | <b>उन्नीस</b> वें   | उन्नतीस <b>वें</b>    |  |
| १५७ '                                                                | १ं६            | पच्चख्ययी           | पच्चक्खाण से          |  |
| १६१ '                                                                | १६<br>१३       | समुद्रघात 🐪         | समुद्घान              |  |
| १६२                                                                  | १=             | मि <b>ज्</b>        | भिचु                  |  |
| १६३                                                                  | '२             | धर्मधर्म ूं         | धर्मअधर्म             |  |
| १६४                                                                  | १३             | परन्त               | परन्तु                |  |
| १६७                                                                  | 9              | भति ′               | मति                   |  |
| १७०                                                                  | 38             | प्रदेशावगाय         | प्रदेशावगाह           |  |
| १७१                                                                  | १०             | चेत्र के            | चेत्र <sub>ु</sub> से |  |
| १७२                                                                  | १              | वर्गा               | वर्षा '               |  |
| <b>૧ં</b> હર                                                         | १०             | अवतर                | अवातर                 |  |
| १७२                                                                  | १६             | बिखरे               | बिखर                  |  |
| १७४                                                                  | 8              | प्रण में            | प्रणमे                |  |
| १७=                                                                  | १३             | शुभ मन करने में     | X                     |  |
| <b>१</b> ७५                                                          | १७             | संथारापयन्ता        | - संयारपयन्ना         |  |
| ३७१                                                                  | <b>ર</b><br>રૂ | <b>अ</b> गोगाय      | अगोगाइं               |  |
| <b>१७</b> ६                                                          | ३              | समाइ                | स्याई                 |  |
| १७६                                                                  | <b>१</b> ४ °   | तेवग्               | तुवेशां               |  |
| <b>१</b> ८२                                                          | 8              | <b>से</b>           | में "                 |  |
| १८४                                                                  | 5              | का बन्धन            | बन्धन का 🔑            |  |
| <b>१</b> 55                                                          | २२             | वास्विक             | वास्तविक ,            |  |
| <b>१</b> =६                                                          | 3              | ् सोगचा             | , सोच्चा              |  |
| १६३                                                                  |                | ्, एव               | , <b>x</b>            |  |
| १६४                                                                  | १६             | खवेऊएां य पुन्नपांव | खवेऊण य पुरुणपावं     |  |
| २०३                                                                  | २१             | न                   | ×                     |  |
| २०४                                                                  | २१             | ् सभियति            | · समियंति             |  |
| २०४                                                                  | 8              |                     | समियावा असमि-         |  |
|                                                                      |                | ' सभिया             | ्यावा समिया           |  |
| नोट-पृष्ठ १ूम्थ पर पक्ति ११ में 'क्योंकि' शब्द से लेकर पंक्ति १३ में |                |                     |                       |  |
| कहा है तक का पाठ अनावश्यक है।                                        |                |                     |                       |  |

#### ॥ नमोत्थुर्णं भगवञ्जो महावीरस्य ॥

### \* जैन तत्त्व शोधक ग्रंथ \*



ग्रंथ कत्ती का मंगलाचरण :

प्रणम्य श्री महावीरं गौत्तमं गणिनं तथा क्रियते बाल वोधाय ग्रंथोऽयं तत्त्व शोधकः।

चौवीसर्वे तीर्थङ्कर श्रमण भगवन्त श्री महावीर स्वामी एवं प्रथम गणधर श्री गौतम स्वामी को विधि पूर्वक वन्दन नमस्कार करके वाल बुद्धि जीवों के बोध प्राप्ति हेतु इस जैन तत्त्व शोधक नामक ग्रंथ का मैं (मुनि श्री टीकमदासजी) संकलन करता हूँ।

#### अनुवादक द्वारा स्तुति :

नत्वा शांति जिनं देवं, सर्व विघ्नाय हारकम् । भव्यानाम्रुपकाराय, ग्रंथोऽयं मयानुद्यते ॥

सर्वथा प्रकार से विघ्न वाधाओं के नाश करने वाले एवं विश्व में सम्पूर्ण शांति के प्रसारक भगवान श्री शांति-नाथ प्रश्च को बन्दन नमस्कार करके भवी प्राणियों के हितार्थ इस तत्त्व शोधक ग्रंथ (जो गुजराती भाषा में संकलित है) का हिन्दी भाषा में मैं अनुवाद कर रहा हूं। सर्व प्रथम इस ग्रंथ में चौवीस द्वार के माध्यम से परिचय दिया जा रहा है, जो संत्रेप में इस प्रकार है:-

(१) नाम द्वार (२) लक्षण द्वार (३) भेद द्वार (४) द्वार (४) परिचय द्वार (६) प्रश्न द्वार (७) आत्मा द्वार (८) सावद्य निर्वद्य द्वार (९) रूपी अरूपी द्वार (१०) जीवा जीव द्वार (११) ग्रुमाग्रुम द्वार (१२) धर्म कर्म द्वार (१३) आज्ञा अनाज्ञा द्वार (१४) नित्या नित्य द्वार (१५) ग्रुणस्थान द्वार (१६) समावेश द्वार (१७) प्रकृति अप्रकृति द्वार (१८) भाव द्वार (१९) द्रव्य ग्रुण प्याय द्वार (२०) द्रव्य चेत्र काल भाव ग्रुण द्वार (२१) उत्पात व्यय एवं भ्रुव द्वार (२२) तालाब द्व्यान्त द्वार (२३) भिन्ना भिन्न (भेदा भेद) द्वार (२४) हेंय, जोय, उपादेय (त्याज्य, ज्ञातव्य एवं ग्राह्य) द्वार ।

### <sup>.</sup>१. नाम<sup>ं</sup> द्वार

प्रथम नाम द्वार में तत्त्रों के नाम इस प्रकार हैं :-

(१) जीव (२) अजीव (३) पुण्य (४) पाप (५) आश्रव (६) संवर (७) निजरा (८) बंध और (९) मोक्ष।

<sup>📲</sup> प्रथम द्वार, समाप्तम् 👺

#### २. लक्षण द्वार

दूसरे लक्षण द्वार में इन तत्वों के लक्षण वताये हैं :-

- (१) जीव का लक्षण चेतन होता है।
- (२) अचेतना लक्षण अजीव का है।
- (३) जिन कमों से जीय को सुख प्राप्त होवे वह पुण्य कहलाता है।
- (४) जिन कमों से जीव को दुःख प्राप्त होवे वह पाप कहलाता है।
- (५) ग्रुमा ग्रुम कर्मों के आने को आश्रव कहते हैं।
- (६) आते हुये कमों को रोकने की क्रिया का नाम संवर है।
- (७) पूर्वोपार्जित कर्मों को क्षय करने की क्रिया की निर्जरा कहते हैं।
- (८) जिन क्रियाओं से शुभ अथवा अशुभ कर्मों का वंध हो वह वन्ध कहलाता है।
- (९) ग्रुभा ग्रुभ कमों से जीव की मुक्तावस्था का नाम मोक्ष है।

<sup>-:</sup> द्वितीय द्वार समाप्तम् :--

#### ३. भेद द्वार

तीसरा भेद द्वार है इसमें तत्वों के भेदों का वर्णन किया है:-

जीव तत्व के दो मेद हैं :--

(१) ग्रुद्ध जीव और (२) अग्रुद्ध जीव ।

जो कर्म रहित गुद्ध सिन्चिदानन्द स्वरूप सिद्ध पर-मात्मा है वह गुद्ध जीव कहलाता है। संसारी जीव कर्म मल सहित चतुर्दश गुण स्थान में रहने वाला जीव अग्रुद्ध जीव कहलाता है।

सामान्य रूप से संसारी जीव के १४ मेद होते हैं :(एगिंदिया सुहुमियरा, सण्णीयर पंचिदिया य सबितिचड ।
अपन्जता पन्जता, कमेण चडदस जीव ठाणा ।)

| _         | सक्ष्म एकेन्द्रिय             | के दो भेद | अपर्याप्त  | और , पर्याप्त     |
|-----------|-------------------------------|-----------|------------|-------------------|
|           | वादर एकेन्द्रिय               | "         | <b>3 9</b> | )) <u>11</u>      |
|           | वेइन्द्रिय                    | 11 ~      | "          | 71, 11            |
|           | तेइन्द्रिय                    | "         | 11         | )) ))             |
|           | चौइन्द्रिय                    | ,,        | 11         | ""                |
|           | असनी पंचेन्द्रिय              | "         | "          | )) ) <sub>)</sub> |
| <b>v.</b> | सन्नी पंचेन्द्रिय<br>७ × २=१४ | "         | "          | 11 11             |
|           |                               |           |            |                   |

अजीव तत्व के दो भेद :---

(१) रूपी अजीव (२) अरूपी अजीव।

इनके पांच भेद निम्न हैं :---

(१) धर्मास्तिकाय (२) अधर्मास्तिकाय (३) आकाशास्तिकाय

(४) कालास्तिकाय एवं (५) पुद्गलास्तिकाय ।

उत्तर भेद अजीव तत्व के १४ भेद वतलाये हैं:---

[१] धर्मास्तिकाय [२] अधर्मास्तिकाय [३] आकास्तिकाय

इन तीनों के तीन तीन मेद होते हैं :--

[१] स्कन्ध [२] देश [३] प्रदेश । इन तीनों से तीन बार गुणा करने पर नौ मेद हुए और काल द्रव्य मिलकर दसं मेद हुए । इनमें पुद्गलास्तिकाय के स्कन्ध, देश, प्रदेश और परमाणु पुद्गल मिलाने पर चौदह मेद हुए ।

टिप्पणी-अथवा इनको निम्न प्रकार से भी समझा जा सकता है

अजीव के दो भेद :-[१] रूपी अजीव [२] अरूपी अजीव

रूपी अजीव के चार मेद (रूपी का पर्याय पुद्गल होता है अतः उपयुक्त विवरण में रूपी अजीव को पुद्गला-स्तिकाय में लिया है।)

[१]स्कंघ [२]देश [३] प्रदेश एवं [४]परमाणुपुद्गल ।

अरूपी जीव के दस भेद :—

[१] धर्मास्तिकाय का स्कन्ध [२] धर्मास्तिकाय का देश

[३] धर्मास्तिकाय का प्रदेश [४] अधर्मास्तिकाय का स्कंध

[4] अधर्मास्तिकाय का देश [६] अधर्मास्तिकाय का प्रदेश

[७]आकाशास्तिकाय का स्कंध [८]आकाशास्तिकाय का देश [९]आकाशास्तिकाय का प्रदेश [१०] काल द्रव्य ।

पुण्य तत्वः—सामान्य रूप से पुण्य तत्व के दो भेद हैं :-

[१] द्रव्य पुण्य अर्थात् व्यवहार पुण्य

[२] भाव पुण्य अर्थात् निश्चय पुण्य ।

पुण्य ९ प्रकार से उपार्जन होता है:--

१. अन पुण्य - अन देने से।

२. पाण पुण्य - पानी देने से ।

३. लयण पुण्य - स्थानादि देने से ।

४. शयण पुण्य - शय्या, पाट, पाटला, बाजोट आदि देने से

५. वस्त्र पुण्य - कपड़ा आदि देने से ।

६. मन पुण्य - मन में शुभ परिणाम रखने से।

७. वचन पुण्य – मुख से शुभ वचन बोलने से।

८. काय पुण्य - शरीर से दूसरों की वैयावच्च करने से, पराया दुख दूर करने से, जीवों को साता उपजाने से।

९ तमस्कार पुण्य - योग्य पात्र को नमस्का करने से।

पाप तत्व—सामान्य रूप से पाप तत्व के भी दो भेंद होते हैं [१] द्रच्य पाप अर्थात् च्यवहार पाप [२] भाव पाप अर्थात् निश्चय पाप

उत्तर मेद से पाप का वंध १८ प्रकार से होता है :--[१] प्राणातिपात-हिंसा करने से [२] मृषावाद-भूं ठ वोलने से [३] अद्चादान-चोरी करने से [४] मैथुन- स्त्री संसर्ग से [५]परिग्रह-धन आदि के संग्रह और ममत्व से [६] क्रोध से [७] मान से [८] माया से [९] लोभसे [१०] राग से [११] द्वेष से [१२] कलह से [१३] अभ्याख्यान– दूसरों पर मिथ्यारोपण करने से [१४] पैशुन्य-चुगली खाने से [१४] परपरिवाद-दूसरों की निन्दा करने से [१६] रति अरति-भोगों में प्रीति एवं संयम में अप्रीति रखने से [१७] माया मृपावाद-कंपट सहित भूं ठ वोलने से [१८] मिथ्या दर्शन शल्य-असत्य मत की श्रद्धा होने से । आश्रव तत्व-- आश्रव तत्व के दो भेद-[१] द्रव्य आश्रव [२] भाव आश्रव तथा ५ मेद्- १-मिथ्यात्व २-अत्रत ३-प्रमाद ४-कषाय एवं ५-अशुभ योग ।

उत्तर मेद के २० प्रकार :--

१. मिथ्यात्व-कुगुरु, कुदेव तथा कुथर्म पर श्रद्धा करना

२. अत्रत-सावद्य कार्य (पाप युक्त कार्य) में संलग्न रहना तथा हिंसा युक्त कार्यों में प्रवृत्त होना।

- २. प्रमाद-मद, विषय, कषाय, निद्रा और विकथा में प्रवृत्त होना
- ४. कपाय-क्रोध, मान, माया एवं लोभ में प्रवृत्ति करना
- ५. योग-मन, वचन और काया की अशुभ प्रवृत्ति ।
- ६. प्राणातिपात-प्राणियों की हिंसा करना।
- ७. मृपावाद-असत्य वचन वोलना ।
- ८. अंदत्तादान-चोरी करना।
  - ९. मैथुन-अत्रह्मचर्य सेवन करना ।
- १०. परिग्रह-किसी भी पदार्थ में ममत्व एवं मूर्छी भाव रखना
- ११. श्रोत्रेन्द्रिय को अग्रुभ कार्य में लगाना।
- १२. चन्नुरिन्द्रिय को अग्रुभ कार्य में लगाना।
- १३. ब्राणेन्द्रिय को बशुभ कार्य में लगाना।
- १४. रसेन्द्रिय को अग्रुभ कार्य में लगाना।
- १५. स्परोन्द्रिय को अग्रुम कार्य में लगाना ।
- १६. मन को अग्रुभ कार्य में प्रवृत्त-करना।
- १७. वचन योग से अग्रुभ कार्य में प्रवृत्त होना ।
- १८. काया योग से अग्रुभ कार्य में प्रवृत्त होना।
- १९. वस्त्र, पात्र आदि उपकरण विना यत्ना से ग्रहण करना या रखना।
- २०. शुचि कुसगा-सुई (शुचि) एवं तिनका मात्र भी अयतना से लेना या रखना।
  - संवरतत्त्वः-संवर के दो भेद-(१) द्रव्य संवर (२) भाव संवर संवर के ५ भेद:-(१) समिकत प्राप्ति करे तो संवर (२) व्रत

पच्चखाण करे तो संवर (३) प्रमाद नहीं करे तो संवर (४) कपाय नहीं करे तो संवर एवं (४) शुभ योग वर्ते तो संवर। उत्तर भेद २० प्रकार से :--

(१) सम्यक्तव – जिन प्ररूपित तत्त्व में श्रद्धा रखना। (२) विरति-त्रत प्रत्याख्यान (३) अप्रमत्तता-प्रमाद का त्याग (४) कषाय का त्याग (५) अयोगता-अञ्चभ योग का त्याग (६) जीवों की दया पालना (७) सत्य वचन वोलना (८) अद्चादान (चोरी) का त्याग करना (९) ब्रह्मचर्य पालना (१०) परिग्रह-ममता का त्याग करना (११) श्रोंत्रेन्द्रिय को वश में करना (१२) चत्तुन्द्रिय को वश में करना (१३) घाणेन्द्रिय को वश में करना (१४) रसनाइन्द्रिय को वश में करना (१५) स्पर्शेन्द्रिय को वश में करना (१६)मन को वश में करना (१७)वचन को वश में करना (१८) काया को वश में करना (१९) मण्डोपकरणों (वस्त्रादि सामग्री) को यतना पूर्वक उठाना और रखना (२०) सुई कुसम्म में यतना करना अर्थात् सुई और तिनका जैसी छोटी सी वस्तु भी यतना से लेना और रखना। निर्जरा तत्त्व के दो भेद- १-द्रव्य निर्जरा २-भाव निर्जरा उत्तर मेद १२:-१. अनशन - उपवासादि तप करना ।

२. उनोदरी – आयंबिल, एकासनादि तप अर्थात् भृख से न्यून आहार करना।

३. मीक्षाचरी-याचना (मांग) करना ।

- ४. रसपरित्याग-दृघ,दही, घृत, तेल,आदि का त्याग करना
- ५. काया क्लेश- गोदृहादि आमन करना ।
- ६. इन्द्रिय पड़िसंलेषणा
- ७. प्रायश्वित—लगे हुए दोषों की आलोचना कर शुद्ध होने के लिये तपस्यादि प्रायश्वित करना।
- ८. विनय पूजनीय गुरूजनों के प्रति विनय भाव रखना
- ९. वैयावच-रोगी, तपस्वी,बाल आदि की सुश्रुषा करना।
- १०. सज्झाय-जिनवाणी का पठन, पाठन आदि करना ।
- ११. ध्यान- स्थिर चित्त वनकर लोक स्वरूप, कर्म स्वरूप, आत्मस्वरूपादि तत्व चिंतन में रत रहना ।
- १२. काउसग्ग (कायोत्सर्ग)-काया का ममत्व छोड़ना ।
  गंध तत्त्व के दो भेद- १-द्रव्य वन्ध २-भाव बन्ध ।
  । उत्तर भेद ४ प्रकार के :--
  - १. प्रकृति बन्ध-कर्म का जो स्वभाव या परिणाम है उसे प्रकृति बन्ध कहते हैं।
  - २. स्थिति वंध-कमों की स्थिति-स्थिति वंध कहलाता है। ३. अनुभाग वंध-जीव परिणामों की तीव्रता व मंदतादि भावों

से तीत्र मंदादि रस वंध को अनुभाग वंधकहते हैं ४. प्रदेश वंध-कर्म पुद्गलों का समूह-प्रदेश वंध कहलाता है।

मोक्ष तत्त्व के दो भेदः— १-द्रव्य मोक्ष २-भाव मोक्ष। उत्तर भेद ४ प्रकार के प्रमाण से :—

१-ज्ञान २-दर्शन ३-चारित्र ४-तप।
--: तीसरा द्वार समाप्तम् :--

### ४. इंडिंग्स् द्वार

जीव का चैतन्य लक्षण किस इष्टांत से १ यह जानने देवने एवं उपयोग से जाना जाता है। चैतन्य जीव की गुण है। जिस प्रकार गुड़ का गुण मिठास है उसी प्रकार जीव का गुण चेतन है। जिस प्रकार गुड़ और मीठास एक है उसी प्रकार जीव और चेतन एक है।

अजीव का अचेतन लक्षण जड़ रूप है। उसके पांच भेद है— (१) धर्मास्तिकाय का चलन (गति) गुण वह किस दृष्टांत से १ जिस प्रकार मञ्जली को गति देने में पानी आधार है एवं पंगु को लकड़ी का आधार है, उसी प्रकार जीव एवं पुद्गल को गति प्रदान करने में धर्मास्ति-काय का आधार है।

- (२) अधर्मास्तिकाय का स्थिर गुण वह किस दृष्टांत से १ जिस प्रकार उष्ण काल में तृष्णित प्यास से पीड़ित पंथी को वृक्ष की छाया आधार है उसी प्रकार जीव पुद्गल को स्थिर रहने में अधर्मास्तिकाय का आधार है।
  - (३) आकाशास्तिकाय का अवकाश गुण वह किस द्रष्टांत से १ जिस प्रकार एक कक्ष (कमरे) में एक दीपक की ज्योति समाहित होती है-उसी कमरे में हजार दीपक की ज्योति भी समाहित हो सकती है, जिस प्रकार पानी के लोटे में वताशा समाहित हो जाता है, जिस प्रकार

पृथ्वी में कीली गाड़ने पर समाहित होती है, उसी प्रकार एक एक आकाश प्रदेश में एक दो से लगाकर अनन्त परमाख रहते हैं।

(४) काल का वीतना (व्यतीत) लक्षण किस दृष्टांत से ? जिम प्रकार कोई बालक जन्मा हो तत्पश्चात् वाल्यावस्था को प्राप्त हो, फिर तरूणावस्था में आवें और तत्पश्चात् बुद्धा-वस्था को प्राप्त हो । इन सभी अवस्थाओं में जीव तो एक समान ही रहता है परन्तु बाल, तरुण एवं चुद्धावस्था का करने वाला काल है। काल के प्रभाव से जीव पुद्गल नई नई अवस्था धारण करता है परन्तु जीव एवं पुर्गल द्रव्य का विनाश नहीं होता सिर्फ पर्याय पलटती है। इसका दृष्टांत इम प्रकार है- जिस प्रकार कोई स्वर्ण की मुद्रिका वनवाता है फिर उसी मुद्रिका की मुरकी (कर्ण भूषण) वनवाता है, उमी का विनाश करवाकर गलहार वनवाता है, इस प्रकार नई नई अवस्थाएं धारण करता है, परन्तु मूल द्रव्य स्वर्ण का विनाश नहीं होता। उसी प्रकार पुद्रगल परमाणु भी द्विप्रदेश आदि से अनन्त प्रदेशी तक नये नये रूप एवं अवस्था धारण करता है, परन्तु पुद्गल का अपुर्गल नहीं होता, जिस प्रकार सोने का आकार परिवर्तन हुं या परन्तु सोना वही रहा उमी प्रकार जीव एवं पुद्गल भो वही रहते हैं वे परिवर्तित नहीं होते।

यहां कोई अविवेकी पुरुप इस प्रकार कहता है कि जो जो शाश्वत (नित्य) वस्तु है, वह जीव जो जो आशा-स्वत (अनित्य) है परिवर्तनशील है वह काल कहलाता है। जिस प्रकार जीव का पर्याय नरक आदि, तीर्थंकर आदि और पुद्गल का पर्याय लकड़ी आदि नाम ये सव परिवर्तन प्राप्त करते हैं इसलिये वे (शाश्वत) नित्य नहीं , अस्तु जो नित्य नहीं वह काल है। इस कारण से तीर्थकरत्व जीव नहीं नरक आदि भी जीव नहीं और परमाणु भी पुद्गल नहीं। जो इस प्रकार से कहते हैं उन्हें एकांत दृष्टि स्थापित करने वाले . जानना चाहिये। इस प्रकार का विचार प्रदर्शित करने पर सूत्र के अनेक वचनों का विरोध होता है और अनेक पाठों की उत्थापना होती है। सूत्र में स्थान स्थान पर नरकादि को जीव कहा है। वाल, तरूण, तीर्थंकर आदि ये सब जीव की अवंस्था है।''जीव की अवस्था को जीव कहा जाता है, वह किस दृष्टांत से ? जिस प्रकार मुद्रिका आदि सोना कहलाता है उसी प्रकार नरकादिक भी जीव कहलाते हैं।" यहां कोई प्रश्न करता है कि यदि तुम जीव की अवस्था को जीव कहते हो तो फिर काल किसे कहते हो ? उसका उत्तर हैं–जीव की अवस्था काल नहीं कहलाता है परन्तु जो अवस्था को करने वाला चन्द्र सूर्य का अपने मण्डल में परिश्रमण है उसे काल कहते हैं। प्रश्न यदि ऐसा है तो यह कारण तो अहाई द्वीप में है। अहाई द्वीप के बाहर तो नहीं! परन्तु अवस्था तो सर्व लोक में हैं। समाधान— अवस्था सर्व लोक में हैं यह ठीक है परन्तु वहां भी अदाई द्वीप की अपेक्षा से सनय, घड़ी, दिवम आदि के अनुमान से समय, घड़ी, दिवस आदि की कल्पना की जाती है। अतः उसे काल कहते हैं। उत्तराध्ययन सूत्र के अद्वावीस में अध्याय में कहा है कि "वत्तणा लक्खणों कालों" काल का लक्षण वर्तना है (व्यतीत होना है)। "एगतं च च पृहुतं च, पज्जवाणं तु लक्खणं" मिलना, भिन्न होना इत्यादि पर्यायों के लक्षण हैं।

अब पुण्य और पाप इन दोनों के दृष्टांत एक साथ कहते हैं। पुण्य मुख का देने वाला है और पाप दुःख का देने वाला है, ये दोनों कम के परिणाम है। इसका दृष्टांत इस प्रकार है जिस प्रकार पथ्य आहार (स्वास्थ्य) गांति प्रदान करता है तथा कुपथ्य आहार अंशाति प्रदान करता है परन्तु किमी जीव का पथ्य आहार बढ़ता है और कुपथ्य आहार घटता है तब वह निरोगी होता है तथा कुपथ्य आहार अधिक मात्रा में बढ़ता है और पथ्य आहार घटता है तब रोग भी उमो के अनुसार च्याप्त होता जाता है। इमी प्रकार पथ्य आहार कम हो और यदि दोनों आहार खूट जाय तो वह मृत्यु को प्राप्त होता है। इमी प्रकार जीव के

लिए पुण्य और पाप दोनों आहार समझे। जिसके पुण्य अधिक और पाप कम, वह सुख प्राप्त करता है, तथा पाप अधिक व पुण्य कम वह दुःख प्राप्त करता है। और पुण्य और पाप दोनों से परे रहने पर मोक्ष प्राप्त होता हैं। परन्तु संसारी सर्व संयोगी जीव को पुण्य और पाप दोनों नियमा उदय भाव में प्राप्त होते हैं परन्तु ऐसा कोई जीव नहीं। यहां प्रश्न होता है कि- जब सर्व जीव पाप पुण्य युक्त है तो कोई जीव पुण्यवंत कहलाता है और कोई पायी वह किस प्रकार ? इसका उत्तर हैं - जिस प्रकार आहार के इंशांत से जिसमें जिसको अधिकता होती है वह उसी के अनुसार पुकारा जाता है। जिस जीव के ग्रुम कमों का उदय अधिक होता है और अशुभ कर्मों का उदय कम होता वह देवता प्रमुख की गति पाता है और उसी को पुण्यवान कहा जाता है निरोगता एवं पथ्य आहार के समान । इसी प्रकार जिसके अञ्चभ कर्म का उदय अधिक हो और ग्रुभ कमों का उदय कम हो तो उसे नरकादि अञ्चभ गति प्राप्त होती है उसे पापातमा कहते हैं। जिस आतमा के पाप पुण्य दोन क्षीण हो जाते हैं तब वह मोक्ष प्राप्त करता हैं। श्री उत्तराध्ययन सूत्र के इक्कीसवें अध्याय में कहा है-"दुविहं खवेऊणं य पुण्ण पावं" अर्थात् पुण्य पाप दोनों को क्षय करके आत्मा सिद्ध बुद्ध वनता है। यह कथन उद्य की अपेक्षा से हैं।

अब बन्ध की अपेक्षा से कहते हैं, कपाय युक्त जीव समय समय पर पुण्य और पाप दोनों का वन्धन करता है। परन्तु ऐसा जीव कोई नहीं है जो केवल पाप का वन्धन करता है अथवा केवल पुण्य का वन्धन करता है। छठे सातवें गुण स्थान में चौदह पूर्व के जानकार ज्ञान के स्वामी शुक्ल लेश्या वाले साधु सर्वार्थ सिद्ध विमान का आयुष्य वन्धन करता है, परन्तु शुभ कमों को मात्रा बंधन में अधिक होने से शुभ वंध कहा जाता है अथवा कृष्ण लेशी दुष्ट अध्यव्यवसाय से संक्लेश में मिथ्या दृष्टि जीव सातवीं नरक का आयुष्य वैधन करता है, उस समय में भी पश्चे न्द्रिय जाति, त्रस नाम इत्यादि शुभ प्रकृति का वंघ भी होता है परन्तु बहुलता से अर्थात् अधिकता से पाप का बंध कहा जाता है। ये उत्कृष्ट भांगे कहे, इसी प्रकार सर्वत्र मध्यम भांगे भी जानने चाहिये।

यहाँ कोई अज्ञान प्रसित मनुष्य कदाचित् इम प्रकार कहे कि पुण्य और पाप इन दोनों का एक समय में बंधन नहीं होता जिस प्रकार घूप और छाँह ये दोनों सिम्मिलित नहीं होते उसी प्रकार पुण्य और पाप का बन्ध एक साथ नहीं हो सकता। उसका उत्तर इस प्रकार है कि संपराय बंध में एक बंध होता है या दो अथवा किस समय में जीव के एक बन्ध होता है यह समझावें ? देव गति का वन्ध पड़ता है उस समय ज्ञानावरणी आदि अग्रुभ प्रकृति का वन्ध होता है या नहीं। यहाँ कुछ लोग इस प्रकार कहते हैं कि सहचारी प्रकृति की नहीं गिनना चाहिए। उन्हें इस प्रकार कहें कि गणना नहीं करना इसका क्या कारण ? तथा सहचारी विना दूसरी प्रकृति वांधता है या नहीं ? जिस समय में किसी जीव ने मनुष्य गति का वन्धन किया उस समय नीच गौत्र का वन्धन हुआ वह कौनसा वन्ध है ? प्रथम संठाण का वंध न होकर चरम संठाण का वन्ध हुआ उसका क्या कारण ? इत्यादि । प्रण्य पाप वन्धन के अनेक भांगे सूत्रों एवं ग्रंथों में देखने को मिलते हैं। अब यहां कोई ऐसा कहे कि एक समय में दो लेश्या नहीं होती है तब प्रण्य और पाप ये दोनों किस प्रकार वन्धते हैं ? उसका उत्तर है कि- कृष्ण लेस्या में भी चालीस ग्रुभ प्रकृति का वन्ध होता है और अड़सठ पाप प्रकृति का वन्ध होता है, एक लेस्या में दो कर्मों का वंधन होता है जिस कारण से एक एक लेस्या के असंख्याता असंख्याता संक्लेश विशुद्ध स्थान है वहां सब लेश्याओं में समय समय पर पुण्य पाप वंधते हैं परन्तु एक नहीं वंधता। ग्यारवें, वारहवें व तेरहवें गुण स्थान में वीतराग के पाप का बंधन नहीं होता, इस कारण से कषाय हटकर शाता वेदनी का वन्ध होता है। वह वन्ध वन्ध रूप नहीं है। इसीलिए दो समय की स्थिति होती है। सर्व जीव दोनों

का वन्धन करता है परन्तु अधिकता की अपेक्षा से वह वन्धन ग्रुम अथवा अग्रुम अर्थात् पाप पुण्य कहा जाता है जिस कारण से पुण्य पाप ऊपर पथ्य अपथ्य का दृष्टांत स्पष्ट हैं।

अब आश्रव तत्त्व का स्वरूप कहते हैं। आश्रव तत्त्व के दो भेद— (१) द्रव्य आश्रव एवं (२) भाव आश्रव।

यहां द्रव्य आश्रव पर तीन दृष्टांत वतलाते हैं — (१) जिस प्रकार कुम्हार चाक के द्वारा घड़े का निर्माण करता है उसी प्रकार जीव मिथ्यात्व आदि कम रूप आश्रव से कम करता है।

- (२) जिस प्रकार पुरुष चिमटे की सहायता से कांटा पकड़ता है उसी प्रकार जीव कर्म रूप आश्रव करके कर्म ग्रहण करता है।
- (३) जिस प्रकार स्त्री पर्छी (चम्मच) के द्वारा घृत ग्रहण करती है उसी प्रकार जीव कर्न रूप आश्रव करके कर्मों को ग्रहण करता है। इस प्रकार कहते कोई प्राणी जीव को भी आश्रव रूप श्रद्धे तो उसे समझाने के लिये द्सरा दृष्टांत कहा जाता है।
- (१) जिस प्रकार कुम्हार (कर्चा) ने चाक से घड़े का निर्माण किया, उसी प्रकार जीव ने आश्रव करके कर्म ग्रहण किये। यहां कुम्हार जीव है तथा चाक और घड़ा दोनों ही अजीव है उसी प्रकार कर्चा तो जीव है तथा

आश्रव और कर्म दोनों ही अजीव है। (२) जिस प्रकार स्त्री तो जीव है तथा पली (चम्मच) व घृत ये दोनों अजीव है उमी प्रकार कर्चा तो जीव है तथा आश्रव एवं कर्म ये दोनों अजीव है।

अव भाव आश्रव पर चार दृष्टांत कहते हैं:—
(१) जिस प्रकार तालाव के लिए आव उसी प्रकार जीव के लिए आश्रव। (२) जिस प्रकार भवन के लिए द्वार उसी प्रकार जीव के लिए आश्रव। (३) जैसे नाव के लिए छिद्र उसी प्रकार जीव के लिए आश्रव। (४) जिस प्रकार द्वई के छेद उसी प्रकार जीव के आश्रव। ये भाव आश्रव जीव के परिणामों की अपेक्षा से वताये हैं, परन्तु मुख्य नय से सूत्र में आश्रव को अजीव कहा है। इसलिए आश्रव को समझने के लिए फिर दृष्टांत कहते हैं:—

- (१) जिस प्रकार तालाव और वाव वास्तव में एक नहीं उसी प्रकार जीव व आश्रव वस्तुतः एक नहीं। ऐसा क्यों १ इसका समाधान— आव पानी आने का द्वार है परन्तु पानी रहने का स्थान नहीं, ऐसे ही आश्रव पुण्य पाप आने का मार्ग है परंतु पुण्य पाप के रहने का स्थान नहीं।
  - (२) जिस प्रकार भवन और द्वार दोनों एक नहीं उसी प्रकार जीव और आश्रव एक नहीं, क्योंकि द्वार भवन के हैं और भवन पत्थर द्वारा निर्मित है परन्तु द्वार पत्थर का

- नहीं । उसी प्रकार आश्रव भी जीव में है, परन्तु जीव धर्म रूप है और आश्रव धर्म रूप नहीं ।
- (३) जिस प्रकार नाव और छिद्र एक नहीं उसी प्रकार जीव और आश्रव भी एक नहीं क्योंकि नाव तो काष्ट की है एरन्तु छिद्र काष्ट का नहीं उसी प्रकार जीव तो ज्ञान रूप है परन्तु आश्रव ज्ञान रूप नहीं।
- (४) जिस प्रकार सूई और नांका (छिद्र) एक नहीं उसी प्रकार जीव और आश्रव एक नहीं, क्यों कि सूई तो लोहे की है परन्तु नांका (छिद्र) लोहे का नहीं, उसी प्रकार जीव तो जान रूप है परन्तु आश्रव जान रूप नहीं। श्री उववाई और प्रश्न व्याकरण आदि सूत्रों में इस प्रकार कहा है कि जुमाजुम कर्न आश्रव आवे वह आश्रव, उन्हें जानने के लिए चार दृष्टांत वतलाते हैं:—
- (१) जिसके द्वारा पानी आवे उसे नाला या आव कहते हैं उसी प्रकार कमें आने के मार्ग को आश्रव कहते हैं । 👶
- (२) जिस प्रकार मनुष्य के वाने के मार्ग को द्वार कहते हैं उसी प्रकार कर्न अने के मार्ग को आश्रव कहा है।
- (३) जिस प्रकार नाव में जल आने का मार्ग छिद्र, उसी प्रकार कर्म आने का मार्ग आश्रव।
- (४) जिस प्रकार छई में डोरा आने का मार्ग छई का नाका (छिद्र) उसी प्रकार कर्म आने का मार्ग आश्रव।

इस प्रकार कहते यदि कोई प्राणी कर्म और आश्रव को एक श्रद्धे तो उसे जीव तथा आश्रव भिन्न २ समझाने हेतु चौथा दृष्टांत कहते हैं:—

- (१) जिस प्रकार पानी याने का साधन आव (नाला) है परन्तु पानी तो नाला नहीं उसी प्रकार कर्म आने का मार्ग आश्रव है किन्तु कर्म आश्रव नहीं।
- (२) जिस प्रकार मनुष्य के आने का मार्ग द्वार कहलाता है, परन्तु मनुष्य द्वार नहीं कहलाता उसी प्रकार कर्म आने का मार्ग आश्रव है परन्तु आश्रव कर्म नहीं।
- (३) जिस् प्रकार ज्ल प्रवेश का मार्ग छिद्र है परन्तु जल छिद्र नहीं, उसी प्रकार कर्म प्रवेश मार्ग आश्रव है परन्तु कर्म आश्रव नहीं।
- (४) जिस प्रकार धागा प्रवेश के लिए नाका (छिद्र) है परन्तु धागा तो नाका (छिद्र) नहीं उसी प्रकार कर्म प्रवेश हेतु आश्रव है परन्तु कर्म आश्रव नहीं।

विशेष समझाने हेतु पांचवा दृष्टांत कहते हैं -

जिस प्रकार पानी और नाला ये दोनों भिन्न हैं उसी प्रकार कर्म और आश्रव भिन्न २ हैं। इसी प्रकार ये चार दृष्टांत जानने चाहिए। इस प्रकार भाव आश्रव जीव के परिणाम हैं, परन्तु मुख्य नय में अशुद्ध परिणाम हैं। इसलिए आश्रव जीव नहीं है वरन अजीव है जहां काष्ट नहीं वहां वस्त्र नहीं, जहां फटा हुआ है वहां छिद्र है उसी प्रकार जहां जीवत्व नहीं है वहां आश्रव कहते हैं । इसीलिए ठाणांग सूत्र के छड़े ठाणे में छः प्रकार से 'अणतवओ' अहंकारी अहिनकारी होता है, वहां अहंकार में अनात्मा कहना चाहिए, जिस कारण से शुद्ध रूप है वह आत्मा जानादि रूप है एवं अगुद्ध है वह अनात्मा अज्ञान है, क्रोध, मद आदि । फिर भी वह अज्ञान जीव का परिणाम आत्मा है लेकिन अगुद्धपन से अनात्मा कहलाता है उसी प्रकार भाव आश्रव जीव का परिणाम है परन्तु अशुद्धपन से जीव का निज गुण छोड़ने योग्य नहीं है इस कारण से अनातमा भी जीव कहलाता है। यहां पर भी दो नय (न्याय) लागू हो मकते हैं (व्यवहार नय एवं निश्रय नय) फिर तत्वज्ञ जाने। अब संबर तत्त्व को जानने के लिए चार दृष्टांत कहते हैं-

- (१) जिस प्रकार तालाब में नाले (आव) द्वारा आंते हुए पानी को रोके उसी प्रकार जीव में आश्रव द्वारा आते हुए कर्म को रोके तो संबर।
- (२) जिस प्रकार भवन का द्वार वन्द करे उसी प्रकार जीव के आश्रव वन्द करे तो संवर ।
- (३) जिस प्रकार नाव के छिंद्र को वन्द करे उसी प्रकार जीव के आश्रव को वन्द करे तो संवर ।
  - (४) जिस प्रकार सई के नाके को रोके उसी प्रकार जीव के आश्रव को रोके तो संबर।

वव निर्जरा तत्त्व को समझने के लिए चार दृष्टांत कहते हैं-

- (१) जिस प्रकार तालाव का जल रहट आदि द्वारा वाहर निकाले उसी प्रकार जीव से तपस्यादि करके कर्म रूपी जल को वाहर निकाले तो निजरा।
- (२) जिस प्रकार भवन में से झाइ. (बुहारी) आदि द्वारा झाड़ कर कूड़ा करकट निकाले उसी प्रकार जीव से तपस्यादि द्वारा कर्म रूपी कूड़ा करकट वाहर निकाले तो निर्जरा।
- (३) जिस प्रकार नाव में से वर्तन द्वारा जल उलीच कर वाहर निकाले उसी प्रकार जीव से तपस्यादि द्वारा कर्म रूपी जल उलीच कर वाहर निकाले तो निर्जरा।
- (४) जिस प्रकार हाथ द्वारा सई के नांके से धागा निकाले उसी प्रकार जीव से कम रूपी डोरा निकाले तो निर्जरा

वय यंघ तत्त्व को जानने हेतु तीन दृष्टांत कहते हैं:--

- (१) जिस प्रकार तिल में तेल मिला हुआ है उसी प्रकार जीव के साथ कर्म मिले हुए हैं।
- (२) जिस प्रकार दूध में घृत का अस्तित्व है वैसे ही जीव के साथ कर्म का अस्तित्व है।
- (३) जिस प्रकार घातु में मिट्टी रमी हुई है उमी प्रकार जीव के साथ कर्म रमे हुए हैं।

अब मोक्ष तत्त्व को जानने के लिए तीन दृष्टांत कहते हैं— (१) जिस प्रकार घाणी आदि साधन से तिल से तेल पृथक किया जाता है उसी प्रकार ज्ञानादि द्वारा जीव और कर्म को पृथक करे तो मोक्ष ।

(२) जिस प्रकार विलोवणे के साधन से दही से मक्खन पृथक किया जाता है उसी प्रकार ज्ञानादि द्वारा जीव से कर्म पृथक किये जावें तो मोक्ष ।

(३) जिस प्रकार अग्नि आदि साधनों से धातु और मिट्टी को पृथक् किया जाता है उसी प्रकार ज्ञानादि द्वारा जीव और कर्म को पृथक् करे तो मोक्ष ।

—:: चौथा द्वार समाप्तम् :—

## ५. परिचय द्वार

प्रथम जीव का परिचय, जीव के दो मेद, प्रथम शुद्ध जीव, जो कर्म कलंक से रहित-सिद्ध भगवान। उनका ग्यारह द्वारों से परिचय कराया जाता है। (१) गति, (२) जाति, (३) काया, (४) दंडक, (५) प्राण. (६) पर्याप्ति, (७) आयुष्य, (८) अवगाहना, (९) आगमन (आगत), (१०) गमन (गत) एवं (११) गुणस्थान से। पहला गति द्वार-गति की दृष्टि से सिद्ध गति। दूमरा जाति द्वार-जाति की दृष्टि से अनेन्द्रिय। तीसरा काया द्वार-काया की दृष्टि से अगरीरी।

चौथा दंडक द्वार—दण्डक की दृष्टि से दण्डक रहित पांचवा प्राण द्वार—प्राण की दृष्टि से प्राण सहित । प्राण के दो भेद— द्रव्यप्राण एवं भाव प्राण । भाव प्राण सब जीवों में चार होते हैं । वे इस प्रकार हैं—(१) ज्ञान, (२) वीर्य, (३) जीवत्व और (४) सुख ।

मिद्धों में शुद्ध चेतना केवल ज्ञान रूप ज्ञान प्राण है। वीर्य प्राण से अनन्त किरण वीर्य है। जीवत्व दृष्टि से जीव सदा काल शाश्वत है। सुख की दृष्टि से निरावाध सुख है, इस प्रकार सिद्धों के ये चार भाव प्राण होते हैं।

इन मूल भाव प्राणों के उत्तर प्राण १० होते हैं वे द्रव्य प्राण कहलाते हैं।

- (१) संसारी जीवों के अनन्त केवल ज्ञान तो नहीं है परन्तु मित ज्ञान की चेतना रूप पांच इन्द्रियां होती है। उन्हीं के द्वारा सब वस्तुओं की ज्ञानकारी करता है। इस कारण से ज्ञान प्राण के पांच भेद हुए।
- (२) वीर्य से वह अनन्त वीर्य अन्तराय कर्म क्षय रूप वीर्य नहीं हैं परन्तु वीर्यान्तराय के क्षयोपशम से तीन योग की शक्ति प्रकट हुई, अतः वीर्य प्राण के तीन भेद हुए।
  - (३) जीवत्व-वह सदा काल जीवत्व तो नहीं परंतु आयुष्य वंधन करके जितने समय के लिए जीवित रहता है वह जीवत्व प्राण।

(४) निरावाध सुखतो नहीं श्वामोच्छ्वास आवे, खेद उत्पन्न होवे, निवृत्ति उत्पन्न होवे उतना सुख होवे वह सुख प्राण । इस प्रकार से भाव प्राणों के १० उत्तर द्रव्य प्राण हुए जो सिद्ध के नहीं हैं ।

छहा पर्याप्ति द्वार — पर्याप्ति के द्वारा जीव आहार इत्यादि लेने की शक्ति प्राप्त करता है, जो वीर्यान्तराय के क्षयोप-क्षय से उत्पन्न होती है। पर्याप्ति नाम कर्म के उदय से ६ पर्याप्ति होती है जो सिद्धों के नहीं।

सातवां आयुष्य द्वार— आयुष्य सिद्ध अनादि अपयेवस्थित स्थिति के धनी है ।

आठवां अवगाहना द्वार — सिद्धों की अवगाहना चरम मनुष्य भव की जो अवगाहना है. उसमें से तीसरे भाग का अभाव हो उस स्थिति में कम से कम एक हाथ आठ अंगुल की और अधिक से अधिक तोन सो तेतीस धनुप एवं बनीस अंगुल की।

नवां आगत द्वार— आगत- सिद्धों में एक मनुष्य की। दसवां गत द्वार— गत- सिद्धों की गति नहीं। ग्यारहवां गुणस्थान द्वार-गुणस्थान चउदह में से एक भी नहीं यह सिद्धों का परिचय हुआ।

संसारी जीवों के चउदह भेद का परिचय निम्न प्रकार है :-जीव का पहला भेद-'स्क्ष्म एकेन्द्रिय का अपर्याप्ता' (१) गित से तिर्यंच गित, (२) जाित से एकेन्द्रिय जाित, (३) काया से पृथ्वी आदि पांच स्थावर, (४) दण्डक न्वारहवां, तेरहवां, चउदहवां, पन्डहवां और सोलहवां, (५) प्राण से तीन प्राण १ - स्पर्शेन्द्रिय वल २ - काय वल ३ - आयुष्य वल । श्वांस ले तो उश्वांस नहीं और यदि उश्वांस ले तो श्वांस नहीं। (६) पर्याप्ति में - १ - आहार पर्याप्ति २ - जरीर पर्याप्ति ३ - इन्द्रिय पर्याप्ति ४ - श्वांसो श्वांस पर्याप्ति पूरी नहीं वाती। (७) आयुष्य - जघन्य उत्कृष्ट अंतर्मु हुतं का (८) अवगाहना - जघन्य उत्कृष्ट अंतर्मु हुतं का (८) अवगाहना - जघन्य उत्कृष्ट अंगुली का अतंष्यातवां भाग (९) आगत दो की मनुष्य एवं तिर्यंच की (१०) गत २ मनुष्य एवं तिर्यंच की (११) गुणस्थान एक - पहला।

जीव का दूसरा भेद- "स्रक्ष्म एकेन्द्रिय का पर्याप्ता" (१)गित तिर्यंच की (२)जाति एकेन्द्रिय (३) काया पांच (४) प्राण-चार (५) पर्याप्ति-चार (६) दण्डक-पांच (७) आयुष्य-जघन्य उत्कृष्ट अंतर्म्म हुत का (८) अवगाहना जघन्य उत्कृष्ट अंगुली का असंख्यातवां भाग (९) आगत-दो मनुष्य तिर्यंच की (१०) गत-दो मनुष्य तिर्यञ्च की (११) गुणस्थान—एक पहला।

जीव का तीसरा मेद-'वादर एकेन्द्रिय का अपर्याप्ता' गति आदि आगे आये हुए बोल सक्ष्म एकेन्द्रिय अपर्याप्ता के अनुसार जाने। जीव का चौथा भेद — 'वाद्र एकेन्द्रिय का पर्याप्ता'
(१) गित तिर्यश्च की (२) जाति एकेन्द्रिय (३) काया-पांच
(४) दंडक पांच (५) प्राण-चार (६) पर्याप्ति-चार (७)
आयुष्य जघन्य — अंगुली का असंख्यातवां भाग और उत्कृष्ट
एक हजार योजन की । (९) आगत तीन — मनुष्य, तिर्यच
एवं देव गित । (१०) गत — दो — मनुष्य एवं तिर्यंच ।
(११) गुण स्थान — एक पहला ।

जीव का पांचवां मेद—"वेइन्द्रिय का अपर्याप्ता"
(१) गति-तिर्यश्च की (२) जाति-वेइन्द्रिय (३) काया—
त्रम (४) दंडक-सत्रहवां (५) प्राण-पांच (६) पर्याप्ति-चार
(७) आयुष्य-जघन्य उत्कृष्टा अंतर्ग्र हुर्न का (८) अवगाहनाजघन्य उत्कृष्ट अंगुली का असंख्यातवां भाग (९) आगत—
दो मनुष्य तिर्यश्च की (१०) गत—दो मनुष्य तिर्यंच की
(११) गुणस्थान— दो प्रथम व दूपरा।

जीव का छट्टा भेद— "वेन्द्रिय का पर्याप्ता?"
१-गति- २-जाति ३-काय एवं १४-दण्डक । ये सव वेन्द्रिय अपर्याप्ता के समान जानना चाहिये ।
५-प्राण- छः ६-पर्याप्ति - पांच ७-आयुष्य- ज्यन्य अन्तर्स हुर्त का, उत्कृष्ट वारह वर्ष का ८-अवगाहना-जयन्य अंगुली का असंख्यातवा भाग, उत्कृष्ट वारह योजन की ९-आगत-दो- मनुष्य व तिर्यञ्च की १०-गत-दो- मनुष्य व तिर्यञ्च की ११-गुणस्थान-एक-प्रथमः।

जीव का सातवां भेदं 'तेन्द्रिय का अपयीप्ता'
१-गित-तिर्यश्च की २-जाित-तेन्द्रिय ३-काया-त्रस
१-दंडक-अठारहवां ५-प्राण-छः ६-पर्याप्ति-चार
७-आयुष्य-ज्ञचन्य एवं उत्कृष्ट अंतर्म हुतं का ८-अवगाहना- अंगुली का असंख्यातवां भाग ९-आगत - दो
१०-गत-दो ११-गुणस्थान - दो - प्रथम व दूसरा।

जीव का आठवां मेद 'तेन्द्रिय का पर्याप्ता'

१. गित २. जाति ३. काया एवं ४. दंडक तेन्द्रिय अपर्याप्ता के समान जाने । ५. प्राण-सात ६. पर्याप्ति-पांच ७. आयुष्य—जघन्य अंतर्ग्रहर्त का एवं उत्कृष्ट उनपचास दिन का । ८. अवगाहना—जघन्य अंगुली के असंख्यातवें भाग व उत्कृष्ट तीन कोस की (१कोस=२मील) ९. आगत दो- मनुष्य व तिर्यंच १९. गत- दो- मनुष्य व तिर्यंच ११. गुणस्थान- एक प्रथम ।

जीव का नवमां मेद 'चौन्द्रिय का अपर्याप्ता'

१. गति-तिर्यंच की २. जाति-चौन्द्रिय ३. काया-त्रस

१. दंडक-उन्नीसवां ५. प्राण-सात ६. पर्याप्ति-चार

७. आयुष्य-जघन्य उत्कृष्ट अंतम्र हुत की ८. अवगाहनाजघन्य अंगुली का असंख्यातवां भाग ९. आगत - दो मनुष्य व तिर्यंच १०. गत - दो - मनुष्य व तिर्यंच

११. गुणस्थान - दो - प्रथम व दूसरा।

जीव का दमवां भेद 'चौन्द्रिय का पर्याप्ता'

१. गित २. जाित ३. काया एवं ४. दं इक ये सव चौन्द्रिय अपर्याप्ता के ममान जाने । ५. प्राण-आठ ६. पर्याप्ति पांच ७. आयुष्य-जघन्य अन्तम् हुर्त का उत्कृष्ट छः माम का ८. अवगाहना—जघन्य अंगुल के असंख्यातवें भाग उत्कृष्ट चार कोत की ९. आगत—दो मनुष्य व तिर्याच १०. गत—दो - मनुष्य व तिर्याच ११. गुण स्थान—एक प्रथम ।

जीव का ग्यारहवां भेद 'असंज्ञीपंचेन्द्रिय का अपर्याप्ता'
१. गति—चारों पावे २. जाति—पंचेन्द्रिय ३. काया—त्रस
१. दंडक—चउदह, १नारकी+१०भवनपति+१तिर्यंचपंचेनिद्रय+१वाणम्यंतर+१मनुष्य। यहां असंज्ञी तिर्यंचपंचेन्द्रिय
तो प्रसिद्ध है, लेकिन असंज्ञी मनुष्य की भी चउदह स्थान
की उत्पत्ति है एवं देवता और नारकीय तो नहीं परन्तु
असंज्ञी तिर्यंच पंचेन्द्रिय मरकर देवता में एवं नारकी में
उत्पन्न होता है, उन्हें अंतम्र हुत सीघे अपर्याप्ति समय
विभंग ज्ञान उत्पन्न नहीं होवे तव तक असंज्ञी की अपेक्षा
ज्ञाननी चाहिए।

्श्री जीवाभिगम सूत्र की दूसरी प्रतिपति में कहा है कि— 'नेरइयाणं भंते कि सन्नी? असन्नी? गोयमा सन्निवि, असन्निवि'तथा कितने ही कहते हैं कि—देवता और नारकी असंज्ञी है, उसमें ग्यारहवां भेद नहीं मिलता, परंतु वारहवां भेद मिलता है। क्योंकि जीव वारहवें भेद में मरण प्राप्त करता है इसिलए वारहवें से ग्यारहवें में किस प्रकार आवे ? यह वात प्रामाणिक नहीं जान पड़ती क्योंकि उम समय वह जीव देवता नारकी के भव में अपर्याप्ता होता है। इसलिए ग्यारहवां भेद, मानना युक्ति संगत लगता है। कोई इस प्रकार भी कहते हैं कि 'जहां ग्यारहवां भेद नहीं वहां वारहवां भेद भी नहीं। देवता नारकी में जीव के तीन भेद कहे गये हैं परन्तु दो भेद ही मानने चाहिए:-१. संज्ञी से आये, २. असंज्ञी से आये। परन्तु यह वात सिद्धांत के विपरीत लगती हैं। ऐसा करने से तो जीव के दो ही भेद हो जाते हैं, तीसरा मेद तो फिर निरर्थक ही प्रतीत होगा परन्तु सूत्र का पाठ तो इस प्रकार कथन करता है कि.... 'असन्नी उववन्नगा, सन्नी उववन्नगा' इत्यादि पाठ को ध्यान में रखते हुए एकांत स्थापन करने पर सूत्र के पाठ का उत्थापन होता है। इतना ही नहीं श्री भगवती सूत्र के पहिले शतक के प्रथम उद्देश्य में भी कहा है कि- 'नारकी देवता में असंज्ञी होवे तो जघन्य १,२,३ यात्रत उत्कृष्टा असंख्याता होवे ऐसा कहा है। तथा भगवती सूत्र के छठे शतक के चौथे उद्देश्य में कहा है कि— असंज्ञी नारकी देवता में कालादेश के छः भांगे प्राप्त होते हैं' तथा श्री पन्नवणा सूत्र के तीसवें पद में कहा है कि - 'असंज्ञी नारकी देवता में अणाहारीक के छः भांगे कहे हैं' इत्यादि अनक

स्थानों पर देवता नारकी में भी असंज्ञी कहा है। ५. प्राण आठ ६. पर्याप्ति—चार ७. आयुष्य- जघन्य उत्कृष्ट अन्त-मुंहुर्त का ८. अवगाहना—अंगुली का असंख्यातवां भाग ९. आगत-दो १०. गत-दो एवं ११. गुणस्थान-दो।

जीव का वारहवां भेद—'अप्तंज्ञी पंचेन्द्रिय का पर्याप्ता'

१. गति—तिर्णंच २. जाति—पंचेन्द्रिय ३. काया—त्रस

१. दंडक - वीसवां ५. प्राण—नौ ६. पर्याप्ति—पांच

७. आयुष्य—जघन्य अन्तर्मु हुर्त का उत्कृष्ट कोड़ पूर्व का

८. अवगाहना—जघन्य अंगुल के असंख्यातवां भाग उत्कृष्ट

एक हजार योजन की, असंज्ञी जलचर की अपेक्षा से ९.

आगत—दो १०. गत—चार ११. गुणस्थान—एक।

यहां सब स्थानों पर लिब्ध अपयीप्ता लिए हैं, करण अपयीप्ता नहीं । सम्प्रति पर्याप्ति पूरी नहीं की परन्तु अनन्तकाल में पूरी करके मरेंगे। जो जीव अपयीप्ता नहीं मरता है उस जीव को करण अपयीप्ता कहने हैं वह लिब्ध अपयीप्ता नहीं कहलाता लिब्ध अपयीप्ता तो उसे कहते हैं जो पर्याप्ति पूरी किए विना मरण प्राप्त करते हैं।

जीव का तेरहवां भेद ''संज्ञी पंचेन्द्रिय का अपर्याप्ता'' १. गति—चार २. जाति—पंचेन्द्रिय ३. काया—त्रस ४. दंडक—सोलह ५. प्राण—आठ ६. पर्याप्ति—चार भाषा पर्याप्ति एवं मन पर्याप्ति मव जीव साथ बांधते हैं। ये दोनों पर्याप्ति पूरी होने पर जीव पर्याप्ता कहलाता है। इसिलये अपर्याप्ता में तो चार ही पर्याप्ति मिलती है। यहां कोई इस प्रकार कहते हैं कि-''देवता नारकी तो भाषा एवं मन साथ बांधते हैं और मनुष्य तिर्यंच तो पहिले भाषा और फिर मन पर्याप्ति बांधते हैं।" इस कारण से देवता नारकी में पांच पर्याप्ति कही है और मनुष्य तिर्थंच में छः पर्याप्ति कही है। यह कथन भ्रम और संदेह युक्त लगता है। यदि देवता नारकी भाषा, मन साथ बांधते हैं तो फिर मनुष्य तिर्यंच के पृथक कैसे बंधती है? यहां कोई इस प्रकार कहते हैं कि-"उनका ऐसा ही स्वभाव है।" तो उनसे कहिये कि अपर्याप्ता मनुष्य में दो योग नहीं कहे फिर भाषा में जीव के पांच भेद किस रीति से कहते हो ? वहां भाषा किस प्रकार नहीं गिनते ? श्री जीवाभिगम सूत्र में नारकी में इः पर्याप्ति कही है और मनुष्य में यांच कही हैं। यह सूत्र तो विरूद्ध कभी भी नहीं होता। परन्तु यहां इस प्रकार जानना चाहिए कि-"भाषा मन युगपत्" से समास होता है। इस कारण से जो पांच कही वह भी सत्य और छः कही वह भी सत्य । ये दोनों अपेक्षा सत्य है। यहां कोई इस प्रकार कहता है कि— "भाषा व मन साथ साथ समाप्त हो तो छः पर्याप्ति नहीं कहे, परन्तु पांच हो कहें।" जिसका उत्तर— "जिम कारण से असंज्ञी में भी पर्याप्ता कहा है तो असंजी मनुष्य में क्यों फेर पड़ा ? निले ? इस कारण से असंज्ञी मन असंज्ञी नहीं े

में मन उथापने के लिए और संज्ञी में स्थापन के लिए छः पर्याप्ति कही। परन्तु दोनों का नाम साथ लिखने से पांच पर्याप्ति कही है। श्री पन्नवणा सूत्र के अडाइसवें पद में तथा भगवती सूत्र के छठे शतक में चोथे उद्देश्य एवं भगवती सूत्र के अठारहवें शतक के पहिले उद्देश्य में व निरयाविका सूत्र रायप्पसेणी आदि मुख्य सूत्रों में पांच पर्याप्ति कही है। इस कारण से अपर्याप्ता संज्ञी में चार पर्याप्ति कही है।

७. आयुष्य-जघन्य उत्कृष्ट अंतर्स हुर्त का ८. अवगाहना-अंगुल का असंख्यातवां भाग ९. आगत-चार १०. गत-दो-मनुष्य व तिर्यञ्च ११. गुणस्थान-तीन। देवता, नारकी एवं युगलिया, ये लब्धि अपर्याप्ता नहीं होते। यह नियम है। इसलिये ये तीनों करण अपर्याप्ता होते हैं। इस अपेक्षा से अपर्याप्ता में १,२,४ ये तीन गुण स्थान मिलते हैं।

जीव का चउदहवां भेद-'संज्ञी पंचेन्द्रिय का पर्याप्ता'

१. गति—चार २. जाति—पंचेन्द्रिय ३. काया—त्रस

४. दंडक—सोलह ५. प्राण—द्स ६. पर्याप्ति - छः

७. आयुष्य—जघन्य अंतम्र हुर्त का, उत्कृष्टा तेतीस सागर का

८. अवगाहना—जघन्य अंगुल का असंख्यातवां भाग, उत्कृष्टा

एक हजार योजन का, उत्तर वैक्रिय करेतो उत्कृष्टा लाख योजन
की ९. आगत-चार १०. गत-पांच ११. गुणस्थान-चउदह।

इस प्रकार से गति चार, जाति पांच, काया छः, दंडक चौवीस आदि अनेक स्थानों पर ग्यारह द्वार की विचारणा की है। स्वयं की अपेक्षा से सब जगह बारह द्वार है। इस प्रकार जीव के चउदह भेद का परिचय दिया है। अजीव के चउदह भेद का का परिचय देते हैं-

(१) द्रव्य से (२) चेत्र से (३) काल से (४) भाव से

(५) गुण से पांच द्वार है।

अजीव का प्रथम भेद-" धर्मास्तिकाय का स्कंध" (१) यह द्रव्य से एक द्रव्य (२) त्तेत्र से लोक प्रमाण (३) काल से आदि अंत रहित (४) भाव से वर्ण रहित, गंध रहित, रस रहित, फरस रहित (५) गुण से चलण गुण।

अजीव का दूसरा भेद--''धर्मास्तिकाय का देश" (१) द्रव्य से जघन्य दो प्रदेश, उत्कृष्ट असंख्यात प्रदेश यह किस प्रकार ? क्योंकि देश कोई वस्तु नहीं है, न देश की विवक्षा से माना गिना गया है। यह जघन्य एक प्रदेश तथा दो प्रदेश में, उत्कृष्टा सर्व लोक में। धर्मास्तिकाय के प्रदेश को देश कहते हैं। यहां कई एक साधारण पुरुप ऐसा कहते हैं कि-''एक प्रदेश को देश कहना असत्य है'' किन्तु श्री भगवती सूत्र के ग्यारहर्वे शतक के दसर्वे उद्देश्य में लोक के प्रदेश में अरूपी अजीव के पांच भेद माने हैं:-(१) धर्मास्तिकाय का देश (२) प्रदेश (३) अधर्मास्तिकाय का देश (४) प्रदेश एवं (५) काल । इस विवक्षा से प्रदेश को देश कहा गया है इस कारण एक प्रदेश को देश कहना ठीक है। दो प्रदेश को खंध कहते हैं। (१) पुद्गल न्याय

(२) त्तेन से जघन्य। १-प्रदेशावगाढ़ उत्कृष्ट एक प्रदेश कम मर्व लोक अवगाहन कर रहते हैं। ३-काल से जितने समय तक चिंतन करे ४-भाव से अरूपी ५-गुण से चलण गुण।

अजीव का तीसरा भेद—"धर्मास्तिकाय का प्रदेश"
(१) द्रव्य से अपनी अपनी अपेक्षा से एक, सबकी अपेक्षा
से अमंख्यात (२) तेत्र से एक, प्रदेशावगाढ़ (३) काल
(४) भाव (५) गुण—वैसे ही।

अजीव का चौथा भेद—''अधर्मास्तिकाय का खंध'' पांचवां—''देश'' छहा—''प्रदेश'' इन्हें धर्मास्तिकाय के समान जानें, परन्तु गुण स्थिर है।

अजीव का मावतां भेद-"आकाशास्तिकाय का खंध" आठवां-देश, नवमां-प्रदेश। खंध द्रव्य से एक, त्रेत्र से लोकालोक प्रमाण, शेष काल प्रविवत। गुण से विकास गुण, द्रव्य से जघन्य एक देश त्रेत्र से जघन्य एक, दो प्रदेशावगाढ़ उत्कृष्टा एक प्रदेशावगाढ़ कम। सर्वलोकालोक का अवगाहन। काल से जितन समय तक विंतन हो। भाव एवं गुण पूर्ववत। प्रदेश द्रव्य से अनन्त। त्रेत्र से एक प्रदेश स्वयं। काल, भाव एवं गुण पूर्ववत।

अजीव का दसवां भेद—''काल द्रव्य" यह द्रव्य से अनन्त द्रव्य । यह कैसे ? इसका समाधान इस प्रकार है— अनन्त जीवों के अनन्त पुद्गल अनंतानंत पर्यायों पर् विद्यमान है, इस अपेक्षा से अनन्त द्रन्य होते हैं। चेत्र से ढाई द्वीप प्रमाण यह किस प्रकार ? उत्तर-ढाई द्वीप के वाहर चन्द्र सूर्य की गति नहीं होती इस कारण दिवस रात्रि रूप, काल ढाई द्वीप के वाहर नहीं होता है, किन्तु आयुनिवृत्ति काल और मरण काल, ये तो सर्वलोक व्यापी है। यह किस दृष्टांत से ? जिस प्रकार मंदिर आदि में घण्टा वजता है उस घण्टे का बोलना व माप तो उस मंदिर आदि स्थान में ही होता है लेकिन वस्तु की पर्याय का पलटना तो सर्व लोक में है। फिर भी मुख्य रूप से सूत्र में-"समय खिचए" इत्यादि वर्णन है। अर्थात समय चेत्र अढाई द्वीप को माना है क्योंकि समय का प्रमाण चन्द्र सर्य की गति से होता है जो अढाई द्वीप में ही है, इसलिए ढाई द्वीप बाहर काल नहीं । ऊंची दिशा में अजीव के ग्यारह भेद तथा नीची दिशा में दस भेद माने हैं। ऐसे ही ऊर्घ्व लोक में अजीव के दस भेद है और अधोलोक में ग्यारह मेद माने हैं इत्यादि कारणों से काल द्रव्य चेत्र से समय चेत्र प्रमाण मानना ही उपयुक्त है। काल से अनादि अपर्यवसित अर्थात् अनादि अनन्त है परन्तु आदेशों की अपेक्षा से सादिसांत है, क्योंकि अमुक वस्तु को एक घड़ी हो गई इत्यादि कथन आदि अन्त वाला होता है इसीलिए आदेश की अपेक्षा काल की सादि सांत माना है। भाव से अरूपी, गुण वर्तना लक्षण। अजीव का ज्यारहवां भेद-"पुद्गलास्तिकाय का खंध" द्रव्य से अनं 1, चेत्र से जवन्य एक, उत्कृष्ट अचित महा खंध की अपेक्षा सम्पूर्ण लोक अवग्रहित, काल से जवन्य एक समय, उत्कृष्टा असंख्याता, भाव से एक वर्ण, एक गंध, एक रस, दो स्पर्श सहित। कई एक में पांच वर्ण, पांच रस, दो गंध, आठ स्पर्श मिलते हैं। गुण से जो ग्रहण की जाय, गल जाय, मिल जाय, दिशा में प्रकाश करे, तपे, अंधकार करे, जब्द, रूप, रस, गंध, स्पर्श, भले से बुरा एवं बुरे से भला हो।

अजीव का वारहवां भेद- 'पुद्गलास्तिकाय का देश" द्रव्य से अनन्त, चेत्र से जघन्य एक आकाश, उत्कृष्टा असंख्यात योजन का क्रोडा क्रोड़ प्रमाण। काल से जितने समय तक चिंतन हो तथा भांगे की अपेक्षा संख्यात असंख्यात काल। भाव से वर्ण, गंघ, रस, स्पर्श सहित गुण से ग्रहण गुण।

अजीव का तेरहवां भेद "पुद्गलास्तिकाय का प्रदेश" द्रव्य से अपनी २ अपेक्षा से एक और सबकी अपेक्षा से थनत पुणा, कोड़ गुणा अविध्यो (अवस्थित) है। क्षेत्र से एक प्रदेश प्रमाण, काल से शाश्वत आदि अंत रहित, किसी भी समय पुद्गल से अपुद्गल नहीं होता। भाव से शब्द वणीदि सहित रूपी, गुण से ग्रहण गुण।

अजीव का चउदहवां भेद— " परमाणु पुद्गल" एक शक्ति के अनंतवे भाग परमाणु छन्नस्थ के प्राह्म, सव पुद्गल जाति में जैसे आकाश प्रमाण। द्रव्य से अनंत है। क्षेत्र से एक आकाश में ग्रहित। काल से जघन्य एक समय उत्कृष्ट असंख्याता। भाव से एक वर्ण, एक गंध, एक रस, दो स्पर्श मिलते हैं, एक परमाणु के सोलह भांगे होते हैं। सर्व परमाणु राशि में पांच वर्ण, पांच रस, दो गंध, आठ स्पर्श मिलते हैं। सर्व राशि के २०० भांगे होते हैं, इस प्रकार वस्तुओं के भी द्रव्यादि पांच भेद कहने चाहिए। जिस स्थान में प्रंक्षे वहां अजीव के उत्कृष्टा ग्यारह भेद मिलते हैं परंतु किसी भी स्थान में अधिक भेद नहीं होते हैं।

पुण्य तत्त्व का परिचय:—

जीव को पवित्र करे वह पुण्य, इसके दो मेद —

१. द्रव्य पुण्य एवं २. भाव पुण्य। द्रव्य पुण्य किसे कहते हैं? याचक प्रमुख को अन वस्तादि देवे वह द्रव्य पुण्य कहलाता है तथा देने के भाव परिणामतः भाव पुण्य कहलाता है। जो परिणाम शुद्ध अध्यवसाय अरूपी है, इस परिणाम से अन बस्नादि देने की क्रिया भी जीव की प्रश्चि है, वीर्यांतराय के क्षयोपशम एवं दानांतराय के क्षयोपशम को भी भाव पुण्य कहते हैं। यहां देते समय जो योग्य प्रश्चि रहती है उसे भी द्रव्य पुण्य कहते हैं यह रूपी है, देते समय में जो अशुभ कर्म क्षय होवे उसे निर्जरा कहते हैं। इस दान से शुभ वर्ण, गंध, रस, स्पर्श, सहित अनन्त प्रदेशी खंध कर्म द्रव्य वर्गणा में से चौ प्रदेशी पुद्गल जीव को आकर लगते हैं इस प्रकार अन्योन्य कैसे होते हैं ? जिन परमाणुओं को द्रव्य पुण्य कहते हैं, वे पुण्य वन्ध के समय से जघन्य अंतर्म हुर्त उत्कृष्टा तीस क्रोड़ा क्रोड़ सागर पर्यंत जीव के पास सत्ता रूप रहते हैं इस द्रव्य पुण्य में से परमाणु अपने अपने अवाधा काल व्यतीत होने के पश्चात नियमा उदय में आते हैं, यह उदय दो प्रकार से आता है-(१) विपाक से और (२) प्रदेश. से । जब पुण्य प्रकृति के परमाणु जीव के पास से समय २ में क्षीण होते हैं, परन्तु रस नहीं देवे तव उसे प्रदेशोदय कहते हैं और जब रस देकर क्षय होते हैं तब उसे विपाकोद्य कहते हैं । जिस प्रकृति के उद्य आने से उच गौत्र, धन धान्य, पुत्र कलत्र, आरोग्यता यश नाम एवं शुभ गति आदि वस्तु पावे उसे उपचार से पुण्य के फल के कारण द्रव्य पुण्य कहते हैं। इसलिये पुण्य की करणी अरूपी है और पुण्य के परमाणु चौ प्रदेशी खंध है तथा पुण्य के फल अप्ट प्रदेशी भी है यह पुण्य की करणी भाव पुण्य है, अब शेष द्रव्य पुण्य कहा जाता है। यहां कोई इस प्रकार कहे कि- "परिणाम में क्रिया को पुण्य कहा वताया है।" इसका समाधान श्री उत्तराध्ययन सूत्र के तेरहर्वे अध्याय में कहा है कि-''धणियं तु पुण्णाइं अक्कब्ब

माणो (गाथा २१ द्वितीय पाद) इति वचनात् अर्थात् पुण्य नहीं करता हुआ जीव परलोक में पहुँचने पर पश्चानाप करता है। तथा फल का पुण्य कहां कहा है ? तो कहने हैं कि 'आया ममं पुण्ण फलोबवेए'(गाथा १० चतुर्थपाद) इति वचनात् । अर्थ-मेरी आत्मा पुण्य फल युक्त है । कर्प को पुण्य कहां कहा है ? इसका उत्तर है कि श्री भगवति सूत्र के अठारहवें शतक के तीसरे उद्देश्य में ' अणंते कम्मं से खवेइ' इति वचनात् ! यह तो उपचार से पुण्य कहलाता है, परन्तु वास्तव में तो पुण्य रुपी ही होता है इसके दो मेद किस प्रकार हुए ? जिस दानादिक से शुभकर्म की प्रकृति बंधी है वह जहां तक जीव की सत्ता में है परन्तु उदय भाव में नहीं आवे वहां तक उस पुद्गल को द्रव्य पुण्य कहा है। शंका-यह कैसे ? द्रव्य तो भाव का कारण है। तथा भवी शरीर द्रव्य नित्तेष की अपेक्षा से श्री उत्तराध्ययन सूत्र के वाइमर्वे अध्याय में प्रभु नेमीनाथजी को संसार में रहते हुए भी 'लोग नाहे दमीसरे' कहा है इति वचनात् । लोक नाथ और दमीश्वर अर्थात् इन्द्रियों के दमन करने वालों में ईश्वर है। जो कि अभी तो लोक के नाथ नहीं परन्तु अनागत काल में होंगे, प्रव्रज्या लेंगे, इस कारण से द्रव्य नित्तेष से लोक नाथ कहा है। इसी न्याय से जहां तक उदय नहीं आया हो वहां तक उन परमाखुओं की द्रव्य पुण्य कहते हैं। जब उदय भाव में आवें जीव को सुख आनन्द उपजावे तव उन्हें भाव पुण्य कहते हैं। जिस प्रकार जिन नाम दिया उन्हें भाव तीर्थङ्कर कहा इसी दृष्टान्त से ये सुख्य नय में द्रव्य पुण्य व भाव पुण्य ये दोनों रुपी द्रव्य पुद्गल कहलाते हैं। श्री आचारांग सूत्र की टीका में भी द्रव्य कमें को अनोद्य प्रकृति का द्रव्य कमें वे कुषादि किया भाव कमें के उद्य में आई प्रकृति कही है। किर सूत्रों में कई स्थानों पर पुण्य पुद्गल को ही कहा है। जिस कारण से सुख्य नय में पुण्य को रुपी पदार्थ जानो उपचार से तो दोनों श्रद्धा योग्य है।

्र अब पुण्य के भेदों का परिचय कराते हैं। श्री ठाणाङ्ग सूत्र के नवमें ठाणे में कहा है कि 'नव विहे पुन्ने पन्नत्ते' तं जहा- अन्नपुन्ने जाव नम्मोकार पुन्ने' अब इनका अर्थ कहते हैं। पात्र को अन्नादि देने से तीर्थङ्कर नाम आदि पुण्य प्रकृति का वन्ध होता है और दूसरे को देवे तो दूसरी पुण्य प्रकृति का बन्ध होता है। यहां कई एक इस प्रकार कहते हैं कि 'ये नौ प्रकार के पुण्य तो साधुओं के लिए ही है, परन्तु अन्य की अपेक्षा से नहीं तथा कई लोग इम तरह भी कहते हैं कि 'ममिकत दृष्टि की अपेक्षा से हैं किन्त मिथ्यात्वी को अपेक्षा से नहीं तथा कई एक इस प्रकार कहते हैं कि ' सब संसारी की अपेक्षा से है। ? इस प्रकार यहां अनेक मंतव्य जान पडते हैं। परन्तु निस्पृह भाव से पक्षपात रहित वन सूत्र का अर्थ विवारें तो सर्व नय की अपेक्षा रखते हैं। जैन शासन तो सात नयात्मदः है।

इम कारण से नय की अपेक्षा से विचार करना योग्य है। चित्त, वित्त एवं पात्र शुद्ध निवेद्य दान से तो एकान्त अपुण्य होता है तथा दूमरे स्थानों पर यथा योग्य पुण्य की न्युनाधिकता समझना चाहिए।

ग्रंथों में पांच प्रकार के पात्र बताये हैं यथा (१) उत्तम पात्र-साधु (२) मध्यम पात्र-श्रावक (३) जघन्य पात्र-अवती सम्यक दृष्टि (४) अपात्र-मिथ्यात्वी एवं (५) कुपात्र-अनार्य हिंसक । इन पांचों में उत्तम पात्र को दान देने से एकांत पुण्य, मध्यम पात्र एवं जवन्य पात्र का दान सुपात्र दान में है, परन्तु कुछ पाप का मिश्रण है। अपात्र दान में अनुकम्पा की अपेक्षा से तथा ममता घटने की अपेक्षा से पुण्य का मिश्रण है। कुपात्र दान में एकान्त पाप है। परन्तु साधु को तो बीच वाले तीनों स्थानों के लिए मौन साधना श्रेय है। पुण्य पाप कहना अनुपयुक्त है। यहां कोई इस प्रकार कहे कि 'श्री वीतराग देव ने तो नौ प्रकार के पुण्य समुच्चय रूप से सब जीवों की अपेक्षा से वताये हैं किन्तु किसी प्रकार के भेद नहीं कहे हैं। इसका उत्तर ऐसे देना चाहिये कि यदि वीतराग देव ने नौ प्रकार के पुण्य कहे हैं तो फिर तुम अन्य गृहस्थ के दान के लिए मौन क्यों रखते हो ? वहां पुण्य क्यों नहीं

रप्रन्थकार ने एकान्त पुर्य बताया है किन्तु आगम वचनानुमार चित्त क्ति एव पात्र शुद्ध निर्वेद्य दान से एकान्त निर्वरा होती है।

कहते हो इसका क्या कारण ? यहां कोई इस प्रकार कहे कि 'देने वाले को तो पुण्य ही होता है परन्तु साधु को पुण्य कहना कल्पता नहीं इसलिए नहीं कहते।' तो फिर उनसे यों पृद्धे कि यदि वीतराग देव को पुण्य कहना वल्पता है तो फिर साधु को क्यों नहीं ? पुण्य को पुण्य कहने की तो वीतराग देव की आज़ा है तथा जो सतु काणविक दान में पुण्य कहने की भगवान की आज्ञा नहीं है और गृहस्थ के दान में एकान्त श्रद्धा तथा प्ररुपणा है वह भगवान की आज्ञा का विराधक है। स्वयं के कल्पित मतानुसार चलने वाले हैं। शंका- फिर सब जीवों की अपेक्षा नौ प्रकार का प्रण्य एकान्त है। ऐसा कहन वाले से पूछना चाहिए कि पुण्य साबद्य करनी से होता है या निर्वेद्य करनी से ? इसके लिए वे कहते हैं कि 'निर्वेद्य करनी से पून्य बन्धता है।'

प्रश्नः—परन्तु जो सतु आदि गृहस्थ का दान सावध करणी है या निर्वध ? तव वह कहे कि सावध तव उन्हें ऐसा पूछें कि सावध करणी से एकान्त पुण्य होता है या पाप ! बुद्धिमान विचार कर निर्णय करें। यहां कोई इस प्रकार कहते हैं कि 'सावध तो पाप' इसलिए गृहस्थ के दान में सर्वथा पाप है परन्तु पुण्य तनिक भी पाप नहीं। ऐसा वहने वाले को कहना चाहिए कि एकान्त पाप को भी सावध कहा है एवं पुण्य पाप दोनों शामिल हो उनको भी सावद्य कहा है। जिस प्रकार अमत्य मिश्र भाषा दोनों सावद्य, इम न्याय से गृहस्थ के दान को एवं अनुकम्पा आदि आठ दान को पुण्य पाप दोनों ज्ञेय पदार्थ जानने चाहिये परन्तु एकान्त पाप नहीं । एकांत पाप हो तो साधु किस प्रकार रखता है ? सूत्र में तो गृहस्थ के दान के लिए माधु को स्थान स्थान पर मौन साधना कहा है। श्री स्परहांग सत्र के प्रथम श्रुत स्कन्ध के ग्यारहर्वे मोक्ष मार्ग नामक अध्ययनं में ऐसा कहा है कि 'कोई राजा धर्मे की बुद्धि से मतु आदि दान देता हुआ उत्सव करवाता हुआ वह मुनिराज से पूछे कि अहो ऋषिश्वर ! इस अनुष्ठान से इमें पुण्य होता है या नहीं ?' तब साधु पुण्य है ऐसा न कहे इसमें पुण्य नहीं है ऐसा भी नहीं कहे। क्योंकि इन दोनों प्रकार की भाषा में महा भय है। यदि पुण्य कहे तो त्रस स्थावर जीवों की हिंसा लगती हैं यदि कहे कि पुण्य नहीं तो अन आदि के अर्थी (अतिथि) लोगों के अन्न पानी की अन्तराय लगे, इसलिए दान की प्ररांमा करने वाला हिंसा का भागी तथा निषेध करने वाला अगीतार्थ एवं वृत्ति छेदने वाला कहलाता है। इसलिए पुण्य हैं∵अथवा नहीं ऐसी आस्तिक **नास्तिक दोनों** भाषा नहीं उच्चारे अपितु मौन रहे। दोनों में से एक भाषा बोलने पर क्या होता है ? उसे पाप कर्म की प्राप्ति होती है इसलिए अविधि से बोलना छोड़े। निर्वेद्य भाषा बोलने से मोक्ष प्राप्त होता है। ऐसा श्री स्त्यगडांग सूत्र के दूसरे श्रुतरकन्ध के पांचवे अध्याय में अनाचारी के अधिकार में देख लिया जावे।

दान गृहस्थी देवे, लेने वाला लेवे ऐमा व्यापार होता हुआ देखकर 'हां' या 'ना', गुण दोष कुछ भी नहीं कहे। यदि गुण कहे तो असंयम की अनुमोदना लगती है और दोष कहे तो चृत्ति का छेद होता है। इस कारण से दोनों भाषा नहीं वोले ज्ञानादि मोक्ष मार्ग की वृद्धि करे। अर्थात जिस प्रकार असंयम (सावद्य) नहीं होवे वैसे बोले । ऐसा अधिकार सूत्र में कहा है वे सूत्र विरुद्ध प्ररुपणा करते हैं। यहां कोई इम प्रकार कहे कि 'दान दाता पूछे तब साधुओं को मोन करना परन्तु मन में पुण्य श्रद्धना अथवा कोई कहे पाप तो मौन एवं कोई पुण्य तो मौन, मन में दोनों ही श्रद्धे। कोई कहे साधु को मौन करना उसका फल केवली जाने, हमें मालूम नहीं। कोई कहे साधु को मौन साधना चाहिए परन्तु पुण्य पाप मिश्र कुछ भी नहीं श्रद्धे इत्यादि अनेक मत वर्तमान में दिखाई पड़ते हैं। जिन पर सूत्र के आधार से विचार कर कौन सा मत सच्चा है ? उमकी परीक्षा चतुर पुरुष करे।

प्रश्न यदि पुण्य होता है तो साधु को पुण्य की पुष्य कहने में क्या दोष है ? और भगवान पुण्य को पुण्य

कहने में क्यों मना करें ? फिर सतु आदि दान में हिंमा अदि सावद्य कर्तव्य प्रत्यक्ष दिखाई पड़ता है अतः जैन धर्मानुयायी वहां एकान्त पुण्य किम प्रकार श्रद्ध सकता है। इस कारण से एकान्त पुण्य की स्थापना करना यह बात ऋंठी जान पड़ती है और यदि सभी दानों में पाप होता है तो पाप को पाप कहने में साधु को क्या दोप है ? और मगवान ने पाप कहने के लिये क्यों मना किया ? तथा जो दान देते है वहां दया प्रमुख शुभ भाव उत्पन्न होता दिखाई देता है एवं जो वस्तु देता है उससे लाय प्रधान है, वहां एकान्त पाप किस प्रकार होता है। श्री प्रश्न व्याकरण सूत्र के दूसरे आश्रव द्वार में दान का निपेध करे उसे फूठ बोलने वाला कैसे कहा ? फिर तीसरे संवर द्वार में दान की अंतराय देवे उन्ने चोरी करने वाला कैसे कहा ? इत्यादि कारणों से एकांत पाप की श्रद्धना करना सूत्र न्याय से मिथ्या असंत्य लगता है और जो ऐसा कहे कि इसके फल की हमें खबर नहीं उनके हृदय में अंघकार दिखाई पड़ता है। जो इतनी वात नहीं ममझ सकना वह चारित्र किस प्रकार पार्चेगा ? तथा कोई इम प्रकार कहे कि साधु को तो मौन ही रहना युक्त है, पुण्य पाप् मिश्र इत्यादि कुछ भी नहीं श्रद्धना योग्य है, ऐसे कहने वाला नास्तिकवादी दिखाई पड़ता है। भगवान ने तो युत्र में कहा है कि 'जितनी क्रिया करे उन सबका फल

है कोई भी निष्फल नहीं।' जो निष्फल कहे वह निष्फल वादी नास्तिकमती जैन मार्ग से दूर मालूम पड़ता है। फिर तीन वातों का निषेध किया है इस दृष्टि से तो निष्फल जान पड़ता है। यदि ऐसी है तो निष्फल कहते हुए क्यों शंका करते हो इत्यादि प्रकार से विचार करते हुए ये गृहस्थियों का दान जानने योग्य पदार्थ दोनों स्थान पर मालूम पड़ता है।

श्री रायणसेणी सूत्र में सूर्याभ देवता ने भगवान से कहा 'में आपके साधुओ को नाटक दिखाऊं ?' तब भगवान ने मौन रखा उसका फलितार्थ इस प्रकार है कि 'यदि हां कहें तो साबद्य लगता है एवं ना कहे तो देवता की भक्ति जाती है।' इमलिए मिश्र स्थान जानकर वीतराग देवता ने मौन साधना की । इस दृष्टि से तो गृहस्थी के दान में भी मौन ही कहा है, वह मिश्र स्थान ही है। यदि धर्म होवे तो साधु आज्ञा देवे, और पाप होवे तो निपेध करे। परन्तु यहां तो आज्ञा भी नहीं देवे, उसी भांति निपेध भी नहीं करे इस कारण तीसरा मिश्र पक्ष मालूम पड़ता है, और मिश्र स्थान में मीन साधना युक्त है। यहां तो दोनों बात प्रत्यक्ष दिखाई देती है अतः दया है वह पुण्य तथा जो ममता घटी वह भी पुण्य अन्य को देने से अन्य पुण्य प्रकृति सूत्र में कही है, उस दृष्टि से भी पुण्य है पर गृहस्य का लेन देन सब सावय कार्य है। अतः श्री

उत्तराध्ययन सूत्र के नवमें अध्याय में न नीराजा ने कहा है धर्मोपकरण, चार आहार आदि एक मर्बथा सावद्य प्रवृत्ति के त्यागी माधु के दान को छोडकर दूसरे सब दान मावय है। साबद्य जानकर माधु ने छोड़ा है तथा हिंसादि प्रत्यक्ष जान पड़ते हैं अतः पाप भी है, इस वास्ते दोनों बात जानी जाती है तथा कोई इस प्रकार कहे कि धर्म अमृत है तथा पाप जहर है, परन्तु दोनों के सम्मिलित खाने से मृत्यु होती हैं, उसी प्रकार पुण्य पाप करने से भी जानना चाहिये इस प्रकार कहने वाले के लिए उत्तर है कि यह दृष्टानत अमत्य है, श्रावक मिश्र पक्ष में है वह हुवेगा फिर माधु को सकषायी कहा है, पाप के नाम से बुलाया वह किस प्रकार इवेगा ? इसलिए यह दृष्टान्त तो जहां एकान्त पाप का कार्य हो अल्प मात्रा पुण्य का मिश्रण हो वहां मिल मकता है पर सब स्थानों में नहीं मिल सकता है। अतः श्रीरभग-वती सन्न के ८ वें शतक के छट्टे उद्देश्य में माधु को अयूझता देने से पाप स्वल्प एवं निर्जरा अधिक कही है। इसलिए कई लोग इस पाठ को मिथ्या कहूने हैं, अतः वे सिद्धान्त पाठ के उथापक होने के कारण निह्नव हो सकते <sup>हें.</sup> यहां कोई प्रश्न करे कि यह पाठ आचार्यों द्वारा प्रतेपित है अतः पाठ कैसे सत्य हो सकता है ? इमका समाधान यह है कि यदि धूत्र में ऐमी शंका करे तो शंका

करने वालों को दुर्लभ बोधी एवं निह्नव जानना चाहिये।
पूर्वाचार्यों ने भी ये सब होय पदार्थ मिश्र में कहे हैं। श्री
स्यगहांग सब के अठाहरवें अध्याय में तीन पक्ष वतलाये
हैं जिसका विवेचन श्री पार्श्ववन्द्र स्रीजी ने और श्री
अभयदेव स्रीजी ने इस प्रकार किया है:—

(१) धर्म पक्ष-पांच महात्रत, गृहस्थ के वारह त्रत, श्रावक की ग्यारह पिडमा, भिद्ध की बारह पिड़मा, त्रह्मचर्य की नवबाड़, पच्चीस भावनायें, बत्तीस योग संग्रह इत्यादि पदार्थ धर्म पक्ष में हैं और (२) सात भय, आठ मद, मत्रह प्रकार का असंयम, बीस असमाधि के स्थान, इक्कीस सबल दोप, अठारह पाप स्थान, पांच मिथ्यात्व, तीस महामोहनों के स्थान इत्यादि पदार्थ अधर्म पक्ष में हैं। (३) गृहस्थी का दान, चारित्र का महोत्सव, दीक्षोत्सव, स्वामिवत्सलादि सब कार्य जिनमें साधु विधि निषेध नहीं करे वे सब कार्य मिश्र पक्ष में हैं।

चरितानुवाद की अपेक्षा (१) अनेक पुरुषों ने चारित्र लिया, तपस्या की, पड़िमा का आराधन किया ये सब धर्म पक्ष में है। (२) दुख विपाकी जीव ने जो पाप किये, गोशालक ने दो साधुओं को जलाया, कोणिक राजा तथा चेड़ा राजा ने संग्राम किथे ये सब अधर्म पक्ष में है।

(३) भगवान के पधारने पर राजा ने नगर सजाया तथा वंदना करने गया, प्रदेशी राजा ने दान शाला वनवायी, चित्त सारथी ने राजा प्रेदेंशी को प्रतिवाध दिलाने हेतु रथ का प्रयोग किया, सुबुद्धि प्रधान ने पानी का उपाय कर जितगत्रु राजा को प्रतिबाधित किया, प्रभु मल्लिनाथ जी ने ६ राजाओं को प्रतिबोध देने के लिए मोहन घर वनाया, सूर्याभ आदि देवताओं ने वीतराग प्रमु के सामने नाटक किया, कृष्ण वासुदेव ने थावच्चा पुत्र की दीक्षा के ममय उत्सव की घोषणा करवाई, श्रेणिक राजा ने उद्-योषणा करवाई, जंख पुष्कली श्रावकों ने स्वामिवात्यलय किया, भगवान महावीर के पधारने पर कोणिक राजा ने वधाई वांटी इत्यादि अनेक चरितानुवाद मिश्र पक्ष में हैं। इन्हें जानना योग्य कहा है। जैसे एकान्त हेय भी स्थापना (प्ररुपणा के) योग्य नहीं वैसे एकान्त उपादेय भी उथापने अर्थात् निपेध ,योग्य भी नहीं । इसी भांति दस 'दान में भी ऐसा ही समक्षेत्र, आठवां दान धर्म पक्ष में तथा सातवां दान अधर्म पक्ष में, शेप आठ दान मिश्र पक्ष में है। साधु के दान को छोड़कर यदि अन्य सब दानों में पुण्य होता नो नौ दानों को धर्म दान क्यों नहीं कहा ? तथा एकान्त पाप होता तो नौ दान को अधर्म क्यों नहीं कहा ? इस कारण से ज्ञेय पदार्थ उभय पक्ष में है और जो सर्वथा

पुण्य कहते हैं उनको इस प्रकार पूछना चाहिये कि 'बीतराग प्रभु ने समुच्चय अन्न पुण्य कहा है बहां पुन्य के भेद नहीं किये हैं. लेकिन विचारक व्यक्ति हदय से विचार नहीं करे तो क्या पक्का हुआ देने से पुण्य है ? या अपक्व देने से पुण्य है ? अथवा सझता देने से, या असझता देने से कहां कहां पुण्य है ? इसके उत्तर में वे ऐमा कहे कि '' भगवान ने समुच्चय जीवों की अपेक्षा पुण्य कहा है परन्तु वहां भेद नहीं किये हैं.जहां जहां भगवान ने पुण्य कहा है उन सब स्थानों में पुण्य है वहां पाप नहीं इसलिए पुण्य ही है। भगवन् ने अन्न पुण्य आदि कहा है परन्तु अन्न मिश्र आदि नहीं कहा तथा पाप भी नहीं कहा इमलिए पुण्य ही है उन्हें यो कहे कि भगवन् ने सावद्य करणी में एकान्त पुण्य कहा है परन्तु भेद (विगत) नहीं करे तो 'लयण पुण्य' नया स्थान आरम्भ करके मिथ्यात्वी कर देवे उसे एकान्त पुण्य होवे ? वृक्ष काटकर सयन हेतु पाट पाटला आदि बनाकर देवे, वस्त्र धोकर देवे, रंग कर देवे, मन से आर्तध्यान ध्यावे वहां पुण्य क्सि प्रकार हो ? वचन से असत्य भाषण करे, काया से हिसा करे, मिथ्यात्त्री को नमस्कार करे इन सब स्थानों पर पुण्य किस प्रकार कहा है ? यदि मन पुण्य से मर्चत्र पुण्य हो तो सब को अन्न देने से भी हो, और यदि मन निर्वेद्य से पुग्य हो तो फिर अन पुण्य भी निर्वेद्य से हो। जिनको नमस्कार करने से पुण्य उनको अन्न देने से भी पुण्य, ये नौ पुण्य समान हैं, इसलिए सर्वत्र पुण्य का मिक्षण है। कहीं थोडा कहीं बहुत। इस कारण से पुण्य के अपेक्षा से अन्य दसरे को देने से अन्य पुण्य प्रकृति कही है परन्तु एकान्त पुण्य नहीं, क्योंकि यदि सब को देने से एकान्त पुण्य होवे, तो फिर पात्र कुपात्र की क्या विशेषता ? माधु, साध्वी, श्रावक, श्राविका, मिथ्यात्वी आदि मभी समान हो जावे ? गुण का कारण ही नहीं रहा! तथा सङ्गता, असङ्गता, मचित, अचित सब समान हुए । इत्यादि पितिस्थितियों का विचार करने पर उनका कथन नहीं मिलता है अन्य कोई इस प्रकार कहे कि 'साधु को छोड़ दूसरे सब दानों में पाप है उनका भी एकान्त सत्र विरुद्ध कथन है। इसलिये साधु को छोड़कर सब द्सरे दानों में पाप कहा है। उमने दान का उत्थापन किया और दान उत्थापन करे उसे मिध्याभाषी एवं अन्तराय देने वाला कहा है।

श्री भगवती सूत्र के पांचवें शतक के छहे उदेश्य में वस्तु विक्रोता को जब तक किराना नहीं दिया हो तब तक भागी किया लगती है, और किराना देने से हल्की किया लगती है, रूपया लेने से रुपये की भारी किया लगती है ऐसा

कहा है देखों लोभ के निमित्त से बस्तु दीबी उस बस्तु की किया हल्की, उसके देने से लाभ होवे नो फिर अनुकम्पा के निमित्त दया के परिणाम से दान देवे उसे एकान्त पाप किस प्रकार होवे ? जितनी जितनी ममता हटी उतना उतना पुण्य ही है और यदि पाप है तो आनन्द आदि शावकों की पहिमा बहन करते भगवान ने क्यों मना किया ? एक व्यक्ति तिरे तथा दो व्यक्ति इवे ऐसी क्रिया भगवान केसे बतावे ? तथा दूसरों को इवाने से स्वयं किस तरह तिरे ? इमीलिये पाप नहीं कहा है !

यदि देने से एकान्त पाप ही होता हो तो प्रदेशी राजा ने दान जाला कैसे खुलवाई ? केशीकुमार मिन ने निपेध क्यों नहीं किया ? तथा अम्बड़ श्राकक दातार को पाप लगना जानता तो फिर सो (१००) घर पारणा कैसे करता ? क्या एक ही घर पारणा करने पर कार्य नहीं चलता ? क्यों व्यर्थ में सो घर वालों को पाप लगाता ? सभी दानों में यदि पाप की श्रद्धा करे तो उसके हृदय में अनुकम्पा नहीं है। पर परिणाम दुष्ट होने मात्र से पाप नहीं कहें।

पहिमाधारी आदि श्रावक के दान का वर्णन सूत्र मे स्थान स्थान पर मिलता है, उनका न्यूनता युक्त (कपर सहित) दान धर्म दान में बताया है वहां गृहस्थ को देना

लेना अन्नत में है यही न्यूनता है। परन्तु बाहुलता की अपेका धर्ने है, सूत्र में पहिमाधारी श्रावकों को 'समण भृत' कहा है। यदि जो कसर सहित धर्म दान में नहीं माने उन्हें इस प्रकार पूछे कि इन दस दानों में कौनसा दान है. यह कही ! इसे कितने ही धर्म दान के अन्तर्गत सेते हैं, पर-तु यह बात ठीक नहीं जंचती। यदि धर्म है तो फिर एकांत आज्ञा क्यों नहीं दी ? ऐसा प्रश्न उठे तब कहे कि हमारा कल्प नहीं। तब उन्हें पृष्ठे कि, धर्म का कल्प नहीं? तब कहे कि स्थविर कल्पि, जिनकल्पि की नहीं देवे यह कैसे ? उनसे इस प्रकार कहे कि कल्प नहीं परन्तु देने में धर्म जानते हैं और देने की आज्ञा देते हैं। और कारण उपस्थित होने पर देते भी हैं, परन्तु श्रावक तो दोनों ही करे। इस कारण से एकान्त धर्म नहीं जाने और जो पिंडमाधारी श्रावक का दान एकान्त धर्म में है तथा पुण्य कहा जाता है, और पुण्य का जो कारण कहते हैं वह अविचारी भाषा के बोलने वाले मालूम पड़ते हैं, इस कारण वीतराग भगवान ने गृहस्थ के मभी दानों में मौन कहा तथा जिसने पुण्य का कारण कहा उनका मौन भंग हुआ। जो पिड़माधारी को देवे उसके भी तीसरे करण में न्यूनता लगती है, तथा कई एक अधर्म दान का पालन करते हैं, श्री भगवती सूत्र के आठवें शतक के ऋहे उद्देश्य में

असंयित अत्रती को देने में एकांत पाप कहा है, इस कारण श्रावक को लेना देना अत्रत में है इसलिए एकान्त पाप कहा है, यह बात भी नहीं मिलती, जिस कारण यहां तो गुणवंत पात्र को मोक्ष के लिये देंगे उमको एकान्त पाप कहा परन्तु अन्य श्रावक के दान का तथा अनुकम्पा दान का यहां अधिकार नहीं। अनुकम्पा दान '' जिण हो नकयाइ पिंडसाई '' ऐसे कहा गया है। सातवां दान तो गणिका आदि का है। अतः गणिका तथा पिंडमाधारी श्रावक किस प्रकार हो १ पात्र कुपात्र की क्या विशेषता १ अतः पिंडमाधारी श्रावक किस प्रकार हो १ पात्र कुपात्र की क्या विशेषता १ अतः पिंडमाधारी श्रावक का दान सातवं दान में नहीं मिलता है।

कितनेक इस प्रकार कहते हैं कि ''शेष आठ दान में है। '' उनसे पूछे कि पिड़माधारी प्रमुख को देने में कौनसा गुण ? अनुमोदन हेतु देते हैं या अनुकम्पा लाकर देते हैं अथवा हर कर देने हैं या अहंकार से देते हैं या भोग से देते हैं या उन पर उपकार करने के लिए देते हैं ? इत्यादि कारणों से नहीं अपित यहां तो केवल गुणों की अनुमोदना के लिए देते हैं, यदि दूसरे कारणों की अपेक्षा से देवे तो आठ दान में मिले और यदि गुणों के अनुमोदन हेतु देवे तो आठ दान धर्म में मिलेंगे। परन्तु आठ दान तो संसारी के हैं मिथ्यात्वी है। अठ दान में सुपात्र नहीं परन्तु आवक सुपात्र में है। सूत्र में स्वामिवच्छल प्रभावना को समिकत का आचार कहा है, श्री ठाणांग सूत्र में चतुर्विध संघ में श्रावक को रत्न का पात्र कहा है। एवं श्री भगवती सूत्र में श्रावक को रतन की माला समान कहा है, परन्तु आठ दान वाले की रत्न का पात्र व रतन की माला के समान नहीं कहा । यहां कोई कहे कि 'उसको सञ्जता देने से अठारह पाप में से कौनमा पाप लगता है ? क्योंकि उन्नीसवां पाप तो है नहीं' उनसे ऐसा कहें कि 'गृहस्थ को साधु आने जाने के लिए कहे तो अहारह पाप में से कौनसा पाप लगता है ? तव वे कहे कि गृहस्थ को आने को किस प्रकार कहे ? तो उसके दान में पुण्य किस प्रकार कहे ? आने जाने की कहने से उसके पाप की अनुमोदना होती है। इसी प्रकार दातार को भी पाप की अनुमोदना आती है। क्योंकि लेना देना दोनों अव्रत में है।

प्रश्न होता है कि पड़िमाधारी पांचवें गुणस्थान में है या छहे गुण स्थान में ? इसके उत्तर में कहे कि छहे गुण स्थान में नहीं। तो पांचवें गुणस्थान वासे को देने से सावग्र पुण्य है, निर्वद्य नहीं, इसलिए वह दान में किस प्रकार सम्मिलित हो ? तथा चतुर्विध संघ के हित वात्मल्य से सनत्कुमार इन्द्र हुआ ऐसा कहा परन्तु आठ दान से हुआ ऐसा नहीं कहा, वह धर्मदान में है यहां आवक को एकान्त धर्म पक्ष में नहीं कहा, त्रतानित कहा इसिंहए कसर (न्यूनता) में मिलेंगे इसरे में नहीं, तथा साधु का दान तो संयम का आधार है। इसिंहए वह धर्म है। श्रावक का दान संयमा संयम का आधार है यहां संयम बहुत है अतः यह शेय पदार्थ है तथा आठ दान मिध्यात्वी के हैं वे असंयम के आधार है, इसिंहए वे पाप में ही है, वहां अनुकम्पा आदि जो उत्पन्न होती है, वह धर्म का कारण है इस कारण पुण्य भी है, कार्य में पुण्य पाप दोनों लगते हैं।

समय की अपेक्षा सब साधु धर्म पक्ष में है तथा उसका दान भी धर्म पक्ष में है, श्रावक धर्माधर्म पक्ष में है उसका दान भी धर्माधर्म पक्ष में है, किसी २ सूत्र में श्रावक को धर्म पक्ष में लिया है, उस अपेक्षा से उसका दान भी धर्म पक्ष में है और क्रियां का करने वाला मिथ्यात्वी, वह भी मिश्र पक्ष में कहा गया है उसका दान भी मिश्र पक्ष में ही है। परन्तु निश्चय नय से उसे अधर्म पक्ष में गिना है, इस अपेक्षा से उनका दान भी अधर्म पक्ष में है, आद्र कुमार ने कहा, ब्राह्मणों तुम्हें जिमाने से नर्क में जाता है' फिरे उत्तराध्ययन सूत्र के १४ वें अध्याय की १२ वीं गाथा में भृगु पुरोहित के पुत्रों ने इस प्रकार कहा "भुजा दिया, निति तमं तमेणं" इति वचनात् और कुपात्र तो निश्चय व्यवहार दोनों अपेक्षा से अधर्म पक्ष में ही है,

उसका दान भी १५वें कर्मादान में है सातवें अधर्म दान में है। जो श्रावक को नमस्कार करे वह भी इसी प्रकार है। ये ९ पुण्य समान हैं। तथा कोई इस प्रकार कहे कि नमस्कार तो पंच पदों को ही करना चाहिये शेष नमस्कार मिथ्यात्वी की करणी है, अतः श्रावक को नमस्कार किस प्रकार करें।

उसका उत्तर है कि एक अपेक्षा से श्रावक पांच पद में है क्यों कि साधु सर्व की अपेक्षा से २७ गुण धारी है, तथा देश अपेक्षा से २७ गुण श्रावक में भी मिलते हैं इस कारण गुण की अपेक्षा से पांच पद में है, और यदि श्रावक के विनय में पुण्य हो तो साधु क्यों नहीं करे? तब कहे कि आर्या को क्यों नहीं करे ? ऐसे प्रश्नकत्ती को ऐसा कहे कि साध्वी को सदा भाव से वन्दना करते हैं,परन्तु छोटे बड़े का व्यवहार रखने हेतु द्रव्य से वन्दन न करे,परन्तु श्रावक को तो भाव से वन्दना नहीं करे इसलिये पुण्य नहीं कहना चाहिये, यदि शावक के विनय में पाप हो तो मगवान ने श्रावक का विनय मुल धर्म कैसे कहा ? फिर श्री भगवती सूत्र में उत्पला श्राविका न पुष्कली श्रावक को वन्दना क्यों की ? फिर भगवान के मुख के सामने शंखजी पर क्रोध करते हुए भगवान ने मना किया, पाप जानकर निषेध किया। इसलिए यदि वन्दना करनें में पाप होता तो मना क्यों नहीं किया, पाप करते हुए को रोके तो यह साधु का आचार है, इस कारण से

श्रावक को वन्दन करना पाप नहीं है। फिर अंबर्डजी के शिष्यों ने अंबड़जी को बन्दना क्यों करी। सूत्र में स्थान स्थान पर स्वधर्मी का विनय करना कहा है। चतुर्विध संघ के विनय में बहुत गुण फरमाये हैं, इसलिये विनय का निपेध नहीं करें। श्रावक तो वड़ी वात है पर सूत्र में तो देवता, मसुष्य तथा तिर्यश्च इन तीनों के विनय करने में भी बहुत सुख कहा है, तथा जो माता पिता का विनय करे तो चवदह हजार वर्ष के आयुष्य वाले देवता मे उत्पन होवे इसलिये विनितपन का जितना प्रभाव हो उतने सव जीवों के गुण है और सब जीवों के समय समय पर पुण्य का बन्ध होता है, एवं पुण्य की करणी तो नौ प्रकार की है इस कारण जितने देने के, विनय के तथा अनुमोदन के गुण व शुभ परिणाम इन सबसे निश्चय पुण्य बंधता है। मिथ्यात्व की करणी करते हुए भी पुण्य का मिश्रण है। पंचाग्नि साधन करने में हिंसा होती है वह पाप है, परन्तु काया क्लेश तो अकाम निर्जरा एवं पुण्य होता है, तथा बारहवें अतिथि संविभाग व्रत में अहंकार भाव से दान देवे उसे अतिचार कहा है, वहां दो स्वरुप है, तथा श्री भगवती स्त्र के सातवें गतक के दशवें उद्देश्य में कहा है कि आग बुझावे (होलवे) वह अल्प कर्मी तथा आग लगावे वह भारी कर्मी इस कारण जीव रक्षा के भाव में पुण्य प्रकृति का

वंध कहा है तो भी दो रूप प्रत्यक्ष ही जाने जाने हैं तथा निरचय नय से श्री अनुयोग द्वार सूत्र में मंसारी विनय में अप्रशस्त पन कहा है. इनलिए एकान्त पक्ष नहीं लेना चाहिये। यह नौ प्रकार के पुण्य का परिचय कहा है।

पाप तत्त्व का परिचयः — यहां पाप के दो भेद — १ द्रव्य पाप तथा २ भाव पाप । दोनों का परिचय पहिले जिम जीव के मोहनी कर्म की छब्बीस प्रकृति बांधी हुई सत्ता में थी उनके उदय में आने पर पाप करने की मति उत्पन्न होती है, इसलिए कर्म के उदय से पाप के परिणाम उत्पन्न होते हैं उस कर्म को द्रव्य पाप कहते हैं। यह चौस्पर्शी पुर्गल है। इसके उदय से जीव के जो हिंसा करने तथा भूंठ बोलने इत्यादि अग्रुभ परिणाम उत्पन्न हुए वे अशुभ अध्यवसाय से भाव पाप कहे जाते हैं। वे अरुपी है। इस परिणाम से जो जीव हिसादि किया करे वे क्रिया के योग प्रवर्तने की अपेक्षा से द्रव्य पाप कहे जाते हैं, आरम्भ में अष्ठस्पर्शी है वह भी एक अपेक्षा से पाप कहा जाता है, क्रिया करने से जो सात आठ कर्म के अग्रुभ वर्णादि सहित अनन्त प्रदेशी स्कंध जीव के आकर लगते हैं, वे पुद्गल चौस्पर्शी है उन्हें भी द्रव्य पाप कहा जाता है। जिस प्रकृति के उद्य आने से जीव को नीच गोत्र, धन धान्य, नाज्ञ, दुख दारिद्र अज्ञाता उत्पन्न होवे वे पाप के फल हैं।

नय की अपेक्षा विचार करने पर तो धन धान्यादि, सोना, यांदी प्रमुख नव विथ द्रव्य परिग्रह कहलाता है. परिग्रह पाप है, इम अपेक्षा से धन धान्यादि द्रव्य परिग्रह भी आठ स्पर्शी कहलाता है, यदि परिग्रह को एकान्त पाप कहा जाय तो भरत चक्रवर्ती को आभृषण पहने हुई अवस्था में केवल ज्ञान किस प्रकार उत्पन्न हुआ ? क्योंकि पाप के रहते केवल ज्ञान उत्पन्न होता नहीं, इस अपेक्षा से द्रव्य परिग्रह से केवल्य ज्ञानादि वस्तु नहीं रुकती है, यहां ममत्व भाव को परिग्रह कहा है। ममत्व भाव से केवल ज्ञानादि वस्तु रुकती है, द्रव्य परिग्रह से दूसरे साधु संभोग नहीं करते हैं, द्रव्य लिंग रहित साधु को देवता भी वन्दन नहीं करते हैं, जिस प्रकार अन्य लिंग में गृहस्थी के वेप में ज्ञान उत्पन्न होता है देवता साधु के उपकरण देवे, उन्हें पहिनने पश्चात् देव वन्दना करे, इसलिए द्रव्य की भी एक अपेक्षा से परिग्रह में गिना जाता है, यह औपचारिक नय कहलाता है।

मुख्य नय की अपेक्षा जीव घात आदि करने से जो अग्रुभ कर्म बांधे, वे चौस्पर्शी पुद्गल परिणामिक भाव में रहते द्रव्य पाप कहलाते हैं और जब उदय में आवे तब वे भाव पाप कहलाते हैं। सूत्र में स्थान २ पर अठारह पाप को चौस्पर्शी कहा है इस अपेक्षा अजीव परिणाम जानने चाहिये अठारह पाप स्थान के नाम तथा अर्थ प्रसिद्ध है, वे ग्रंथ भार भयान्नास्मोमिः लिख्यते' इति पाप तत्व का परिचय।

आश्रव तत्व का परिचय-आश्रव के दो भेद-१ द्रव्य आश्रव तथा २ भाव आश्रव । इनमें द्रव्य आश्रव किसे कहते हैं ? पूर्व में जीव ने मिथ्यात्व मोहनीय आदि मोहनी कर्म की बब्बीस प्रकृति बांधी है उनको द्रव्य आश्रव कहते हैं। इन प्रकृतियों के प्रयोग से जीव के अध्यवसाय उत्पन्न हो वे भाव आश्रव कहलाते हैं। उन भाव आश्रव के योग से नये शुभाशुभ कर्म बाते हैं उन आते हुए कर्मों को श्री उनवाई सूत्र तथा प्रश्न व्याकरण सूत्र में द्रव्य आश्रव कहा है। यहां कोई कहे कि द्रव्य मिथ्यात्व, द्रव्य योग अजीव पुद्गल है परन्तु आश्रव नहीं, यह बात विरुद्ध लगती है, यंदि द्रव्य आश्रव नहीं गिनते तो योग आश्रव किस प्रकार कहते हो ? मिथ्यात्व आश्रव किस प्रकार कहते हो भाव मिथ्यात्व क्यों नहीं कहते हो ? यदि योग आश्रव कहते हो तो द्रव्य योग आश्रव होगा या भाव योग आश्रंव ? तथा कोई कहे कि द्रव्य आश्रव है पर गिना नहीं जाता। उन्हें यों कहे कि यदि द्रव्य आश्रव है तो क्यों नहीं गिना जाता ? तथा कोई कहे कि "द्रव्य भाव बांश्रव तो है परन्तु आते हुए कर्म वें आश्रव नहीं, यहां श्री आचारांग सूत्र के पच्चीसवें अध्याय में ओव के दो भेद किये हैं:- द्रव्य ओघ पानी का प्रवाह तथा भाव ओव मिथ्यात्वादि के कमें जल का प्रवाह आवे वह फिर श्री भगवती सूत्र के तीसरे शतक के तीसरे उद्देश्य में मंडित पुत्र को कहा कि " जिस प्रकार छिद्र सहित नाव पानी में चलावे तब वह नाव छिद्र के द्वारा (आश्रव द्वार) पूरी भरकर पानी में नीचे बैठ जाती है। " इसी आते हुए कर्म को आश्रव कहा है। दरवाजे (छिद्र) से नाव मरती नहीं नाव तो पानी से भरती है उसी प्रकार जीव भी अञ्चभ भाव के भार से भारी नहीं होता अपितु नये कर्म रुप आश्रव आवे उनसे भारी होता है इसलिए आते हुए कर्मों को आश्रव कहते हैं। आते हुये कर्मी को आश्रव नहीं गिने तो भगवती सूत्र के पाठ की उत्थापना होती है, इसेलिए आते हुए कमों को भी आश्रव मानना चाहिये। द्रव्य आश्रव के उदय से भाव आश्रव उत्पन्न होता है, एवं भाव वाश्रव से द्रव्य आश्रव उत्पन्न होता है। यहां अंडे एवं मुर्गी का दृशान्त समझने के लिए उपयुक्त है।

आश्रव के पांच मेद मिथ्यात्व:-पहिले जीव ने मिथ्यात्व मोहनी कर्म का बंध किया वह द्रव्य मिथ्यात्व उसके उदय से अतत्त्व में तत्त्व की चुद्धि, तत्त्व में अतत्त्व की चुद्धि ऐसी श्रद्धा उत्पन्न होती है उसे मिथ्या दृष्टि कहते हैं। भाव मिथ्यात्व-जिसके उदय से शुभाशुभ क्रिया करे, उनसे ग्रुभाग्रुभ कर्म आवे उसे अप्रत्याख्यानी की चौंकडी कहते हैं तथा अन्नती कहलाता है और एक अपेक्षा से प्रत्याख्यानी को भी कहते हैं। अप्रत्याख्यानी की चौकड़ी का उदय चौथे गुणस्थान तक हैं। इमलिए चौथे गुणस्थान वाले को असंयती, अत्रती, अपच्चकखाणी एवं अधर्मी कहा है। इसके आगे पांचवें गुणस्थान में अप्रत्याख्यानी नहीं कहलाता है। श्री भगवती सूत्र के पहिले शतक के दूसरे उद्देश्य में पांचवे गुणस्थान में अव्रतिगढ़ कहा है तथा पनवणा सूत्र में पांचवें गुणस्थान में अपचक्खाणी क्रिया कही है।पांचवां गुणस्थान वतावती, धर्माधर्मी,पच्चक्खाणा-पचक्खाणी, वाल पंडिन, सुप्त जागृत, संयता संयति कहलाता है तथा श्री भगवती स्त्र में अवत की किया लगना कहा है। कर्म ग्रंथ आदि ग्रंथों में भी श्रावक के ग्यारह अवत कहे है एक वस की टाली है, <sup>इ</sup>ह्डे गुणस्थान से अप्रत्याख्यानी एवं प्रत्याख्यानी चीकड़ियां नहीं, इसलिए व्रती, धर्मी, संयति पच्चक्खाणी, पण्डित एवं जागृत कहलाता है शेष नौ नो कपाय एवं संख्वल की चोकड़ी रहती है, उसे अत्रत नहीं कहते हैं, इसलिए साधु के कार्यों मे अत्रत नहीं, साधु जो उठना, वैठना, हिलना, चलना भोजन एवं भाषा प्रमुख क्रिया करते हैं वे सब प्रमाद कपाय योग के उदय से हैं अतः वे आश्रव है,

निश्चय में छोड़ने योग्य है, योगों का सब व्यापार छोड़ने से मोक्ष जायेंगे, इस कारण से कितने लोग इस प्रकार कहते हैं कि साधु का आहार त्रती में है, यह वात प्रमाण नहीं लगती अतः व्रत का त्याग नहीं करना चाहिये। विन्क आहार का त्याग करना चाहिये। व्रत तो बहुत करने चाहिए तथा करते हुए हर्पित होना और करने के बाद भी अनुमोदना करते रहना । किन्तु आहार अधिकाधिक नहीं करना चाहिए । श्री उत्तराध्ययन सूत्र के सत्रहर्वे अध्याय में पाप श्रमण कहा है । आहार करते हुए हर्पित नहीं होवे यदि हर्पित होवे तो चारित्र को अंगारे के समान करता है (सैतालिस दोपों में से मांडला के ५ दोपों में कहा है)तथा अनुमोदन भी नहीं करे; व्रत करते समय तो इस प्रकार माने कि मैं धन्य हूं जो त्रत अंगीकार कर रहा हूं। और जो दूसरे महापुरुप त्रत अंगीकार करते हैं वे भी धन्य है, ऐसा चिंतन करे परन्तु आहार करते समय ऐसा चिंतन नहीं करे।

साधु आहार 'करते समय ऐसा चिंतन करे कि जो महापुरुष 'आहार का त्याग करते हैं वे धन्य हैं मैं भी जिस दिन आहार का त्याग कंरु गा वह दिन धन्य होगा, परन्तु मेरी शक्ति छुधा वेदना सहन करने योग्य नहीं तथा आहार छोड़ने पर वैयावच्च आदि करने की शक्ति नहीं इसलिए आहार कर रहा हूं, ऐसा चितन करते हुए शहार करे । श्री उत्तराध्ययन सूत्र के छव्दीसर्वे अध्याय में कहा है कि मुनि छः कारण से आहार करते हैं परन्तु व्रत किस कारण से नहीं करे ? व्रत तो त्याग के भांगे हैं या आहार त्याग के भांगे इनमें आहार तो भोग रूप है और वत त्याग रूप है फिर वत अरुपी है, आहार रुपी है, वत के दो भेद — १. देश व्रती २. सर्व व्रती इन दो में कौनसा ? तथा धर्म के ज्ञानादिक चार भेद है, आहार इनमें से किस भेद में है ? धर्म तो अपुदगल किन्तु आहार पुद्गल है कोई कहे कि क़्रगड़क ऋषि ने आहार दुर्भ च्छा करते हुए केवल ज्ञान पाया, ढंढण ऋषि ने आहार परठते हुए केवल ज्ञान पाया,धर्म को कौन ले जाय ? आहार की गृद्धता से मंगु आचार्य विराधक हुए, श्री उत्तराध्ययन सूत्र के छट्टे अध्याय की आठवीं गाथा में 'दुगंच्छी अप्पणो पाए, दिन्नं मुंजिञ्ज भोयणं' इति वचनात् अर्थात् सावद्य किया की निन्दा करता हुआ पात्र में प्राप्त आहार की करें तथा श्री उत्तराध्ययन सूत्र के २९ वें अध्याय में भात के त्याग करने से अनेक भवों का नाश होता है ऐसा कहा है तथा इसी सत्र की तीसवें अध्याय में तप करने से अनेक क्रोड़ भव़ों का क्षय़ होता है, फिर भी साधु आहार करे। श्री जाता सूत्र में धन्नावह सेठ ने अपना कार्य साधन करने के लिए विजय चोर को अन दिया उसी प्रकार साधु अपना ज्ञान दर्शन रूप निज गुण के प्राप्त करने के लिए चोर समान इस काया को आहार देते हैं जिस प्रकार उत्पलावयंगी के अधिकार में मलदेव राजा ने समपूर्ण माल का पता लगाने के लिये मंडित चौर को आहार दिया इसी प्रकार साधु भी जानादिक अधिक माल निकालने के लिए काया रूपी चोर को आहार देते हैं। फिर सूपगडांग सूत्र के सत्रहर्वे अध्याय में जिस प्रकार गृहस्थ भार बहुन करे तव तक गाड़ी को वांगते हैं उसी प्रकार साधु इस काया से संयम भाग बहन करे तब तक काया की आहार देते हैं किर ज्ञाता एत्र के अहारहवें अध्याय में जिस प्रकार धना सेट ने राजगृही में पहुंचने के लिए मुसमा पुत्री का मांस खाया उसी प्रकार साबु मोक्ष नगरी में पहुँचन के लिये आहार करते हैं। इसिलए साधु का आहार बत में कहा है जो सृत्र के विरुद्ध जान पड़ता है श्री उत्तराध्ययन के १८वें अध्याय में साध को तपोधन कहा है परन्तु खाने वाले को नहीं कहा । श्री ठाणांग सन्न के तीसरे ठाणे में साधु का तीसरा मनोरथ-मंलेहणा करुंगा आहार का जिस दिन त्याग करुंगा वह दिवस धन्य होगा इसलिए यदि आहार ब्रत में हो तो एसा नहीं कहते फिर धर्म के दो भेद-१. श्रुतधर्म तथा चारित्र धर्म, परन्तु आहार को धर्म नहीं कहा तथा

कोई साधु के आहार को अव्रत में कहते हैं यह भी एकांत पक्ष मिलना संभव नहीं है। क्योंकि साधु के अव्रत की क्रिया नहीं रहती है, साधु सर्वत्रती है वहां अत्रत कौनसा रहा ? छट्टे गुणस्थान में द्वादश अन्नत में से एक भी अत्रत नहीं है। श्री पन्नावणा सूत्र में अत्रत अपच्चकखाण चतुर्थ गुणस्थान तक माना है आगे नहीं । इसी प्रकार श्री भगवती सूत्र के पहिले शतक के दूसरे उद्देश्य में तथा पनवणा सूत्र के सत्रहवें पद में तथा भगवती सूत्र के सोलहवें शतक के पहिले उद्देश में आहारिक निपजाता अविकरणी उसे 'पमाय पडुच्च' कहा तथा श्री भगवती सूत्र के तीसरे शतक के तीसरे उद्देश्य में साधु को प्रमाद के योग की क्रिया मानी है। फिर श्री सूयगडांग सूत्र के अठारहवें <sup>अध्याय</sup> में अत्रत 'पहुच्च वाले आहिज्जइ' इत्यादि अ**त्र**त मानने पर वालत्व अर्थात् अज्ञान अवस्था मानी जायगी परन्तु १३वें गुणस्थान पर्यंत वालपना ( अज्ञान अवस्था ) तो नहीं है, फिर सूयगडांग सूत्र के अठारहवें अध्याय में साधु को धर्म पक्ष में कहा है, पर मिश्र पक्ष में नहीं इसलिए साधु के आहार को अवत में नहीं कहा जा सकता। तथा कई एक साधु के आहार को प्रमाद में कहते हैं ऐसा कहना भी ठीक नहीं लगता हैं क्योंकि प्रमाद तो छट्टे गुणस्थान तक ही है ऊपर नहीं परन्तु आहार तो तेरहवें गुणस्थान

तक है अतः प्रश्न होता है कि साधु का आहार किस में है? व्यवहार नय की अपेक्षा तो साधु का बाहार निर्वेद्य है, सावद्य बाहार के तो साधु के त्याग है, पाप रहित है, मोक्ष साधन का हेतु है श्री दशवैकालिक सूत्र के पांचवें अध्याय के पहले उद्देश्य की ९२वीं गाथा में कहा है कि 'मोक्खमाहण हेउस्स साह देहस्स धारणा' अर्थात् मोक्ष के माधन हेतु साधु गरीर की धारणा करे अतः शरीर का आधार भृत आहार धर्म का सहायक है, संयम का आश्रय है, इमिलए कारण कार्य की एकता मानकर व्यवहार नय से साधु को आहार धर्म माना गया है। तथा श्री भगवती सूत्र के सोलहर्वे शतक के चौथे उद्देश्य में "अन्न गलाय" श्रमण निर्प्र थ आहार करता हुआ नारकी का जीव सौ वर्ष में जितने कर्म तोड़ता है उससे भी अधिक कर्म तोड़ना है। श्री दशवैकालिक सूत्र के चौथे अध्याय में 'जयं भुजंती भातंतो' इति वचनात् निश्चय नय की अपेक्षा साधु का आहार आश्रव में है श्री उत्तराध्ययन सन्न के २९वें अध्याय के १३वें सूत्र में ''पच्चक्खारोणं आसव दाराईं निरुंभई '' अर्थात् पच्चक्खाण करने से आश्रव द्वार का निरुंधन होता है, और आश्रव जानकर त्याग करते हैं, संवर के पच्चक्खाण तो कभी होते नहीं यदि आहार पाप में हो तो साधु के पाप करना नहीं, यदि धर्म हो तो साधु को छोड़ना

नहीं आगम पाठों के अनुसार साधु का आहार संयम साधना का आधार भृत सिद्ध है परन्तु आश्रव में है।

फिर श्री भगवती सूत्र के पहले शतक के तीसरे उद्देश्य में तेरह अंतराओ में कहा है। साधु पोरिसी प्रमुख प्रत्या-ख्यान करे, वह प्रमाद रोकने के लिये है, जो उचित है इस प्रकार छट्टे गुणस्थान में आहार के पच्चक्खाण होते हैं वे प्रमाद रोकने के लिये हैं आगे पच्चक्खाण नहीं करते ऐसे ही साधु के उपकरण रजोहरण, वस्त्र, पात्र, मुहपति प्रमुख भी रखते हैं, वे शीत गर्मी सहन करने की असमर्थता से रखते हैं। श्री प्रश्न व्याकरण सूत्र के दसवें अध्याय में 'एगंपियं संजमस्स उवबुहणठाए' यह भी संयम भार निर्वाह करने के लिए है, व्यवहार नय से उपकरण धर्म है तथा निश्चय नय से सब आश्रव है। श्री उत्तराध्ययन सूत्र के उन्नतीसर्वे अध्याय के ३४वें सूत्र में 'उविह पच्चक्खागोणं अपलिमंथं जणवड्' उपधि छोड़ने से पलिमंथा अर्थात् व्याघात रले तो उपधि रखने से तो पलिमंथ वथात् स्वाध्या-यादि में व्याघात बढ़ता है वहां ऐसा कहा है किर स्थान स्थान पर साधु के लिये अचेल पना कहा है, इसलिये साधु उपि रखते हैं, वे धर्मोपरण जानकर रखते हैं और इसका त्याग आश्रव जानकर करते हैं।

यहां कोई ऐसा कहे कि आश्रव के तो पांच भेद हैं, उसमें साधु का भेद कौन से आश्रव में है ? उन्हें ऐसा कहे कि पांचवें योग आश्रव में है, चलना, उठना, वैठना, सोना, भोजन करना, भाषण करना ये छः योगों के व्यापार है। इनका असमर्थता के कारण सेवन करना पड़ता है, इनके छूटने पर मुक्ति प्राप्त होती है, आश्रव रुकते हैं। श्री उत्तराध्ययन सूत्र के उन्नतीसवें अध्याय के ३७वें सूत्र में 'जोग पच्चक्खारोणं अजोवितं जणयइ, अजोर्गीण जीवे नवं कम्मं न वंधइ, पुन्ववंधंच निज्जरेइ' इति वचनात् यहां मूल की अपेक्षा आहार तो योगों के व्यापार में है परन्तु इनको करते हुए आश्रव दूसरों को लगता है। जिस प्रकार श्री भगवती सूत्र के पांचवें शतक के छट्टे उद्देश्य में किराणा वेचते हुए सम्यगदृष्टि को चार किया कही मिध्यात्वी को पांच क्रिया कही यहां व्योपार तो मिथ्यात्वी नहीं परनतु जीव मिथ्यात्वी है इसलिए मिथ्यात्व भी लगता है। इस न्याय से केवली के आहार में योग आश्रव लगता है। प्रमादी साधु को तीन आश्रव लगते हैं, अवती को चार आश्रव लगते हैं एवं मिथ्यात्वी को पांचों ही अश्रव लगते हैं इसलिए प्रमादी साधु की आहार करते समय प्रमाद भी लगता है उसको रोकने के लिए पच्च-क्खाण करता है। कोई कहे कि भगवान ने आश्रव की

आज्ञा कैसे दी ? आहार की आज्ञा तो स्थान रथान पर है इसका उत्तर— ग्रुभ योग आज्ञा में है परन्तु मिथ्यात्व आदि चार आश्रम की आजा नहीं है। वीतराम अन्नती प्रमाद की आज्ञा नहीं देने हैं कोई कहे कि आश्रव तो संयम रोधक है । उसका उत्तर — मिथ्यात्वादि आश्रव संयम रोधक है, परन्तु शुभ योग तो संयम को पुष्ट करने वाला है इसलिए संयम का आश्रय कहा है। कोई कहे कि आश्रव एवं अन्नत तो एक ही है। उसका उत्तर आश्रव के पांच भेद है, इसमें से अव्रत के कितने ? चौथे गुणस्थान में सम्यक्त्व है वह ब्रत में है किन्तु दशवें गुणस्थान में कपाय है वह किसमें ? किसी एक में समाविष्ट नहीं होते हैं अतः दस वोल में सब समाविष्ट हो जाते हैं। दो में नहीं आते दस द्वार का सहस्त्रीभगम माना है अतः दो तो दुर्भिगम, इसलिए साधु के कर्राव्य में अन्नत नहीं लगता है पांचवे गुणस्थान पर्यन्त देश से अत्रत है. बाबीश प्रमाद वे आश्रव में है पहिले संजल की चौकडी तथा नौ कपाय कहे हैं। त्रहा भाव में आवे वे मरण के उदय आने पर मनत्व पन उत्पन्न हो उसे प्रमाद कहते हैं। वह कपाय का ही मेद हैं.परन्तु यहां अलग गिना है. उसके पांच भेद, मद मान का उदय तेबीस विषय, पांच इन्द्रिय, तीन वेद, रति अरति, मोह के उद्य, कषाय चार में स्वउद्य ३, पांच

निन्द्रा ज्ञानावरणी के उदय से चार विकथा, हास्य, जोक. भय, ढुंगळा के उदय हैं, तथा प्रमाद छट्टे गुणस्थान में छः कहे हैं, १ मद, २ विषय, ३ कपाय, ४ निन्द्रा, ५ ज्यो, ६ पिड़लेहणा, ये छः प्रमाद छट्टे गुणस्थान पर्यन्त हैं, वे भी निन्द्रा लेते हैं, विकथा करने का स्वभाव भी हैं, शब्द विषय का वेदन भी हैं, कपाय भी उदय में आता हैं मान भी करते हैं तथा धर्म का कर्त्तव्य करते हुए भी ममत्व भाव उत्पन्न होता हैं, इसिलये प्रमाद का लगना स्वभाविक हैं, परन्तु इससे साधुपन समाप्त नहीं होता।

फिर समय २ पर सिद्धान्त आदि पढ़ने से वैराग्य रस उत्पन्न होता रहता है अप्रमत्त भाव आते हैं इसलिये बार बार सातर्वे गुणस्थान पर चढ़ते हैं, वहां से छट्टे में भी गिरते हैं, परन्तु नीचे नहीं उतरते, और जो सदैव प्रमाद में ही रहे तो सातवें में नहीं चढ़कर नीचे उतरने का स्थान हैं अधिक प्रमाद से साधुपन में अतिचार लगते हैं इमलिये प्रमाद हटाने का प्रयत्न करें परनतु उसे सेवन करने का उपाय नहीं करे कितने ही मुद्रमति प्राणी वर्तमान काल में साधु को अतिचार लगते देख कर साधुपने में शंका करते हैं। वे कहते हैं कि अभी साधुपन कैसे पलता है १ ऐसे र्शकाशील व्यक्तियों को भी अव्यक्तवादी जाने। निह्नव के नजदीक जाने। श्री ठाणांग सूत्र के नौवे ठायों में कहा

है कि जो ऐसा कहे कि वे चार मेद की विकथा करने वाले हैं, और साधुपने में शंका करे उन्हें तीसरे ठाणे में 'अहिया अणुहाए' कहा है फिर श्री ज्ञाता सूत्र में मोरड़ी के अंडे के न्याय से पांच महात्रत में शंका करने वाले परलोक में चार संघ में हीनता पावे परभव में संसार के अनन्त दुख पावे ऐसा कहा है।

फिर श्री भगवती सूत्र के पच्चीसवें शतक के सातवें उदेश्य में छेदोपस्थानीय चरित्र का विरहकाल कम से कम त्रेपठ हजार वर्ष का कहा है इस अपेक्षा से पांचवां आरा पूर्ण होवे उस दिन पर्यन्त साधुपन रहेगा। फिर श्री भगवती सूत्र के बीसवें जतक के आठवें उद्देश्य में महावीर म्वामी के मुक्ति जाने के बाद इक्कीस हजार वर्ष तक साधु साध्वी, श्रावक, श्राविका ये चारों तीर्थ चलेंगे, इसलिए वर्तमान काल में तो साधु है ही, यहां कई ऐसा कहते हैं कि भरत त्तेत्र में साधु है तो सही परन्तु यहां दिखाई नहीं देते, ऐसा कहने वाले को ऐसा कहें कि यदि यहां साधु नहीं है तो श्रावक किसके प्रतिबोधित होंगे ? तथा प्रत्यक्ष में आर्य दिखाई देते हैं या अनार्य ? यदि अनार्य है तो जैन के सत्र कहां से आये ? अनार्य में श्रावक कहां से अये ? उत्तम जाति वणिक वर्ग; ब्राह्मण वर्ग कहां से आये ं में र यदि आर्य देश है तो आर्य में साधु क्यों नहीं ? और

दूसरे कौनसे आर्य देश हैं ? उन्हें बताओ ! तथा श्री वहत्कल्प सूत्र में साधु को विहार करने की दिशा बताई है कि पूर्व में अंगदेश चम्पानगरी, दक्षिण में कोशंबी नगरी पश्चिम में मधुरा नगरी अर्थात् सिंध की श्रुमि और उत्तर में साबत्थी नगरी जो लाहोंग की श्रुमि, इस सृमि से आगे जावे नहीं, जावे तो ज्ञानादि रत्नत्रय का नाग हो इस न्याय से तो इस देश में ही साधु है, दूसरे स्थान में नहीं, चतुर होंगे वे परीक्षां कर लेंगे।

पिर कोई ऐसा वहता है कि साधु है तो तीसरे प्रहर गोचरी क्यों नहीं करते ? ग्राप में कैसे उतरे ? कविता कैसे करे ? चित्र आदि कैसे बनावे ? लिखे क्यों ? परस्पर में संभोग क्यों नहीं ? पांच महाव्रत में अतिचार कैसे लगावे । किवाड कसे वन्द करे ? नित्य धोवण कैसे लेवे ? अन्य श्रावकों को पौपध कैसे करावे ? अब इनका उत्तर कहते हैं कि जो तीसरे प्रहर गोचरी के लिये कहा वह उत्कृष्ट अवस्था में है, परन्तु प्रथम प्रहर में कोई निपेध नहीं है. श्री उत्तराध्ययन सूत्र के तीसर्वे अध्याय की २०वीं गाथा में चार प्रहर में गोचरी करना कहा है श्री बहत्कल्प सूत्र के चौथे उद्देश्य के ११वें सूत्र में चारों आहार में से कोई भी आहार प्रथम प्रहर का चौथे प्रहर में रखना नहीं कल्पता, तो प्रथम प्रहर में लाना तो निश्चित हुआ।

फिर श्री दशवेकालिक सूत्र के ५वें अध्याय के दूसरे उद्देश्य की २-३ री गाथा में गोचरी लावो उससे पूर्ति नहीं होवे तो दूसरी बार जाकर लाना कहा, श्री उत्तरा-ध्ययन सूत्र के पहले अध्याय की ३१वीं गाथा में तथा श्री दसवेकालिक सूत्र के ५वें अध्याय के दूसरे उद्देश्य की ४थी गाथा में 'काले काल समायरे' जिस ग्राम नगर में जो समय भिक्षा काल का हो उसी समय गोचरी जाने को कहा है, फिर श्री उत्तराध्ययन सूत्र के २६वें अध्याय में तीसरे प्रहर गोचरी कहा है, गोतम आदि साधु भी तीसरे प्रहर गोचरी गये जाना जाता है। किन्तु यह तो पूर्व दिशा के प्रान्तों की बात है वहां आज भी तीसरे प्रहर में भिक्षा का काल जान पडता है, इसलिये उ-सर्ग मार्ग की अपेक्षा व्यवहार में प्रायः करे तीसरे प्रहर की भिक्षा करते हुए भी प्रथम प्रहर में निषेध नहीं किया, फिर श्री भाचारांग सूत्र में उत्सर्ग, अपवाद दो मार्रा बताये हैं उसमें जिनकल्पी सदा उत्सर्ग मार्ग को अंगीकार करते हैं तथा स्थविर कल्पी उत्सर्ग या अपवाद जैसा अवसर देखे वैसा करे, दोनों मार्ग का अनुसरण करता हुआ भगवान की भाज्ञा का उलंघन नहीं करता है। इसलिये साधु अवसर देखे वैसा करे, स्वयं के ब्रत पच्चक्खाण तो स्वयं से ही पलेंगे, रूपरों के पलाने से अन्त तक नहीं निभेंगे, स्वयं

परभव से हरेंगे. वे तो न्यूनता को हटाने का उपाय करेंगे, साधु स्वयं भोले अर्थात् नासमझ नहीं है जो विना ही कारण न्यूनता का सेवन करेगा (यदि कोई आचार में न्यूनता करेगा) तो उसे मुश्किल होगी।

ग्राम में उतरने की अपेक्षा पूछे तो श्री भगवती सूत्र के पन्द्रहवें शतक में भगवंत श्री महावीर स्वामी ने राजगृही नगरी के नालन्दा पाड़ा में चौमासे किये उन्होंने कैसे चातुर्मास किये ? फिर श्री उपासकदशांग सूत्र में शकडाल को प्रतिबोधित करने के लिए पोलासपुर में कैसे उतरे ? तथा श्री रायप्पसेणी सूत्र में केशीकुमार ने कहा चार प्रकार से धर्म प्राप्त नहीं होता एवं चार प्रकार से धर्म प्राप्त होना है। उपवन में साधु उतरे हुए हों और उन्हें वन्दना करने न जावे, ग्राम में उपाश्रय में उतरे घर आया एवं मार्ग में मिलने पर वन्दना न करे तो धर्म प्राप्त नहीं होता और इन चारों जगह वन्दन।दि सत्कार करने से धर्म प्राप्त होता है फिर श्री बहत्कल्प सूत्र में कहा है कि यदि उपाश्रय में घान, घी, गुड़, तेल, दूध, दही, मक्खन इत्यादि बिखरे हुए हो तो वहां नहीं रहना तथा ऊंचे हो या बन्द किय हुए हो वहां रहना ग्राम में रहने का कहां निपेध है ? यह दिखाओं ? यहां कोई कहे कि पहिले ं साधु बाग में केसे ; उतरते थे ? उन्हें यों कहे कि बाग में

उतरने से अधिक तप उमसे भी पर्वन तथा उजड़ अर्थात् निर्जन स्थान में रहे तो विशेष तप होता है परन्तु ग्राम में रहने में दोष नहीं, तथा जो चौथे आरे में अधिक बाहर उतरते थे सो वह तो काल व पराक्रम का प्रभाव था, बाहर जगह भी बहुत निर्वद्य होती थी, साधु महान् संव-यणवंत एवं शूर्वीर होते थे श्रावक भी धर्मी होते थे तथा बाहर वन्दना करने जाते थे, किन्तु वर्तमान काल में दुषम आरे के प्रभाव से बाहर बहुत कम स्थान मिलते हैं, तथा शारीरिक संघयण भी नहीं है, श्रावक भी कम श्रद्धावन्त एवं अधिक आलसी बनते जारहे हैं इसलिए ग्राम में रहना पडता है।

अब कविता के लिये पूछने पर उत्तर: -माधु के लिये कितिता करने का किसी भी स्थान पर निपेध नहीं है, मिथ्या कितिता का निषेध है। जिसे साधु नहीं करते हैं, श्री उत्तराध्ययन सूत्र के अठावीमवें अध्याय की ३१वीं गाथा के अर्थ में तथा प्रवचन सारोद्धार ग्रंथ में समकित की आठ प्रभावना में कहा है कि किवता करने की कला हो तो कितता करके जैन मार्ग दीपावें। फिर साधु "इंतियावणाभूया" अर्थात् स्वममय पर समय का जान कार हो फिर श्री उत्तराध्ययन सूत्र के अठावीमवें अध्याय में भी दोनों श्वास्त्र पढ़ना कहा है तो अपनी की हुई किनता

में सूत्र के न्याय से क्या बाधा है ? तथा श्री नंदीसूत्र में व्याकरण, भागवत, पुराणादि मिथ्यात्वियों के शास्त्र कहे हैं उन्हें सम्यग्दृष्टि पढ़े तो धर्म शास्त्र कहा किर श्री ठाणांग सूत्र के नवमें ठायो में ज्योतिप विद्या पाप शास्त्र है उसे साधु पुष्ट कारण से पढ़े तो धर्म शास्त्र है इस न्याय से फिर जो ऐसा कहे कि साधु को व्याकरण नहीं पढ़ना ऐसे बोलने वाले एकान्त दुर्नय वाले हैं तथा कोई ऐसा कहे कि जो शब्द शास्त्र पढ़े विना उपदेश देते हैं वे ज्ञानावरणी कर्म का उपार्जन करते हैं और उसके श्रोता दर्शनावरणीय कर्म का उपार्जन करते हैं जो ऐसा कहते हैं उन्हें भी शास्त्र के विडंबक जानना । क्योंकि भगवान की वाणी तो अर्घमागधी भाषा में है, संस्कृत भाषा तो पीछे के आचार्यों की रचना है और व्याकरण आदि के सब कौन ज्ञाता होते हैं, पढ़े हैं ? इनके तो कोई एक ज्ञाता होते हैं, तो क्या सब कर्म उपार्जक है ? यह बात उपयुक्त नहीं लगती है। परन्तु पढ़ने में दोष नहीं और यदि नहीं पंदे तो कोई बाधा नहीं।

फिर श्री ठाणांग सूत्र में तथा अनुयोग द्वार सूत्र में ऋषिश्वर को प्रशस्त गाने का का कहा है। चार प्रकार की काया में गाना कहा है इसलिये स्वाध्याय, स्तवन, श्लोक, दृष्टान्त, काव्य, प्रस्ताविक, सवैया, छन्द, चौपाई, चिरित्र, कथा इत्यादि जो जो भी सिद्धान्त से मिलते हों उनका वाचन करने किवता में जोड़ने, कहने अथवा गाने में आपित नहीं जो मिद्धान्त से विरुद्ध हो उन्हें साधु को नहीं कहना चाहिये न ही जोड़ना चाहिये और न उन्हें सुनना चाहिये इसलिए किवता करने का निपेध नहीं करे।

फिर चित्रों की अपेक्षा पूछे तो जिन चित्रों को देखने से राग उत्पन्न हो उन्हें साधु नहीं देखे न उनके चित्र बनावें, न दिखावें जिनको देखने से ज्ञान बढ़े तथा वैराग्य उत्पन्न हो उन चित्रों को दिखाने में दोएं नहीं फिर श्री नन्दी सन्न में कहा है कि 'उपयोगवंत श्रुत ज्ञाना' सब द्रच्य जाने देखे वहां अर्थ का र ऐसे विस्तार किया है कि स्वर्ग नरक आदि आकार मेद गुरु ने शास्त्र करके जाना उस आकार का चित्रण करके गुरु नरक तथा देव विमानादि दिखावे तथा देखा हुआ ही कहे ऐसे भाव देखते हुए तो चित्रकला में बाधा नहीं लगती है किन्तु जिनके देखने से विकार उत्पन्न हो वैसे स्त्री प्रमुख के विलासकारी चित्र नहीं दिखावें।

लिखने के लिए पूछे तो श्री प्रश्नव्याकरण के सातवें वर्थ में ''जह भिणयं तहय कम्मुणा होई'' जिस प्रकार सत्य पढ़े उसी प्रकार लिखने आदि की क्रिया भी सत्य ही करे। फिर श्री निशीथ सत्र के वीसवें उदेश्य में विशासा

नाम के आचार्य ने निशीथ सूत्र लिखा है ऐसा कहा, गुण के निधान ज्ञानादि सहित ऐसे आचार्य लिखे तो दूसरे साधु की क्या विशेषता ? और लिखना धर्म की वृद्धि हेतु है, परन्तु परिग्रह के लिए नहीं लिखते फिर श्री दशवैकालिक सूत्र के चौथे अध्याय में पृथ्वी पर लिखने का निषेध किया है, परन्तु दूसरे पर लिखने का निषेध नहीं किया तथा जो महान बुद्धिमान होते हैं वे पत्र किमलिये रखें ? ये तो अल्प बुद्धि वाले जीवों के लिये हैं, जिन्हें शास्त्र के विना ज्ञान नहीं होता अतः उनके लिए अपवाद रूप में लिखने में दोष नहीं। तथा श्री आचारंग सूत्र के सातवें अध्याय में कहा है कि क्षमा श्रमण देवर्द्धिगणि ने शास्त्र लिखे हैं तो फिर दूसरों के लिए निषेध क्यों ?

तथा कोई कहे कि साधु चश्मा क्यों रखते हैं ? उन्हें ऐसा कहे कि चश्में का किस स्थान पर निपेध किया है ? सूत्र में तो कांच के पात्रों का निपेध हैं, वस्त्र के, चम के, सित्तर जाति के पात्रों का निपेध किया है, परन्तु वस्त्र कांच व चम रखने में वाधा नहीं । कोई कहे कि कांच के पात्र कैसे होते हैं ? कांच का ही निपेध किया है इसके उत्तर में प्रतिप्रश्न होता है कि वस्त्रों के पात्र कैसे होते हैं ? वस्त्र क्यों रखते हैं ? कोई कहे कि कांच का मूल्य होता है धातु है तो क्या वस्त्र; पात्र, पुस्तक आदि का

मृल्य नहीं हो सकता ? कांच किस धातु में हैं ? कोई कहे कि कांच रखने को कहां कहा है ? तो पुस्तक, स्याही हिंगलू, लेखनी, पिट्टियां रखने का वर्णन कहां चला है ? कोई कहे कि पुस्तक बिना तो कार्य चलता नहीं यह तो ज्ञान के निमित्त है, तो कमजोर नेत्रों वालों के लिये चश्मा विना भी कार्य नहीं चलता है, ज्ञान पढ़ने के लिये रखते हैं। यदि पुस्तक रखें तो फिर स्याही, हिंगलू, लेखनी, चश्मा, पिट्टियां आदि सब रह सकती है।

संभोग की अपेक्षा पूछे तो सूत्र में अलग अलग गच्छ कैसे कहे ? श्री भगवती सूत्र के पहले शतक के तीसरे उद्देश्य के तेरह अन्तरों में आचार्य के मत अभिप्राय अलग अलग कैसे कहे ? फिर श्री दशाश्रुत स्कंघ सूत्र में कहा कि छः माह पहिले गच्छ छोड़े तो संबल दोप लगे ! अतः यह तो सिद्ध होगया कि गच्छ अलग तो होते हैं, फिर श्री व्हत्कल्प सूत्र में धर्म विधि अधिक देखे तो संविभाग करना कहा है, अन्यथा नहीं करें, फिर श्री उत्तराध्ययन <sup>सूत्र</sup> के दशवें अध्याय में पांचवें आरे में आचार्य महाराजा अनेक मतों के दिखाने वाले होंगे, फिर चन्द्रगुप्त के सोलह स्वप्नों में से तीसरे स्वप्न में चन्द्रमा चालणी के समानः दिखाई दिया इससे आचार्यों की समाचारी अलग अलग होगी, वतः एक गच्छ में संगठित रहना असम्भन्न है, सूत्र

में स्थान स्थान पर अलग २ गच्छ कहे हैं. इसलिए एक ही गच्छ हो ऐया आग्रह नहीं रखें, बहुत से गच्छों के माधु माध्वी गुणवंत होते हैं. कई जघन्य, मध्यम, उन्क्रप्ट है, परन्तु उनमें गुणवान है एक गच्छ के आधार पर जैन शासन का चलना अशक्य है। अनेक साधुओं का विश्वास रखने वाला सुखी होगा, एकान्त पक्ष खेंचने वाले को दुष्मन व्रत जानना तथा कोई कहे कि साधु संभोग करे तो वाहर संभोग करे अन्यथा एक भी नहीं करे ऐसा कहना भी सिद्धान्त के अनुकूल नहीं है। क्योंकि श्री आचारांग सत्र के दूसरे श्रुतस्कन्ध के सातवें अध्याय में कहा है कि संभोगी साधु आवे उन्हें असनादि का आमंत्रण देवे तथा विमंभोगी आवे उन्हें पाट पाटले वाजोट आदि देवे, फिर श्री उत्तराध्ययन सूत्र के तेवीमवें अध्याय मे केशीकुमार ने भी गीतम स्वामी को घास आदि का आमन्त्रण दिया था इत्यादि कारणों को ध्यान में रखते हुए सबके माथ सब संभोग रखना आवश्यक नहीं अपितु जितने संभोगों की अनुकूलता हो उतने ही संभोग करे, एक हो यावत सभी उत्कृष्ट संभोग कर सकते हैं तथा कोई कहे कि साधु तो एक पात्र रखे जिसके उत्तर में कहना है कि सूत्र में तो पात्रा बब्द का उल्लेख है जो जाति-वाचक हे तथा श्री बाचारांग सूत्र के दूसरे श्रुतस्कन्ध के छट्टे अध्याय में कहा है कि जो निर्प्रन्थ तरुण, अवस्था वाला तीसरे चौथे आरे में जन्मा हुआ महा संघयणवंत हो वह एक पात्र रखे ऐसे ही वस्त्र भी एक रखे यह उत्मर्ग मार्ग का पाठ है किन्तु दूसरे तीन पछेवड़ी रखे तो फिर तीन पात्र क्यों नहीं रखे ? फिर श्री व्यवहार सूत्र के द्सरे उद्देश्य में तीन पात्र कहा है इसलिये तीन पात्र रखते हैं फिर उववाइ, ठाणांग तथा भगवती सूत्र में एक वस्त्र, एक पात्र रखे तो अधिक तप कहा है, परन्तु तीन रखे तो दोष नहीं। तथा अभी काल के प्रभाव से संघयण के मंद पने से कर्म की गुरुता से वक्र जड़ता से अतिचार अधिक लगते जान पड़ते हैं, इससे कई एक निवुंद्धि जीवों को साधु दिखाई नहीं पड़ते, वे कहते हैं कि यदि साधु हो तो इतने दोषों का कैसे सेवन करे ? जिसका उत्तर सूत्र में पांच चरित्र एवं छः निर्प्रन्थ कहे हैं। साधु साधु अनन्त भाग हीन इत्यादि विकल्प कैसे कहा है ? फिर श्री ठाणांग सूत्र में चार प्रब्रज्या कही 'धन संघहीय समाणा' इत्यादि अतिचार रुप कचरे युक्त प्रव्रज्या कही फिर बकुश चरित्र शरीर, उपकरण विभृषा के करने से गुद्धतथा अग्रुद्ध मिश्र चरित्र कहा है।

फिर छेदोपस्थापनिक चारित्र अर्थात् महावीर स्वामी के साधुओं का सातिचार (अतिचार सहित) चारित्र होता है, फिर सातर्वे गुणस्थान में छदमम्थ के सात लक्षण कहे हैं. उसमें १ हिंसा करे, २ भूं ठ वोले, ३ चोरी करे, ४ शब्दादि वेदे, ५ सदोष आहार ले. ६ पूंजा सत्कार वंद्ये, ७ वागरे लीसो न करे ये सात गुद्ध लक्षण केवली के कहे हैं. फिर ठाणायंग सूत्र के चौथे ठाणे में चार प्रकार से केवल ज्ञान उत्पन्न नहीं होना वताया है। १ हर समय स्त्री कथा, २ भक्त कथा, ३ देश कथा, ४ राज कथा करे १ अशुद्र आहार का छोड़ना २ काउसग्ग करते समय आत्मा में सम्यक भाव नहीं ३ अगली पिछली रात्रि मे धर्म जागरण नहीं करना ४ शुद्ध सामुदाणीक ऐपणीक गोचरी नहीं करे, फिर पांचवें आरे के जीव वक्र एवं जड कहा इसलिये पांच वार्ते समझाना दुष्कर कहा है तथा श्री भगवती सूत्र के सातवें शतक में सकषाय साधु दसवें गुण स्थान तक कहे हैं अतः सूत्र के न्याय से नहीं चलकर विप-रीत चलते हैं। इसलिये सम्पराय किया लगती है, सात आठ कर्म का वन्ध करते हैं वीतराग ११वें, १२वें, १३वें गुण स्थान में होते हैं वे सूत्र के न्याय से चलते हैं, परन्तु एक शाता वेदनी बांधे इसलिए दो घड़ी पर्यन्त सूत्र के भी न्याय से चले तो निश्चय केवल ज्ञान उत्पन्न होता है।

फिर श्री कल्प सूत्र में पांचर्वे आरे के जीवों को क्लेश करने वाले, इगड़ा करने वाले, असमाधि करने वाले, उद्दोग करने वाले बहुत मुंड "अप्प समणा भवि स्मंति" कहा है, फिर श्री उत्तराध्ययन सूत्र के उन्नीसर्वे अध्याय में अकेला ''अप्प'' कहे 'अप्पपुमं' तुमने कहा था कि साधु में भी क्लेश करने का स्वभाव लगता है इसीलिए कहा है। फिर श्री दशाश्रुतस्कन्ध सूत्र में स्वधर्मी का क्लेश मिटाने का कहा है, फिर सोलह स्वप्त में भत्सर युक्त होवेंगे। चवदवें स्वप्न में रत्न की कांति तेज होकर हीन देखी जिसके प्रभाव से भरत त्रेत्र एवं ऐरावत त्रेत्र के साधु चारित्र रुपी तेज से हीन देखे, क्लेश के करने वाले अविनय करने वाले, एक एक के अवगुणवाद बोलने वाले होंगे, ऐसा कहा है। अतः सभी साधु समान कैसे होंगे ? किसी में बहुत गुण है कोई में कम गुण है परन्तु इनमें भी साधु है असाधु नहीं, हीरे की खान तो यही है, इसी में गुणवंत है कोई लक्ष रुपये का हीरा तो कोई निन्यानवें। हुजार का हीरा तो कोई कम ज्यादा मूल्य का हीरो पर है सब हीरे ही । पहिले चौथे आरे में भी सब समान नहीं हुये। पार्श्वनाथ भगवान की आर्याओं ने हाथ पैर धोये थे उन्हें भी गच्छ के बाहर नहीं कहा सुभद्रा ने बच्चे वच्चियों को हुलराये खिलाये उन्हें भी असाध्वी नहीं कहा। तो फिर कोई एक अतिचार देखकर, थोड़े में ही साधु को असाधु कहते हैं वे भारी वचन के बोलने वाले एवं दुर्लभ वोधी है।

फिर श्री स्यगडांग स्त्र के द्सरे स्कन्ध के सातवें अध्याय में कहा है कि गोतम स्वामी न उदक पेढ़ाल पुत्र को कहा कि चारित्रवानों स्वयं गुणवान होते हुये भी यथोक्त श्रमण माहण की निदा करते हैं. उन्हें परलोक में संयम का विराधक कहा, तथा जो यथोक्त श्रमण के साथ मित्र भाव रखते हैं उनके ज्ञानादि गुण सफल कहे गये हैं, वे आराधक होते हैं। इसलिये सब साधुओं के साथ मित्र भावना रखना चाहिये तथा श्री उत्तराध्ययन सूत्र के ग्यारहवें अध्याय में चौदह वोल अविनीत के एवं पन्द्रह बोल विनीत के बताये हैं, यदि कोई संयम में दोष लगायेगा तो उसे ही मुश्किल होगी, परन्तु दूसरे उसकी अनुमोदना नहीं करे तो उसे दोप नहीं, फिर नें।वे स्वप्न में तीन दिशाओं में समुद्र स्खा,दिखाई दिया और दक्षिण दिज्ञा में कुछ गन्दा पानी विद्याई दिया, इसके प्रभाव से रीन दिशाओं में धर्म की हानि है, तथा दक्षिण व पश्चिम में थोड़ा बहुत धर्म है वह भी कषाय युक्त तथा अनेक मतों के कारण गुदला अर्थात् गंदा होगा। जैसे अटवी में ज्येष्ठ के महीने में प्यास से पीड़ित व्यक्ति ने गंदा पानी रीकर प्यास शांत की वह अटवी उलांघ कर पार पहुँचा एवं सुख प्राप्त किया तथा आगे निर्मल जल भी मिला, और जिन्होंने गंदे जल से छपा शान्त नहीं की वे मरण को प्राप्त हुये। ऐसे ही चार कषाय तथा अतिचार आदि से युक्त गन्दे पानी के समान धर्म जानना, अतः जो ऐसे धर्म का आराधन करेंगे वे सुखी होंगे और आगे शुद्ध धर्म को भी प्राप्त करेंगे किन्तु गन्दे पानी, से घुणा करने वाले के समान धर्म नहीं किया साधुपन को श्रद्धा नहीं वे बहुत दुखी होंगे। यह भावार्थ धर्म में होने के लिये कहा परन्तु साधना तो उत्कृष्ट संयम की करनी चाहिये।

फिर कोई कहे कि साधु होंकर किवाड़ खोले तथा बन्द करे उनका पहला महात्रत भंग होता है ऐसे बोलने वाले एकान्त अविचारितं प्ररुपणा करते हैं। इसके लिए स्त्रं में किसी भी म्थान में किवाड़ खोलने व वन्द करने का निषेध नहीं किया है और जो निषेध किया ऐसा कहते हैं वे चार सूत्रों की साख देते हैं वे गलत साख देते हैं। श्री उत्तराध्ययन सूत्र के पैंतीसवें अध्याय में चित्रामण सहित किवाड़ आदि छः बोल वर्जित किये, वे तो साधु साच्वी दोनों के लिए वर्जित किये हैं, वहां साधु साध्वी कैसे रहे? क्यों कि यहां किवाड़ का कारण नहीं, यहां इन्द्रियों के विकार को छोड़ने के लिए कहा है, फिर श्री आवश्यक ध्त्र में ऐसे स्थानों में गोचरी नहीं जाने का कहा वहां साधु साध्वी दोनों के लिए मना किया है, श्री स्यगडांग सत्र में एक, दो, चार बातें मना की वे जिनकल्पी की

( -

अपेक्षा से हैं, स्थिवर कल्पी इन चारों का कैंसे सेवन करते हैं १ १ किवाड़ खोलना व बन्द करना २ धर्म कथा करना ३ तृण लेना ४ पूप निकालना । श्री वृहत्कल्प स्त्र में साध्वी की खुले स्थान में रहना नहीं कल्पता, परन्तु साधु को मना नहीं किया, तथा श्री स्यगडांग सूत्र में भी कहा है, तथा कोई कहें कि तुम किवाड़ वन्द करते हो तो फिर गृहस्थी किवाड़ खोलकर असनादि देवे तो क्यों नहीं खेते ? उन्हें कहें कि साध्वी स्वयं किवाड़ बन्द, करे एवं खोले फिर वह आहार क्यों नहीं लेती ? फिर केवल किवाड़ बन्द करने मात्र से महात्रत भंग होता है तो साध्वी के चार महावत तो नहीं फिर वे कैसे यन्द करती है ? तब वे कहते हैं कि साध्वी को तो शील की रक्षा के लिये किवाड़ वन्द करना कहा है, यदि ऐसा है तो क्या चौथा ब्रत रखने के लिये पहला व्रत भंग करना ? ऐसे किंवाड़ बन्द करने से ब्रत भंग होता है तो किवाड़ बन्द करने वाले की नई दीक्षा दिये विना आहार शामिल करे उसमें साधुपना श्रद्धे उन्हें सम्यकदृष्टि नहीं कहते, तथा जो फिवाड वन्द करने से महावत भंग होता है तो किवाड़िया में कैसे नहीं भंग होगा ? हिंसा के स्थान तो दोनों ही है। जैसे कोई जानकर सर्प मारे तथा कोई आकुट्टी से कीड़ी मारे तो इन दोनों के वत भंग होंगे कि नहीं ? फिर श्री आचारांग

सत्र के दूसरे श्रुतस्कन्ध के नीवे अध्याय में घर का दरवाजा बन्द किया हुआ हो तो आज्ञा खेकर, देखकर, पूंज कर खोलने का कहा है, इसलिये किवाड़ खोलने से महात्रत भंग हुवा कहे यह भू ठी बात है, परन्तु कोई किवाड़ बन्द नहीं करे तो विशेषता है क्योंकि बन्द करने से किसी समय हिंसा होगी तो अतिचार है हम तो दोनों में कमी मानते हैं। यदि एक महाव्रत भंग हो और एक में किचित भी दोष नहीं तो ये दोनों वार्ते भूं ठी है, तब वे कहे कि साधु गृहस्थी को किवाड़ बन्द करने का नियम कराते हैं, तब स्वयं कैसे बन्द करते हैं ? उन्हें ऐसा कहे कि साधु गृहस्थी को उपवास कराकर स्वयं कैसे खाते हैं? तथा साधु की पूंजते पड़िलेहण करते, चलते नदी में उतरते. किवाड़ खोलते बन्द करते जी हिंसा होती है उसकी तो आलोचना निदा करते हैं परन्तु अनुमीदन नहीं करते हैं। दोनों समय प्रतिक्रमण करते समय आलीचना करते हैं तथा कोई कहे कि अतिचार की आलोचना किये विना मरे तो विराधिक होते हैं तो तुम कभी आलोचना करते हो ? उन्हें पूछे कि आप मध्य रात्रि के पूर्व अतिचार सेवन कर <sup>उसकी</sup> बालोचना किये बिना मर गये तो आराधिक या विरा-<sup>विक १</sup> क्योंकि मध्यरात्रि में किस समय आलोचना करते ही १

साधु के पास पौषंध करे उसकी उत्तर ठाणायंग सूत्र के नौवे ठाणे के अर्थ में उदायि राजा ने साधु के पाम पौषध किया, तथा श्री कल्पसूत्र में अठार राजाओं ने श्री वीर प्रभु के पास पौषध किये तथा श्री निशीय सूत्र के आठवें उद्देश्य में ज्ञानी अज्ञानी श्रावक अश्रावक की मध्य रात्रि में तथा सारी रात्री उपाश्रय में ठहरावे तो प्रायश्रित कहा उनके पास भोजन हो धन हो, तथा स्त्री हो उसकी अपेक्षा वर्जित किया है, दूसरे श्री वृहत्कल्प सत्र में स्त्री हो वहां साध्वी को कल्पता है, पुरुष हो वहां साधु को कल्पता है ऐसा कहा है, सूत्र विरुद्ध नहीं है इसलिए धन, स्त्री तथा भोजन वाला वर्जित है फिर श्री आचारांग सूत्र के दूसरे श्रुतस्कंध के सातवें अध्याय में कहा है कि भिक्खु रात्रि में शामिल रहे हुए हो तो दो हाथ दूरी से मालूम कर फिर पैर रखे। यदि साथ रहने में महात्रत भंग होता हो तो कैसे सामिल रहे ? चौथे आरे में तो श्रावक सामायिक पौषध अपनी अपनी पोषधशाला में करते थे किन्तु अभी तो लोगों के पास अलग २ जगह नहीं है, इसलिये बहुत श्रावकों की पौपधशाला सम्मिलित होती हैं, जिसमें श्रावक धर्म ध्यान करते हैं, वहां किसी समय साधु भी रहते हैं, तब उस समय श्रावक कहां जावे ? तथा कोई कहे कि जो अधिक श्रावकों की नेश्राय में है तो आप शय्यान्तर किसका टालते हो ? उन्हें ऐसा पूछे कि आप उपाश्रय, धर्मशाला में उतरते हो तब शय्यांतर किसका टालते हो ? तब वे कहे कि हम तो एक घर टालते हैं, जैसे— तुम एक घर टालते हो उसी प्रकार हम भी एक घर टालते हैं।

फिर श्री ष्टहत्कल्प सूत्र में दो, तीन, चार पांच सम्मिलित स्थान हो वहां एक का शय्यांतर टालने कहा है, फिर उस स्थानक को कोई आधाकर्मी मानते हैं, उन्हें भूठ लगता है क्योंकि आधाकर्मी तो एकान्त साधु निमित्त बनाया हुवा होवे वह कहलाता है, परन्तु ये स्थानक तो स्वयं के लिये कराते हैं उसमें किसी समय साधु भी रहते हैं जैसे गृहस्थी आहार भी स्वयं के लिये बनाता है पर उसमें से किसी समय साधु भी बहरते हैं उसमें दोष नहीं ? परन्तु साधु का भाव न मिलाये फिर अभादि उत्पन्न करते समय भी ऐसा जानते हैं कि मैं भी साऊंगा तथा कोई साधु पधारेंगे तो भावना फलेगी उसमें दोष नहीं है, दोष तो साधु के लिये ही करेंगे तब लगेगा साधु तो मन, वचन, काया से भी अनुमोदन नहीं करते हैं करेंगे तो भारी दोष लगेगा, परन्तु आधाकमी तो नहीं कहलाता, फिर श्री आचारांग सूत्र के दूसरे श्रुतस्कन्ध में कहा है कि साधु के लिये छावे, लीपे, दले, ढोले, उपयोग में नहीं आया हो तब तक नहीं कल्पता पुरुषान्तर होने के बाद कल्पता है, इस प्रकार साधु अनुमोदना नहीं करे तो माधु को दोप नहीं लगता है। ऐसा कदाचित् स्थानाभाव से मन फेलकर बसे तो न्यूनता लगेगी, परन्तु साधु पणा भंग हो ऐसी भाषा नहीं बोले।

फिर कोई उपकरण की अपेक्षा कहे तो जितने भगवान की आज्ञा उपरांत रखेंगे तथा उनकी प्रतिलेखना आदि नहीं करेंगे तथा कम ज्यादा करेंगे वह सब न्यूनता का कारण है परन्तु इन बातों से मूलवत भंग नहीं होता, कई स्थानों पर नित्य धोवण (जल) लेना पड़ता है, वह भी न्यूनता में हैं परन्तु आहार बराबर अर्थात् दोप रहित लेने वाले को अनाचारी कहे यह ठीक नहीं आहार एवं धोवण समान कैसे हो सकते हैं ? आहार स्वयं अपने हाथ से नहीं लेते हैं परन्तु धोत्रण आज्ञा लेकर लेते हैं, आहार करने पर उपवास नहीं होता है पर धोवण पीने से उपवास होता है धोवण परठने योग्य माना गया है इसलिए विशेष दोप नहीं. परन्तु कमी को कमी नहीं माने तब तो बहुत दोप लगता है कई एक स्वयं तो करते हैं, परनतु उसमें कमी नहीं समभे किन्तु दूसरे करते हों उसकी निन्दा करते हैं वे एकान्त गलत प्ररूपणा करने वाले निन्दक एवं निह्नव होते हैं इत्यादि प्रकार से अतिचार के अनेक स्थान हैं, जिन्हें

पण्डित साधु टालने का उपाय करे ऐसा करते हुए भी कोई अतिचार लगे तो मूलव्रत भंग नहीं होते । जो गंभीर दिन्द रखें तथा सूत्र के अनुसार व्यवहार नहीं करे तथा एकान्त खींचने से भारी दोष का स्थान है इसलिए हेय, बेय, उपादेय कारण कार्य आदि विचार कर उत्सर्ग अपबाद देख के वर्ताव करें । परन्तु जितना जितना प्रमाद है, वह वीतराग की आज्ञा में नहीं है किन्तु छट्टे गुण स्थान पर्यन्त है, सातवें गुण स्थान में प्रमाद नहीं है ।

चौथा कषाय आश्रवः-समुच्चय पच्चीस कषाय को भाश्रव कहते हैं। ये चार तो एकांत अग्रुम आश्रव ही हैं।

पांचवा योग आश्रव मन; वचन, काया के योग माठे (अश्रम) प्रवर्तावे वह आश्रव है परन्तु निश्चय नय में तो अश्रम श्रम योग सब सावद्य है सब छोड़ने योग्य हेय पदार्थ है परन्तु व्यवहार नय में श्रम योग से निर्जरा होती है इस अपेक्षा से इसे संवर कहते हैं। प्राणातिपात आदि पांच एकान्त अश्रम है, पांच इन्द्रियों के विषय आश्रव है तथा सुनना व देखना ये ज्ञान रूप है। इन्द्रिय आवरण का क्षयोपश्रम है। तीन योग तो समयोग की तरह हैं, भंदोपगरण तथा सुचि कुसग ये यतना पूर्वक नहीं प्रवर्तावे तो आश्रव तथा। यत्ना पूर्वक प्रवर्तावे यह भी निश्चय नय में तो आश्रव है। इस प्रकार सभी आश्रव के बीस मेद हैं,

ये सब जीव का व्यापार है, परन्तु आश्रव स्वयं अजीव है वह चौथे दृष्टान्त द्वार से जान लेवें । सूत्र में भी आश्रव की स्थान स्थान पर अजीव कहा है। श्री उत्तराध्ययन सूत्र के अठारहवें अध्याय में गई भाली मुनि आश्रव को क्षय करते हुये विचरते हैं ऐमा कहा है तब जीव का क्षय कैसे होता है ? इसलिए मुख्य नय से तो आश्रव कर्म ही है, कर्म आने का उपाय है जीव की भटकाने का स्वभाव है, निश्चय में छोड़ने योग्य है इसिलये इनकी भावना नहीं करना चाहिये । आश्रव के प्रभाव से जीव को सुख दुःख उत्पन्न होता है मुक्ति में नहीं जा सकता है । इसीलिए कर्म वंध करता है आश्रव के अनंत प्रदेशी खंध चौस्पर्शी है, एक काया का योग आठ स्पर्शी है, इस प्रकार आश्रव तत्व का परिचय हुआ।

संवर तत्व का परिचय: -संवर के दो मेद १ द्रव्य संवर तथा २ भाव संवर । यहां द्रव्य संवर किसे कहते हें १ समिकत आदि के द्वारा मिथ्यात्वादि कर्म आने के द्वार रोके, यहां आते हुए कर्म रोके इसकी अपेक्षा से द्रव्य संवर कहां है, मन, वचन, काया संवर, मंद्रोपगरण संवर इस प्रकार से द्रव्यों का संवर किया उसे संवर कहते हैं जो पुद्गल रूप है, भाव संवर हिंसादि से निवर्तना, समिकत आदि धारण करना व्रत आदि स्वीकार करना,

हन्हें गुद्ध अध्यवसाय रूप भाव संवर कहते हैं, यह तो भौपचारिक नय की अपेक्षा कहा है। मुख्य नय में संवर जीव का निज गुण है, जीव परिणाम है, इसलिये संवर अह्मी है, कर्म को संवर नहीं कहते हैं, इस अपेक्षा से द्रव्य संबर के तेरह भेद कहें। उपयोग रहित जो संबर पढ़ कर शान हो वह आगम से द्रव्य संवर कहलाता है। श्री अनु-योगद्वार सूत्र में 'अणुवयोगो दव्वं' इत्यादि नो आगम से १ जाणग अरीर २ भाव्य अरीर पूर्व के समान ३ तदव्यति रिक्त के तीन मेद १ लौकिक में, अपने कुल में जिस वस्तु से निवर्ते वह लौकिक द्रव्य संवर । २ पर पाखंडी अपने मत से तथा हिंसादि से निवर्ते उसे कुप्रावचनीक द्रव्य संवर कहते हैं। ३ जैन मत में मिथ्यादृष्टि निह्नव वगैरह तथा पासत्थादि व्रत पालते हैं उसे लोकोत्तर द्रव्य संवर कहते हैं 'अप्पहासे विसदो' इति वचनात् तथा जो साधु साध्वी, श्रावक श्राविका,समिकत दृष्टि, सम्यकत्व त्रत आदि उपयोग सहित पाले वह भाव संवर है, पूर्व में जो मिथ्यात्वमोहनी कर्म का बंधन किया है उनका उपशमन करे क्षमोपक्षम करे तथा भय करे, एवं सम्यकत्व प्राप्त करे उसे संवर कहते हैं मिथ्यात्व से जो कर्म बाते थे उन्हें रोके इसलिए संवर कहते हैं, ऐसे अप्रत्याख्यानी प्रत्याख्यानी की चोकड़ी को त्यागे जिससे खाने, पीने, उठने, बैठने प्रमुख परिग्रह की

तंजहा १ मिच्छते २ अविरइ ३ पमाया ४ कसाया ५ जोगा इस न्याय से जो योग वह आश्रव इसलिये वीतराग को ११वें, १२वें, १३वें गुणस्थान में भी योग के प्रभाव से इरियावहि क्रिया लगती है इस कारण सयोगी जीव पानी के समान क्षण मात्र निश्चल नहीं रह सकते, इसलिये सद्भ कियां लगती है जिसकी दो समय की स्थिति है, उस समय अञ्चभ योग तो नहीं पर ग्रभ योग से कर्म बंधता है। वीतराग के कपाय का उदय मिटा, जिससे अनुभाग वंध नहीं होता है स्थिति भी नहीं, चौदहवें गुणस्थान में आश्रव नहीं है अतः कर्म भी नहीं वन्धे श्री उत्तराध्ययन सूत्र के उनतीसवें अध्याय में 'काय गुत्तयाएणं संवरं जणयह संवरेण कायगुचे पुणी पावासव निरोहं करेइ' संवर से पाप पुण्य दोनों का निरोध होता है। संवर निरचय नय में तो सम्यकदृष्टि के होता है, परन्तु द्रव्य संवर सब संसारी जीवों के होता है, संवर के मूल भेद तो सम्यकदृष्टि के बिना दूसरों के नहीं होते हैं तथा क्षमाभाव, समभाव, दमभाव, नेम्रभाव, सत्यशील, दया के परिणाम, शुभ अध्यवसाय सब जीवों के पास होते हैं, इस कारण अनुकंपा अमत्सरता से मनुष्यपन उपजावे । जीव हिंसा से निवृत्त होना, निरच्य दया एवं निरचय संवर है, तथा यदि दूसरे जीव को दुःखी देखकर अनुकम्पा लावे, उसके दुःख को दूर करने का उपाय करे यह व्यवहार दया कहलाती है।

यहां कई लोग ऐसा कहते हैं कि दूसरे को हनन नहीं करना ही दया है परन्तु दूसरे का दुःख दूर करना तो राग का उदय है और राग तो पाप है इसलिये दूसरे जीव का इनन करे नहीं दूसरे से हनन करावे नहीं तथा दूसरा हनन करे उसका अनुमोदन नहीं करे। यदि दूसरा करता हो तो उसे उपदेश देवे पर जीव पर अनुकम्पा नहीं लावे, र्मरे जीव पर अनुकम्पा लाकर उसे दुख से बचाना असंयम जीवितव्य की नांच्छा है, उस जीव पर राग वाया परन्तु भगवान ने तो राग द्वेष दोनों को ही कर्म के बीज फरमाये हैं, अतः मारे तो जीव हिंसा का पाप लगे तथा धर्म जानकर मारते हुए को बचावे तो मिथ्यात्व लागे, अद्दारह पाप लागे, ऐसी प्ररुपणा करने वाले के हृदय में भनुकम्पा नहीं होती है। ऐसी प्ररुपणा अनायों का कार्य हैं जो निर्दय होते हैं वे ऐसा कहते हैं ऐसा कहने वाला सभी व्यवहार का उत्थापक है। यदि जीव हिंसा से निवर्तने में धर्म है, तो फिर दूसरे प्राणी का उद्धार करने में धर्म क्यों नहीं ? यदि असत्य वचन की निवृति से वर्म है तो सत्य भाषण से धर्म नहीं ? उनकी दृष्टि से तो सर्व प्रश्रुता के भाव नष्ट हो जाते हैं परन्तु सूत्र में तो <sup>अनुकम्पा</sup> स्थान २ पर वताई है। श्री भगवती सूत्र के सातवें अतक में दूमरे जीव को दुःख देने से अशाता वेदनी

ममता मिटाई उसे ब्रत कहते हैं, निन्द्रा आदि विकथा आलस्य से निष्टत होना और चित्त में उद्यम व उत्साह रखना यह अप्रमाद कहलाता है चार कपाय तथा नो नी कपाय को जीतना हर्ष, उत्साह शोक रहित तृण के समान किया लोव्टवत कांचन; रशा तुल्य चन्दन से बीतराग पणा रूप अकपाय संवर कहलाते हैं। चार कपाय और मन, वचन, काया के अग्रुभ योग निवृत होना एवं ग्रुभ योग की प्रवृति करना यह योग संवर कहलाता है। यह तो व्यवहार नय की अपेक्षा से कहा है। निश्चय नय में तो शुभ अशुभ दोनों योग आश्रव कहलाते हैं अग्रुभ योग से अग्रुभ कर्म ग्रहण करता है, शुभ योग से शुभ कर्म ग्रहण करता है। योग का स्वभाव तो कर्म ग्रहण करने का है। इसलिये योग तो आश्रव है, अतः सर्व योग से निवृत्ति पाना शैलेशी वनना, अयोगी अवस्था में रहना, इसे अयोग संवर कहते हैं। सर्व संवर का स्वामी चौदहवें गुणस्थान में है। तेरहवां गुणस्थान पर्यन्त सर्वथा संवर नहीं है ऐसे पांच भेद कहे हैं-हिंसा वादि पांच आश्रव से निर्वत्तना संवर हैं पांच इन्द्रिय, तीन योग इन आठों का निरोध करना भंडोपगरण सुचि कुसग की प्रवति नहीं करना बाबीम परिष्रहों को जीतना, पांच समिति, तीन गुप्ति, दस प्रकार का यति धर्म, बारह भावना, पांच चारित्र इत्यादि संवर

के भेद जितने जितने निवर्ते भाव में है वह निरचय संवर है। जितने जितने प्रवृत्ति भाव है वह व्यवहार संवर है। जैसे गुभ योग का प्रवर्तना भंडोपगरण, सुची कुस्सग्ग का यत्ना पूर्वक प्रवर्ताना ये सब आश्रव है इनसे शुभ कर्म वंधते हैं जहां पुण्य बंधता है वहां निश्चय निर्जरा है, निर्जरा की करणी से पुण्य पुण्य वंधता है, निर्जरा की करणी के विना पुण्य बन्ध नहीं होता है। पुण्य आने के डार नो ग्रुभ आश्रव है। इसलिये श्री उत्तराध्ययन सत्र के उनतीसर्वे अध्याय में 'वदंणयाएणं निया गोयं कम्मं खवेइ, उच्चा गोयं कम्मं निवंधइ' कहा है। यहां वन्दन से नीच गोत्र क्षय हो, वह निर्जरा उच्च गौत्र बंधन करे वहां पुण्य प्रकृति वांधी. इसलिये ये बन्ध द्वार है तथा जहां शुभ योग की प्रवृत्ति हो वहां निश्चय अशुभ योग का निषेध है, इसलिए ग्रुभ योग प्रवर्तने से ग्रुभ आश्रव होता है, ग्रुभ वंय, पुण्य प्रकृति का होता है तथा अशुभ ्योग रोकने से संवर उत्पन्न हुआ है, इनसे आते हुए कर्म रुके इसलिये जहां समिति गुप्ति की नियमा है तथा जहां गुप्ति वहां समिति भजना है परन्तु कारण शुभ योग है अतः शुभ आश्रव है, परन्तु संवर नहीं, इसलिये श्री समवायांग सूत्र में 'पंच संवरदारा पन्नते तंजहा १ सम्मतं, २ विरइ, ३ अप्प-माओ, ४ अकसाइ ५ अजोगीतं, पंच आसवदारा पन्नते तंजहा १ मिच्छते २ अविरइ ३ पमाया ४ कसाया ५ जोगा इस न्याय से जो योग वह आश्रव इसलिये वीतराग को ११वें, १२वें, १३वें गुणस्थान में भी योग के प्रभाव से इरियावहि क्रिया लगती है इस कारण सयोगी जीव पानी के समान क्षण मात्र निश्चल नहीं रह सकते, इसलिये सक्ष्म क्रिया लगती है जिसकी दो समय की स्थिति है, उस समय अग्रुभ योग तो नहीं पर ग्रुभ योग से कर्म बंधता है। वीतराग के कपाय का उदय मिटा, जिससे अनुभाग वंध नहीं होता है स्थिति भी नहीं, चौदहवें गुणस्थान में आश्रव नहीं है अतः कर्म भी नहीं बन्धे श्री उत्तराध्ययन सूत्र के उनतीसर्वे अध्याय में 'काय गुत्तयाएणं संवरं जणयह संवरेण कायगुचे पुणी पावासव निरोहं करेइ' संवर से पाप पुण्य दोनों का निरोध होता है। संवर निश्चय नय में तो सम्यकदृष्टि के होता है, परन्तु द्रव्य संवर सब संसारी जीवों के होता है, संवर के मूल मेद तो सम्यकदृष्टि के विना दूसरों के नहीं होते हैं तथा क्षमाभाव, समभाव, दमभाव, नेम्रभाव, सत्यशील, द्या के परिणाम, शुभ अध्यवसाय सब जीवों के पाम होते हैं, इस कारण अनुकंपा अमत्सरता से मनुष्यपन उपजावे । जीव हिंसा से निवृत्त होना, निश्चय दया एवं निश्चय संवर है, तथा यदि दूसरे जीव को दुःखी देखकर अनुकम्पा लावे, उसके दुःख को दूर करने का उपाय करे यह व्यवहार दया कहलाती है।

यहां कई लोग ऐसा कहते हैं कि दूसरे को हनन नहीं करना ही दया है परन्तु दूसरे का दुःख दूर करना तो राग का उदय है और राग तो पाप है इसलिये दूमरे जीव का इनन करे नहीं दूसरे से हनन करावे नहीं तथा दूसरा हनन करे उसका अनुमोदन नहीं करे। यदि दूसरा करता हो तो उसे उपदेश देवे पर जीव पर अनुकम्पा नहीं लावे, र्मरे जीव पर अनुकम्पा लाकर उसे दुख से बचाना असंयम जीवितव्य की वांच्छा है, उस जीव पर राग आया परन्तु भगवान ने तो राग द्वेष दोनों को ही कर्म के बीज फरमाये हैं, अतः मारे तो जीव हिंसा का पाप लगे तथा धर्म जानकरं मारते हुए को बचावे तो मिथ्यात्व लागे, अद्वारह पाप लागे, ऐसी प्ररूपणा करने वाले के हृदय में भनुकम्पा नहीं होती है। ऐसी प्ररुपणा अनायों का कार्य हैं जो निर्दय होते हैं वे ऐसा कहते हैं ऐसा कहने वाला सभी व्यवहार का उत्थापक है। यदि जीव हिंसा से निवर्तने में धर्म है, तो फिर दूसरे प्राणी का उद्घार करने में धर्म क्यों नहीं ? यदि असत्य वचन की निवृति से पर्म है तो सत्य भाषण से धर्म नहीं ? उनकी दृष्टि से तो सर्व प्रभुता के भाव नष्ट हो जाते हैं परन्तु सूत्र में नो अनुकम्पा स्थान २ पर वताई है। श्री भगवती सूत्र के सातवें शतक में दूमरे जीव को दुःख देने से अञाना केन्नी

कमें बंधते हैं, दूसरे जीव पर अनुकम्पा करने से तथा उसके दुःख द्र करने से शाता वेदनी कर्म बंधते हैं ऐमा कहा है। परन्तु 'दूमरे को बचाते हुए राग कर्म बांधे' ऐसा बचन यदि किसी स्थान पर हो तो निकाल कर दिखाओ । सूत्र में ऐसा पाठ मिलता ही नहीं है, इसलिय जो ऐसी प्ररुपणा करते हैं वे वीतराग भगवान की आज्ञा के वाहर है, स्वयं स्वच्छन्द रूप से बोलने वाले प्रतीन होते हैं। क्योंकि राग के तीन भेद हैं १ काम राग वह स्त्री पुरुष का २ स्नेह राग वह माता पुत्र का तथा २ दृष्टि राग वह मिथ्यात्व से स्नेह करना, इन तीनों प्रकार के राग से जीव कर्म बंधन करता है, परन्तु धर्म राग में पाप नहीं है।

दूसरे जीव पर अनुकम्पा करते हुए कौनसा राग उत्पन्न हुआ ? क्या वह जीव का सम्बन्धी है ? या कमा कर देगा ? उसका तो दया के प्रति राग है । यदि दया पर राग आने से पाप होता है तो साधु घर पधारते हैं, तब श्रावक को राग उत्पन्न होता है, अतः उसको भी तुम्हारी मान्यतानुसार पाप लगता होगा, राग सहित सझता आहार पानी देने से भी पाप लगता होगा ? सत्य, शील पर तथा अरिहंत आदि पर राग करते समय भी पाप लगता होगा ? ए ! मित्रों यह तो धूम राग है, पाप नहीं।

फिर दया पर राग आने से पाप कैसे हो सकता है ? इस पर विचार करो तथा सराग संयम धर्म है या पाप ? पिंद पाप है तो संसार के भय से उद्विग्न बने उसमें भी पाप है, संयम तथा श्रावकपन में अनुरक्त है, सूत्र में स्थान स्थान पर 'अडिभिज्जा पेमाणु राग रत्ता' कहा है अतः अनुराग में भी पाप होगा ? परन्तु किसी भी सूत्र में अनुकंपा में पाप नहीं फरमाया है।

श्री उत्तराध्ययन सूत्र के बाइसवें अध्याय में नेमिनांथ भगवान ने पशु छुड़ाये वहां कोई कहे कि-भगवान ने तो <sup>अपना</sup> पाप मिटाया अतः ऐसा कहने वाले से कहना चाहिए कि—सूत्र में 'साणुक्कोसे जीए हेऊ' अर्थात् अनुकंपावंत बताये हैं जीवों का हित चिंतन करते हैं ऐसा कहा है पर अपना हित चिंतन करते हैं ऐसा क्यों नहीं कहा है ? फिर कोई कहे कि-जीव तो मारने से मरता नहीं है यह तो हिंहियों का रखवाला है अपने अपने कमों से पचते हैं, जीन का उद्धार करने में कौन समर्थ है ? उसका उत्तर-यदि जीव मारने से नहीं मरता और कोई उद्घार करने में समर्थ नहीं, अपने अपने कर्मी से पचते हैं तो फिर जीव मारने का पाप भी नहीं यदि मारने से पाप है तो उद्धार करने से धर्म भी है। यदि उद्धार करने से धर्म नहीं है तो मारने से पाप भी नहीं फिर यह बताओं कि जीव मारते

को बचाने वाले के परिणाम कठोर है या कोमल ? यदि परिणाम कोमलता के हैं और उत्तम लेश्या युक्त अनुकम्पा होगी तो पुण्य ही होगा, तथा साधु को इः काया का पिहर कहा है, इस काया के जीव साधु के लिए पुत्र पुत्री समान है तो फिर जो अपने पुत्र पुत्री को हने हनावे दूसरा हनन करता हो उसे मना नहीं करे, दूसरा कोई मना करता हो उसे भला नहीं जाने बल्कि बुरा किया जाने तो फिर उसको पिता कहें या वैरी कहें ? उन्हें तो भृत जानें तथा साधु बनकर इः काया के जीवों का हनन करते मना नहीं करे और जो मना करे उसे कर्म किया जाने उसे इः काया का पिता नहीं माने, उसे तो छः काया का बैरी कहें। ऐसी श्रद्धा वालों में समिकत तथा चारित्र के लक्षण नहीं होते हैं, क्योंकि समकित के लक्षण में तो अनुकम्पा है, अतः अनुकम्पा बिना समकित कैसे रहे ! श्री भगवती सत्र के पन्द्रहर्वे शतक में भगवान ने गोशाला को अनुकंपा के निमित्त ही बचाया, उसे एकांन पाप कैमें कहते हैं? फिर भगवंत ने केवल ज्ञान उत्पन्न होने के पश्चात गोतम म्वामी से कहा "हे गीतम! मैंने अनुकम्पा निर्मित्त, दया निमित्त गोशाला को बचाया' ऐसा कहा है, परन्तु मैंने मोह किया, पाप किया अथवा मैंने भूल की ऐसा नहीं कहा ! तो क्या भगवान ने स्वयं का दोष विषाया ? नहीं,

ऐसा कदापि नहीं अपितु भगवान ने तो जैसा किया वैसा कहा, यह तो अनुकम्पा थी अतः अनुकम्पा फरमाई, यदि पाप होता तो पाप फरमाते, भगवान तो वीतराग पुरुप थे, वे अपने दोप कभी नहीं छिपाते। यहां कोई कहे कि यदि भगवन्त धर्म जानते थे तो फिर अपने दो शिष्यों को क्यों न्हीं वचाये ? उसका उत्तर उस समय भगवन्त वीतराग भाव से अर्थात् केवल ज्ञान से उनके आपृष्य का अंत जानते थे तथा अवश्यंभावी भाव कभी नहीं मिटते फिर केवली के परिणाम अवस्थित होते हैं हायमान वर्ड मान नहीं होते छद्मस्त के तीनों परिणाम है केवली को तप<sup>्</sup>करने के तथा विनय वैयावच्च करने के परिणाम भी नहीं होते किन्तु छद्मस्थ में होते हैं, तो क्या छद्मस्थ को पाप लगता है १ पर ऐसा जानना कि केवली का आचार भिन है इसिलये भगवन्त को पाप नहीं लगा एवं प्रायश्चित भी नहीं लिया। तथा गोशाला का कार्य आश्चर्यभृत (अच्छेरा) माना गया है, श्री उपासक दशा सूत्र में श्रेणिक राजा ने कसाई खाना बन्द कराया जिसका उसे पाप हुआ हो ऐसा सूत्र में नहीं कहा है, जो पाप कहते हैं वे सूत्र के विराधक है।

यहां कोई कहते है कि धर्म कहां फरमाया ? उत्तर-सूत्र में स्थान स्थान पर "माहणो माहणो" शब्द कहा है. यह माहणो शब्द धर्म है या पाप ? तब वे कहे कि धर्म है तो फिर श्रेणिक राजा ने पाप किया ऐसा कैसे कहते हो १ श्रेणिक राजा के लिये भी माहणो माहणो शब्द कहा है, 'हणो हणो' ऐसे शब्द तो नहीं फरमाये। और जो ढिंढोरा फिरवाया था सो तो गृहस्थ का कार्य है, उसमें क्या हिंसा हो ? उसे साधु धर्म कैसे कहे ? धर्म तो जीव रक्षा में है, श्री उत्तराध्ययन संत्र के इक्कीसवें अध्याय में सव जीवों पर अनुकम्पा करना कहा तथा इसी सूत्र के उन्नतीमवें अध्याय में दूसरे जीव को दुःखी देखकर तत्काल कंपित हो उसे सुखशय्या कहा, फिर श्री ज्ञाता सूत्र में मेयकुमार ने हाथी के भव में शशक की दया पाली वहां अनुकम्पाः से संसार परित<sup>े</sup> करना कहा पर अपना पाप टालने का सत्र में नहीं कहा, एकांत जीव दया की थी जिससे धर्मः हुआ तो फिर दूसरों को पाप कसे होगा ? यहां कोई कहे कि दूसरा किसी जीव को हनन करता है तो उसका पाप उसी को लगता है दूसरों को इस झगड़े में क्यों पडना चाहिये ? अपने को कौनसा पाप लगता है ? उत्तर-श्री उपासक दशा सूत्र में भगवन्त ने गोतमस्वामी को महाशतकजी के घर क्यों भेजा ? भगवन्त को कौनसा पाप लगा ? दूसरे के झगड़े में क्यों पड़े ? परन्तु ऐसा नहीं जो उपकारी होते हैं वे तो उपकार ही करेंगे। फिर श्री भगवती सृत्र के बारहवें शतक में शंख पुष्किली को क्रोध करते समय भगवन्त ने क्यों मना किया ? परन्तु क्रोध करना पाप है इसिलये पाप करते मना किया। जब क्रोध करते समय मना किया तो हिंसा करते हुए को मना करे तो इसमें क्या दोष है ? तथा श्री प्रश्नव्याकरण सृत्र के दूसरे श्रुतस्कन्ध के पहले अध्याय कहा है कि सब जगत के जीवों की रक्षा हेतुं भगवन्त ने शास्त्र प्ररूपित किये हैं। तो संसार के जीव तो स्वयं अपने अपने कर्मों करके पचते थे, भगवन्त को कोनसा पाप लगता था ? परन्तु उन्होंने धर्म की वृद्धि हेतु उपकार किया है। इसिलिए दूसरे भी बचाते हैं तो उपकार के निमित्ता ही बचाते हैं।

फिर श्री शांतिनाथ भगवान चिरत्र में मेघरथ राजा ने कब्तर की रक्षा की, पार्श्वनाथ भगवान ने जलते हुए नाग नागिन को बचाया, मदन रेखा और पद्मावती ने राजाओं के झगड़े मिटाये ऐसे अनेक स्थानों पर दया का अधिकार पढ़ने को मिलता है, कोई कहे कि माधु उपदेश देवे कि जीव मारने का कड़वा फल है परन्तु आज्ञा नहीं देवे उसका उत्तर है कि श्री उत्तराध्ययन सूत्र के १३वें अध्याय में जित्त सुनि ने ब्रह्मदत्ता चक्रवर्ती को आदेश किस प्रकार दिया कि 'अज्जाइं कम्माइं करेहि रायं' हे राजन ! जो तूं भोग नहीं छोड़ता है तो आर्य कर्म कर । मद्य मांसादि का

यह माहणो शब्द धर्म है या पाप ? तब वे कहे कि धर्म है तो फिर श्रेणिक राजा ने पाप किया ऐसा कैसे कहते हो ? श्रेणिक राजा के लिये भी माहणो माहणो शब्द कहा है, 'हणो हणो' ऐसे शब्द तो नहीं फरमाये। और जो ढिढोरा फिरवाया था सो तो गृहस्थ का कार्य है, उसमें क्या हिसा हो ? उसे साधु धर्म कैसे कहे ? धर्म तो जीव रक्षा में है, श्री उत्तराध्ययन स्त्र के इक्कीसर्वे अध्याय में सब जीवों पर अनुकम्पा करना कहा तथा इसी सूत्र के उन्नतीसर्वे अध्याय में दूसरे जीव को दुःखी देखकर तत्काल कंपित हो उसे सुखशय्या कहा, फिर श्री ज्ञाता सूत्र में मेवकुमार ने हाथी के भव में शशक की दया पाली वहां अनुकम्पा से संसार परित करनी कहा पर अपना पाप टालने का सत्रामें नहीं कहा । एकांत नजीव दया कीधी जिससे धर्म हुआं तो फिर दूसरों को पाप कैसे होगा ? यहां कोई कहे<sup>।</sup> कि दूसरा किसी जीव को हनन करता है तो उसका पाप उसी को लगता है दूसरों को इस झगड़े में क्यों पडना चाहिये ? अपने को कौनसा पाप लगता है ? उत्तर-श्री उपासक दशा सूत्र में भगवन्त ने गोतमस्वामी को महाशतकजी के घर क्यों भेजा ? भगवन्त को कौनसा पाप लगा ? दूसरे के झगड़े में क्यों पड़े ? परन्तु ऐसा नहीं जो उपकारी होते हैं वे तो उपकार ही करेंगे। फिर

वहती देखे तो वाहर निकाले, किसी समय साध्वी के जील की गक्षा करने हेतु साधु साथ भी रहे पिंडमाधारी को जलती अग्नि में से वाहर निकाले इत्यादि स्वयं के कार्ट करे. संभोगी का करे, वहां माधु आज्ञा नहीं देवे, उसी तग्ह निषेध भी नहीं करे, अपना दोप टालने के लिए करने नहीं दे, ज्ञेय पदार्थ जानते हैं परन्तु गृहस्थी में एकांत पाप कैसे होवे ? यदि साधु के गुण है तो एहस्थी के अवगुण कैसे होवे ? तथा गृहस्थी के लिए साधु इतने कार्य नहीं करे, नहीं करावे गृहस्थी को मारता हो तो उसे निषेध नहीं करे, अनुमोदन भी नहीं करे, जितनी जितनी जीव रक्षा हो उतना ही धर्म है, जितना जितना अवत कपाय का उदय है, उतना पाप है।

यहां कोई कहे कि जबरदस्ती छुड़ावे तो जबरदस्ती छुड़ाने से धर्म नहीं होवे। कोई स्त्री भागती हो, क्लेश वग जाती हो, पागल हो, छ ए में पड़ती हो, पति द्वारा ले जायी जाती हो उसे साधु कैसे छोड़े? कैसे पकड़े? परन्तु गील रखने के व अनुकम्पा के छुभ परिणाम है, व्यवहार में धर्म है इसलिए निपेध नहीं करे। द्या आदि सब संबर की करणी है संबर तो निवृचि भाव है तथा प्रवृचि भाव तो छुम आश्रव है इसलिए प्रवृति भाव की आज्ञा तो साधु गृहम्थी को मन योग की तथा बचन योग की देते

त्याग कर, पंचेन्द्रिय धात आदि भारी कुकर्म न कर । यह गृहस्थी का धर्म है। सब जीवों पर अनुकम्पा करने से भी देवता होता है तथा उसी सूत्र के अठारहवें अध्याय में 'अभओ पत्थिया तुब्मं, असय दाया भवाहिय' संयति राजा को गर्भाली मुनि ने कहा 'हे राजन तुके भेरे से अभय है तू भी सब जीवों का अभय दान का दाता बन।' फिर इसी सूत्र के पच्चीमवें अध्याय में जयवीप मुनि ने विजय घोप से कहा 'तूं जीघ्र मंयम धारण कर' इत्यादि अनेक स्थानों पर आदेश दिया है। इसलिये द्या, सत्य, शील, क्षमा, बैराग्य, तपस्या, दीक्षा तथा व्रत पचक्खाण के आदेश देने में दोप नहीं, साधु गृहस्थ की कहे कि भाई ! व्याख्यान सुनो; सामयिक, पौपध, प्रतिक्रमण करो सचित व कंदमूल आदि का त्याग करो इत्यादि वचन मर्वथा दोप रहित है। किन्तु यही सराग भाव से स्वार्थ-वश तथा स्वयं के आहार पाणी वस्त्रादि लाभ के निमित्त से भाषा का प्रयोग करेगा तो साधुता में कमी आयगी परनतु भाषा में दोष नहीं है। फिर गृहस्थी के अनेक कार्य है जिन्हें साधु न करता है न कराता है और न अनुमोदन ही करता है स्वयं गृहस्थी करते हैं वहां साधु पाप नहीं कहते अपितु ज्ञेय पदार्थ जानते हैं, उसका निषेध नहीं करे, स्वयं के स्वामी का कार्य करे साध्वी की नदी में

भगवती सूत्र के सातवें शतक में 'कम्मं वेयणा' एवं 'कम्पं निज्जरा' कहा है, वेदन करना कर्म है। निर्जरा करना कर्म नहीं। वेदना अलग है तथा निर्जरा अलग। इसलिए विना उपयोग से करे वह द्रव्य निर्ज्जरा तथा मिथ्यात्व की करणी निन्हवादि कुदर्शनियों की करणी द्रव्य निज्जरा हैं और समकित दृष्टि की करणी भाव निज्जरा है निर्जरा के दो भेद-१ अकाम निर्ज्जरा और २ सकाम निर्ज्जरा। यदि मन की अभिलाषा बिना भृख, तृषा, शीत, ताप आदि परिषह सहन करे, ब्रह्मचर्य आदि पाले वह अकाम निर्जरा, मन के उत्साह सहित शीत, ताप आदि सहन करना तपस्या करना ब्रह्मचर्य पालन करना सकाम निर्जरा है। तथा सब संसारी जीवों के समय समय पर बिना उपयोग से सात भाठ कर्म टूटते हैं उसे अकाम निर्जरा कहते हैं। मुक्ति के फल की अपेक्षा विचार किया जाय तो मिथ्यादृष्टि की दान शील, तप, पढ़ना, मनन करना आदि सब क्रियाओं की सत्रगडांग सत्र के प्रथम श्रुतस्कन्ध के आठवें अध्याय में कर्म वन्ध का कारण बनाया है परन्तु निर्जरा का कारण नहीं यह कथन निश्चय नय से परिज्ञा की अपेक्षा है परन्तु दूसरा अर्थात् व्यवहार नय से मिथ्यात्व शुभ करणी से अशुम कर्म क्षय होते हैं और शुभ कर्म बांधते हैं देवता अमुस की गति प्राप्त करता है। श्री उत्तराध्ययन सूत्र के

हैं, परन्तु काय योग की आज्ञा नहीं दे, उसका क्या कारण है ? उसका उत्तर है कि मन वचन (यहां मूल पुस्तक में काया के योग को भी चौस्पर्शी में लिया है जो भगवतीसत्र शतक ? र उद्देश्य ५ के पाठ से विपरीत है। इसलिए यहां से काम योग को हटा दिया है ) का योग चौस्पर्शी है, इसलिए नई हिंसा नहीं होती तथा काया का योग आठ स्पर्शी है. इसलिए किसी समय अयत्ना का स्थान है, इसलिए साधु गृहस्थी को प्रवृत्ति भाव में दो योग की आज्ञा देते हैं, परन्तु साधु गृहस्थी को काय योग की आज्ञा नहीं देते तथा संभोगी को देते हैं परन्तु संवर वह धर्म है। इस प्रकार संवर तत्व का परिचय हुआ।

निर्जरा तत्त्व का परिचय कराते हैं, इसमें दो योग की आज्ञा दी है, काय योग की आज्ञा साधु को क्षय किये हुए पद्गल विपाक से तथा प्रदेश से उदय आने पर वेदना भोगकर स्थिति पूर्ण कर क्षय किये तथा १२ भेदी तपस्या से क्षय किये कमों के पुद्गल निर्जर निर्जर ऐसे पुद्गलों को द्रव्य निर्जरा कहते हैं तथा जिन पुद्गलों के निर्जरने से अर्थात् क्षय करने से जीव उजला हुआ तथा वीर्यान्तराय के क्षयोपक्षम से तपस्या आदि का करना भाव निर्जरा है परन्तु वास्तव में तो निर्जरा का जीव को शुद्ध करने का स्वभाव है, इस कारण जीव का गुण जानना। क्योंकि जीव को पाप नहीं लगता है' ऐसा कहने वाले दुर्वचन के बोलने वाले दुष्ट परिणाग के स्वामी है, यदि ऐसा हो तब तो जप, नप, क्रिया सभी निर्श्वक हो जाती है, किन्तु ऐसा नहीं है निर्जरा गुम परिणाम सें होती है। भोग तो वंध के हेतु हैं, लेकिन समकित के कारण तीव्र वंध नहीं पड़ते। थी बाचारांग सूत्र के पहिले श्रुतस्कन्ध के तीसरे अध्याय में 'समदिही न करेइ पावं' कहा है जिसका कोई ऐसा अर्थ करते हैं कि समकित इब्टि को पाप नहीं लगता, यह बात एकान्त दुर्नय की स्थापना है। क्योंकि श्री भगवती सूत्र के बब्बीसर्वे शतक के मत्ताइमर्वे उद्देश्य में कहा है नव में गुणस्थान तक पाप लगता है। पाप के बंध की अपेक्षा समिकत दृष्टि के बंध के कारण के चार चार भांगे मिलते हैं, इसलिए मरागी को पाप तो समय समय पर लगता है वीतरागी को नहीं लगता है तथा इस पद में तो गुरु शिष्य को उपदेश देते हैं कि —हे! शिष्य जनम मरण बीर जरावस्था के दुख देखकर समकित दृष्टि पाप करते हैं, इस प्रकार यह उपदेश वचन है तथा दूमरा वर्थ 'पर मंति वच्चा' परम मुक्ति का कारण जानकर मुक्ति निमित्त समदृष्टि पाप नहीं करते हैं। फिर तीसरा वर्ष समिकत दृष्टि होने के पंश्चात् संसार में १५ भव करे अधिक नहीं करे। क्योंकि समिकत दृष्टि होने पर तीव सात्वें अध्याय की १६वीं गाथा में 'लाभो देव गइ भवे' कहा है यह व्यवहार नय की अपेक्षा सम्रुच्चय वचन कहा है किर श्री भगवती सूत्र के आठवें गतक के दसवें उद्देश्य में आराधिकपन कहा है, इसलिए क्रिया का फल मीठा है लेकिन समकित के विना मुक्ति नहीं है इसलिए अकाम निर्जरा एक व्यवहार नय में ही क़ही है किन्तु समिकत दृष्टि की जितनी भी क्रिया है वे सब मुक्ति का, कारण है ग्रुम क्रिया से कर्म क्षय होते हैं अर्थात् अग्रुम विषय कपाय आदि सेवन करने से पूर्व में जो कर्म बन्धे थे वे क्षय होते हैं, गुभ भोगावली कर्म भोगे विना नहीं छूटते हैं इसलिए भोगते हैं परन्तु उन्हें विरक्त भाव से रूक्ष. भावों से सेवन करते हैं अन्तरगत भाव से संसार, में नहीं लुभावे, जिस प्रकार धाय माता वालक को खिलाती है परन्तु अन्तर .हृद्य में स्वयं का नहीं जानती है उसी प्रकार उदासीन भाव से विषय आदि सेवन करते हैं, मिथ्यात्व रूप, रस के विना चिकने कर्म नहीं बांधते हैं, सम्यकदृष्टि रस से अल्प कर्म बांधते हैं तथा समकित दृष्टि जीव के अशुभ खेंश्या में आयुष्य का वंध नहीं होता है। इसलिए पूर्व संचित् कर्म की निर्जरा होती है।

यहां कोई ऐसा कहे कि 'ज्ञानवंत के भोग सभी निर्जरा के कारण है, परन्तु बंध के कारण नहीं,, समकित दृष्टि

लेशी, राग हे प पतला कर नवग्रेवेयक तक जाने वाले की अपेक्षा समकित दृष्टि महा आरम्भ परिग्रहवन्त महाकषायी, अग्रुभ योगी, हिंसक, कृष्णलेशी होते हुए भी अल्पकर्मी है, अल्प आश्रवी है निरचय शीघ्र मोक्ष गामी है इसलिए जो धर्मी है उसे ज्ञान दर्शन दोनों साधना का धर्म है, एक चरित्र साधना नहीं है। किन्तु मिथ्यात्वी के तो ज्ञान दर्शन दोनों नहीं है एक द्रव्य चारित्र है जिस कारण से पांच आश्रव के पांच अंक हल्के हैं परन्तु सम्यग्हिष्ट के तो पहला वंक है ही नहीं अतः चार अंक भारी होवे तब भी पांच को नहीं पहुँच सकते हैं इसलिए समिकत टाष्ट की सकाम निर्जरा है ऐसी निर्जरा शुभ योग से उत्पन्न होती है, इस निर्जरा के अनशन आदि बारह मेद है जो सब जीवों पर है, उत्तम करणी से कर्म निर्जरा होती है,तप करना,ध्यान धरना, सूत्र पढना मनन करना, सीखना, धर्म कथा करना, निदोंप स्थान सेवन करना, कायोत्सर्ग करना, विनय वैयावच्च करना, प्रायश्चित **लेना, रस त्याग करना**, भीक्षाचरी में अभिग्रह कर धूमना, उणोदरी तप करना आदि निर्जरा के स्थान है। ऐसी निर्जरा से कर्म क्षय होते हैं, अन्तर आत्मा राद्ध होती हैं इसलिए धर्म कहते हैं इस प्रकार निर्जरा तत्त्व का परिचय हुआ।

बंध तत्त्व का परिचय देते हैं-शिष्य ने गुरु से पूछा

भाव से पाप नहीं करते हैं इसलिए अधिक वंध नहीं होता परन्तु पाप कार्य में भाव नहीं रखे तभी १५ भव का वर्णन है, क्योंकि समिकत प्राप्त करने के बाद मिथ्यात्व की करणी कर पाप कर्म नहीं करता है इसलिए समय समय पर कर्म हल्के होते हैं, समय समय पर कर्म बंधते भी हैं, निर्जरा भी होती है, परन्तु वंध अल्प है, निर्जरा अधिक है किसी करणी से अधिक बंध होते हैं, किसी करणी से अधिक निर्जरा होती है, परन्तु निर्जरा की अपेक्षा वंध अल्प होते हैं, इसलिए शुद्ध होकर मुक्ति पाता है, मिथ्यात्वी के समय समय पर कर्न वंधते हैं तथा समय समय पर टूटने हैं पर किसी अवस्था में अधिक बंधते हैं और अल्प टूटते हैं इसलिए भारी होते हैं और इकेन्द्रियादि जाति में या नर्क आदि गति में उत्पन्न होते हैं, किसी समय अल्प बंधते हैं तथा अधिक निर्जरते हैं जिससे तुंबड़ी के समान हल्का होकर उत्क्रष्ट नव ग्रेवेयक तक उत्पन्न होते हैं परन्तु निश्चय में मुक्ति का मार्ग नहीं है। संसार में सुख दुख दोनों पाते है ग्रम किया का फल मीठा है उन्हें भोगे। मियाइण्टि की अपेक्षा समकित दिष्ट निश्चय में अधिक है, यदि कोई मिथ्यात्वी, बाल तपस्त्री तथा निन्हवादी अल्प-मिथ्यात्त्री आरम्भ, परिग्रह रहित, अप्रमत्त कपाय का उपशमन कर शुभ योग शुभ ध्यान में वर्तने वाला शुल्क

बीव कर्म रहिन है तो संसार में सुख दुःख कैसे पाते हैं ? यदि कर्न रहित जीव संसार में अमण करेंगे तो सिद्ध भी भ्रमण करेंगे. परन्तु वे घूमते नहीं हैं इसलिए नहीं मिलती है। (४) प्रस्त —हे स्वामिन्! जीव का स्वरुप कैसा है ? उत्तर—जीव तथा कर्म इन दोनों का अनादि काल का संयोग है। नये उत्पन्न नहीं हुए।(५)प्रश्न—हे स्वामिन् जीव तथा कर्म का अनादि काल का संयोग है तो जीव व कर्म का संयोग कैसे छूटता है ? उत्तर--जैसे धातु और मिट्टी का संयोग अनादि का है किसी ने किया नहीं परन्तु अग्नि के संयोग से दोनों ही अलग होते हैं, उसी प्रकार जीव व कर्म का संयोग ज्ञान, दर्शन, चारित्र तथा तप के उपाय से छूटता है। जीव व कर्म अलग अलग होते हैं। (६) प्रश्न—हे स्वामिन्! कर्म किसने किये तथा कर्म करने का स्वामाव किसका है ? उत्तर--व्यवहार नय से तो जीव ने कर्व किये हैं परन्तु निश्चय नय से तो जीव कर्न का कत्ती नहीं है। कर्म का कर्ता कमें है कि कर्म का कर्ता आश्रव है ? यदि जीव करता है तो सिद्ध भी जीव है वे क्यों नहीं करते ? उत्तर—संयोगी जीव कर्म सिहत है अतः वह पुराने कमों से नये कर्म ग्रहण करता है, इस न्याय से कर्न का कर्ता कर्म है। द्रव्य कर्न वर्णाद सहित कर्म वर्गणा के चौस्पर्शी स्कन्ध द्रव्य कर्न को ग्रहण

कि हे स्वामी ! पहिले कर्न तथा वाद में जीव यह बात मिलती है या नहीं ? गुरुजी ने फर्नीया कि हे शिष्य! यह बात नहीं मिलती है। तब शिष्य ने कहा यह बात कैसे नहीं मिलती? उत्तर—जीव विना कर्म किसने किया? इस कारण से उपयुक्त बात नहीं मिलती है। (१) फिर शिष्य ने पूछा कि हे स्वामिन ! पहले जीव तथा बाद में कर्म यह बात निलती है कि नहीं ? गुरुजी ने कहा, यह वात भी नहीं मिलती, शिष्य ने कहा यह बात क्यों नहीं मिलनी ? गुरुजी ने कहा यदि पहिले जीव कर्म रहित है तो नये कर्म लगते हैं ऐमा मानना होगा और जब जीव के नये कर्न लोंगे तो अजीव को भी लोंगे, सिद्ध को भी लगेंगे जो कदापि सम्भव नहीं है। इसलिए यह वात नहीं मिलती है। (२) शिष्य ने पूछा कि हे स्वामिन्! जीव तथा कर्न दोनों माथ ही उत्पन्न हुए यह बात मिलती है कि नहीं ? गुरुजी ने फरमाया कि यह भी नहीं मिलती है। प्रश्न - क्यों नहीं मिलती ? उत्तर - ऐसा करने से जीव तथा कर्म दोनों की आदि होगी नये उत्पन्न हुए मानना होगा, यदि जीव नये उत्पन्न होंगे तो संसार में नहीं ममायेंगे इमलिए नहीं मिलती है। (३) प्रश्न-हे स्वामिन ! जीव कर्म रहित है यह वात मिलती है कि नहीं ? उत्तर-नहीं मिलती । प्रश्न-क्यों नहीं मिलती ? उत्तर-यदि कही हैं इसिलए घड़ा का कर्ना घड़ा है ऐसे ही जीव को भी कर्म कहते हैं इसिलए कर्म का कर्ना कर्म है पर जीव नहीं।

वंध के चार मेद कहते हैं—(१) प्रकृति वन्ध (२) िर्यात वन्ध (३) अनुमाग वन्ध तथा (४) प्रदेश वन्ध रनिश वर्ध जानने के लिए मोदक का दृष्टान्त कहते हैं। जैसे कोई लड्ड वायु का शमन करता है, कोई पित्त का अमन करता है कोई धात की धिंद करता है, इसी तरह कोई प्रकृति ज्ञान का आवरण करती है, कोई दर्शन का आवरण करती है, कोई दर्शन का आवरण करती है, कोई दुर्ख देती है, उसे प्रकृति बन्ध कहते हैं। १

जैसे किसी मोदक (लड्डु) की स्थित पन्द्रह दिन की किसी की एक मास की तत्परचात विनाग हो जाता है वैसे ही किसी प्रकृति की वीस कोड़ा कोड़ी सागर की स्थिति किसी की तीस कोड़ा कोड़ी सागर की स्थिति किसी की तीस कोड़ा कोड़ी सागर की स्थिति किसी की ७० कोड़ाकोड़ सागर की स्थिति होती है इतने समय परमाण सत्ता में रहे किर नाश हो जावे उसे स्थिति बन्ध कहते हैं।२

जैसे कोई लड्डु चार गुणी शकर के रस में बनते हैं कोई तिगुनी, कोई दुगुनी तो कोई बराबर शकर में बनते हैं इसी प्रकार कोई प्रकृति चौठाण विड्या रस में कोई करते हैं और भाव कर्म राग द्वेष मोह आदि जीव के अग्रद्ध परिणाम भाव कर्म के कर्ता है जीव चेतना ज्ञान अज्ञान लक्षण वाला है ज्ञान अज्ञान चेतना आदि से सहित है सभी द्रव्य अपना २ कर्ता है, परन्तु पर भाव के कर्ना नहीं है । श्री उत्तराध्ययन सूत्र के बीसवें अध्याय में कहा है। 'अप्पाकचा विकचा य' अर्थात् आत्मा को कर्चा कहा है। यहां कपाय आत्मा, योग आत्मा भाव कर्म के कर्ता है इस अपेक्षा से कहा है परन्तु कषायादि आत्मा पुद्गल है तथा भाव कर्म के कर्ता रागादि परिणाम है उसके सुख दुःख के वेदन करने करने वाले भी रागादि हैं परन्तु व्यवहार से कर्म का कर्ता जीव है, अजीव नहीं है, यदि अजीव कर्म करे तो फिर घट्ट पट्टादि क्यों नहीं करते हैं ? इसलिए अकेला जीव भी कर्ता नहीं है तथा अकेला पुद्गल भी कर्ता नहीं है। जीव कर्म पुद्गल के संयोग से कर्म करता है और इन सब कमेंं के बंधन का उपाय आश्रव है पुद्गल जीव का अध्यवसाय भी है अतः दोनों से उत्पन्न होते हैं। जैसे घड़े का बनाने वाला कुम्हार। कुम्हार के अध्यवसाय विना घड़ा नहीं वनता तथा मिट्टी और चाक के बिना भी घड़ा नहीं बनता इसी तरह अध्यवसाय और पुद्गल के विना कर्म नहीं होते । दोनों के संयोग से कर्म उत्पन्न होते हैं एवं भूत नय से तो क्रम्हार को ही

कहा है इसलिए घड़ा का कर्ना घड़ा है ऐसे ही जीव को भी कर्म कहते हैं इसलिए कर्म का कर्ना कर्म है पर जीव नहीं।

बंध के चार मेद कहते हैं—(१) प्रकृति बन्ध (२)
ि स्थिति बन्ध (३) अनुमाग बन्ध तथा (४) प्रदेश बन्ध
लिका अर्थ जानने के लिए मोदक का दृष्टान्त कहते हैं।
जैसे कोई लड्ड, वायु का शमन करता है, कोई पित्त का अमन करता है कोई शतु की बृद्धि करता है, इसी तरह कोई प्रकृति ज्ञान का आवरण करती है, कोई दर्शन का आवरण करती है, कोई दर्शन का आवरण करती है, कोई दर्शन का आवरण करती है, कोई दुख देती है, उसे प्रकृति बन्ध कहते हैं।

जैसे किसी मोदक (लड्डु) की स्थित पन्द्रह दिन की किसी की एक मास की तत्परचात विनाग हो जाता है वैसे ही किसी प्रकृति की बीस कोड़ा कोड़ी सागर की स्थिति किसी की तीस कोड़ा कोड़ी सागर की स्थिति किसी की लीस कोड़ा कोड़ी सागर की स्थिति किसी की ७० कोड़ाकोड़ सागर की स्थिति होती है इतने समय परमाण सचा में रहे किर नाश हो जावे उसे स्थिति बन्ध कहते हैं। २

जैसे कोई लड़ु चार गुणी शकर के रस में वनते हैं कोई तिगुनी, कोई दुगुनी तो कोई बराबर शकर में वनते हैं इसी प्रकार कोई प्रकृति चौठाण विड़या रस में कोई

तिवण विदया रम में कोई दुठाण विदया रम में कोई एक ठाणा बटिया रस में होती है इसीलिए योग के प्रताप से कर्म ग्रहण करते हैं, उममें कपाय के प्रताप से रस पड़ता है, अनन्तानुबन्धी कपाय में पाप प्रकृति का चैं।ठाणबिंदया रस अप्रत्याच्यानी में त्रिठाण, प्रत्याख्यानी में दुठाण, मंजल में एकठाण बहिया रम सत्तर प्रकृति का होवे, और पुण्य प्रकृति का एकटाण विदया रस होवे, इसलिए अनन्ता-चुवन्धी कपाय में पुण्य प्रकृति का एक ठाणविद्या रस, अप्रत्यारूयानी में दुठाण, प्रत्याग्च्यानी में भी ठाण, यंजल मा चौठाण बिडिया रस दोना है यहां छुभ प्रकृति का रस इन्न रस के दृष्टांत से समके। तथा अग्रुम प्रकृति का रस निम्ब के दृष्टान्त से समके, यह अनुभाग बन्ध है ।३

जैसे कोई लड़ पात्र भर का कोई आधा सेर का कोई सेर का, उसी तरह एकंक कम प्रकृति के परमाण अभवी से अनन्त गुणा है किसी के थोड़ा किसी के अधिक यह प्रदेश बन्ध है। 8 ये चार प्रकार का बन्ध जीव की साथ लोलि भृत है परन्तु कम और जीव की तरह अलग नहीं तिल और तेल की तरह एक रूप है, परन्तु कंचुक की तरह नहीं यह बन्ध तत्त्व तेरहवें गुणस्थान तक है जहां आश्रव है वहां बन्ध है, बन्ध का विकार पुण्य पाप है, ये चार आश्रव की करणी से उत्पन्न होता है, यह बन्ध तत्त्व का गरिचय हुआ। अब पुण्य पाप के बन्ध व उद्य के भांगे कहते हैं।

१-पुण्य अकेला बन्धता है तथा अकेला उद्य आता है।

२-पुण्य अकेला बन्धता है तथा पाप उद्य आता है।

३-पुण्य अकेला बांधे परन्तु उद्य नहीं आवे ऐसे ही क्षय
होवे। ४-पुण्य अकेला बांधे वक्र मन पाप योग होवे।

१-पाप बांधे तथा पाप उदय में आवे ।
२-पाप बांधे तथा पुण्य पाप दोनों उदय में आवे ।
३-पाप बांधे तथा वह क्षय हो जावे ।
४-पाप बांधे वह पुण्य रूप में परिणामे और पुण्य उदय
वावे ।

१-दोनों साथ ही वांधे व साथ ही भोगे ।
२-दोनों साथ बांधे उसमें से पाप पहिले उदय आवे
और पुण्य वाद में उदय आवे ।
३-दोनों साथ बांधे उसमें से पुण्य पहिले उदय आवे
और पाप वाद में उदय आवे ।
४-दोनों साथ बांधे और दोनों ही क्षय हो जावे ।

१--एक बांधे तथा दो भोगे।
२-दो बांधे तथा एक भोगे।
३--एक ही बांधे और एक ही भोगे।
४--दो बांधे और दो भोगे।

```
१-पुण्य बांघे व पुण्य भोगे ।
 २-पुण्य बांधे व पाप भोगे ।
 ३-पाप बांधे व पुण्य भोगे ।
 ४-पाप बांधे व पाप भोगे ।
 १-पुण्य बांघे व पुण्य भोगे ।
 २-पुण्य बांधे व पुण्य भोगे ।
 ३-पुण्य बांधे व पुण्य भोगे ।
 ४-पुण्य बांधे व पुण्य भोगे ।
  १-पाप बांधे व पाप भोगे ।
  २-पाप बांधे व पाप भोगे ।
  ३-पाप बांधे व पाप भोगे ।
  ४-पाप बांधे व पाप भोगे ।
  १-शुभ नाम मिले शुभ ।
  २-शुभ नाम मिले अशुभ ।
  ३-अग्रुभ नाम मिले ग्रुभ ।
। ४-अग्रुभ नाम मिले अग्रुभ ।
   १-पुण्यानुबन्धी पुण्य ।
  २-पुण्यानुबन्धी पाप ।
   ३-पापानुबन्धी पुण्य ।
   ४-पापानुबन्धी पाप ।
```

- १-दोनों गांघे उसमें से पाप क्षय हो जावे तथा पुण्य उद्य आवे।
- <sup>२-दोनों</sup> वांधे उसमें से पुण्य क्षय हो जावे तथा पाप उदय आवे।
- रे-दोनों बांघे और दोनों ही क्षय हो जावे उदय नहीं आवे।
- <sup>४-दोनों</sup> वांघे तथा दोनों ही उदय में आवे ।
- १-पुण्य का पुण्य होवे।
- २-पुण्य का पाप होवे।
- ३-पाप का पुण्य होवे।
- 8-पाप का पाप होवे।
- १-पुण्य में पुण्य होवे।
- २-पुण्य में पाप होवे ।
- ३-पाप में पुण्य होवे।
- ४-पाप में पाप होवे।
- १-पुण्य में पुण्य की भति।
- २-पुण्य में पाप की भति।
- ३-पाप में पुण्य की भति।
- ४-पाप में पाप की भति।
- १-ढोनों बांघे और दोनो परिणमें एक पाप उदय आवे।
- २ दोनों बांध और दोनों परिणमें एक पुण्य उदय आवे।
  - इस प्रकार वंश्व तत्व के भांगे बताये हु।

मोक्ष तत्त्व का परिचय कहते हैं। मोक्ष के दो भेद १-द्रव्य मोक्ष तथा २-भाव मोक्ष । १-(युक्ति) छूटना यह द्रव्य मोक्ष है। २-कर्म छूटने से जीव उजला होवे वह भाव मोक्ष है, मोक्ष जीव का निज गुण है, इसिलए द्रव्य से छूटना यह द्रव्य मोक्ष अग्रुभ भाव से छूटना यह भाव मोक्ष है अंशतः कर्म क्षय होचे वह निर्जरा है तथा सम्पूर्ण कर्म क्षय होवे वह मोक्ष है। किसी अपेक्षा से संसारी जीव को भी मोक्ष कह सकते हैं। श्री उत्तराध्ययन सूत्र के तेरहवें अध्याय में कहा है कि 'मर्व्य सुचिन्नं सफलं नराणं, कडाण कम्माण न मोक्ख अत्थि तथा श्री भवती सूत्र के पहले शतक के चौथे उद्देश्य में 'जेरइय सच्चा जाव वेड्ता मोक्खो नित्थ, अवेड्ता तसावा झोसइचा' उत्तरा-ध्ययन सूत्र में कर्म तोड़ने का उपाय निर्जरा बताया है और कर्म टूटने से आत्मा शुद्ध होती है, वही मोक्ष है। जैसे नाला (नहर) द्वारा पानी निकालकर अन्दर से रत्न निकाले. वैसे तालाव के समान जीव और आश्रव रूपी नाला रोकने से संवर, अरहट के समान निर्जरा, इस साधना से जितना तालाव खाली होता है, उतने ही कर्म से मोक्ष हुआ कहलाता है अर्थात् ज्ञान रुपी रत्न उतना ही समीप हुवा जैसे पानी का उलीचना वैसे निर्जरा। मस्तक का शुद्ध होना मोक्ष है 'नवसा या झोसहता वा इति वचनात्'

<sup>खुरसाण</sup> के समान निर्जरा खड़ग का निर्मल होना वह मोस है। यदि ऐसा नहीं माने तो केवली के कितने कर्मी का वंध ? तथा कितने का मोक्ष ? यदि चार कमें का मोक्ष कहें तब भी उद्देश्य मोक्ष ही है। यह प्रकृति की वपेक्षा भी मोक्ष है। एक प्रकृति के उत्तर परमाणु खिसकने से भी होगा, तथा कर्म क्षय करके निद्ध होते हैं उन्हें भी अपेक्षा से मोक्ष कहते हैं इसलिए श्री नवतत्व प्रकरण ग्रंथ में तो मोक्ष सिद्ध को ही कहा है, तथा श्री उत्तराध्ययन स्त्र के वीसर्वे अध्ययन में मोक्ष के चार मार्ग कहे हैं, १ ज्ञान, २ दर्शन, ३ चारित्र, ४ तप, यहां ज्ञान के दो भेद-- १ द्रव्य ज्ञान, २ भाव ज्ञान। द्रव्य ज्ञान-जान <sup>अजान</sup>, उपयोगवंत तथा पत्र लिखा हुआ, पुस्तक तथा जाणग शरीर, भव्य शरीर और मिथ्यात्वी का पढ़ना, गुनना, यह द्रव्य ज्ञान है और समकित दृष्टि का पढ़ना, गुनना, जानपना, यह भाव ज्ञान है। ऐसे ही दर्शन चारित्र तथा तप जाने, ये चार मेद मोक्ष के हैं, उसमें मिथ्यात्वी की देश से व्यवहार नय की अपेक्षा मोक्ष है. परन्तु निरुचय नय की अपेक्षा मोक्ष नहीं समकित दृष्टि को व्यवहार निरचय दोनों नय की अपेक्षा मोक्ष है। इस प्रकार मोक्ष तत्त्व का परिचय कहा है।

।। इति पांचवां परिचय द्वार समाप्तम् ।।

## % छट्टा प्रश्न द्वार अ

१ जीव तत्व छः में कौनसा १ नौ में कीनसा १ छः अर्थात् षट् द्रव्य में जीव द्रव्य है और नौ तत्त्व में भी जीव तत्त्व है तत्त्व की अपेक्षा से जीव संवर निर्जरा एवं मोक्ष । २ अजीव तत्व छः में काँनसा ? नौ में काँनसा ? छः में पांच द्रव्य अजीव है और नो में अजीव, पुण्य, पाप आश्रव तथा वंध ये पांच तत्व अजीव हैं। ३ पुण्य छ: में कौनसा ? नों में कौनमा ? छः में पुण्य पुद्गल द्रव्य है, और नों में पुण्य आश्रव बंध अजीव ये चार तत्व पुण्य है। ४ पाप इः में कीनसा ? नौ में कीनसा ? इः में पाप पुद्गल द्रव्य है और नो में अजीव, पाप; आश्रव तथा बंध ये चार तत्व पाप है। ५ आश्रव छः में कौनसा ? नौ में कौनसा ? छः में आश्रव पुद्गल द्रव्य है और नौ में अजीव, पुण्य पाप आश्रव तथा बंध ये पांच तत्व आश्रव है। ६ मंबर छः में कांनसा ? नो में कोनसा ? छः में जीव द्रव्य का निज । गुण है और नौं में संवर तत्व है, ७ निर्जरा छः <sup>में</sup> कौनसा ? नौ में कौनसा ? छः में जीव द्रव्य का निज गुण है और नों में निर्जरा तत्त्व है। ८ बंध छ: में कीनसा ? नों में कोनसा ? छः में पुद्गल द्रव्य का परिणाम और नी में पुण्य, पाप. आश्रव, वंध तथा अजीव ये पांच तत्त्व भ है। ९ मोक्ष छः में कौनसा १ नो में कौनसा १ इमें जीव द्रव्य का निज गुण और नो मोक्ष तत्त्व है।

नय की अपेक्षा से कहते हैं। पुण्य, पाप, आश्रव तथा वंध इन चार तत्त्व के भाव जीव के अध्यवसाय है। इत्य की अपेक्षा कर्म पुद्गल है। इस अपेक्षा से छः में बीव को पुद्गल कहते हैं और नो तत्त्व में जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आश्रव तथा वंध कहते हैं! एक अपेक्षा से गुभ्य योग को भी निर्जरा कहते हैं एक अपेक्षा संवर भी कहते हैं और मोक्ष भी होता है। ऐसे भाव पुण्य निर्जरा की करणी से होता है, इसलिए निर्जरा भी कहते हैं, पाना गुख्य नय में पुण्य पाप आश्रव, वंध ये चार जीव को अगुद्ध करने का स्वभाव है।

जीव को संसार में अमण कराने के हेतु हैं इमिलिए इन्हें जीव के निज गुण नहीं कहते हैं ये तो कर्म के गुण हैं बतः जीव तत्त्व में नहीं है तथा संबर, निर्जरा तथा मोक्ष इन तीनों का जीव को शुद्ध करने का स्वभाव है, संसार घटाने का उपाय है, इम अपेक्षा से ये जीव के निज गुण है, अतएव 'एवं भृत' नय की अपेक्षा जीन के गुण को जीव कहते हैं, इस अपेक्षा छः में जीव कहें तो दोष नहीं, यह भी व्यवहार है. निरचय लक्षण दो हैं, श्री उत्तराध्ययन सूत्र के अद्वाइसवें अध्याय में कहा है कि

#### % छट्टा प्रश्न द्वार %

1

१ जीव तत्व छः में कौनसा १ नो में कौनसा १ छः ह अर्थात् पर् द्रव्य में जीव द्रव्य है और नी तत्त्व में भी जीव ह तत्त्व है तत्त्व की अपेक्षा से जीव नंवर निर्जरा एवं मीक्ष । २ अजीव तत्व छः में कौनसा ? नौ में कौनसा ? छः में पांच द्रव्य अजीव है और नौ में अजीव, पुण्य, पाप आश्रव तथा वंध ये पांच तत्व अजीव हैं। ३ पुण्य छ: में कौनसा ? ना में कोनमा ? इः में पुण्य पुद्गल द्रव्य है, और नी में पुण्य आश्रव वंध अजीव ये चार तत्व पुण्य है। ४ पाप इः में कीनसा ? नौ में कीनमा ? इः में पाप पुद्गल द्रव्य है और नो में अजीव, पाप; आश्रव तथा बंध ये चार तत्व पाप है। ५ आश्रव छः में कौनसा ? नौ में कौनसा ? छः में आश्रव पुद्गल द्रव्य है और नौ में अजीव, पुण्य पाप आश्रव तथा वंध ये पांच तत्व आश्रव है। ६ संवर छः में र्कं,नसा ? नौ में कौनसा ? छः में जीव द्रव्य का निज गुण है और नो में संवर तत्व है, ७ निर्जरा छ: में कौनसा ? नौ में कौनसा ? इः में जीव द्रव्य का निज गुण है और नो में निर्जरा तत्त्व है। ८ वंध छः में कं।नसा ? नी में कीनमा ? छः में पुर्गल द्रव्य का परिणाम और नी में पुण्य, पाप. आश्रव, बंध तथा अजीव ये पांच तत्त्व भे हैं। ९ मोक्ष छः में कोनमा १ नो में कीनसा १ इसें जीव द्रव्य का निज गुण और नो मोक्ष तत्त्व है।

नय की अपेक्षा से कहते हैं। पुण्य, पाप, आश्रव त्या गंध इन चार तत्त्व के भाव जीव के अध्यवसाय है। द्रिय की अपेक्षा कर्म पुद्गल है। इस अपेक्षा से छः में बीव को पुद्गल कहते हैं और नो तत्त्व में जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आश्रव तथा वंध कहते हैं! एक अपेक्षा से शुभ योग को भी निर्जरा कहते हैं एक अपेक्षा संवर भी कहते हैं और मोक्ष भी होता है। ऐसे भाव पुण्य निर्जरा की करणी से होता है, इसलिए निर्जरा भी कहते हैं, पान्त गुख्य नय में पुण्य पाप आश्रव, वंध ये चार जीव को अशुद्ध करने का स्वभाव है।

जीव को संसार में अमण कराने के हेत हैं इसिलए इन्हें जीव के निज गुण नहीं कहते हैं ये तो कर्म के गुण है बतः जीव तत्त्व में नहीं है तथा संवर, निजरा तथा मोक्ष इन तीनों का जीव को शुद्ध करने का स्वभाव है, मोक्ष इन तीनों का जीव को शुद्ध करने का स्वभाव है, संसार घटाने का उपाय है, इम अपेक्षा से ये जीव के निज गुण है, अतएव 'एवं भृत' नय की अपेक्षा जीव के गुण को जीव कहते हैं, इस अपेक्षा छः में जीव कहें तो दोप नहीं, यह भी व्यवहार है, निश्चय लक्षण दो हैं. श्री उत्तराध्ययन सूत्र के अद्वाइसर्वे अध्याय में कहा है कि 'चउकारण संजुत्तं नाण दंसण लक्खणों' इति वचनात्, चारित्र तप ये ज्ञान के उपकरण हैं, सिद्ध में चारित्र संवर नहीं है, तथा द्रव्य तो उपचारिक नय में है, परन्तु परमार्थ में नहीं।

अन्य प्रकार से नव तत्व दिखाते हैं, ज्ञान द्रव्य छः में कीनसा ? नी में कीनसा ? इस में जीव का निज गुण है इसलिये जीव द्रव्य है। नौ में जीव का गुण तथा मोक्ष है ?, चारित्र छः में कीनसा ? नी में कीनसा ? छः में जीव के पर्याय, नौ में जीव, संवर, निर्जरा तथा मोक्ष । १ ज्ञाता कौन है ? २ ज्ञेय कौन है ? और ३ ज्ञान कौन है ? ज्ञाता जीव, ज्ञेय जीवा जीवादि छः द्रव्य, नौ तत्व और ज्ञान जीव का निज गुण है ज्ञानावरणी, दर्शनावरणी का क्षयोपशम व जान पना १ श्रद्धा करने वाला कौन है १ २ श्रद्धा योग्य कौन है ? ३ श्रद्धा कौन है ? श्रद्धा करने वाला जीव है, श्रद्धा योग्य छः द्रव्य, नौ तत्व है, श्रद्धना यह जीव का निज गुण है दर्शन मोहनी का क्षयोपशम श्रद्धना ऐसे चरित्र का स्वामी जीव है एवं चारित्र-पांच आश्रव का त्याग करना है, यह जीव का गुण पर्याय, चारित्र मोहनी का क्षयोपक्षम है। १ ध्याय कौन है ? २ ध्येय कीन है ? ३ ध्यान कीन है ? ध्याने वाला जीव है, ध्येय जीव पंच परमेष्ठि तथा छः द्रव्य, नौ तत्त्व है।

घान जो घ्याया जावे अर्थात् ज्ञान तथा योग निरोध के भेद्। चलने वाला कौन है ? चलने वाला जीव तथा पुद्गल है । चलने में सहायता दे वह धर्मास्तिकाय है, चलना यह गित परिणाम है, स्थिर रहे वह कौन है ? स्थिर रखे वह कौन है ? स्थिर रहने वाले जीव एवं पुद्गल स्थिर रखने में सहायता अधर्मास्तिकाय देवे। स्थिर रहना यह स्थिति परिणाम है। अवगाहन करने वाला कौन है ? अवगाहन करने वाले जीवादि छः द्रव्य हैं। अवगाहना में सहायता देवे वह आकाशास्तिकाय है। नवीनता जीणीता किसकी है ? नवीनता व जीर्णता जीव व पुद्गल की है। व्यतीत होने वाला कीन है १ व्यतीत होने वाला काल हैं। नवीनता व जीर्णता का करने वाला भी काल है। भोगे व प्रहण करे वह कौन है ? भोगे व ग्रहण किसका करें? भोगे व ग्रहण करने वाला जीव है, भोगना ग्रहण करना लेना, छोड़ना, पुद्गल का होता है। कर्चा कौन है,? किया जाने वाला कौन है ? कर्चा जीव है, किये जाने वाले कर्म हैं। उत्पन्न होने वाला कौन है ? उपजाने वाला कौन ? उत्पन्न होवे वह कर्म, उपजावे वह जीवे। ऐसे ही लगाने वाला जीव, लगने वाले कर्म, रोकने वाला जीव, रोकना संवर, जीव का निज गुण। ट्रूटने वाले कर्म, बांधने वाला जीव, बंध करना यह क्रिया. बांधे कर्म. छुड़ाने वाला जीव, छोड़ना जीव का निज गुण, छोड़े कर्म, को, रोकने वाला जीव। कर्म क्षय करने वाला जीव, टूटने वाले कर्म।

१-जीव तत्त्व आतुमा है दूसरा नहीं । २--अजीव तत्त्व आत्मा नहीं दूसरा है, ३-पुण्ये, ४-पाप, ५- आश्रव, ६ वंघ ये चार तत्त्व इसी प्रकार जानें । ७ संवर, ८ निर्जरा ९ मोक्ष ये तीन तत्त्व आत्मा है परन्तु दूसरे नहीं, यह तो मुख्य नय की अपेक्षा से कहा। अब औपचारिक नय में पुण्य, पाप, आश्रव, बंध ये चार तत्त्व आत्मा भी है। श्री भगवती सूत्र के वारहवें शतक के दसवें उद्देश्य में परमाणुओं को भी आत्मा कहा है। इस अपेक्षा से नौ तत्त्व को अपनी अपनी अपेक्षा से आत्मा ही कहते हैं तथा नौ पदार्थ आत्मा के आते हैं तथा नव तत्त्व का ज्ञान भी आत्मा है। वहां जीव द्रव्य आत्मा है। संवर, निर्जरा, मोक्ष ये चारित्र आत्मा के मेद है, नौ तत्त्व का ज्ञान करना यह ज्ञान आत्मा है, उपयोग आत्मा है, श्रद्धा करना यह दुर्शन वात्मा है; क्रिया करने की शक्ति का प्रयोग करना बीर्य आत्मा है। पुण्य, पाप, आश्रव, बन्ध ये कपाय आत्मा एवं योग आत्मा है। ॥ इति बात्मा द्वार समाप्तम् ॥

## 

१-जीव सावद्य है परन्तु निर्वद्य नहीं जीव के परिणाम सावद्य एवं निर्वद्य है। २-अजीव सावद्य निर्वद्य नहीं। ३-पुण्य, ४-पाप, ५-आश्रव, ६-वंध ये सावद्य है पर निर्वद्य नहीं। इनकी करणी सावद्य निर्वद्य दोनों ही है। पुण्य की करणी शुद्ध की अपेक्षा निर्वद्य ही है। तथा एक अपेक्षा से पञ्चाग्न प्रमुख का सहन करनादि पुण्य तथा निर्जरा की करनी सावद्य भी है। ७-संवर, ८-निर्जरा, और ९-मोक्ष ये निर्वद्य है।

।। इति सावद्य निर्वेद्य द्वार समाप्तम् ॥

# % ६ रूपी अरूपी द्वार अ

एक अपेक्षा से नौ तत्त्व रूपी है, एक अपेक्षा से नौ तत्त्व अरूपी है। एक अपेक्षा से चार रूपी तथा चार अरूपी है एक मिश्र यह कैसे ? जीव को रूपी किस अपेक्षा से कहा ? जीव स्वयं तो अरूपी हैं परन्तु काया की अपेक्षा रूपी है, इसीलिये ठाणांग सूत्र के दूसरे ठाणे में दो प्रकार के जीव कहे हैं। ?—सिद्ध अरूपी तथा २— संसारी रूपी। तथा प्रत्यक्ष में लोक भी ऐमा ही कहते हैं कि "यह काला जीव जाता है, यह पीला जीव जाता है" इत्यादि कारणों से काया के संयोग से रूपी कहते हैं तथा अरूपी तो

प्रसिद्ध हैं। शुद्ध निष्कलंक जीव स्वरुप की अपेक्षा से अपना जीव भी दिखाई नहीं देता है। इस कारण से अरूपी है (१) अजीव को अरूपी कैसे कहा ? धर्मास्ति, अधर्मास्ति, आकाशास्ति तथा काल ये चार द्रव्य अह्पी है। इस अपेक्षा से अरूपी कहा है। अजीव को रूपी किस अपेक्षा से कहा ? पुद्गलास्तिकाय रूपी है इस अपेक्षा से रूपी कहा (२) पुण्य को अरूपी किस न्याय से कहा ? अन गुण्य, जल पुण्य, इत्यादि देने के परिणाम शुद्ध अध्यवसाय अरूपी है। पुण्य की करणी भाव पुण्य है जो अरूपी है। इस अपेक्षा से पुण्य को अरूपी कहा। पुण्य को रूपी किस अपेक्षा से कहा ? पुण्य की बयालीस प्रकृति अनंत पुद्गल से उत्पन्न हुई है। इस अपेक्षा से प्रण्य एवं पुण्य के फल को रूपी कहा है (३) पाप को अरूपी किस अपेक्षा से कहा ? जीव हिंसा के परिणाम, ऋं ठ बोलने के परिणाम, कपाय योग इत्यादि अध्यवसाय अरूपी हैं। पाप की करणी भाव पाप वह अरूपी है। इस अपेक्षा से पाप को अरूपी कहा । पाप की वयासी (८२) प्रकृति अनंत प्रदेशी स्कन्ध है। इस अपेक्षा से पाप व पाप के फल को रूपी कहा। (४) आश्रव को अरूपी किस अपेक्षा से कहा? आश्रव शुभाशुभ वश्यवसाय, छः भाव लेश्या रूप है । भाव लेश्या अस्पी है। श्री ठाणांग सत्र के दूमरे ठाणे में जीव किया के दो भेद कहे हैं। १-समिकत क्रिया २-मिथ्या-ल क्रिया। यहां समकित क्रिया से संवर तथा मिथ्यात्व किया से आश्रव । ये दोनों क्रिया जीव कहलाती हैं। श्री भाचारांग ह्रत्र की टीका में योग, उपयोग, लेश्या, संज्ञा, इन्द्रिय, श्यामोश्वास कपाय ये सब जीव के गुण कहे हैं 1 आश्रव से कर्म उत्पत्ति होती है। आश्रव कर्म का कर्ती है कर्म का कर्ती जीव है इस अपेक्षा से आश्रव को अरूपी कहते हैं, मिथ्यात्व आश्रव को अरूपी किस अपेक्षा से कहा ? मिथ्यात्व से अतत्त्व में तत्त्व की बुद्धि, तत्त्व में अतत्त्व की बुद्धि, ऊंबी श्रद्धा आदि क्षयोपशम भाव है। मिथ्यादृष्टि अरूपी है, इस अपेक्षा से अरूपी कहा है। (१) अव्रती आश्रव को अरूपी किस अपेक्षा से कहा? अत्रत वह छः काया की हिंसा के परिणाम, खाना, पीना, देना, लेना ये जीव के व्यापार है। इस अपेक्षा से अरूपी कहा है (२) प्रमाद आश्रव अरूपी किस अपेक्षा से हैं ? प्रमाद मद्य विषय कषाय की प्रवृति है जो जीव का व्यापार है। इस अपेक्षा से प्रमाद अरूपी है (३) कपाय आश्रव अरुपी किस अपेक्षा से हैं ? कषाय के परिणाम जीव के होते हैं, कवाय आत्मा है इस अपेक्षा से अरूपी है (४) योग आश्रव अरूपी किस अपेक्षा से हैं ? योग की प्रवृत्ति वीर्या-न्तराय के क्षयोपशम से है और योग परिणाम जीव के हैं। योग आतमा है। इस अपेक्षा योग अरूपी है। (५) प्राणातिपात आदि पांच में प्रवृति ना करना जीव का ज्यापार है जो अरूपी है। पांच इन्द्रियों के विषय का आस्वादन करना, तथा भाव इन्द्रियां अरूपी है, तीन योग का प्रवृतिना, भंडोपगरण सई कुसग्ग लेना, देना, रखना ये सब जीव के ज्योपार है। इस अपेक्षा से आश्रव अरूपी है।

आश्रव को रुपी किस अपेक्षा से कहा ? आश्रव कर्म का कर्ता है, और कर्म का कर्ता कर्म है, छः द्रच्य लेश्या रूपी है, तथा पच्चीस क्रिया आश्रव है। श्री ठाणांग स्त के दूसरे अध्याय में पच्चीस अजीव क्रिया कही है। इस अपेक्षा से आश्रव को रूपी कहा है, मिथ्यात्व आश्रव को रूपी किस अपेक्षा से कहा ? मिध्यात्व के मिध्यात्व मोहनी कर्म के अनंत प्रदेशी स्कन्ध है तथा मिध्यात्व से अशुभ प्रकृति के परमाणु आते हैं इसलिए आते हुए कमें को भी आश्रव कहते हैं, पहिले उदय भाव में कर्म परमाण है उन्हें भी मिथ्यात्व कहते हैं, इस अपेक्षा से मिथ्यात्व की रूपी आश्रव कहा है। (१) अत्रत आश्रव रुपी किस अपेक्षा है ? अव्रत अप्रत्याख्यान चौकड़ी के परमाणु रुपी है इसलिये खाना. लेना. देना इत्यादि च्यापार रूपी है, इस अपेक्षा से रुपी है (२) प्रमाद आश्रव को रुपी किस अपेक्षा से कहा ? प्रमाद मद्य, विषय, कषाय, निन्द्रा, विकथा ये

सन कर्म प्रकृति के उदय से हैं। इस अपेक्षा से रुपी कहा हैं (३) क्याय आश्रव किस अपेक्षा से रुपी हैं १ चार क्याय अनंत पुद्गल से उत्पन्न हुए, वर्ण, गन्ध आदि संहित है स अपेक्षा से रुपी है। (४) योग आश्रव को रुपी किस श्पेक्षा से कहा ? मन. वचन के योग चौस्पर्शी और काया का योग बाठ स्पर्शी है, इस अपेक्षा से योग आश्रव को रुपी कहा। (५) प्राणातिपात आदि पांचों चौस्पर्शी है, पांच द्रव्य इन्द्रियां आठ स्पर्शी है, दो योग चौस्पर्शी है, एक योग आठ स्पर्शी है, भंडोपगरण तथा सई कुसग्ग ये प्रत्यक्ष में रुपी दिखते हैं, इस अपेक्षा से बीम आश्रव की रुपी कहा है। संवर को अरुपी किस अपेक्षा से कहा ? संवर समकित व्रत, अप्रमाद, अकषाय, अयोधीपन ये सब जीव के निज गुण होने से अरुपी हैं, इम अपेक्षा से संवर को अरुपी कहा। संवर को रुपी किस अपेक्षा से कहा? क्योंकि संवरने से पुद्गल का उपशमन हुआ तथा पुद्गल रूपी है, इस अपेक्षा से संवर को रुपी कहा। निर्जरा को यरुपी किस अपेक्षा से कहा ? कमों को निर्जर अतः आत्मा उज्जवल हुआ जो अरुपी है। इस अपेक्षा से अरुपी कहा ? निर्जरा को रुपी किस अपेक्षा से कहा ? निर्जरे हुए कर्म पुद्गल रुवी है। ''सुहुमाणं निज्जरा पोगाला पन्नता'' इति वचनात् इस अपेक्षा से निर्जरा को रूपी कहा।

(७) वैंध को अरुपी किस अपेक्षा से कहा ? वैंध करने के उपाय अरुपी है तथा निश्चय नय में तो जीव को अजीव वांधने में समर्थ नहीं । जीव जीव के अशुभ भाव से ही बंघता है, वे भाव अरुपी है। इस अपेक्षा से बंध को अरुपी कहा। बंध को रुपी किस अपेक्षा से कहा? जो कर्म के एक सौ वीस प्रकृति के ग्रुभाग्रुभ परमाणु बांधे हैं, वे परमाणु रुपी है, इस अपेक्षा से बंध को रुपी कहा। (८) मोक्ष को अरुपी किस अपेक्षा से कहा ? जीव कर्म से मुक्त हुआ, उज्जवल हुआ वह मोक्ष है। उज्जवल होना अरुपी है तथा कर्म से मुक्ति पाकर सिद्ध गति में गया, सिद्ध है, भगवान है, शारवत है, उन्हें किसी अपेक्षा से मोक्ष कहा, सिद्ध अरुपी है, इस अपेक्षा से मोक्ष को अरुपी कहा (९)।

औपचारिक नय से तो नौ तत्त्व रुपी भी है, तथा अरुपी भी है, परन्तु मुख्य नय में चार रुपी, चार अरुपी तथा एक मिश्र है, ये किस अपेक्षा से हैं १ श्री भगवती सत्र के बारहवें शतक के पांचवें उदेश्य में रुपी अरुपी के बोल कहे हैं, वहां आठ कर्म अद्वारह पाप स्थानक, दो योग, कार्मण शरीर, सक्ष्म पुद्गलों का स्कन्ध इन तीस बोलों में पांच वर्ण, पांच रस, दो गन्ध, चार स्पर्श (शीत, उप्ण स्निग्ध, खुक्ष) ये सोलह बोल पावे। १-धनोदधि,

१-धनवाय, ३-तनुवाय, ७-चार शरीर ८ वादर पुद्गलों का स्कन्ध, १४ छः द्रव्य लेश्या, १५ एक काय योग इन पन्द्रह बोलों में पांच वर्ण, पांच रस, दो गंध, आठ स्पर्श, ये वीस बोल पावे, ये पेंतालीस बोल रुपी के हैं, और अठारह पाप का त्याग, वारह उपयोग, छः भाव लेश्या, चार संज्ञा, चार बुद्धि, चार अवग्रहादि, पांच उहाणादि, तीन दृष्टि, धर्मीस्ति, अधर्मास्ति, आकाशास्ति, जीवास्ति, काल द्रव्य इन ६१ बोलों में वर्ण, गंध, रस, स्पर्श नहीं होते हैं अतः अरुपी है।

पुनः गाथा कहते हैं "कमद्व पावद्वाणा, मणवय जोगाय कम्म देहाय। एए चउफासा पन्नचं तणवायं घणो दही ॥१॥ उरालाइ चउदेहा, पुग्गलिश्य काय दव्व लेसाय। तह काय जोग एसा नायव्वा अहफासाय॥२॥ घम्मा धम्मा गासा, जीवा अद्धा पाव ठाणाए। विरइय, दिही पंच-ठाणा उवओग, भाव लेसाय॥३॥ उगाह सण्णा बुद्धा, चउ चउ एग सहीअ। एए सव्वे भणिया, अरुविणो तथा नायव्वा॥४॥ इम अपेक्षा पुण्य पाप बंध ये तीन कर्म हैं, इस कारण से रूपी कहा। पुनः आश्रव के भेद ६, द्रव्य लेश्या ३ योग, ५ शरीर इत्यादि रूपी हैं, और इः भाव लेश्या, एक मिथ्यार्दाष्ट, चार संज्ञा इत्यादि अरूपी है, इसलिये दोनों रुपी अरुपी दिखाते हैं, परन्तु

आश्रव जीव को मलीन करता है, निश्चय में हेय पदार्थ है, छोड़ने योग्य है, वह कर्म का कर्ता है, कर्म परिणाम है इसलिए जीव का निज गुण नहीं परगुण है, इसलिये रूपी कहना चाहिये। पुनः अठारह पापों का क्षय कर्ती है, परन्तु आश्रव का तथा अरूपी पदार्थ का कभी क्षय नहीं होता। क्षय तो रूपी का ही होता है। इसलिये आश्रव रूपी ही है, फिर निश्चय नय में तो मोहनी कर्म की प्रकृति के परमाणु वांधे हैं, कर्म को ग्रहण करते हैं, कर्म का कर्ती बाश्रव है, फिर अठारह पाप जीव के साथ आते हैं, अठारह पाप का त्याग जीव के साथ नहीं आवे। श्री भगवती सूत्र के तेरहवें शतक के साववें उद्देश्य में "नी वाया भगे वन्नेमणे रूवीमणे नौ वरूवीमणे ऐसी भाषा कही । फिर श्री पन्नवणा सूत्र के ग्यारहवें पद में भाषा के द्रच्य चौस्पर्शी है। भाषा मन की वर्गणा श्री भगवती सूत्र के बारहवें शतक के चौथे उद्देश्य में कही, इसलिये निश्चय तो आश्रव भी रूपी है तथा अठारह पाप का त्याग आदि ये संवर है, इसिंखये अरूपी है, परत संवर, निर्जरा, मोक्ष इन तीनों का निश्चय से जीव को शुद्ध करने का स्वभाव है, इसलिये जीव के निज गुण है, इसलिए अरूपी कहा, फिर जीव द्रव्य को तो स्थान स्थान पर अरूपी कहा है तथा अजीव के दूस मेद अरूपी है, चार रूपी है, उसमें गुद्ध नय में जीव, संवर, निर्जरा तथा मोक्ष ये चार अरूपी है। पुण्य, पाप, आश्रव तथा वन्ध ये चार रूपी है, तथा अजीव रूपी अरूपी दोनों है।

।। इति रूपी अरूपी द्वार समाप्तम् ।।

### १० 🏶 जीवा जीव द्वार 🏶

एक अपेक्षा नौ ही तत्त्व जीव, एक अपेक्षा एक तत्त्व जीव तथा आठ तत्त्व अजीव, एक अपेक्षा आठ तत्त्व जीव तथा एक तत्व अजीव, एक अपेक्षा एक तत्व जीव और पंच तत्व अजीव, एक अपेक्षा एक तत्व जीव, एक तत्व अजीव तथा सात तत्व जीव। अजीव के पर्याय कैसे ? नव पदार्थ का जानपना तत्व है, जीव को जीव जाने यह जानपना जीव तत्व है, अजीव जाने यह अजीव तत्व, पुण्य को पुण्य जाने तो पुण्य तत्व, पाप को पाप जाने तो पाप तत्व इत्यादि ज्ञान होना तत्व है, पर पुण्य पाप अजीव आदि ये तत्व नहीं है, इस अपेक्षा से नौ पदार्थ का ज्ञान होना तत्व है, इसलिये नौ तत्व जीव है।

एक तत्व जीव तथा आठ तत्व अजीव कैसे ? क्योंकि मान तत्वों के द्रव्य पुद्गल है और पुद्गल अजीव है, इस अपेक्षा से एक तत्व जीव तथा आठ तत्व अजीव है। एक्क तत्व अजीव तथा आठ तत्व जीव वह कैसे ? सात तत्व 🚉 भाव जीव है क्यों कि सात तत्व जीव के पास में है। है पत्रवणा सूत्र के पांचवें पद में कहा है कि "नेरइया<sup>र्हे</sup> अणंता पज्जवा पन्नचा" यहां ज्ञान अज्ञान वर्ण आदि स जीव कहे हैं, श्री भगवती सूत्र के सात्र गतक के साव उद्देश्य में जीव का भोग जीव अजीव दोनों बताये हैं अजीव के भोग नहीं, इस अपेक्षा से कर्म और काया की जीव कहा है। श्री भगवती सूत्र के बारहवें शतक के पहिले उद्देश्य में आठ आत्मा का वर्णन है। द्रव्य आत्मा तो जीव है। इसलिए सात तत्व के भाव की जीव कहा है। श्री भगवती सूत्र के तेरहवें शतक के साववें उद्देश्य में काया को आत्मा वताने के साथ साथ संचित तथा जीव भी कहा है। श्री भगवती सत्र के पच्चीसवें शतक के दूसरे उद्देश्य में जीव के चौदह भेद का वर्णन है। जो काया की अपेक्षा से कहा है। सातवें त्रत में "सच्चिचाहारे" सचित तो काया होती है यदि अजीव कहते हो तो सचित कोई नहीं रहा । श्री समवायांग सत्र में तथा ठाणांग सत्र में दो राशि का कथन है, तो क्या यहां तीसरी मिश्र राशि है ? श्री दश्येकालिक सूत्र के आठवें अध्याय में 'देह दुक्खम् महा फलम्' कहा है अतः अजीव को दुख नहीं होवे और दुख

रेने से होवे भी क्या ? श्री उत्तराध्ययन सूत्र के पहले अध्याय में 'वरं मे अप्पादंतो' कहा है तब अजीव का दमन करने से क्या होवे ? श्री भगवती सूत्र के सत्रहवें <sup>शतक के दूसरे उद्देश्य में अट्ठारह पाप, चार बुद्धि, चार</sup> अनग्रह, पांच उड्डाणादि शक्ति, चार गति, आठ कर्म, इः लेश्या, तीन दृष्टि, चार दर्शन, पांच ज्ञान, तीन अज्ञान, चार संज्ञा, पांच ज्ञारार, तीन योग, दो उपयोग में जीव एवं जीवातमा माना है। इस अपेक्षा आठ तत्त्व जीव है। काया और कर्म को जीव में कहा है तब पुण्य, पाप,आश्रव <sup>और वं</sup>य को जीव कहने में क्या दोष ? श्री ठाणांग सत्र के दूसरे ठाणे में काल को जीव अजीव दोनों कहा है क्योंकि काल की दोनों में प्रवृत्ति है। झाया,धूप, वैमानादि को भी जीव का परिग्रह होने के कारण जीव कहा है, तब कर्म एवं काया इन दो पदार्थ के विना तो कोई भी स्थान नहीं मिलता। उनके विना जीव नहीं, जीव के बिना ये नहीं इसलिए सात तत्त्व जीव में मिलाने पर एक तत्त्व अजीव तथा आठ तत्त्व जीव होते हैं। परन्तु मुख्य नय में चार तत्त्व जीव तथा पांच तत्त्व अजीव कैसे ? पुण्य, पाप, वाश्रव तथा वंध ये जीव के परगुण है। इसलिये अजीव कहलाते हैं। संबर, निर्जरा, तथा मोक्ष ये तीन जीव के निज गुण है इसलिए जीव कहलाते हैं। श्री अनुयोग द्वार

स्त्र में कहा है कि 'जीव गुण प्यमाणे तिविहे पनते तंजहा १-नाण गुण प्यमाणे, २-दंसण गुण प्यमाणे २-चरित गुण प्पमाणे तथा श्री उत्तराध्ययन सूत्र के अट्टावीसवें अध्याय की १० वीं ११ वीं गाथा में भी कहा है ''जीवो उत्रओग्लक्खणो। पाणेणं दंसणेणं च, सुहेणय दुहेणय ।१। नाणंचु दंसणं चेत्र, चिरतं च तत्रो तहा । वीरियं उत्रओगोय एयं जीवस्स लक्खणं ॥२॥ फिर श्री आचारांग सूत्र के पांचर्वे अध्याय के ५वें उद्देशक में भी कहा है ''जे आया से विन्नाया, जे विन्नाया से आया'' जो ज्ञान है वह जीव हैं तथा जो जीव है वह ज्ञान है, यहां ज्ञानादि गुण जीव से अलग नहीं। श्री भगवती सत्र के पहिले शतक के ९ वें उद्देशक में काला सवेशीय पुत्र को स्थिविरों ने फरमाया कि 'आया से अजो! सामाइए आयासे अजो सामाइयस्सअहें ' मुंजम चरित्त विउस्सम्ग सबको आत्मा कहा है यह निज गुण ी अपेक्षा से हैं। परन्तु आश्रव पुण्य पाप को आत्मा कहा । जैसे गुड़ व मिठास एक है वैसे ही जीव और चेतन एक है. अलग नहीं है, इम कारण से जीव के गुण को जीव कहा है. इस अपेक्षा जीव संवर, निर्जरा एवं मोक्ष ये चार तत्त्व जीव है। अजीव, पुण्य, पाप, आश्रव और वंध ये पांच तत्त्व अजीव है। शुद्ध की अपेक्षा तो १- जीव, २-अजीव । जीव, अजीव का गुण पर्याय है । इस अपेक्षा किसी स्थान पर अटकता नहीं है। इसका परिचय तो रूपी अरूपी द्वार में दिया है। सात तत्त्व जीव स्थापन करना; फिर तीन तत्त्व जीव स्थापन करना, चार तत्त्व अजीव स्थापन करना, अथवा एक तत्व जीव एक तत्व अजीव। तीन तत्व जीव के निज गुण है चार तत्व जीव के परगुण है, तथा एक तत्व जीव, एक तत्व अजीव, तीन तत्व जीव के पर्याय और चार तत्व अजीव के पर्याय है।

मुख्य नय से परिचय करते हैं । जीव को जीव कहते हैं, संवर कहते हैं, निर्जरा कहते हैं, मोक्ष कहते हैं। अजीव को अजीव कहते हैं, पुण्य कहते हैं, पाप कहते हैं, आश्रव कहते हैं, बंध कहते हैं। पुण्य को अजीव, पुण्य, आश्रव और वैंघ ये चार कहते हैं। पाप को अजीव, पाप, आश्रव <sup>व वं</sup>ध ये चार कहते हैं। आश्रव को अजीव, पुण्य, पाप, बाश्रव व वंध ये पांच कहते हैं। संवर को जीव, संवर, निर्जुरा और मोक्ष ये चार कहते हैं। निर्जुरा को जीव, संवर निर्जरा और मोक्ष ये चार कहते हैं। बंध को अजीव, पुण्य, <sup>पाप</sup>, आश्रव और वंध ये पांच कहते हैं। मोक्ष को जीव संवर, निर्जरा और मोक्ष ये चार कहते हैं। जीव को जीव किस अपेक्षा से कहते हैं ? इत्यादि मव परिचय करवा देवें। यह मुख्य अपेक्षा से कहा है तथा दूसरी अपेक्षा से तो पहिले की तरह सब विचार कर लेवें।

🛂 इति जीवा जीव द्वार समाप्तम् 🛂

#### ११- 🕸 शुभा शुभ द्वार 🕸

- १ जीव तत्त्व स्वयं निष्कलंक हे अतः शुभ हे, और कर्म की संगति से अशुद्ध होता है।
- २- अजीव तत्त्व में धर्म, अधर्म, आकाश, काल ये चार शुभ है, पुद्गल कोई शुभ तथा कोई अशुभ है, मिध्यात्व, अवत, प्रमाद, कपाय ये चार एकांत अशुभ है। योग शुभा शुभ है।
  - ३- आश्रव तत्त्व शुभा शुभ है।
  - ४- पुण्य तत्त्व शुभ है ।
  - ५- पाप तत्त्व अशुभ है ।
  - ६- संवर तत्त्व शुभ है।
  - ७- निर्जरा तत्त्व शुभ है ।
  - ८- वंध तत्व शुभा शुभ है। वयालिस पुण्य प्रकृति का शुभ वंध है, वय्यासी पाप प्रकृति का अशुभ वंध है।
  - ९- मोक्ष तत्व शुभ है।

संवर, निर्जरा और मोक्ष ये तीन तत्व शुभा शुभ कर्म की अपेक्षा भी स्वयं शुभ है।

इति शुभा शुभ द्वार समाप्तम्



## १२ 🕸 धर्म कर्म द्वार 🛞 📝

- १- जीव तत्त्व धर्म कर्म कुछ भी नहीं है। धर्म जीव का गुण है, इसलिये जीव को धर्म कहते हैं। अशुभ उपयोग की अपेक्षा कर्म भी कहते हैं।
- २- अजीव तत्त्व में धर्म, आकाश, काल ये चार धर्म कर्म कुछ भी नहीं है। पुद्गल परमाणुओं से असंख्य प्रदेशी पर्यन्त धर्म कर्म कुछ भी नहीं है। अनन्त प्रदेशी में धर्म कर्म कुछ भी नहीं है। कई एक कर्म पर धर्म नहीं है।
- रे- पुण्य तत्त्व कर्म है, धर्म नहीं। तथा पुण्य की करणी को धर्म भी कहते हैं।
- <sup>8</sup>- पाप तत्त्व कर्म है, धर्म नहीं।
- अश्रव तत्त्व कर्म है धर्म नहीं। तथा श्रम योग की किसी अपेक्षा से धर्म भी कहते हैं श्री उत्तराध्ययन स्त्र के चौतीसवें अध्याय में लेश्या का वर्णन है, यहां लेश्या आश्रव है पर निर्जरा होती है इसलिये धर्म कहा है।
- <sup>६</sup>- संवर तत्त्व धर्म नहीं है कर्मों का संवर करता है अर्थात् रोकता है इस अपेक्षा से संवरना (रोकना) कर्म कहलाता है।

- ७- निर्जरा तत्त्व धर्म है पर कर्म नहीं।
- ८- बंध तत्त्व कर्म है पर धर्म नहीं।
- ९- मोक्ष तत्त्व धर्म है पर कर्म नहीं । पुण्य, पाप; आश्रव और बंध ये चार तत्त्व कर्म है । संवर, निर्जरा व मोक्ष ये तीन तत्व धर्म है ।

।। इति धर्म कर्म द्वार समाप्तम् ।।

### १३. 🏶 ञ्राज्ञा ञ्रनाज्ञा द्वार 🏶

- १- जीव तत्व जीव पन चेतना ज्ञान रूप आज्ञा में है और कितने ही जीव आज्ञा में है कितने ही आज्ञा में नहीं है।
- अजीव तत्व का अजीव पन आज्ञा में है, वाहर नहीं
   है और कितने ही अजीव रखने की आज्ञा है।
- ३- पुण्य तत्व- पुण्य की करणी आज्ञा में है । पुण्य का परमाण आज्ञा में है परन्तु वाहर नहीं ।
- ४- पाप तत्व-पाप की करणी आज्ञा बाहर है, पाप के परमाणु आज्ञा में है पर बाहर नहीं।
- प न वाश्रव तत्व न वाश्रव की करणी आज्ञा में भी है, और आज्ञा बाहर भी है, इनमें मिथ्यात्व, अत्रत, कषाय,

प्रमाद ये चार आज्ञा में नहीं है, ग्रुभ योग आज्ञा में है, अग्रुभ योग आज्ञा बाहर है और आश्रव के बन्धे हुए पुद्गल आज्ञा में है, वाहर नहीं।

- ६- संवर तत्व आज्ञा में है ।
- ७- निर्जरा तत्व आज्ञा में है।
- ८- वन्ध तत्व-वन्ध की करणी आज्ञा में भी है, और आज्ञा के वाहर भी है, वन्ध के परमाणु आज्ञा में है, गहर नहीं है।
- ९- मोक्ष तत्व आजा में है, किन्तु संवरे हुए, निर्जरे हुए, छोड़े हुए पुद्गल आजा में नहीं है।

।। इति आज्ञा अनाज्ञा द्वार समाप्तम् ।।

# १४. 🕸 नित्यानित्य द्वार 🕸

जीव अजीव ये दोनों तत्व नित्य है। अवशेष सात तत्व अनित्य है, तथा जीव द्रव्य नित्य है, किन्तु गुण पर्याय अनित्य है, जैसे नरक, तिर्यञ्च, मनुष्य, देव, सुभग, दुभग, दिद्री, धनी, निर्धनी, ज्ञानी, अज्ञानी, एकेन्द्रिय, पश्चे न्द्रिय, त्रस, स्थावर आदि संसारी सिद्ध आदि अनेक अवस्था धारण करते हैं, परन्तु जीव का अजीव नहीं होता। मोने की मुद्रिका का हिपानत जैसे मुद्रिका को मिटाकर कन्दोरा घड़ाया उसमें सोने के आकार का विनाग हुआ परन्तु स्वर्णपन का विनाश नहीं हुआ। ऐसे ही जीव की अवस्था वदलती है पर जीव पन का विनाश नहीं होता। यहां कई एक ऐसा कहते हैं कि जो अनित्य (अशास्वत) वस्तु जीव की पर्याय है वह जीव नहीं है, क्योंकि भगवती सत्र के दूसरे शतक के दसवें उद्देश्य में धर्मास्ति कायादि पश्चास्ति काय नित्य शाश्वत वनायी है इसलिये शाश्वता जीव है अशाश्वता जीव नहीं है। किन्तु ऐसा कहने वाले एकान्त पक्ष के मानने वाले हैं। वे अनेकान्त का उत्थापन करते हैं इसलिए मिथ्यादृष्टि कहलाते हैं क्योंकि श्री उत्तरा-ध्ययन सूत्र के छंतीसर्वे अध्याय की ८वीं गाथा में कहा है कि धर्म, अधर्म, आकाश ये तीन अनादि अपर्यवसीत शारवत, नित्य है तथा जीव, पुद्गल व काल ये तीनों द्रव्य गारवत है तथा इनकी पर्याय अशारवत है। इस विषय में श्री भगवती सूत्र के नौमें शतक के तेतीसवें उद्देश्य में श्री भगवन्त ने जमाली से फरमाया कि 'सासए लोए जमाली असासए लोए जमाली, सासए जीवे जमाली, असासए जीवे जमाली' ये चार बोल बताये हैं, इस दृष्टि से जीव द्रव्य नित्य है पर्याय अनित्य है यहां पर्याय की अपेक्षा से जीव को अशाश्वत वताया है। इस अपेक्षा से जो जिसका द्रव्य, गुण पर्याय है वे उसी के कहलाते हैं, इस अपेक्षा से जीव को नित्य अनित्य

दोनों कहा है। ऐसे ही अजीव तत्त्व के चार द्रव्य नित्य हैं। पुर्गल का द्रव्य नित्य अनित्य दोनों हैं। २-पुण्य वृत्व एक जीव की अपेक्षा एक है, वन्ध की अपेक्षा अनित्य है, सम्रुच्चय नित्य है। ३-पाप, आश्रव, बंध ये तीन तत्व पुण्य के समान है सब जीव की अपेक्षा नित्य है, <sup>पुण्य</sup> के परमाणु आदि नित्य है और न्यून प्रदेश की वपेक्षा दूसरे होते हैं, अर्थात् अनित्य है। ५ -संवर तत्त्व मिथ्यात्वी के नहीं गिने तो अनित्य है, सिद्धों के नहीं <sup>गिने</sup> तो अनित्य है गिने तो नित्य है। ६-निजरा तत्व एक जीव की करणी की अपेक्षा अनित्य है समुच्चय रूप से समय समय पर निर्जरा होती है, इस अपेक्षा से अनित्य है सब जीवों की अपेक्षा नित्य है। ७- वंध एवं मोक्ष तत्व भी ऐसे ही हैं। नित्य अनित्य के भांगे कहते हैं:--

ये चार भांगे नौ तत्त्व पर कहते हैं। जीव तत्त्व में चार भांगे-

१- अणाइए अपजनिसए-जिसकी आदि भी नहीं है अंत भी नहीं है।

२- अणाइए सपजनिसए-जिसकी आदि नहीं पर अंत है।

३- साइए अपजवसिए-जिसकी बादि है पर अंत नहीं।

४- साइए सपजनिसए-जिसकी आदि भी है अंत भी है।

- १- अणाइए अपन्जवसिए-यह भांगा सब जीवों में जीव पने की अपेक्षा मिलता है तथा संसार की अपेक्षा अभवी में मिलता है।
- २- अणाइए सपन्जवसिए-यह संसारी जीवों में मिलता है। ३- साइए अपन्जवसिए--यह सिद्धों में मिलता है। ४- साइए सपन्जवसिए--यह चार गति में मिलता है।

अजीव तत्त्व में चार भांगे---

- १-- अणाइए अपन्जविसए-यह भांगा धर्माधर्म, आकाश में मिलता है और काल व पुद्गल में विद्यमान की अपेक्षा काल में तथा पुद्गल पने की अपेक्षा पुद्गल में भी मिलता है।
  - २-- अणाइए सपन्जवसिए--यह भांगा काल द्रव्य की अपेक्षा अतीत काल में मिलता है।
  - ३-- साइए अपन्जनिसए -यह भांगा काल द्रव्य की अपेक्षा अनागत काल में मिलता है।
  - ४-- साइए सपज्जवसिए--यह भांगा पुद्गल द्रव्य की अपेक्षा परमाण दो प्रदेश में लेकर अनंत प्रदेश तथा घट पटादि अवस्था की अपेक्षा पुद्गल में तथा काल द्रव्य की अपेक्षा वड़ी, समय, आवलिका आदि की अपेक्षा काल में मिलता है।

#### पुण्य तत्त्व में तीन भांगे--

- १- अणाइए सपज्जवसिए--यह भांगा संसार में सब जीवों की अपेक्षा मिलता है क्योंकि पुण्य को बांधने वाले, भोगने वाले जीव शाश्वत (नित्य) है तथा पुण्य का स्कन्ध भी शाश्वत है।
- २- अणाइए सपज्जवसिए--यह भांगा भनी जीन में पुण्य के नन्ध व उद्य की अपेक्षा है।
- २- साइए अपज्जनसिए--यह भांगा शून्य है अर्थात् पुण्य तत्त्व में नहीं मिलता है।
- ४- साइए सपज्जवसिए-यह भांगा एक जीव के एक बंध की अपेक्षा तथा एक स्कन्ध के पुण्यपने रहने की अपेक्षा है।

पाप तत्त्व एवं आश्रव तत्त्व में तीन भांगे पुण्य तत्त्व के समान है।

- संवर तत्त्व में चार भांगे मिलते हैं
  - १- अणाइए अपज्जवसिए-यह भांगा सब जीव की अपेक्षा संवर क्रिया करने वाले शास्वत है।
  - २- अणाइए सपज्जवसिए-यह भांगा द्रव्य संवर संसारी जीव में मिलता है इस अपेक्षा किसी २ में प्रतीत होता है ।

- ३- साइए अपज्जवसिए-यह भांगा समिकत आदि की अपेक्षा, समिकत संवर इत्यादि निश्चय संवर सिद्धों में भी है। व्यवहार संवर चारित्र पालने की अपेक्षा सिद्ध में नहीं है क्योंकि चारित्रावरणी कर्म का क्षय हो गया है। अतः अकपायी, अवेदी, अलेबी अयोगी, इत्यादि गुण सिद्धों में हैं इस अपेक्षा से।
- ४- साइए सपन्जवसिए-यह भांगा साधुपन, श्रावकपन, समकित त्रत पन्चकखाण दया आदि शुभ परिणाम की अपेक्षा ।

#### निर्जरा तत्त्व में तीन भांगे मिलते हैं-

- १- अणाइए अपन्जवसिए-यह भांगा अभन्यादिक के समय समय पर अकाय निर्जरा होती है इसिलये अभिव में मिलता है।
- २- अणाइय सपज्जनसिए--यह भांगा भनि के अकाम निर्जरा होती है इस अपेक्षा भनि में मिलता है।
- ३- साइए वयन्जवसिए--यह भांगा शून्य है।
- ४.- साइए सपन्जनसिए-यह भांगा सम्यक दृष्टि की सकाम निजरा।
- बन्ध तत्त्व के तीन भांगे-
- १- अणाइए अपन्जवसिए-यह भांगा अनेक जीवों की अपेक्षा तथा अभन्यादि की अपेक्षा।

- २- अणाइए सपज्जवसिए-यह भांगा भवि जीव के कर्म क्षय करने की अपेक्षा मिलता है।
- ३- साइए अपन्जवसिए-यह भांगा शून्य है।
- ४- साइए सपज्जवसिए—यह भांगा सब संसारियों में वंध की अपेक्षा मिलता है।

मोक्ष तत्व में चार भांगे --

- १- अणाइए अपज्जविसए—यह भांगा बहुत जीवों के समय समय पर कर्म ट्रटते हैं इस अपेशा तथा एक एक अभव्यादि की अपेक्षा तथा सर्व सिद्वों की अपेक्षा।
- २- अणाइए सपज्जवसिए-यह भांगा भवी में।
- ३- साइए अपज्जवसिंए-ये सिद्धपन की अपेक्षा।
- ४- साइए सपज्जवसिए—यह भांगा एक एक प्रकृति की अपेक्षा।

पुण्य, पाप, आश्रव, निर्जरा तथा गंध इन पांचां तत्वां में तीन भांगे मिलते हैं।

।। इति नित्यानित्य द्वारं समाप्तम् ।।

#### १५- 🕸 गुणस्थान द्वार 🕸

जीव तत्व में चौदह गुणस्थान तथा मिद्धपन होता है भ अजीव तत्व शरीर की अपेक्षा चौदह गुणस्थान तक है। पुण्य तत्व पुण्य बंध की अपेक्षा तेरहवें गुणस्थान तक है भोगने की अपेक्षा चवदहवें गुणस्थान तक है। पाप तत्व पांचवें गुणस्थान तक है तथा छट्टे से नवमें तक भी वंधता है। उपरांत वंधी के न्याय से जानना तथा दसवें गु० में भी चौदह पाप प्रकृति वांधते हैं उपरांत पाप का बंध नहीं है पाप का वेद चौदहवें गुणस्थान तक है। बाश्रव तत्त्व तेरहवें गुणस्थान तक है उसमें मिथ्यात्व पहिले तथा तीसरे गुणस्थान में और अत्रत चौथे गुणस्थान तक तथा एक अपेक्षा से पांचरें तक, प्रमाद छट्टे गुणस्थान तक है। कषाय दसवें गुणस्थान तक है। अशुभ योग तेरहवें गुणस्थान तक है। प्राणातिपातादि पांच आश्रव चौथे गुणस्थान तक है। सर्वथा पाचर्वे गुणस्थान में, देश से छहे गुणस्थान से आगे नहीं है, फिर भी छहे गुणस्थान में उपयोग विना लगता है। तथा प्रमादवश भी लगता है सातवें से दसवें तक बिना उपयोग से किसी समय आश्रव होने की भजना है, ग्यारहवें, बारहवें, तेरहवें व चौदहवें में आश्रव नहीं करे और होवे तो द्रव्य भाव है, उसका फल नहीं लगता है। तथा एक अपेक्षा से छट्टे गुणस्थान में नदी प्रमुख उतरते जो हिंसा होवे उसे द्रव्य हिंसा कहते हैं श्री अनुयोग द्वार सत्र में 'नव उतेय भावओं इति वचनात् क्योंकि हिसा करने में उपयोग नहीं है हिसा टालने का इच्छुक है अतः महा पाप टाल कर स्त्रल्प लगाता है इसलिए भाव हिंसा नहीं कहलाती है, ऐसे ही अन्य स्थानों पर भी

सारु को काम करते हुए जो हिंसा हो वह द्रव्य हिंसा है, गर कैसे १ श्री ठाणांग सूत्र के दननें ठाणे में दस शस्त्र बाये हैं, उनमें नौ तो द्रव्य शस्त्र वताये हैं तथा दशवां भाव शस्त्र बताया है, यहां अन्नत को शस्त्र वताया है। अंत साधु को नहीं लगता है, इसलिये द्रव्य हिसा है, भाव हिंसा नहीं है। फिर एक अपेक्षा से जानता हुआ नदी उताने प्रमुख हिसा करता है, उसे भाव हिंसा कहते हैं, तथा यता पूर्वक चलते हुए ईर्या समिति से अज्ञानपन में कीड़ी गादि देर नीचे आजाय उसे भगवान ने श्री भगवती सूत्र में द्रव्य हिंसा कहा है क्योंकि विना उपयोग से मरते हैं, साधु के मारने के भाव नहीं है अतएव द्रव्य हिंसा कहते हैं, तथा एक अपेक्षा सरागी जीव दसवें गुणस्थान तक सूत्र से विपरीत चलता है क्योंकि वहां तक कषाय का उदय है इहं, सातवें, आठवें में समय समय पर कर्म बांधते हैं। इमलिये भाव हिसा की सम्भावना दिखती है, उपरांत नहीं। क्योंकि श्री भंगवती सूत्र के अठारहवें शतक में कहा है कि भावित आत्मा अणगार को इर्या से चलते हुए पैर नीचे मुगी का बच्चा मर जावे तो इरियावही क्रिया लगती है परन्तु पाप नहीं बंधता है, इस दृष्टि से दसवें गुणस्थान तक भाव हिंगा की सम्भावना दिखती है, तथा कोई कहते हैं कि समकित दृष्टि की भाव हिंसा नहीं होवे यह बात मिलना संभव नहीं है. क्योंकि चौथे पांचवे गुणस्थान में अनेक संग्राम, आरम्भ, विषय, कषाय का सेवन करते हैं, वहां नियमा पाप वंधता है। इसिलये उपयुक्त कथन उपयुक्त प्रतीत नहीं होता है। इमलिये प्राणानि पातादि आश्रव पांचवां गुणस्थान तक नियमा है। दसर्वे गुणस्थान तक प्रतिभाषित होता है। फिर पंचेन्द्रिय की वेदना तो विशेष रूप से पांचवें गुणस्थान तक है तथा अशुभ योग छहे गुणस्थान तक है। शुभ योग तेरहवें गुणस्थान तक है। भंडोपगरण सुइकुमग्ग की अयत्ना पांचर्वे तक तथा छट्टे तक तथा दसर्वे तक लेवें। आश्रव का छोड़ना तेरहवें तक है। इस प्रकार तेरहवें गुणस्थान तक आश्रव है। चौदहवें में नहीं है. कर्म आश्रव रूप आश्रव नहीं, पहिले के ग्रहण किये कर्म चौदहवें गुणस्थान के पहिले समय में लगते हैं। इसीलिये चौदहवें गुणस्थान के पहिले समय में शुक्ल लेखा मिलती है।

यहां कई एक स्वयं अज्ञात होनं पर भी दुराग्रह से
ग्रिसत होकर ऐसा कहते हैं कि—चोदहवां गुणस्थान अलेशी
है, तब लेश्या कहां से पावे ? लेश्या तो योग के परिणाम
है, योग बिना लेश्या नहीं होवे, और चौदहवां गुणस्थान
अयोगी है भतः वहा लेश्या कहां से पावे ? उमका उत्तर है
कि-चौदहवें गुणस्थान का नाम अलेशी कहां बताया है ?
अयोगी बताया है, यदि अलेशी कहे तो बाधा नहीं, क्योंकि

निषेघ अल्पार्थ का द्योतक है, जैसे पतले पेट की उणोदरी के न्याय, तथा छड़ा अचेलका परिपह । वैसे अल्प के लिए <sup>विवक्षा</sup> नहीं की परन्तु लेश्या है। जैसे झालर प्रमुख वादिंत्र के वजाये विना शब्द नहीं होते, परन्तु झालर के <sup>हण्हा</sup> लगने के पश्चात् रणकार ध्वनि रहती है। वैसे ही योग रूप हण्डा लग तो गया परन्तु उसका रणकार रह <sup>गया,</sup> इमिलिये मानना । श्री भगवती सूत्र के छब्वीसर्वे शतक के पहले उद्देश्य में वेदनी कर्म के संयोगी में दो भांगे वनाये हैं। सलेशी में तीन बताये हैं, वहां चौथा भांगा न वंधा न वंधता है और न वंधेगा। यह भांगा चौदहवें गुणस्थान के पहले समय में मिलता है। यहां योग में तथा लेश्या में अन्तर वताया है। दूसरे सब स्त्रों में तो सयोगी तथा सलेशी को एक समान कहा है. किसी भी स्थान में अन्तर नहीं बताया है, एक यहां अन्तर पढ़ा है। इसिलिये अल्प होने से लेश्या नहीं मानी तथा बंधी हुई की अपेक्षा चौदहर्वे गुणस्थान के पहिले समय में लेश्या रूप आश्रव है। कर्म ग्रहण करने रूप नहीं। शरीर चौदहवें गुणस्थान तक है। श्री उत्तराध्ययन सत्र के उन्नीसर्वे अध्याय में शरीर पचचरूययी सिद्ध गुण कहा है, इस अपेक्षा से ग्रंथ में चौदहवें गुणस्थान में शरीर नहीं माना है, अयोगीपन होने से शरीर का व्यापार नहीं है।

संभव नहीं है. क्योंकि चौथे पांचवे गुणस्थान में अनेक संग्राम, आरम्भ, विषय, कषाय का सेवन करते हैं, वहां नियमा पाप वंधता है। इसलिये उपपु क्त कथन उपपुक्त प्रतीत नहीं होता है। इमलिये प्राणानि पातादि आश्रव पांचवां गुणस्थान तक नियमा है। दसवें गुणस्थान तक प्रतिभाषित होता है। फिर पंचेन्द्रिय की वेदना तो विशेष रूप से पांचवें गुणस्थान तक है तथा अशुभ योग छहे गुणस्थान तक है। गुभ योग तेरहवें गुणस्थान तक है। भंडोपगरण सुइकुमग्ग की अयत्ना पांचवें तक तथा छट्टे तक तथा दसवें तक लेवें। आश्रव का छोड़ना तेरहवें तक है। इस प्रकार तेरहवें गुणस्थान तक आश्रव है। चौदहवें में नहीं है. कर्म आश्रव रूप आश्रव नहीं, पहिले के ग्रहण किये कर्म चैंदहवें गुणस्थान के पहिले समय में लगते हैं। इसीलिये चौदहवें गुणस्थान के पहिले समय में शुक्ल लेखा मिलती है।

यहां कई एक स्वयं अज्ञात होने पर भी दुराग्रह से ग्रिसत होकर ऐसा कहते हैं कि—चौदहवां गुणस्थान अलेशी है, तब लेश्या कहां से पावे ? लेश्या तो योग के परिणाम है, योग बिना लेश्या नहीं होवे, और चौदहवां गुणस्थान अयोगी है भतः वहा लेश्या कहां से पावे ? उमका उनर है कि—चौदहवें गुणस्थान का नाम अलेशी कहां बताया है ? अयोगी बताया है, यदि अलेशी कहे तो वाधा नहीं, क्योंकि

निषेष जल्पार्थ का द्योतक है, जैसे पतले पेट की उणोदरी के त्याय, तथा छट्टा अचेलका परिषह । वैसे अल्प के लिए विवक्षा नहीं की परन्तु लेश्या है। जैसे झालर प्रमुख गरिंत्र के वजाये विना शब्द नहीं होते, परनतु झालर के हण्हा लगने के परचात् रणकार ध्वनि रहती है। वैसे ही योग हप हण्डा लग तो गया परन्तु उसका रणकार रह गया, इसलिये मानना । श्री भगवती सूत्र के छब्बीसर्वे शतक के पहले उद्देश्य में वेदनी कर्म के संयोगी में दो भांगे बताये हैं। सलेशी में तीन बताये हैं, वहां चौथा भांगा न बंधा न बंधता है और न बंधेगा। यह भांगा चौदहर्वे गुणस्थान के पहले समय में मिलता है। यहां योग में तथा लेश्या में अन्तर चताया है। दूसरे सब सूत्रों में तो सयोगी तथा सलेशी को एक समान कहा है, किसी भी स्थान में अन्तर नहीं बताया है, एक यहां अन्तर पड़ा है। इमिलये अल्प होने से लेश्या नहीं मानी तथा वंधी हुई की अपेक्षा चौदहवें गुणस्थान के पहिले समय में लेश्या रूप आश्रव है। कर्म ग्रहण करने रूप नहीं। शरीर चौदहर्वे गुणस्थान तक है। श्री उत्तराध्ययन सत्र के उन्नीसर्वे अध्याय में शरीर पच्चच्ययी सिद्ध गुण कहा है, इस अपेक्षा से ग्रंथ में चौदहर्वे गुणस्थान में शरीर नहीं माना है, अयोगीपन होने से शरीर का व्यापार नहीं हैं।

संवर द्रव्य की अपेक्षा तो पहिले गुणस्थान में भी होता है और समकित विना निश्चय पांच में से संवर सम्यकदृष्टि को होते हैं। तेरहवें गुणस्थान तक तो देश संवर है और चौदहवें में सर्व संवर है। इसलिये चौदहवें का नाम राँल कहते, पर्वत के समान अडोल है, सूर्व संवर का ईश्वर है। इस कारण पूर्ण संवर है, सिद्धों में संवर नहीं है, क्योंकि श्री भगवती सूत्र के पहिले शतक के दूसरे उद्देश्य में 'इह भविए विनाणे परभविए वि तदुभय भविए' वहा है, चारित्र संयम और तप इसी भव के बताये हैं इंस' अपेक्षा से तथा ज्ञान को भी अपजनसिए कहा है, चारित्र की स्थिति क्रोड़ पूर्व की है उसका पर्यव भी नहीं बताया है, श्री भगवती सूत्र के दूमरे शतक के पहले उद्देश्य में खंधक के अधिकार में तथा चारित्र आत्मा की वंपेक्षा श्री भगवती सूत्र के बारहवें शतक के दमवें उद्देश्य में ज्ञान वातमा के स्वामी अनन्तगुणा बताये हैं। इसलिये व्यवहार संवर क्रिया रूप में कोई नहीं है किन्तु निश्चय मंबर समकित आदि पांच है। निष्टत्ति भाव सिद्धों में सभी होते हैं। प्रवृत्ति भाव एक भी नहीं होता है। यद्यपि सिद्धों में समपन है तथापि सामायिक चारित्र नहीं है, क्योंकि ्चारित्र का कार्य कर्मों को रोकने का है अतः कर्म विना किसको रोके ? चारित्र के गुणों को तो रोकते नहीं है,

जिस कारण से समकित कहें पर समकित संवर नहीं कह-लाता है, कर्म सकषाय के अभाव की अपेक्षा से माने हैं, पर निर्जरा तो चौदहवें गुणस्थान तक है। सिद्धों में निर्जरा नहीं है, इसलिये कर्म नहीं है। कर्म विना किसकी निर्जरा करें ? फिर श्री भगवती सूत्र के अट्टारहवें शतक के तीसरे उद्देश्य में तथा पन्नवणा सूत्र के पन्द्रहवें पद में "चरिमा निजरा पोग्गला चरिमे कम्मं निजरे" इति वचनात्! मनुष्य भव में (मानस) चरम निर्जरा है। पश्चात् सिद्धों में निर्जरा नहीं हैं, पर निर्जरा का फल है। कर्म क्षय रूप बंध तेरहवें गुणम्थान तक है। वांधे हुए कर्म चौदहवें गुण-स्थान में भी हैं, मोक्ष अर्थात् समय समय कर्म से सर्वी संसारी जीव छूटते हैं। इसलिये देश से मोक्ष सर्व गुण-स्थानों में हैं। सर्वाथा मोक्ष तो चौदहर्ने गुणस्थान के अन्तिम समय में है, सिद्धों को छोड़ने के लिये नहीं है, छोड़े हुए का फल १-केवल ज्ञान, २-केवल दर्शन. ३-अनन्त सुख, ४-क्षायक समकित, ५-अक्षय अजर अमर, ६-अरूपी, ७-सबसे उच्च अगुरु लघु; ८-अनंत अकीरण वीर्य । आठ कर्म के क्षय से आठ गुण मिलते हैं तथा सिद्धों को ही मोक्ष कहते हैं।

एक अपेक्षा सर्व संयोगी जीव में नौ तत्त्व मिलते हैं; चौदहवें गुणस्थान में जीव, संवर, निर्जरा मोक्ष ये चार तत्त्व मिलते हैं। उपचार नय से दो तत्त्व पुण्य पाप भी है। सिद्धों में एक जीव तत्त्व है तथा संवर तत्त्व भी कहते हैं, अपेक्षा से मोक्ष तत्त्व भी कहते हैं दूसरे छः तत्त्व नहीं है।

\* इति गुणस्थान द्वार समाप्तम् \*

### १६ 🟶 समवतार द्वार 🕸

जीव तत्त्व में कौन कौन समावे ? अनंतानंत जीवों अर्थात् प्राणियों के जीव तत्त्व में समाविष्ट होवे, तथा बारह उपयोग, चार बुद्धि, चार अवग्रह आदि, पांच उड़ाणादि जीव के गुण में समाविष्ट होवे । चौतीस अतिशय पैंतीस प्रकार की वाणी, एक सौ आठ गुण, जीव के पांच सौ तरेसठ मेद, चौबीस देव, जीव के चौदह मेद, चौदह गुणस्थान, चौबीस दंडक, चार गति, पांच जाति, छः काया, पर्याप्त, अपर्याप्त, सक्ष्म, वादर, त्रस, स्थावर, इत्यादि ये जीव द्रव्य में तथा पर्याय में सब समाते हैं। अजीव में धर्म, अधर्म, आकाश, काल तथा पुर्गल ये पांच द्रव्य घनोद्घि आदि ४, भ्रुवन, पाताल, नरकावासा, द्वीप, समुद्र, घट्टपट्ट, विश्रसा १, मिश्रसा २, प्रयोगसा ३, परमाणु यावत, अनंत प्रदेशी कठिन कालायावत, अनंत गुण, लूखा, छाया, धृप, अंधकार, प्रकाश, पांच वर्ण, पांच

रस, दो गंध, आठ स्पर्श, पांच संठाण, छः संघयण, छः संठाण, पांच शरीर, वय्यालीस भाषा, धृलि, राख, चार-मन के, चार वचन के, तीन शब्द, इत्यादि अजीव में समाविष्ट होवे २। नौ प्रकार का पुण्य, चार शुभ कर्म, बय्यालीस पुण्य प्रकृति इत्यादि पुण्य में समाविष्ट होवे ३। अहारह पाप, आठ कर्म, पाप की ८२ प्रकृति इत्यादि पाप में समाविष्ट होवे ४ । पांच मिक्यात्व, वारह अत्रत, पांच प्रमाद, पांच निन्द्रा, पांच इन्द्रिय, तेवीस विषय, पन्द्रह योग, छः लेश्या, पच्चीस कपाय, राग, द्वेष, मोह, तीन वेद, चार संज्ञा, तीन अज्ञान, बर्ग्यासी निवृत्ति, पचपन करण, दो ध्यान, सात भय, आठ मद, तीम महामोहनी, बीस असमाधि के स्थान, इक्कीस सबला दोष, पच्चीस क्रिया, उनतीस पाप सूत्र, तैतीस आशातना, सात समुद्रघात, नौ अगुप्ति, तेरह क्रिया के स्थान, सत्तरह असंयम, सत्तावन हेतु, बावन अनाचार, सैंतालीस दोष, अधर्म, अवत, अपच्चक्खाण इत्यादि आश्रव में समाविष्ट है ५ ।

पांच समिकत, बारह वर्त, पांच महावर्त, श्रांवक की ज्यारह पिडमा, मिन्नु की बारह पिडमा, दस चित्त समाधि. नौ बाड, बाइस परिपह, पांच समिति, तीन गुप्ति, सत्तरह प्रकार का संयम, अद्वारह प्रकार का व्रह्मचर्य, पच्चीस भावना, साधु के सत्ताइस गुण, बत्तीस योग संग्रह, उन-

पचास, भांगे, दया, सत्य, शील, संतोप, क्षमा, नम्रता, सरलता, निलोंभी, अवेदी, अकपायी, अलेशी. अयोगी, अशरीरी, धर्म, त्रत, नियम, पच्चक्खाण, पांच चारित्र, छः निर्मन्थ इत्यादि संवर में समाविष्ट है, ६। बारह भेदी, तप, बराणवे पिंडमा, इकराणवे विनय, पांच सज्झाय, दो ध्यान, नौ प्रकार के प्रमुख का गिनना, तप, जप, सूत्र पढ़ना, धर्म कथा करना इत्यादि निर्जरा में समाविष्ट है ७। एक सौ अड़चास प्रकृति की स्थिति, अनंती कर्म वर्गणा, ये बंध में समाविष्ट है ८। ज्ञानादि मोक्ष मार्ग कर्म का क्षय होना ये मोक्ष में समाविष्ट है ९।

दस दान किस में समावे? एक दान पुण्य में समाविष्ट होता है; एक पाप में समाविष्ट होता है। आठ दान पुण्य पाप दोनों में समाविष्ट होते हैं, सचित जल जीव में, मिश्र जल सचित अचित दोनों में, सचित योनी जीव में, मिश्र दोनों में ऐसे तीन आहार। चौरासी लाख जीव योनी दोनों में, एक क्रोड़ साढ़े सित्यानवें लाख कुल क्रोड़ी जीवों में, धर्म पक्ष संवर में, अधर्म पक्ष आश्रव में, मिश्र- पक्ष आश्रव संवर दोनों में, ब्रती संयमी पच्चक्खाणी, धर्म जागृत पंडित, धर्म व्यवसाय ये संवर में अब्रती, असंयमी, अपच्चक्खाणी, अधर्म. बाल व्यवसाय, उपक्रम करण. बाल मरण, ये आश्रव में, व्रताव्रती, संयता संयती, पच्च-

<sup>म्हाणा</sup> पच्चक्खाणी, मिश्र व्यवसाय, मिश्र उपक्रम, मिश्र करण, बाल पंडित, धर्म धर्म, श्रृत जागरापन, बाल पंडित मरण ये आश्रव संवर दोनों में । ग्रुभ योग, ग्रुभ लेश्या शुभ ध्यान, शुभ वीर्य ये निर्जरा वंध दोनों में है, ऐसे स्तरे पदार्थ भी यथा योग्य स्थान में समाविष्ट होते हैं। शी ठाणांग सूत्र के दूसरे ठाएँ में 'जद छीणम् लोगे तं संव्यं दुपडोयारं पन्नते तंजहा-जीव चेव १ अजीवे चेव २' इस न्याय से नौ पदार्थ भी दोनों में समाविष्ट करे। जिसका विस्तार जैसे जीव अजीव द्वार में कहा, जितने २ जीव के निज गुण उन्हें जीव में समाविष्ट करे, जो जीव के निज गुण नहीं है अभी जीव है पर अन्त में छोड़ देंगे. उन्हें अजीव में समाविष्ट करे। संवर, निर्जरा, मोक्ष जीव में समाविष्ट होवे । पुण्य, पाप, आश्रव तथा वंध ये चार अजीव में समाविष्ट होवे तब तो द्रव्य रहते हैं।

।। इति समवतार द्वार समाप्तम् ॥

### १७. 🕸 प्रकृति अप्रकृति द्वार 🏶

जीव प्रकृति या अप्रकृति ? उत्तर-१ जीव द्रव्य स्वयं तो अप्रकृति है तथा जीव का अग्रुभ गुण छव्वीस प्रकृति है। जीव के एक सौ अंड्चास (१४८) प्रकृति है। २ अजीव में चार अप्रकृति और एक पुद्गल में, कई एक

नंध प्रकृति है। उसमें एक मां अड़चास प्रकृति है, पर अजीव के कोई प्रकृति नहीं । ३ पुण्य प्रकृति है. अप्रकृति नहीं । भाव पुण्य, भाव प्रकृति है, द्रव्य पुण्य द्रव्य प्रकृति है, पुण्य की वयालीस प्रकृति है। ४ ऐसे ही पाप प्रकृति है, अप्रकृति नहीं, पाप की बय्यामी प्रकृति है। ५ आश्रव प्रकृति है, अप्रकृति नहीं, आश्रव की सतावन प्रकृति है-पांच मिथ्यात्व, बारह अन्नत, पच्चीम कपाय, पन्द्रह योग ये सब ५७ प्रकृतियां हुई। ६ संबर अप्रकृति है, प्रकृति नहीं परनतु सत्तावन प्रकृति का संवर किया है। ७ निर्जरा अप्रकृति है प्रकृति नहीं, परन्तु एक मी वावीस प्रकृति की निर्जरा करते होती है। ८ वंध प्रकृति है, अप्रकृति नहीं, एक सौ वीस प्रकृति को बांधता है। ९ मोक्ष अप्रकृति है, प्रकृति नहीं, परन्त एक सें। अङ्चालीस प्रकृति से छूटता है।

।। इति प्रकृति व्यप्रकृति द्वार समाप्तम् ॥

### १८. 🏶 भाव द्वार 🛞

जीव द्रव्य तो परिणामिक भाव में है, जीव के गुण पर्याय-१ उदय, २ उपशम, २ क्षायक, ४ क्षयोपशम और ५ पारिणामिक भाव में हैं। यहां अग्रुद्ध गुण वेट. कपाय, लेश्या, मिध्यात्व आदि ये उदय भाव में हैं। जुद्ध गुण उपशम आदि तीन भाव में है। यहां उपशम समिकत उपशम चारित्र को उपशमिक कहना, सुनना पांच इन्द्रिय तीन वीर्य, पांच लिब्ध, इत्यादि क्षयोपशमिक भाव में है। भवीपन, अभवीपन. ये अनादि पारिणामिक भाव में है। मिद्धपन सादि पारिणामिक भाव में है। यहां कोई प्रछे कि अज्ञान एवं मिथ्यात्व को उदय भाव में भी कहा तथा भयोपशमिक भाव में भी कहा ? इसका उत्तर-यदि अजान-पना रूप अज्ञान, ज्ञानावरणी कर्म का उदय है जिसके उद्य से जीव किसी भी वस्तु का पता नहीं लगा सकता है और जो विपरीत जानने रूप अज्ञान है, वह ज्ञानावरणी कर्म का क्षयोपशम है। कर्म टूटने से जानपना आता है। ऐसे ही मिथ्यात्व मोहनी का उदय भी मिथ्यात्व सहित है अतः अशुद्धपन होने के कारण अज्ञान कहा है, परन्तु ज्ञान जीव का लक्षण है, अतः मिथ्यात्व मोहिनी का उदय तो उदय भाव में है परन्तु विपरीत श्रद्धना रूप जो विपरीत मिध्यात्व है वह तो मोहनी पतली (कम) होने से हैं। श्रद्धा करना जीव का गुण है परंतु विपरीत श्रद्धना यह मिथ्यादृष्टि है जो क्षयोपशम भाव में है, इस प्रकार जीव पांच भाव में है, परन्त मुख्य नय में जीव द्रव्य पारिणामिक भाव में है १।

अजीव में धर्माधर्म आकाश, काल ये चार अनादि पारिणामिक भाव में है और पुद्गल स्वयं तो पुद्गलपन की अपेक्षा अनादि पारिणामिक भाव में है, परन्तु इनकी अवस्था प्रमाणुपन इत्यादि सब सादि पारिणामिक भाव में है। तथा पुद्गल के अनन्त प्रदेशी स्कंध कर्म पन में पिरणमें, वे उदय भाव में हैं। फिर उपचार से उपशमित किये, पुद्गल क्षय किये, एवं पुद्गल क्षयोपशमित किये इत्यादि की अपेक्षा से उपशम, क्षयोपशम क्षायिक भाव में भी है २।

पुण्य जीव के एवं अजीव के उदय में आया तब उदय भाव में तथा सादि पारिणामिक भाव में है ३।

ऐसे ही पाप भी जीव अजीव के उदय में वाया तव उदय भाव में तथा सादि पारिणामिक भाव में है। आश्रव भी ऐसे ही है ५।

संवर उपशमिक, क्षायिक. क्षयोपशम भाव में है। पारिणामिक भाव तो सर्वत्र फैला हुआ ही है। इसलिये वह भी मिलता है ६।

निर्जरा भी ऐसे ही तीन भाव में है, उपशम भाव में निर्जरा नहीं है, क्योंकि कर्म आवरण में रहे हुए हैं ७। वंध पुण्य के समान है ८।

मोक्ष संवर के समान है परन्तु एक अपेक्षा से क्षायिक भाव में है। ये तो पांच भाव में नो पदार्थ वताये हैं, अब ने। पदार्थ में पांच भाव इसी रीति से कहते हैं। जीव में पांच भाव है. अजीव, पुण्य, पाप, आश्रय तथा बन्ध इन पांचों में दो दो भाव हैं, संवर में चार भाव हैं, निर्जरा में तीन तथा मोक्ष में एक भाव है।

॥ इति भाव द्वार समाप्तम् ॥

## १६. 🕸 द्रव्य गुण पर्याय द्वार 🏶

१-जीव का द्रव्य जीव असंख्यात प्रदेशी है। गुण ज्ञान दर्शन के हैं। तद्रूप अनादि गुण है। चारित्र तपस्या आदि गुण है। कषाय आदि अशुद्ध गुण है। वीर्य एवं उपयोग तद्गुण पर्याय के दो भेद—एक द्रव्य पर्याय द्सरा गुण पर्याय। द्रव्य पर्याय नरकादि। गुण पर्याय भति, श्रुति आदि। ये जीव के द्रव्य पर्याय कहलाते हैं।

२ अजीव के द्रव्य, पांच धर्मादि, गुण जड़ लक्षण पर्याय पलटने रूप परमाणु आदि । धर्मास्ति का द्रव्य धर्म द्रव्य, गुण चलन, पर्याय अनन्त, जीव और अनन्त पुद्गलों को चलाने की शक्ति, इसलिये अनन्त पर्याय ऐसे ही अधर्म का द्रव्य एक असंख्यात प्रदेशी, गुणस्थिर, पर्याय अनन्त, जीव पुर्गल को स्थिर रखने की शक्ति आकाश का द्रव्य एक अनन्त प्रदेशी, गुण विकास, पर्याय अनन्ता, द्रव्य को जगह देने की शक्ति, काल का द्रव्य एक समयं, गुण वर्तना (ज्यतीत होना) रूप । पर्याय अनंत जीव पुद्गल परवर्ते । नई नई अवस्था करता है, इस कारण एक समय के अनंत पर्याय, पुद्गल का द्रव्य पुद्गल परमाणु यावत् अनन्त प्रदेशी, गुण ग्रहण लक्षण, पर्यायं एक, गुण काला, यावत अनन्त गुण काला, ऐसे यावत लूखा ।

३—पुण्य का द्रव्य पुण्य ग्रुभकृत रूप, गुण जीव की सुखदाता, पर्याय अनंत चारित्र मोहनी के विकार से उत्पन्न हुए संक्लिप्ठ विशुद्ध स्थान तथा अनंत परमाणुओं के वर्णादि तथा अनंत जीवों पर है।

४-ऐसे ही पाप का द्रव्य पाप, गुण जीव की दुख देने वाला । पर्याय अनंत वर्णादि ।

५-आश्रव का द्रव्य आश्रव मिथ्यंत्वादि । गुण नये कर्म ग्रहण करने का । जीव को मिलन करने का, तथा उज्ज्वल भी करे, पर्याय अनन्ता कर्म आये, लेश्या के, योग के कपाय के परिणाम, मिथ्यात्व का द्रव्य मिथ्यात्व, गुण विपरीत श्रद्धा करना पर्याय अनन्त, मिथ्यात्व मोहनी का पर्याय इत्यादि सब के कहना ।

६-संवर का द्रव्य संवर समिकत आदि, गुण कर्म रोकने का, पर्याय अनन्त कर्म वर्गणादि, समिकत का द्रव्य समिकत, गुण श्रद्धना पर्याय अनन्ती वस्तु श्रद्धे, इत्यादि सवका कहना।

७-निर्जरा का द्रव्य निर्जरा, गुण कर्म तोड़ने का, पर्याय अनन्त, कर्म द्रव्य वर्गणा टरी।

पर्याय अनन्त, कर्म द्रव्य वर्गणा टूटी। ८-बंध का द्रव्य वंध, गुण जीव को बांधने, का पर्याय अनन्त, कर्म द्रव्य वर्गणा बांधी।

९-मोस का द्रव्य मोस, गुण जीवों को मुक्त करने का। पर्याय अनन्त। कर्म टूटे अनन्त गुण प्रकटे इसलिए अनन्त पर्याय । ज्ञान का द्रव्य ज्ञान, गुण ज्ञानपना, पर्याय अनन्त द्रव्य गुण पर्याय को ज्ञाने इसिलये अनंत पर्याय, दर्शन का द्रव्य दर्शन, गुण श्रद्धा करना, पर्याय अनन्त द्रव्य पर्याय श्रद्धे, चारित्र का द्रव्य चारित्र, गुण कर्म तोड़ने का, तथा व्यारम्भ परिग्रह ममता घटने का, पर्याय अनन्त द्रव्य का ममत्व भाव घटा, अनन्त कर्म रोके, तप का द्रव्य तप, गुण पूर्व कर्म क्षय करने का, खाने आदि की ममता घटाने का, पर्याय अनन्त वस्तु की ममता मिटो अनन्त कर्म टले, अनन्त पर्याय।

॥ इति द्रव्य, गुण, पर्याय द्वार समाप्तम् ॥

# २०. 🕸 द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव, गुण द्वार 🏶

१-जीव द्रव्य से अनन्त, २-तेत्र से सर्व लोक में, ३-काल से आदि अंत रहित, ४-भाव से वर्ण गंघ रस स्पर्श रहित, ५- गुण चेतना।

१-अजीव द्रव्य से अनंत, २-चेत्र से लोक अलोक में, ३-काल से नित्य, ४-भाव से वर्णादि सहित भी है तथा रहित भी है, ५-गुण से जड़ लक्षण ऐसे धर्म आदि पांच द्रव्य के पांच बोल पूर्व के समान। १-पुण्य द्रव्य से अनन्तों को जीवन दाता है इस कारण अनन्त तथा अनन्त प्रदेशी है, २-चेत्र से सर्व लोक में है, ३-काल से नित्य, ४-भाव से शुभ वणीदि सोलह बोल सहित, ५-गुण सुख दाता।

पाप और आश्रव भी ऐसे ही हैं।

१-संवर द्रव्य से सम्यकद्दि की अपेक्षा असंख्यात, सिद्धों की अपेक्षा तथा सर्व जीवों की अपेक्षा अनन्त, २-चेत्र से सर्व लोक में, ३-काल से नित्य, ४-भाव से अरूपी, ५-गुण कर्म रोकने का, ऐसे ही निर्जरा द्रव्य अनंत, शेष वैसे ही।

वंध पुण्य के समान । मोक्ष निर्जरा के समान । ये सब द्रव्य की अपेक्षा बताये हैं ।

एक द्रव्य की अपेक्षा कहते हैं। १- जीव द्रव्य से एक, २-चेत्र से असंख्य प्रदेश अवगाहन वाला, उत्कृष्ठ सर्व लोक अवगाहन वाला, ३-काल से नित्य, ४-भाव से अरूपी, ५-गुण चेतना ऐसे ही अजीव के चार द्रव्य पूर्व के समान कहना। एक पुद्गल की अपेक्षा द्रव्य से एक, २-चेत्र से जघन्य (कम से कम) एक प्रदेशावगाय उत्कृष्ट (अधिक से अधिक) सर्व लोक व्यापी, ३- काल से कम से कम एक समय अधिक से अधिक असंख्यात

काल की स्थिति, ४--भाव से अनन्त वर्णादि सहित, ४--गुण से ग्रहण । १--पुण्य द्रव्य से एक प्रकृत, २-सेत्र से असंख्य प्रदेश अवगाही, ३--काल से कम से कम एक समय. अधिक से अधिक बीस क्रोड़ा क्रोड़ी सागर, ४-भाव से रूपी शुभ वर्णादि सहित, ५-गुण मींठा । १-पाप द्रव्य से एक प्रकृत, २-चेत्र से असंख्य प्रदेश अवगाही, ३--काल से कम से कम अन्तर्म हुर्त, अधिक से अधिक मिचर क्रोड़ा क्रोड़ सागर, ४-भाव से अशुभ वर्णाद सहित, ५-गुण कटु (कड़वा) १-आश्रव द्रव्य से एक प्रकृत, २ - त्रेत्र के असंख्य प्रदेशी, ३--काल से सिचर क्रोड़ा क्रोड़ सागर, ४-भाव से शुभाशुभ वर्णादि, ५-गुण कर्म ग्रहण करने का । '१- संवर-द्रव्य से एक प्रकृत, २-होत्र से असंख्य प्रदेश, ३-काल से कम से कम एक समय अधिक से अधिक अनादि अनन्त, ४-भाव से अह्यी, ५--गुण कर्म रोकने का । १-निर्जरा द्रव्य से एक प्रकृत, २-- होत्र से असंख्य प्रदेश, ३-काल से कम से कम एक समय अधिक से अधिक अनादि तथा एक प्रकृति की अपेक्षा सात हजार वर्ष कम सित्तर क्रोड़ा क्रोड़ सागर, 8-भाव से अरूपी, ४--गुण कर्म तोड़ने का। १-वंध हुट्य से एक प्रकृत, २-तेत्र से असंख्य प्रदेश, ३-काल से नये बंध की अपेक्षा सित्तर क्रोड़ा क्रोड़ सागर, ४--भाव

से ग्रुभाग्रम वर्णा आदि सहित, ५-गुण जीव को मोक्ष में जाने से रोके। १--मोक्ष द्रव्य से एक प्रकृत, २-क्षेत्र से अमंख्य, काल से एक समय, ४--भाव से अरूपी, ५--गुण कर्म से छूटना।

ये तो मुख्य नय में कहे हैं, तथा औपचारिक नय में पुण्य, पाप, आश्रव, बंध ये चार जीव के परिणाम गिने तो १-द्रव्य से अनन्त, २--क्षेत्र से सर्व लोक में, ३-काल से अनादि अनन्त तथा अनादि सांत ४-भाव से अरूपी, ५-गुण से वैसे ही। तथा पुण्य पाप के बंध परिणाम अवंतर से गिने तो बहुलता से जाने, तथा एक एक प्रकृति का वंध काल से अनादि अनंत, अनादि सांत, सादि सांत ये भांगे मिलते हैं। संवर निर्जरा, मोक्ष के १-द्रव्य अनंत २--क्षेत्र से सर्व लोक, ३-काल से संख्यात काल तक द्मरे परिणाम में नहीं परिणमें उतने समय पर्यन्त, ४--भाव से शुभाशुभ वर्णादि सहित, ५-गुण ग्रहण, गल जावे, मिल जावे, बिखरे जावे । तथा सिद्ध को मोक्ष तत्त्व में गिने तो १-द्रव्य से अनन्त, २-क्षेत्र से पैतालीस लाख योजन प्रमाण, लोक के मस्तक पर सिद्ध शिला है, उसके उपर एक योजन के चौवीसर्वे भाग सिद्ध की अवगाहना है, ३-काल से अनादि अनंत, ४-भाव से अरूपी, ४-गुण केवल ज्ञान आदि। एक सिद्व की अपेक्षा १-द्रव्य से एक, २--क्षेत्र

से असंस्थात प्रदेश अवगाहना किये. तीन सौ तेतीस घनुष वचीस बांगुल प्रमाण की अवगाहना ३. काल से सादी अंनत ४. भाव से वैसे ही ५. गुण से वैसे ही । पुण्य पाप आदि सात पदार्थ वाला जीव को गिने तो पुण्य १. द्रव्य आदि सात के द्रव्य अनंत २. क्षेत्र से सर्व लोक, २. काल से वनादि अनन्त, काल से पुण्य, पाप, आश्रव, वंध के परमाणुः सादि सांत है, ४. भाव से अरूपी, ५. गुण जानपना । १. एक जीव की अपेक्षा द्रव्य, क्षेत्र से असंख्य प्रदेश, २. उन्कृष्ट पाप का बंध अनादि का सर्व लोक, ३. काल से पुण्य, पाप, आश्रव, वंध, निर्जरा, का अनादि अनन्त अनादि सांत, एक प्रकृति की अपेक्षा सादि सांत, तथा संबग निर्जरा मोक्ष ऐसे ही, किन्तु सिद्ध में गिने तो अनादि अनन्त, ४. भाव से अरूपी, ५. गुण चेतना इत्यादि अनेक अपेक्षा है।

ं \* इति द्रव्य, क्षेत्रं, काल, भाव, गुण द्वार समाप्तम् \*



## २१. 🏶 उत्पाद, न्यय, ध्रुव द्वार 🏶

उत्पाद नौ पदार्थ नये उत्पन्न नहीं होते हैं, विनाश भी नहीं होते हैं एवं ध्रुव शाश्वत है परन्तु परिणामवशात् प्रण में इस अपेक्षा से कहते हैं। १-जीव की उत्पत्ति नई गत्यादिक में उत्पन्न होवे, नये गुणस्थान में चढ़ना, नये भाव का आदरना। २- व्यय अगली गति आदि को छोड़ना ३-भ्रव है उसी रूप में रहना । १-जीव द्रव्य से जारवत है, धर्म, अधर्म, आकाश, काल की उत्पत्ति जीव पुद्गल को अपने वश में करना, २-व्यय पराये वश होना ३-जैसे जीव पुद्गल स्थिर रहते हैं वह धर्मास्तिका व्यय, चले तो अधर्मास्ति का व्यय, धर्म की उत्पत्ति आदि ध्रुव अर्थात् चार शाश्वत है तथा पुद्गल की उत्पत्ति नये स्कन्ध का होना, व्यय विखरना ध्रुव शाश्वत रहना २ । पुण्य की उत्पत्ति नये शुभ परिणामों का उत्पन्न होना; नये परमाशु का पुण्य रूप में उत्पन्न होना, व्यय विशुद्ध भाव से गिरना, तथा पुण्य का क्षय होना, ध्रुव पुण्य रूप में रहना तथा अनेक जीवों की अपेक्षा से तथा अनेक पुद्गलों की अपेक्षा से शाधत है ३ । ऐसे ही पाप की उत्पत्ति अशुद्ध परिणाम का उत्पन्न होना तथा परमाणु पुद्गल का पाप रूप में परिणयन होना । व्यय से विशुद्ध भाव को ग्रहण करना, पाप परमाणुओं को छोड़ना। ध्रुव शाश्वत है ४। आश्रव की उत्पत्ति नये परमाणु आना, मिथ्यात्व रूप में परिणमन होना तथा योगों की प्रवृत्ति यह व्यय, पूर्व संजित मिध्यात्व आदि क्षय किये तथा अशुभ भाव रोके यह भुव शाश्वत ५ । संवर की उत्पत्ति समकित आदि निवृत्ति भाव ग्रहण किये, व्यय-आश्रव में प्रवृत्ति करना तथा काल का कहना, ध्रुव शाश्वत क्षायक समकित आदि तथा जितने समय अन्य समिकतादि रहे यह अनेक जीवों की अपेक्षा ६। निजेरा की उत्पत्ति तप करना, व्यय तप छोड़ना, तथा नवे कर्म वांघना, अथवा मुक्ति जाना । ध्रुव ऐसे ही ७ । बंध की उत्पत्ति शुभाशुभ योग आदि सेवन करना परमाशु ग्रहण कर कर्म रूप में परिणमन करना। व्यय बंधे हुए कर्मी का निर्जरित होना अर्थात् छूटना, ध्रुव शाश्वत है ८। मोक्ष की उत्पत्ति कमों का क्षय, व्यय कर्म तथा ज्ञानादि नाश हो। ध्रुव से शाश्वत। सिद्धों के पर्याय की अपेक्षा उत्पत्ति व्यय है। अपने पर्याय की उत्पत्ति व्यय नहीं है, ऐसे सब जो जो नये भाव उत्पन्न होवे वह उत्पत्ति, पहिले वाले छोड़े वह व्यय है, जैसे ही रहे वह ध्रुव, तथा दूसरी अपेक्षा से ज्ञान की उत्पत्ति नह ज्ञान, व्यय अज्ञान । ध्रव अपने भाव में रहना शाखत इत्यादि ९।

\* इति उत्पत्ति, व्यय, भ्रुव द्वार समाप्तम् \*

#### २२. 🕸 तालाब दृष्टांत द्वार 🏶

१. जीव रूप तालाब है, २. अजीव रूप जल, ३. आश्रव रूप जल आने का मार्ग (नाला) ४. उसमें स्वच्छ जल आवे वह पुण्य, ५. गंदा जल आवे वह पाप है, ६. जल तथा तालाब एक रूप होवे वह बंध है, ७. आते हुए जल मार्ग (नाले) को रोके वह संवर है, ८- अरहट आदि से पहिले का जल निकाले वह निर्जरा है ९- सर्व तालाव खाली हो जावे वह मोक्ष है। यह दृष्टान्त कहा है।

अब भाव द्वार की अपेक्षा कहते हैं जैसे पुरुष का चिंतामणी रतन प्रमादवश तालाव में गिर पडा तव आव रोके विना जल निकाले तो तालाव खाली नहीं है।वे, और रत्न हाथ नहीं आवे, बैसे ही केवल ज्ञान तथा केवल दर्शन रूप रत्न जीव रूप तालाब में है, वह कर्म रूपी जल से ंढ़का हुआ है। किन्तु वह मिथ्यात्वादि आश्रव रोके विना अकाम निर्जरा, बाल तपस्यादि से कर्मों की निर्जरा करे। कर्म रूप जल निकाले परन्तुं जीव रूप तालाब खाली नहीं होवे, परन्तु कोई चतुर पुरुष पहले से आव आदि रोक कर फिर रहट आदि के द्वारा जल निकालने से तालाव खाली होवे और चिंतामणी रत्न हाथ लग जावे, वैसे ही जीव रूप तालाव के समकित आदि से आश्रव रूप जल मार्ग रोके फिर तपस्यादि करके कर्म रूप जल निकाले तब केवल ज्ञान तथा केवल दशेन रूपी चिंतामणी रत्न हाथ में आवे और मुक्ति प्राप्त होवे।

### २३. 🕸 नव तत्त्व में भेला अलग द्वार 🕸

व्यवहार नय में नौ पदार्थ सम्मिलित है तथा निश्रय नय में अपने अपने स्वभाव में रहते हैं। पुण्य, पाप, आश्रव वंध एवं अजीव ये पांच तत्त्व सम्मिलित है और जीव, संबर निर्जरा एवं मोक्ष ये चार तत्व सम्मिलित है। अब जीव भाजन है। इसमें कारीर अजीव है, पुण्य करता भी है भोगता भी है, आश्रव से कर्म आते हैं, संबर से कर्प रोकते हैं। निर्जरा से कर्म तोड़ते हैं और नये बांधने हैं व प्रराने ट्रटते भी हैं, इसिछिये जीव तत्त्व नौ ही तत्त्वों में पाता है। अजीव धर्माधर्म, आकाश, काल ये स्वयं अजीव पदार्थ है. बाकी सव इसमें रहते हैं, परन्तु उनके गुण नहीं है इस कारण से अलग है। पुद्गल स्वयं अजीव है, जीव के लगे हुए हैं, जीव को सुख दुख देने वाले हैं, कर्म रूप में परिणमन होते हैं अतः ग्रुभाग्रुभ भी है कर्मों को लाने भी हैं, बांधते भी हैं, पुद्गल को संवरने अर्थात रोकते भी हैं. निजरते (क्षय करते) भी हैं, क्षय भी करे अतएव अजीव में पांच पदार्थ स्वयं अजीव सहित मिलते हैं। प्रण्य करने वाला जीव है, पुण्य स्वयं अजीव है, शुभ रूप में परिणमन होवे इससे पुण्य है, पुण्य बांधे उम सत्रय पाप भी बांधता है, कर्म भी आते हैं, संवर होवे निर्जरा होवे, बंधन होवे, क्षय भी होते हैं, ऐसे पाप आदि सभी जाने।

मिथ्यात्वादि अशुभ आश्रव, पाप की करणी करने से आश्रव, पाप, बंध ये तीनों उत्पन्न होते हैं, शुभ योगादि पुण्य की करणी करने से पुण्य उत्पन्न होता है। शुभ कर्म बाते व बांधते भी हैं, पुराने कर्मीं की निर्जरते हैं अतः पुण्य, पाप, आश्रव, बंध तथा निर्जरा उत्पन्न होते हैं। समिकत आदि संवर की करणी निवृत्ति भाव से आते हुए कर्म रोकने से संवर उत्पन्न होता है, तथा अपेक्षा से पुण्य पाप, आश्रव, बंध की निर्जरा होवे । इसलिये श्री उत्तरा-ध्ययन सूत्र के उनतीसवें अध्याय के ६७वें वोल में कहा है " कोह विजएणं खंति जणयइ, कोह वेयणिङ्जं कम्मं न वंधइ, पुट्यं बद्धं च निज्जरेई । इति वचनात् ।" इसका परमार्थ क्रोध जीता, संवर से कर्म रोके तथा क्षमा करने में, शुभ मन करने में शुभ मन आदि योग प्रवर्ताये, ऐ जीव ! तेरे संचित कर्म है, तो तूं समभाव से सहन कर इत्यादि योग वर्ते । जिससे पुराने कर्मों की निर्जरा होवे तथा नये शुभ आये एवं बांधे अतः पुण्य भी उत्पन्न होवे । क्योंकि श्री संथारापयना में कहा है कि आश्रव, संवर, निर्जरा ये तीनों सम्मिलित होने पर तीर्थ कहलाते हैं, इसलिये संथारा आदि करते हुये योग रोके, जिससे खाने आदि के कम भी रुके, नये शुभ कर्म आवे, जिनसे देवगति तथा तीर्थङ्कर आदि प्रकृति का बंध भी होता है। पुराने अग्रुभ कर्म क्षय करते हैं। श्री उत्तराध्ययन सूत्र के उन्नतीसवें अध्याय के ४०वें सूत्र में कहा है कि 'भत्त पच्चक्खागोणं अगोगायं भव समाई निरुंभई' इति वचनात्। इस कारण से संवर की करणी करते हुए पाप छोड़कर ६ पदार्थ उत्पन्न होते हैं बतः उस समय कषायादि से पाप भी है। परन्तु संवर की करनी से केवल आते हुए कमों को रोकते हैं। पुरान टूटते हैं वे निर्जरा से, वंधन करे वह शुभ आश्रव से पर संबर का तो कर्म रोकने का ही स्वभाव है। श्री उत्तराध्ययन सूत्र के उन्नतीसवें अध्याय में कहा है कि ''संज्ञसेणं अणण्हत्तं जणयइ तवेणं वोदाणं जणयइ।'' फिर श्री भगवती खत्र के दूसरे शतक के पांचवें उद्देश्य में तुं गिया नगरी के श्रावकों ने पार्श्वनाथ भगवान के संतों सं पूछा कि मंयम और तप का क्या फल है ? तब स्थिविर मुनि ने कहा 'संजेमण अज्जो ! अणण्हय फले, तेवणं वोदाणं फर्ते। 'तब श्रावकों ने पूछा कि देवलोक में कैसे जाते हैं ? इस पर कालिय पुत्र स्थिवर मुनि ने कहा "पुन्व तवेणं अन्जो देवा देवलोएस उववन्जंति १। इधर महिल स्थविर ने कहा 'पुट्य संजमेणं अज्जो देवा देवलोएस उव-वर्जिति २। तब आनन्द रक्षित स्थिवर ने कहा 'किम्मियाए अन्जो ! देवा देवलोएमु उववन्जंति ई ।' इस पर काश्यप स्थिवर मुनि ने कहा 'संगियाए अडजो ! देवा देव होएसु

उगवन्जीति ४। इस प्रकार भिन्न २ चार उत्तर फरमाये हैं। साधु अमत्य नहीं बोलते हैं फिर चार उत्तर कैसे बताये । ये चारों ही उत्तर सत्य है । भगवान ने गोतम स्वामी के प्रश्न के उत्तर में स्वीकार किया है। इसलिये ये चारों उत्तर भिन्न २ अपेशा से हैं। पूर्व के दो पाठ तो व्यवहार की अपेक्षा से हैं। ऊपर के दो पाठ निश्चय की अपेक्षा से हैं, कैसे ? पूर्व संयम, पूर्व तप कहा है, पर मंयम तप ऐसा नहीं कहा, इपका कारण यह है कि, पूर्व संयम अर्थात् सराग मंयम, तथा सराग तप के प्रभाव से देवता में उत्पन्न होते हैं, पर वीतरागी मंयम वाला देवगति का आयुष्य नहीं वांधते हैं। सरागपन से संयम का वेदन नहीं किया. संयम से अधुभ कर्म रोके फिर पूंजते समय परटते समय यत्ना की वह संयम है, पांच ममिति भी संयम हैं, उनमें शुभ योग की प्रवृत्ति हुई वह शुभ आश्रव है, उससे दंवगति का शुभ वंध होता है। इस कारण से पूर्व संयम से देवगति में जाते हैं, ऐसे ही पूर्व तप से भी देवगति में जाते हैं। यह व्यवहार नय का वचन है, नीयरा पाठ कर्न के प्रताप से उत्पन्न होते हैं, 'संगीयाए मराग' यह मगग लेश्या मोह के प्रताप से उत्पन्न होती है, मोह के प्रताप से देवता में कैसे उत्पन्न होते हैं? वयोंकि सर्वथा राग द्वेप क्षय हो जाते तो मोक्ष जाते, पर

राग द्वेष रहा उसी के प्रताप से देवता में उत्पन्न होते हैं, इस न्याय से ठीक है। जैसे कोई पुरुष पन्द्रह कोस दूर ग्राम की ओर चला, जाते हुए दस कोस पर थक गया, तव वहीं रात रहा, तो वह पुरुष किसके प्रताप से गया तथा रहा ? वह थकने के प्रताप से रहा, आगे नहीं जा सका, ऐसे ही पूर्व संयम तप के कारण से देवलोक गया तथा राग होप के प्रताप से देवलोक में रहा आगे नहीं जा सका, तथा एक नय से कषाय के प्रताप से देवतापन में उत्पन्न होते हैं, वह कपाय शुभ दिखती है, क्योंकि श्री ठाणांग सूत्र के दूसरे ठाणे में नारकी का शरीर राग द्वेप से उत्पन्न हुआ कहा है, ऐसे ही वैमानिक पर्यन्त तथा चौथे ठाणे में चौबीस दण्डक के शरीर चार कषाय से उत्पन्न हुए कहा, इस अपेक्षा से नारकी का शरीर अशुभ कषाय से उत्पन्न हुआ दिखता है तथा वैमानिक का श्रीर शुभ कवाय से उत्पन्न हुआ दिखता है, क्योंकि अशुभ कषाय से देवता में कैसे जावे ? परन्तु यहां तो कषाय से उत्पन्न हुआ कहा है, तुंगिया नगरी के अधि-कार में सराग से देवगति कही है, फिर कर्म ग्रंथ में भी कमों की प्रकृतियों का कारण कपाय है। कपाय से ही प्रकृति है, अच्छा बुरा रस पड़ता है, अशुभ कषाय से ्र<sub>युभ</sub> प्रकृति का अग्रुभ रस पड़ता है, शुभ कपाय से शूभ प्रवृति का गुभ रस पड़ता है। सूत्र में चार कषाय का फल चार गति से फिरना वताया है। फिर श्री आचारांग सूत्र में 'लोभे अलोभेणं दुगंच्छ माणे' यहां दुगंच्छा ठीक कहा है। श्री भगवती सूत्र में गर्ही संयम कहा है, आतें के दो भेद कहे हैं, १-प्रशस्त, २-अप्रशस्त केसे ? कपाय से ठीक होता है, पर अन्तर में कपाय अञ्चम ही है इस दृष्टांत से कहे हैं। शुभ योग की अपेक्षा राग शुभ दिखाई देना है। जैसे स्वयं तो चोर है पर साहुकार के साथ रहने से साहुकार जैसा प्रतिभाषित होता है। तथा चड़ी कपाय छुटी तथा छोटी कपाय रही, इमलिये शुभ दिखाई देता है । जैसे कृष्ण लेश्या की अपेक्षा से नील ग्रुम लेश्या तथा नील से कापीत शुभ, पर वास्तव में तीनों लेश्या अशुभ ही है, इस न्याय से संमार का राग छूटने से धर्म का राग आया जा पूर्व की अपेक्षा से सुलम दिखाई पड़ता है, पर स्वयं अशुभ है इसके छूटने से मुक्ति होगी। जैसे गौतम स्वामी से वीर भगवान ने कहा, मुझ से राग हटा और जब राग हटाया तब केवल ज्ञान उत्पन्न हुआ। ऐसे इस कपाय से यथान्यात चारित्र नहीं आया, सातवें गुण स्थान में मुक्ति की बांछा है, ऐसा होते हए भी मुक्ति नहीं पाता, तथा इसके छूटने से मुक्ति मिलती है, इस अपेक्षा से कपाय त्याग ने योग्य है, कपाय छूटी तथा योग शुभ हुआ इससे कपाय को शुभ गिना है। जैसे एक राग तो स्त्री पुत्र पर है वह भी कपाय दूसरा राग अरिहंत, साधु, शवक, धर्म, दया, शील, सत्य संतोप, क्षमा तथा जीव के उद्वार करने के प्रति हैं. ये दोनों राग समान कैसे हो सकते हैं ? श्री अावश्यक सूत्र में भी धर्म का राग तो प्रशस्त कहा है, फिर भगवान ने गोशाला को बचाया वह भी सरागपन से बचाया कहा है । अतः उस रागपन में पाप होवे तो वीतराग को होवे, यदि राग विना वचाया तो गोशाला ने दो साधुओं को जलाया, उसे कैसे बचाया ? इस कारण से जीव दया ऊपर राग होवे, उसमें पाप, पुण्य का बन्ध है, शुभ आश्रव बताया है। श्री उत्तराध्ययन सूत्र के बत्तीसर्वे अध्याय की अवीं गाथा में कहा है, 'रागोय दोसो विय कम्मं वीयं' इति वचनात्। राग द्वेष दोनों कर्म के बीज है। राग द्वेष विना कर्म नहीं बांधता है। यदि राग द्वेष में एकान्त पाप होवे तो पाप का बीज राग द्वेष है, पर पुण्य का वीज कौन है ? पुण्य का बीज भी कषाय ही बताया है, जैसे 'संसार भओ विग्गाभिया, जम्मणा मरणाणं इस भय को शुभ बनाया है, तथा श्री उववाइ सूत्र में स्थविर भगवंत सूत्र पहकर मत्ता मातंग के समान रमण करते हैं। तथा श्री उत्तराध्ययन सूत्र के छत्तीसर्वे अध्याय की २५०वीं गाया में 'रमिज्जा संजमे मुणी' इस रीति से भी शुभ जाने तथा दूसरे 'त्रिटिमिज्जा पेमाणु रागरत्ता' ये राग भी शुभ नताया है, तथा 'अनुधनाओं सरीर कलीमली कलुसंवि मुच्चंति' यह दुगंछा भी गुभ वतायी है। इसके अनुसार कपाय को भी गुभ व्यवहार कहते हैं तथा निश्चय में तो सर्व कपाय क्षय होने से ही वीतरागपना होता है परन्तु कपाय रहते वीतरागना नहीं होती । इसलिये सर्व कपाय अशुद्ध है । भगवान की आज्ञा में नहीं है, इसीलिये दसवें गुणस्थान तक सूत्र विपरीत चलना कहा है; इम न्याय से आज्ञा तो नहीं पर व्यवहार से कपाय में गुभ आश्रव वताया है। गुभ आश्रव से निर्जरा तथा पुण्य होता है। श्री उत्तराध्ययन सूत्र के उन्नतीसर्वे अध्याय में कहा है 'वंदणयाएणं नियागीयं कम्मं खवेइ, उच्च गोयं निवंधइ' इति वचनात् । वंदन से निर्जरा तथा पुण्य वंध दोनों कहा है, निर्जरा करते हुए वंध कैसे होवे ? जैसे चड़स आदि से कुए का पानी निकालते समय पानी वापिस गिरता है, वैसे निर्जरा करते हुए छट्टे गुण स्थान में नियमा सात कर्म का बंध होता है, परन्तु बांधते अल्प है और तोड़ते अधिक है, तथा तोड़ने का कामी है वांधने का कामी नहीं, इसलिये समय समय में उज्ज्वल होता रहता है। जैसे किसी पर एक हजार रुपये का कर्ज है, उसके व्यापार करते हुये समय समय पर व्याज अविक बढ़ता है, किसी समय कमाता भी है, पर अधिक

कमाता है जिससे देना कम होता रहता है और धन बढ़ता जाता है ऐसे ही साधु प्रमुख ने पहिले कर्म रूपी कर्ज संचित किया है, उनके प्रताप से समय समय में सात आठ कर्म बांधने रूप व्याज बढता है, तथा बीच में शुभ योग आदि कमाई भी होती है व्याज, किराया सब चुका देने के परचात् दिनदिन प्रति कर्म कम होते जाते हैं, ज्ञान आदि रूप धन बढ़ता जाता है, जिससे मुक्ति मिलती है, परन्तु जहां तक आश्रव नहीं रोके वहां तक कर्म का वंधन नियम है, इस-लिये संवर होवे उस समय सात पदार्थ उत्कृष्ट उत्पन्न होते है, पर संवर में निश्चय से पुण्य पाप एक भी नहीं है क्योंकि उत्तराध्ययन सूत्रके उनतीसर्वे अध्याय में कहा है 'संबरे कायगुरो पुन्न पावासव निरोहं करेड़' इति वचनात । यहां पुण्य, पाप दोनों को आश्रव कहा है, इन दोनों आश्रवों को रोके उसे संवर कहा है। इमलिए संवर अकेला ही शुद्ध निष्कलंक है पर नव पदार्थ व्यवहार से शामिल है, नव पदार्थ शामिल होने से एक जीव कहलाता है। ॥ इति नव तत्त्व में भेला अलग द्वार संनाप्तम् ॥

२४. 🕸 हेय, ज्ञेय, उपादेय द्वार 🏶

उपादेय किसे कहते हैं ? जिस कार्य को करने की भगवान की आज़ा है, उस कार्य को करने की साधु आज़ा देवे। जिस कार्य के करने से धर्म हो और सब के आदरने

योग्य हो । साधुपन, समिकत, श्रावकपन, संवर, त्याग, वैराग्य, निवृत्ति भाव, पढ़ना, मनन करना, तप, जप आदि संव उपादेय कहलाते हैं। हेय किसे कहते हैं ? जिस कार्य में करने की भगवान की आज्ञा नहीं साधु भी उसके लिये मना करते हैं। कोई पूछे कि यह कार्य करने से मुके क्या फल मिलेगा ? इस पर साधु कहे कि, तुम्हें पाप होगा, हिंसा, ऋंठ, चोरी, क्रोध, मान, कपाय, रागद्वेष, निंदा, निद्रा, प्रमाद, अधर्म, मिथ्यात्व, कुपात्र सेत्रा, आश्रव इत्यादि हेय कहलाते हैं, अतः सब छोड़ने योग्य हैं। ज्ञेय किसे कहते हैं ? जिस कार्य की करने की साधु आजा न देवे किन्तु निपेध भी नहीं करे, पुण्य पाप नहीं बतावे, गुण दोष नहीं दिखावे, संदेह में बात रखे, मौन रहे, जिस काम के करने से किसी जीव को गुण होवे किसी को अवगुण होवे जैसे परव, सत्तुकार, मिथ्यात्व का दान, वीतराग के सामने नाटक, भक्ति, स्तोत्र, साधारण गृहस्थी का दान, स्वामी वात्सल्य, प्रभावना, दलाली, गृहस्थी की विनय, साधु के निमित्त गृहस्थी उठे वैठे, शरीर के योग प्रवर्तावे, जीव दया के लिये धन आदि दे, मिश्र भाषा, मिश्र पानी, शील इत्यादि रखने के लिये मरण, सुदर्शन सेठ के समान, असत्य मृग आदि बचाने के लिये, अशुद्ध दान साधु को देना, गृहस्थी का योग व्यापार, वैयावच्च,

प्ंजना, परठना इत्यादि ज्ञेय कहलाते हैं जो जानने योग्य है।

फिर इस विषय में गृहस्थी पूछे कि इसमें धर्म है या पाप है ? तब साधु मौन रखे, यह कार्य मैं करुं या नहीं करुं ? तो साधु ऐसा न कहे कि तूं कर अथवा मत कर, समुच्चय कथा प्रसंग में कहे कि अमुक ने ऐसा किया, तथा विधिवाद में ऐसा कहे कि मिथ्यात्वी ऐसा करे, श्रावक साधु ऐसा नहीं करे, ऐसा स्पष्ट रूप में कहे, पर ऐसा न कहें कि ऐमा करना वैसा नहीं करना, यह कार्य करना, यह कार्य नहीं करना, ऐसा नहीं बोले, ऐसा सुनने पर इनमें से कोई अधिक धर्म का काम होवे, उसे अंगीकार करे तथा अधिक पाप का कार्य होवे उसे छोड़े, उमकी किया साधु को नहीं लगती है। फिर कथानक प्रसंग देखकर चतुर श्रावक होता है वह स्वयं के लिये गुणकारी किया देखे वही करे। अवगुणकारी बात देखे उसे छोड़े, यह गृहस्थ की इच्छा है. साधु की आज्ञा नहीं । निषेध भी नहीं करे उसे ज्ञेय पदार्थ कहते हैं।

यहां कोई ऐसा कहे कि, साधु आज्ञा दे वह धर्म तथा आज्ञा नहीं दे वह पाप । ऐसा कह कर ज्ञेय पदार्थ को निरर्थक करता है, जो एकान्त विरुद्ध विचार करना है। यदि साधु गृहम्थ, के घर जावे, वहां श्रावक उठकर खड़ा

होवे, मात आठ कदम आगे बहकर नमरकार करे, आहार पानी के लिये वर लेजाकर अन्नादि देवे. वहां साधु आजा नहीं देवे अतः आज्ञा विना एकान्त पाप होवे तो वह पाप किसने कराया ? यदि साधु गृहस्थ के घर नहीं आते तो श्रावक पाप कैसे करते ? इस दृष्टि से यह पाप साधु ने कराया, तुम्हारी श्रद्धा से सायु का दूसरा करण भंग हुआ, तथा आहार असूझता अर्थात् सावद्य हुआ, परन्तु वास्तव में एकान्त पाप नहीं । ऐसे ही प्रतिक्रमण में उठते बैठते. स्वामिवात्मल्य करते, प्रभावना दलाली प्रमुख धर्म कार्य भी साधु की आज्ञा विना करते हैं यदि इसमें एकान्त पाप होता है तो उसे आप निषेध क्यों नहीं करते ? भगवान ने सूत्र में पाप का स्थान २ पर निषेध किया है, ' संबुज्झमार्गारा नरे मडमं पावाओं अप्पाणं निवद्वएज्जा'' इति वचनात् । इस अपेक्षा से पाप नहीं है, फिर भी स्रय-गडांग सत्र के पांचवें अध्याय में प्रश्न १ में नर्क के दुख बताये हैं, तथा श्री उत्तराध्ययन सूत्र के उन्नीसवें अध्याय में जहां मद्य. मांस भक्षण आदि हिंसादि कर्तव्य का फल नरक में भोगे उमका स्मरण किया पर स्वामिवात्सल्य, दान, जीव रक्षा आदि का स्मरण नहीं किया, इसलिये पाप नहीं है यहां पर कई लोग ऐसा कहे कि आप आज्ञा वाहर धर्म कहते हो अतः ऐसा कहने वालों को ऐसा कहे कि आप आज्ञा का वास्त्रिक अर्थ नहीं जानते तथा एकांत

मान्यता का पोषण करते हो, आज्ञा के दो भेद हैं, १-आदेश बाजा तथा २-उपदेश बाजा, इनमें से आदेश आज्ञा तो साधु को दी है और गृहस्थ को प्रवृत्ति भाव में ज्ञेय पदार्थ के त्रिपय में किसी स्थान पर आज्ञा नहीं दी है तथा उपदेश आज्ञा तो ज्ञेय पदार्थ में जितना जितना धर्म है उतनी उतनी सबकी आज्ञा भगवान ने दी है। श्री दगर्वेकालिक सूत्र के चौथे अध्याय की ११वीं गाथा में कहा है कि ''सोच्चा जाणइ कल्लाणं, सोच्चा जाणइ पावगं । उभयंपि जाणइ सोण्चा, जंसेयं तं समायरे ॥१॥" श्रेय कल्याण की बात देखकर उसमें जो अच्छी लगे वही उपयोग में लें। इमलिये श्रेय वस्तु की भगवान आज्ञा नहीं देवे, परन्तु वास्तव में आज्ञा है ही। फिर श्री पन्नवणा सूत्र के ग्याहरवें पद में कहा है कि ''आराहणी सच्चा. विराहणी मोसा. आराहणी विराहणी सच्चा मोसा" जो इन तीनों में नहीं वह व्यवहार । यहां मिश्र भाषा को ् आराधक विराधक दोनों कही है। इसमें जितना भूंठ है उतनी भगवान की आज्ञा नहीं, तथा जितना सत्य है उतनी भगवान की आज्ञा है। इस न्याय से ज्ञेय पदार्थ में जितना धर्म है, उतनी आज्ञा ही है, इसलिये आज्ञा विना धर्म नहीं । धर्म तो आज्ञा में ही है, पर उपदेश आज्ञा तथा आदेश आज्ञा दोनों अलग २ हैं। यहां कोई समुच्चय साध सिखाते हैं कि माधु का विनय करने से निर्जरा होती हैं। स्वामी वात्सल्य आदि करने से समकित ग्रुद्ध होता है, ऐसे आज्ञा ही है, फिर साधु प्ंजे, परठे विवेक करे, हिले चले तो धर्म को ग्रहण कर हिले चले। यत्ना से प्रंजे परठे आदि कियाओं में पाप है क्या ? यदि नहीं तो पाप गृहम्थ को ही लगता है क्या ? और साबु को होड़ देता है क्या ? पाप हरता है ? तथा मिश्र भाषा की अपेक्षा कोई एमा कहते हैं कि मिश्र भाषा तो एकान्त पाप ही है उसको भगवान ने आराधक विराधक कैसे कहा ? तथा कोई शिकारी को मृग बतावे, उसके पृद्धने पर जीवता से मिलने के लिये दो घड़ी की एक घड़ी बतावे। किमी दया के कारण ऐसा कहा कि उस मृग की गये तो एक प्रहर समय बीत गया है, ऐसा उस बिकारी को कहै। किसी ने माधु को घृत देते आधा सेर को सेर कहा किसी ने पाव सेर कहा तो उन दोनों को एकांत पाप होवे यह कैसे ? उत्तर यहां दोनों जगह मिन्न दृष्टि होने से परिणाम में अन्तर पदता है। फिर कोई मिश्र भाषा, किसी के लिए आराधक किसी के लिए विराधक यह कैसे ? उन्हें ऐसा कहें कि ऐसा तो हम भी कहते हैं। ज्ञेय पदार्थ कोई तिरता है कोई इवता है तो क्या दोनों होते हैं ? यहां कोई कहे कि ये तो बोलन की अपेक्षा सत्य व भूठ कहा है पर बोलने से एक ही होवे, पर दो नहीं। जो दूसरे को ठगने के लिए कहे तो विराधनी नहीं तो आराधनी । क्योंकि श्री पन्नवणा र्धत्र के ग्यारहर्वे भाषा पद में सा'धु को चार भाषा बोलते हुए आराधक कहा है। इसलिए प्रयचन की प्रभावना के लिए गुरु आदि के दोप गोपन के लिए भूठ बोलने पर भी दोप नहीं, ऐसे कहने वाले को ऋठ का स्थापक कहें। यदि भगवान की भूठ वोलने की आज्ञा है ? भूठ बोलने से पाप नहीं है, तो फिर देव, गुरु संघ के लिए की गई हिंसा का भी पाप नहीं है। देव, गुरु, संघ के लिए चक्रवर्ती की सेना का नाश करे तो भी पाप नहीं है परन्तु यहां पाप कैसे मानते हो ? यहां कोई कहे कि श्री भगवती सूत्र के पांचवें शतक के छहे उद्देश्य में मृग वचाने के लिए असत्य बोला उसे द्रव्य कैसे कहा १ ऐसे कहने वाले को कहें कि उसके दया के परिणाम है इस कारण तीव भूठ नहीं है इसी अपेक्षा से द्रव्य कहा है पर भाव का रहस्य नहीं होवे तो आप ज्ञेय पदार्थ कैसे छोड़ते हो ? आप ऐसी भाषा क्यों नहीं बोलते ? तब कहे कि साधु का कल्प नहीं है, यदि साधु का कल्प नहीं है तो साधु को वाप लगे पर गृहस्थी को नहीं लगे तो क्या साधु को पाप लगा है ? यहां कोई कहे कि साधु ऐनी भाषा बोले तो वाप नहीं, क्योंकि श्री आचारांग सूत्र के द्सरे श्रुनस्कन्ध के तीसरे अध्याय में कहा है कि साधु को गृहस्थ पूछे तो

जानता हुआ भी मैं नहीं जानता ऐसा कहे। ऐसे कहने वाले को ऐसा कहे तो मूळ बोलने की भगवान की आज़ा है तो हिंसा, चोरी, मैथुन आदि अहारह पाप की भी आज़ा होगी। यदि दूसरे पाप की आज़ा नहीं है तो मूळ की भी नहीं है किर आचारांग का अर्थ मिथ्या करता है। किसी स्थान पर लिखा होगा तो भी गलत है। अधिक प्रतियों में तो ऐसा नहीं है कि यदि जानता है तो भी मै जानता हूँ ऐसा नहीं कहे। ऐसे पहला व दूमरा दोनों त्रत पाले, वीतराग का उपदेश तो जीव रक्षा के लिए भी मूळ नहीं बोलने का है। इस कारण विचार कर बोले अथवा मौन रखे, वह अर्थ शुद्ध है, पर ज्ञेय पदार्थ में आज़ा नहीं देवे।

यहां कोई कहे कि होय पदार्थ की आजा नहीं देवे यह साधु का कल्प है, पर इस करणी में पाप नहीं है उन्हें ऐसा कहें कि कल्प नहीं इस कारण से धर्म भी नहीं। यदि धर्म होता तो आजा देते, इमलिए दान में धर्म है तो गृहस्थ को दान देने की साधु आजा देते हैं तथा उठने बैठने की आजा नहीं देते क्योंकि गृहस्थ का कर्तव्य अवत में है, इस कारण लब्ध वीर्य में तो अवत है, तथा करण वीर्य में विनय आदि धर्म करणी है। फिर वन्दन करते समय स्योभ को भगवान ने आजा दी। नाटक के समय जेय जानकर मौन रखा। इसीलिए आज्ञा नहीं देवे, कई तो

एकान्त कारण स्थापित करते हैं, कई एकान्त कार्य स्थापित करते हैं, ये दोनों ही दुन्य के प्ररूपक लगते हैं। फिर बीतराग के तो जहां कारण कार्य ये दोनों शुद्ध होवे वहां धर्म है। उपादेय पदार्थ आदरने योग्य है। जहां कारण कार्य दोनों अशुद्ध हो वहां अधर्म है। यह हेय पदार्थ है। जहां कार्य शुद्ध, कारण अशुद्ध हो वहां अल्प पुण्य है। जहां कारण शुद्ध, कार्य अशुद्ध वहां अल्प पाप है, परन्तु ये सब ज्ञेय पदार्थ हैं।

अब नौ पदार्थ पर तीन वोल कहते हैं, प्रथम तो एक नय में नौ पदार्थ ज्ञेय हैं। सूत्र में स्थान स्थान पर कहा है कि जो श्रावक श्राविकाएं नौ पदार्थ के जानकार हैं, उनकी अपेक्षा से हैं, फिर कोई हेय जानकर छोड़ता है, कोई उपादेय जानकर ग्रहण करता है इस अपेक्षा से तो आगे जाकर दो पक्ष रहे परन्तु यहां तीन पक्ष की अपेक्षा दिखाते हैं। जीव तथा अजीव जानने योग्य हैं। इनमें कई जीव अजीव ग्रहण करने योग्य हैं व कई छोड़ने योग्य है, परन्तु समुच्चय में ज्ञेय पदार्थ है। पुण्य जानने योग्य है, क्योंकि पुण्य छूटने से मुक्ति जावेंगे। पुण्य माथ लिये मुक्ति नहीं जाते हैं। कोई ऐसा कहे कि पुण्य धर्म है, धर्म एवं पुण्य एक ही है। यह बात एकांत रूप में नहीं मिलनी है, एवं क्योंकि पुण्य कर्म हैं, धर्म कर्म नहीं है, पुण्य

पुद्गल है, धर्म उसका फल है, तथा पुण्य बंध है, धर्म मोक्ष है, तथा पुण्य चार गति में भटकाता है, धर्म चार गति छुड़ाता है, पुण्य छूटने वाला है । धर्म ग्रहण करने योग्य है, इसलिये धर्म पुण्य एक नहीं है, किन्तु भाव पुण्य अर्थीत् पुण्य की करणी व धर्म एक ही है। किसी नय में पुण्य ग्रहण करने योग्य भी है, इसलिए धर्म की तथा पुण्य की करणी एक है। श्री भगवती सूत्र के चौथे शतक के दशवें उद्देश्य में ओषध मिश्रित भोजन के दृष्टांत से बताया है। अहारह पाप से निवृत्ति पाने पर कल्याणकारी क्रिया<sup>,</sup> उपार्जन करते हैं, तथा श्री ठाणांग सूत्र, के दमवें ठाणे में दस प्रकार से कल्याणकारी कर्म करना बताया है, श्री ज्ञाता सूत्र के आठवें अध्याय में वीस प्रकार से तीर्थद्वर नाम प्रकृति बांधे । इस अप्रेक्षा से भाव पुण्य की करणी निर्वद्य है। जो ग्रहण करने योग्य है। श्री उत्तराध्ययन सूत्र के इक्कीसर्वे अध्याय की २४वीं गाथा में कहा है, "दुविहं रववेऊंणंय पुत्र पांव" तथा इसी सूत्र के दसवें अध्याय की १५वीं गाथा में कहा है "मंसरह सुहा सुहेहिं कम्मेहिं? दोनों कर्म भटकाने वाले हैं।

यहां कोई अविवेक शिरोमणी ऐसा कहता है कि पुण्यं एकान्त छोड़ने योग्य है, पुण्य चोरी व खोड़े अर्थात् पैर बंधन समान है, पुण्य सोने की बेड़ी के समान है, ऐसी' कहना अयुक्त है, क्योंकि व्यवहार नय में पुण्यं छोड़ने योग्य नहीं, परन्तु ग्रहण करने योग्य है, श्री उत्तराध्ययन सूत्र के पांचवें अध्याय की १८वीं गाथा में कहा है 'मरणंपि सपुन्नाणं 'पुण्यवन्त का मरण सुधरता है। श्री उत्तराध्ययन के तेरहवें अध्याय की २१वीं गाथा में ''धणियंतु पुनाई अकुन्वमारो' पुण्य नहीं करेगा तो वाद में बहुत पछतावेगा। तथा इसी सूत्र के वीसर्वे अध्याय में 'हे महा भाग गौतन' यहां पुण्य के नाम से सम्बोधित किया है, पुण्य को चोर कहने वाला भूठा है। पुण्य बोलाऊँ (रक्षक) के समान है। क्योंकि श्री भगवती सूत्र के १४वें शतक के सातर्वे उद्देश्य में लव सप्तम देवता को सात लव प्रमाण से आयुष्यं शुभ होता है तो मोक्ष में जाते ऐसा, कहा है। यहां पुण्य रूप बोलाऊं क्षय होगया है। इस-लिये मोक्ष नहीं गये, पुनः कोई कहे कि पुण्य सोने की वेही है तथा पाप लोहे की वेही है, यह बात सिद्धान्त की अपेक्षा से नहीं मिलती है, क्योंकि वेड़ी तो होना दुखदाई है और पुण्य सुखदाई है। श्री वाचारांग सत्र के छट्टे अध्याय के दूसरे उद्देश्य में पुण्य वेड़ी जहाज समान बताई है। श्री भगवती सत्र के तेवीसवें शतक में शरीर पुण्य प्रकृति को नाव कहा है, जब तक समुद्र में बैठा है, वहां तक तो नाव ग्रहण करने योग्य है। यदि वीच में नाव छोड़ेगा तो पानी में इचेगा, किन्तु समुद्र पार उतरने के बाद अपने घर जाने समय नाव ग्रहण नहीं होती है।

नाव छूटने पर ही घर जा सकेगा, परन्तु नाव छूटे निना नहीं । इसी प्रकार संसार रूप समुद्र में तेरहवें गुणस्थान तक तो पुण्य रूप नाव ग्रहण करने योग्य है, अंत समय में पुण्य स्वतः ही छूट जाता है, अतः मैं अभी से छोड़ दूं, ऐसा जानकर पुण्य रूप नाव छोड़ देगा तो पाप रूपी पानी में डूब जावेगा। अतः संसार संग्रद्र तिरने के बाद चौदहर्वे गुणस्थान के अन्तिम समय में पुण्य छूटता है, इसलिये वहां पुण्य छूटने से मुक्ति जावेगा। दृष्टान्त—जैसे कोई पुरुष झोले में घृधरी लेकर अन्यत्र जाने लगा मार्ग में घृघरी खाता जावे और कंकर दूर डालता जावे, ऐसे करते हुए घूघरी खाकर पूरी कर दी, तथा कंकर भी डालकर पूरे कर दिये, इस दृष्टांत से जीव भी शुभाशुभ कर्म सहित है, पाप का त्याग करता हुआ पाप रूपी कंकर डाल दे तथा पुण्य रूपी घृघरी खाकर पूरी करे परन्तु डाले नहीं, दोनों पूरे होने पर कर्म रहित हो जावे, यदि घूघरी डाल दे तो भूख से मर जावे, इस न्याय से प्रण्य छोड़ने योग्य नहीं है।

महल में प्रवेश करने के लिए सीड़ियां चढ़ना आव-रयक है, अस्तु सीडियां आदरणीय है किन्तु ऊपर चढ़ने के परचात् स्वतः छूट जाती है। यदि बीच में छोड़ दे तो नीचे गिरे। इसी प्रकार मुक्ति मन्दिर में प्रवेश हेतु पुण्य रूप सीढियां ग्रहण करने योग्य है किन्तु चवदहवें गुण स्थान के अन्तिम समय में छूट जाता है। जैसे राजा के साथ परिषदा रहती है. वह परिषदा राजा के महल में प्रवेश करते समय पीछे रह जाती है परन्तु साथ नहीं वाती है इसी प्रकार पुण्य महज में छूट जाता है, फिर पाप मेल समान है. अतः पुण्य रूप पानी तथा साबुन से घोने पर आत्मा उज्ज्वल<sup>्</sup>होगी । उज्ज्वल होने पर साबुन व पानी के समान पुण्य को निचोड कर निकाल देवेंगे। जहां तक पाप रूप चोर का भय है, वहां तक पुण्य रूप बोलाऊ अर्थात् रक्षक माथ लेने योग्य है तथा भय मिटने के पश्चात् रक्षक का काम नहीं है, ऐसे ही पाप मिटने पर पुण्य का काम नहीं है, इस कारण से पुण्य ग्रहण करने योग्य है, तथा छूटने वाला भी है।

कोई कहते हैं कि पुण्य की इच्छा नहीं करनी चाहिये यह भी एकान्त नहीं मिलता है, पुण्य की करणी अर्थात् भाव पुण्य की इच्छा करना कहा है तथा सुपात्र के लिए कहा है कि 'विपेसेणं जीवे धम्म कामए, मोक्ख कामए" इति । धर्म पुण्य, स्वर्ण मोक्ष की इच्छा करे तो देव लोक में जावे, परन्तु पुण्य के परमाणु द्रव्य पुण्य की इच्छा नहीं करे । पुण्य के फल ऋदि संपत्ति मिलने इत्यादि की इच्छा न करे । करे तो सरागी पन है । गेह पेदा होने पर घास

स्वभाविक हो जाता है, परन्तु ऐसा जानते हैं कि घास बाद में छोड़नी पड़ेगी, तो मैं पहिले ही छोड़द्ं। ऐसा मानकर यदि घास को पहिले ही उखाड़ फैंक दिया तो गेहूँ पैदा नहीं होंगे ऐसे ही संवर व निर्जरा करते हुए पुण्य सहज ही उत्पन्न होता है. पर इच्छा नहीं करे । अकेले गेहूँ उत्पन्न नहीं होते इसलिये घाम की रक्षा करते हैं, इस न्याय से समुच्चय में पुण्य ज्ञेय पदार्थ है ३ । पाप एकांत अञ्चभ योग होने से हेय पदार्थ है ४। आश्रव के दो भेद १-शुभ आश्रव, २-अशुभ आश्रव । यहां मिध्यात्व आदि अञ्चभ आश्रव वह एकान्त हेय पदार्थ छोड्ने योग्य है, तथा शुभ योग आदि शुभ अंश्विव पुण्य के समान ज्ञेय पदार्थ (जानने योग्य) है, व्यवहार नय में ग्रहण करने योग्य है। निश्चय में छूटने वाला है। क्योंकि श्री उत्तराध्ययन सूत्र के उन्नतीसवें अध्याय में कहा है कि ''पच्चक्खारों णं आसवदाराइं निरुंभई'' जितनी जितनी वस्तु का त्याग किया वे सब पदार्थ आश्रव है । ऐसे खाना पीना, उठना, बैठना, सोना, बोलना, ये सब आश्रव निश्चय में छोड़ने योग्य है। किसी धार्मिक क्रिया का प्रत्याख्यान नहीं होता है।

यहां कोई कहे कि साधु तप करे, मौन रखे, जिन कल्पीपन ग्रहण करे, संभोग त्याग करे, धर्म कथा नहीं करे, शिष्यादि का त्याग करे, ये सब धर्म के ही त्याग लगते हैं। इसका उत्तर संवर धर्म के त्यांग किसी भी स्थान पर नहीं मिलते हैं, पर कर्तव्य में जितना योग व्यापार है, उसे हेय पदार्थ जानकर त्यागते हैं। फिर साधुपन लेते समय जितने कमों का त्याग किया वे सब साबद्य हैं। साधु नहीं करते हैं वे सब सावद्य कार्य है, इनमें से कई कायों में तो एकांत पाप है, कई कायों में पाप का मिश्रण है, पुण्य पाप दोनों उत्पन्न होते हैं, परन्तु निर्वध कायों का त्याग नहीं किया है। फिर साधुपन में जो जो कार्य सेवन करे, वे सब निवेद्य है, तथा साधुपन लेने के पश्चात् उसमें के कार्य व्यवहार नय में उपादेय जान कर ग्रहण करते हैं। निश्चय नय में इनमें से जितने क्षाश्रव के कर्तव्य है, उन्हें निश्चय हेय जानकर छोड़े। इसलिये आश्रव के दो भेद किये हैं ५ । संवर ग्रहण करने योग्य है, उपादेय हैं यद्यपि मुक्ति जाने पर क्रिया रूप मंबर छुट जाता है। तथापि निरचय संबर समकितादि तो सिद्धा में भी है। वह कभी नहीं छूटता है। परन्तु व्यवहार छुटता है। यह व्यवहार कर्मवंत के होता है। श्री आचा-रांग सूत्र में "अकम्मस्य ववहारो न विज्जह ।" कर्म विना व्यवहार नहीं होता है। इस न्याय से पहिले गुण स्थानं से लेकर उपर उपर चढ़ते व्यवहार घटता है, निश्चय वढ़ता है इसिलए संवर निष्टिचि भाव का त्याग नहीं होता है ६ । निर्जरा ग्रहण करने योग्य है, कर्म क्षय होने के परचात् निर्जरने योग्य कर्म पुद्गल नहीं हैं तथापि निर्जरा का गुण तो विद्यमान ही है । कर्म विना किस की निर्जरा करे ? जहां वेदन है वहां निर्जरा है । पहले समय वेदे, दूसरे समय निर्जरा करे । इसी वास्ते सिद्धों में वेदना नहीं है, वैसे ही निर्जरा भी नहीं है ७ । वंध के दो भेद आश्रव के समान अशुभ होवे, शुभ व्यवहार में होवे एवं उपादेय निरचय में होवे ८ । मोक्ष ग्रहण करने योग्य है, कर्मी का क्षय करना (छोड़ना) मोक्ष है । क्षय होने के परचात मोक्ष नहीं है क्योंकि कर्मों के विना किसका क्षय (छोड़े) करे ।

एक अपेक्षा से नी पदार्थ का परिचय वताते हैं। व्यवहार नय में १-जीव, २-अजीव, ३-पुण्य, ४-पुण्य वाश्रव, ४-पुण्य वंध ये पांच ज्ञेय पदार्थ है। इनमें ज्ञेय पदार्थ भी है, उपादेय भी है, १-पाप, २-पाप आश्रव, ३-पाप वंध ये तीन हेय अर्थात छोड़ने योग्य है। १-संवर २-निर्जरा, ३-मोक्ष ये तीन ग्रहण करने योग्य है। निरचय नय में जीव अजीव जानने योग्य है, पुण्य छूटता है, अतः यह भी जानने योग्य है। पाप, आश्रव एवं वंध ये तीन तत्त्व छोड़ने योग्य हैं, संवर, निर्जरा तथा मोक्ष ये तीन तत्त्व छोड़ने योग्य हैं, संवर, निर्जरा तथा मोक्ष ये तीन तत्त्व ग्रहण करने योग्य हैं तथा एक अपेक्षा से केवल

संवर ही ग्रहण करने योग्य है। तथा एक अपेक्षा से सिद्धत्व अर्थात् मोक्ष ही ग्रहण करने योग्य है क्योंकि विशुद्ध नय में जीव के गुण केवल ज्ञानादि ही ग्रहण करने योग्य है, निश्चय में एक जीव ही है। दूसरा कोई नहीं है, उनमें पुण्य, पाप, आश्रव तथा वंध ये चार एक है, अनात्मा रूपी अजीव हेय है अनाज्ञा कर्म अनित्य प्रकृति उदय, नित्य अगुद्ध जीव को मेला करने का स्वभाव है। इसलिए अजीव के पर्याय कहलाते हैं । संवर, निर्जरा व मोक्ष ये तीन एक हैं, आत्मा रूपी अरूपी जीव उपादेय, वाज्ञा, कर्म अप्रकृति, उपशम, क्षयोपशम, क्षायिक भाव, शुद्ध जीव को उज्ज्वल करने का स्वभाव है, जीव के गुण पर्याय है। जीव के पर्याय जीव स्वरुपी है, औपचारिक अनेक नय है।

।। इति हेय, ज्ञेय, उपादेय द्वार समाप्तम् ।।

ये नौ तत्त्व पर चौवीस द्वार वताये हैं, इनमें जीव तथा अजीव ये दो तो मूल द्रव्य है तथा सात इनके पर्याय है। इन नौ पदार्थ का जानपना तथा इस पर श्रद्धा को समिकत कहते हैं, क्योंकि श्री उत्तराध्ययन सत्र के अड़ाइमवें अध्याय में इन नौ तत्त्व के जानने को श्रद्धा समिकत कहा है। यहां कोई कहे कि नौ तत्त्व जाने विना समिकत नहीं आवे। इसका उत्तर है कि समिकत तो देव, गुरु, धम की श्रद्धा

में है तथा नौ तत्त्व तो विशेष ज्ञान है। श्री उर्त्तराध्ययन सूत्र के अडाइसवें अध्याय में दस प्रकार की रुचि कही है। इममें नौवीं संचेष रुचि कही है। जिसने पर पाखण्डी का मत धारण नहीं किया, जैन मार्ग का जानकार नहीं, उसकी धर्म सुनने से तत्काल संदोप रुचि समकित प्राप्त होती है। उसने नौ तत्त्व कब सीखे थे ? फिर श्री उत्तराध्ययन सूत्र के दूसरे अध्याय में कहा है कि साधु को कोई जीवादि पदार्थे पूछे और नहीं आवे तो आर्तध्यान नहीं करे। फिर श्री भगवती सूत्र के दूसरे जतक के पांचवें उदेश्य में तथा ठाणांग सत्र के तीसरे ठाणे में कहा है कि साधु की सेवा करने से दस बोल की प्राप्ति होती है, उसमें पहिले बोले सूत्र सुनने से, दूसरे बोले ज्ञान अर्थात् श्रद्धा सम्यक्त्व रूप ज्ञान वावे, तीसरे बोले विज्ञान आवे, इस प्रकार पहिले श्रद्वा आती है फिर नौ तत्त्वादि विशिष्ट ज्ञान सीखता है। फिर असोचा केवली के लिये श्री भगवती सूत्र के नौवें शतक के तेतीसवे उदेश्य में कहा है कि कथंचित् प्रकार से जीवा जीवादिक का ज्ञान होने से पाखंडी, सारंभी, सपरिग्रई जानने से साधु की प्रतीति होने से समकित आती है। उन्हें समकित प्राप्त हुई तब नवतत्त्व कहां सीखे थें ?'-फिर आज समिकत पाकर आज ही साधुपन लिया वह जीव छः महिने में प्रति-क्रमण सीखता है और फिर नीतत्त्व सीखता है, यदि ऐसा

माना जाय तो समिकित विना आप आहार पानी सामिल केंसे करते हो ? आपकी मान्यतानुसार साधुपन केंसे रहेगा। फिर अर्जु न माली, अतिमुक्तकुंमार, गजमुखमाल आदि जिस दिन समिके थे उसी दिन संयम लिया उन्होंने नौतत्त्व कव सीखे ? फिर यदि नौ तत्त्व सीखने से ही सम्यक्त्व आती है तब तो नौतत्त्व अन्य मित बहुत सीखते हैं। उन सब के समिकित क्यों नहीं मानते ? फिर समिकित सोने की मुद्रिका है, एवं नौ तत्त्व तो रतन समान है। यदि मुद्रिका में रत्न जड़े तो विशेष शोभायमान होता है और यदि रत्न का योग नहीं मिले तो मुद्रिका तो शोभा प्राप्त करेगी ही दैसे ही नौ तत्त्व सीखने से विशेष शोभा पावे, और यदि नौ तत्व नहीं सीखा होवे तो भी समिकत तो रहेगी ही।

फिर श्री भगवती सूत्र के पहिले शतक के तीसरे उद्देश्य में कहा है कि "तमेवसच्चं निस्संकं, जं जिणेहिं पवेइइं" जो भगवान ने फरमाया वह सत्य है। ऐसा विचारे तो आज्ञा का आराधक होता है। फिर श्री नौतत्त्व प्रकरण में कहा है कि "जिवाइ नव पयत्थे, जो जाणइ तस्स होइ सम्मतं। भावेण सद्दंतो, अयाण माणोवि सम्मतं।।१॥ जीवादि नौ तत्त्व (पदार्थ) का जानकार हो उन्हें समकित होती है, परन्तु जीव अजीव इत्यादि पदार्थों के स्वरुप का भाव करके श्रद्धा न करे तो व्यवहार में नौ तत्त्व को नहीं

जानने वाले को भी समिकत होती है, जैसे वालक दूध का नाम तो नहीं जानता है, पर दृध का स्त्राद जानता है वैसे ही नो पदार्थ का नाम तो नहीं जानता है पर परमार्थ जानता हो उन्हें समिकित होती है, तथा नौ तत्त्व प्रकरण में कहा है कि "सन्वाइ जिगोसर मासियाई वयणं न अनहा हुंति । इय बुद्धि जस्समणे, सम्मतं निच्चलं तस्स ।।१।। भगवान् ने फरमाया वह सत्य है। ऐसा जानना समिकत है। श्री उत्तराध्ययन सूत्र के अट्टाइसवें अध्याय में भी नी तत्त्व सीखने से समिकत कहा है तथा भाव से श्रद्धा करे तो व्यवहार में नहीं जानने वाले को भी समकित होवे, इत्यादि नौ पदार्थ का ज्ञान साधु को, श्रावक को सम्यक-दृष्टि को अवश्यमेव ग्रहण करना चाहिये। जिससे समिकत की शुद्धता होवे । समिकत की श्रद्धा में भी बराबर नौतत्त्व का परिचय करना वताया है। नौ तत्त्व के भाव अनेक सूत्रों के आधार से बताये हैं। एक नयं के कहने पर सर्व नय ग्रहण करना चाहिये। एक नय माने उसे मिथ्यादृष्टि कहा है, जो सर्व नय मानता है वही समकिति है। श्री अनुयोग द्वार सूत्र में वताया है कि "तं सच्व नय विशुद्धं, जं चरण गुण ठिओ साहु" क्योंकि भगवान का मत स्या-डाद है, जो सर्व नय में है। एक पक्ष खेंचे उसे दुर्नय कहा है, फिर श्री आचारांग सूत्र में "सभियंति मन

माणस्स, एंगदा संभियावा, असभियावा, समिया हीई उवेहाए" जिसे स्वयं सत्य मानता है, वही बात सच्ची है तथा असत्य स्वयं के हदय में है। ऐसी ही सिद्धांत वाचना की धारणा बना रखी है, परन्तु उस बात का दुराग्रह नहीं है, अपनी मान्यता की स्थापना तथा दूसरे की मान्यता की उत्थापना नहीं करता है, राग द्वेप रहित श्रद्धा करता है, तो ऐसी अवस्था में विचार करने पर दोनों की मान्यता हो सकती है, तथा कोई धारणा सत्य या मूं ठी है किंन्तु स्वयं के हृद्य में प्रगाढ़ धारणा वन गई है उसी के प्रति आग्रह रखता हुआ अधिक दुराग्रह करे, अपनी मान्यता की स्थापना करे, दूसरे की मान्यता नहीं माने, केवली को नहीं सम्भलावे, अधिक जिंद करे वह सत्य हो तथा कूंठ ्किन्तु मिथ्यां रुप में परिणित होजाती है। इसलिये अपनी धारणा का बाग्रह नहीं करता हुआ केवली प्ररूपित सत्य . है ऐसा निश्चय रखें। केवल ज्ञानी के द्वारा निर्णित वस्तु की अपने को खेंच नहीं करना चाहिये केवली गम्य है, ऐमी धारणा रखने योग्य है। यहां कोई कहे कि मेरे तो शंका नहीं है। मैं सूत्र के न्याय से सहमत हूँ, मैं केवली गम्य है ऐसा क्यों कहूं ? अः काया के जीव केवली द्वारा प्ररूपित है वैसा ही मैं कहता हूँ ? उन्हें ऐसा कहे कि छ: काया को जीव तो सर्व जैन मात्र मानते हैं। उसमें तो

शंका नहीं, पर एक आचार्य ऐसी रीति से माने तथा दूसरा वाचार्य दूसरी रीति से माने, इस बात को अधिक नहीं खेंचना, अधिक खेंचना अवगुण का कारण होता है। पासत्था के दुपड़ा के दृपान्त से दुख पावे, फिर केवली गम्य कहने में क्या दोष लगता है ? एकान्त खेंचे उसे अभिनिवेषक मिथ्यात्व का स्वामी वतलाया है, तथा पूछने वाले से ऐसा कहे कि, यह वस्तु तो ऐसे दिखाई देती है, फिर वीतराग देव कहे उस प्रमाण से है। ऐसा कहते दुराग्रह भी नहीं होवे राग द्वेप नहीं बढ़े, तथा भगवान का वाराधक होवे ऐसी हमारी धारणा है। परन्तु हमारे इस बात की खींच तान नहीं है। दूसरे पंडित सिद्धान्त के अनुसार दूसरी अपेक्षा वतावे तो वह मानने के भाव है। उपयुक्त सभी अपेक्षाएं स्थापना रूप नहीं है। जैसा समझ पाये हैं, वैसा लिखा है। अतः पंडित पुरुष मेरे पर अनुग्रह कर शुद्ध करें। हमारे तो "तमेव सच्चं निस्संकियं जं जिणेहिं" यह श्रद्धा है। यहां इतनी अपेक्षाएं ध्यान में आयी है पर तत्त्व तो केवली गम्य है 🧗

मिस्तित नेव पदार्थ पर चौबीस द्वार समाप्तम् ॥