

### THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

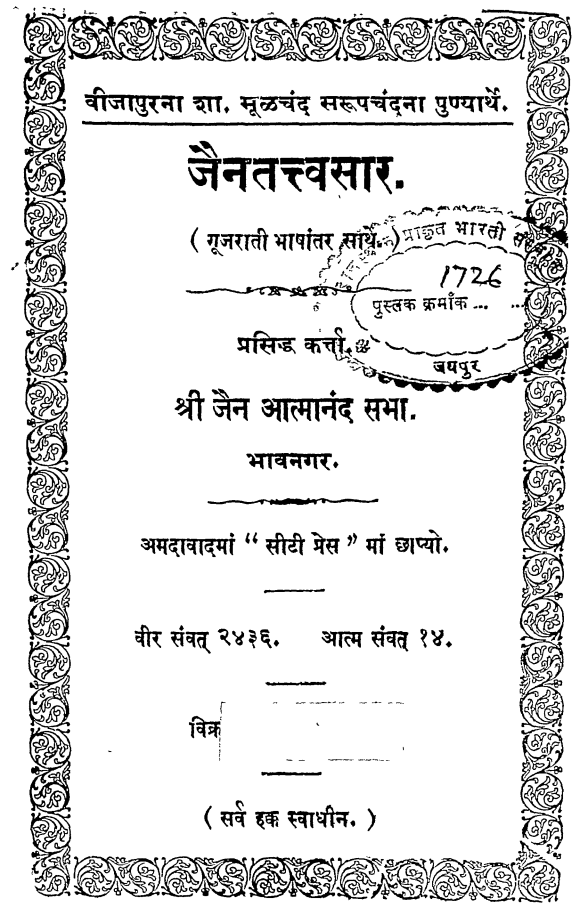
#### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.



#### प्रस्तावनाः

सुज्ञ वाचको ! अमारा जीवनना आधार परमपवित्र परमपूज्य विश्वविख्यात श्रीजैनधर्मप्रभावक स्वर्गस्थ महात्मा श्रीविजयानंद सरीश्वरजी-श्रीआत्मारामजी महाराजजी साहेबना परोपकारपरायण शिष्य प्रवर्तक महाम्रुनि श्रीकांतिविजयजी महाराजजीनी आज्ञानुसार आ ग्रंथने संशोधी भाषान्तर साथे तैयार करी आपनार अमारा विद्वान् मित्र वैद्यराज मगनलालभाइ चुनीलाल वडोदरावाळा छे अने महाराजजीए पोते विद्वत्ता भरेलो उपोद्घात लख्योछे. तेथी आपनी सर्वे प्रकारनी जिज्ञासा पूरी थाय तेम छे. मादे अमो अहीं ते उपकारी मुनिमहाराजनो अने वैद्यराजनो त्रिकरणयोगे उपकार, मानवानी फरज ज बजावीए छीए. पण ते सिवाय बीजो एक खुळासो करवानी जरुर जणायछे. आ **ग्रंथनुं मू**ळ तथा भाषान्तर छपाववानो तमाम खर्च वीजापुरवासी धर्मात्मा शा. मूलचंद सरूपचंदना मृत्युपत्रना आधारे तेमना ट्रस्टी-ओ शा. सूरचंद सरूपचंद तथा दलीचंद रवचंद एमणे अने एकळा भाषांतरनी वधारे नकलो छपाववानो खर्च वडोदरा-वासी धर्मबंधुओ झवेरी छोटालालभाइ लालचंद परशुदास तथा गोकळभाइ दुछभदास एमणे आपीने अमने अत्यंत आभारी कर्या छे. तेमनी एवी उदारताथी आ उपयोगी ग्रंथ विना मूल्पे पण आप-वानी अनुकुळता थइछे. तेम छतां अमे तेमनी ज इच्छानुसार जे नामनी वेचाणकिंमत राखी छे तेथी मळतो लाभ आवां उपयोगी पु-स्तको छपाववाना काममां ज वपराशे अने तेथी थती पुण्यपरंपराना भागी पण तेओज थशे. अलम्.

भावनगर. } श्री जैन आत्मानंद सभा.

# (४) उपो<u>द</u>्घात.

अध्यात्मशास्तसम्भूतसन्तोषसुखद्याालिनः । गणयन्ति न राजानं न श्रीदं नापि वासवम् ॥ श्री न्यायाचार्यं यशोविजयजी.

आ असार संसारमहोदधिमां जन्ममरणादिक अत्युग्न कप्टोथी मुक्त थवा माटे अनाथ आत्माओ अनेक उपायो शोधेछे. सत्य धर्म माटे अनेक कल्पनाओ करेछे, सूर्यातापनाओ सहेछे, जडभूत थइ इंद्रियोने दमेछे, एकांत स्थळोमां रमेछे, नीरस भोजनो जमेछे, क्रोधमानमायालोभादिक आत्मशत्रुओथी वेगळा रहेवुं गमेछे, क्रोधमानमायालोभादिक आत्मशत्रुओथी वेगळा रहेवुं गमेछे, नम्रतादि गुणगणेकरी गुणिजनोने नमेछे, प्राणियोना माणोने म्-पात करतां देखी कमकमेछे अने अनेक प्रकारनां योगसाधनो करवा माटे रसाल भूतलोमां भमेछे. परंतु जे अध्यात्मशास्त्रना अम्रतांजन विना निरंजनपदाववोध करवा धारेछे ते समल्ल नेत्रोए निर्मल सूर्याववोध करवा विचारेछे. "आत्माने अधिकृत्य अध्या त्मम् " ए वचनथी जेमां आत्मसंवंधी अधिकार-विचार द्दोय तेने अध्यात्मशास्त कहेवुं योग्य छे.

अध्येतव्यं तद्ध्यात्मद्यास्तं भाव्यं पुनःपुनः । अनुष्टेयस्तदर्थश्च देयो योग्यस्य कस्यचित् ॥

एवा अध्यात्मशास्तर्तुं अध्ययन करतुं, वारंवार तेनी भावना भाववी-ते संबंधी विचार करवो अने तेनो अनुष्टानमां-वर्तनमां मूकवा छायक अर्थ कोइ योग्य होय तेने आपवो-वताववो. अर्थात् आत्मतत्त्व अने अनात्मतत्त्वनो विचार करवो. आत्मसंबंधी झान संप्राप्त करतुं. अनात्म-जड संवंधी झान संपादन करतुं. ए वे पदा- ( 4 )

थोंनो भेद शुं छे ते विषे सविस्तार ज्ञानमकाज्ञ करवो. ए प्रकाज्ञ पण स्वपरबोधक होवो इष्ट छे. औपँचारिकमात्रथी साफल्य मानवुं ते कल्पनामात्रथी भल्ठे रहो पण ते तत्त्वतः अंधकारने प्रभाकर∽ करनिकर मानवा समान छे.

अध्यात्मज्ञानोदय थाय त्यारे आत्मा प्रत्येक प्राणिना प्राणोने पोताना प्राण समान जाणे. विषयाधीन थइ अन्य प्राणियोना प्राणोनो विनिपात न करे एटछंन नहि पण अज्ञानजनकल्पित धर्म-कृत्योने पण न माने.

अहिंसासम्भवो धर्मः स हिंसातः कथं भवेत् । न तोयजानि पद्मानि जायन्ते जातवेद्सः ॥

विचार करो के जळथी थवावाळां कमळो अग्निथी थतां नथी तो अहिंसाथी थनारो धर्म प्राणिहिंसाथी केम थाय ?

पापहेतुर्वधः पापं कथं छेत्रुमलं भवेत् । मृत्युहेतुः कालकूटं जीविताय न जायते ॥

पापनुं कारण वध छे ते पाप छेदवा केम समर्थ थाय ? मरण-कारण कालकूट जीवित माटे थाय ज नहि. जो धर्मचुद्धिथी जीवहिंसा करतां आत्मा अनंतसंसारी थाय तो विषयाधीन थइ करतां अनंतसंसारी थवामां कोण ना कही शके ? अध्यात्मज्ञानी मिथ्याभाषक पण न होय.

एकत्र सत्यजं पापं पापं निःशेषमन्यतः । द्वयोस्तुलाविधृतयोस्तत्रायमतिरिच्यते ॥

एक बाज़ असत्य बोल्रवाथी पाप थयुं ते अने वीजी वाज़ बीजां संपूर्ण पापो ए बेनी तुल्रना करीए तो असत्यजनित पाप ज विशेष थाय. अध्यात्मज्ञानी लोभाधीन थइ प्ररकीय वस्तु लेवा पण न धारे. परं रुवं तस्करो ग्रह्नन् वधवन्धादि नेक्षते ए वचनथी परधन ग्रहण करनार तस्कर गणाय तो अध्यात्मज्ञानीथी ते केम थाय ? तेमज अध्यात्मज्ञानी नाम धरावी खीछव्य थाय तो तेने ज्ञी उपमा आपवी ?

यदेवांगं कुत्सनीयं गोपनीयं च योपिताम् । तत्रैव हि जनो रज्यन् केनान्येन चिरज्पनाम् ॥

स्त्रीचुं जे अंग क़ुत्सनीय अने गोपनीय छे तेमां पण जे वाल जीव छुव्ध थाय ते शेनाधी विरक्त थाय ? नीचमां नीच चर्मचोरी जपर नजर नाखी नारीनयनानंदी थइ भटकतो फरे-कुध्यानमां मग्न थइ अध्यात्मज्ञानी कहेवडावे तेने होळीना महाराजा जेवा महाराजा विना वीजुं शुं कहेवुं ? तथा योगमग्न महात्माओ धन, धान्य, स्वर्ण, रजत, वस्त्र, पात्र, दास, दासी, स्त्री, हस्ति अने अश्व ए आदिक वाह्य परिग्रहो तथा राग, द्वेप, कपाय, हास्य, राति, अरति, भय, जुगुप्सा, वेद, मिथ्यात्व ए आदि आंतर परिग्रहो जे अध्यात्म-ज्ञानना शत्रुओ छे तेनो संचय केम करे ?

यदीच्छसि सुखं धर्मं सुक्तिसाम्राज्यमेव च । तदा परपरीहारादेकामाद्यां वद्यीक्तरु ॥ आद्यैव राक्षसी पुंसामाद्यैव विषयञ्जरी । आद्यैव जीर्णसदिरा धिगाद्या सर्वदोषन्नू: ॥

जो सुखनी, धर्मनी अने सुक्तिसाम्राज्यनी इच्छा होयतो पदा-र्थोनी आशामात्रनो त्याग कर. आशा पुरुपोनो नाश करनारी राक्ष-सोछे. आशा विषमंजरीछे. आशा जीर्ण मदिराछे. सर्व दोपोनी भूमिका आशाछे. पाटे आशानो त्याग करे त्यारे ज अध्यात्मवासनाथी वासित आत्मा स्तुति करवा योग्य थाय. ते धन्याः पुण्यभाजस्ते तैस्तीर्णः क्लेशसागरः ।
जगत्संमोहजननी थैराशाशीर्विषी जिता ॥

धन्यछे ते पुण्यात्माओने जेमणे जगतने संमोह करनारी आशा रूप सर्पिणीने वज्ञ करीछे. जे नाममात्र अध्यात्मवादियो आशाधीन थइ धनवंतोनी आगळ दीनता भरेला शब्दो बोले, ख़ुशी करवामाटे गीतनृत्यादि करे अने एवी एवी विडंवनाओ करे तेमने अध्यात्मशास्त्रतं परिणाम केवुं थयुं समजवुं ? तथाविध योगिमहाज्ञयो कोधाग्निने पण शांत करे. क्रोधानल शांतन करे तो कोटि वर्षना तपसी थया क्षणमात्रमां रूपसी गया एना जेवी गति थाय. क्रोधात्मा पोता-नो ज नाज्ञ करेछे तेम नथी पण परनो पण नाज करेछे. प्रजमरस-निमग्न महायोगी श्रीमहावीरप्रधु क्लेच्छादिकोना घोर उपसगों थया तोपण शांत रसथी चलायमान थया नहोता, तेज स्मरवा अने वंदवा योग्य छे. अध्यात्मीथी जातिकुछादिनो मद पण न थाय. थाय तो नीच जातिक्कलादिमां जाय. मायाजंजाळमां पण न वंधाय. जो जाळमां बंधाय तो अधोगतिमां ज जबुं थाय. लोभाजगरना मुखमां पण न जाय. जाय तो छोभाजगर अधुरो नहि मुकतां आखो ज गळी जाय. ए चार कषायो महा चंडाळो छे तेमनाथी उत्तम योगात्माओए वेगळा रहेवुं श्रेयस्कर छे. तथा राग, द्वेप, क्लेश, अभ्याख्यान, पिशुनता, रत्यरति, परपरिवाद, मायामृणावाद अने मिथ्यात्वशल्य ए पात-कोथी निर्वृत्तियो ज्ञांतात्माओने अवश्य होवी जोइए. पापनुं मुख्य साधन इंद्रियोनुं घबळ छे. इंद्रियाधीन यह भक्ष्याभक्ष्य, पेयापेय अने गम्यागञ्यनो विचार पण जो राखे नहि ते आप ज विचार करो के अध्यात्मवादियोनी पंक्तिनी पताका थइ ज्ञके ? अध्यात्मपदपंक्ति लेनार महापुरुषो उपर कहेलां कृत्योनी छायाना निवासी पण ना थाय अने संसारद्शाथी विरक्त द्शामां ज निरंतर ध्यान राखे. जेमके,

आ संसारनी आपदाओ क्यांक्यांथी आवी पडेछे ? काळना मुख-यंत्रमां भचडाइ कोइ अवसर जीवडा जता रहेवाना छे. वज्रशरीरियो नष्ट थइ गया तो मारा जेवा पामरो काळवायुना सपाटामां उडी जतां रजकणवत् दर्शन पण नहि थाय. मंत्रतंत्रभेपज्यादि साधनो जीव फावे तेटलां करे पण अंतसमये अनाधार आत्माने आधारभूत नहि ज याय. भल्ठे सुरासुर हो के महाराजा हो. तेमनी रक्षामाटे रक्षकशतको, कुडुंव-शतको, वैद्यशतको, वज्रतलभूमिशतको अने अपारपरिवारशतको तत्पर हो. परंतु अशरण आत्माओ भूतवलिवत् भूतलभोग थया विना रहेशे ज नहि.

अध्यात्मवादियोमां केटलाक तो नामना ज अध्यात्मवादियो, केटलाक स्थापनामात्र अध्यात्मवादियो अने केटलाक अध्यात्मज्ञा-नोपयोगशून्य मात्र द्रव्य-शब्दोनो वकवा करनारा द्रव्याध्यात्म-वादियो होयछे. जेम नाटकाचार्यो नाना प्रकारना वेपो भजवी स्वार्थ साधे तेम द्रव्याध्यात्मवादियो अनेक चेष्टाओ-इंद्रियनि-रुंधनादि वैराग्यजनक आकारो, छटावंध वचनधाराओ अने योगा-भ्यासमचारो करी स्वार्थ साधवा एटले के परधन ते स्वधन केवी रीते थाय तेना उपायो शोधवा अने अनेक प्रकारनां सांसारिक सुखनां साधनो भेगां करवा सांसारिकोने पण न शोभे तेवां कृत्यो धर्मसा-धनना नामे करी भक्तलोकोना तनमनंधनने स्वाधीन करी लेले. ते लोकापवादनो भय पण मानता नथी अने संत, महंत, महाराज, स्वामी, पूज्य, आचार्य इत्यादि पदारोहण करी कार्य साधेछे. वळी केटलाक संसार-ग्रहस्थवासमां रही परमगुरु तरीके पूज्यकोटि धारण करी भोळी प्रकृतिना भव्यात्माओने भोळवी तेमनां तनमन-धन आचार्यार्पण करावी सांसारिक साधनो भक्तो करतां पण अधिक भेगां करी भक्तोने दासत्वकोटिमां नाखी अध्यात्मवादि-

योमां आगेवान थइ बेसेछे पण समाधिना साधनो भूली असमाधिनां साधनो सेवेछे. सुरसरूपंगधर्म्यवाळां फळपाकमिष्टान्नादि भोजन-सेंग्मग्रीना भोग भोगवेळे, वनोहर पुष्पहारकल्लगीअतरवगेरेनी **सुंगधिमां गरक थ**इ जायळे, जूंगाररससार कामोदीपक रागरागणीना श्रवणमां लीन थइ जायळे, सुंदर स्त्रीओना हावभावकटाक्षरूप रंगनाटचकलादि निहाळवामां मस्त वनी तेमना अंगअनंगविलासनी फांसीमां फसाइ जायछे अने पुत्रपौत्रादि संताते परिवार तथा तेमना लग्नमहोत्सवादि जोइ ते दिवसोने धन्य-कृतार्थ-महानंददायी मानेछे. अर्थात् मनोराज उपर विजय नहि मेळवतां इंद्रियोने वज्ञ पडी पोते अकृत्योमां पटत्त थइ स्वभक्तोने पण तेवा अकार्यमां जोडी स्वपरहित माने-मनावे छे. ते पण द्रव्याध्यात्मवादियोनी राजिमां मूकवा लायक छे. तेवा वनावटी अध्यात्मवादियोनां भणेलां-रचेलां शास्त्रो पण शस्नरूप थइ स्वपरनो नाश करनारां थइ जायछे. जो द्रव्याध्यात्मवादियो तत्त्वांध थइ एम कहे के अमारा पण अंतःकरणमां तत्तज्ञानरूपी सूर्यनो उदय थयो*ङे* तो तेमनां नेत्रोनुं पूर्वमहर्षिनी ज्ञानांजनशलाकाथी उन्मीलन करवुं. ते ज्ञानरूपी अंजनशलाका केवी छे ?

तज्ज्ञानमेव न भवति यस्मिन्नदिते विभाति रागगणः । तमसः कुतोस्ति शक्तिर्दिनकरकिरणाग्रतः स्थातुम् ॥

अध्यात्मज्ञाननो उदय थाय तो रागादिगण-विषयांधता केम रहे ? स्नुर्योदय थाय तो अंधकार केम रहे ? अंधकार रहे तो स्नुर्योदय शेनो ? विषयांधता रहे तो अध्यात्मज्ञानोदय शेनो ? तेम होय तो सर्व विषयांधो तत्त्वज्ञो थड़ वेसे. भावाध्यात्मवादियो विषयकषायथी मन दूर राखी निरंतर वैराग्य-भावनाओ भावेछे. जेमके, दीपाग्निमां पतंग जंतुओ वळी मरेछे. ( ?0 )

भ्रमरा सुगंधने आधीन थइ मरेछे. मृगो पारधीनी वांसली प्रमुखना मधुर ज्ञब्दश्रवणने आधीन थइ मरेछे. मत्सो रसनाधीन थइ मरेछे, हस्तियो स्पर्शेंद्रिय वश पडवाथी मरेछे. जो ए अत्येक पाणी एक एक इंद्रियविषयथी मरेछे तो जे मनुष्यो पांचे इंद्रियोने वज्ञ थइ पडेला छे ते अनाथोनी जी गति? जो पंचेंद्रियोनो अधीश्वर मन वज्ञ न थाय तो समाधिधारक जी रीते थवाय ? माटे हे चेतन ! जो उभयलोकनुं हित करवुं होय तो मनने तथा इंद्रियोने वज्ञ कर. इंद्रियोने भोग आपवाथी शरीर पुष्ट थशे ते पण हितकारी छे एम कदापि ना जाण. आत्माने ते अहितकारी थशे एटछंज नहि पण पुष्टिकारक पदार्थी शरीरना संवंधमां आववाथी अपवित्र थइ जशे. शरीरनुं चामडुं, मांस, चरवी, हाड अने रक्त वगेरे कंइ पण काममां न ऌागतां पडचुं रहे तो मनुप्यो दुर्गंधना भयथी मुखनासिका उपर कपडुं नाखी नासानास करेछे. मूत्र, पुरीप, थुंक, नालिकामळ अने चर्मखंड वगेरेने हाथ अडके तो वारंवार जलादि लेइ धोवा पडे छे. एवा अपवित्र शरीरनो अंते दाह करवामां आवेछे एटले ते अपवित्र शरीरनो अंते तो नाज थइ जर्ज्ञे. माटे युज्ञ पुरुप भाडानी वस्तुनो सार लेइले तेम आ शरीरवडे संयमक्रिया, परोपकार, दान, शील, तप, शुभाध्यवसाय, ज्ञानाभ्यास अने योगाभ्यास करी मारो आत्मा परमा-नंदपदस्थ थाय तो सर्व साधनो सफल थयां मातुं. एवी एवी शुभ भावना भावी आत्महितकारी संयमसाधनो करवामां ज प्रमाणिक अध्यात्मज्ञानीओ सदा तत्वर रहेछे.

अध्यात्मविद्या अने अध्यात्मवादियोना संवंधमां अत्र आटलो लांवो प्रस्ताव करवानुं पयोजन ए छे के प्रस्तुत ग्रंथ अ-ध्यात्म—आत्मज्ञानना विपयनुं प्रतिपादन करवावाळो छे, तेनो आज्ञय शीघ्र ध्यानमां वेसे. प्रस्तुत ग्रंथनां १ जैन- तत्त्वसार, २ जीवकर्मविचार अने ३ॅस्ररचंद्रमनःस्थिरीकार एवां त्रण अभिधान-नाम राखवामां आवेळां छे ते शुं सूचवे छे ? राग-द्वेषादि दोषो उपर जित मेळवनार जिन (तीर्थकर-परमेश्वर) ना दर्शनमां जीव ( आत्मा ), अजीव ( कर्मादि ), पुण्य, पाप, वंध अने मोक्ष वगेरे तत्त्वोनो विस्तारथी विचार करेलो छे. ते सामान्य लोकने प्रतिबोध करवाना हेतुथी लोकप्रसिद्ध दृष्टांतो साथे साररूपे आ लघु ग्रंथमां आपेलो छे. तेथी जेमप्रथम नाम सार्थक समजाय-छे तेम वीजानो अर्थ पण स्पष्ट समजायछे अने त्रीजा नाममां ग्रंथ-कर्त्तानुं पोतानुं नाम सूचित थवानी साथे अध्यात्मसंवंध विशेषतः व्यंजित थायछे. सूर एटले सूर्यनाडी, चंद्र एटले चंद्रनाडी अने मनः एटले मध्य–छुषुम्णा नाडी जेमां वायुनो संचार करवाथी मननी स्थिरता थाय छे. तेमना स्थिरीकार एटले सूर्यादि नाडीओनी स्थिरता \*अथवा सूरचंद्रना अने बीजाना मननी स्थिरता−समाधि माटे आ ग्रंथ रचवामां आव्योछे. योगस्य हेतुर्मनसः समाधिः मननी समाधि ए योग-अध्यात्मनो हेतु छे माटे आ ग्रंथ अध्यात्मशास्त्रनी कोटिमां ज मूकवा छायक छे.

प्रंथारंभे निकटोपकारी योगीश्वर श्रीवर्धमान−महावीरस्वामीने नमस्काररूपमंगळ करी किश्चिद्धिचारं स्वविदे सम्रहे ए वाक्यथी वस्तुनिर्देश करवामां आव्योछे के आत्मज्ञान माटे किंचित विचार दर्ज्ञाबुंछुं एटछुं ज नहि पण स्थळे स्थळे ए विपय उपर भार मूकी लक्ष खेंचवामां आव्युंछे.

क्ष्तेनासुको वाचकसूरचन्द्रनामा रसज्ञाफलमित्थमिच्छता । ्य्रन्थोऽभितोऽग्रन्थि मया स्वकीयान्यदीयचेतःस्थिरतोपसम्पदे ॥ २१ अ, २१ श्लो, तत्सेधने साधुग्रहस्थमुख्पैरात्माववोधे परियत्न एष्यः । १६ अ. ३३ श्लो.

ते (निराकारमां चित्तनी स्थिरता) साधवाने साधु अने *ग्र*हस्थ प्रमुखोएं आत्माववोध–आत्पज्ञानमां समस्तप्रकारे यन्न करवो.

यदात्मवोधान्न परोऽस्ति सिड्ये हेतुस्ततोऽत्रैव यतध्वमध्वनि, २० अ. २२ श्ठो.

सिद्धि-मुक्ति माटे आत्मवोधथी अन्य हेतु नथी माटे एज मार्ग-मां-आत्मज्ञानमां पयत्न करो. वळी ज्ञानमात्रथी नहि पण साथे चारित्र-क्रियानुं आराधन करवाथीज मोक्षनी प्राप्ति थायछे अने त्यारे ज आत्मज्ञान प्रकट थयुं एम समजाय एवो प्रघोप करवा पण चुक्या नथी.

इत्यादिका ये भगवद्रुणौघाः शास्त्रेषु दृष्टा अथ तान्प्रकल्प्य । मुमुक्षवोऽसी अपि शक्तियोग्यमादत्य सिध्यन्त्यपि ते क्रमेण ॥ '१६ अ. १७ स्त्रो.

इत्यादि प्रकारे जे गुणो सिद्धभगवंतमां होवानुं शास्त्रोमां जो-वामां आवेछे ते गुणोने मुम्रुक्षुओं धारीने यथाशक्ति आदरी क्रमे करी सिद्ध थायछे.

यावत्कषायान्विषयान्निषेवते संसार एवैष निगद्य आत्मा । एतद्विमुक्तोऽजनि यावदात्माववोधयुग्मोक्ष इतीहितोऽयम् ॥ २० अ. १७ श्लॊ.

ज्यांसुधी कषाय अने विषयोनुं सेवन करे त्यांसुधी आ आत्मा संसारमां ज छे अने आत्मज्ञान थयाथी ज्यारे कषाय तथा विषयथी मुक्त थाय त्यारे तेज मोक्षमां छे एम विचारवुं. कषाय अने विषयथी मुक्त थवानुं क्यारे बने के ज्यारे मनने वश करवामां आव्धुं होय. ते सिद्धांत पण मुक्तिमार्थ वतावतां स्पष्टताथी निवेदन कर्योंछे.

सर्वस्य चैतस्य मनोनिरोधो हेतुस्ततोऽत्रैव रमध्वमध्वनि । २० अ. ३२ श्लो.

ए सर्वनो हेतु मनोनिरोध छे माटे एज मार्गमां रमण करो.

हवे आ ग्रंथमां अध्यात्मने लगता कया कया प्रश्नो विषे विचार कर्योछे ते माटे विषयोनी अनुक्रमणिका जोवानी सूचना करीने ए विषयनुं विशेष विवरण करवावाळा सूत्र-सिद्धांत तेमज सम्मतितर्क, तत्त्वार्थ, कर्मप्रकृति, योगदृष्टि अने योगशास्त्र वगेरे अनेक महान ग्रंथो छतां आ ग्रंथ रचवामां कर्त्ताए केवा संजोगोमां प्रदृत्ति करी अने ए पोते कोण हता ते संबंधी वाचकोनी आकांक्षा पुरी पाडवा माटे अत्र अएकवीसमा अधिकारनो आवश्यक तेटलो अनुवाद ज करवानुं योग्य धारुंछुं.

" आ विचारने पुरातन मुनियो ग्रंथोमां अतीव विस्तारथी ग्रंथन करी गयाछे. परंतु तेमां आ युगना अल्प बुद्धिवाळा आत्मा-ओनी मति प्रसार थाय तेम नथी. जीव अने कर्म संबंधी आ ग्रंथमां आपेला प्रश्नो कोइ शैवे मने आति आप्रहथी कर्या इता अने श्री जिनेश्वर भगवंतना मतनी अवहेल्रना न थाय एम विचारीने में ए प्रकारे अजाण छतां ए धृष्टताथी शीघ्र उत्तर आप्या इता. जेम जेम तेणे हृदयमा तर्क उठवाथी सहसा प्रश्नो कर्या इता तेम तेम में तेन्नुं कहेवुं आगळ करीने जैन तरीके उत्तर आप्या इता. ए प्रश्नोना उत्तर केवल लौकिक उक्तिमां-व्यवहारमां प्रसिद्ध छे तेवा आप्या इता.पुराण

\* आ अविकारमांना विषयनो अहीं उल्लेख थवाथी भाषांतरमां ते लीघो नथी. ( ?? )

-पाचीन शास्त्रोमां जेमनी बुद्धि प्रवेश करी शके तेवी होय ते ए विषयमां पुरातन युक्तिनो आदर करो. पण आ विचारमां मारो गोचर-विपय नथी एटछं ज नहि पण विद्वानो ए एमां मुझाय तेम छे. केवलि विना सर्व श्रुत-सिद्धांतने जोनारा प्रकट थाय तो ते पण ए कहेवाने समर्थ न थाय. माटे आ मार्रु साहस जोड्ने द्क्षोए इसवुं नहि. शुं वाळकने समुद्रनुं ममाण पूछवामां आवे तो ते पोतानी वुद्धिथी हाथवडे न वतावे ? अथवा अल्प बुद्धिवाळाने माटे एमां शासन-वोध छे माटे ए शास्त ज हो. जे उक्ति पत्युक्ति अने निर्युक्तिथी युक्त होय तेने विद्वानो शास्त कहेछे. आ मारो उद्यम आस्तिकोने अने नास्तिकोने आनंद आपवा माटे छे ते आस्तिकोमां आस्तिकता गुणनो प्रसार करीने अने नास्तिकोमां नास्तिकता गुणनो अपसार-नाश करीने सर्व सफल थाओ ! आ विचारने लांवा वखत सुधी वारंवार जणावतां वाद्थी, कदाग्रहथी अथवा भ्रम-संभ्रमथी जे कइ न्यूनाधिक कहेवायुं होय तेथी मने जे दुष्कृत-पाप लाग्युं होय ते तत्त्वतः-खरेखरी रीते मिथ्या हो ! ए प्रमाणे में मननी समाधि माटे यथामति जैनतत्त्वसार स्मृतिमां आण्योछे. अत्र जे कंइ उत्सूत्र थइ गयुं होय ते सुविशुद्ध बुद्धिवाळाए विशोधी लेवुं. श्रीजिनेश्वर भगवंतना वचनोमां ए प्रकारे श्रद्धानो पसार करावता में जे धर्म उपार्जन कर्योछे तेवडे समस्त जन कर्म-रहित-सिद्धना जेवा सुखी थाओ!

"उत्तमोत्तम खरतर गण-( गच्छ ) ने धारण करनार युगवर श्रीजिनराजसुरिना साम्राज्यमां तेमना पट्टाचार्य महान् श्रीजिन-सागरसुरि विद्यमान छतां 'अमरसर नामे उत्तम नगरमां श्रीशीतल्ठ-

+ अमरसर ए पंजावमां सीखधर्मानुयायीओनुं पवित्र स्थान छे. त्यां एक जैन चैत्य-मंदिर छे. तेमां मूलनायक भगवान हाल वीजा छे, प्रथम श्रीशीतलनाथजी मूलनायक हुता ते वाजूए पधरावेला छे, नाथतुं सान्निध्य प्राप्त करीने सूरचंद्रे छज्ञान माटे आ समर्थ ग्रंथतुं ग्रंथन कर्युछे. १६७९ वर्षे आश्विन पूर्णिमाए चुधवारे विजययोगे आ प्रश्नोत्तरथी अऌंकृत अमल्ल-पवित्र ग्रंथ उत्तम पद्मवल्लभगणिना साहाय्यथी अईत्परमात्माना प्रसादरूपश्रीनी प्राप्तिमाटे में वाचक-उपाध्याय \*सूरचंद्रविद्रुधे पूर्ण कर्यो. ''

आ ग्रंथनी पतिलिपि-नेकल मने एक भक्त आवक तरफथी भेट दाखल मळेली छे. ते ११ पत्रात्मक छे. पत्रनी लंबाइ १० इंच अने पहोळाइ ४॥ इंच छे. पत्रनी दरेक वाजुए १६ थी २१ पंक्ति मूल ग्रंथनी छे. दर पंक्तिमां ५७ थी ७५ अक्षरो छे. उपरनीचे केटलाक उपयोगी पर्यायो आपेला छे. ते एटला तो सूक्ष्म अक्षरे लखेला छे के कोइ कोइ पंक्तिमां १४१ अक्षरो समावी दीघाछे. अक्षरो मनोहर पण महेनत आपे तेवा छे. ग्रंथ संपूर्ण कर्या पछी '' लिखितश्च सं. १७१० वर्षे दिल्ली महानगरे पं० रविवर्धनगणिना खवाचनकृते '' ए प्रमाणे लखेल्ठं छे. केटलाए मंडारो जोया पण

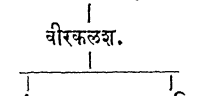
\*सूरचंद्रवाचके पोतानी पट्टावली नीचे प्रमाणे आपेलीछे.

( खरतर गच्छनी वृहत् शाखामां. )

जिनभद्रसुरि.

मेरुसुंदर पाठक.

- ? हर्ष-२ प्रिय पाठक.
- ? चारित्र-२ उदय वाचक.



सूरचंद्रवाचक पद्मबहुभगणि.

कोइ ठेकाणे आ ग्रंथ जोवामां आव्यो नथी. तेथी तेनी वहु नकलौ थइ होय एम लागतुं नथी.

विक्रम संवत् १९६३ ना वर्षमां हुं विहार करतो करतो वडोट्रा नजीकना छाणी गामे गयो हतो. त्यां गुश्रावक बैद्यराज मगनलालभाइ चुनीलाल वडोट्रावाळा मारी पासे आव्या हता. तेमनी नजरे ए प्रंथ पडतां ज तेमनामां ज्ञानभक्ति उत्पन्न थवानी साथे ग्रंथनी काव्यरचना साधारण अने क्वचित् दोषित पण छतां तेमांना दृष्टांतो वगेरे आधुनिक केळवणी पामेला लोकोने उपकारक थाय तेवां लागवाथी अति प्रसन्नता पण थइ हती. जो आ ग्रंथ भापांतर सहित छपाइ वहार पडतां तेनी वाणी रसिक अने भव्यात्माओने उपकार<sup>ं</sup>थाय तो मारी ज्ञानभक्ति सफल थाय एवा सरळ भावथी तनमनथी तेमंणे खरेखरी महेनत करी मुद्रणार्थे स्वहस्ते तेनी नकल उतारी लीधी अने ते एक ज ग्रंथना आधारे संशोधी तेनो आशय लेइने रसत्यागरूप वाह्य अने अभ्यंतर तपना प्रभावे गूजराती भाषामां अनुवाद पण तैयार कयों. मारी इच्छानुसार ते वन्ने भावनगरस्थ श्रीजैनआत्मानंद् सभाने प्रसिद्ध करवा माटे अर्पर्ण कर्या जे मसिद्ध थयेलां जोइ मने अत्यानंद थायले. थोडां वर्ष उपर नेकनामदार महाराजा श्रीमंत सयाजीराव गायकवाडनी आज्ञानुसार ते महाज्ञय तरफथी कुमारपाल्न्प्रवंधनुं गूजराती आपांतर थयुं हतुं. ते ग्रंथ जैन तेमज अन्य जनोने लाभकारी थयेलो छे तेवीज रीते आ ग्रंथ पण विश्वने लाभ कारी थाओ ! श्रीमङ्गलमस्तु !

(: १७)

## अनुक्रमणिका.

· · · ·

,

I.

^ - - --

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 0000000 |           |               |
|---------------------------------------|---------|-----------|---------------|
| ्विषय.                                | अधिका   | र. श्लोक. | भाषांतरपृष्ट, |
| मंगळ तथा वस्तुनिर्देश.                | १       | ş         | 2             |
| आत्मानुं लक्षण.                       | १       | २         | Ś             |
| कर्मोनुं लक्षण.                       | १       | २         | १             |
| जीव अनंत ने तेमना पृथिव्यादि मे       |         | R         | ्र            |
| जीव करतां कर्म अनंत गुणां इत्या       | दि. १   | ४६        | સ્            |
| जीव अने कर्मनो अनादि संबंध.           | 8       | ७८        | સ્            |
| जीवनुं कर्मथी मुक्त थवुं.             | ?       | Ś         | × 8           |
| जीवनुं श्रेभाश्रुभ कर्मने ग्रहण करवुं | . २     | १—९       | બ્            |
| जीवतुं ज्ञानविना पण कर्मने ग्रहण कर   | खुं २   | ९-११      | ~ <b>Ę</b>    |
| जीवनुं इंद्रियो तथा हस्तादि विना      |         |           | ~             |
| कर्मने यहण कर्र्ड                     | - ,     | १-२८      | ٥٩٦٥          |
| ्जीवने ऌागेऌां कर्मोंचुं नहि देखाव    | वुं, ३  | २९-३३     | 20            |
| जीवकर्मनो आधाराधेय भाव.               | 8       | े१-१०     | 22            |
| सिद्धोनुं कर्मने नहि ग्रहण करवुं.     | هر      | १९        | <b>શ્</b> ર   |
| सिद्धोने इंद्रियादि विना अनंत सुख     |         | १०–१७     | १२–१३         |
| सिद्धोनुं कर्म ग्रहण करवाना स्वभाष    |         |           |               |
|                                       |         | १-११      | १४-१५         |
| मुक्तिमार्गनुं सदा वहेनुं छतां संसार  |         |           | •             |
| भव्यशून्य नहि थवुं.                   |         |           | १६            |
| परव्रह्मनुं स्वरुप                    |         | १७        | રંખ           |
| परव्रह्मथकी सृष्टिनी रचना अने ते      |         |           | • -           |
| ज प्रलयनुं नहि घटनुं                  | . 6     | いきし       | १७–२०         |
|                                       |         |           |               |

( 25 )

इश्वरनी मायाथी जगत्नी रचनानुं नहि घटवुं. २०-२१ 6 36-80 स्वतः इश्वरथकी जीवोना सृष्टिसंहारनुं नहि घटवुं. 6 80-98 २१--२२ जीवने कर्मथी सुखदुःख वगेरे थवा छतां परमेश्वरमां कर्ता तरीके आरोप. ८ ६२-६९ ゴビーンヨ રષ્ઠ ९ ब्रह्मनुं स्वरुप 2 जगत्तुं कालादि पंचसमवायथी उत्पन थवुं अने मलय थवो. રષ્ઠ ୍ ब्रह्मतुं ब्रह्ममां लीन थवुं अने ज्योतितुं ज्योतिमां मळी जवं. ९ e---8 28-24 व्रह्म−सिद्धने संकडाश नहि पडवी. 6-99 २५ ९ निगोदिया जीवोनुं अनंत काळ निगोदमां ज दुःखी रहेवुं वगेरे. १० १-१३ २६ निगोद जीवोतुं नहि देखावतुं. १० १४-२० २७ निगोदादि जीवोनुं आहार करता छतां भारे न थवुं, १० २१-२४ २८ निगोद जीवोनुं अनंत काळ दुःखी रहे तेवां कर्मने वांधवुं. १० २५-३७ २८-२९ निगोद जीवोनुं मन विना पण कर्मने વાંધવું. १० २८-४१ २२ सर्व विश्व निगोदना जीवोथो परिपूर्ण छतां तेमां वीजा द्रव्योत्तुं समाववुं अने अवकाशनं रहेवुं. ११ 2--6 Зo

( १९ )

जीवने सुख दुःख आपनार तरीके कर्म विना बीजानुं न होवुं. भाग्य स्वभाव वगेरे नामोथी कर्मनुं ज प्रतिपादन. १२ 39 कोइनी पण प्रेरणा विना जीवने स्वस्वरूप योग्य फळ पमाडवानो कर्मनो स्वभाव जगतन्नुं स्वरूप ९२ ६–११ ३१-३२ कर्मो जड छतां द्रव्यक्षेत्रकाळभावनी अनिवार्यं शक्तिथी प्रेराइ तेमनुं प्रकट थतुं. ३२–३४ १२ १२-४० कर्मने उदयमां आववाना भांगा-प्रकार. १२ ४१-५१ ३४-३५ कर्मनी सुक्त, भोग्य अने सुज्यमान अवस्था. १२ ५२-६० ३५–३६ मात्र इंदिय प्रत्यक्षने मानवामां दोष. १३ १-२५ ३७–३९ परोक्षने पण मानवानी जरुर. 28 2-85 80-88 चेष्टासी पण न देखाय ते मानवा बावत. १४ १९-३३ ४२–४३ नहि देखातां स्वर्गादि मानवा बाबत. १५ १-१२ 88-84 स्वर्गमोर्क्षादनां साधन. सिद्धना गुणोने यथाशक्ति सेववाथी सिद्धिनुं थवुं. १६ १~१९ ४६-४७ प्रहस्योए द्रव्यधर्म सेववानी अने व्यवहार साचववानी जरुर. आत्मज्ञान परम धर्म. १६ २०-३७ 86-86 परमेश्वरनी प्रतिमाना पूजनधी १७ १-२३ पुण्यनो संभव. 40-42 नीरागी अने निःस्पृहीनी सेवायी परमार्थनी सिद्धि. १७ २४-२५ ५२

( २० )

| भतिम। अर्जीव छतां पुण्यनी सिद्धि. १७ २६-२८   | પર          |
|----------------------------------------------|-------------|
| प्रमाणिक पंचे स्थॉपेली वस्तुनी               |             |
| विशेष मान्यता. १७ २९-३७                      | ५३-५४       |
| परमेथर निराकार छतां तेनी मूर्त्ति            |             |
| केवी रीते थाय ? १७ ३८–४१                     | <u>५</u> ४  |
| निराकारनी पण स्थापना] अने तेनी               |             |
| <b>પૂ</b> जाथी लाभ. १८ १–१९                  | ષલ-લદ્દ     |
| पतिमा पूजानुं फल पायः तृर्ते अहीं            |             |
| नहि मळवानुं कारण. १९ १–२०                    | 40-49       |
| परमेश्वरना नामस्परणनी पग जरुर. १९ २१-२९      | لا کر ستر ہ |
| आत्मज्ञानथा ज~केवल राजयोगथी                  |             |
| म्रुक्तिन्तुं थवुं. ए विपयमां वैप्णवादि      |             |
| सर्वना कथननी एकवाक्यतानी घटना.२० १-२२        | ६१-६३       |
| मुक्तिनो सर्व दर्शनने अनुसरतो मार्ग, २० २३३५ | ६४-६६       |
| सिद्धमां निष्क्रियता. २० ३६-३९               | ६६          |
| मनोनिरोध-योगना मार्गमां, रमण                 | ,           |
| ं करवानो उपदेश. २० ३९                        | ६६          |

\*उपर जणावेला सर्व विषयोतुं आ ग्रंथमां पत्रनोत्तररूपे लोक-मसिद्ध दृष्टांतो आपीने निरूपण करवामां आव्युंछे.

۰,

? निर्दोषम् । २ अतिशयैदींप्तं । ३ खज्ञानायं । ४ विचारया-मि । ५ यद्यप्यात्मा द्रव्यास्तिकनयात्नित्सः पर्यायास्तिकनयादनित्यो देवाद्यन्यतरव्यपदेशरुगभात् । परमिद्द तु सकर्माकर्मकरूपसर्वजीवद्रव्य-द्रदणोपयोगान्नित्यत्वेन ग्रहणं । ६ व्यापकः केवछिसमुद्धातादौ सर्व-छोकाकाशव्यापकत्वात् अन्यथा तु स्वकायमात्रव्याप्तत्वादपि विश्वः । ७ चेतनापि द्वेधा सावरणनिरावरणभेदात् । सावरणज्ञानं ययासम्भवं केवछाद्वीगन्यत्सर्व । केवछज्ञानं हि निरावरणं । इह हि चेतनामात्र-द्रदणात्सर्वजीवसम्वान्धिज्ञानं यह्यते तेन सर्वमपि जीवद्रव्यं चेतनवदिति चेतनावान् जीव उच्यते । ८ रूपं सततमस्यास्तीति रूपी सर्वोऽपि प्रहरूधर्मा पदार्थः । न रूपी अरूपी अपुद्ररुधर्मा जीवः । यद्यपि तेणसकार्मणग्ररीरसङ्गतो जीवः सातिश्यज्ञानवतां रूपितया प्रत्यम्न-स्तथापि चर्मवश्चर्यां निरतिशयज्ञानवतामर्भस्यभ्वाभाष्त्रयाण्यस्वतीत्य

संशुद्धसिद्धान्तमधीशमिद्धं श्रीवर्धमानं प्रणिपत्य सत्यम् । कर्मात्मप्रच्छोत्तरदानप्त्वं किञ्चिदिचारं स्वैविदे सम्रहे॥ १ ॥ आत्मायमार्थाः किल कीद्दशोऽस्ति नित्यो विभुश्रेतनवानरूपी ।

श्रीगुरुभ्यो नमः

जैनतत्त्वसार

९ पुरणगलुनस्वभावानि । १० जीवाः कथम्भूताः । पृथिवी आदि-मादिर्थेपां ते पृथिव्यादिमाः षट्कायिकास्ते च ते सुक्ष्माश्व द्यदाश्च ते तथा । विशेषणविशेष्यभावस्य विवक्षानिवन्धनत्वात् सुक्ष्माद्यद्वज्ञन्दयो-विंशेष्यतयोपादानेन परनिपाते। ऽतः पृथिव्यादयो द्विधा सुरूमा नाद-राश्च । निगोदा हि निगोदसञ्ज्ञात्रंतस्तेऽपि सुक्ष्मा वादराश्च । तैर्भे-देर्भिन्ना ये ते तथा । यद्वात्र सुक्ष्मग्रद्धज्ञब्दौ पृथिव्यादिमनिगोदज्ञब्द-योरन्तरस्थितौ डमरुकमणिवत् पृथिव्यादिषु निगोदेषु योज्यौ । ११ प्रकस्य जीवस्यासङ्घर्ण्वाताः तेषामेकसिमन्नपि मनोचुद्धचा परिकरप्ये

तथा च कर्माणि तु कीदशानि जडानि रूपीणि चैंयाचयीनि ॥ २ ॥ जीवाः पृथिव्यादिमसूक्ष्मवृद्ध-निगोदभिन्ना हि भवन्त्यनन्ताः । नानाविधावाप्तसजातियोनि-भिन्नाः समस्ताः किल केवलीक्ष्याः ॥ ३ ॥ कर्माणि तेभ्यो यदनन्तकानि समग्रलोकाम्बरसंस्थितानि । घनं किमङ्गचेकतरप्रदेशे ऽप्यनन्तसङ्ख्यानि शुभाशुभानि ॥ ४ ॥ अनन्तसङ्ख्याः किल कर्मर्वगणा जीवप्रदेशे परिकल्प्य एंकके । शुभाशुभाः केवलदृष्टिदृष्टा मुक्ता अमूभ्यः खलु ते हि सिद्धाः ॥ ५ ॥

त्रदेवे अनन्तकर्मवर्गणाः सन्तीति। १२ वस्ताने स्वर्णानि रत्नानि वा । यथा सन्यादौ स्वर्णानि रत्नानि वा सम्रुत्पद्यमानानि मृदा मृत्तिकया सद ज्याप्तानीवच्छन्नानीव सम्रुत्पद्यन्ते तथा जीवा आपि संसारस्थाः क-महिता एव भवन्तीति सम्बन्धः । १३ जीवानामरूपित्वात् कर्मणां कापित्वात् भिन्ना जातिः स्वभावः सत्ता वा ययोस्तो भिन्नजाती तयोः संयोगो अनादिसंसिद्धः अनाद्युत्पन्न इत्यर्थः । १४ कयोरिव हेमाझ्म-नोरिव स्वर्णपाषाणयोरिव सत्तेजस्कानिस्तेजस्कयोरथवा हतवद्धयोरयवा युरुत्रघ्वोरयवा स्निग्धास्निग्धयोरित्यादिभिः मकारेभिन्नजात्यारेव-द्यारेपामपि पदार्थानां यथासम्भवं भिन्नजातित्वं स्वयय् । १५ घ-

अतस्तु कर्माणि समग्रलोका-काशश्रितानीह निरन्तराणि । तेनेव जीवा हि भवन्ति कर्मा-रता वर्सूनीव मटाबिलानि ॥ ६ ॥ कथं विभो कर्मण आत्मनश्च योगोऽयमेषो ऽजनि भिन्नैजात्योः । अनादिसंसिद्ध इहोच्यते यो हेर्मेंश्मनोर्वारणिचित्रभान्वोः ॥ ७ ॥ दुग्धाज्ययोर्वा युगपद्भवो ऽस्त्ययं यथा पुनः पावकसूर्यकान्तयोः । स्रधास्रधीमृच्छिलयोः सहोत्थितः

**,**,,₹

( 8 )

कर्त्तुर्धर्णांनामथ कर्तृवादिनाम् ॥ ८ ॥ कर्मात्मनोरेवमनादिसिद्धो योगो ऽस्त्ययं केवलिनः समृचुः । अस्यापि भेदो विदितस्तथाविधान् सामय्ययोगात्कर्नकात्रमनोरिव ॥ ९ ॥ ते जैनतत्त्वसारे जीवकर्मविचारे सरचन्द्रमनःस्थिरीका

इति जैनतत्त्वसारे जीवकर्मविचारे सर्चन्द्रमनःस्थिरीकारे जीवकर्मस्वभावोक्तिलेशः

मथमोऽधिकारः ॥

न्द्रकान्तयोः । १६ ये तु जगतः सकर्त्तृत्वमाहुस्तेषां कर्त्तृवादिनां मते पथा कर्त्तुर्ग्रणानां च सत्त्वादीनां मिथः सम्बन्धो ऽनादिसंसिद्धः । न दि निर्ग्रणः कर्त्ता जगत्करणे समर्थों भवितुमद्दीत कर्त्तुनिःक्रियत्वा-दि निर्ग्रणः कर्त्ता जगत्कर्त्ता स्टाप्टेकर्माणे प्रष्टत्तः तथा तु कर्जु-र्भावः एवमुच्यमाने सात कर्त्तुरनेकस्त्रभावत्वादानेत्त्यत्वं तथा तु कर्जु-रभावः स्यात्, इदं तु कर्त्त्र्वादिनां न मतः तन्मते च कर्त्तारे सगुणत् निर्म्रणत्वं च द्वयमपि चक्तव्य यथा निरञ्जने निःक्रिये कर्त्तारे सगुण-त्तमन्तर्व्वानं वथात्मन्यपि कर्मसयोगः। १७ पूर्व द्वेम पश्चात्पापाणो ऽथ-वा पूर्व पाषाणः पश्चात्स्य्वर्ण इत्यादिको भेदः क्वापि न वत्तुं जन्यः द्योरपि समसमय एव लस्वन्धस्ततोऽययेषु वस्तुषु अनादिससिद्धा यथा सम्बन्धः तथा जीवरूप्र्णारापे अनादिसासिद्धः सम्बन्धः इति मि-मुजात्योराप्रे स्वयंभाव्यः ।

१८ जीवकर्मणोरनादित्वादयमनादिसिद्धः संयोगः तथापि चुरा-णानि कानिचिस्कर्माणि कृपयति कानिचिन्नवानि गृह्याते इति सः म्वन्भेनायातोऽयं द्वितीयः कर्मग्रहणाधिकार उच्यते । तादवस्वभाषात् रत्यादि । जीवः पुरःस्थितानि यथायोग प्राप्तानि शुभाशुभानि क-माणि समाददीत वृद्धीयादिति तत्र हेतुत्रयमाह । ताद्दगिति जीवस्य कर्म प्रहणस्वभावात् पुनश्च नियतेरवश्यभावात् नियति भगवता वल्तीय-सा इत्युक्तेः ताद्दशात् भाविनः कालात् । चकाराकरणमत्र त्रयाणामप्य-षां सम्रुदितानामसद्भावादेकीभाव एवातः पारमर्थ्यादभेद एवति न क कारः । कोदशादस्मादपि हेतुत्रयादापि । शुभाशो स्यदुःखभोगकार-णतः । अत एव नियतिस्वभावकाल्वः प्रययं यादशानि कर्माणि पुरतः

तिंदिक्स्वभावात्रियतेर्भविष्यत्--कालाच्छुभाशोभनभुक्तिहेतोः । जीवस्तु कर्माणि समाददीत शुभाशुभानीह पुरःस्थितानि ॥ १ ॥ कर्माणि योगीन्द्र जडानि सन्ति तानि स्वयं नाश्रयितुं क्षमन्ते । आत्मा तु बुद्धः स्वयमेव जानन् कर्माण्यशस्तानि कथं हि लाति ॥ २ ॥ को नाम विद्रानशुमं हि वस्तु युद्धाति मत्वा किल यः स्वतन्त्रः ।

द्वितीयोऽधिकारः

( ( )

ससं विजानन्नपि भेंविताटक्-कालादिनोदादशुभं हि लाति ॥ २ ॥ तथा हि कश्चिद्धनवानपीह खादेद्वविष्यत्रियत्तिप्रणुन्नः । खरुं विवोधन्नपि मोदकादि-स्वादिष्टवस्तूनि यतः स्वतन्त्रः ॥ ४ ॥ अनन्यमार्गश्च तथैव कश्चित् स्थानं निजेर्ट प्रयियासुराशु ।

मापितानि ताहशानि गृहातीति पारवर्थ्य जीवस्य जैनैव्येज्यते । तथा **बोच्यते ताददाा जायते दु**र्द्धिव्यंवसायश्च तादृशः । सहायास्तादद्या एव याददीा भचितव्यता ॥ इदं दि न्नासं प्रायः पृच्छकशेवाभिप्रायमाश्रित्योक्तमस्ति । त्रैवा R **भैनानिति वर्दान्त । भो जैनाचार्याः जीवोऽयं छर्लेषी सन्** शुभानि कर्माणि जानन् ग्रह्णातु परमसौ दुःखद्वेषी सन् अशु-भानि कर्माणि कथं ग्रह्णति । अतो ऽशुभानि कर्माणि प्रदीतु-मनिच्छतो ऽस्य कश्चिदीश्वरादिरथुभकर्मग्रहणे प्रेरको वाच्यो यथा सर्च भवन्मतं समझसं स्यादिति पृच्छन्तं शैवजनं समुधिगम्य जानतोऽपि जीवस्य प्रेरकादि विनेव शुभकमेग्रहणवदशुभकमेग्रहणं वर्तते इति नि-गदन् जैनाचार्यः शैवाटिकं प्रत्युत्तरयति सत्यं विजानस्रित्यारभ्या नवमकाव्यपूर्वाधिपर्यन्तग्रन्थेनेत्यादि स्वयं झेयं । १९ कालो सहाय नियइ पुब्वकयं पुरिस कारणे पंच । समवाए सम्मत्तं ए-गंते होइ मिच्छत्तं ॥ भाविनः भविष्यतो ये तादृशाः सुखदुख देतवः काल्रादयः पंच तेषां नोदः नेरणं तस्मात् ।

२० स्वकीयस्थानक शाप्तिभेरणात् । २१ तथाविधशुभाशुभहेतु भविष्यत्कालात् । २२ वन्दी शब्दस्य इ छत्यक् इति पाणिनीयस्त्रेण पक्षे छतहस्वस्य पाठः । २३ ऋषिस्तु तत्ववित् योगविदिति । २४ किंग्धामर्थात् स्वादिष्टां मृष्टां सरसामितियावत् । २५ रूक्षामुक्तविप-रीतां स्वस्मिनरुचितां स्वश्रकृतिते। भिन्नरूपामिति । २६ ज्ञात्वा । २७ रोधे गढरोधादिके । २८ पारवज्ञात् । २९ कष्टं । ३० जीवः ।

शुभाशुभान्स्थानभरान्विजानन् विलङ्घते स्वीर्यंपदाप्तिनोदात् ॥ ५ ॥ तथा च चौराः परदारगा अपि व्यापारिणो दर्शनिनो द्रिजास्तथा । विदन्त एते हि तथैंविधायतेः शुभाशुमं कर्म समाचरन्ति ॥ ६/॥ भिश्चस्तथा `बॅन्दि ऋँषिश्च भिक्षां सिर्ग्धां च रूँक्षां परिबुध्य मुङ्के। श्वरस्तथा युद्धगतो ज्वगच्छन् शत्रूनशत्रूंश्च निहन्ति रोवे<sup>२०</sup>॥ ७॥ रोगी यथां वा निजरोगशान्ति--मिच्छन्नपथ्यं ह्यपि सेवते ऽसौ । रोगाभिईतत्ववशाद्धीयं जानन्स्वयम्भाविनमात्मगामिनय् ॥ ८ ॥ एवं हि कर्माण्यसुँमान्विलाति

३१ ं ज्ञानं विनापि जैनाभिपायेण जीवस्य ग्रहणस्वभावोऽस्ति अत्र दृष्टान्तों यथा लोके किलेत्यादि । ३२ लोई कान्तविद्युत्सारादि । ३३ द्रुण्डादि । ३४ येन सारेण लोहेनाथवासारेणलोहेन सद्दात्मनः स्व-स्याव्यवधानं अन्तरं नास्ति ।

Ĵ

शुभाशुभानि प्रविदन्नवश्यम् । जीवस्य कर्मग्रहणे स्वभावो ज्ञानं विनाप्यस्ति निदर्शनं यत् ॥ ९ ॥ यथैव लोके किल चुम्वको ऽप्ययं संयोजेकैयोंजितमंजसा भृशम् । सौरं तथा ऽसौरमयो ऽविचारितं गृह्यति येनाव्यैंवधानसात्मनः ॥ १० ॥ कालात्मभाव्यादिनियोजितान्यहो स्वभावशक्तेश्च शुभाशुभानि यत् । कर्माणि सामीध्यसमाश्रितान्यय--मात्मापि गृङ्गति तथाविचारितम् ॥ १९/॥ इति जैनतत्त्वसारे जीवकर्मविचारे सृरचन्द्रमनःस्थिरीकारे द्वितीयो अंधिकारः ॥

३५ आत्मना ऌेयं ग्राह्यं यद्वस्तु स्यात्तद्वस्तु पाण्यादिना नियत माददते इत्यर्थः।३६ करादिना।३७ ग्रह्णन्ति।३८ भविष्यत्कालभो-गार्ह भवितव्यताश्रितं । ३९ अयमिति कर्त्ववादिलोकप्रसिद्धः कर्ता ।

स्वामिन्ननाकारतया हि जीवो निरिन्द्रियः केन च लाति कर्म । निरीक्ष्य प्रुर्वं तत औत्मलेयं र्पौण्यादिना न्याँददते पुमांसः ॥ १ ॥ आत्मा तु-नेहक्, घटते न चैतत् सत्यं, विनापीन्द्रियतो ऽप्यथात्मा । भाव्याश्रितं कर्म समाददीत शक्तेः स्वभावाच शृणु स्वरूपम् ॥ २ ॥ यथेन्द्रियाकारविवर्जितो<sup>३६</sup>ऽयं कर्ता श्रणोत्येव निजाङ्गिजापम् । भक्तं निरीक्ष्याथ विलाति पूजां पाणिं विना चोद्धरतीह भक्तान ॥ ३ ॥ पापं हरत्याशु कृतं स्वकैर्य-दनन्तशक्तेः सहजात्तथात्मा ।

(९) तृतीयो ऽधिकारः

४० गुटिका । ४१ पारदस्य । ४२ आहारः । ४३ वनस्पतीनामपि पाण्यादि विनैवाहारग्रहणं दृश्यते तच्च लाङ्गल्यादिषु गृहीतमपि समी-क्ष्यते तन्मूले जलसेचनात्तत्फले जलाधानं प्रत्यक्षतयोपादीयते ४४ करडूकणाः ।

ς

लोके यथा वा गुडँकी रसस्यें सिद्धो निरीक्ष्येन्द्रियपाणिमुक्तः ॥ ४ ॥ दुग्धादिपायी त्रपुनीरशोषी स शब्दवेधी बलशुक्रदश्च । सूतोऽपि चैतत्कुरुते निरक्षो जीवस्तु शक्तो न करोति किं किम्॥ ५॥ वनस्पतीनामपि वा यथाई ति र्यज्ञांलिकेर्यादिषु दृश्यतेऽपि च । यदा धनं किं किल वस्तु सर्वं सङ्ग्रह्य नीरं स्वयमार्द्रितं स्यात् ॥ ६ ॥ न चेति वाच्यं पयसोऽस्ति शक्ति-स्तद्रेदने यद्यभिचारितास्ति । न भेदनं सुद्रशिलासु तदत् धान्येज्म्सः किं कडकौं न भेद्याः ॥ ७॥ सिद्धं तथेदं ग्रहणीयमेव वस्त्वत्र यस्यास्ति तदेव लाति ।

( ?0 )

४५ कमेंणः सकाशात् भिन्नान् पुझ्लसमूहान् विहाय कर्मपुझ-ो झान् राह्नाति । ४६ उत्तरकालः । ४७ सर्याः । ४८ मनसा । ४९ पुद्धी-· न्द्रियक्रियेन्द्रियऌक्षणेन्द्रियद्वयवलं विना मनो नास्तीति । बुद्धीन्द्रिया-ो णे स्पर्श्वनादिपञ्च । क्रियेन्द्रियाणि करपादादिपञ्च । ५० स्वमस्य . स्वमदर्शको नरः । ५२ कर्मग्राहको जीवः ।

न स्मर्थते प्रायश एव दृष्टः ।

किं चुम्बको लोहमथोज्झ्य धातू-नन्यांश्च गृह्णति तथास्वभावात् ॥ ८ ॥ अप्येवमात्मा परपुर्द्वेल्होत्कराच विहाय गृज्ञाति हि कर्मपुद्गलान् । यादक्ष यादक भविष्यदार्थति तादृक्षसम्प्रेरणपारवश्यतः ॥ ९ ॥ , 1 सुप्तो यथा वा किल कश्चिदङ्गभृत स्वप्नाच् प्रपश्यच् कुरुते समाँः कियाः । नोईन्द्रियेणैव न तत्र किञ्चने-न्द्रियंदयप्राणमहो प्रवर्तते ॥ १० ॥ जीवस्तथा कर्मभरं हि लाति स्वप्नो अमोऽयं ननु मैवमाख्यः । महत्तमे तैंस्य फले च दृष्टे मा ब्रुहि यत्स्वप्नमें रमरत्यहो ॥ ११ ॥ यथा गृहीतं न हि कर्म से स्मरेत्

५३ ग्रहीतः । ५४ यथा वा चौराटिकः कश्चिदपराधी वन्धनं प्राप्तो निजा-चरितचौर्यादि स्मरति ज्ञानादेव साधुरपि पूजां प्राप्तः स्वशुभाचारं स्म-रति ज्ञानात् ।५५शुरीराभ्यां । ५६वीर्यरक्तमध्य।५७इन्द्रियवळाद्विनापि।

स्वप्तस्तथा कर्मभरोऽपि चार्त्तैः कश्चित्स्मरेत् स्वप्नमिमं यथेक्षितम् ॥ १२ ॥ कर्म स्मरेत् ज्ञॉनॅविशेपतस्तथा प्रधानपुंसेक्षित एव यदत्। स्वप्नो यथार्थः फलतीह नूनं तथैव कर्मात्तमिदं कृतार्थम् ॥ १२ ॥ स्यादङ्गिनः संशय एव नात्र व्यर्थीभवत्स्वप्नभरस्य जन्तोः । स्वप्नो यथा केवलिनस्तथास्ति कर्मग्रहस्तत्क्षणनाशतो यत् ॥ ९४ ॥ तथा निजात्मन्यपि पश्यतोऽत्र सम्मील्य चेतः परिकल्प्य सुस्थम् । उत्पत्तिकालादवसानसीमा-मात्मा सृजेत्कार्मणतैजसाभ्याम् ॥ १५ ॥ गर्भस्थितः शुँकरजोन्तरागतो यथोचिताहारविधानतो द्रुतम् । धार्तूश्च सर्वानपि सर्वथा स्वय-मात्मा विधत्तेऽत्र विन्धंक्षवीर्यतः ॥ १६,॥

५८ तंस्मात्तस्मात्तस्याहारस्य विपाकवशात् इत्यर्थः । ५९ देहवहिर्दृज्य-मानावयवरूपरोमगणेराकुष्य । ६० राजस । ६१ पाणीन्द्रियादिना । ६२ पृथकरणं । ६३ आहारादि । ६४ पूर्णकालः । ६५ मौलस्वभावात् ।

गर्भाकृते जन्मनि संवदैव गृहन् किलाहारमथोपलव्धम् । र्तंतस्ततस्तत्परिणामतः स्वयं धात्वादि संपाद्य करोति पुष्टिंस् ॥ १७ ॥ तथाहतिं रोमेंभिरादधद्यकः खलं परित्यज्य रसान् समाश्रयेत् । पुनः पुनः प्रोज्झति तन्मलं बलात् दधईंजैःसात्विकतामसान् गुणान् ॥ १८ ॥ सज्ज्ञानविज्ञानकषायकामान् हिताहिताचारविचारविद्याः । रोगान समाधीश्च दुधान एव-मास्ते कंथ सक्रिय एष देहे ॥ १९ ॥ किं देहमध्येऽस्य करोन्द्रियादिकं समस्ति येनैर्वं करोति तादृशम् । विवेर्चनं प्राप्य च वस्तु तौहशं प्रींप्तावधिर्याति गृहेश्वरो यथा ॥ २० ॥ **धदाहज्ञोऽप**ाइलिकोऽप्यमूतों

( १३ )

६६ अपूर्तः सन् सक्रिय इत्यांचन्त्यशक्तिरयं जीवः । ६६ किं किं छ-त्यं करोतीत्याद । गुरूणि द्रव्याणि आहारपानादीनि । ६८ सूक्ष्मा-णि रागद्वेषादीनि । ६९ देहमध्यजीवः । ७० हस्तादिकैः । ७? अवयर्वैः । ७२ भवे।ऽस्यास्तीति भवी जीवस्तं । ७३ मृतकैः । ७४ अन्नस्तं कृषायमृत्सरनिन्दाद्रोहशोकमे।हादिकं कर्म तथा मङ्गोज्यना

निराकृतिः संक्रिय एष जीवः । देहस्य मध्ये स्थित एव सर्व-मङ्गं परिव्याप्य करोति कृत्यम् ॥ २१ ॥ द्रव्याणि रूँपीणि गुरूणि तदत् र्मूक्माणि वा लाति एँरान्तरासुमान् । कर्माणि तत् सूक्ष्मतमानि नो कथं गृहात्ययं तैजसकार्मणाङ्गतः ॥ २२ ॥ जीवः पुनारूपकरादिवर्जित 🖞 ईदृग्वपूरूपि कथं प्रवर्तयेत् । आहारपानादिक इन्द्रियार्थके शुभाशुभारम्मककर्मणीह ॥ २३ ॥ चेदिन्द्रियेः पाँणिमुखेरँथाङ्गैः समाः क्रियाः स्युर्भविनं विनैव । तदा समस्ताः कुंणेपेरजन्तुकैः कियाः कियन्ते न कथं करेन्द्रियैः ॥ २४ ॥ सिद्धं तथैतद्यदर्शर्स्तशस्तं

( 88 )

दि वा कर्म, शस्तं च कर्म ज्ञानादिरसग्रहणध्यानादिसम्पादनगुण-ग्रहणभगवत्स्मरणाद्यनेकं । ७५ अङ्गैः कर्णादिकेन्द्रियरूपैः पाणिपादा-दिकैश्रावयवैरिति । ७६ जापादिकं आरम्भं । ७७ तस्मिन्जापसमये अ-न्तरात्मनैव श्रवसी कर्णादि विनैव शृणोत्ययमात्मा । ७८ एप व्रस्मवादी ब्रस्मध्याता । ७९ इन्द्रियैः । ८० नथाविधनरजन्मादिना । ८१ प्रेरणः ।

( १५ ) कमोत्मनैव क्रियते न चाँङ्गैः । अरूपिणा रूपि ततश्च कमे सूक्ष्मं कथं नाम न मुह्यते तत् ॥ २५॥ ध्यानी पुनर्बाह्यगतेन्द्रियैर्विना करोति कर्माणि यथेप्सितानि यत् । जिह्वां विना ध्यायति मानसं जपं शृणोति तं तें श्रेंक्सी ऋते तदाँ ॥ २६ ॥ विना जलैः पुष्पफलैश्च दींपैः सद्धावप्रजां सफलीकरोति । ध्यात्वाऽंथ ब्रह्मापि च ब्रह्मवादी न ब्रह्मतामें एलमोद्देनी खैः ॥ २७ ॥ जीवोऽयमेवं करणैः करादिभि-र्विनैव कर्माणि समाश्रयत्यलम् । अचिन्त्यशत्तचा नियतिस्वभाव-कालैश्व जात्मां च कृतप्रणेदिः ॥ २८ ॥ कर्माणि जीवैकतरप्रदेशे ऽप्यनन्तसङ्ख्यानि भवान्ति चेत्तदा । कर्थ न दृश्यानि हि तानि पिण्डी-भूतानि दृष्ट्या निगदन्तु कोविदाः ॥ २९ ॥

८२ दृष्टेः । ८३ यदि सुगन्धदुर्गन्धपुद्गलाः पुद्गलात्मके पात्रादिके वस्तुनि स्थिता न दृञ्यास्तर्हि अपुद्गलात्मके आत्म-नि आतिसूक्ष्माः कर्मपुद्गलाः कथं दृश्याः इत्यर्थः । ८४ अयं प्रसि-ज्त्या सर्वविज्ञातः केवलो ।

सत्यं कृतिन् सूक्ष्मतमानि तानि पञ्यन्ति नो चर्मदशो हि मादृशाः । ज्ञानी तु सज्ज्ञानदेशो भृशोदया--त्परुयेद्यथात्रैव निदर्शनं शृणु॥ ३०॥ पात्रे च वस्त्रादिपु गन्धपुद्रलाः सौगन्ध्यदौर्गन्ध्यवतो हि वस्तुनः । ज्ञेया न ते तेन हि पिण्डमावं गता अपीक्ष्या नर्यनादिमिस्तु ॥ ३१ ॥ ज्ञानेन जानात्ययमेवमेतं कर्मोचयं जीवगतं तु केवली । तथा पुनः सिद्धरसान्निपीतं . स्वर्णादि नो तत्र दशाभिदृश्यते ॥ ३२ ॥ यदा तु कश्चिदससिद्धयोगी कर्षें चदैतन्ननु तस्य सत्ता । एवं हि कर्माण्यपि जीवगानि ज्ञानी विजानाति न चापरो ऽत्र ॥ ३३ ॥ इति जैनतत्त्वसारे जीवकर्मविचारे सुरचन्द्रमनःस्थिरीकारे ऽमूर्तस्याप्यात्मनो मूर्तकर्मग्रहणतत्पण्डादर्शन-निरूपणोक्तिलेशस्तृतीयो ऽधिकारः ॥

-८५ जीवः । ८६ साकारनिराकार । ८७ मूर्त्तामूर्त्तत्वभेदेन भित्रमपरजातीयं। ८८ ततोऽमूर्त्तारूपाधारआत्मा मूर्त्तानां रूपिणां क-मेणां कथमाधेयभावं धार्यतां प्राप्नोतीति पृच्छकाशयः । ८९ प्रसिद्धो वादः प्रकृष्टो वा वादः प्रवादः बहुतरतार्किकजनोक्तिस्तस्मात् यथा हि सिद्धात्मनः सम्यग्ज्ञानदर्शनचारित्राणि गुणाः सिद्धस्यापि जीव-द्रव्यत्वात् तथा संसारिजीवस्य सकर्मणः कर्म गुणः स्यात् जीवद्रव्यत्वात् । ९० महाप्रछये । ९१ भावि भविष्यति । ९२ लीनं स्थायि । ९३ कर्त्तारे ।

कर्माणि मूत्तान्यर्खमानमूत्तः साक्रर्द्यनाकृत्यभिष्ठक्तिरेषा । न्याय्या कथं येन हि वस्तु भिन्नं " नार्धारकाधेयकतां लभेत ॥ १ ॥ आकर्ण्यतामुत्तरमस्य विज्ञाः कर्मस्वभावादथ जीवशक्तेः । गुणाश्रयो द्रव्यमिति प्रवार्दात् संसारिजीवस्य गुणस्तु कर्म ॥ २ ॥ यदा हि ये केचन विश्वमेतत् सकर्तृकं प्राहुरहो समस्तम् । कर्ल्यान्तकाले महति प्रवृत्ते भाव्येव लीनं रेखलु विष्णुनाम्नि ॥ ३ ॥

## <sup>(१७)</sup> अथ चतुर्थों ऽधिकारः

रु विष्णुनाझि ब्रह्मनाझि वा १९९ गुरागारप्टस्य घरायरकार स्कराम्भोधिरूपरूपिद्रव्यस्य । ९६ लघिष्टस्य घनवाततनुवातपरमाणुत्र सरेण्वर्कतूलादिरूपरूपिस्नक्ष्मद्रव्यस्य । ९७ मूर्त्तस्य सर्वरूपिद्रव्यस्य । ९८ अमूर्त्तस्य सिद्धधर्माधर्मास्तिकायादेः । ९९ द्रव्यस्य । १०० सर्वस्य द्रव्यस्य सर्वस्य धर्माधर्मजीवपुद्रलास्तिकायलक्षणस्य । १ द्रव्याणि २ वस्तूनि । ३ पुरुषद्धीसम्बन्धिसर्वकलामीलने १३६ कला भर्वान्त । ४ सत्वादयः । ५ आत्मा । ६ शरीरे । ७ गुणाः ।

९४ विष्णुनाझि ब्रह्मनाझि वा । ९५ गुरोर्गरिष्टस्य धराधरकार-

तदा यथा भूतगणा गुणाश्च स्थास्यन्ति लीना ननु कर्तृनामिन । यदा नमोऽमूर्त्तसिदं धुरोर्लघो-र्मूत्तर्स्यं चामूत्तिमतो निरन्तरम् ॥ ४ ॥ अर्थर्स्य सर्वर्स्य यथा विचक्षणा आधारमाख्यन्नविनश्वरं महत् । कथं तथात्मैप न रूपवानपि रूपीणि सैर्वाणि वहत्यनारतम् ॥ ५ ॥ मिथ्यात्वदृष्टिभ्रमकर्ममत्सराः कपायकन्दर्भकलौ गुणार्स्तंयः । कियाः समञ्रा विषया अनेकथा किं किं न धत्तेऽत्र वपुर्गतोऽप्ययम् ॥ ६॥ मावोच एतद्धि शरीरजा गुणा अमी यतोऽस्मिन् गतपंचके घेने । दृश्यन्त एँते न हि केचनाश्रिता−

स्ततो वपुर्गा न गुणास्तु जीवगाः ॥ ७ ॥ · संदृश्यमानं पुनरीदर्शं वपु-रदृश्य एवैष भवी दधाति चेत् । अरूपिरूपिदयसङ्गमो ह्यसौ विचार्यमाणः कुरुते न कौतुकम् ॥ ८ ॥ कर्प्नरहिङ्ग्वादिकसुष्टुदुष्टु-वस्तूत्थगन्धा गगनं श्रिता यथा । तिष्ठन्ति यावत्स्थिति तबदेव भोः कर्माणि जीवं परिर्वृंस सन्ति ॥ ९ ॥ इंत्यादिभिर्दृष्टनिदर्शनैस्तथा-गुंणात्मकैः कर्मभिरेष आत्मकः । आश्रीयते निर्गुणकोऽपि निश्चित-मात्मा ततः कैमेचितो भैंवी भवेत् ॥ १० ॥ इति जैनतत्त्वसारे जीवकर्मविचारे सुरचन्द्रमनःस्थिरीकारे मूर्त्तामूर्त्तयोः कर्मात्मनोराधाराधेयभावसम्बन्धोक्ति-लेशश्वतुर्थोऽधिकारः ॥

( ?९ )

८ अरूपी जीवः रूपीणि देहतदाश्रिताङ्गकर्मक्रियादीनि शो-पपोषस्निग्धरुक्षादिदेहधर्मा वा तेपां यट्द्रयं यमलं तम्य सङ्गमः सम्बन्धः । ९ यावत्कालं यस्य याद्दशी स्थितिर्वर्तनं स्थिति-कालमित्यर्थः । १० आश्रित्य । ११ दृष्टान्तैः । १२ ईवरूपेः । १३ युक्तः । १४ कर्मयुक्तो भवी संसारी भवेत् कर्मम्रक्तस्तु तझ्यतिरिक्तः सिद्धो भवेदिति व्यतिरेकद्वारेण पूरणीयं ।

१५ आधाराधेयभावः । १६ अनन्तज्ञानानन्तदर्शनानन्तसुखा-नन्तवीर्थल्रभणानन्तचतुष्टयेनेद्धाः दीप्ताः त्रसिद्धा वा । १७ परमे पदे-तिष्टन्तीति परमेष्टिनः सैव सञ्ज्ञा येषां ते तथा । १८ समाददन्ते « समाङ्पूर्वो ददिरयं भौवादिकः ग्रह्णन्तीति । १९ तत्तस्मात्कारणात एषां सिद्धजीवानामपि कर्माणि ग्रह्जताय् । २० ग्रह्जताय् । २१ तेन तेजसकार्मणलक्षणकर्मेग्रहणयोग्यज्ञरीराभावेन शोभनकर्मणां य्रहणस्या योगादसम्वन्धादभावादित्यर्थः सिद्धात्मानो न कर्माणि लान्तीत्युत्त-रम्र्त्रेण सम्बन्धः एवं सर्वेरपि हेतुभिर्वाक्यपरिसमाप्तिः कर्त्तव्येति ।

चेदांश्रंयाश्रेयकभाव एवं सिद्धोऽस्ति कर्मात्मकयोख्यःयम् । जीवास्तु सिद्धा आपि सन्त्यंनन्त-चतुष्टयेद्धाः परमिष्टिसञ्ज्ञाः ॥ १ ॥ प्रच्छामि प्रज्याः खठु तर्हि सिद्धा-त्मानो न कर्माणि समाददन्ते । कथं तदेपार्मंपि सौख्यसत्त्वा-छाँतां मुकर्माणि निषेधकः कः ॥ २ ॥ सत्यं यतस्तैर्जंसकार्मणाख्य-शरीरयोगस्य विनाशमावः ।

पश्चमो ऽधिकारः

( २० )

तद्भरस्य |

२२ सिद्धजीवानां । २३ तेपां सिद्धात्मनां यदनन्तं सौख्यं

मुकर्मणां तेन गृहीत्ययोगा-ज्ज्योतिश्चिदानन्दमेरैश्च तृप्ताः ॥ ३ ॥ सुखासुखप्रापणहेतुकाल-प्रयोक्त्त्रभावादथ निष्क्रियत्वात् । यद्याप्यनन्तानि सुखानि तेपां कर्माणि सान्तानि भवन्त्यमूनि ॥ ४ ॥ इतीव तत्सौख्यभरस्य कर्म हेतुर्भवन्नो यदतुल्यमानात् । इत्यादिकैर्हेतुभिरेव सिद्धा-त्मनो न कर्माणि हि लान्ति नित्याः ॥ ५ ॥ लोके यथा क्षुचूषया विमुक्ता-त्मनः सुतृप्तस्य न तृप्तिकालम् । जितेन्द्रियस्याप्यथ योगिनोऽपि तुष्टस्य किञ्चिद्ग्रहणे न वाञ्छा ॥ ६ ॥ यदा न पात्रे परिमाति किञ्चित् पूर्णे तथा सिद्धिगता हि सिद्धाः । सदा चिदानंदसुधाप्रध्रणी गृह्वन्ति नो किश्चिदपीह कर्म॥ ७॥

( २१ )

२४ तत् खुखं सातासातवेढनीयद्वयकर्मक्षयनाश्रभवं । क्ष्तस्मात्कार-णात् । २५ दर्शन । २६ पीडितः । २७ तस्य निद्राणनरस्य तदीयस्व-कवन्खुजनैः । २८ जागरणीयः । २९ निद्रावस्थायां । ३० इन्द्रियसुखं ।

तथा च सिद्धेषु सुखं यद्स्ति र्तेंदेवकर्मेक्षयजं वदन्ति । \*तत्कर्म हेतुने हि सिद्धसौख्ये यत्कर्म सान्तं सुखमेप्वनन्तम् ॥ ८ ॥ यहिश्ववृत्तान्तसगुत्थनृत्त-भेक्षेंत्रिभूतं खुखमाश्रितानाम् । सिद्धात्मनां नित्यसुखं प्रवर्त्तते यथा नृणासङ्गतनृत्यदर्शिनाम् ॥ ९ ॥ सिद्धेषु प्रुज्या न किल क्रियेन्द्रियं बुद्धीन्द्रियं नो न च किञ्चनाङ्गम् । अनन्तसौख्यं कथमाप्यते ते-र्यज्ज्ञानमेतेप तदेव सौख्यम् ॥ १० ॥ यथेह लोके किल कश्चिदङ्गी ज्वरादिबाधाविर्धुर्रंः कदाचित् । निद्रां प्रकुर्वत्रिति तेंज्जनैस्तु सुखं करोत्येष न बोधनीयः ॥ ९९ ॥ इत्युच्यते तरूय न तेंत्र किंबिँ

( २२ )

तथापि सुप्तस्य नरस्य सौख्यं वाच्यं यथा स्याद् अुवि तबदेव ॥ १२ ॥ जांग्रत्स सिद्धेषु सदैव सौरूयं विनेन्द्रियदैतसमुत्थभोगम् । यदा हि योगी निजकात्मबोधा-मृतं पिवन्नस्मि सुखीति मन्ता ॥ १३ ॥ तथा च कोऽपीह मुनिर्यथोक्तः सन्तुष्टिपुष्टो विजितेन्द्रियार्थः । अन्येन पुंसा परिपृच्छचते चेत त्वं कीहेंशो ऽसीति सुखी स जल्पेत् ॥ १४ ॥ तस्मिन क्षणे तस्य न कोऽपि वस्तुनः . स्पर्शः सैती नैव च अुक्तियुक्तिः । गन्धग्रहो नो न च हकछूँती तदा न पाणिपादादिभवा कियापि च ॥ १५ ॥ तथापि सन्तोषवताहमस्मि ३१ किया करपादादिसमुद्ध्ता। ३२ ज्ञानवत्स। ३२ कियेन्द्रिय-नुद्धीन्द्रिययुग्मोत्पन्नभोगं विनैव । १४ ज्ञान । २५ छुखी वा दुःस्ती वा च कीहशोऽसीति पृष्ठे । ३६ उत्तमस्य । ३७ न च तदा सत उत्तमस्य वस्तुनः किञ्चिदर्शनं न च श्रवणमित्यर्थः ।

( २१ )

च्ह्रोतःसुखं नापि कियौं निरीक्ष्यते ।

३८ भृत्रं । ३९ वुद्धीन्द्रियक्रियेन्द्रियसमुत्पनगोवरैर्विना । ४० क्रियाभिः मनोवाकायजनिताभिर्विनाइत्यर्थः। ४१ ते एव सिद्धा एव ।

न ज्ञानहीनो गदितुं समर्थः ॥ १६ ॥ इत्थं हि सिद्धेषु विनेन्द्रियार्थे-स्तथा क्रिँधाभिः सुखमस्त्यनन्तम् । र्तं एव तृत्सौख्यभरं विदन्त्यपि ज्ञानी न शक्तो वदितुं यतोऽसमम् ॥ १७ ॥ इति जैनतत्त्वसारे जीवकर्मविचारे सूरचन्द्रमनःस्थिरीकारे सिद्धात्मनः कर्मानादानोक्तिलेशः पश्चमो ऽधिकारः ॥

( २४ )

सुखीति भूँयः प्रतिगद्यते ऽतः ।

तज्ज्ञानसौख्यं हि स एव वेत्ति

४२ कर्मग्रहणस्वरूपं । ४३ अनादिसम्वन्धः । ४४ तथा मकारसामग्रीमापणात् । ४५ गतः । ४६ तादृशभावानाभिविहितः । ४७ तद्वीर्योपघातकारिसामग्रीसम्वन्धात् ।

जीवस्य कर्मग्रहणे स्वभाव-स्तदा स मौलं सहजं विहाय । कैंमेग्रहाख्यं कथमेष सिद्धो भवेहिचारः पस्पिठ्यतां भोः ॥ १ ॥ कर्मात्मनोर्यद्यपि मौरूँसंङ्ग-स्तथापि सामञ्यतथोपलम्भात् । कर्मग्रहं प्रोज्झ्य शिवं समितः सिद्धो भवेदत्र निदर्शनं यत् ॥ २ ॥ सूते यथा चञ्चलतास्वभावो मौलस्तथाग्न्यस्थिरभावसञ्ज्ञः । यदा तु तांहक्परिकर्भणा कृत-स्तदा स्थिरो वह्निगतश्च तिष्ठेत् ॥ २ ॥ यथा उनदीहकतागुणो ऽमा-वस्ति स्वभावो न तु मूलजातः । अस्यापि नाशोऽस्ति तँथांप्रयोगात्

(२५) अथ षष्ठो ऽधिकारः

~~~~~

सॅन्तं सैंतीं नैव दहेत्कदापि ॥ ४ ॥ बद्धो यथाप्येप च सन्त्रयोगात तथोषधीमिन दहेदिशन्तं । अश्वन्तममिं च चकोरकं तथा वहिर्दहेन्नो विगतस्वभावः ॥ ५॥ तथाभ्रकं हेम च रत्नकम्वलं सिद्धं च सूतं न दहेद्धताशनः । तदा तु या दाहकता विभावसौ मौली त्रजेत्क्वाथ निगद्यतामिति ॥ ६ ॥ यश्चम्बकग्रावणि लेहिंग्राही स्वभाव आस्ते संहेंजः सको ऽस्ति । तस्मिन्मृते वेतरयोगयुक्ते ऽपेती स्थमेतेष्वंपि कर्मयोगः ॥ ७ ॥ बीजंर्तंथाझरभेवं दधाति मौलात्स्वभावादविकारि यावत् । तस्मिस्तु दग्धे न किलाझरोई व

( २६ )

४८ संन्त साधुं सत्यवादिनं । ४९ सतीं शीलवतवतीं सीतादिकां । ५० अग्नौ । ५१ हादिपाठात् न पूर्वस्य दीर्घः । ५२ सहोत्पन्नः । ५३ मृते अग्निना भस्सीभूते ऽथवान्यौपधादिना तद्दपदारिणा संयुक्ते । ५४ यातीत्यर्थः । ५५ सिद्धेषु । ५६ धान्यादि । ५७ उत्पत्ति । ५८ उत्पत्तिः ।

सिद्धत्वमाप्तस्य किमन्त्र चित्र ॥ ११ ॥ इति जैनतत्वसारे जीवकर्मविचारे सुरचन्द्रमनःस्थिरीकारे सिद्धात्मनः कर्मग्रहणानिराकरणोक्तिल्लेशः षष्ठो अधिकारः ॥

( २७ ) एवं तु सिद्धेषु च कर्मबन्धः ॥ ८ ॥ वायोस्तथा चञ्चलतास्वभावो यो वर्तमानः सहजः समस्ति । खेँरुस्य मध्ये पवने निरुद्धे कथं प्रयात्येष चलस्वभावः ॥ ९ ॥ आहारमुख्याः सहजाश्चतस्रः सञ्ज्ञा इमाः प्रोज्झ्य र्श्वंकादयो ऽमी । सिद्धाः प्रसिद्धाः परब्रह्मरूपाः जातास्ततो ऽपैति निजस्वभावः ॥ १० ॥ इत्यादिदृष्टान्तमरैः स्वभावो मौलो यथा याति तथैव जन्तोः । कर्मग्रहो ऽयं सहजः प्रयाति सिद्धत्वमाप्तस्य किमत्र चित्रं ॥ ११ ॥

६१ स्वकीयज्ञानार्थं । ६२ प्रशंसायां प्रसिद्धौवा स्वार्थे वा क प्रत्ययः । ६३ मागि गतौ भौवादिको गत्यर्थः गच्छति । ६४ आप्त । ६५ दृष्टान्तं । ६६ लवणोदः लवणसमुद्रः तस्य सोदर इव आता इव यः सः लवणोदसोदरः सोदरज्ञव्दो ऽत्र प्रस्तावात्तादृज्ञार्थः ।

प्रक्रनस्तथैकः परिष्टच्छ्यते ऽसको सिद्धान्समाश्रित्य निजोर्पलव्धये । सर्वज्ञवाक्यात्किल मुक्तिमार्गको वहन् सदास्ते करकस्य नाल्वत् ॥ १ ॥ नो प्रूर्यते मुक्तिरसौ कदापि संसार एषो अपि च भन्यशून्यः । परस्परहेपिवचोविलासै-र्न सङ्गतिं मंङ्गति वाक्यमेतत् ॥ २॥ न हि व्यलीकं भगविंडचो ऽस्त्यदः परं न चित्ते ऽल्पधियामभित्रजेत् । दृश्यो अस्ति दृष्टान्त इहैव लौकिको यं भ शृण्वतां श्रोतृनृणां मनः स्थिरं ॥ ३ ॥ सिद्धालयः स्याह्य्णीदसोदरः

( 36 ) अथ सतमो ऽधिकारः

६७ नदीनां गङ्गादीनां हदाः पबहदादयस्तेषामुदरं मध्यस्थजल मदेशस्तदिव यः सः तत्सदशः संसारः अत्र छप्तोत्प्रेक्षावाचि पदं होयं यथाप्रिर्माणवकः । ६८ मध्यात् । ६९ अत्रुटिततया । ७० गच्छन्ति । ७१ परमजैनानां । ७२ मिथ्यावाक्यवति ।

संसार एषो ऽस्ति नदीई दीदरः । नदीप्रवाहाश्च यथा महोदधौ पतन्ति निर्गत्य नदीइदान्तर्रात् ॥ ४ ॥ नदीइदा नैव भवन्ति रिक्ता न चाम्बुधिः कर्हिचिदस्ति पूर्णः । नदीप्रवाहो अपि निरंतरं य-हर्द्धविच्छिन्नतयातिशी मं ॥ ५ ॥ इत्थं हि भव्याः परियन्ति मुक्तौ नदीप्रवाहा इव सागरान्तः । संसार एष इदवन्न रिक्तंः पयोधिवन्नैव मृतापि मुक्तिः ॥ ६ ॥ दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकयोरितीदं साम्यं समालोचयतां नराणां । भवेत्प्रतीतिः पर्रमाईताना-मर्हदवस्येव न चापँरेंत्र ॥ ७ ॥ अन्यो अप दृष्टान्त इहोच्यते ऽय-

( 9,9 )

स्यार्थात्संसारस्थभव्यजीवस्य ।

७३ अतिशयवती वुद्धिस्तया युक्तः । ७४ जन्म आरभ्य मरणं यावत् । ७५ यावन । ७६ संसारः । ७७ सिद्धाः । ७८ सुबुद्धिपुरुष-विधायमान पाठ इव । ७९ सर्वभव्यजीवेषु सिद्धिं गतेषु । ८० भव-

## दृष्टान्तदार्षान्तिकभावनेयं

माकर्णनीयो विदितप्रमाणैः । यथा हि कश्चित्प्रतिभाँन्वितः स-न्नाजॅन्ममृत्यूद्भवमात्मशक्त्या ॥ ८ ॥ हिन्दूकषड्दर्शनपाँरशीक-शास्त्राणि सर्वाणि पठंस्त्रिलोक्याः । असङ्ख्यमायुर्निवहन्नपीह हृदुस्य प्रूर्णं न भवेत्कदाचित् ॥ ९ ॥ शास्त्राक्षेरेरप्यथ योजनैवं यथैव शास्त्राणि भैंवस्तथा ऽयं। भवन्ति शास्त्राक्षरवहिमुँकाः सुबुद्धिवक्षोवदियं हि सिद्धिः ॥ १० ॥ अश्रान्तर्तंत्पाठवदेव मुक्ति-मार्गों वहन्नस्ति निरन्तरायः । शास्त्रेष्वधीतेषु न शास्त्रनाश-स्तथैव सिद्धेर्षुं भवर्स्यं नान्तः ॥ ११ ॥

( ३० )

( ३१ )

## विज्ञैः स्वयं चेतसि चिन्तनीया । एवं ह्यनेके ऽभिनिषन्ति भूयो दृष्टान्तसङ्घा अपरे ऽपि योज्याः ॥ १२ ॥ इति जैनतत्वसारे जीवकर्मविचारे सूरचन्द्रमनःस्थिरीकारे संसार्य्यून्यतामोक्षाभरणताद्दष्टान्तोक्तिल्लेशः सप्तमो ऽधिकारः ॥

८१ अथ ब्रह्मवादी जैनं प्रति ब्रह्मस्वरूपं पृच्छति। ८२ पुनस्तदेव सप्टेः सर्जनकार्यस्य कारणं स्यादित्युच्यते। ८३ ब्रह्मणः। ८४ योगाभ्यासकर्त्तारः। ८५ जङ्गमस्थावर । ८६ एतस्य ब्रह्मणः। ८७ चतुर्देश्वरज्ज्वात्मकलोकदर्ज्ञनसमर्थाः। ८८ सर्वे ये ऽर्थाः पदार्थाः द्रव्यांणीति यावत् तेपां यत् याथाथ्यं सत्यता तस्य समर्थनं सम्पादनं तस्यार्थनं प्रार्थनं येभ्यस्ते।

र्स्वामिन्परब्रह्म किमुच्यते तत् लीनं जगद्यत्र भवेद्युगान्ते । र्त्तदेव हेतुः पुनरेव सृष्टेः स्यादीदृशं केन गुणो न वाच्यम् ॥ १ ॥ निज्ञम्यतामार्यं मनीपिणामपि सिद्धान्तवेदान्तविचारवेदिनाम् । स्वरूपमेतस्य निवेदितुं यतो वाचः स्फुरन्तीह न चर्मचक्षुपाम् ॥ २ ॥ ये योगिनो भ निर्मलदिब्यदृष्टय-र्श्वराचारविवेकचिन्तकाः लब्धाष्टसिद्धिप्रथना हि ते ऽप्यहो विचारयन्तो 🖣 हि पारमिर्यति ॥ २ ॥ तथापि ये लेकिंविलोकनक्षमाः सर्वार्थर्याथार्थ्यसमर्थनार्थनाः ।

## अथ अष्टमो ऽधिकारः॥

( 3२ )

८९ निःस्पृहं । ९० अवाञ्छितपूजनं । ९१ सत्वादिगुणत्रयर-हितं । ९२ व्यापकं ९३ अनाकारं । ९४ सर्जनरूपं यत्कुलालकर्म कुम्भकारक्रिया तत्र । ९५ ये तु परव्रह्म कर्न्ट वदन्ति तेपां मते

सत्केवलज्ञानविशिष्टदृष्टयो नीरागिणो उन्योपऋतौ परायणाः ॥ ४ ॥ ते त्वीदृशं त्रह्म परं न्यवेदयन् निर्विकियं निष्क्रियमप्रतिक्रियम्। ज्योतिर्मयं चिन्मयमीश्वराभिध-मानन्दसान्द्रं जगतां निषेवितम् ॥ ५ ॥ निर्माय निर्मोहमहंकृतिच्युतं सम्यर्ग्निराज्ञंसमनीहितांचेनम् । महोद्यं निर्गुणैमप्रमेयकं पुनर्भवप्रोज्झितमक्षरं यतः ॥ ६ ॥ विर्भुं प्रभावत्परमेष्ठ्यनन्तकं निर्मत्सरं रोधविरोधवर्जितम् । ध्यानप्रभावोत्थितभक्तनिर्धति निरञ्जनानाकैति शाश्वतस्थिति ॥ ७ ॥ एवंविधं व्रह्म तदेव तत्कथं हेतुभवेत्सृष्टिईलालकर्माणि । प्रयोजको ब्रह्मण एव नास्ति य-त्स्वस्मिन्गतत्वात्सकैलस्य वस्तुनः ॥ ८ ॥

( ३३ )

सर्वाणि कालस्वभावनियत्यादीनि अपि ब्रह्मगतान्येव सन्ति तस्य ब्रह्मणः कालादिः कश्चिदन्यः पदार्थो नारित यः ब्रह्मप्रति सर्जनसंहारे च प्रेरयति। ९६यदीद्यपि ब्रह्म निःक्रियनिरञ्जनाद्युक्तानेकविशेपणाविशिष्टं सष्टि कुर्यादिति भवतां विधिरस्ति तदि भवतां ब्रह्म खस्वरूपाद्विप-रीतां स्टप्टिं कथं करोतीत्युदाहरति सप्तव्रतैः । ९७ कारणेन । ९८ व्याघ्र । ९९ दुष्टगज । २०० वींछी । १ नाशकस् । २ शरीरं ने

ईंगीद्यदीदं जगतां हि मर्जनं तदेदशं केन करोति विष्टपम् । जन्मात्ययव्याधिकषायँकेतव-कन्दर्पदौर्गत्यभियाभिराकुलम् ॥ ९ ॥ परस्परदोहिविपक्षलकितं दुः ई्वापदर्व्यालसरी खपालिकेंभै । साखेटिकैमेंनिकसौनिकैश्चितं दुश्चोरजारादिविकारपीडितम् ॥ १० ॥ कस्तूरिकाचामरदन्तचर्मणे सारङ्गधेनुहिपचित्रकान्तंकम् । दुर्मारिदुर्भिक्षकविडुरादिकं दुर्जातिदुर्योनिककीटप्ररितम् ॥ ११ ॥ अमेध्यदौर्गन्ध्यकलेवराङ्कितं दुष्कर्मनिर्मापणमेथुनाचितय । समाश्रयद्धानुकृताङ्गिपुद्रलं

( 38 )

३ नास्तिका हि कत्तीरं न यन्यन्ते तर्हि स्टष्टिकर्त्तुस्तद् ज्ञानं नासीद्यमी ममैव विल्लोपका भविष्यन्ति न चात्र पितापुत्रविचारो वाच्यः पिता तु इन्द्रियपरवशो ज्ञानी अनायतिज्ञो यथातथा पुत्रकर्मणि प्रवर्ततां परज्रत्म तु निर्विकारं सज्ञानं चेति स्वस्टष्टिनिद्धवान् कथं नाम करोतीति अथ च तस्य रागद्वेषौ न स्तस्तर्हि स्टष्टिसंहारों कथं करोतीति विचार्यमाणं विशीर्यते इति सम्यग्ध्येयम् । ४ यदि ज्रह्मणा स्टष्टिः कृता तर्हि मुनीशा योगिनो ऽपि ज्रह्मणैव कृतास्तर्हि ते परज्रह्मचिन्त-काः सन्तः सकलं संसारस्वरूपं परज्रह्मक्ठतं असारं ज्ञात्वा कथं निन्ट-यन्तीति विचार्य्यम् । ५ ज्रह्म । ६ ज्रह्म । ७ चत्वारः । ८ चन्वारः । ९ धर्म ।

सनौस्तिकं सॅर्वमुनीशनिन्दितम् ॥ १२ ॥ कियत्स्वैकीयाह्वयबद्धवैरं कियत्स्वं प्रजाप्रवणाङ्गिजातम् । नानात्महिन्दूकतुरुष्कलोकं कियत्परब्रह्मनिरासहासम् ॥ १३ ॥ षड्दर्शनाचारविचारडम्बरं प्रचण्डपाषण्डघटाविडम्बनम् । सत्पुण्यपापोत्थितकर्मभोगदं स्वर्गापवर्गादिभवान्तरोदयम् ॥ १४ ॥ वितर्कसम्पर्ककुतर्ककर्कशं नानाप्रकाराकृतिदेवतार्चनम् । वँर्णार्श्रमाचीर्णपृथकपृथग्ईर्ष

( ३५ )

१० संसारे । ११ संवै वस्तु । १२ सर्गकाल्ठे । १३ । वस्तु । १४ शुकादिभिः । १५ आदिपुरुषस्य पुराणपुरुषस्यार्थात्परह्मनामनि । १६ शुकादीनां योगिनाम् ।

सद्रव्यनिर्द्रव्यनरादिमेदभृत् ॥ १५ ॥ सप्तमिः कुलंकम् ॥ अनेन किं पछवितेन येन यद् दृश्यते तद्विपरीतमेव । कार्ये पुनः कारणजा गुणाः स्यु-र्विद्यांस एवं निगदन्ति तज्ज्ञाः ॥ ९६ ॥ यदेंत्र दृश्यं किल वस्त्वनित्यं तेंद्रह्मणो जातमिदं हि सृष्टी । तैद्योगिनः केन विहाय शीघं जुगुप्स्यमेतहूणते विरागम् ॥ १७ ॥ यद् द्वेषरागादिविरूपमुज्झ्यं जगत्स्वरूपं वरयोगवद्भिः । तदेव सर्वं खलु ब्रह्मणैव स्वस्मिन्कथं धार्यमहो युगान्ते ॥ १८ ॥ तदा विवेको ऽस्ति न ब्रह्मरूपे ऽसौ वा शुकाद्येषु न योगवत्सु । कार्यं च धार्यं च यदांदिपुंसो निन्दं च हेरं च तदन्यपुंर्साम् ॥ १९ ॥

( 39 )

१७ ब्रह्मवादिभिः । १८ परब्रह्मादिकर्त्ववादिनां । १९ यत्तु सृष्टिकाल्ठे स्वस्मात्सर्वे निष्काषितं तदा तु तत्सर्वे वान्तमित्र पुनश्च संइतिकाल्ठे सर्वस्यापि जगतः आत्मनि संलीनीकरणाझ्क्षणमिवेति तेन सृष्टिकृता वान्ताहतिदोपो अपि न वितारितः । २० हत्या ।

तद्वह्वजा सृष्टिरथापि कल्प-स्तज्जो वेँदुझिस्तिवति बह्य मूढं । विज्ञाप्यते किं न च तैस्तथैषां " र्वान्ताहतेन्रहाणि किं न दोषः ॥ २० ॥ लोके तथैकादिकबाह्यणादि-घाते ऽत्र हत्या महती निगद्या । तन्निन्नतो ब्रह्मण एवःसृष्टिं साँ कीहशी स्याद्द्या दयालोः 🛯 २६ 🛙 तज्जातसृष्टिं ने हि तस्य हिंसा निहिंसतश्चेद्रवतीति चोद्यते । सम्पाद्य सम्पाद्य सुतान्स्वकीया-न्पितुर्धतस्ताई न को अप-दोषः ॥ २२-॥ लीलेयमस्यास्ति यदीति चेंद्री− र्निहिंसतस्य न चास्ति पापम्। एवं हि राज्ञो म्हगयां गतस्य जीवान्घ्रतः पातकमेव न स्यात् ॥ २३ ॥

२१ पापाप्तिः । २२ यदेव ब्रह्म निरझननिःक्रियनिर्गुणनिस्पृ-हादिगुणविशिष्टमुक्त्वा तदेव ब्रह्म कर्तृसंहर्तृरागिद्वेषिसर्वसंसारप्रवर्तकम्रु-च्यते इति निर्दूषणे ब्रह्मणि दूपणं स्थापितमिति तेपां वचो अस्मन्मनो न रझयति किम्रुच्यते अथ च तैः परस्परविरोधि वचो अङ्गीकृतं तदेवाह । २३ विशिष्टज्ञानवन्तो योगीश्वराः । २४ ते योगीश्वराः ।

अथ स्वभावादथ कालतो वा सृष्टिं व्रतो नास्ति विभोरचौंसिः । स्वभावकालौ यदि चेदु वलिष्ठौ व्रह्माप्यशस्ते नुदतः क्षये ऽस्मिन् ॥ २४ ॥ एतौ तदेवात्र च हेन्रभूतौ किं ब्रह्मणा युक्त्यसहेन कार्यम् । तद्वह्मणः सृष्टिविधिं तथैव संहारकत्वं च वदन्ति ये तैः ॥ २५ ॥ न ब्रह्ममहिमा प्रकटीकृतः किं निर्दूषणे दूषणमाद्धे यते । वन्थ्या ममाम्वेति समं निगद्यते यनिष्कियं ब्रह्म निगद्य कर्त्त्रिति ॥ २६ ॥ ये के ऽपि विज्ञानभूतो भवन्ति सर्वें च ते ब्रह्म विचिन्तयन्ति । ब्रह्मांशकास्ते \* यदि को ऽस्ति भेदः

२५ किमर्थं यदि योगिनः स्वयं ब्रह्मांशकास्तर्हि ब्रह्मांशानां अतःपरं लभ्यमवशिष्यते यद् ब्रह्म चिन्तयन्ति । २६ नेष्यति । २७ ब्रह्मणो लब्ध्ये प्राप्त्ये । २८ विधेयं । २९ ब्रह्मणः । ३० तत्तस्मात्कारणात् इह ब्रह्मणि । ३१ अप्रच्युतानुत्पन्नास्थिरेकस्त्रभावं नित्यपित्यनेक स्वभावस्य नित्यस्य ब्रह्मणः सक्रियनिःक्रियताद्यनेकस्वभावेनानित्यत्वप्रसङ्गः । ३२ यदि ब्रह्मणः सृष्टेौ संहारे च सक्रियतान्यत्रावस्थायां निःक्रियता स्या-दिति भिन्नस्वभावता ततोऽनेकस्वभावतापत्ति तदा नित्यस्वभावपरि-त्यागादंनित्यस्वभावतापि स्यान् प्रजाम् मुखदुःखद्दर्शनात् ब्रह्मणि रागद्वेषयोरपि द्वौ भिन्नरवभावा रत्तर्ह यथा चर्मदशा न दृश्यते

कैंस्मै विचारः क्रियते तदेभिः ॥ २७॥ अंशास्तदीया यदि जन्तवो ऽमी स्वयं स्वपार्श्व हि तदेव नेतुं । विनैव कर्ष यदि तेंस्य लब्धे नीरागता निःस्पृहता निकामम् ॥ २८ ॥ निर्देषता निष्क्रियता च तद्र-ज्जितेन्द्रियत्वं च समानभावः । इत्यादि कैंग्रिं यदि तर्स्य प्रीति-रेष्वेव सिद्धं ँतंदिहाक्रियत्वम् ॥ २९ ॥ चेद्रक्ष्यसि त्रह्मगतः स्वभावो ऽयमीदृशः सैकियनिष्क्रियादिः । कर्त्रस्तेनेकेश्च तदा स्वभावे-रनिसतापीह भवेत्कदाचित् ॥ ३०॥

( ३९ )

झसेति स्वभावः तस्यापि परावृत्त्या कदाचिन्नेत्रेणापि ब्रह्मणो दर्शनं भवेदनेकस्वभावत्वात् यदनेकस्त्रभावं तन्नित्यं न स्यात् । ३३ नित्यं तदेव यदेकस्वरूपं एकस्वभावमिति । न्यायस्तु एवं । ब्रह्म नित्यं । एकस्वभावत्वात् । यदेकस्वभावं तन्नित्यं यथाकाशं । तथा चेदं । तस्मा-त्तथेति पञ्चावयववाक्येन या नित्यवस्तुनो व्याप्तिरस्ति सा ब्रह्मणि सक्रियानिःक्रियरक्तद्विष्टादिभिन्नभिन्नानेकस्वभावत्वेन न प्रसक्ता स्यादित्यादि स्वयमूह्यम् । ३४ कृता । ३५ सृष्टिसंहाराभावे । ३६ ब्रह्मवादीति चेदुत्तरयति । ३७ ब्रह्मवादिनामापि ।

हेषो ऽपि रागो ऽपि हशापि वीक्षा नित्यं तदेवास्ति यदेकैरूपम् । आकाशवद्याप्तिरियं हि यत्र वाक्येन पञ्चावयवेन कुर्सौं ॥ ३१ ॥ कर्त्तुः स्फुटा सकियता मनःस्था सृष्टौ खगान्ते च तैंदन्यभावे स्यानिष्कियत्वं च तथैव राग-देषौ जनानां सुखदुःखदृष्ट्या ॥ ३२ ॥ र्थांटक्किया तादृशसौख्यदुःखे चेदेवमूहो भवँतामपि स्यात् । कर्त्तुर्बलं किं किल तर्हि सिद्धे स्वपापपुण्ये सुखदुःखहेतू ॥ ३३ ॥ हे ब्रह्मवादिन यदि जन्तवो ऽमी ब्रह्मांशकास्तर्हि समे समाः स्युः ।

३८ ब्रह्मांशानाम् । ३९ जीवाः । ४० सुखदुःखादिभेदकरोऽन्यः पदार्थः । ४१ पुण्यपापयोः । श्रद्वेष । ४२ ध्यानम् । ४३ ये केचन वैष्णवाः सन्ति ते च विष्णुनैव कृतं संग संहारं च वदन्ति यथा च पद्मपुराणे तत्वाभुसारिमहादेवकृतभगवत्सहस्रनामपाठे प्रतिपादितम् । यतः सर्वा-णि भूतानि भवन्त्यादियुगागमे । यस्मिश्च प्रऌयं यान्ति पुनरेव युग-क्षये ॥ इत्याद्यनेकशः पाठैः पठन्तीति तानाश्रित्याह ये के ऽपीत्यादि ।

तैंदंशसाम्याद् बहुभेदभिन्नौं-श्वेत्तर्हि कश्चिन्ननु तैंत्करो ऽन्यः ॥ ३४ ॥ चेद्रह्मभिन्ना भुवि जन्तवो ऽमी सुलस्य दुःखस्य च कर्तृ ब्रह्म । हेतोर्यतो दुःखसुखे विधत्ते ब्रह्मा स एवास्तु तैंथोर्विधाता ॥ ३५ ॥ निरञ्जनं नित्यममूर्त्तमकियं सङ्गीर्य्य ब्रह्माथ पुनश्च कारकम् । संहारकं रागरुँडादिपात्रकं परस्परभ्वंसि वचोस्त्यदस्ततः ॥ ३६ ॥ अतो विभिन्नं जगदेतदेत-द्रह्मापि भिन्नं मुनिभिर्व्यचारि । अतस्तु संसारगता मुनीन्द्राः कुर्वन्ति मुक्त्ये परव्रह्मचिन्ताँम् ॥ ३७ ॥ ये केपि\* मायामिह विष्णुमाश्रितां

\*श्रिता। ४४ परव्रह्माधिकारोक्तविशेषणविशिष्टत्वात् व्रह्मतुल्यो वा विष्णुक्रेह्मापरपर्यायो चा विष्णुरिति । ४५ मायां । ४६ यदी सुखमयी तदा सुखमय्येव दुःखमयी दुःखमय्येव न च भिन्नरूपा । ४७ तस्या मायाया एकरूप्य एकस्वभावता तस्मात् । ४८ मायां । ४९ जी-वानामनेकर्त्वात् ।

जगदिधौ हेतुसुदीरयन्त्यथ । प्रष्टव्यमेषामिति किं हि मायां विष्णुः श्रितो विष्णुमथापि माँया ॥ ३८ ॥ माया जडा संश्रयितुं स्वयं नो शक्ता तु विष्णुः परवर्ई्सेतुल्यः । जानन्स्वयं नाश्रयते हि मायां यत्पारतन्त्र्यादजडो जडं श्रयेत् ॥ ३९ ॥ अथेष विष्णुर्धुगपन्नुदेत्तां पृथक्पृथग्वा प्रतिजीवमीर्त्ते । आद्ये यदीमां तु नुदेत्रिलोकी तदैकरुँपास्तु न भिल्लरूपा ॥ ४० ॥ तदैकँरूप्याद्यदि र्तां पृथक्पृथग् जीवान्प्रतीर्त्तं नुःभवेत्तदानीम् । आँनन्त्यमस्या इयमप्यनेक-रूपा च जीवा अपि मिन्नरूपाः ॥ ४१ ॥ नामैवमस्त्वत्र तथापि माया

( ४२ )

५० कर्त्तुम् । ५१ मायाम् । ५२ निरपराधानाम् । ५३ कर्त्तुः। ५४ सापराधाः । ५५ सेवकानाम् । ५६ प्रसिद्धिः । ५७ मध्यस्थ-नकारस्योभयत्रसम्बन्धो डमरुकमणिवत् ।

जडा सती किं चैरितुं क्षमा स्यात । कर्च्चश्च शक्तेरथ सा समर्था तदैव कर्त्ता सुखदुःखयोऽस्तु ॥ ४२ ॥ किं कर्चुरेतैरपराद्धमस्ति चेदीदृशीं तैं। प्रति जीवमीर्त्ते । निरींगसां प्राणभूतां य ईट-ग्दुःखादि कर्त्ता स कथं हि कर्त्ता ॥ ४३ ॥ ध्यायन्ति ये नेशमिमेऽस्य सौंगसा-स्तेषांमसौ दुःखकरः र्प्रंथेत्यहो । ये त्वीशमेनं प्रति सेवमाना-स्तेषामयं सातततिं विधत्ते ॥ ४४ ॥ हेषी च रागी च भवतां स कर्त्ता य ईदृशीमाचरति प्रतिक्रियाम् । नामैवमस्त्वस्तु परं य एनं निन्देन्न वन्देत गतिस्तु कास्य ॥ ४५ ॥ लोके त्रिधा स्याइतिरेकवस्तुनो यत्सेवकासेवकमध्यमात्मिकाः ।

ऑद्योर्ड्योश्चेद्गतिरस्नितर्हि मध्येस्थजन्तोरपि सास्तु काचित् ॥ ४६ ॥ अस्यापि काचिन्नियता गतिः स्या-दस्यागतेस्तर्हि च कोऽस्ति कर्त्ता । तर्हीति वाच्यं सुखदुःखमुख्यं यथा कृतं कर्म तथैव लभ्यम् ॥ ४७ ॥ इत्थं च ये केर्चन सर्ड्रिन्ते कर्त्ता र्स्वता जीवगणान्त्रमृज्ये । संसारिभावं प्रणिद्दीय तेषां महाक्षये संहरते पुनस्तान् ॥ ४८ ॥ वाच्यौ अमी किं जगदीश्वरो ऽयं जीवार्न्सतः किं प्रकटीकरोति । किं वा नर्वांनेवकरोति कर्त्ता चेदादिपक्षः शृणु तर्हि वार्ताम् ॥ ४९ ॥ इष्टे पदे चेत्परिस्थय जीवान यः कार्यकाले प्रकटीकरोति ।

( 88 )

५८ सेवकासेवकयोईयोः । ५९ उदासरूपस्य गतिः । ६० यवना-चार्यादयः । ६१ पतिजानते प्रतिज्ञां कुर्वन्तीति यावत् । ६२ स्वकी-यादात्मनः सकाज्ञात् । ६३ क्रत्वा । ६४ दत्त्वा । ६५ ये इत्यं वदन्ति ते वाच्याः पृष्ठव्या इत्यर्थः । ६६ विद्यमानान् । ६७ जीवा-न् । ६८ स्ववाञ्चिते स्थाने ।

६९ कियावसरे । ७० अवसरे या ऽपाप्तिस्तद्भयात् । ७१ पृ-थक्पृथग्जीवपदार्थमेलनवलुः । ७२ प्रापयेत् । ७३ स्वकृतान् । ७४ रक्षति । ७५ स्वचित्ताभीष्टागम्यगमनाटिक्रीडां विटथत् । ७६ स खुदाई नामा जगदीशः ।

सो ऽस्मादृशः कैर्मणि वस्तुरक्षी प्रस्तांवनोप्राप्तिभयाद्विभीतः ॥ ५० ॥ अशक्तिरप्यस्य निवेदिता य-न्नो भिन्नंभिन्नार्थकमेलवीर्यः । कर्जुस्लचिन्त्या किल शक्तिरस्ति तर्रिंक स लोभीति निगद्यते हो ॥ ५१ ॥ क़त्वा नवानेव यदैव जन्तून संसारिभावं 'प्रैति लाभयेचेत् । मौलान्कथं मोचयितुं क्षमो न येन स्वैक्रुप्तानितिकिं विडम्बयेत् ॥ ५२ ॥ कृतानपीत्थं यदि संहरेत् उनः को ऽयं विवेको जगदीशितुः सतः । बालो ऽपि यो वस्तु निजं प्रक्रुप्तं धर्तुं क्षमस्तावदयं दँधाति ॥ ५३ ॥ लीलेति चेत्तर्हि जनो अप लीलाँ कुर्वन्न निन्द्यो भवति प्रवीणैः । तपोयमध्यानमुखैः सैं लभ्य-

\*\*\*

७७ तपःप्रभृतीनि । ७८ जनानां दुःखदानरागद्वेषादिविधान-संहारादिकाम् । ७९ प्रागेव व्रह्मछक्षणप्तट्शरुक्षणः त्वदुक्तकर्त्ता । ८० स्वकीयात् कस्माचिछीरुादिरसात् ।

श्वेत्तानि रुच्ये यदि सन्ति तस्मै ॥ ५४ ॥ एँताँनि यस्मै रुचये भवन्ति स नेदशीं जातु करोति लीलाँम्। लोकेऽपि जीवादिकघातनोत्था लीला निषिद्धास्ति समैव तेन ॥ ५५ ॥ अन्यान्निषेधन्पुनरात्मना सृजं-स्तदा स को ऽतीव विनिन्दितः स्यात् । एवं त्वनालोचनकर्मकारं वयं न कत्तीरमिमं वदामः ॥ ५६ ॥ यत्त्वद्धंचोन्यासमेरैः स कत्ती प्रतः स्वयं स्वीयजनान्पुनानः । ज्योतिर्मयाद्योत्थगुणै विंशिष्टः सो ऽपि स्वकांशान्स्वर्रंसाहिमोहे ॥ ५७ ॥ संसारभावे विरचय्य सद्यो जीवत्वमेवं बहुदुःखपात्रं । नुदलयं चेन्नहि तर्हि कर्नु-रंशा इमे प्राणभृतो ऽपरे यत् ॥ ५८ ॥

८१ पातयित्वा । ८२ परपेश्वरस्येष्टः । ८३ परपेश्वरवार्स्यं । ८४ सिद्धान्ती स्वेष्टं परब्रह्मपरमेष्ठिलक्षणमपरनामसिद्धार्ख्यं निरूप-यति । ८५ दर्शकम् । ८६ लोकानां सम्वन्धिनम् । ८७ पुण्यपापल-क्षणं प्रति पुण्यपापयोस्तस्य दर्शकत्वे तयोस्तत्तत्फलवत्त्वं स्यात् यथा साक्षिणि सति पुण्यपापयोः फलाफलोपलम्भः युलभो भवति लोका अपि बद्दन्ति सर्वं कृतं शुभाशुभं भगवान् वेत्तीति तात्पर्यार्थः ।

कत्ती कथं सङ्घटपेटकोदरे दौर्गत्यदौस्थ्यादिमये भवे ऽस्मिन् । जानन्निजांशान्सहसैव चुद्यात् स्वकस्वरूपादिनिर्पात्य रम्यात् ॥ ५९ ॥ एषा तु लीलास्ति यदीश्वरस्य संसार एवेष ततस्तदिष्टिः। तदा तु संसारिजनैस्तर्दां प्तेये कष्टादि केनाथ विधेयमुग्रम् ॥ ६० ॥ प्र्वापरानाश्रितवाक्यमेतत् प्रजल्पतां कापि न वाक्प्रतीतिः । ये सर्वसद्रपगुणानदोषान् कर्त्तुर्वरांशानिति पातयन्ति ॥ ६९ ॥ किंतैहिं वाच्यं शृणु किञ्चिदस्ति ज्योतिर्मयं चिन्मयमेकरूपम् । इष्ट्रं प्रजीनां सुर्खिंदुःखहेतुं

( 89 )

योगीश्वरध्येयतमस्वभावम् ॥ ६२ ॥ दौर्गत्यदुःखे सुगतिं सुखं च प्राप्तोति ताददक्तकर्मयोगात् । जीवो यदात्वेप समानभावं श्रयेत्तदा गच्छति व्रह्मर्मूंयम् ॥ ६२ ॥ तुष्टिर्जनानां परमेश्वरस्य चेत्सृष्टिसंहारकथाप्रवृत्त्या । स्फूर्त्तिप्रभावप्रतिपादनार्थं तदेति वाच्या स्तुतिरीश्वरस्य ॥ ६४ ॥ आस्तामयं श्रीपरमेष्ठिनामा तद्धचानवानेष जनो ऽभिनिष्यात् । कर्त्ता सुखस्यात्मनि संविधानात् संहारकश्चात्मतमोपहारात् ॥ ६५ ॥ यंथैवं लोके किल को ऽपिसुरः स्वाम्यात्तशस्त्रैरपि सर्वशत्रून् । सजित्य तत्संहतिकृत्रिजाङ्गे सुखस्य कृत्यापि भवेत्स कर्त्ता ॥ ६६ ॥ यथा ऽत्र शस्त्रादिकवस्तुनेर्तुः स्थाने स्थितस्यापि न हि प्रयासः ।

( 89 )

तथेश्वरस्यापि भवेन्न काचित् ंकिया यतो निष्कियतापि सिद्धा ॥ ६७ ॥ शूरो ऽपि चैवं सति शर्म्वभर्तु-मेहोपकारं किल मन्येत ऽसौ । अधीशभक्तो ऽपि तदीयनाम-ध्यानोत्थसौख्यर्स्तकमेव वक्ति ॥ ६८ ॥ एवं ह्यनेके खल्ज सन्ति सन्तो दृष्टान्तसङ्घाः सुधिया समुह्याः । तथा सतीशो महिमापि विश्रुतो भक्तुश्च संगेपतिसर्गकर्तृता ॥ ६९ ॥ इति जैनतत्वसारे जीवकर्मविचारे सुरचन्द्रमनःस्थिरीकारे परव्रह्मविचारोक्तिलेशो ऽष्टमो ऽधिकारः ॥

९१ शस्त्रनायकस्य । ९२ तत्सौख्यकरं तमधीशमेव वक्ति तस्य सेवकत्वात् । ९३ सृष्टिसंहार । ७ (५०) अथ नवमो ऽधिकारः

3

किं त्रेंह्य सिद्धापरनामकीत्तितं ध्येयं मुनीनामपि शुद्धचेतसाम् । भवार्णवे यानवदेव योगिनो जानन्ति यन्मुक्तिगृहं यियासवः ॥ १॥ स्वामिन यदीयं न हि सृष्टिरुत्थिता सकाशतो त्रह्मण इत्यवाचि चेत् । इयं कुतः स्यादपयाति वा कुतो निगद्यतामद्य रहस्यमेतकदु ॥ २ ॥ त्रिकालविज्ञा इति योगिनो ये निरागिणस्ते ऽभिदधुर्विशिष्टाः । कालात्स्वभावान्नियतेश्ववीर्यतः सृष्टिक्षयौ स्तः समवायपञ्चकात् ॥ ३ ॥

९४ अथ जिज्ञासुः पृच्छति ब्रह्मभूयमित्यत्र किं नाम ब्रह्मेत्युक्ते तज्जिज्ञासोराशयेन वदति सिद्धान्ती । ९५ यत् सिद्धापरनाम ब्रह्म भवार्णवे संसारसागरे योगिनः मुक्तिरूपं ग्रहं प्रति प्राप्तुकामाः प्रवहणवत् आमनन्ति. ग्रहप्रवेशेतु कर्त्तव्ये यथा प्रवहणं परित्यज्यते तथा मुक्ति ग्रहगमनावसरे सिद्धध्यानमपि संत्यज्यात्मध्यानं च समभावलक्षणमा-श्रित्य मुक्तिग्रहं प्रविशन्तीति भावः । ९६ कालुः स्वभावनियती, पूर्व-कृतं पुरुपकारणं पञ्चः समवाये सम्यक्त्व, – मेकत्वे भवति मिथ्यात्वम्. इति जैनतत्वम् ।

## ( ५१ )

मुनीश्वरा ब्रह्मणि ब्रह्म लीयते ज्योतिस्तथा ज्योतिषि संविशेदिति । कथं प्रवादो घटते महासना-मयं विना ब्रह्म पुर्राणविदिनाम् ॥ ४ ॥ निशम्यतां ज्ञीनमिदं वदन्ति ब्रह्मेति वा ज्योतिरथेति विज्ञाः । तदेकसिद्धस्य हि ब्रह्म यावत् क्षेत्रं श्रयेत्सर्वदिशास्वनन्तम् ॥ ५ ॥ तावदु डितीयस्य तृतीयकस्य सिद्धस्य ब्रह्मांश्रयते तदेव । एवं ह्यनन्तांमितसिद्धनाम्नां <u>बंह्याश्रयेत क्षेत्रमहो तदाश्रितर्म ॥ ६ ॥</u> तेनेति गीवद्यणि वद्य णीयते ज्योतिस्तथा ज्योतिषि सम्मिलत्यथ । अयं प्रवादो मुनिभिः पुरातनैः

९७ पुरातनतत्वविदाम् । ९८ व्रह्मशद्वेन ज्ञानमुक्तमनेकार्थे, तदेव ज्ञानं प्रकाशकत्वात् ज्योतिरिव ज्योतिरिति ज्योतिरपि लोका व्यवहरन्ति तत एकस्यापि परमज्ञानस्य व्रह्म ज्योतिश्वेति नामद्र्यं लोकाः श्रितास्ततो लोकाशयेनोच्यते व्रह्मेति ज्ञानं ज्यो-तिर्वेति । ९९ ज्ञानम् । ३०० अनन्ता अत एवामिता ये सिद्धा इति-नापानुः । १ ज्ञानं ज्योतिर्वा । ९ सिद्ध्ज्ञानाश्रितम् ।

३ व्रक्मश्रद्धार्थवादीभिः । ४ मिथोमिलितज्ञानस्य ज्योतिषो वा 1

समाश्रितो ब्रह्मैयथार्थवेदिभिः ॥ ७ ॥ एवं सति प्राज्ञवराः कथं न तत् क्षेत्रस्य सार्ङ्क्यमथो भवेत्तथा । परस्परालिङ्गितवह्यणो ऽप्यहो सङ्घीर्णता केन भवेन्न तत्र ॥ ८ ॥ यथैव कस्यापि मनीषिणो हदि प्रभूतशास्त्राक्षरसङ्ग्रहे सति । साङ्कर्यमस्योरसि नैव जायते न चाक्षराणां परिपिण्डता भवेत् ॥ ९ ॥ एवं चिदाश्ठिष्टदिवः समन्ततो न ब्रह्मभिर्ब्रह्मपरम्पराश्रितैः । ी सङ्घीर्णता ऽथो नभसा न ब्रह्मणा-मिह प्रवीणा इति संविदा जगुः ॥ १० ॥ इत्थं हि सिद्धैः परिप्तरितं शिव-क्षेत्रं न सङ्घीर्णमहो भवेत्कदा । सिद्धास्तथा सिद्धपरम्पराश्रिताः सार्झ्यबाधारहिता जयन्ति सोः ॥ ११ ॥ इति जैनतत्वसारे जीवकर्मविचारे स्नरचन्द्रमनःस्थिरीकारे एकसिद्धक्षेत्रे ऽनेकसिद्धावस्थानामिधानोक्तिलेशो नत्रमो अधिकारः॥

( 42 )

व्यया, येषां ते ।

५ मरणम् । ६ परेता नारकास्तेपां यानि दुःखानि तेभ्योऽप्यनन्ता

प्रश्नः पुनः पृच्छचत एष प्रूज्या निगोदजीवानधिकृत्य तद्वत् । निगोदजीवाश्च निगोद एव तिष्ठन्ति केनाशुभकर्मणा ते ॥ १ ॥ यत्ते हि जन्मात्ययमाचरन्तः कर्माणि कर्त्तुं न लभन्ति वेलाम् । तत्कर्मणा केन परतदुःखा-नन्तव्यथां ते ऽनुभवन्ति दीनाः ॥ २ ॥ ये तेषु केचिद्यवहारराशि-मायान्ति ते स्युः कमतो विशिष्टाः । राशेः धनर्ये व्यवहारनाम्रो निर्गत्य जीवा अभियान्ति ते ऽपि ॥ २ ॥ निगोदजीवत्वमथो लभन्ते कथं व्यवस्था कुत आविरसित । निशम्यतां सम्यगयं विचारो विचारसञ्चारितचित्तवृत्ते ॥ ४ ॥

(.48) अथ दशमो ऽधिकारः

6.040.0

१ उत्तरकालताहक्मेरणात् । ८ दुष्कर्म । ९ लवणोदस्य वारि ।

निगोदजीवेषु सदैव दुःखं यदस्ति तत्तादशजातिभावात् तथाविधक्षेत्रजनिप्रलम्मा-न्महार्त्तिदोदँर्कतथाप्रणोदात् ॥ ५ ॥ यथैव लोके लवणोदवारि क्षारं सदा दुःसहकर्मयोगात् । अनन्तकाले ऽपि भवेन्न पेयं यन्नैव वर्णान्तरमाश्रयेत ॥ ६ ॥ अनन्ततो ऽनन्ततरस्त्वनेहा बभूव वार्द्धेर्लवणोदनाम्नः । विनेदृशं कॅमे न नाम वाच्यं तत्कुत्र दुष्कर्म कृतं जलेन ॥ ७ ॥ यत्रापि गङ्गदिमहानदीभवं जलं गतं तद्गतरूपि तद्रसं । निगोदकेषु व्यवहारराशितो जीवा गतास्ते ऽपि भवन्ति तत्समाः ॥ ८ ॥ र्तंडारि मेघस्य मुखं समाप्य पेयं भवेचाथ सुखीभवन्ति । एवं निगोदादपि निर्गता ये

(48)

वत् व्यवहारराशिगतजीवाः ।

१० मान्त्रिकस्य । ११ उच्चाटनेनि दुर्नाम । १२ शुभमन्त्रवर्ण-

संलभ्य जीवा व्यवहारराशिम् ॥ ९ ॥ यबागर्मंज्ञस्य नरस्य कस्यचित्। हृदुन्तरोच्चाटनमन्त्रवणाः । तिष्ठन्ति तैः किं कृतमत्र दुःकृतं यदीदृशं नामें निगद्यते जनैः ॥ १० ॥ तत्स्था हि वर्णा यदि के ऽपि शस्त-मन्त्रस्थितास्ते गदिताः प्रशस्ताः । सन्मन्त्रगा ये ऽपि च मन्त्रवर्णा-स्तेस्युस्तथोचाटनदोषदुष्टाः ॥ ११ ॥ क्षेत्रं निगोदस्य यथा तथेदं दुर्मान्त्रिकस्याशुभवर्णभृदु हृदु । दुर्मन्त्रवर्णाभनिगोददेहिनः सन्मन्त्रेंवर्णव्यवहारिजन्मिनः ॥ १२ ॥ दृष्टान्तदार्षान्तिकतेयमात्मना संयोजनीया समभावभाविना। एवं च सूक्ष्मा गुरवश्च पण्डितै-र्हरुयास्तु दृष्टान्तगणाः स्वबुद्धितः ॥ १३ ॥ दुक्षा निगोदासुभृतः समस्तं संवाप्य लोकं सततं स्थिताश्चेत् ।

ते केन नायान्ति दृशः पर्थं युके घनीभवन्तो ऽपि न बाधयन्ति ॥ १४ ॥ सत्यं निगोदा अतिसूक्ष्मनाम-कर्मोदयात्सूक्ष्मतरा भवन्ति । एकां तनुं ते अधिगता अनन्ता-. स्तथाप्यदृश्या ननु चर्मदृग्भिः ॥ १५ ॥ यथोंग्रेंगन्धां में तदेहिरामठा-दिकोत्थगन्धो बहुधा यथा मिथो । श्लिष्टो अमितिष्ठेन्न तदन्यवस्तुनः सङ्कीर्णता नापि नमोभुवस्तथा ॥ १६ ॥ एवं निगोदासुमतां परस्परा-श्लेषेऽस्ति तेषामतिबाधनं सदा । तथापि चान्यस्य न वस्तुनो ऽस्ति सङ्कीर्णता नैव विहायसश्च ॥ १७ ॥ यथात्र गन्धादिकवस्तुसत्ता ज्ञेया नसा नैव हशाभिहस्या । एवं निगोदात्मभूतोऽपि जैन-वाक्यादिबोध्यां मनसा न वीक्ष्याः ॥ १८ ॥ -ते केवलज्ञानवता हि दृश्याः

१५ आच्छादितअंदरो जातं यत् छिद्रं तत्रागता ये इनरञ्मयः सूर्यकिरणास्तेभ्य उप्तना ये वंशीकाराः किरणमतिविम्वास्तत्र यदु-ड्वीयमानं रजस्त्रत्वरेणुरित्युच्यने तस्य यद्र्पं दर्शनम् । १६ आहरन् । ८

यथा हि सर्वत्र रजो ऽतिसूक्ष्मम् । उड्डीयमानं न च दृश्यते ऽक्ष्णा न चापि राशीभवने अपि बोध्यम् ॥ १९ ॥ परं यदाळन्नशुषीनरहिम-समुत्थवंशीत्रसरेणुरूपम् । प्रकाशयोगादभिवीक्ष्यते तत् हश्यास्तथा दिव्यदृशा निगोदाः ॥ २० ॥ स्वामित्रिगोदाद्यसुमान् न्यैदन् सन् न गौर्खं केन लमेडुणेन च। यथा हि सूतो विविधांश्च धातू-नश्रन भजत्येष गरिष्ठतां नो ॥ २१ ॥ वस्त्रं यथा चम्पकपुष्पवासितं यथा च ऋष्णागरुधूपधूपितम् । न मौलमारान्ननु याति गौरवं दृष्टान्त एकः पुनरत्र शास्त्रगः ॥ २२ ॥ सिद्धो यथा तोलकमानपारदः स्विन्नः सहेम्नः शततोलकेन ।

१७ क्वताहारे । १८ कर्मप्रकारम् । १९ पत्येकत्वाभावात् भिन्नभिन्नशरीररूपग्रहरहिताः । २० परस्परद्वेषकारणात्वना तैजस-कार्मणारव्येन संस्था संस्थिनिर्येषां ते ।

न वर्धते ऽमौ निजतोलकाङ्गरा-देवं न जीवे ऽपि सरः कृतार्हतौ ॥ २३ ॥ यथा पुनर्मारुतपूर्णमध्या र्हातः स्वमारादधिकी भवेन्नो । तथैव जीवो विहिताज्ञनो ऽपि स्वगौरवान्नाधिकगौरवश्रित् ॥ २४ ॥ साधो निगोदाङ्गभूतो अतिदुःखिताः स्युः कर्मणा केन निगद्यतामिदम् । इमं विना केवलिनं न कश्चि-हिज्ञो ऽपि विज्ञानुमलं विचारम् ॥ २५ ॥ तथापि च प्रत्ययहेतवे ऽदो निगद्यते किंचन केंमजातम । यद्यप्मी अत्र निगोदजीवाः स्थूलास्रवान्तेवितुमक्षमा हि ॥ २६ ॥ परन्तमा एकतनुं श्रिता य-त्तिष्ठन्त्यनन्ताः प्रतिजन्तुविद्धाः । पृथई्ष्प्रथग्देहगृहप्रमुक्ताः परर्संपरेहेपकरात्मसंस्थाः ॥ २७ ॥

( 46 )

अत्यन्तसङ्घीर्णनिवासलाभा-दन्योन्यसम्बद्धनिकाच्यवैराः । प्रत्येकमप्येष्वभिवत्तमान-ञनन्तजीवैस्तत उग्रवैरम् ॥ २८ ॥ एकस्य जन्तोर्यद्पीह वैर-मेकेन जीवेन तदप्यजेयम् । एकस्य जन्तोर्यदनन्तजीवे-वैरं भवेचेत्तदनन्तकालैः ॥ २९॥ कथं न भोग्यं पुनरेधमानं तदेव तेनैव ततो ऽप्यनन्तम् । एवं निगोदाखमतां न वैरं सान्तं न दुष्कर्म च नापि कालः ॥ ३० ॥ लोके यथा गुप्तिगृहाश्रिताना-मन्योन्यसंमर्दनिपीडितानाम् । प्रत्येकमाबद्धनिकामवैर-भाजां नराणां किल कर्मबन्धः ॥ ३१॥ भावस्त्वमीषामलमीदृशः स्या-द्यदेषु कश्चिन्म्रियते ऽपयाति वा । तदाहमासीय सुखेन भक्ष्य-२१ एकमेकं मत्यात्मनात्मानं संविच्य २ एकीभ्य तिष्टति ।

मायाति किञ्चिद्घनमंशतश्च ॥ ३२ ॥ इत्यादिकं वैरमतुच्छमीहक् प्रवर्धमानं भतिवन्दि यत्स्यात् । तस्मादमीपामनिदुष्कृतं स्या-देवं निगोदाङ्गभूतामपीक्ष्यम् ॥ ३३ ॥ तथानिसङ्घीर्णकपञ्चरस्थिताः विद्वेपभाजश्चटकादिपक्षिणः । जालादिगा वा तिमयो मिथोभव-दिवाधनदेषचिताः सुदुःखिनः ॥ ३४ ॥ तथा पुनस्तस्करके निहन्य-माने च सत्यामनले विशन्त्याम् । कौतूहलार्थं परिपञ्चतां नृणां देपं विनोत्तिष्ठति कर्मसँखयः ॥ २५ ॥ बुधास्तमाहुः किल सामुदायिकं भोगो यदीयो नियतो ऽप्यनेकशः । एवं हि चेत्कौतुकतः कृतानां स्वकर्मणामत्र सुदुर्विपाकः ॥ ३६ ॥ अन्योन्यबाधोत्थविरोधजन्मना-मनन्तर्जीवैः कृतकर्मणां तदा ।

२३ पीडन । २४ यथा । २५ विषं ज्ञातमज्ञातं वा भक्षितं मा-रयति तत्र ज्ञाते तु स्वयमन्यो वा कश्चिदुपायमपि क्रुत्वा जीवेदपि प-रमज्ञातं तु मारयत्येवेति ज्ञेपः अत एवेपां मनो विना सम्रुत्पन्नं परस्पर-वेरमन्तकाले ऽपि भुज्यमानं न पूर्णं स्यादिति तत्त्वम् । २६ निगोटेषु । २७ मिथ्यात्वम् । २८ काययोगादिज्ञः ।

भोगो ऽप्यनन्ते ऽपगते हि काले निगोदजीवैर्न हि जातु पूर्यते ॥ ३७ ॥ पूज्या निगोदासमतां मनो अस्त नो केनेदशं तन्दुलमत्सवदु भृशम् । प्रजायते कर्म यतस्त्वनन्त-कालप्रमाणं परिपाक एवम् ॥ ३८ ॥ सत्यं यदेतन्न मनो ऽस्त्यमीषां तथापि चान्योन्यविबैंधनोत्थम् । दुष्कर्म तूत्पद्यतएव येंई-दिषं निहन्त्येव यथा तथाहेंतम् ॥ ३९ ॥ सञ्ज्ञाश्चतस्रो ऽप्यथंवेर्षे मिथ्याँ योगैः कषायो विरतिश्च सन्ति । इमानि सर्वाण्यपि कर्मबन्ध-बीजान्यनन्तैस्त्वधिको विरोधः ॥ ४० ॥ एवं निगोदासुमतां निदर्शनैः

( ६१ )

( ६२ )

किञ्चित्स्वरूपं गदितं यथामति । यतस्तिवदं नो किल को ऽपि वक्तुं शक्तो विना केवलिनं कुलीनाः ॥ ४१ ॥ इति जैनतत्त्वसारे जीवकर्मविचारे सुरचन्द्रमनःस्थिरीकारे निगोदजीवानां क्षेत्रस्थितिगमानमकर्मवन्धादनिदर्शनोक्तिल्ज्ञो द्यमो ऽधिकारः ॥

-----

स्वामिन्निदं विश्वमझेषमित्थं पूर्णं निगोदैर्यदि तर्हि तत्र । कर्माण्यथो पुदुलुराशयो ऽपि धर्मास्तिकायादि कथं हि मान्ति ॥ १ ॥ सत्यं यथा गान्धिकहड्रमध्ये कर्पूरगन्धः प्रसृतो ऽस्ति तत्र । कस्तूरिकाजातिफलादिसर्व-वस्तूत्थगन्धो ननु माति किं न ॥ २ ॥ तत्रास्ति मात्तेण्डतपस्तंथैव धूवस्य धूमस्त्रसरेणवो ऽपि । वायुश्च शब्दुश्च सुमादिगन्धो मातो यथा स्यादथ चावकाशः ॥ ३ ॥ पुनश्च कस्यापि विचक्षणस्य वक्षोन्तराशास्त्रपुराणविद्याः । वेदाः स्मृतिर्मन्त्रकलाश्च यन्त्र-तन्त्राणि सर्वाण्यमिधानकांपाः ॥ ४ ॥ ज्योतिर्मतिर्व्याकरणादिविद्या

## अथ एकादशो ऽधिकारः

( ई३ )

इति जैनतत्त्वसारे जीवकर्मविचारे सुरचन्द्रमनःस्थिरीकारे जीवपुद्रलेघर्मास्तिकायादिपूर्णे ऽपि ल्रोके तथैवावकाज्ञोक्तिल्लेज एकादजो ऽधिकारः ॥

रागा रसाशीर्विषयाः कषायाः । वार्त्ता विनोदा वनिताविलासा दानादयो मत्सरमोहमैत्र्यः ॥ ५ ॥ क्षान्तिर्धृतिर्दुःखसुखे ग्रणास्त्रय आम्नायशङ्काभयनिर्भयाधयः । ध्यानादयो मान्ति यथैव तदद द्रव्याणि लोके ऽपि वसन्ति नित्यम् ॥ ६ ॥ लोके यथा वा वनषण्डमध्ये रेणुस्तथामी त्रसंरेणवो ऽपि । सूर्यातपो वह्तितपः सुमानां गन्धः समीरः पद्युपक्षिशब्दः ॥ ७ ॥ वादित्रनादश्छदमर्मरादि सर्वाणि मान्तीह तथावकाशः । एवं च द्रव्यैर्निचिते अप लोके ऽवकाश एषो अपि च तादृशो अस्त ॥ ८॥

(३५) अथ द्वादशो ऽधिकारः

पृच्छामि प्रज्यान् प्रणयादिदानीं जीवस्तु कर्माणि शुभाशुभानि । भुङ्क्ते सुंखेषी किमु दुःखितः सं-स्तदास्ति कश्चिन्ननु कर्मनोदकः ॥ १ ॥ विधिग्रीहो वा परमेश्वरो वा कर्त्ता यमो वा भगवानिहास्तु । प्रणोदकः कर्मगणस्य येन दुःखं सुखं वा परिमोज्यते जगत् ॥ २ ॥ नैवं यदेतानि भवन्ति कर्म-नामानि शास्त्रे पठितानि तद्यथा । भाग्यं स्वभावो भगवानदृष्टं कालो यमो दैवतदैवदिष्टम् ॥ २ ॥ अहो विधानं परमेश्वरः किया

२९ जीवो हि स्वभावात् छुखैवी दुःखद्वेपी । तेन मुखहेनुथुभ-कर्माणि स्वेच्छ्या मुङ्क्ताम् । परं दुःखकारणमथुभकर्म भोक्तुं स्वेच्छ-या न समीहते । तदा ऽशुभकर्मभोगे तु कश्चित् प्रेरको ऽस्तु येनायमा-त्मा ऽशुभकर्मवल्ठात् दुःखं भोज्यते । स च प्रेरको लौकिकः कश्चि-दक्ष्यमाणो ऽइति पृच्छाकारः प्रेरकपूर्विकां कर्ममुक्तिमाह । तदा कर्म-वादी नैवमित्यादिष्टक्तत्रयेणोत्तरमाह ।

ę

३० कर्मस्वभावज्ञैः । ३१ जीवस्य । ३२ कर्माणि ३२ समर्थां-भवन्ति । ३४ जीविष्यन्ति । ३५ कर्मभिः । ३६ आत्मनाम् ।

ं स्नैकालिकः सङ्गम "ऐभिरेषाम् ॥ ८ ॥

जीवन्त्यजीवन्नथ जीवितौर-

पुराकृतं कर्म विधा विधिश्च । लोकः कृतान्तो नियतिश्च कर्त्ता प्राक्वीर्णप्राचीनविधातृलेखाः ॥ ४ ॥ इत्यादिनामानि पुराकृतस्य शास्त्रे प्रणीतानि तु कर्मतः । तदात्मैंनी न स्वकर्मणो विना सुखस्य दुःखस्य च कारको परः ॥ ५ ॥ स्थाने त्वजीवानि पुनर्जडानि कर्माणि किं कर्त्तुमिह क्षमाणि । कश्चित्तदेषां परिणोदको ऽस्तु यच्छक्तितो अमूँनि सँहीभवन्ति ॥ ६ ॥ इदं तु सत्यं परमत्रकर्मणा-मेषां स्वभावो ऽस्ति सदेदृगेव । विनेरकं यान्यखिलात्मनः स्वयं स्वरूपतुल्यं फलमानयन्ति ॥ ७ ॥ यतो अभवर्त्तन्त इमे उत्र जीवा अजीवसम्बन्धमधिश्रिताः सदा ।

३७ धर्माधर्माकाशपुद्ध अजीवास्तिकायकाललक्षणानि षड् द्रव्या-णि, तन्मध्ये जीवास्तिकायमेकं विमुच्य शेषाणि पश्च द्रव्याणि अजी-वानि, एवं कालस्वभावनियतिपुराकृतपुरुषकारलक्षणपञ्चसमवायो ऽप्यजीवः एभिर्दशभिरजीवैरशेषं जीवसंस्रतं जगत् सन्ध्रियते । यथा धर्मास्तिकायेन चलति । अधर्मास्तिकायेन तिष्ठति । आकाशास्ति-कायेनावकाशं लभते । पुट्गलास्तिकायेन तिष्ठति । आकाशास्ति-कायेनावकाशं लभते । पुट्गलास्तिकायेनाहारविहारादिकरोति । कर्माण्यत्रान्तर्भवन्ति । यैरजीवरूपैरयं जीवः सुखदुःखभाग् भवति तानि कर्माणि जीवः कालादिपञ्चसमवायसामर्थ्यात् ग्रह्णाति धारयति स्रङ्क्ते शमयतीति । एवं नवापि वस्ताने अजीवानि जीवानां जीवनो-पायाः । तत्र कालस्तूभयत्रवर्तमान आयुरादिसर्चप्रमाणवद्वस्तुप्रमाणकर इति ।

षड्दर्व्यमध्ये खलु द्रव्यपत्रकं निर्जीवमेवं समवायपञ्चकम्। एतैरजीवैरपि जीवसङ्कलं जगत्समस्तं भ्रियते निरन्तरम् ॥ ९ ॥ जीवास्त्विमे स्वोर्जितकर्मपुद्गलैः सन्तः श्रिता दुःखसुखाश्रयीकृताः । द्रव्याणि षट् यत्समवायपञ्चक-मेतन्मयं ह्येव जगन्न चापरम् ॥ १० ॥ ततः सचेतः प्रणिचेत चेतसा जीवेभ्य एते सबला अजीवाः ।

( ह्७ )

३८ अजीवा धर्माधर्माकाशपुद्गलकालस्वभावनियतिपूर्वकृत्-पुरुषकारद्रव्यक्षेत्रकालभावलक्षणास्तेषां यद्वलं तेन पेरिता व्यापारिताः सन्तो जीवाः सुखदुःखभाजो थवन्ति । पुद्गलेष्वेव कर्पाण्यन्तर्भवि-ष्यन्ति इति भावः । ३९ प्रहणशीलस्वभावात् । ४० वाव्छनीयम् ।

यतो यथा ऽजीवँबलप्रणोदिता जीवास्तथा स्युः सुखदुःखभाजः ॥ ११ ॥ स्वमाव एषो ऽस्ति यतस्तु जीवा गृह्णन्ति कर्माणि शुभाशुमानि । अयं तु गृहन् गृहँयाऌुभावा-देतीति कुर्वे खरसान्निजेप्टम् ॥ १२ ॥ जडानि कर्माणि न भोगकालं विदन्ति येन प्रकटीभवन्ति । आत्मापि दुःखानि न भोक्तुकामो यदेष दुष्कर्म पुरस्करोति ॥ १२ ॥ तदीह कर्माणि कियन्तमुचै-विलम्ब्य कालं निजकारमात्मकम् । सुखं तथा दुःखमिमं नयन्ति .. कुतो विना प्रेरकमेतदेर्ध्यम् ॥ ९४ ॥ स्तयं तु कर्माणि जडानि सन्ति नाभोगकालं निजकं विदुन्ति ।

आत्मापि दुःखानि न भोक्तुकाम-स्तथापि दुःखान्ययमाश्रयेत ॥ १५ ॥ द्रव्यादिसामग्यतथाऽनिवार्य-शक्त्यैव कर्माणि तु तादृशान्यपि । स्फुटानि भूत्वा स्वककर्तृकं बला-दात्मानमेनं ननु दुःखयन्ति ॥ १६ ॥ युग्मम्॥ यथोष्णकालादि ऋतौ समेते कश्चिज्जनः शीतऌवस्तुसेवी । **म्रष्टादिका**म्लादिकरम्यभोजी स्यात्तस्य तद्योगसमुत्थवातः ॥ १७ ॥ वर्षाऋतुं प्राप्य पुँरुं प्रकुप्यति प्रायो वधुःस्थः समीर उग्रः ।

( ६९ )

४१ द्रव्यमादौ येषां तानि द्रव्यादीनि द्रव्यक्षेत्रकारूभावरूपाणि समग्रवस्तूत्पतिस्थितिनाशदेतुभूतानि तेषां सामग्र्यं सामग्रीसमवायस्तस्य तथेति तादृशी अनन्यरूपा सा चासौ अनिवार्या ऽप्रतिहता वल्ठवती वा सा चासौ शक्तिश्र तमा मेरकभूतया तादृशान्यपि जडान्यजीवानि च कर्माणि द्रव्यादिसामग्र्यां सत्यां प्रकटीभूय स्वेषामात्भीयानां कारकं कर्त्तारं वल्लादेनमात्मानं दुः खद्रेषिणमपि दुः खयन्ति दुः खिनं कुर्वन्ति अत एव कत्रीदिमेरकं विनैव द्रव्यक्षेत्रकालभावसामाग्र्या मेरकभूतया जडान्यपि कर्माणि कश्चित् कालमात्मनि स्थित्वापि ततः प्रकटीभूया-त्मानं दुः खयन्ति वा न तु कत्रीदिमेरकपेरितानि इति भावः । ४२ भूरि ।

३८ अजीवा धर्माधर्माकाशपुद्गलकालस्वभावनियतिपूर्वकत-पुरुषकारद्रव्यक्षेत्रकालभावलक्षणास्तेषां यट्वलं तेन प्रेरिता व्यापारिताः सन्तो जीवाः सुखदुःखभाजो थवन्ति । पुद्गलेष्वेव कर्पाण्यन्तर्भवि-ष्यन्ति इति भावः । ३९ यहणशीलस्वभावात् । ४० वाव्छनीयम् ।

यतो यथा ऽजीवैंबलप्रणोदिता जीवास्तथा स्युः सुखदुःखभाजः ॥ ११ ॥ स्वमाव एषो ऽस्ति यतस्तु जीवा ग्रहन्ति कर्माणि शुभाशुभानि । पृष्ठ ६८ उपर पहेली चार लिटि पछी उमेरी वांचो. स्वकालसीमानमवाप्य कमां-ण्यमूनि चैषां सुखदुःखदानि ॥ १२ ॥ चेदित्थमेवेति तदायमात्मा ग्रह्मति कर्माणि शुभाशुभानि । यदेष दुष्कमे पुरस्कराति 11 १२ 11 तदीह कर्माणि कियन्तमुचे-र्विलम्ब्य कालं निजकारमात्मकम् । सुखं तथा दुःखमिमं नयन्ति .. कुतो विना प्रेरकमेतदेर्ध्यम् ॥ ९४ ॥ सत्यं तु कर्माणि जडानि सन्ति नाभोगकालं निजकं विदन्ति ।

( 56)

आत्मापि दुःखानि न भोक्तुकाम-स्तथापि दुःखान्ययमाश्रयेत ॥ १५ ॥ द्रव्यादिसामग्यतथाऽनिवार्य-शक्त्यैव कर्माणि तु तादृशान्यपि । स्फुटानि भूत्वा स्वककर्तृकं बळा-दात्मानमेनं ननु दुःखयन्ति ॥ १६ ॥ युग्मम्॥ यथोष्णकालादिऋतौ समेते कश्चिज्जनः शीतलवस्तुसेवी । म्रष्टादिकाम्लादिकरम्यभोजी स्यात्तस्य तद्योगसमुत्थवातः ॥ १७ ॥ वर्षाऋतुं प्राप्य पुँरुं प्रकुप्यति प्रायो वपुःस्थः समीर उग्रः ।

४१ द्रव्यमादौ येषां तानि द्रव्यादीनि द्रव्यक्षेत्रकालभावरूपाणि समग्रवस्तूत्पतिस्थितिनाशहेतुभूतानि तेषां सामग्र्यं सामग्रीसमवायस्तस्य तथेति तादृशी अनन्यरूपा सा चासौ अनिवार्या ऽप्रतिहता वलवती वा सा चासौ शक्तिश्च तमा पेरकभूतया तादृशान्यपि जडान्यजीवानि च कर्माणि द्रव्यादिसामग्र्यां सत्यां प्रकटीभूय स्वेपामात्मीयानां कारकं कर्त्तारं वल्लादेनमात्मानं दुःखद्वेषिणमपि दुःखयन्ति दुःखिनं कुर्वन्ति अत एव कर्त्रादिमेरकं विनैव द्रव्यक्षेत्रकालभावसामाग्र्या पेरकभूतया जडान्यपि कर्माणि कश्चित् कालमात्मनि स्थित्वापि ततः प्रकटीभूया-त्मानं दुःखयन्ति सुख्यन्ति वा न तु कर्त्रादिमेरकमेरितानि इति भावः । ४२ भूरि ।

४३ उत्पत्तेः । ४४ नाश । ४५ कर्मवातयोः । ४६ कालः । ४७ अर्थात् प्रमाणभूततया । ४८ वातपित्तश्लेष्मरूपवस्तुत्रयस्य ।

लब्ध्वा च कालं शरदाख्यमेष प्रायेण संशाम्यति पित्तभावाँत् ॥ १८ ॥ एवं हि वातादिकवस्तुनस्तू-त्पत्तिस्थितिप्रौंन्तदशात्रये ऽपि । आत्माश्रितस्यास्य न कश्चिदन्यो विनैव कालादिकमत्र हेतुः ॥ १९ ॥ कर्मग्रहः स्वेप्सितभुक्तिवत्स्यात् ईं योस्तु शान्तिस्थितिकार्यनेहैं। । समस्तदात्मार्जितकर्मणां हि भुक्तिश्च शान्तिः किल कालद्रव्यैः ॥ २० ॥ एवं तु कालो गाँदितो अस्ति कर्मणो बाँतादिवस्तुत्रितयस्य चापि । परं यदा कश्चनशान्त्युपाय उम्रो भवेत्तर्द्यापि याति चान्तरात् ॥ २१॥ किश्चित्कदाचित्स्वदनं यदात्मनो वातादिकृत्तक्षणतो अपि जायते। कर्माणि कानीह तथात्मनो ऽस्यो-

४९ सुखदुःखादिरूप । ५० नास्ति ईरकः प्रेरको यत्र फल्ठादि-दानकर्मणि तदनीरकम् तत्क्रियाविशेषणमेतत् । ५१ औषधानि । ५२ जनः । ५३ आहारको जनः कश्चित् । ५४ परिकर्मितम् ।

ग्राणि क्षणात्तत्र्रूं हिदान्यनीरकेंम् ॥ २२ ॥ यदा उनः स्त्री पुरुषं भजन्ती 👘 🗤 यद्टच्छया स्वार्थपरा विनेरकम् । विपाककाले परिपूर्णतां गते प्रसूयमाना सुखिताथ दुःखिता ॥ २३ ॥ एवं तु कर्माण्यपि दुष्टशिष्टा-न्यनीरकाण्येव निजात्मगानि । स्वं कालमाप्य प्रकटीभवन्ति यदु दुःखं सुखं वाभिनयन्ति देहिनम् ॥ २४ ॥ यहातुरः को ऽप्यर्भेदान् किलाहरन् जानाति नांसांवहितान् हितानथ । तदीयपाकस्य गते तु काले सुख़ं तथा दुःखमें रं लभेत ॥ २५ ॥ कर्माण्यपीत्थं पुनरेष आत्मा गृह्नन् न जानाति शुभाशुभानि । यदा तु तेषां परिपाककाल-स्तदा सुखी दुःखयुतो ऽथवा स्वयम् ॥ २६ ॥ विषं तथा कृत्त्रिमॅमीदृशं स्या-

५५ कर्मणां कारकस्य । ५६ याद्यां कर्म स्याद्यदि शुभं कर्म तदा शुभं फरुं यद्यशुभं कर्माशुभं फरुं कुर्वन्तीति भावः । ५७ पकः । ५८ पारदः । ५९ रोगितेन । ६० परिपाक । ६१ सिद्धस्या-सिद्धस्य वा पार्रदस्य भक्षकः । ६२ दुष्टा स्फोटिका दुःपिटिका निर्नामिकाचेत्यर्थः । ६३ पीडयन्ति ।

त्तकालनाशायं तथैकमासात् । **दिमासषण्मासकवर्षकाल**---दिवर्षवर्षत्रयतो Sपि नाशकृत् ॥ २७ ॥ इत्थं च कर्माण्यपि भूरिमेद-भिन्नस्थितीनीह भवन्ति केंर्तुः । निजे निजे काल उपागते तु तार्द्धक् फलं तानि वितन्वते स्वतः ॥ २८ ॥ सिँद्धो रेंसी वैष भवेदसिद्धः सर्वो गृहीतो उभैयमितेन केनचित्। समागते तत्परिणांमकाले दुःखं सुखं वा भजते तदार्शकः ॥ २९ ॥ तथात्मगा ईुःपिटिका च वालको । दुर्वांतशीताङ्गकसत्रिपाताः । स्वयं त्वमी कालबलं समेख तदन्तमात्मानमतिव्यथन्ते ॥ ३० ॥ अमी तथैते ऋतवो ऽपि सर्वे

६४ मनुष्यस्रोकमध्यवर्तिमाणिनः मति । ६५ आदिशब्दात् वो-दरिकाऽच्छपिटकादयः । ६६ क्षयरोग । ६७ रोगाः । ६८ <mark>क्</mark>रानेन । १०

स्वं स्वं च कालं समवाप्य सद्यः । मर्नुर्ष्यलोकाङ्गभृतो नयान्ति सुर्खं तथा दुःखमिमान् स्वभावतः ॥ ३१ ॥ एवं हि कर्माणि निजात्मगानि स्वकं स्वकं कालमवाप्य सत्वरम् । विना परप्रेरणमेतमात्मकं नयन्ति दुःखं सुखमप्यथो स्वयम् ॥ ३२ ॥ तथा पुनः शीतलिकादिबाला-मयोद्भवा तप्तिरधिश्रयेत्तनुम् । षण्मासमात्मानामिमं तथैव श्रयन्ति कर्माणि समेत्य यत्स्वयम् ॥ ३३ ॥ र्यंक्ष्माक्षिबिन्द्रदतपक्षघाता अर्धाङ्गशीताङ्गमुखामया ये। सहस्रवसैः परिपाकमेषां वदन्ति वैद्या विदितागमा विर्दी ॥ २४ ॥ इत्थं हि केषामिह कर्मणां परी-पाकं स्वकालं समवाप्य यत्स्वयम् । विना परप्रेरणमत्र पण्डिताः

तस्राविण्या ।

६९-७१ तापः । ७२ वाञ्छनीयः । ७३ प्रेरकम् । ७४ अमृ-

पठन्ति सैद्धान्तिकसिन्धुराये ॥ ३५ ॥ तापो यथा पित्तसवो दशाहं सश्लेष्मिको हादशरात्रमात्रम् । सँवातिकस्तिष्ठति सप्तरात्रं त्रैदोषिँकैः पञ्चदशाहमानम् ॥ ३६ ॥ एवं ज्वराणां परिपाककालः स्वकः स्वकोऽयं पृथगेप उक्तः । यथा तथैपां ऋतकर्मणामपि पृथक् स्वकीयः स्थितिकाल एष्यः ॥ ३७ ॥ यथा यथा वा चरितं पुरात्मना फलं ग्रहाणामिह अुज्यते तथा। यावत्स्वसीमां सहजादशान्त-र्दर्शादियुक्तं परिणोदकं विना ॥ ३८ ॥ कर्माणि कर्मान्तरितानि चैवं यथात्मनानेन नतु क्रियन्ते । स्वकालमेषां परिपाकयुक्तं भुङ्क्ते तथात्मा फलमीरँकं विना ॥ ३९ ॥ कर्मेदमाहुः कतिषा बुधाः सुँधा-

७५ वाण्या । ७६ इदं कर्मसिद्धान्ते चतुर्धोक्तं । यथा इह लोए कडा कम्मा इह लोए वेज्जन्ते, इह लोए कडा कम्मा परलोए वेज्ज-न्ते, परलोए कडा कम्मा इह लोए वेज्जन्ते, परलोए कडा कम्मा परलोए वेज्जन्ते इति चतुर्भङ्गी उक्ता सात्र यथा सवाच्या । ७७ कर्म । ७८ कृतम् । ७९ अत्रैवोदयं यायात् । ८० सिद्धपुरुषाय रससि-द्रादिमहापुरुषाय । ५१ राज्ञे । ८२ लक्ष्प्ये । ८३--८४ कर्म ।

किरा गिराँ तं शृणु दक्षिण क्षणम् । **भँझीचतुष्केन चतु**र्विधं त-त्तत्राधँमंत्राँचरितं लिहोईंथेत् ॥ ४० ॥ शस्तं तथाशस्तमहो यथा आवि सिद्धाय वा साधुजनाय भूंभृते । श्रियाइह स्वल्पमपि प्रदत्तं चौर्याद्यशस्तं पुनरत्र नाशकृत् ॥ ४१ ॥ भेदो दितीयोऽत्रैकृतं परत्र कर्मोंदयेदत्र यथा प्रशर्स्यर्भे । तपोवताद्याचरितं सुरत्वा-दिदं तदन्यन्नरकादिदायि ॥ ४२ ॥ सत्या यथा सत्त्वमिहाश्रितं पुनः शूरेण शौर्यं परजन्मभोगदस् । तृतीयभेदस्तु परत्र कर्म निर्मातमत्रासुखसौख्यदायि ॥ ४३ ॥

८५ । एकस्मिन् । ८६ प्राप्तिः । ८७ जन्मशब्दोऽदन्तोण्वसित् ।

एकत्र पुत्रे तु तथा प्रसूते दारिद्यमात्रादिवियोगयोर्गः । अस्य ग्रहा अप्यथ जन्मकुण्डली-मध्ये न शस्ताः कृतकर्मयोगात् ॥ ४४ ॥ अन्यत्र पुत्रे तु तथा प्रजाते सम्पत्तिमात्रादिखुखं प्रभुत्वम् । अपि ग्रहा अस्य तु जन्मपत्रिका-मध्ये विशिष्टाः पतिताः सुकर्मतः ॥ ४५ ॥ चतुर्थमेदस्तु परत्र कर्म कृतं परंत्रैव फल्प्रदं भवेत् । यदत्र जनमे विहितं तृत्रीय-भवे विधत्ते फलमात्मगामुकम् ॥ ४६ ॥ येनात्र जन्मे वतमुग्रमाश्रितं प्रागेव तसात्प्रतिबद्धमायुः नृदेवपश्वादिभवोत्थमल्पं तदा ततोऽन्यत्र भवेद्ववेऽस्य तत् ॥ ४७ ॥ दीर्घायुषा भोज्यमहो महत्फलं द्रव्यादिसामय्यतथोदयाच । यथात्र केनापि च वस्तु किञ्चि-

८८ परत्र कृतं कर्म परत्र यद्देयते तत्सर्वभिदमुक्तम् । ८९ सब-दर्भक्रचा भोक्तव्यं कर्भ तत्कनिमकारं स्पादित्याह । ९० सर्वे शुभं वाथुभं वा कर्म त्रिधा स्यात् भुक्तं भोग्यं भोज्यमानं चेति ।

त्त्रातं प्रगेमे भवितेत्यत्रेत्य ॥ ४८ ॥ द्रव्यादिकालादितथाविधोजसा– सर्थ तु तद्दस्तु न तेन तत्र । दिने प्रभुक्तं ततोऽन्यदा त-झोक्तव्यमेताईंगिदं तु कर्म ॥ ४९ ॥ एवं चतुर्भङ्गिकया स्वकर्म भोग्यं भवेदाप्तवचःप्रमाणात् । कर्मस्वरूपं प्रतिवेदितुं नो क्षमं विना केवलिनो यथार्थम् ॥ ५० ॥ ईई ग्विधं कर्म कियंदिधं स्या-त्त्रिधेति तर्तिंक शृणुं भण्यमानम् । भुक्तं च भोग्यं परिभुज्यमानं शुभाशुमं संवीमिदं सहक्षम् ॥ ५१ ॥ किंवद्यथा वारिदबिन्दुवृन्दं वसुन्धरायां पतिनं प्रशुष्कम् तदुभुक्तवत्तत्र च भोग्यवर्तिंक यावत्यतिष्यत्परिशोष्यमस्ति ॥ ५२ ॥

निपत्यमानं परिशुब्यमाणं यावद्यदेतत्परिभुज्यमानवत् । प्राह्यो गृहीतः परिगृह्यमाणो यथा ग़ुंडो वा किल कर्म तद्दत् ॥ ५३ ॥ संसारिजीवा वतिनोऽवता वा तेषां तु कर्मत्रयमेतदस्ति । वसुन्धराया घनबिन्दुवृन्दवत् भुक्तं च भोग्यं परिभुज्यमानकम् ॥ ५४ ॥ कैवल्यभाजस्तु यके महीन्त-स्तेषां तु कर्माणि शिलाग्रवृष्टिवत् । अल्पस्थितीन्येव तथापि तँदृशा-त्रयं तु तैंत्रापि गवेषणीयस् ॥ ५५ ॥

( 96 )

९१ यथा मुखान्तर्गतः कवलः चविंतः स मुक्तकर्मवत, च-र्ब्यमाणकवलरतु मुज्यमानकर्मवत, यश्च चर्विवष्यते कवलः स भोग्यकर्म-वत, इति कर्मणां कवल्रदृष्टान्तयोजनेति । ९२ योगिनः । ९३ सा च मुक्तादिका या दशा अवस्था तद्दशा तस्यास्त्रयं तद्दशात्रयं भोग्यमुक्त-मुज्यमानकर्मलक्षणत्रयं । ९४ केवलिसत्ककर्मसत्तायां । तत्र केवली हि केवलोत्पत्त्यनन्तरं स्वायुषोन्तसमयद्वयं यावत प्रतिसमयं मुक्तभोग्यमु-ज्यमानकर्मा भवति, आयुषोन्तसमयादनन्तरपूर्वसमय मुक्तभोग्यमु-णामन्कर्मा स्यात्, अन्तसमये तु मुक्तकर्मा न पुज्यमानकर्मा सर्वकर्म-णामन्तसमये क्षयकरणात् सिद्धत्वमान्नेश्वात एवाग्रेऽनन्तरं वक्ष्यति सिद्दात्मनामिति ।

९५ द्रव्यक्षेत्रकालभावरूपस्य । ९६ संसारिकेवलि<mark>जीवसम्त्र-</mark> निधनी । ९७ लोकमसिद्<mark>दै</mark>: ।

सर्वत्र कत्रीदिपरप्रणोदनां विनैव ईव्यादिचतुष्टयस्य । ताटक्स्वभावादिह कर्मणां त्रयी 👘 💡 भुक्तादिकासौ भविमुक्तजीवगा ॥ ५६ ॥ सिद्धात्मनां सिद्धतया दशात्रयी न कर्मणां तत्कृतप्तर्वनाशतः । भुक्ताप्यवस्था भवदेषु केवलि-भवावसानं न तदुत्र कापि सा ॥ ५७ ॥ मया विचारोऽयमवाचि कर्मणा-मजानता लोकँगतैर्निदर्शनैः। सामान्यलोकप्रतिबोधनाय ज्ञेयः प्रवीणेस्तु पुराणयुक्तिभिः ॥ ५८ ॥ इत्थं विना प्रेरकमत्र कर्मणां भुक्ताविहोदाहरणान्यनेकशः । विचारितान्येव विचारचञ्जेरे-स्तद्राक्प्रमाणं किल पारमेश्वरी ॥ ५९ ॥ इति जैनतत्त्वसारे जीवकर्मविचारे सुस्वन्द्रमनःस्थिरीकारे परमेरणारहितकर्मभोगोक्तिलेशो द्वादशोऽधिकारः ॥

## ( 60 )

## अथ त्रयोदशो ऽधिकारः

मुनीश केचिद् भुवि नास्तिका ये न पुण्यपापे नरकं न मोक्षम् । स्वर्गं न च प्रेत्यभवं वदन्ति को नाम तर्कः खछ तैः श्रितोऽस्ति ॥ १ ॥ ते नास्तिका दृश्यपदार्थसक्ता नो इन्द्रियादेयविचारमुक्ताः । प्रत्यक्षमेकं वृणते प्रमाणं पंचेन्द्रियाणां विषयो ऽस्ति र्यंत्र ॥ २ ॥ पृच्छास्ति तैः सार्धमसौ र्मुनीनां चेन्नास्तिकैरिन्द्रियगोँ चैँरंः श्रितः । सद्दैस्तु दृश्यं यदि तर्हि वस्तु किं यन्नेन्द्रियाणां विषयः समेषाम् ॥ ३ ॥ रामादिके वस्तुनि सर्वश्रोत्तेसां किं गोचरो नेति यदाह नास्तिकः ।

९८ प्रत्यक्षे । ९९ आस्तिकानाम् । ४०० विषयः । १ य-देव दृश्यं इन्द्रियग्रहणीयं तदेव सत् नास्तिकानां नान्यत् । तत्र पञ्चा-नामपीन्द्रियाणां कस्मिन् वस्तुनि नास्तिकानां विषयोऽस्ति तद्वस्तु ते चद्गुणन्तु तत्राहुर्नास्तिकाः रामादिके । २ इन्द्रियाणाम् ।

३ न विद्यते तत् प्राग्रक्तं वस्तु रामादिकं यत्र तद्वस्तुभ्रमः रामादिवस्तु-भ्रमः मोहः किं न स्यात् अपि तु स्यादेवात एव रात्र्यादौ कचित्काले पुरु-षेऽपि धृतरामावेषे रामाभ्रमो नास्तिकेन्द्रियाणां न भवति किन्तु भव-त्येव तदा पुरुषे स्तीत्वज्ञानात् अथवान्यस्यां स्त्रियां स्वदृष्टस्त्रिया भ्रमात् नास्तिकस्येन्द्रियज्ञानं कथं भमाणं स्यादित्युक्तं । ४ नास्तिकः भाइ सत्यं इति । ५ ज्ञान । ६ पुरुपादिके । ७ रामाभ्रमः । ८ आस्तिकः प्राह । ९ काचकामलीरोगपीडितेन । ११

रात्रावतबस्तुनि शब्दरूप-समेऽपि तबैस्तुभ्रमो न किं स्यात् ॥ ४ ॥ सैत्यं हि रात्रौ सकलेन्द्रियाणि प्रायेण मुह्यन्त्यवर्बेधिहान्याः । तस्मादतर्द्वस्तुनि तदुंग्रहः स्यात् । तच्छोर्तसां चिन्न सदैव सत्या ॥ ५ ॥ पुनर्यथा पश्य जनेन नीरुजा शङ्खः सितोऽस्तीति निरीक्ष्य गृह्यते । धनश्च तेनैव रुजादितेन स गृह्यते किं न बहुत्थवर्णः ॥ ६ ॥ यथा पुनः स्वस्थमनाः स्वबन्धून् जानाति नैवं मधुमत्त एषः ।

( 22 )

संन्त्येषु तान्येव किलेन्द्रियाणि कथं विपर्यास इयानभिर्ध्यात् ॥ ७ ॥ पुरातनं ज्ञानमथेन्द्रियाणां सत्यं तथा चाधुनिकं प्रमाणम् । नेदं वरं किन्तु पुरातनं सत् तान्येव खानीह तु को विशषः ॥ ८ ॥ पूर्व मनोऽभूदविकारि यस्मात्

१० एषु अस्त्रीस्नीदर्शक-काचकामलीरोगपीडित-मत्तेषु ता-न्येव स्वकीयसम्बन्धान्येव तादृशाकाराण्येव स्वस्थानस्थान्येव सन्ति तर्हि कथं भ्रमो भवति । नास्तिकस्य तु रात्रिरोगमत्तताद्यो न वाच्याः स्युः ग्रहीतेकपत्यक्षप्रमाणस्य नास्तिकस्य रात्र्यादीनां पदार्थानामाकारवर्णगन्धरसस्पर्शाद्विंशून्यानां करतलामलकवत् दर्श-यितुमशक्यत्वात् । ततो नास्तिकस्य तेषामेवेन्द्रियाणामप्रमाणता कथं स्यादित्येत्तदेवाह 1 ११ स्यात् । १२ नास्तिकः पृच्छचते हे ना-स्तिक त्वं व्रूहि पुरातनं पाचीनं ज्ञानं यदिन्द्रियांणामभूत स्नियां स्नी-ज्ञानं सितं ज्ञानं समीक्ष्य शङ्खग्रहणलक्षणं अमत्तस्य मात्रादिषु तज्ज्ञानं इत्येत्पुरातनं ज्ञानं सत्यं किंवाधुनिकं साम्प्रतिकं पुरुषे स्त्रीग्रहणं पीत-त्वप्राप्तशाङ्खशाङ्खत्वेन ग्रहणं, मत्तस्य मात्रादिषु स्वैरिन्द्रियेरेव भार्यात्वे-न ग्रहणमेवं स्वामिनि सेवकत्वेन ग्रहणमित्यादि मिथ्यारूपं तत्सत्यं इति पृष्टे नास्तिकः त्राह नेदं वरं आधुनिकं ज्ञानं यदुक्तं तत्सत्यं न । किन्तु पुरातनमेव तेषां तद्वस्तुनि तद्भहणलक्षणं ज्ञानं तदेव सत्यं अधेषां इन्द्रियाणां सत्यासत्यज्ञानाङ्गीकारः कथं क्रियते इति पृष्टो नास्तिकः माह पूर्वमिति ।

- 5

ć.

( ८२ )

तत्साम्प्रतं यद्विकृतं बभूव । अतो मिथो भेद इयान स कस्य भेदोऽस्त्ययं मानसिकस्तदत्र ॥ ९ ॥ हश्यं मनो नास्ति न वर्णतो वा कीहग् निवेद्यं भवतीति भण्यताम् । न दृश्यते चेन्नहि वर्तते तत् खान्येव तानीह कथं विकारः ॥ १० ॥ अयं विकारस्तु बभूव साक्षादु यं सर्व एते निगदन्ति तज्ज्ञाः । त्वं पश्य चेद्र्ष्टपदार्थकेष्वपि मोहो भवेदित्थमिहैव खानां ॥ ११ ॥ तर्हीन्द्रिज्ञानमिदं हि केन सत्यं सता सर्वमितीव वाच्यम् । तदेव सत्यं यदिहोपकारिण उपादिशन् दिव्यदृशो गतस्पृहाः ॥ १२ ॥ स्वस्थं मनस्त्वं खुँध सनिधाय विचारमेतं कुरु तत्त्वदृष्ट्या । ंशब्दा इमे ज्ञानवतोपदिष्टा-

( ८३ )

१४ आपिः समुच्चयार्थस्तेन मया वाच्या एव पुनर्भवता त्वया-प्येते मद्रद्वाच्या इति । १५ अर्थोऽभिधेयः शब्दोऽयमयं चार्थ इति च क उच्यते किं शब्दार्थयोः कश्चिदाकारादिरस्ति । १६ अयं मे प्रियो-ऽयं चाप्रियश्वेति यदा दृश्यते तदा तद्वस्तु एव दृश्यते परं येन कृत्वा गियशब्दः प्रवर्तते सगुणस्तु दर्शयितुं न शक्य एवमन्यत्रापि ।

स्तेऽमी यथार्था भवतापि ४ वाच्याः ॥ १२ ॥ आनन्दशोकव्यवहारविद्या आज्ञाकलाज्ञानमनोविनोदाः । न्यायानयौ चौर्यकजारकर्मणी वर्णाश्च चरवार इमे तथाश्रमाः ॥ ९४ ॥ आचारसत्कारसमीरसेवा मैत्रीयशोभाग्यबलं महत्त्वम् । शब्दस्तथांथेंदियभङ्गभक्ति– द्रोहाश्च मोहो मदशक्तिशिक्षाः ॥ १५ ॥ परोपकारो उणखेलनाक्षमा आलोचसङ्कोचविकोचलोचाः । रागो रतिर्दुःखसुखे विवेक-ज्ञातिप्रियाः प्रेमदिशश्च देशाः ॥ १६ ॥ ग्रामः पुरं यौवनवार्धकास्था नामानि सिद्धचास्तिकनास्तिकाश्च ।

( 68)

१७ अर्घः मूल्यम् । १८ आरोग्यम् । १९ भावः श्रव्दरय प्रष्ट-तिनिमित्तं तस्याभिधाभिधानं कथनं वचनमिति यावत् तदर्थं ये प्र-त्ययाः तत्वयण्इमनणादयस्तैर्युक्ता शव्दास्ते तथा यथा विष्णोर्भावः विष्णुता विष्णुत्वं वैष्णवं दाढच्यम् द्रढिमा इत्यादिभावप्रत्ययान्तैः सर्वेरपि लोकमध्यस्थशव्दे योऽथों भवति स नास्तिकेन न वाच्यः स्यात् तस्य पश्चभिरिन्द्रयैर्धहीतुमशक्यत्वादिति यथासम्भवं वाच्यम् यद्यपि चौर्यमाहात्म्यडारिद्यवाज्यादिशव्दा अत्रवान्तभूर्तास्तथाप्यती-वमसिद्धत्वादिहोपात्ता इति न पोनरुत्त्यदोपः ।

कषायमोषौ विषयाः पराङ्मुखा-श्चातुर्यगाम्भीर्यविषादकैतवम् ॥ १७ ॥ चिन्ताकलङ्कश्रमगालिलज्जा-सन्देहसंङ्गामसमाधिबुद्धि । दीक्षापरीक्षादमसंयमाश्च माहात्म्यमध्यात्मकुशीलशीलम् ॥ १८ ॥ क्षुधापिपासँघिमुहूर्त्तपर्व-सुकालदुःकालकरालकल्प्यैम् । दारिद्यराज्यातिशयप्रतीति-प्रस्तावहानिस्मृतिवृद्धिगृद्धि ॥ १९ ॥ प्रसाददैन्यव्यसनान्यसूया<del>-</del> शोभात्रभावप्रभुताभियोगाः । नियोगयोगाचरणाकुलानि र्भावाभिधाप्रत्यययुक्तशब्दाः ॥ २० ॥

( 24 )

२० यथा नन्दनमानन्दः शोचनं शोक इत्यादिकथनधारिणः । २१ आनन्दमतिद्वन्द्वी अनानन्दः शोकादिः तेनानन्देनानानन्दस्य विनाशः क्रियते एकस्य नाशेऽपरस्योपपत्तौ वस्तूनां भावाभावौ सिद्धौ एतौ तु तदा स्यातां यदा किश्चिद्रस्तु स्यात् तत्सन्द्वावस्तु न साक्षात् स्वर्णादि-वद्दृश्यते सर्वत्र चेष्टयैव एपां सत्ता उपदिश्यते एवं नञ्समासादिमतामे-पामभावरूपेण विनाशो लक्ष्यते । २२ सद्यः शीघ्रं आनन्दादीनां विरोधिनः शोकादयः तेभ्यः शोकादिभ्य उत्थ उत्पन्नो निजाहयस्य आनन्दादीनां स्वनाम्नः आनन्दोति शब्दस्यान्तोऽवसानमतुच्चारो येषां

इत्यादिशब्दा बहवो भवन्ति ये जिन्हादिवत्तेन हि शन्दवन्तः । स्वर्णादिवन्नो इह रूपवन्तः पुष्पादिवन्नोऽत्र च गन्धबन्धुराः ॥ २१ ॥ सितादिवन्नो रसवन्त एवं न स्पर्शवन्तः पवनादिवच । किन्त्वेककर्णेन्द्रियरूपग्राह्या-स्ताल्वोष्ठजिब्हादिपदे प्रवाच्याः ॥ २२ ॥ स्वस्वोत्थचेष्टादिविशेषगम्याः स्वाभ्याससम्प्राप्तफलानुमेयाः । स्वनामयार्थंार्थ्यकथानिधायिनः स्वीयेंभेतिद्दन्दिविनाशकारिणः ॥ २३ ॥ र्संचो विरोध्युत्थनिजाह्वयान्ताः

( ८६ )

ते तथा अतएव यस्मिन् क्षणे यन्निमित्तानन्दोत्पत्तिस्तस्मिन् क्षणे तन्नि-मित्तमेव शोकाद्युत्पत्तेरभावात् शोकादीनामनुच्चार एवं सर्वशव्देष्वप्य-यमेव धर्मोऽ वसेवः । २३ पुंसः । २४ इन्द्रियस्य ।



यदीदृशा अप्ययि सिद्धशब्दा येषां न साक्षात्कृतिरिन्द्रियैः स्वैः । तत्पुण्यपापादिकवस्तूनीहा-प्रत्यक्षके केस्य च खेस्य वृत्तिः ॥ २५ ॥ इति जैनतत्त्वसारे जीवकर्मविचारे सरचन्द्रमनःस्थिरीकारे नास्तिकस्याप्यानन्दादिशब्दवत् पुण्यपापादिशब्दसत्तोक्तिलेशः त्रयोदशोऽधिकारः

इतीदृशाः सर्वजनप्रसिद्धाः । शब्दाः स्वकीयोत्थगुणप्रधाना वाच्या नरेरास्तिकनास्तिकैश्च ॥ २४ ॥ चतुर्भिःकलापकम्

( ८७ )

अतो य एतन्मनुते वदावदः प्रत्यक्षमेकं हि मम प्रमाणम् । तचिन्त्यमानं न विवेकचक्षुषाम् शक्तं भवेत्सर्वपदार्थसिद्धचे ॥ १ ॥ किं तर्हि सत्यं निजगाद नास्तिक-स्तदुत्तरं यच्छतु शुद्धमास्तिकः । यदेकशब्देन निगद्यमानं तत्सत्पदं प्राहुरिति प्रवीणाः ॥ २ ॥ तहिद्यते यन्ननु सःपदेन वाच्यं भवेद्दस्तु तदत्र किं स्यात् । यच्छब्दजातं गदितं पुरैव तथा पुनः किंचिदनूच्यतेऽत्र ॥ ३ ॥ कालः खभावो नियतिः पुराकृतं तथोद्यमः प्राणमनोऽसुमन्तः । आकाशसंसारविचारधर्मा-ं धर्माधिमोक्षा नरकोर्ध्वलौको ॥ ४ ॥ विधिर्निषेधः परमाणुपुद्गलः कर्माणि सिद्धाः परमेश्वरस्तथा ।

(८८) अथ चतुर्दशोऽधिकारः

१२

२५ सत्यः ।

इत्यादिशब्देषु न चेष्टयाऽपि केचित्सधीभिः प्रतिपादनीयाः ॥ ५ ॥ किन्त्वेकतः सत्पदतः प्ररूप्याः तथैककर्णेन्द्रियग्राह्यवर्णाः । स्वस्वस्वभावोत्थिततत्तथाविध-फलानुमेयाः किल केवलीक्ष्याः ॥ ६ ॥ ये सन्ति शब्दास्तु पदुइयादिना संयोगजास्ते भुवि सन्ति वा नो। यथा हि वन्ध्यास्ति खतोऽपि चास्ति वन्ध्यासुतश्चेति न युक्तशब्दः ॥ ७ ॥ एवं नभः पुष्पमरीचिकाम्भः-खरीविषाणप्रमुखा अनेके । एतादृशा ये किल सन्ति शब्दाः संयोगजास्ते किल नैव युक्ताः ॥ ८ ॥ कर्णेन्द्रियग्राह्यतयापि नैषा सत्तास्ति तन्नेन्द्रियगोचरः सैंच् । केचित्तु संयोगभवा हि शब्दाः सन्त्येव ते तद्दिरहो न प्रायः ॥ ९ ॥ यथाहि गोशृङ्गनरेन्द्रकञ्जा-

रिष्पुराषित्रम्पा उपपाप स्तद्यसत्याय न केवलाक्षम् ॥ १३ ॥ २६ वस्तुनि । २७ छवणादिखण्डे । २८ कर्पूरादेनीमनि पदार्थे इत्यर्थः । २९ सत्स्वपीन्द्रियेषु इन्द्रियज्ञानात् निघर्षणच्छेदनतापताड-नोत्थपरीक्षाभवं यत् ज्ञानं तदेव स्वर्णादिसत्यतासम्पादकं स्यात् न ाहि स्वर्णज्ञब्दे श्रुते चक्षुभ्यी स्वर्णवर्णे च दृष्टे स्वर्ण सत्यमिति वक्तुं ज्ञक्यते किन्तु निघर्षणादिभवेन तश्चकषपद्ट छोहाज्न्यादिहेतुजं - तत्संयोगानन्तर-मेव तत्रेन्द्रियगोचरप्रदत्तिर्न स्वतस्तत्यागेवेति विचार्यम् ।

वनीरुहागोपतिभूधराद्याः । संयोगजाः सन्ति वियोगतश्च 🗤 🗤 शब्दा अनेके विबुधैर्विंचेच्याः ॥ १० ॥ श्रोत्राक्षिमुख्येन्द्रियरूपंग्रीह्ये परन्त्वतेंन्नामनि तेंस्य नाम्नि । 🐇 अर्थे तथान्याश्रितरूपवेषके 13 - 2 ज्ञानं न नेत्रश्रवसोस्तदर्थकृत् ॥ १९ ॥ यथा सिताभ्रादिसुगन्धिवस्तुषु 🕠 श्रोत्राक्षिनासारसनासमुत्थं । ۰. ب ज्ञानं यदप्यस्ति तथापि केषुचि-त्तेषु प्रमाणं रसनावबोधनम् ॥ १२ ॥ र्स्वणीदिके वस्तुनि कर्णनेत्र-ज्ञानं स्फ्रुरत्येव तथापि तत्र । निघर्षणादिप्रभवो ऽवबोध-

३७ शरीरं।

३० माणिक्यमुख्येषु रत्नपरीक्षावेदिनां यद्यपि पश्चोन्द्रयाणा-मपि विषयो वर्तते तथापि -्रत्नपरीक्षकैः सर्वेन्द्रियाकारसाम्येऽपि न्यूनमधिकं वा मूल्यं तत्र केनायं विशेषः क्रियते एतदेवाइ । ३१ र-त्नपरीक्षिका रत्नपरीक्षाशास्त्रं तस्याः सकाशात् । ३२ मृल्यं । ३३ माणिक्य । ३४ सत्यं । ३५ गुटिका । ३६ अदर्शीकरणाझनेन ।

माँणिक्यमुख्येषु पदार्थराशिषु . समाक्षविद्रत्नैपरीक्षिकातः तथापि तेषामधिकोनबैंकयो निगद्यते रत्नपरीक्षकैः किम् ॥ ९४ ॥ सर्वेषु सर्वाणि समानि खानि तदा कथं भिन्नविभिन्नवक्रयः । परन्तु कश्चित्प्रतिभाविशेषो येनोच्यते तुँद्भतमूल्यनिश्चयः ॥ १५ ॥ तथाहिफेनादिकजोटकेषु प्रायो विमुह्यन्ति समेन्द्रियाणि । प्रमाणमेतेषु तदुत्थमत्तता तेनेन्द्रियज्ञानर्स्तं न सर्वम् ॥ १६ ॥ तथौषधीमन्त्रग्रैंडाविशेषै लेकिंजिनैर्गुप्तनोर्नरस्य । मूँर्त्तिस्तु नो हक्पथमेति नृणां

( ९२ )

ततिंक र्स नास्तीति न गृह्यते खिः ॥ १७ ॥ तदाँश्रितार्थादिकृतेस्तु तस्य सत्ता तथा शक्तिमहेशवीराः । भूतं सनी जाङ्गुलिका सपत्नी सिद्धायिकादेरपि तहदेव ॥ १८ ॥ एतस्य सिद्धौ हि परोक्षसिद्धिः तत्सेधनात् स्वर्गपरेंतंसिद्धिः । मैं दृश्यते यन्ननु चेष्टयापि कथं हि तइस्तु सदिष्यते भोः ॥ ३९ ॥ स्थाने परं सर्वमिदं हि केवली ज्ञानेन जानाति यदेव वस्तु सत् । अतस्तदीयं वचनं प्रमाणं यदुच्यते तेन परावबुध्यै ॥ २० ॥ त्वं पश्य लोकेऽपि जनैर्न चान्ये-र्यज्ज्ञायते तक्किल दृश्यतेऽलम् नैमित्तिकैरेव यथोपरागो ग्रहोदुयो गर्भधैनागमादि ॥ २१ ॥ ३८ गुप्तततुः । ३९ तस्यांश्रितं यत्कार्यं आनयनमाननादिकं तस्य करणात । ४० नरक । ४१ नास्तिकः छुनः प्राह्र । ४३ झुहणं

४२ मेघरुष्यादि ।

े ४४ त्वं । ४५ इन्द्रियेभ्यः । ४६ झानम् । ४७ मन्त्राम्साय । ४८ देवान्।

तथा व्यतीतं सकलं त्रवीति पृष्टं तु चूडामणिशास्त्रवेदी । निदानवैद्यो ऽखिलरुग्निदानं निवेदयत्याशु न चान्यलोकः ॥ २२ ॥ परीक्षको वेत्त्यथ नाणकस्य यथा परीक्षां न परो मनुष्यः । पदं पदज्ञः शकुनं च तज्ज्ञो यथा विजानातिः परी न तद्वत् ॥ २३ ॥ अतस्त्वैंकं विद्धि जनो ऽख़िलौ ऽन्यः सर्वेन्द्रियों ऽप्यत्र न वेत्ति तद्वत् । यथैव नैमित्तिकमुख्यलोक-स्तदुक्षतः को ऽख़परो ऽस्ति बौर्धः ॥ २४ ॥ एवं परोक्षार्थमिमं समस्तं ज्ञानी विजानाति न सर्वलोकः । प्रायस्त्विदं वेत्ति परोपदेशा-ज्जनः स्वतो नेन्द्रियकेषु सत्सु ॥ २५ ॥ आचारशिक्षागैँमसार्थनानि रसायनं व्याकरणादिविद्याः ।

र्त्तयं तदस्य प्रशॅमात्स्वसत्ता ॥ ३० ॥ ४९ अन्त्राश्रितं हानिटद्धचादिकं । वीर्याश्रितं हानिटद्धचादिकं । ५० अप्यन्त्रादिविद्रधिपर्यन्तरोगगणस्य औषधादिनोपशमात् शान्तितः सत्ता रागोत्पतिज्ञानं भवेत् ।

चरित्रवृत्ती परदेशवात्ती स्वादिन्द्रियाद्वेत्ति न किन्तु चान्यतः ॥ २६ ॥ हेतोरतः सुष्ट्रविधाय चित्तं 💠 विचारयेदं स्वविकल्पमुक्तः । ग्राह्यं यदेवास्ति नृणां निजैः खै-स्तदेव गृह्णन्ति हि तानि खानि ॥ २७ ॥ ज्ञानं परोक्षं हि यदिन्द्रियाणां तज्ज्ञायते मङ्क्षु परोपदेशात् । ..... शस्तं तथाऽशस्तमिदं समस्तं विस्तारसंक्षेपत ईक्ष्यते उन्यतः ॥ २८ ॥ यथान्त्रॅशुकं कफपित्तवात-नाडीभ्रमं गुल्मयकृन्मलाशयाः । गण्डोलतापाधिकतसिवालकाः कपालरोगा गलरोगविद्रधी ॥ २९ ॥ इत्यादिकं यत्तनुमध्यवस्तु सामान्यमत्त्यैनिजकेन्द्रियैः स्वयम् । न ज्ञायते किन्तु परोक्षश्चत्या ज्ञेयं तदस्य प्रशॅंमात्स्वसत्ता ॥ ३० ॥

(९४)

इदं "विदां ,सुन्दर, स त्वमैदं- 🖓 पर्यं विजानीहि मयोच्यमानम् । वस्त्वस्ति यत्प्राणेभृदङ्गभागन्त भूतं प्रहरूयं न परन्त्वमूत्तीम् ॥ ३१ ॥ अतः किलाकाखतोऽङ्गिनोऽङ्गजं तदुङ्गभूतं च यदस्ति व्रस्तु । दृश्यं तदेवाथ न सन्त्यनाकृते-र्जीवस्य येनाकृतयो गुणास्ते ॥ ३२ ॥ इतीयता सिद्धमिदं यदुत्र खै-र्श्राद्यं तदेव प्रतिगृह्यते तैः । .... अन्यद्यदांसैरुदितं तदेव सत्यं नृणां खानि तु सर्वदंशि नो ॥ ३३ ॥ इति जैनतत्त्वसारे जीवकर्मविचारे सुरचन्द्रमनः स्थिरीकारे नास्तिकस्य प्रत्यक्षप्रमाणान्नोङ्न्द्रियावगमाधिक्योक्तिलेश्नः चतुर्दशोधिकारः

( ૬५ )

५१ विदः पण्डिताः तेषां मध्ये सुन्दर । ५२ जीवशरीरभाग-जातं वस्तु

५३ ग्रीवा । ५४ स्वस्तिकादि । ५५ तिलकादि । ५६ स्वर्गे ।

पुनश्च यद्देहबहिःस्थवस्तु हरुयं तदेवाङ्गिभिरीक्ष्यते ऽक्षैः । श्राह्यं तु यन्नास्ति न गृह्यते तत् परोक्तिशक्त्या तद्पीह मन्यते ॥ ९ ॥ पुंसो यथा कस्यचिदस्ति कैन्थरा पृष्ठस्थितो वंशकमध्यगो वा । भुङ्गो ऽथवा लॅंक्ष्म च कालैकादि स्वयं न जानाति स तन्निजैः खैः ॥ २ ॥ यदा तु मात्रादिनिजाप्तवृद्धै-'स्तवात्र भुङ्गादि निगद्यतेऽदः । तदापि तेनाप्य जुमन्यते तत् परन्तु खैः स्वैर्न कदाचिदीक्ष्यम् ॥ ३ ॥ विदन् यथास्येक्षकमानवास्ततो ऽनेके परे सन्ति तथा स्वरीक्षकाः । घना न तस्य खनिरीक्षकः स्वको ऽङ्क्येवैककस्तेन समं न चोत्तरम् ॥ ४ ॥ युक्तं परं नास्तिकतो घना जनाः

( ९६ )

अथ पश्चदशोऽधिकारः

५७ परभव । ५८ छझ्मेक्षा इव छक्ष्मेक्षवत् छक्ष्मदर्शका इव । यथा छक्ष्मवान् अङ्की खाङ्गस्थमपि छक्ष्म न पत्र्यति तथा नास्तिको-ऽपि खर्गादि न पत्र्यति इति समानमुत्तरम् ।

सन्त्यास्तिका आंत्रवचः प्रमाणकाः तत्प्रेत्यँदर्शा निवसन्ति भूरिशो र्लंध्मेक्षवन्नास्तिकवत्तु लक्ष्मवान् ॥ ५ ॥ सत्यं मुने तत्फलतो अप पृष्ठगं लक्ष्मावसेयं हि भवेदुवश्यम् । परन्तुं न स्वर्गपरेतलोकौं कयापि बोध्यो ननु चेष्टयापि ॥ ६ ॥ मैवं वदः कोविद शक्तिशम्भु-गणेशवीरादिकदेवसंहतिः । शैवाङ्गिमान्याथ तुरुष्कपूज्याः फिरस्तपेगम्बरपीरमुख्याः ॥ ७ ॥ तदीयसेवोत्थिततादृशेन फलेन वेद्या न हि सन्ति ते किम् । सन्तीति चेत्ते त्रिदशा न मर्खाः प्रायो न दृश्याः कलिकालयोगतः ॥ ८ ॥ दूरस्थतद्योग्यनिवासभूमे-रगम्यतत्क्षेत्रपथा मनुष्याः ।

५९ एषामियमिदमीया सा चासौ सत्ता च तथा देवसम्बन्धिनी सत्ता एतत्सिद्धौ हि सिद्धा एतद्विपरीतपापहेतुप्राप्या नरकगतिसत्तेतिः स्वयमृह्या । ६० अत्रस्थितैः ।

इति जैनतन्वसारे जीवकर्मविचारे सूरचन्द्रमनःस्थिरीकारे नास्तिकस्य सकल्पत्यक्षेऽपि कस्मिश्चिद्रस्तुनि निजप्रत्यक्षता-निराकरणोक्तिलेशः पश्चद्द्योऽधिकारः ॥

नो माहशैरत्रगतैः प्रदर्श्या ॥ ९ ॥ त्वं चेतसि स्वे परिभावयैवं लङ्कास्ति वा नो नतु वर्तते सा । त्वया मया सर्वजनैरपीय-माकर्ण्यते केन न मन्यते सा ॥ १० ॥ एवं तदा चेत्त्वमिह स्थितः सन् लङ्कां पुरीं तां मम दर्शयात्र । श्चति सोऽभाषत नास्तिकाख्य इहस्थितैः कैर्ननु दर्झ्यते सा ॥ ११ ॥ खमित्थमेवात्मनि-मानयात्र ' स्थितैस्तु लङ्का न यथा निरीक्ष्यते । न स्वर्गमोक्षादिपदं तथैव छद्मस्थपुस्मिः परिवीक्ष्यमईत्रँगैः ॥ १२ ॥

( ९८ )

परन्तु सिद्धास्तिंदुमीय सत्ता

अथास्तिकं नास्तिक आह शस्तधी-रस्त्वस्तिवदं स्वर्गपदादि निश्चितम् । परं किलैतस्य यदस्ति साधनं तद् ब्रूहि मे साम्प्रतमादरेण ॥ १ ॥ अहो त्वया साधु वचः समीरितं धर्मश्रुतौ ते यदभूदिदं मनः । र्एंकाग्रचेतः शृणु तर्हि मडचो यथा तवाप्यस्तु र्सुधीः सुधर्मे ॥ २ ॥ हिंसामृषादत्तप्रद्वाङ्गनागमाः परिग्रहश्चेति समे समन्ततः । विवर्जनीया यदिमान् विवर्ज्य 🕫 सिद्धोऽभवच्छ्रीभगवान् प्रसिद्धः ॥ ३ ॥ ये सँत्यशीलक्षमतोपकारिता-

( -99 )

अथ षोडशोऽधिकारः

६१ यथा स्यात्तथा । ६२ शोभना बुद्धिः । ६३ आदान । ६४ पुनस्त्वं पश्च संसारे वसतां योगिनां ये सत्यशीलादयः लोफि-का गुणा अल्पशोऽल्पशोऽभूवन् ते सर्वेऽपि गुणा वीजभूताः सन्तः एषां योगिनां सिद्धत्वेनावतीर्णानामनन्ताः सिद्धावस्थत्वयोग्याः एते भवन्तीति तत्कुतस्तत्र हेतूनाह । सन्तोषनिर्दूषणवीतरागताः । निःसङ्गता चाप्रतिबद्धचारिता-सज्ज्ञानितानिर्विकृतिप्रसन्नताः ॥ ४ ॥ सद्गोष्ठितानिश्चलताप्रकाशिता– अर्स्वामिसेवित्वमतीवसत्त्वताः । निर्भोकताल्पाशनताविशिष्टता-संसारसम्बन्धजुगुप्सतादयः ॥ ५ ॥ र्क्षंत्रेदशा अल्पगुणा अभूवन् सिद्धिश्रितां ते तु भवन्त्यनन्ताः । क्षेत्रस्वाभावादथ सिंद्धभावा-द्यद्रा शिवात्केवलिवाक्प्रमाणात् ॥ ६ ॥ विशेषकम् ॥ तत्सेवकेनापि तदीयशील-विधायिना भाव्यमिति फ्रैंतीतम्। . . . I तेंथा च सिद्धा यदमूर्त्तरूपा

(१००)

६५ संसारसम्बन्धेनायं मम स्वामी अहं चास्य सेवी सेवकः तर्हि मया किञ्चित्कर्भकरेण इव भाव्यमिति भावाभावः सम्बन्धमनुभ-वत्येव । ६६ अर्थात् मुमुक्षुषु । ६७ सिद्धि गतानां मुमुक्षणां । ६८ लोके । ६९ मया सिद्धाः सार्त्तव्या यथाहमप्येताद्दशो ऽपुनर्भावो भ-वामीति विचिन्त्य सिद्धान्स्वामित्वेन सम्पाद्य स्वमात्मानं च तत्सेवक-तया मकल्प्य यदि तत्सेवामाचरति तदेदृशेन तेन भाव्यमित्याद ।

७० निराहाराः । ७१ गतद्वेषाः । ७२ गतारम्भाः । ७३ व-न्धनं मानसं वाचिकं कायिकं च यथा इदं तवाहं करिष्ये इति त्रिक-रणेनापि मुक्ताः सन्धानं सन्धिः अमाननशीलानां भवद्भिरहं मान्यः इति सन्धिः संस्लेषः सोऽपि त्रिकरणाश्रितस्तेन मुक्ताः । ७४ पूर्णाः। ९५ साधुभिः । ७६ अनुसरण । ७७ सिद्धत्व । ७८ किं किं बिचि-न्त्य सिद्धगुणाननुसरन्तीत्याह ।

गँताशना नीरुंषवीतरागाः ॥ ७ ॥ निरञ्जना निष्किंयका गतस्पृहाः अस्पर्धका बन्धनसन्धिवर्जिताः । सत्केवलज्ञाननिधानबन्धुरा निरन्तरानन्दसुधारसाचिताः ॥ ८ ॥ अतस्तदुत्पन्नगुणानुगामिभि-र्महांचुभावेर्मुनिभिर्विधीयते । तेषां गुणानामर्जुंश्वानमात्मा-नुरूपशक्त्या तँदुवाप्तिकाङ्क्षया ॥ ९ ॥ यद्यप्यमीषां न गुणान्समस्तान् प्रर्णानिमे सेवितुमत्र शक्ताः । तथाष्यमी साधव आत्मयोग्यं श्रित्वा बलं सिद्धगुणान् श्रयन्ति ॥ १० ॥ तॅंथाहि सिद्धाः परिमान्त्यमूत्ती

( १०१)

७९ अत्र मकरणे इदमदस्एतच्छव्दैः साधवं एव सर्वत्र बाह्या-स्तच्छव्देन तु मसिद्धास्ते सिद्धा एवादेयाः किं वार्रवारं छिखनेन्। ८० निषेधकर्त्तारः । ८१ पर्वणि । ८२ विशेषेण छम्भः प्राप्तिस्तया रिक्ताः शून्याः ।

अँमी तथा देहममत्वमुक्ताः । अरूपिणस्ते तदिमे शरीर-संस्कारसत्कारनिकारकाराः ॥ १९ ॥ 🔅 🖉 मुक्ताशनास्ते ऽत इमे कैंचित्कचि-दाहारवर्जाः युनरेव ते तु । विदेषमुक्ता इति सर्वसत्तव-मैत्रीवहा एत इतीव रुच्याः ॥ १२ ॥ ते वीतरागा इति बन्धुबन्ध-च्युता इमे ते तु निरज्जनाख्याः । इमे ततः प्रीतिविलेपनाधैः श्वन्याश्च ते निष्क्रियकास्ततोऽमी ॥ १२ ॥ आरम्भसंरम्भविर्तुम्भरिका गतस्प्रहास्ते ऽत इमे निराशाः । अस्पर्धकास्ते तदमी परैस्तु वादैर्विवादैरहितास्तथा च ॥ १४ ॥ निर्बन्धनास्ते ऽथ सदैवक्कुप्त-

( ? 0? )

८३ मैच्यात् । ८४ अनगाराः ८५ यथा सिद्धापेक्षया साधुषु देशतो गुणाः साध्वपेक्षया ग्रहस्थेषु देशतो गुणाः तत एतान् तपः-प्रभृतिकान् गुणान् । ८६ शाक्यनैयायिकवैशेषिकाद्याः । ८७ मते । ८८ परमेश्वरोऽस्तीति तत्सेवनात् मुक्तिरिति ये परमेश्वरस्य सद्धावं

स्वेच्छाविहारास्तदिमेऽथ तेऽपि । निःसन्धयो अमी छ परस्परोत्थ-संख्यादिरक्ता अथ केवलेक्षाः ॥ १५ ॥ ते सन्त्यमी सर्वजगत्स्वभावा-नित्यत्वदर्शाः उनरेव ते तु । आनन्दप्रणास्तदिमे सदान्तराः सन्तोषपोषात्समभावभाविनः ॥ १६ ॥ इत्यादिका ये भगवद्धणौघाः शास्त्रेषु दृष्टा अथ तान्मकल्प्य । मुमुक्तेंवो ऽमी अपि शक्तियोग्य-माहत्य सिद्धन्त्यपि ते कमेण ॥ १७ ॥ ये ऽन्ये गृहस्थाः खलु ते स्वकीय-शक्त्या तथा देशत एतकान गुणान् । ्दुष्कर्मशान्त्यर्थमनुश्रयन्तः कमेण चैतेऽपि सुंखीभवन्ति ॥ १८ ॥ एवं तु ये के ऽपि र्जनाः स्वशासिंने सत्तां श्रिताः श्रीर्परमेश्वरस्य ।

(<u>१</u>०३)

भजन्ते तेऽपि । ८९ परमेश्वरप्रीतये । ९० अधिकचिन्ताः । ९१ दृष्टि । ९२ वठर । ९३ आलम्बनमाश्रय आधारो वेत्याद्येकार्थाः । -९४--साकारजिनप्रतिमायां---साधुवेषे--प्रतिलेखनाप्रमाजनादन्नादि--कर्त्त्तेच्ये च-द्रव्यधर्मत्रये-।-९५ रक्षणाय । ९६ द्रव्यभावभिन्नः ।

र्त्तंप्रीतये ते ऽपि गुणानिमान-नुयान्ति विज्ञाः परब्रह्मलिप्सवः ॥ १९॥ साधो गृहस्था अपि देशतो ऽमी श्रयन्त्वमूनेव गुणांश्चिराय । परन्तु यत्कर्मणि जीवहिंसा श्रयन्ति चेत्तन्नवरं तदेषाम् ॥ २० ॥ सत्यं गृहस्थाः खलु ते भवन्ति प्रायो हि ते स्थूलधियोऽतिचिन्ताः । आरम्भवन्तश्च परिग्रहादराः सूक्षेक्षिकीलोकनकुर्ण्ठेबुद्धयः ॥ २१ ॥ एते विनार्ऌम्बनमत्र तैत्त-त्रेये विमुह्यन्ति ततः शुभार्थम् । साकारप्रजां धृतसाधुवेष-सेबां च दानादि मृजन्तु नित्यम् ॥ २२ ॥ उचैः कुलाचारयशोऽवनार्थ श्रितो गृहस्थैः संकलो ऽपि धर्मः । तदु इव्यतो भावत आत्मसम्पदे

१४

६०० पुण्यादि

एषां यतो द्रव्यवता स्वथम - ९७ आजीविकाः,। ९८ पारवञ्येन खेदवन्तः । ९९ मानित

दिधापि धर्मं गृहिणः श्रयन्त्वमी ॥ २३ ॥ प्रायेण सावद्यरता गृहस्थाः सदैहिकार्थाधिकृतौ प्रसक्ताः । कुटुम्बपोषादतभूरिसङ्ख्यो-चर्नीचँवाँतीः पॅरंतन्त्रखिन्नाः ॥ २४ ॥ तेऽमी स्वचेतःप्रतिर्मांतपुण्य-कार्योद्यता आत्मरुचिप्रवृत्ताः । 🖉 यदेव ते स्वीयमनोऽभितुष्वै कुर्वन्ति पुण्यं किल कुर्वतां तैंत् ॥ २५ ॥ एते गृहस्था हृदये विदध्यू-रितीव सङ्कल्प्य च द्रव्यधर्मम् । द्रव्येण कर्माणि समाचरय्य यथा मनस्तुष्टिमिदं निधत्ते ॥ २६ ॥ तथैव धर्माण्यपि कानिचिचेदु द्रव्येण कृत्वा स्वमनः प्रसन्नम् । कुर्मोऽत्र येनैव गृहस्थसत्को व्यापार एष द्रविणेन सिध्येत् ॥ २७ ॥ एषां यतो द्रव्यवतां स्वधर्मं

\* ( १०५ )

पृष्ठ १०६ लिटि ७ " सालम्बने " उपर पर्याय. \* साकारजिनपूजायां साधुवेषे प्रतिलेखनायमार्जनादानादि कर्त्तन्ये च द्रन्यधर्मत्रये ।

द्रव्येण साद्धं भवतीह चेतः । युक्तं हादो यस्य वलं यदीयं बलेन तेनैव मतं निजं कियात् ॥ २८ ॥ तदुद्रव्यधर्मं गृहिणां प्रकुर्वतां संसारकार्यान्मनसोऽस्तु संगृतिः यथा तथैते दुधतां मनः स्वकं सालम्बने पुण्यविधावपेक्षणम् ॥ २९ ॥ तद्यावतामी निजकेन्द्रियाणि संवृत्य संसारभवकियातः । तदेव पूजादिकमाश्रयन्तां मनः स्थिरं येन मनागपि स्यात् ॥ ३०॥ यावत्त्वनाकारपदार्थचिन्ता-कृतौ मनो न क्षममस्ति तबैत् । सुसाध्वसाधुप्रतिपत्तियोग्यो ज्ञानोदयो यावदहो भवेन्नो ॥ ३१ ॥ तावत्स्बकीयव्यवहाररक्षा कार्या छल्रीनेन सनिश्चयेन ।

(१०६)

निश्वयवता स्थेयं मया त्वयं सवों व्यवहारः साध्यते परं यदा भाव-धर्म उदयं समेष्यति ध्रुवं मोक्षो भावी नान्यथा इति निश्चयपरेण भाव्यं तेन व्यवहारावसरे व्यवहारं कुर्वन् निश्चयात्मकेऽवसरे च निश्चयं कुर्वन् कुलीनो गृहस्थः न निन्द्यो भवेत् अत्रायं भावः उत्तमेन कुलीनगृहस्थेन येन पुण्यकर्मणा पुण्यवज्जनेषु पूर्वजैः यशोऽर्जितं तद्विपरीतं कर्म कृत्वाऽयशो नार्थनीयमिति व्यवहाररक्षा व्यवहारिणा कार्या गृहस्थेन सता मुनिधर्म सर्वोत्कुष्टं कुर्वाणः कदापि न निन्द्यो भवेदिति तत्करणे पूर्वजादधिकीभवेदिति सर्व विचार्यम् । ५ भू ।

( १०७ ) निन्द्यो गृहस्थो न परैर्यतो भवेत् ॥ ३२ ॥ स्थि यदा चित्तमनाकृतावपि तदा तु सिद्धस्मरणं विधेयम् । तत्सेधने साधुगृहस्थमुख्ये-रात्माधबोधे परियत्न एष्यः ॥ ३३ ॥ पौर्वो विधिर्योऽखिलद्रव्यभाव-भिन्नः स हि धारधरोपलब्ध्ये । निर्वाणधाम्नो वरयानवत्स्या-त्तस्य प्रवेशेऽयमिहात्मबोधः ॥ ३४ ॥ तदुङ्गने पादुविहारवद्यः शिवालुयावस्थितिकृन्महात्मनां । तेनात्मबोधः परमोऽस्ति धर्मों यत्सेधनान्निर्धतिरेव निश्चिता ॥ ३५ ॥

्र्तायां ९ आकाशदर्शने इव ।

र्ता जैनतत्त्वसारे जीवकर्मविचारे स्रचन्द्रमनःस्थिरीकारे नास्तिकस्य द्रत्व जैनतत्त्वसारे जीवकर्मविचारे स्रचन्द्रमनःस्थिरीकारे नास्तिकस्य द्रव्यभावभेदद्विविधधर्मदर्शनपूर्वकं द्रव्यधर्मादपि परम्परया भावधर्मछाभोक्तिछेशः पोडशोऽधिकारः ।

सन्सर्त्रं यद्बोधनदर्शनाख्य-चारित्रमुख्याः सकछा गुणोधाः । स आत्मबोधो जयति प्रक्रष्टं ज्ञानादिशुद्धं यदिहास्त्यनन्तम् ॥ ३६ ॥ र्तच्छोधनेऽनन्तचतुष्टयाप्ति-र्यदीयपारप्रतिपत्तिकार्थे । ज्ञानं न कस्यापि सदा प्रश्च स्या-रसर्वात्मनार्काशह्झीव शाश्वतम् ॥ ३७ ॥

( १०८ )

१० रेपात् ।

अथेत्यसौ नास्तिक आख्यदास्तिकं यदुच्यते भोः प्रतिमार्चनाइवेत् । प्रुण्यं न तत्सम्भवतीषदार्था अजीवतः का फलसिद्धिरस्ति ॥ १ ॥ नैवं स्वचित्ते परिचिन्तनीय-मजीवसेवाकरणाइवेकिम् । यद्यादशाकारनिरीक्षणं स्या-त्यायो मनस्तद्वतधर्मचिन्ति ॥ २ ॥ यथा हि सम्पूर्णशुभाङ्गपुत्रिका दृष्टा सती तादशमोहहेतुः । कामासनस्थापनतश्च काम-केलीविकारान्कलयन्ति कामिनः ॥ २ ॥ योगासनालोकनतो हि योगिनां योगासनाभ्यासमतिः धैरिष्यात् । भूगोलतस्तदुगतवस्तुबुद्धिः स्यालोकनालेरिह लोकसंस्थितिः ॥ ४ ॥

॥ अथं सप्तदशोऽधिकारः ॥

( १०९ )

११ क्र्मेचकं अहिचकं अहिवलयाख्यं वा चकं सूर्यकालान-लचकं चन्द्रकालानलचकं कोटचकं वेति वाच्यम् । १२ तदभिदर्श-कानाम् । १३ तस्य पत्युः अर्चा प्रतिमाम् । १४ रामायणादावापि ।

**क्वैर्माहिकालानलकोटचके**— स्तदाश्रितज्ञप्तिरिह स्थितानाम् । शास्त्रीयवर्णन्यसनात्समग्र-शास्त्रावबोधस्तदुंभीक्षकाणाम् ॥ ५ ॥ नन्दीश्वरदीपपुटात्तथा च लङ्कापुटात्तद्गतवस्तुचिन्ता । एवं निजेशप्रतिमापि दृष्टा तत्तदुगुणानां स्मृतिकारणं स्यात् ॥ ६ ॥ यदा तु साक्षान्न हि वस्तु दृश्यं तत्स्थापना सम्प्रति लोकसिद्धा । तथा च पत्यौ परदेशसंस्थे काचित्सती पश्यति यत्तदैर्चीम् ॥ ७ ॥ यदन्यशाँस्रेऽपि निशम्यतेऽदः श्रीरामचन्द्रे परदेशसंस्थे । तत्पादुकां सोऽपि च रामवत्तदा-भ्यपूजयत्श्रीभरतो नरेश्वरः ॥ ८ ॥ सीतापि रामाङ्गलिमुद्रिकां ता-मालिङ्गच रामाप्तिसुखं न्यमंस्त ।

( ? ? 0 )

१९ चण्डालादिसत्का छाया।

रामोऽपि सीताश्रितमौलिरत्न-मासाद्य सीताप्तिरतिं व्यजानात् ॥ ९ ॥ नात्रास्ति कश्चित्त तयोः शरीरा-कारस्तत्रापीह तयोस्तथाविधम् । खर्षं समायाधदजीवतोऽपि तहीं श्वेराचापि खुखाय किं न ॥ १० ॥ इत्थं चरित्रेऽस्ति च पाण्डवानां यदुद्रोणस्ररिप्रतिमापुरस्तात् । भिक्तैकर्लंज्यस्य ेंकिरीटिवद्धनु-र्विद्या सुसिद्धेति जगत्मतीतम् ॥ ११ ॥ तथा च चञ्चादिकवस्त्वजीवं क्षेत्रादिरक्षाकरणे समर्थम् । छायाप्यशोकस्य च शोकहर्त्री कलेस्तु साँ स्यात्कलहाय नुणाम् ॥ १२ ॥ अजारजोमुख्यमथाप्यजीवं पुण्यादिहान्ये भवतीति लोकः । **अँस्पृ**श्यकच्छायमजीवमेवं यलुङ्गमानस्य निहन्ति पुण्यम् ॥ १३ ॥ गुर्वीवधूच्छायमपीह भोगिनः १५ स्वामिमूर्त्तिरपि । १६ नाम्नः । १७ अर्जुन । १८ छाया ।

( ??? )

नैवं त्वजीवापि सती श्वेंराची समर्चिता पुण्यफलाय नूनम् । त्वं विद्धि चित्ते प्रतिमा यदीया या या सका स्वोत्थगुणप्रदा स्यात् ॥ १७ ॥ यथा ग्रहाणां प्रतिमा अजीवाः २० महेश्वरो महानायकः सार्वभौमादिस्तस्य छाया तत्तथा वि-भाषा सेनास्रराछायाशालानिशानामिति ह्वीवता एवमग्रेपि वाच्यम् । २१ महेश्वरस्य । २२ उछद्वमानस्य । २३ स्वर्णरुप्यरत्नवस्नकम्बल् सिर्दान्नपानौषधादिपदार्था अनेके सन्ति । २४ अजीवत्वहेतोः । २५ देवमतिमा ।

साऽजीवेँतः कस्य च किंफला स्यात् ॥ १६ ॥

प्रोछङ्घमानस्य निहन्ति पौरुषम् । मँहेश्वरच्छायमथापि तैंस्य रुषे व्यैतिकाम्यत एव पुम्सः ॥ १४ ॥ एवं पदार्था बेंहैंवोऽप्यजीवाः सुखस्य दुःखस्य च हेतवः स्युः । देवाधिदेवप्रतिमाप्यजीवा सती न किं सा सुखहेतुरत्र ॥ १५ ॥ वरं निजेशप्रतिमापि तर्हि दृष्टा सती भक्ततमांसि हन्तु । परन्तु याऽस्याः क्रियते सपर्या

( ११२ )

94

२६ पितॄणाम् । २७ यथा । २८ स्वामि- । २९ सेवकान ।

सत्योऽपि तत्पूजनतस्तदीयम् । गुणं दुदत्येव तथा सतीनां क्षेत्राधिपानामथ र्द्ववेजानाम् ॥ १८ ॥ विधेर्मुरारेश्च शिवस्य शक्ते-र्याः स्थापनास्ता अहिता हिता वा । अमानिताश्चाप्यभिमानिताः स्युः स्तूपं तथा वा फलवन्न किं स्यात् ॥ १९ ॥ रेवन्तनागाधिपपश्चिमेश-श्रीशीतलादिप्रतिमा अजीवाः । संपूजितास्तद्गतकार्यसिद्धिं क्रवेन्ति येंद्रच तथाऽधिर्पार्चा ॥ २० ॥ ये कार्मणाकर्षणवेदिनस्तथा नाम्नैव येषां मदनादिपुत्रके । निर्जीवके तं विधिमाचरन्त्यहो यस्मात्सजीवानपि मूर्च्छयन्ति तान् ॥ २१ ॥ एवं निजेशप्रतिमामजीवां तन्नामग्राहं स्तवनां विधाय। समर्चयद्भिः कुशलैः सपर्यां सम्प्रापितो ज्ञानमयः प्रभुः स्यात् ॥ २२ ॥ तथा \* नियोज्यानपि कांश्चिदात्मनो

( ( ?? )

मूत्तिं प्रभुमानयतोऽवसाय । तुष्यत्यसौ तेषु तथैवमीशो sचितो भवेत्ततप्रतिमार्चनात्स्यात् ॥ २३ ॥ सत्यं बुधैतत्परमत्र यस्मा-दिशेष एषो ऽभिनिरीक्ष्यते महान् । देवा यदेते किल सन्ति रागिणः पूजार्थिनो नो भगवान्स ईदृ ाः ॥ २४ ॥ तदात्वतीवास्तु वरं यतः स्या-दनीहसेवा परमार्थसिद्धये । यथाहि सिद्धस्य च कस्यचिदा स्पृहावतः सेवनमिष्टलब्धये ॥ २५ ॥ सिद्धस्तु साधो वरिवर्त्ति साक्षा-देशी त्वजीवा प्रतिमा प्रतिष्ठिता। नायं विचारः परिपूजनीये द्रव्ये यतः पूज्यत एव पूज्यः ॥ २६ ॥ यद्दक्षिणावत्तंककामकुम्भ-चिन्तामणिचित्रकवछिमुख्याः । कानीन्द्रियाणीह वहन्ति यत्ते र्रचिताः प्रकुर्वन्ति मतं जनानाम् ॥ २७ ॥ वस्तुस्वभावाद्यदमी अजीवाः स्वतोऽस्पृहावन्त इहाङ्गिकामान् ।

( ११४ )

१३ द्सिणावर्तादिभिः ।

यच्छन्ति यँद्वंत् खलु पौरमेशी पुण्यस्य सिद्धेचे प्रतिमार्चिता तथा ॥ २८ ॥ सत्यं मुने ऽदोऽस्ति परं य एते स्युर्दक्षिणावर्तमुखाः पदार्थाः । अँजीववन्तोऽपि विशिष्टजाति-भेदात्तथादुर्लभवस्तुभावात् ॥ २९ ॥ आराधिता अङ्गिमतं दिशन्ति नैतादृगर्चा किल पारमेश्वरी। अहो यदेषा छलभोपलादिम-मयी तदा किं सदृशी त्वेऽमीमिः ॥ ३० ॥ अहो विचारिन्नविचारितं मा वदस्त्वमेवं जगतीह पश्य । यन्मूलतो वस्तु गुणि प्रतीतं ततोऽपि यत्पञ्चकृतं गुणाढचम् ॥ ३१ ॥ यथाहि कश्चित्किल राजपुत्रः प्रायेण वीर्यादिगुणास्पदं स्यात् तं प्रोज्झ्य चेदुर्बलवंशसम्भवं पुण्याच राज्ये विनिवेशयन्ति ॥ ३२ ॥ प्रामाणिकाः पञ्च यदा तदा त्वयं ३० यथा । ३१ परमेशस्य इयं पारमेशी । ३२ अमाणिनः ।

( ११५ )

३४ नन्दनामराजेन(राजा?) इव शिक्षां दाप्यते | ३५ पाळक | ३६ मा |

राजन्यकं मौलमपि प्रशास्ति । यदा तदुक्तं न करोति कश्चि-त्स शास्यते मैंन्दवदेव तेन ॥ ३३ ॥ विचार्यते चेन्मनसा मनुष्ये-मैंलि गुणी राजसुतः स योग्यः । परन्तु यः क्षुद्रकुलोऽपि राजा स एव सेव्यः खलु पञ्चपूजितः ॥ ३४ ॥ एवं हि चिन्तामणिमुख्यमेतदु वस्तु प्रधानं निजकस्वभावात् । ततोऽपि मान्यं भुवि पारमेश्वरं बिम्बं यतः पञ्चभिरत्र पूजितम् ॥ ३५ ॥ लोके यदेवाहतमस्ति पत्रभिः तदेव मान्यं क्षितिपैरपि ध्रुवम् । यथा विवाहार्थनृपा महाजना न्यायौँऽङ्किपुत्रावपरेऽपि चेत्थम् ॥ ३६ ॥ ये पत्रामिस्ततकृतभाग्यनोदा-त्संस्थापिताः सन्ति त एव मान्याः । तथा स्वप्रजाह्वयकर्मवीर्या-लत्तास्ति येशी प्रतिमा संकाँऽच्या ॥ ३७ ॥

( ११६ )

प्राज्ञा य एते गदिताः पदार्था-स्ते सर्वे आकारयुता भवन्ति । अतस्तदीयाकृतिमन्तरात्मनः कृत्वार्चयन्तेऽत्र तदीयबिम्बम् ॥ ३८ ॥ आकारमुक्तो भगवान्प्रसिद्ध-स्तत्रस्तदीयं प्रतिबिम्बमेतत् । कृत्वा कथं पूज्यत एवमत्र दोषसँवंतद्रस्तुनि तदुग्रहो यः ॥ ३८ ॥ साधूच्यतेऽदस्त्वयका विचारिणा ऽनाकारिणस्त्वाकृतिरेव नेष्टा । इदं तु यद्भागवतं हि बिम्बं तचावताराकृतिक्लूप्तरूपम् ॥ ४० ॥ यादवतु संसारकृतावतारे। ऽभूच्यासि ताहग्भगवान्महद्भिः । या या ह्यवस्था रुचिता च येभ्यः साऽहो तदर्थेः परिपूज्यते तैः ॥ ४१ ॥ इति जैनतत्त्वसारे जीवकर्मविचारे सुरचन्द्रमनःस्थिरीकारे नास्तिकस्याजीवरूपस्थापनासेवाफलमतिपाटनोक्तिलेशो सप्तद्शोऽधिकारः ।

( ? ? ( · )

**३८ भगवान् इति शोभनं नाम यस्य सिद्धस्य स**्तथा तस्य यो हि सिद्धो भगवान् इत्युच्यते । ३९ सिद्धवत् । ४० विद्यमानस्य अविद्यमानस्य वा । ४१ आज्ञा स्वयं साक्षादाकाररहिता परं तस्या अपि रेखारूप आकारः कल्प्यते या चाज्ञा सापि अमूर्त्तस्य भगव-दादेः स्वामिनः प्रतापस्य सम्बन्धिनी तेन पूर्वं भगवदादिमतापोऽमूर्तः अमूर्त्तस्याप्यस्यामूर्त्ता आज्ञा अस्या अपि अमूर्त्तीया रेखारूप आकार सद्भिः कल्पितः इत्यर्थः । ४२ स्वामिसम्बन्धिनी । ४३ उक्तोक्ता । ४४ रेखा ।

यद्या खनाकाखतोपि बिम्बं सिर्द्धस्य शुद्धं भगवत्खनाम्नः । तत्तत्स्वचित्ताशयचिन्तिताशां संक्षिदिवेदं वितरत्वशङ्कम् ॥ १ ॥ यत्स्थापना सा स्वक्तचित्तकल्प्या सँतोऽसतो वास्त्विह वस्तुनः सा । सर्वापि यादग्निंजभावसेविता ताद्दक्फलं यच्छति नात्र संशयः ॥ २ ॥ लोकेऽप्यनाकारमयस्य वस्तुनः आकारभावः परिदृश्यते यथा । आंज्ञास्त्यसौ भागवतीति वाँचं-वाचं तु लेखेंकियते मनुष्यैः ॥ ३ ॥

( ११८ ) ॥अथ अष्टादशो ऽधिकारः॥

ता लङ्घते यः स तदा न साध-नोंछङ्घते सैष जनेषु साधुः । आँमायशास्त्रेषु मॅरूद्यवोः स्यात् तथाऽकातिर्मण्डॅंछतो विलेख्या ॥ ४ ॥ स्वरोदयस्याथ विचारशास्त्रे तैँत्वानि पञ्चापि च साकृतीनि। अनाकृतं वस्तिति साकृतं यथा स्यादित्थमाकार इहाप्यनाक्वतेः ॥ ५ ॥ प्रनर्बधेक्षस्व यतीह सन्ति लोकेषु लोकाः किल लब्धवर्णाः । सर्वेंश्वेतैराकृतिवर्जिता अपि वर्णाः प्रैंक्रुप्ताः स्वैकनामसाकृताः ॥ ६ ॥

( ? ? ? )

४९ आज्ञां । ४६ भव्य । ४७ आगमशास्त्रे मन्त्रशास्त्रे । ४८ मरुद्वायुः द्यौश्च नभः मरुच्च द्यौश्च मरुत्त्यावौ तयोर्मरुद्यवोः वायुनभसोः। ४९ मण्डलकारणहेतुनाकृतिर्विलेख्या यथा मरुत्मण्डलं चाकाशमण्डलं चेति-उक्त्वा तदाकाशे लिख्यते ।५० पृथिव्यप्तेजोवाय्वाकाशलक्षणानि। ५१ आकृतिराकृतमाकारः भावे क्तः अनाकृतमनाकारं । ५३ सिद्धस्य । ५४ रचिताः । ५५ स्वकं यन्नाम तेनैव साकृताः साकारा ये ते स्व-कनामसाकाराः आकारादयो वर्णाः यथायमाकारः अयं ककारः अयं हकारः इति स्वस्वनामग्राहं वर्णाः साकाराः कल्पिनाः स्वचित्तकल्प-नया स्थापिता इति ।

५६ ननु एते वर्णाः महद्भिः स्थापिताः इति कथं मतिज्ञायते, उच्चते, यग्रेषां वर्णानां नियता शाश्वती एवाकृतिः स्यात्तदा समेषां लोकानां कृकारादीनां अक्षराणां सदद्यी एवाकृतिः स्यात्। ५७ सा तु सर्वषां समार्कतिर्नदृश्यते सर्वेरपि स्वमनोभिमतपृथक्पृथगेव लिख्यते अतो हेतोरेव भिन्नभिन्नाकृतिः सर्वेपामपि लिपिकर्मकारिजनानामिति ।

यावन्ति राष्ट्राणि च सन्ति विश्वे वर्णाकृतिस्तेष्वपरापरेव । तद्वचक्तिकाले तु समोपदेशः तैः कार्यमप्यत्र विधीयते समम् ॥ ८ ॥ पुनश्च पश्य त्वमिमाः समा लिपी-र्मिंथ्या विधातुं न हि कोऽपि शक्तः या येषु सिद्धाः किल तैश्वताभि-र्नरैर्लिपिभिः प्रविधीयते फलम् ॥ ९ ॥ लिप्यो विभिन्ना इह यद्यपीमा व्यक्तिः समैवास्ति तु पाठकाले । नृणां तथा कार्यकृतिः समस्ता ताभिः समाना भवतीत्यवेहि ॥ १० ॥

येंधाकृतिः स्यानियताक्षराणां तदा समेषां सदृगाकृतिः स्यात् । सैाँ नास्त्यतो भिन्नकभिनिकैव वर्णाकृतिः कापि न तत्र तुल्या ॥ ७ ॥ यावन्ति राष्टाणि च सन्ति विश्वे

धनं किमांकारविवर्जिताना-मिहाक्षराणामियमाकृतिः कृता । अस्या अपि स्थापनमन्यदुन्यत् कृतं बुधैः स्वस्वसुगुप्तवेदने ॥ ११ ॥ पुनश्चरागा अपि शाब्दरूप्या-दाकारमुक्ताश्च तथापि तद्धेंधेः । ते रागमालाह्वयपुस्तकेषु न्यस्ताः किलाकारभृतः समस्ताः ॥ १२ ॥ एवं त्वनाकारवतोऽप्यधीशितु-राकार एष प्रविकल्प्य सङ्भिः । यं यं वशं साधु समिष्य पूज्यते सर्वोप्ययं तेषु फलत्यवश्यम् ॥ १३ ॥ यद्दाहि पूजा परमेश्वरेऽत्रा-लिप्तेऽथ निन्दा न लगेत्समापि। ते यादशे तब कृते तु तादशे अभ्येत आत्मानमिमं स्वकीयम् ॥ १४ ॥ कुडचे यथा वज्रमये नरेण क्षिप्ता मणिर्वा हषदुष्यथा परा । ते हे अपि क्षेपकमभ्धुंपेते م نه سيت न जातु यातस्तमैंतीत्य कुत्रचित् ॥ १५ ॥ ५८ आयातः । ५९ गच्छतः । ६० क्षेपकम् ।

( १२१ )

कश्चिद्रवेः संमुखमात्मना रजो sथवा सितीं भ्रं क्षिपति क्षमास्थः । तत्सर्वमस्यैव संमेति संसुखं न याति सूर्यं च तथोच्च प्रति ॥ १६ ॥ यदा पुनः कश्चन सार्वभौमं संस्तौति तस्यैव फलाय र्सं स्यात् । निन्देदथेशं यदि कश्चिदङ्गी स्यात्सैव दुःखी जनतासमक्षम् ॥ १७ ॥ स्तुतेऽधिकं स्यान्नहि सार्वभौमे विनिन्दितेऽसिंमस्तु न किञ्चिदूनम् । नैवं प्रभौ पूजननिन्दनाभ्या−े माधिक्यहानी स्त इसे तु कर्चुः ॥ १८ ॥ यद्दा पुनः कश्चिदपथ्यपथ्या-हारीह दुःखं च सुखं च सुङ्के । न स्तस्तु ते आहृतवस्तुनो यदु एवं च सिद्धार्चनमात्मगामि ॥ १९ ॥ इति जैनतत्त्वसारे जीवकर्मविचारे सुरचन्द्रमनःस्थिरीकारे नास्तिकस्यानाकारस्यापि भगवतः स्थापनोक्तिलेशो ऽष्टादशोऽधिकारः ॥

( १२२ )

इ ३ पारदोऽपि ।

साधो वरं प्रोक्तमिदं परं यथा चिन्तामणिमुख्यमिहार्चकानाम् । सद्यः फलत्येव तथात्र पार-मेशी फलेन्नो प्रतिमार्चिताऽसौ ॥ १ ॥ सत्यं त्वदुक्तं परमत्र साधो संस्थाप्य चेतः स्थिरमित्यवेहि। यद्रस्तुनो योऽस्ति फलस्य काल-स्तत्रैव तद्दस्तु फलत्यशङ्कम् ॥ २ ॥ यथाहि गर्भों नवभिस्तु मासैः पूर्णेर्छभेत् स्तिमिहैव नार्वाक् । तथा पुनः काश्चन मन्त्रविद्याः लक्षेण कोटचाथ फलन्ति जाँपेः ॥ २ ॥ वनस्पतिर्वा समये स्वकीये सर्वः फलत्येष न चात्मशैध्वात् । सेवापि राजत्रिदशेश्वरादि-सम्बन्धिनी वा फलतीह काले ॥ ४ ॥ संसाध्यमानोऽत्र रैंसोऽपि काले

( १२३) ॥ अथ एकोनर्विंशोऽधिकारः ॥

६४ पुनरास्तिकः प्राह । ६५ जानीहि । ६६दक्षिणावर्तकादिभ्य परत्र फल्टं न स्यात् अननुगामित्वात्, चर्मचक्षुर्टक्यमानपदार्थास्तु जीवा-नामसहगामिनो भवन्ति, परमेश्वरपूजादिसमुत्थं पुण्यफलं अद्दष्टत्वात् अद्दष्ट्जीवेन सहगामि भवतीति तत्त्वम् । ६७ परल्लोके ।

सिद्धः फलायास्ति न साध्यमानः । तथान्यदेशव्यवहारकर्मं तत्कालपूत्तेौं फलति प्रकामम् ॥ ५ ॥ तथैव पूजादिकमन्त्रपुण्यं काले स्व एवास्ति भवान्तराख्ये । फलप्रदायीति ततो न देके-रौत्सुक्यमेष्यं फलटे पदार्थे ॥ ६ ॥ प्रैंनर्बुधार्ज्वंस्य हृदि स्वकीये पूर्वे प्रणीता य इमे पदार्थाः । ते चैहिका ऐहिकदायिनस्तत् फलन्सथात्रैव यतोऽग्रतो न ॥ ७॥ मनुष्यसम्बान्धभवस्य तुच्छ-कालीनभावादिति तुच्छमेभ्यः । प्राप्यं फलं तेन मनुष्यजन्म-न्यैवात्र नैर्भ्योऽस्ति फर्छ पर्रंत्र ॥ ८ ॥ इदं सुहत् पुण्यभवं फलं तु महत्ततः स्यादुबहुकालभुक्तेये ।

( १२४ )

६८ प्राप्त । ६९ विनश्वरम् । ७० मध्ये । ७१ उत्पत्तिः । ७२ महत्तर । ७३ फल्ठे । ७४ वहुकालमेव स्वार्थे मात्रप्रत्ययः ।

प्रभूतकालस्तु विना भवान्तरं देवादिसम्बन्धि न वर्तते यतः ॥ ९ ॥ तत्पुण्यलभ्यं फलमेतदस्ति प्रायोऽन्यजन्मान्तरर्यंतजन्तोः । यद्यत्र जन्मन्युपयाति पुण्य-फलं तदा मङ्क्षुविनाशमेव ॥ १० ॥ यतो मनुष्यायुरतीव तुच्छं मानुष्यकं देहमिदं र्शंरारु। तद्भुज्यमानं मरणान्तरागमात् सन्त्रुट्यतीदं पृथुपुण्यजं फल्रम् ॥ ११ ॥ खुखान्तराँ दुःखभँवो मँहीयो-दुःखाय यत्स्यादतिभीतिदा मृतिः। सा पुण्यजेऽसिँन्सति नैव युक्ता तदन्यजन्मे फलमेतदेति भोः ॥ १२ ॥ अनेकधोत्पन्नमनेकशो यथो-पभुज्यमानं बँहुँकालमात्रम् । न क्षीयते पुण्यफलं तदेतत् प्रायोऽन्यजन्मन्युदर्यं समेति ॥ १३ ॥

( १२५ )

७५ अत्युग्र । ७६ सत्यवादी । ७७ अल्पम् । ७८ अयं राज-पुत्रादेर्दाता कथिंद्वैक्यादिः । ७९ रक्षति । ८० प्रस्तावादेनं राजपुत्रा-द्रये दातारं प्रति राजपुत्रादिः ।

तथा च किञ्चिटुटुँप्रैपुण्यं साक्षादिहैवार्पयति फलानि । यथाहि दिव्ये परिशुद्धचति क्षणादु यः कश्चिदत्रास्ति जनेषु सूर्नती ॥ १४ ॥ शुद्धाय सिद्धाय च साधवे तथा-ऽण्वंपि प्रदत्तं सकलार्थसिद्धये । स्यादैहिकामुष्मिकसर्वसौख्य-निबन्धनं बन्धनहृद्रवस्य ॥ १५ ॥ जनेऽपि कस्मैचिदनुत्तराय क्षत्रादये स्तोकमपि प्रदत्तम् । वारे कचित्केनचिदेकवेलं तस्येष्टसिद्धेचे भवतीह नूनम् ॥ १६ ॥ यावर्त्त्वं जीवति तावदस्य स राजपुत्रः सकलार्थकारी । घनं हि किं दुष्टविपक्षजाता-न्मृत्यन्तकष्टादपि पाँत्यर्शं झुम् ॥ १७ ॥ एवं हि कुत्रावसरे किलैक-्वारं महत्पुण्यमुपार्जितं यैः ।

( १२६ )

८१ शालिभद्रस्येव स्त्रीसमूहयुक्तस्य अुक्तये पुण्यफलमभूत् च पुनः चोरस्येव स्त्रीसमूहादियुक्तस्य पापफलं अुक्तये स्यात्तथेनि । ८२ पूजादि । ८३ सर्वप्रकारेण । ८४ पृजनक ।

तेषां तदतापि परत्र लोके सत्सौख्यसन्तानविधानहेतुः ॥ १८ ॥ पुनस्त्वतीवोग्रतमं यदुत्र पुण्यं च पापं समुपार्जि पुंसा। अनेकपुंसामपि अक्तये त-च्छीलेरिव स्त्रैणयुजश्च चोखत् ॥ १९ ॥ येथैककः कश्चन राजसेवां कृत्वा सुखी स्थात्परिवारयुक्तः । एकस्तथा कोऽपि नृपापराधी निहन्यतेऽसौ सपरिच्छदोऽापी ॥ २० ॥ **यद्येवर्मचादिकपुण्यमेतत्** र्स्वीत्मना स्वार्थकरं निरुक्तम् । तदैतदेवादियतां जनौघः किं नामजापे विहिता प्रवृत्तिः ॥ २९ ॥ साधूच्यते साधुजन त्वयेदं परं विवेकोऽत्र कृतो महडि़ः । इमे गृहस्थाः खलु ये समर्था-स्ते द्रव्यभावाऽचिर्नर्काधिकारिणः ॥ २२ ॥

( १२७ )

ये योगिनो द्रव्यपस्त्रिहेण विना विभान्तीह भवे महान्तः । तेषां त्वैधीशस्मृतिरेव युक्ता र्त्तयैव त्तॅंस्वार्थकृतिः समस्ता ॥ २३ ॥ यथा विषं गारुडहंसजाङ्गुली-मन्त्रस्य जापाच्छ्रवणाच देहिनाम् । मूर्छावतां तत्त्वमजानतामपि विनक्ष्यतीत्थं भगवत्स्म्रेतेरघम् ॥ २४ ॥ र्त्तंथाऽस्थिभक्षीति हुमायपक्षी

( १२८ )

८५ भगवत् । ८६ अधीशस्मृत्या । ८७ तेषां योगिनां स्वार्थ-सिद्धिः सर्वापि भवेत् । ८८ ननु योगिनः सम्यग्भगवत्स्वरूपं यथा-स्थितं न विदन्ति भगवानपि निःस्पृहो नीरागश्च ततः केवऌं भगव-त्स्मृत्या एव योगिनां किं सिध्येदित्याह यथा विपमिति । ननु भगवद्-ध्यायका योगिनस्तु यदि भगवत्स्वरूपं न जानन्ति परं भगवांस्तु जानाति अयं ध्याता मां ध्यायति एवं गारुडिको गारुडादिमन्त्रान्वे-त्ति परं विषात्तीं यद्यपि गारुडादिमन्त्रस्वरूपं न जानाति तथाप्यस्य गारुडिकमयुक्तगारुडादिमन्त्रप्रयोगाद्दिषनाञ्च एवं 'योगिनोऽपि सम्यग्भगवज्ज्ञानाभावेऽपि भगवन्तामाक्षरप्रभावात् दुष्कर्मक्षये पापं मध्यतीति एवमेकपक्षभूतेऽपि ज्ञानेऽभीष्टसिद्धिः । ८९ आस्तामेक-पक्षजमपि ज्ञानम्रभयपक्षविकछेऽपि ज्ञाने संयोगमात्रादपीष्टसि-द्धिर्यथा हुमायपक्षिणो यस्य ज्ञिरसि छाया निपतति स पातसाहिर्भ-वति तत्र हुमायोऽपि न वेत्ति यदस्य ज्ञीर्षेऽहं छायां करोमि यस्य जीपें छाया भवेत्सोऽपि न वेत्ति मम ज्ञौर्षे हुमार्यः छायां करोत्येवं

द्वयोराप्यज्ञानेऽपि अन्यस्य नरेन्द्रत्वं सिध्यत्येवं सेवकोऽपि सम्यग्-भगवत्स्वरूपं न जानाति भगवानपि नीरागत्वात्सेवकस्याभीष्ठकृतौ नोद्यच्छत तथापि सेवकस्य स्वामिस्मरणदर्शनादिसंयोगमहात्म्या-देवाभीष्टसिद्धिः स्यादिति काव्यत्रयेणाह तथास्थिभक्षीत्यादि । ९० ज्ञानं । ९१ पापे । ९२ आत्मशुद्धौ । ९३ परमात्मवोधे ।

प्रसिद्धिमान्संततजीवरक्षी । उड्डीयमानस्य यदस्य छाया यन्मुर्द्धगा सोऽत्र भवेन्नरेन्द्रः ॥ २५ ॥ नायं खगो वेत्ति यदस्य शीर्षे छायां करोमीति तथेतरोअपि । जानाति नैवं मम मस्तकेऽसौ छायां करोतीति मैंतं इयोर्ने ॥ २६॥ तथापि तच्छायमहात्मतोदया-दधीशतोदेति दरिद्रतापहा । अजानतोरप्यथ सिद्धिरेवं कथं स्मृतेर्याति न पापमीशितुः ॥ २७ ॥ अंस्मिन्गते सर्वत आत्मशुद्धिः सत्याममुध्यां परमात्मबोधः । जातेऽत्रं नो कश्चन कर्मबन्धः कर्मप्रणाशे किल मोक्षलक्ष्मीः ॥ २८ ॥

#### ( १३० )

## र्अंस्या हि सत्यां स्थितिरक्षया स्याद् अनन्तविज्ञानमनन्तदृष्टिः । एकस्वभावत्वमनन्तवीर्ये जागर्ति सज्ज्योतिरनन्तसौख्यम् ॥ २९ ॥

इति जैनतत्त्वसारे जीवकर्मविचारे सरचन्द्रमनःस्थिरीकारे नास्तिकस्य द्रव्यभावधर्मफल्रसम्प्रापणोक्तिल्रेज्ञ एकोनविंज्ञोऽधिकारः ।

९५ वैष्णवादयः । ९६ विष्णुप्रमुखान् हेतून् । ९७ तस्मात्का-रणादियं भवतां उक्तिरन्यैर्न समा वाऽन्येषां मुक्तिर्न भवझिः समा । ९८ नतु यदि वैष्णवादीनां विष्णुमुख्येभ्यो मुक्तिर्स्तदि अयं यो नि-श्वयो भवझिः प्रोच्यते स निश्चयो न ऐकान्तिकः कोऽयं निर्णयः यद्यस्मात् आत्मवोधादेव मुक्तिर्जीयते अयं निश्चयो न युक्तो मुक्तेर्वहु-हेतुप्राप्यत्वात् तत्तस्मात्कारणात् एवं पूर्वोक्तो यो विनिश्चयः किमिति कथं क्रियते इति पूच्छन्तमाह सत्यं यदेते ।

तैर्हीतरेऽर्न्यान्कथमाहुरस्या हेत्र्ंस्तिँदुक्तिर्न समा तथाहि ॥ १ ॥ ये वैष्णवाः केचन विष्णुवादिनो विष्णोः सकाशान्निगदन्ति मुक्तिम् । ये ब्रह्मनिष्ठाः किल ब्रह्मणस्तां शैवाः शिवाच्छक्तिकृतां तु शाक्ताः ॥ २ ॥ तेषां न चात्मावगमो निदानं मुक्तेस्तथा नास्त्यथ <sup>66</sup>निर्णयोऽयम् । यदात्मबोधाजनितैव मुक्ति--स्ततः किमेवं क्रियते विनिश्चयः ॥ २ ॥

(१३१) ॥ अथ विंशोऽधिकारः ॥

R R R V 2

हे स्वामिनो यूयमिति प्रवक्थ

यदात्मबोधान्न विनास्ति मुक्तिः ।

(१३२) सत्यं यदेते किल लोकरूदि-रूढास्तु विष्ण्वादिकभिन्नवीक्षिणः । परन्तु तत्त्वार्थत एप आत्मे-वार्थोऽभिवाच्यो ननु विष्णुमुख्यैः ॥ ४ ॥ कैंथं हि वेवेष्ट्यथ विष्णुरात्मा व्याप्तेरथ ब्रह्म तथैष आत्मा । शिवोऽपि चात्मा शिवहेतुतः स्या-च्छक्तिस्तथात्मश्रितवीर्यमेतत् ॥ ५ ॥ इत्थं हि संवेंरपि विष्णुमुख्यैः शब्दैरसावात्मक एव बोध्यः । ततस्वतो सुक्तिरियं न कस्मात् प्राप्येति तत्त्वं हृदि तैरपीक्ष्यम् ॥ ६ ॥ चेन्नेति विष्णुप्रमुखेभ्य एभ्यो मुक्तिस्तदा वैष्णवमुख्यलोकाः । सन्तो गृहस्था इह विष्णुमुख्यान्

९९ परमार्थतः । ६०० केवल्रज्ञानजातलोकालोकस्वरूपो ज्ञा-नात्मना व्यापकत्वेन विष्णुः । परव्रह्मसञ्ज्ञनिजशुद्धात्मभावनात्म-कत्वेन व्रह्मा । ज्ञिवं निर्वाणं प्राप्तं येनेति ज्ञिवः कर्ममुक्तः सिद्धत्वा-वस्थामधिश्रितः, यदुच्यते योगवासिष्ठादो, ''जीवः ज्ञिवः ज्ञिवो जीवो, नान्तरं ज्ञिवजीवयोः । कर्मबद्धो अवेज्जीवः, कर्ममुक्तः सदा ज्ञिवः " इति यद्दा अत्रत्यभावापेक्षया ज्ञिवमस्यास्तीति ज्ञिवः ज्ञिवसत्तावान इत्यर्थः । ? विचारणीयस् ।

एवार्चयन्तः परितो जपन्तु ॥ ७ ॥ परं तपः संयमयुक्तता क्षमा निःसंगता रागरुषापनोदौ । पञ्चेन्द्रियाणां विषयाहिरागो ध्यानात्मबाधादि विधीयते कथं ॥ ८ ॥ एषैव सेवा ननु विष्णुब्रह्मा-दीनां तदेयं कुत आश्रितास्ति । भोस्तेभ्य एवेति तदा न तेषां वागस्ति हस्तोऽपि यतो ऽन्यबोधैः ॥ ९ ॥ तद्धचायियोगिभ्य इयं प्रवृत्ति-स्तत्तेः कुतोऽसौ निगदोपलब्धा । अध्यात्मयोगादिति चेत्तदानीं तस्य प्रणेताऽभवदत्र को भोः ॥ १० ॥ निरञ्जनैर्निष्क्रियकेर्न चायं वक्तुं हि योग्यः खल्लु विष्णुमुख्यैः । सो ऽध्यात्मयोगः कुतराविरासीत् चेदादियोगिभ्य इति प्रवादः ॥ ९१ ॥ तैरप्यसावात्मभवावबोधा-दध्यात्मयोगो ऽवगतो न चान्यतः ।

( १३३ )

४ समभावात् । ५ अशाप्ततादुग्छाभात् । ६ सकछद्रव्यदर्शनात् । ७ मुक्तेः । ८ ज्ञान । ९ भू प्राप्तावित्यस्य भावः प्राप्तिरित्यर्थः स्वस्या-त्मनो भावः प्राप्तिः याथातश्र्येनात्मनोऽववोधेनात्मस्राभ इत्यर्थः ।

अनिन्द्रियानिष्क्रियकानिरञ्जना-नित्यैकरूपान्न तु विष्णुमुख्यात् ॥ १२ ॥ स्वादात्मनो योऽवगमो बभूव भाँवात्समाख्याद्गतरागरोषात् । अपूर्वलामांनिखिलार्थदृष्टे-रध्यात्मयोगः स्वत एव सिद्धः ॥ १३ ॥ एवं हि यश्चात्मभवात्मबोध-स्तस्मान्नृणां जायत एव मुक्तिः । अँस्या न हेतुस्त्वपरोऽस्ति विष्णु-मुख्यस्तदात्मार्ज्वगमस्प्टेहैष्या ॥ ९४ ॥ ये तु स्वभावान्निगदन्ति मुक्तिं तत्राप्यसावेव निवेदितोऽर्थः । स्वस्यात्मनो भाव इहाप्तिरुक्ता तदात्मलाभान्ननु सिद्धिलक्ष्मीः ॥ १५ ॥ एवं समस्तैरपि मुक्तिमिच्छाभिः मुक्तिः समेष्या नियतात्मबोधात् ।

( १३४ )

१० मुक्तेः । ११ वक्तव्यः । १२ कर्म (कपायविषय ?)। १३ आत्मा । १४ युक्तः । १५ स्वज्ञानवलेन । १९ आत्मनः । १७ ट्-र्शनं । १८ अईझ्रिः परमप्रत्ययवद्वचे।विशिष्टेः ।

अँस्या निमित्तं नहि किञ्चिदस्मा-दन्यन्यगादि प्रगुणैर्यदुच्यते ॥ १६ ॥ यावत्कषायान्विषयान्निषेवते संसार एवेष निर्मंध आत्मा । धैतदिमुक्तोऽजनि यावदात्मा-वबोधयुग्मोक्ष इतीहितोऽयंम् ॥ १७ ॥ ज्ञानं तथा दर्शनकं चरित-मात्मैष वाच्यो न हि किञ्चिदस्मात् । भिन्नं यदेतन्मय एव देह-मेष श्रितस्तिष्ठति कर्मनिर्धैः ॥ १८ ॥ आत्मानमात्मेष यदाऽभिवेत्ति मोहक्षयादात्मनि चात्मशक्त्यौं । तदेव तस्योदितमात्मविडि-र्ज्ञानं च 'हॅंष्टिश्चरणं तथांसेः ' ॥ १९ ॥ आत्माववोधेन निवार्यमात्मा-ऽज्ञानोद्भवं दुःखमनन्तकालिकम् । अनेककष्टाचरणैरपीदं विनात्मबोधादनिवार्यमस्ति यत् ॥ २० ॥

१९ प्रभावात् । २० प्रबन्धेन । २१ भो जानन्तः भो पण्डिता इत्यर्थः । २२ मोक्षे । २३ उत्सर्गापवादलक्षणैकान्तकर्त्तव्यतारूपहठ रहितः स्याद्वादाधिश्रित इत्यर्थः । २४ मोक्ष । २५ दर्शन । २६ र्शानाय ।

चिद्रूप आत्मायमधिष्ठितस्तनुं कर्माऽनुभावादसको शरीरी । ध्यानामिनिर्दग्धसमस्तकर्मा स्याच्छ्रुद्ध आत्मा तु तदा निरञ्जनः ॥ २१ ॥ इंतीयता सिद्धमिदं विदेन्तो यदात्मबोधान्न परोऽस्ति सिद्धये । हेतुस्ततोऽत्रैव यतध्वमध्वनि येनात्मनः स्थानमहो मँहोद्ये ॥ २२ ॥ मुनीश साधूदित एष मुक्ते-र्मार्गो जिनेन्द्रागमयुक्तिसिद्धः । उँत्सर्गनोत्सर्गहठाभिमुक्तः श्रेर्यैःश्रिये केवलराजयोगात् ॥ २३ ॥ परं हि यः सर्वमैतानुयायी मार्गोऽस्ति मुक्तेईतमार्त्महष्यै । अध्यात्मविद्याधिगमैकहेतुः स मे निवेद्यः सरलः श्रमं विना ॥ २४ ॥ अहो लदीया खळ सूक्ष्मदृष्टि-

र्यन्मङ्क्षु मुक्त्यर्थमयं विचारः । चित्ते समुत्पन्न इयानिदानीं मन्ये तदा तेऽत्र मनोऽस्ति सुक्त्यै ॥ २५ ॥ आकर्णय त्वं मयका निगद्य-मानं मुनेर्मुक्तिपथं समर्थम् । सिद्धान्तवेदान्तरहस्यभूतं गुरूपदेशादऽधिंगॅम्य किञ्चित् ॥ २६ ॥ मुक्तिं समिच्छुर्मचुजः पुरस्तात् करोतु चित्ते स विचारमेतत् । आत्माह्ययं योगिमिरेष शुद्धो बुद्धश्च मुक्तश्च निरञ्जनश्च ॥ २७ ॥ इत्युच्यते तर्हि तु केन बद्धो मुक्तस्त्वयं बद्धचत एप कस्मात् । ज्ञातं अमेणेति यमू जुराद्याः कर्मेति 'मोहेति अमेखविद्या ॥ २८ ॥ कर्त्तेति मायेति गुणेति देवं

( (१३७ ))

२७ ज्ञात्वा । २८ मोहेत्यादावितिनैव विभक्त्यर्थस्योक्त-त्वात्र विभक्तिर्यथा '' श्रीरामेति जनाईनेति जगतां नाथेति नाराय-णेत्यानन्देति दयावरेति कमल्लाकान्तेति ऋष्णेति वा । श्रीमन्नाममहाम्र-ताब्धिलहरीकल्लोल्पग्नं मुहुर्मुह्यन्तं गल्डदश्रुनेत्रमवर्श्व मां नाथ नित्यं कुरु १ " इति श्रीभगवतः कवेरुक्तिः पद्यावल्यां तथात्रापि ।

#### ( 255)

मिथ्येति चाज्ञानमितीतिशब्दैः । सद्योगिनोऽर्म्हनिगदन्ति तज्ज्ञा भ्रमं ह्यनेनैव निबद्ध आत्मा ॥ २९ ॥ ॥ विशेषकम् ॥ भ्रैंमोऽत्र मिथ्यानिजकल्पनोत्थितो

२९ शब्दान् । ३० भ्रमोत्रेति मिथ्या असत्या या निजकल्पना स्वमानसिकविकारस्तत उत्थित उत्पन्नो य एवंविधो यो भ्रमो मिथ्या-ज्ञानमनात्मीयवस्तुन्यात्मीयवस्त्ववगमः स्त्रीपुत्रमित्रमातापितृद्रव्यशरी-रादिसहवर्त्तिवस्तुषु अनंतुगामित्वेनास्वीयत्वान्ममेदमिति मिथ्याज्ञानं श्रमः तेन संसारे शरीरे च मनोरमवस्तुषु रक्तमनोनिवर्त्तनं संसारे शरीरे च वत्तेमाने दुर्वस्तुनि दुष्टमनोनिटत्तिरिति वीतरागत्वेन रक्तद्विष्टम-नस्त्वनापादनं सम्यग्ज्ञानं तद्विपरीतं ज्ञानं मिथ्याज्ञानं स एव अमः अतसिंगस्तद्वहो भ्रमः यथा शुकग्रहणांथै हक्षोपरि चक्रं स्थापयन्ति तचक्रकर्णिकायां च कारवेछकं स्थापयन्ति तत्र च ममेदं भक्ष्यमिति मि-थ्याज्ञानेन भ्रमेण शुक आगत्य तिष्ठति तस्य स्थानतस्तचकं स्वयमेव च भ्रमति तद्भ्रमणात्तत्रस्थः शुकः केनाप्यग्रहीतोऽपि भ्रभान्मन्यते यद्हं केनापि ग्रहीतो वा पाशे निपातितः ततश्वक्रेण सह स्वयमपि भ्राम्यन्तचक्रं स्वेष्टमिवाग्रह्य स्वमबद्धमपिवद्धं मन्यमानः चूचूत्कारान् करोति तद्देलायामर्शङ्कितो यदिं उड्डीय याति तदा मुक्तः स्यात् अन्यथा भ्रमेणावद्धोपि तद्ग्राहकेण ग्रहीत्वा वध्यते इत्येवं नलिनीशुको यथा भ्रमेणैवं वध्यते पुनर्मकटकोऽप्यात्मानं स्वमेणैव वन्धयति । यथा मर्कटब्राहकाः चणकभृतपात्रं स्थापयन्ति तत्राहारार्थां मर्कटो करं क्षित्वा चणकमुष्टिं बद्धा तादशमेवकरं कर्षति तदा तु समुष्टिः करो न निर्गच्छति तदाऽयं जानाति अहमन्तरा केनचिद् वद्धः तदाऽबद्धोषि स्ववद्ध-

येनैव बद्धो नलिनीशुको यथा। बद्धः पुनर्मर्कटकोऽपि तद्धत् तथैष आत्मा भ्रमतो निबद्धः ॥ ३० ॥ भ्रमे तु मुक्ते मनसः सकाशा– दात्मैष मुक्तो भवतीति सिद्धम् । अस्मिस्तु मुक्ते हि भवेदभेद– स्तदात्मनः श्रीपरमात्मनश्च ॥ ३१ ॥ यदानयोर्वीक्षत एकभावं

( १३९ )

मिति मन्यमानः चीर्चात्कारान्कुर्वन् तद्वन्धकेन स वध्यते यदि तदा स्वबद्धां मुष्टिं छोटयित्वा याति तदाञ्वद्धो भवति परमयमपि स्वकीय-मिथ्याभ्रमात् स्वं बन्धयति । एवमयमात्मापि अस्वीये वस्तुनि ममे-दमिति स्वबुद्धिं कुर्वाणः कर्मभिर्बध्यते यदा तु शरीरादिके वस्तुनि अनात्मीयतामाचराति अरक्तोऽद्विष्टश्च तिष्ठति तदा संसारस्थोऽपि ग्रुक्तो भवति यदा त्वयमात्मा मुक्तस्तदान्तरात्मनः पारमात्म्यं प्रादुःष्यात् यत उच्यते । वहिरात्मान्तरात्मापरात्माभेदादात्मा त्रिविधः तत्र यावना हेयोपादेयविचारवैकल्यात् केवलेन्द्रियविषयासक्तो भवेत्तदा वहिरात्मा हेयोपादेयज्ञानवान् विषयसुखपराङ्ग्रुखो भवान्तर्वार्तवस्तुरक्तद्विष्टमनो-निट्टत्तिमान् विरक्तोऽन्तरात्मा अयमेव यदा सिद्धकेवलात्मज्ञानस्तदाप-रात्मेत्युच्यते तदात्मपरमात्मनोर्न भेदवान् भवति यदा तु योगी आत्मा-नमात्मनात्मनि परमात्मभूतं पश्यतिं तदा योगी आत्मज्ञानी उप्यते स हि केवलज्ञानीति पर्यायान्तरं लभते ततथायं कर्ममुक्तः क्रियामुक्तः भ्रान्तिमुक्तश्व स्यात् इति योगिसमाचारः । अथ काव्यद्रयेनोक्तामे-मावस्थां द्रदयति यदा त्वयमित्यादि ।

योगी तदात्मावगमी निगद्यते । स केवलज्ञानमयो मुनीश्वरः कर्मकियाम्रान्तिविसुक्त उक्तः ॥ ३२ ॥ यदा खयं मुक्त इति प्रसिद्ध-स्तदाहि सर्वत्र ममत्वमुक्तः । घनं हि किं सैप मनःशरीर-सुखासुखज्ञानविमैंर्शशून्यः ॥ ३३ ॥ न पुण्यपापे भवतोऽस्य मुक्तितो मम क्रियेयं मम चैप कालः । सँङ्गी ममोऽयं सुकृतं ममेद-मित्याद्यभिद्यान्मनसाे विनिर्जयात् ॥ ३४ ॥ स तावतेहास्ति शरीरधारी सूक्ष्मांकेयातोऽपि न निष्क्रियो यत् । यावद्यदा सूक्ष्मकियापि नष्टा मुक्तस्तदा सिद्धचति सिद्धतांसेः ३३ ॥ ३५ ॥ विइन् विमर्शः क्रियतामर्यं क्रिया-वन्तोऽथवा निष्क्रियकाश्च सिद्धाः चेन्निष्किया ज्ञानजदर्शनोत्थ-कियाऽकियेष्वेषुँ कुर्थं न सिध्येत् ॥ ३६ ॥ सत्यं मुने ज्ञानजद्रशनोद्धवा ३१ विचार । ३२ सहायः । ३३ प्राप्तेः । ३४ ।सिद्धेषु ।

( १४० )

( १४१ )

सैषा किया सिद्धिगतेषु नास्ति। कथं यतः सेषु यदा तु लोके कैवेल्यलब्धिः समभूत्तदानीम् ॥ ३७ ॥ किये इमे दे युगपत्समास्तां ये ज्ञेयदश्ये इह ते अभूतां । ततो नैंजातौ किल सत्मियत्व-मभूतु सिद्धौ खळु निष्क्रियत्वम् ॥ ३८ ॥ एवं तु निष्क्रियता प्रसिद्धा सिद्धेषु सिद्धास्त्यवधारणेन । सर्वस्य चैतस्य मनोनिरोधो हेतुस्ततोऽत्रैव रमध्वमध्वनि ॥ ३९ ॥

इति जैनतत्त्वसारे जीवकर्मविचारे स्ररचन्द्रमनःस्थिरीकारे आस्तिकनास्तिकानां द्वयेषामपि परम्परया मनोनिाविंपयतापादनेन च मुक्तिप्रापणकारणोक्तिलेशो विंशोऽधिकारः ॥

३५ केवलज्ञान। ३६ पुनरत्र नोदको नोदयन्नाइ, पूज्याः सिद्धा अपि सक्रिया भवन्ति, कथं, यत उच्यते, सिद्धा जानन्ति पश्यन्ति च तर्हि ज्ञानक्रियां च दर्शनक्रियां च कुर्वन्तीति ज्ञानदर्शनक्रियायाः सद्भावात् कथं निष्क्रियत्वमिति निष्क्रियाः सिद्धा इति न घटते । नैवं यदैवात्र मनुष्यभवे सिद्धस्य केवलज्ञानमभूत्तदैव यज्ज्ञातन्यं यच्च द्रष्टन्यमासीत्त-दैवाभूत् सिद्धत्वावस्थायां नवं किमपि न जानाति न पद्यति सर्वा-तीतानागतवर्तमानभावानां केवललाभसमये एव ज्ञानादर्शनाचेति सर्वे सम्यक्तया ध्येयम् ।

🛛 🔆 मैदंयुगीना न ?

अमुं विचारं मुनयः पुरातना ग्रन्थेषु जग्रन्थुरतीव विस्तृतम् । परं न तत्र द्रुतमल्पमेधसा-\*मैदंयुगीनानां मतिः प्रसारिणी ॥ १ ॥ मया परप्रेरणपारवश्या-दजानतापीति विधृत्य धृष्टताम् । प्रश्ना व्यतायन्त कियन्त एते परेण पृष्टाः पठितोत्तरोत्तराः ॥ २ ॥ शैवेन केनापि च जीवकर्मणी आश्रित्य पृच्छाः प्रसभादिमाः कृताः । मामूज्जिनाधीशमतावहेले-त्यवेत्य मङ्क्षूत्तरितं मयैवम् ॥ ३ ॥ यथा यथा तेन हृदुत्थतर्क-माश्रिस पृच्छाः सहसाऽक्रियन्त । तथा तदुक्तं पुरतो निधाय ंमया व्यतार्युत्तरमाईतेन ॥ ४ ॥ मया लिदं केवललौकिकोक्ति-प्रसिद्धमाधीयत पृष्ठशासनम् ।

# ( १४२ ) ॥ अथ एकर्विंशोऽधिकारः ॥

पुराणशास्त्राहितबुद्धयस्तु पुरातनीं युक्तिमिहादियन्ताम् ॥ ५ ॥ परं विचारेऽत्र न गोचरो मे प्रायेण मुह्यन्ति मनीषिणोऽपि । अमुं विना केवलिनं न वक्तुं व्यक्तोपि शक्तः सकलश्चतेक्षी ॥ ६ ॥ अतस्तु वैयात्यमिदं मदीय-मुदीक्ष्य दंक्षेर्न हसो विधेयः । बालोऽपि पृष्ठो निगदेत्ममाणं वार्धेर्भुजाभ्यां स्वधिया न किं वा॥ ७॥ यदेदमेवात्मधियां समस्तु शास्त्रं यतः शासनमस्त्यथास्मात् । यदुक्तिप्रत्युक्तिनिर्युक्तियुक्तं तदाभियुक्ताः प्रणयन्ति शास्त्रम् ॥ ८ ॥ यदास्ति पूर्वेष्वखिलोपि वर्णा-नुयोग एतन्न्यगदन्विदांवराः । इयं तदा वर्णपरम्परापि तत्रास्ति तच्छास्त्रमिदं भवत्वपि ॥ ९ ॥ आनन्दनायास्तिकनास्तिकानां ममोद्यमोऽयं सफलोऽस्तु सर्वः ।

( ?83)

दन्त्येषु नास्तिक्यगुणापसारणात् ॥ १० ॥ चिरं विचारं परिचिन्वताऽमु यन्न्यूनमन्यूनमवादि वादतः । कदाग्रहाबा अमसम्अमाभ्यां तन्मे मूँषा दुष्कृतमस्तु वैंस्तुतः ॥ ११ ॥ मया जिनाधीशवचस्छ तन्वता श्रद्धानमेवं य उपार्जि सज्जनाः । धर्मस्तदेतेन निर्रंस्तकर्मा र्निर्मातशर्माऽस्तु जनः समस्तः ॥ १२ ॥ वरतरखरतरगणधरयुगवर-जिनराजसूरिसाम्राज्ये । तत्पट्टाचार्यश्रीजिन-सागरसूरिषु महत्सु ॥ ९२ ॥ अमरसरसि वरनगरे श्रीशीतलनाथलब्धसान्निध्यात् । ग्रन्थोऽग्रन्थि समर्थः सुविदेऽयं सूरचन्द्रेण ॥ १४ ॥ युग्मम् ॥ ३७ आस्तिकेषु । ३८ नास्तिकेषु । ३९ मिथ्या । ४० तत्त्वतः । ४१ गत । ४२ सिद्ध ।

( \$88 )

आद्येषु चास्तिक्यगुणप्रसारणा-

श्रीमत्खरतरवरगण-सुरगिरिसुरशाखिसंत्रिमः समभूत्। जिनभद्रसूरिराजो Sसमः प्रकाण्डोऽभवतत्र ॥ १५ ॥ श्रीमेरुसुन्दुरगुरुः पाठकमुख्यस्ततों बभूवाथं। तत्र मैंहीयःशाखा-प्रायः श्रीक्षान्तिमन्दिरकः ॥ १६ ॥ तार्किकऋषभा अभवन् हर्षप्रियपाठकाः ँप्रैंतिलताभाः । तस्यां संमभूवन्निह सुरभिततरुमञ्जरीतुल्याः ॥ १७ ॥ चारित्रोदयवाचक-नामानस्तेष्वभुः फलसमानाः । श्रीवीरकलशसगुरुवो गीतार्थाः परमसंविझाः ॥ १८ ॥

(१४५)

- ( १४६ ) तेम्यो वयं भवामो बीजाभास्तत्र सूरचन्द्रोऽहं। गणिपद्मवल्ठमपद्ध-र्दितीयीको उरुआता ॥ १९ ॥ अस्मचु हीरसार-प्रमुखा अङ्करकरणयः सन्ति । तेऽपि फलन्तु फलौंघैः सुशिष्य-रूपैः प्रमापटुभिः ॥ २० ॥ तेनासुको वाचकसूरचन्द्र-नाम्ना रसज्ञाफलमित्थमिच्छता । ग्रन्थो ऽभितोऽग्रन्थि मया स्वकीया-न्यदीयचेतः स्थिरतोपसम्पदे ॥ २१ ॥ एवं यथाशेमुषि जैनतत्त्व-सारो मयाऽस्मारि मनःप्रसत्त्ये । उत्सूत्रमासूत्रितमत किञ्चिदु यत्तदिशोध्यं सुविशुद्धधीभिः ॥ २२ ॥

४६ (१६७९) । ४७ बुघे । ४८ पदैकदेशे पदसमुदायोपचारात् इति सूरइति सूरनाडी-सूर्यनाडीत्यर्थः चन्द्रइति चन्द्रनाडीत्यर्थः मनइति सुषुम्णानाडीसूचनं यदन्तर्गतं मनः स्थिरीस्यात् । तथा च इठप्रदीपिका । मारुते मध्यसञ्चारे मनःस्थैर्यं प्रजायते इति । ततो मनःस्थिरीकार इति सुषुम्णोच्यते । आसां नाडीनां स्थिरीकारो यस्मिन्नित्येकस्थिरीकार-शब्दाल्णाद्ययेष्टार्थमाप्तिः पक्षे ग्रन्थकर्त्तृनामसूचनमिति ध्येयम् ॥

वर्षे नॅर्न्दतुरङ्गचन्दिरकऌामानेऽश्वयुक्पूर्णिमा क्रे<sup>%°</sup> योगे विजयेऽहमेतममऌं पूर्णं व्यधामादरात् ग्रन्थं वाचकसूरचन्द्रविबुधः प्रश्नोत्तराऌङ्घृतं साहाय्याद्दरपद्मवऌभगणेरईत्प्रसादश्रिये ॥ २३ ॥ इति जैनतत्त्वसारे जीवकर्मविचारे स्टर्स्चन्द्रमनःस्थिरीकारे ग्रन्थग्रथनोत्पन्नपुण्यजनतासमर्पणस्वीयगच्छगच्छनायक-सम्प्रदायगुरुनामस्वकीयगुरुभ्रात्रादिनामकीत्त्त्नोक्तिल्लेश एकविंशोऽधिकारः सम्पूर्णः । ॥ जत्सम्पूर्णे च परिपूर्णोऽयं जैनतत्त्वसारो ग्रन्थः ॥

( १४७ )

\*

| <b>`</b> |               | -variation  | ف              |
|----------|---------------|-------------|----------------|
| વષ્ઠ.    | જિટિ.         | અગુદ્ધ.     | રાદ્ર.         |
| ?        | 88.           | निद्धिम्    | निद्धिप        |
| १        | ৾৾৾৾৾ঽ৾৾৾ঽ৾৾৾ | लाभाप्तया ( | लंभतया         |
| २        | 8 8 1         | र्वगणा      | वर्गणा         |
| Ę        | 8 ct.         | च्छन्नानीव  | ন্তন্নানীব     |
| Ę        | २१            | स्वयमृह्य   | स्वयमूह्यम् ।  |
| ४        | ? ₹'          | सगुणत्व     | सगुणत्वं       |
| 8        | ₹'ઉ∽          | कर्त्तुत्व  | कर्त्तृत्वं    |
| ષ        | २१            | पारमर्थ्या  | पारमार्थ्या    |
| ષ        | રર            | मैर्य्य     | मेर्य्य        |
| Ę        | ११            | तादशा       | तादशी          |
| Ę        | ११            | चुर्दि      | <b>नु</b> द्धि |
| ઘ        | २३            | दुख         | <b>दुः</b> ख   |
| ଓ        | ७             | ऋपि         | ऋषि            |
| છ        | १३            | भुत         | भूत            |
| ଓ        | १८            | क्रत्यक्    | ऋत्यक          |
| U        | २२            | पारवशात्    | पारवञ्यात्     |
| ११       | لامر          | दायति       | दायतिः         |
| १२       | 88            | पश्यतोऽत्र  | पश्यतात्र      |
| १२       | ११            | समाधीश्र    | समार्धाव       |
| १३       | १२            | कंथ         | कथं            |
| १४       | २२            | मलो         | मलो            |

ŧ

शुद्धिपत्रक. ( मूलतुं. )

1 6 3

/

ŕ

n

٦

| १५          | ଓ                 | तं तं अर्वसी | तं <sup>७९</sup> तं श्रवसी |
|-------------|-------------------|--------------|----------------------------|
| १५          | १५                | कालैश्व      | कालैश्व                    |
| १६          | ७                 | न ते तेन     | नसा ते न                   |
| १६          | Ś                 | त्ययमेव      | त्यर्थमेव                  |
| 2.4         | 9                 | न रूप        | नरूप                       |
| १९          | Ę                 | सुब्टुदुब्दु | सुष्ठुदुष्ठु               |
| રશ          | 8                 | प्रयोक्त     | प्रयोक्                    |
| २१          | १०                | त्मनो        | त्मानो                     |
| રર્         | १२                | तेष          | तेषु                       |
| २३          | र २०              | पृष्टे       | पृष्टे                     |
| ૨૪          | १२                | मुत्पन       | सुत्पन्न                   |
| <b>ર</b> ષ્ | 6                 | पस्पि        | परिप                       |
| ૨૫          | १६                | न तु         | ननु                        |
| રહ          | २०                | भावाना       | भावना                      |
| રદ્         | શ્ર               | ऽपेती        | ऽपैती                      |
| २६          | १८                | संन्त        | सन्तं                      |
| ২৩          | \$                | च            | न                          |
| ২৩          | १४                | सुर          | स्रर                       |
| રહ          | १९                | दृष्त्यां    | इत्याः                     |
| ૨૮          | ۶ <i>۵</i><br>آدر | मागि         | मगि                        |
| ३१          | فر                | संसार        | संसारा                     |
| રર          | لار               | गुणो न       | गुणेन                      |
| ३२          | १४                | मिर्यति      | मिय्रति                    |
| ३२          | २२                | याथार्थ्य    | याथार्थ्य                  |
|             | હ                 | य नि         | " यनि <sup>-</sup>         |
|             |                   |              |                            |

(२)

, .

|       |              | -          | -              |
|-------|--------------|------------|----------------|
| 38    | २०           | स्रष्टि    | रष्टि          |
| રૂલ્  | १४           | दद्यमी     | द्यदमी         |
| ३६    | २१           | परह्मनामनि | परब्रह्मनाम्नः |
| ২৩    | १४           | तस्य       | तस्तस्य        |
| ३७    | ' २१         | वितारितः   | निवारितः       |
| 36    | . २८         | स्थिरेक    | स्थिरैक        |
| ३९    | १८           | त्यनेक     | त्येक          |
| 39    | २१           | तद्ा       | स्तद्।         |
| ३९    | २२           | दर्श       | दर्श           |
| ४२    | ११           | रुपा       | रूपा           |
| ४२    | १९           | यदी        | यदि            |
| ४ই    | Ŗ            | यो         | दो             |
| ४३    | 6            | सागसा-     | सागस-          |
| 88    | २१           | ঘৃষ্ট      | पुष्ट          |
| ૪૬    | २०           | त्वदुक्त   | त्वदुक्तः      |
| 86    | ્રષ્ઠ        | यथैवं      | यथैव           |
| لاره  | ्र<br>र्     | यन्मु      | यन्मु ्        |
| ६०    | १७           | सिद्वा     | ें सिद्धा      |
| H.g.  | १३           | णीयते      | लीयते          |
| ५७    | २०ँ          | उप्तना     | उत्पन्ना       |
| ६२    | <b>۲</b> - ۲ | सुर        | स्र            |
| ୡୢୄୢ୪ | -C           | षण्ड       | खण्ड           |
| ह्द   | २१           | S          | ऽस्तु          |
| ६९    | ९            | करम्प      | कर्मभ          |
| ୡଡ଼   | ્રર          | समीर       | स समीर         |

t

(₹)

(-8,)

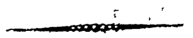
| 50             | : R                        | दूद्वत                               | ्रे <b>ट्र्</b> द्रत            |
|----------------|----------------------------|--------------------------------------|---------------------------------|
| ७४             | 8                          | सिन्धुराये                           | सिन्धुरा ये                     |
| ୢୄୄୄୄୄୄୄୄୄ     | <u>s</u>                   | एष्य:                                | ् ्रिल्मः                       |
| ୪୧             | 24                         | नतु                                  | / मनु                           |
| ७इ             | 22                         | तुत्रीय                              | ्र<br>तृतीय                     |
| ୰ଡ଼            | ر ع                        | त्रेत्य                              | हेत्य                           |
| ଡ଼ଡ଼           |                            | ततो                                  | रहि, ततो                        |
| ୲ଌ୲ଌ           | .२१                        | भोज्य                                | गरः पता<br>सुद्र्य              |
| ૭૬             | ଽୢ୲ଡ଼                      | सूख                                  |                                 |
| ୰୧             | २२                         | सिंदैः                               | , स्रम्च ,                      |
| 60             | 4                          | नो इ                                 | सिद्धिः                         |
| ८६             | ंर                         | तेन                                  | नोइ                             |
| ८६             |                            | पदेम ,                               | - जैन                           |
| ८९             | 2.6                        | नेषा                                 | पदम<br>ॐ                        |
| ९०             | ~ ? iq                     | स्तद्थ                               | नेषां                           |
| ९४             | 3                          |                                      | स्तद्य                          |
| ९४             | <i>₹</i> ;•9               | सुष्डु<br>परोक्ष                     | सुच्छ                           |
| ९५             | 6                          | येना                                 | र्परोक्ति                       |
| ९५             |                            |                                      | येऽना                           |
| ९५<br>९५<br>९६ | 5<br>5<br>9<br>9<br>9<br>9 | सुरचन्द्रमनः हि <u>भ्</u> र<br>स्वको | and a second for a second for a |
| ९७             | <b>e</b> )                 | वोध्यो                               | सन्हो                           |
| ९८             | - 9                        | य स                                  | बोध्यौ                          |
| १००            | a.                         | पत<br>ताः                            | यस                              |
| १००            | 20                         | रवा                                  | ar.                             |
| 205            | 20                         | रपा<br>सरण                           | <b>3</b>                        |
|                | 11 × 1                     | 24 / ~f                              | सर्ण                            |

ì

| १०३             | ્યુર          | सिद       | सिध्य           |
|-----------------|---------------|-----------|-----------------|
| 508             | <u> </u>      | न– े      | नतु- ः          |
| १०४             | ~?            | नुया      | या              |
| १०४             | . H           | चेत्तनवरं | चेत्तन वरं      |
| <sup>१</sup> ०४ | 29            | तत्त्व    | तत्त्व          |
| १०६             | e <b>19</b>   | सालम्बने  | सालम्बने        |
| 2019            | e,            | धार       | <u>दार</u>      |
| 8.88            | ~ <b>?</b> "? | स्पृहा    | <b>ेस्प्रहा</b> |
| ११४             | 5.0           | मणि       | मणी             |
| ११८             |               | त्वना     | स्त्वना         |
| ११९             | ·.\$          | ता        | तां             |
| ११९             | · \$          | मरू       | <b>म</b> रुद्   |
| ११९             | १७            | काशे      | कारो            |
| १२०             | ভ             | देशः      | देश-            |
| १२०             | ۲             | तै:       | स्तैः           |
| १२०             | २१            | मत        | मततया           |
| १२१             | १८            | था परा    | थापरा           |
| १२३             | 8             | माणि      | मणी             |
| १२४             | 8             | मन्त्र    | मत्र            |
| १२६             | १             | च         | च यत्           |
| १२९             | Pr            | यन्मु     | यन्मू           |
| १२९             | 29            | राष्य     | रप्य            |
| १२९             | ۶٩            | महा       | माहा            |
| १२०             | 9             | अस्पा     | अस्पां          |
| 878             | १२            | तथा       | तदा             |
|                 |               |           |                 |

(\_Ę\_)

| १३१<br>१३२<br>१३२<br>१३२<br>१३२<br>१३२<br>१३८<br>१३८ | 29<br>29<br>29<br>29<br>29<br>29<br>29<br>29<br>29<br>29<br>29<br>29<br>29 | पांगु<br>जात<br>कुतरावि<br>सुनेर्मु ज्ह<br>मेतत्<br>स्त्व<br>भ्राम्यन्त | <br><br><br>    | षामु<br>ज्ञात<br>कुत आवि<br>मुने मु<br>मेवम्<br>स्त्वा<br>भ्राम्यंस्त<br>मेव करं |
|------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| १३८<br>१४२<br>१४३<br>१४३<br>१४४<br>१४४               | २७<br>२७<br>२२<br>२२<br>२२<br>२२<br>२२                                     | मवकर<br>पृष्ठ<br>पृष्ठो<br>चात्म<br>ऽम्र<br>सगु                         | м '<br>с ч<br>i | पुष्ट<br>पृष्टो<br>वाल्प<br>ऽमुं<br>सुगु                                         |



٠



( अनुवाद्. )

### पहेलो अधिकार.

सिद्धांत जेनो संशुद्ध (दोषरहित) छे अने ज्ञानादि अतिशयो वडे जे दीप्त छे एवा सत्य परमेश्वर श्रीवर्धमानस्वामीने मणिपात करीने स्व-(आत्म) ज्ञानार्थे किंचित् विचार दर्शावुंछं.

आत्मा केवो छे ?

आत्मा नित्य, विश्र, चेतनावान् अने अरूपी छे. नित्य, द्रव्य तरीके छे; पण पर्यायनी अपेक्षाए, देव मनुष्य नारक अथवा तिर्यंच गतिमां परिणाम ( अवस्था ) बदलाया करेछे माटे, अनित्य पण छे. विश्र एटले व्यापक अथवा सर्वत्र व्यापवानी सत्ता सहित छे पण सामान्यतः स्वशरीरमां ज व्यापी रहेछे. चेतना एटले सामान्य विशेष उपयोग, ते आवरणो-( गुणने आच्छादन करनारां कर्मो ) ना क्षयादिना प्रमाणमां होयछे. अरूपी एटले रूप अथवा आकार-आफृति के मूर्तिं रहित छे.

कर्मो, केवां छे ?

कर्मो जड, रूपी अने पुद्गल छे. जड एटले चेतना रहित छे. रूपी एटले रूप सहित छे पण अतिसूक्ष्मताने लीधे ते चर्मचक्षुथी जोइ शकातां नथी. पुद्गल एटले पुरण (पुराववाना अथवा भराव-वाना) अने गलन (खरी जवाना) स्वभाववाळां छे.

ş

जीवो अनंत छे. तेमना वे मेद छे. कर्मी रहित ते सिद्ध अने कर्मो सहित ते संसारी. संसारी जीवोनी भिन्न भिन्न जातियो अने \*योनियो छे. ×जे जीवो पृथ्वी, पाणी ( अप् ), अग्नि ( तेजस ), वायु अने वनस्पति रूपी काया-(शरीर)मां वर्तेछे, ते मात्र स्पर्शन इन्द्रियनो विषय ग्रही शकेछे तेथी ते एकेन्द्रिय जातिना छे. रुमि आदिने स्पर्शननी साथे रसन इन्द्रिय ( जिह्वा ) पण होयछे तेथी ते द्वीन्द्रिय जातिना छे. जेमने उपली वेनी साथे त्रीजी घ्राण इन्द्रिय ( नाक ) होयछे ते कीडी प्रमुख त्रीन्द्रिय जातिमां छे. चोथी दर्शन इन्द्रिय ( आंख ) जेमने वधारेमां होयछे ते भ्रमरादि चतुरिन्द्रिय छे. जेमने पांचमी श्रवण इन्द्रिय ( कान ) सहित उपली चार इन्द्रियो होयछे ते देव, मनुष्य, नारक अने पशु पक्षी मत्स्य सर्प नकुल वगेरे तिर्यंच पंचेन्द्रिय जातिना छे.

वनस्पति रूपे वर्तता जीवोमां वे प्रकार छे. फल, छाल, काष्ट, सूल, पत्र अने वीज रूपी जे वनस्पतिना एक एक शरीरमां एक जीव होयछे ते प्रत्येक वनस्पति छे. जेमनां शिर, सांधा अने गांठो गुप्त होयछे अथवा जेमना सरखा भाग थइ शकेछे अथवा जे तंतु रहित होयछे अथवा जे छेदाया छतां उगेछे एवी, कांदा, अंकुरा, आदु, हळदर, गाजरां, गळो, कुमारपाठुं इत्यादि जे वन-स्पतिनी एक एक काया-( शरीर)मां अनंत जीवो होयछे ते

\*जे जीवोनां उत्पत्तिस्थान उत्पत्तिसमये समान स्पर्श, रस, गंध ने वर्णवाळां होय तेमनी एक जातिनी योनि कहेली छे अने ए रीते सर्व जीवोनी मळी चोराशी लज्जावयोनि कहेवाय छे.-जैनमत. × पृथ्वी (मृत्तिका) वगेरेमां चैतन्य होवानुं विज्ञान-(science) नी शोधोधी सिद्ध थयुंछे. अनंतकाय अथवा साधारण वनस्पति छे. एमने निगोद एवी पण संज्ञा छे.

पृथ्वीकाय, अप्काय, तेजस्काय, वायुकाय अने निगोद(साधा रण वनस्पतिकाय ) ए दरेकना सूक्ष्म अने वादर ( स्थूल ) एवा वे भेद छे. तेमां जे सूक्ष्म छे ते सर्व लोकाकाशमां व्यापी रहेला छे पण चर्मचक्षुथी जोइ शकाता नथी. वादर पृथ्वीकाय, अप्काय, तेजस्काय अने वायुकायना असंख्य शरीरोतुं अने वादर निगोदना अनंत शरीरोतुं भेगुं पिंडज चर्मचक्षुथी जोइ शकायछे. पण पत्येक वनस्पतिना एक, वे आदि संख्यात अथवा असंख्यात शरीरोतुं पिंड नजरे पडी शकेछे. केवल्रज्ञानी सर्व जीवोने जोइ शकेछे.

जीवो करतां कर्मों अनंत गुणां छे. ते सर्व लोकाकाशमां व्या-पीने रहेलां छे. वधारे शुं ? जीवना एक एक प्रदेशमां शुभाशुभ कर्मनी अनंती वर्गणाओ ( समूहो ) रहेली छे, जे सर्वज्ञथी जोइ श्रकायछे.

जेम खाणमां रत्न सुर्वण इत्यादि मृत्तिकाथी व्याप्त ( आच्छा-दित ) द्दोयछे तेम संसारी जीवो सर्व लोकाकाशमां निरंतर रहेला कर्मोथी आद्वत ( आच्छादित ) होयछे.

भिन्न जाति−( स्वभाव अथवा सत्ता ) वाळां कर्मोनो अने आत्मानो योग केवी रीते थयो <sup>१</sup>

\* जेवी रीते खाणमां पथ्थर-(मृत्तिका ?) नो अने तेमां रहेछा सोनानो तथा अरणिना छाकडानो अने तेमां रहेछा अग्निनो योग

\* निरंजन, निराकार, निर्गुण अने निष्क्रिय जगत्ना कर्त्ता परमेश्वरमां सग्रणात्व अंतल्ींन छे एटलेके कर्त्तानो अने तेना सम्वादि ग्रणोनो संवंध अनादिसिद्ध छे.—कर्त्तृवादी. अनादि संसिद्ध छे, दुभनों अने तेमां रहेला घीनो योग समकाले (एकीवखते) थयेलो होपछे, सूर्यकान्त मणिनो अने तेमां रहेला अग्निनो तथा चन्द्रकान्त मणिनो अने तेमां रहेला अमृतनो योग साथे उत्पन्न थयेलो होयले, तेवीन रीते कर्मोनो अने आत्मानो योग केवलज्ञानीओए अनादि संसिद्ध कह्योले.

\*जेम तथायकारनी सामग्रीना योगे सोनुं पथ्थर-(मृत्तिका ?) ' मांथी जूदुं पडी शकेडे तेम आत्मा पण कर्मोनी साथे तेनो अनादि ' संबंध छतां कर्मोथी भिन्न ( म्रुक्त ) थइ शकेडे.

\* जेम पहेछं सोनुं अने पछी पथ्थर अथवा पहेलो पथ्थर अने पछी सोनुं इत्यादि मकारनो भेद कदी कही जकातो नथी तेम जीव पहेलो अने पछी कर्म अथवा पहेलां कर्म अने पछी जीव एवो भेद घटी शकतो नथी. वन्नेनो समसमये ज थयेलो अनादि संसिद ( ष्टष्ठ ४ पर्यायकारना कथन उपर टिप्पणी. )

जीवनी साथे कर्मनो प्रवाहथी अनादि संवंध छे. तेम जो मान-वामां न आवे तो मोटां दूषणो आवेछे, ते आ प्रमाणे:—

१. जो जीव पहेलो अने कर्मनी उत्पत्ति जीवमां पछी थइ एम मानवामां आवे तो कर्मरहित आत्मा निर्मल सिद्ध थाय, निर्मल आत्मा संसारमां ( शरीरधारी) उत्पन्न थइ शके नहि, नहि करेलां कर्मना फळने भोगववानुं होय नहि, विना करे कर्मनुं फळ भोगववामां आवे तो सिद्धने पण कर्षनुं फळ भोगवत्रुं पडे अने कुत-(करेला)नो नाश तथा अक्ठत-( नहि करेला ) नुं आगपन इत्यादि दूपण लागे.

२. जो कर्म पहेळां उत्पन्न थयां अने जीव पड़ी थयो एम माने तो ते घटतुं नथी. केमके जेम माटीमांथी घडो थायछे तेम जेमांथी जीव उत्पन्न थइ घके एवा उपादान कारण विना जीव उत्पन्न थइ शके नहि, जीवे जे कर्म कर्यों न होय तेनुं फल तेने होय नहि, जीव (कत्ती) विना कर्म उत्पन्न थइ शके नहि, इत्यादि.

३. जो जीव अने कर्म एकज वखते उत्पन्न थयां एम माने तो ते पण असत् छे. केमके जे वस्तु साथे उत्पन्न थाय तेमां कर्त्ता अने कर्म एवो भेद होय नहि, जीवे जे कर्म कर्युं न होय तेनुं फळ जीवने होय नहि, जेमांथी जीव अने कर्म उत्पन्न थइ शके एवां उपादान कारण विना जीव अने कर्म पोतानी मेळेज उत्पन्न थइ शके नहि, इत्यादि.

४. जो जीव सच्चिदानंदरूप एकल्रो छे अने कर्म छे ज नदि एवो पक्ष स्वीकारे तो तेथी जगत्नी विचित्रता सिद्ध थाय नदि.

५. जो जीव अने कर्म कंइ ज छे नहि एवुं मानवुं थाय तो ते पण मिथ्या छे. केमके जो जीवज नथी तो ए ज्ञान कोने थयुं के कंइज छे नहि.

एटलावास्ते जीव अने कर्ननो संयोगसंवंध मवाहयी अनादि छे ए ज मानवुं युक्तिधी सिद्ध छे,-अज्ञानतिमिरभास्कर,

#### ( 4)

## वीजो अधिकार.

जीव अने कर्म अनादि छे. जीव अने कर्मनो संयोग अनादिसिद्ध छे. जीव केटलांक जुनां कर्मोंने खपावेछे अने यथायोग प्राप्त थयेलांतू अथवा जेवां प्राप्त थयां तेवां पुरःस्थित, शुभाशुभ नवां कर्मोनेत् प्रहण करेछे.

कर्मो जडछे तेथी ते पोतानी मळे आश्रय छेवाने समर्थ नथी. आत्मा बुद्ध (चेतनायुक्त) छे तेथी ते सुखने इच्छतो थुम कर्मोने जाणता छतां ग्रहण करे पण दुःखनो द्वेषी छतां अथुम कर्मोने जाणता छतां पोतानी मेळे ज केम प्रहण करे ? कयो विद्वान स्वतन्त्र छतां अथुम वस्तुने जाणीने छे. ?

(जे काळे जे थवानुं होय ते ) काल, (जीवनो कर्म ग्रहण करवानो ) स्वभाव, नियति (भवितव्यता अथवा जे भाविभाव होय ते अवक्ष्य थायछे ), पूर्वक्ठत (जीवे पूर्वे करेलां कर्म ) अने इरेषकार (जीवनो उद्यम ) ए सुखदुःखना पांच हेतु-(पंच सम-वाय ) नी मेरणाथी जीव जाणता छतां जेम अभ कर्मोचे ग्रहण करे-वाय ) नी मेरणाथी जीव जाणता छतां जेम अभ कर्मोचे ग्रहण करे-छे तेम अशुभ कर्मोने पण ग्रहण करेछे. दाखला तरीके, कोइ धनवान् छे तेम अशुभ कर्मोने पण ग्रहण करेछे. दाखला तरीके, कोइ धनवान् रवतन्त्र अने मोदकादि स्वादिष्ठ वस्तु तथा खल्जने जाणता छतां भाविभावथी मेराइने खल खायछे. कोइ मुसाफर इष्ट स्थानके जवानो बीजा मार्ग नहि होय तो त्यां जलदी पहोंचवानी इच्छायी श्रमाशुभ स्थानकोतुं उल्लंचन करेछे. चोर, परस्लीगामी, व्यापारी, मतधारी अने बाह्मणो तेवा प्रकारना थाविभावने लीधे जाणता छतां शुमाशुभ कृत्यो करेछे. भिक्षुक, वंदीजन (भाटचारण ) अने ऋषि (तत्वज्ञानी योगी) भिक्षाने स्निग्ध ( घुतादि स्नेहयी युक्त ) अथवा रूक्ष ( छुखी ) जाणीने जेवी मळी तेवी खायछे. युद्रमां गयेळो गूरो घेराइ जतां शत्रुने अने अशत्रुने जाणता छतां इणेछे. रोगी, निज रोगनी शान्तिने इच्छता छतां अने अपथ्यथी भविष्यमां पोताने थनारुं कष्ट पोते जाणता छतां रोगथी परवश यहने ( कंटाळीने ), अपथ्यतुं सेवन करेछे. तेवीज रीते जीव पण जाणता छतां शुभाशुभ कर्मोने अवश्य ग्रहण करेछे.

जीवनो ज्ञान विना पण कर्मों ग्रहण करवानो स्वभाव छे. दाखला तरीके, लौहचुंबक संयोजकोथी नजीकमां मुकायेला सार अथवा असार लोहने वचमां कंइ व्यवधान (आंतरों) न होयतो प्रहण करेंछे. तेवीज रीते जीव पण काळादिशी प्रेराइने समीपमां रहेलां शुभाशुभ कर्मीने वगर विचारे (अजाणपणे) ग्रहण करेछे.

# त्रींजो अधिकार

( 9)

जीव पोते अरूपी छतां ते इन्द्रियो अने हस्तादिनी मदद विनी कर्मोने केनावडे ग्रहण करेछे ? कोइने कंइ वस्तु ग्रहण करवी होय-छे त्यारे ते प्रथम ते वस्तुनुं निरीक्षण करीने पंछीथी हस्तादिवडे तेने लेखे. आत्मा पोते तेवो नथी तेम छता ते कर्मोने ग्रहण करेछे ए कथन केम घंटे ?

\* आत्मा पोतानी शक्तिथी अने स्वभावादिथी इन्द्रियादिनी मदद विना पण भविष्यत् कालमां भोगववा योग्य कमोंने ग्रहण करेछे. जुवो. × औषधीथी सिद्ध करेला पारानी ग्रटिका हस्ते-न्द्रियादि रहित छतां दुध विगेरेन्नुं पान करावेछे, सीसाने तथा पाणीने शोषी लेछे, शब्दवेध करवानुं वल आपेछे तथा शुक्रनी टद्धि करेछे. जो पारो चक्षुरादि इन्द्रियो रहित छतां आटलुं करी शके तो आत्मा जेनी शक्ति अचिन्त्य छे ते शुं शुं न करे ? वनस्पतियो पण हस्तादि विना आहारनुं ग्रहण करेछे, नाळियेर प्रमुखना मूळमां पाणी सिंचवाथी तेना फळमां ते पाणी पहोंच्यानुं प्रत्यक्षतः देखायछे. एटलुं ज नहि पण प्रायः सर्व वस्तु पोतानी मेळे पाणीनुं ग्रहण करीने आर्द थायछे. जो

अन्तर्क्तर्त्ता ईश्वर निरिन्द्रिय निराकार छतां पोतानी अनंत-शक्तिथी भक्तोने जुवेछे, जपादि सांभळेछे, पूजादिनो स्वीकार करेंछे. अने इस्त विना पापनुं हरण करी उद्धार करेंछे.—कर्तृवादी. अने इस्त विना पापनुं हरण करी उद्धार करेंछे.—कर्तृवादी. अतिंशय गृंगारवाळी स्नीना अवलोकनथी पारो कुवामांथी उछाळो मारी उंचो आवेछे.—लोकोक्ति. ·( C )

एम कहवामां आवे के एतो पाणीनी क्रक्ति छे जे वीजी वस्तुओमां भेदन करीने दाखल थायछे, तो तेमां व्यभिचार ( वाध ) आवे-छे. मुद्रशिला ( मगरियो पाषाण ) अने कोरडु कण ( गांगडु दाणा) फ़र्दी पण पाणीथी भेदाता नथी. एतो जेने जे वस्तु, ग्रंहण करवा योग्य होय ते ते ज वस्तुने ग्रहण करे. लोहचुम्वकनो, ख़भाव छे क़े ते लोह सिवायनी धातुओने पड़ी मूकीने लोहनुं ज ग्रहण करे. तेवीज रीते जीव पण जेवुं जेवुं अविष्यत् काळमां वनवानुं होय तेवी मेरणाने वश थइने कर्मपुद्रलनुं ग्रहण करेछे. जेम कोइ स्रुतेलो माणस जे वखते स्वप्न जोइने मनथीज अनेक प्रकारनी क्रियाओ करेछे ते वखते तेनी पांच ज्ञानेन्द्रियो ( स्पर्शनादि ) अने पांच कर्मेन्द्रियो ( करपादादि ) एमनुं वळ प्रवर्तनुं नथी, तेम आत्मा पण इन्द्रियादिनी मदद विना कर्मोंनुं ग्रहण करेछे. शुं त्यारे ए स्वप्न-भ्रम छे ? ना, एवुं मानवानुं नथी. केमके स्वर्प्ननुं पण वखते बहु मोई फळ होयछे. स्वप्न जोनारने जेम स्वप्न स्मरेछे तेम जीवने कर्मग्रहण कर्यांचुं स्मरहुं नथी एम पण कहेवुं योग्य नथी. कारण के जेम जोयेर्छ स्वप्न पायः याद आबतुं नथी तेम ग्रहण करेछुं कर्म पण<sup>,</sup>पाय: याद आवतुं नथी; पण जेम कोइने जेवुं स्वप्न जोयुं होय तेवुं ज सांभरेछे तेम करेलां कर्म पण कोइने ज्ञानविश्वेषथी सांभरे-छे. जेम कोइ उत्तम धुरुपने स्वप्न यथार्थ फळ आपेछे तेम कर्म र्पण जीवने सफल थायछे. जेम कोइने स्वप्न व्यर्ध (निष्फल ) थायछे तेम केवलज्ञानीने कर्म पण तत्क्षण नाज्ञ पामवाथी फल-रहित थायछे. F

हवे उत्पत्तिकाळ्यी मांडीने अवसान ( अंत ) सुधी आत्मा शुं शुं क़रेछे ते पण स्वस्थ चित्ते अभ्यन्तरमां विचारी जुवो. गर्भनी अंदर शुक्र अने रज मध्ये रही यथोचित आहार करी इन्द्रिय वळ् विना पोतानी मेळे उतावळे संर्व प्रकारे सर्व धातुओने निपजावेछे. गर्भथी बहार निकळ्या ( जन्म लीधा ) पछी पण जेवा मळ्यो तेवो आहार ज्ञरीरनी अंदर ग्रहण करीने तेना विपाकथी थता परिणाम-वडे पोतानी मेळे धात्वादिना संपादन पूर्वक पुष्टि करेछे. तेमज रोममार्गे आहार लेइ खलने पड्यो मूकी रसोनो आश्रय लेखे अने तेना मळनो वारंवार बळथी त्याग करेछे. सत्व रज अने तम ए त्रण गुणोनें धारण करतो सद्ज्ञान, विज्ञान, कोध, मान, माया, ल्रोभ, काम, हिताहित आचारविचार, विद्या, रोग तेमज समाधिने धारण करेछे. ए रीते आत्मा शरीरनी अंदर शी रीते क्रिया करे-छे ? शुं देहनी अंदर तेने हस्तादि तथा इन्द्रियादि होयछे के जेवडे आहारादि प्राप्त करी तथामकारनुं पृथकरण करेछे अने मुदत पूरी थये जेम घरनो स्वामी ! जायछे तेम नीकळी जायछे? ज्यारे एवो पुद्रलथी भिन्न अमूर्त्त आत्मा शरीरनी अंदर स्थिति क-रीने अने शरीरमां व्यापीने क्रियाओं करेछे अने सुक्ष्म तेमज स्थूल रूपी द्रव्योने ग्रहण करेछे त्यारे ते सूक्ष्मतम कर्मीने केम ग्रहण न करे ?\* वळी आ जीव रूप तथा हस्तादि रहित छतां आवा रूपी ज्ञरीरंने आहारपानांदिक इन्द्रियोना विषयोमां तथा अभाश्रभ आ-रंभवाळां कामोमां केवी रीते पवर्त्तावेछे तेनो. पण विचार करो. जों जीवना उद्यम विना इन्द्रियो अने हस्तममुख अंगोथीज सर्व क्रियाओ थती होय तो जीवरहित मडदां करेन्द्रियादिथी क्रियाओ केम करतां नथी ? आथी सिद्ध थायछे के शुभाशुभ कर्म आत्माज करेछे, एकल्लां अंगो करतां नथी. त्यारे अरूपी आत्मा सूक्ष्म एवा रूपी कर्मोने केम ग्रहण न करे ? जेवी रीते ध्यानी पुरुष वाह्यगत

\* जीव तैजस कार्मण शरीरवडे आ वधुं करेछे.—जैन सिद्धान्त. इन्द्रियोनी मदद विना इच्छित कार्यों करेछे-जिह्वानी मदद विना जाप जपेछे, कर्णनी मदद विना सांभळेछे अने जल पुष्प फल तथा दीप ए द्रव्यो विना सद्भाव पूजाने सफल करेछे तेवी रीते आ जीव पण इन्द्रियो तथा हस्तादि विना ए कालस्वभावादि पंच समवायथी प्रेराइने कर्मोने ग्रहण करेछे.\*

जो जीवना एक एक पदेशमां अनंत कर्मों ऌागेऌां छे तो ते पिण्डीभूत थइने दृष्टिथी देखातां केम नथी ?

सूक्ष्मतम कर्मों आपणा जेवा चर्मचक्षुवाळाथी जोइ शकातां नथी पण ज्ञानीओ मात्र पोतानी दिव्य ज्ञानदृष्टिना उदयथी तेमने जोइ शकेछे. आना उपर दृष्टांत सांभळो. जेम कोइ पात्र अथवा वस्तादिमां लागेलां सुगंधी अथवा दुर्गधी वस्तुनी गंधनां पुद्रलो ना-कथी जाणी शकायछे पण पिण्डीभूत थया छतां नयनादिथी देखी शकातां नथी तेम जीवने लागेलां कर्म पण आपणाथी देखातां नथी. मात्र केवलज्ञानी स्वज्ञानना प्रभावे तेमने जोइ जाणी शकेछे. जेम सिद्ध करेला पाराए पान करेलुं सुवर्णीदि दृष्टिथी देखातुं नथी पण ज्यारे कोइ सिद्ध योगी पुरुष तेने पारामांथी वहार काढेछे त्यारे तेनी सत्ता ( अस्तित्व ) निश्चित थायछे तेम जीवने लागेलां कर्मोने पण मात्र ज्ञानी जोइ जाणी शकेछे, वीजो कोइ नाहि.

\* ब्रह्मनुं ध्यान धरनारने इन्द्रियादिनी मदद विना ब्रह्मत्वनी माप्ति थायछे.—ब्रह्मवादी.

### ( ११ )

## चोथो अधिकार.

जीव अमूर्त अने कर्मो मूर्त्त छे. ए बेनो संयोग न्यायथी केवी रीते घटे ? भिन्न वस्तुओ आधाराधेय भावने केवी रीते धारण करे ? \* जीवनी शक्ति अने कर्मना स्वभावने लीधे एमनो संयोग घटी शकेछे. गुणनो आश्रय द्रव्य छे अने संसारी जीव-द्रव्यनो गुण कर्म छे एटझे गुण ( कर्म ) गुणि-(जीव )नो आश्रय ले ए न्याय छे. अमूर्त्त आकाशने विचक्षणो मूर्त्त तथा अमूर्त्त, गुरु तथा लघु, सर्व पदार्थोनो अविनाशी महान आधार मानेछे. विचार करो के आ अरूपी आत्मा रूपी द्रव्योने निरंतर केवी रीते धारण करेछे ? मि-थ्यात्वदृष्टि, भ्रम, कर्ममत्सर, कषाय, काम, कला, गुण, क्रिया अने विषयो एमांतुं शुं शुं शरीरमां रहेलो आत्मा धारण नथी करतो ? जो एम कहेवामां आवे के ए गुणो तो शरीराश्रि छे तो विचारवातुं के शरीर जीवरहित थायछे त्यारे ते देखाता केम नथी ? अर्थात ते गुणो शरीर आश्रि नथी पण जीव आश्रि छे. वधारे दूर शा माटे ? आ दृश्यमान शरीरने अदृश्य आत्मा केवी रीते धारण करी रह्योछे एनो ज विचार करो एटले अरूपी आत्मा अने रूपी कर्मो एमनो संगम कौतक उत्पन्न नहि करे. जेम कर्पूर, हिंग वगेरे सारी नरती वस्तुनी गंध स्थिति प्रमाणे आकाशने आश्रि रहेछे तेम कर्मो जीवने आश्रि रहेछे. इत्यादि प्रत्यक्ष दाखलाओथी निश्चित थायछे के कर्मो आ-त्मानो आश्रय लेछे, जे भवी ( संसारी ) कहेवायछे. ए रीते आ-त्मानो अने कर्मनो आश्रयाश्रेय भाव पण सिद्ध थयो.

\* कल्पान्त काळे सर्व विश्व निराकार ईश्वरमां लीन थरो त्यारे भूतगण अने गुणोनी स्थिति पण तेमां थरो,---कर्त्तृवादी,

( १२ )

## पांचमो अधिकार.

man

े परमेष्ठि संज्ञावाळा सिद्धात्मा अनंत ज्ञानं, अनंत दर्शन, अनंत सुख अने अनंत वीर्यथी दीप्त छे. ते सिद्ध जीवो कर्मोने केम ग्रहण करता नथी ? जो एमने सुख छे तो शुभ कर्मोनुं ग्रहण करतां कोण निषेधेछे ?

सिद्धात्माने कर्मग्रहणनो अयोग छे. कारण के कर्मोनुं ग्रहण सुक्ष्म तैजस कार्मण शरीरवडे थाय*छे,* जेनो सिद्धात्माने अभाव छे. सिद्धात्माने ज्योतिष्, चिद् अने आनंदना भर-( समूह ) थी सदा हप्ति होयछे. सुखदुःखनी पाप्तिना कारणभूत कालस्वभावादि पयोजकोनो सिद्धात्माने अभाव छे. सिद्धात्मा निरंतर निष्क्रिय छे. अथवा, सिदात्मानुं सुख वेदनीय कर्मना क्षयथी उत्पन्न थयेछुं अनंत छे अने कर्मो सान्त छे तेथी पण-अर्थात् अतुल्य मानने लीधे कर्मो सिद्धना सुखना हेतु थइ शके नहि. तात्पर्यके, सिद्धात्मा क-मोंनुं ग्रहण करता नथी. जेम लोकमां क्षुघा अने तृषाथी मुक्त ख़तू-प्त जीवने तृप्तिनी काळमर्यादा होती नथी, जितेन्द्रिय तुष्ट योगीने कंड पण ग्रहण करवानी वांछा होती नथी अथवा जेम पूर्ण पात्रमां कंइ पण मातुं नथी तेम सदा चिदानंटामृतथी परिपूर्ण सिद्धात्मा र्किचित् कर्मग्रहण करता नथी, जेम मनुष्यने अद्भुत नृत्यदर्शनथी मुख थायछे तेम सिद्धोने विश्वना वर्तीवरूप नाटकना मेक्षणथी नित्य मुख वर्तेछे.

सिदोने कर्मेन्द्रिय, ज्ञानेन्द्रिय के शरीर कई नधी तो तेओ अ-नंन सुख केवी रीते पाप्त करेछे ? \*\*

लोकमां कोइ ज्वरादिथी पीडित होय ते कदाचित उंघतो होय त्यारे तेनां सगांवहालां ते सुखमां छे, जगाडशो नहि, ए प्रकारे बोल्रेछे. निद्रावस्थामां इन्द्रियजन्य सुख के करपादादिनी क्रिया कंइ देखातुं नथी तोपण सूतेळा माणसने सुख होवानुं कहेवामां आवे-छे तेम जाग्रत् ( ज्ञानादि उपयोगवाळा ) सिद्धोमां सदा सुख होय-छे. अथवा, जे योगी आत्मज्ञानामृतनुं पान करतो पोताने सुखी मानेछे तेवा कोइ संतुष्टिथी पुष्ट अने जितेन्द्रिय मुनिने बीजो माणस पूछे के, ' आपने केम छे ? ' त्यारे ते ' सुखी ' एवो जवाब आपेछे. ते क्षणे तेने कोइ उत्तम वस्तुनो स्पर्श, भोजननो योग, गंधग्रह, दर्शन के अवण तेमज पाणिपादादिनी क्रिया कंइ होतुं नथी तोपण ते संतोषी महात्मा 'हुं छुखी छुं ' एम वारंवार कहेछे. तेनुं ज्ञानसुख तेज जाणेछे. ज्ञानहीन तेनुं कथन करवाने समर्थ नथी. एज प्रमाणे सिद्धोमां इन्द्रियोना विषयो अने क्रियाओ विना अनंत सुख छे. तेमना सुखभरने तेओज जाणेछे. ज्ञानी ते कंद्रेवाने समर्थ नथी केंमके ते निरुपम छे.

### ( 88 )

## छट्ठो अधिकार.

जीवनो कर्म ग्रहण करवानो स्वभाव छे ते मूलना स्वभावने छोडीने सिद्ध केवी रीते थाय ?

जीवनो अने कर्मनो जो के मूळनो ( अनादि ) संवंध छे तोपण तथाप्रकारनी सामग्री मळवाथी कर्म ग्रहण करवानुं छोडीने जीव त्रिव पामी सिद्ध थायछे. आ संवंधमां दर्षातो सांभळो. पारानो मूल स्वभाव चंचल अने अग्निमां अस्थिर रहेवानो ( उडी जवानो) छे पण तथाप्रकारनी भावना देवाथी पारो वहिमां स्थिर रहेछे. अग्निमां दाहकतानो मूल स्वभाव छे पण तथाप्रकारना प्रयोगथी-मंत्रयोग अथवा औषधीवडे बांधवाथी अग्निमां अप्रवेश करनारने अ-ग्निदहन करतो नथी, अग्निनुं भक्षण करनार +चकोरपक्षीने अग्नि पोतानो स्वभाव वदली जवाथी दहन करतो नथी तेमज अभ्रक, सुवर्ण, रत्नकम्बल अने सिद्ध पाराने अग्नि दहन करतो नथी. एवे वखते अग्निमांनी मूलनी दाइकता क्यां जायछे ? लोहचुम्वक पाषाणमां लोह ग्रहण करवानो सहज स्वभाव छे पण ज्यारे अग्निथी ते मृत ( भस्मीभूत ) थायछे अथवा तेना दर्प-( प्रभाव ) ने हरण करनारी बीजी औषधीथी तेने संयुक्त करवामां आवेछे त्यारे तेनो लोइ ग्रहण करवानो स्वभाव नष्ट थायछे. तेज ममाणे सिद्धोमां कर्मयोग जतो रहेछे. धान्य प्रमुखनुं वीज ज्यांसुधी तेना मूल स्वभावमां विकार थयो होतो नथी त्यांसुधी धान्यांकुरनी उत्पत्ति करेछे पण ज्यारे ते वीज वळी जायछे त्यारे अंकुरोत्पत्ति

\*सन्तपुरुषोने अने सतीओने अग्नि दहन करतो नथी.- लोकोक्ति. + चकोरपक्षी चन्द्रज्योत्स्नानुं पान करेछे,-विद्धशालभझिका,



थती नथी. तेवीज रीते सिद्ध जीवोमां कर्मवीज वळी जवाथी नवीन कर्मबंध थतो नथी. वायुनो सहज स्वभाव चंचल वर्तेछे पण ज्यारे पवनने पर्खालमां निरुद्ध करवामां आवेछे त्यारे ते चल स्वभाव केवी रीते जतो रहेछे ? तेज रीते सिद्धात्माने विषे कर्म ग्रहण कर-वानो स्वभाव जतो रहेछे. आ अने एवां वीजां दृष्टांतोमां जेम मूळनो स्वभाव बदलाइ जायछे तेम जीवनो कर्म ग्रहण करवानो सहज स्वभाव पण सिद्धत्व पामतां जतो रहे तेमां शुं विचित्र छे ? ×

× शुकादि मुनियो आहार, भय, मैथुन अने परिग्रह ए चार मूछनी संज्ञाओनो त्याग करीने परव्रह्मरूप सिद्ध थया छे-रौवमत.

### (《 代展, )。

## सातमो अधिकार.

मुक्तिमार्ग ( कळज्ञना नाळचानी पेठे ? ) सदाकाळ वहेतो रहेने अने संसार पण भव्यशून्य थन्ने नहि−आ वाक्य परस्पर विरुद्ध वचनविछासने छीधे संगतियुक्त छागतुं नथी तेनुं केम ?

भगवान्तुं ए वचन असत्य नथी पण अल्प बुद्धिवाळा जीवोना चित्तमां ते वेसे नहि ए स्वाभाविक छे. ए उपर एक लौ-किक दृष्टान्त छे, जे सांभळतांज श्रोताजनोनुं मन स्थिर थाय तेमछे. नदीओना इदमांथी नदीमवाह नीकळीने सदाकाळ सम्रुद्रभणी वहे-छे तोपण इदो खाली थतां नथी, नदीप्रवाह वंध थतो नथी अने समुद्र कदी पूर्ण थतो नथी. तेवीज रीते संसारमांथी नीकळीने भव्य जीवो मुक्तिमां जायछे तोपण संसार खाली थतो नथी, भव्यजीवो खूटता नथी अने मुक्ति भराती नथी. आ दष्टान्त अने दार्ष्टान्ति-कतुं साम्य सम्यक् प्रकारे अवलोकन करनारनी अईद्वचनमांज मतीति थशे, अन्यंत्र नहि. वीज़ुं पण एक लागु पडतुं दृष्टान्त प्रमाणना जाणकारोए सांभळवा योग्य छे. कोइ चुद्धिशाळी जन्मथी मांडीन मरण पर्यन्त त्रण लोकनां सर्व शास्त्रोनुं, हिंदुओनां छ द्र्शन अने यवनशास्रोतुं, आत्म शक्तिथी पठन करतो असंख्य आयुष्य निर्वहन करे तोपण तेना अश्रान्त पाठथी तेनुं हृट्य कदी शास्त्राक्षरोथी पूर्ण थाय नहि शास्त्राक्षरो खूटे नहि अने शास्त्रो खाली थाय नहि. तेवीज रीते संसारमांथी गमे तेटला भव्यो मुक्तिमां जाय तोपण मुक्ति पूराय नहि, भव्यो खूटे नहि अने संसार खाली थाय नहि. अर्थात्, मुक्तिमार्ग अन्तराय विना वहेतो रदेशे. आ दृष्टान्त अने दार्ष्टनितकनी भावना विज्ञोए स्वचित्तमां चिन्तवी लेवी अने एवां अनेक दृष्टान्तो योजवां.

# ( १७ ) आठमो अधिंकार.

परब्रह्मतुं स्वरूप केवुं छे ?

परोपकारपरायण, वीतराग, सर्वज्ञ अने सर्वदर्शी आप्तोए पर-ब्रह्मनुं निवेदन आ ममाणे कर्युंछे. परब्रह्म निर्विकार, निष्क्रिय, निर्माय, निर्मोह, निर्मत्सर, निरहंकार, निःस्पृह, निरपेक्ष, निर्गुण, निरंजन, अक्षर, अनाकृति, अनंतक, अममेय, अमातिक्रिय, अपुर्नभव, महोदय, ज्योतिर्मय. चिन्मय, आनंदमय, परमेष्ठि, विग्रु, ज्ञाश्वत स्थितियुक्त, रोधविरोधरहित, प्रभासहित, जगत् जेनुं निसेवन करेछे अने जेना ध्यानना प्रभावथी भक्तोनी निष्टत्ति थायछे एवा ईश्वररूपछे.

शुं परब्रह्म सृष्टितुं कारण छे अने युगान्ते परव्रह्ममांज जगत् लीन थायछे ?

परब्रह्मने सृष्टि रचवानुं कंइ मयोजन नथी तेम तेमाटे तेने कोइ अमेरनार पण नथी. जो परब्रह्मे सृष्टि रची होय तो ते आवी केम रचे ? आ जगत् जन्म, मरण, व्याधि, कषाय, जुगार, काम अने दुर्गतिनी भीतिथी व्याकुळ छे. परस्पर द्रोह अने विपक्षयी छक्षित छे. वाघ, हाथी, साप अने वींछीथी व्याप्त छे. पारधी, माछी अने खाटकीथी संचित छे. चोरी अने जारादि विकारोथी पीडित छे. कस्तुरी, चामर, दांत अने चामडा माटे हरिणो, गायो, हाथी अने चित्ताओनुं घातक छे. दुर्भिक्ष, दुर्मीरि अने विड्वरादिथी कलित छे. दुर्जाति, दुर्योनि अने क्रुकीटोथी पूरित छे. विष्टा, दुर्गन्य अने कलेवरोथी आंकेत छे. दुष्कर्मने निर्माण करनार मैथुनथी आंचित छे. सप्तधातुथी निष्पन्न ज्ञरीरोथी समाश्रित छे. प्रचण्ड पाखण्डघटाथी

\* कालस्वभावादि सर्व व्रसगत छे.-कर्तुवादी.

विडम्वित छे. नास्तिकोए सहित अने सर्व मुनीशोए निंदित छे. वितर्कना सम्पर्कवाळा कुतर्कथी कर्कश छे. वर्णाश्रमना भिन्न भिन्न धर्म अने षड्दर्शनना आचारविचार संवंधी आडम्बरे युक्त छे. नाना प्रकारनी आकृतिवाळा देवताओनी एमां पूजा थायछे. पुण्य अने पापथी थता कर्मना भोगने आपनारुं छे. स्वर्गापवर्गादि भवान्तरनो एमां उदय वर्तेछे. श्रीमन्त अने निर्धन, हिंदु अने तुरुष्क ( मुंसल-मान ) आदि भेदोथी भरेछुं छे. एमां केटलाक परब्रह्मनी साथे वैर धारण करनार, केटलाक परब्रह्मतुं खण्डन अने हास्य करनार अने केटलाक परव्रह्मनी पूजाना रागी जीवो होयछे. एनो विस्तार करवाथी शुं ? केमके जे देखायछे ते विपरीतज छे. परब्रह्मना खरूपथी तदन भिन्न छे. विद्वानो तो कहेछे के कार्यमां उपादान कारणना गुणो होवा जोइए. संसारमां जे आनित्य वस्तु देखायछे ते जो सृष्टि समये ब्रह्ममांथी उत्पन्न थइ होय तो योगियो एने जुगु-प्सनीय गणी शीघ्र त्यजीने वैराग्य केम छेछे ? जो द्वेषरागादिथी विरूप जगत्स्वरूप उत्तम योगविदोने त्यागवा योग्य होय तो तेज सर्व युगान्ते परव्रह्मने पोतानी अंदर धारण करवा योग्य केवी रीते थाय ? त्यारे क्यांतो ब्रह्ममां विवेक न होय अथवा शुकादि योगियोमां न होय ! जे ब्रह्मने करवा योग्य अने धारवा योग्य ते अन्य पुरुषोने-शुकादि योगियोने निंदवा अने त्यजवा योग्य! सृष्टि व्रह्ममांथी उत्पन्न थइ अने प्रलय पण तेमां थरो एवं कहेनार ' व्रह्म अतिमृढ छे ' एवुं शुं नथी निवेदन करता ? शुं एमां ब्रह्मने वान्ताहृतिनो ( वमेछं खावानो) दोष नथी छागतो ? छोकमां एकादा व्रासणादिनी घात थाय तो मोटी हला थइ कहेवायछे त्यारे सृष्टिनो संहार कर्त्ता व्रह्मने ते हत्या केवी लागे १ दयाछने अदया ! स्वराचित र्ष्टांगे संहार करतां व्रह्मने हिंसा न छागे एम जो कहेता हो तो पुत्रोने उत्पन्न करीकरीने मारी नाखनार वापने पण कोइ

दोष लागशे नहि. एतो ब्रह्मनी लीला छे माटे संहार करतां ब्रह्मने पाप न लागे एवुं जो कहेवुं होय तो मृगयाए ( शिंकारे ) गयेला राजाने पण जीवो मारतां पाप नहि छागे. स्वभावथी अथवा काल-थी प्रेराइने सृष्टिनो संहार करतां विश्वने पाप लागतुं न होय अने आ अशस्त संहारमां बलिष्ठ स्वभाव अने काळ ब्रह्मने प्रेरता होर्य तो सृष्टिसंहारमां स्वभावने अने काळने ज हेतु रहेवा द्यो. युक्तिमां न बेसे एवा ब्रह्मनुं शुं काम छे ? जे छोको सृष्टि रचवानुं अने संहार करवानुं ब्रह्ममां आरोपेछे ते ब्रह्मनो महिमा प्रकट करता नथी परंतु निर्दूषणमां दूषणनो आरोप करेछे. ब्रह्मने निष्क्रिय कहीने तेनेज पाछुं जगत रचनार कहेवुं ते ' मारी मा वांझणी छे ' एना सदश छे. जे कोइ विज्ञानवंत छे ते सर्व ब्रह्मनुं चिन्तन करेछे. जो तेओ ब्रह्मांश होय तो तेमनामां अने ब्रह्ममां शो भेद छे? तेओ क्रोने माटे चिन्तन करेछे ? ए जीवो ब्रह्मांश हशे तो ब्रह्म पोतेज तेमने पोतानी पासे विना परिश्रमे छेइ जशे. जो ब्रह्मनी माप्ति माटे नीरागता, निःस्पृहता, निर्देषता, निष्क्रियता, जितेन्द्रियता अने स-मानता इत्यादि करवा योग्य होय अने जो ब्रह्मनी एमांज मीति होय तो ब्रह्ममां निष्क्रियत्व सिद्ध थयुं. जो एम कहेवामां आवे के ब्रह्मनो स्वभावज एवो सक्रिय निष्क्रियादि छे तो कर्त्ताना अनेक स्वभावने लीधे कदाचित् एनामां अनित्यता पण थाय ! द्वेष पण थाय ! राग पण थाय ! दृष्टिथी पण ए देखाय ! न्नह्म नित्य छे एंवी \*पंचावयव वाक्यथी करेली व्याप्ति पण नंहि थाय ! नित्य तेज छे जे एकरूप छे, जेमके आकाश. सृष्टि रचवामां अने युगांते

\* १ ब्रह्म नित्य छे. २ एकस्वभावत्व होवाथी. ३ जे एक स्वभाववाळं होय ते नित्य, जेमके आकाश. ४ ब्रह्म तेवुं छे. ५ माटे ब्रह्म नित्य छे,

संहार करवामां कत्तीने मनःस्थ सक्रियता देखीती छागे ! सृष्टि-संहारना अभावे निष्क्रियता रहे ! तेमज जीवोने सुखदुःख देखायछे तेथी एनामां रागद्वेष पण सिद्ध थाय ! जो एवोज तर्क होय के जेबुं कृत्य तेवुं सुख दुःख तो पछी कर्त्तांनुं शुं पराक्रम ? त्यारे नि-श्चित थयुं के, स्व पुण्य पापज सुख दुःखनां हेतुओ छे. जो जीवो व्रह्मांश होय तो व्रह्मांश सरखा होवाथी ते सर्वे सरखा होय. ज्यारे जीवो सुखी दुःखी इत्यादि बहु प्रकारना देखायछे त्यारे ते भेदनो 🗉 करनार व्रह्मथी कोइ अन्य निश्चय होवो जोइए. जो जीवो ब्रह्मथी भिन्न होय अने सुखदुःखनो कत्ती व्रह्म होय, तो जे हेतुयी व्रह्म सुख दुःख करे छे ते हेतु ( पुण्यपाप ) नो कर्त्ता पण ते (ब्रह्म) ज हो ! व्रह्मने निरञ्जन, नित्य, अमूर्त अने अक्रिय कहीने फरीथी तेनेज कर्त्ता, संहर्त्ता अने रागद्वेषादितुं पात्र कहेवुं ए परस्पर विरुद होवाथी आ जगत् भिन्न छे अने ए ब्रह्म पण भिन्न छे एवुं सुनियोए विचार्युं अने तेथीज संसारस्थित मुनियो मुक्ति माटे परव्रसनुं -ध्यान करेछे.

\*जे कोइ ईश्वरनी ( विष्णुनी ) मायाने जगत्नी रचनामां हेतुभूत कहेछे तेमने विचारवानुं के, ईश्वर मायामां आश्रित छे के माया ईश्वरमां आश्रित छे ? माया जड होवाथी पोतानी मेळे आ-श्रय लेवाने समर्थ नथी. ईश्वर ब्रह्मरूप होवाथी जाणता छतां मांयानो आश्रय ले नहि. कारण के चेतन परतन्त्र होय तोज जडनो आश्रय ले. वळी विचारवानुं के, ईश्वर मायाने एकी वखते प्रेरेछे के दरेक जीवमति पृथक् पृथक् प्रेरेछे ? जो मायाने एकी वखतेज पेरवामां आवती होय तो तेनी एकरूपताने लीधे त्रणे लोक एकरूप

\* विष्णुनी मायाथी जगतनी रचनादि थायले-विष्णवमत,

( २१ )

सर्वे सुखमयी अथवा सर्वे दुःखमयी थाय, भिन्नरूप न थाय, जो मायाने दरेक जीवपति पृथक् पृथक् पेरवामां आवती होय तो मायाने अनंतता प्राप्त थाय, जेथी माया अनेक प्रकारनी थाय अने जीवो पण भिन्नरूप थाय. " एम हो " एवं कदी कहेवामां आवे तो पण माया जड छे ते शुं करी शके ? ईश्वरनी शक्तिथी माया वधुं करवाने समर्थ होय तो ईश्वरज सुखदुःखनो दाता हो ! वारु जीवोए ईश्वरनो शो अपराध कर्योछे के ते दरेक जीव पति एवी मायाने पेरे ? निरपराध जीवोने जे ए प्रकारे दुःखादि दे ते ईश्वर शेनो ? जे ईश्वरनुं ध्यान करता नथी ते ईश्वरना अपराधी होवाथी ईश्वर तेमने दुःख करतो होय ने जे ईश्वरनी सेवा करेछे तेमने ए सुखनी श्रेणि आपतो होय तो जे एवी मतिक्रिया करे ते ईश्वर तो रागी द्रेषी गणाय ! " एम हो, " एवं कदी कथन थाय तो जे ईश्वरने निंदतोए नथी तेम वंदतो पण नथी तेनी शी गति ? लोकमां जीवो त्रण मकारना छे. सेवक, असेवक अने मध्यस्थ. ज्यारे पहेला बे प्रकारना जीवोनी गति छे त्यारे मध्यस्थ जीवनी पण कोइ गति होवी जोइए. मध्यस्थ जीवनी कोइ गति नियत होय तो तेनो कर्त्ता कोण छे ? त्यारे एमज कहेवुं योग्य छे के जेवुं कर्म कर्यु होय तेवुंज सुख दुःख प्रमुख मळेछे.

जे कोइ एम कहेछे के ईश्वर (कर्त्ता) पोतामांथी जीवोने मकट करीने (स्टजीने) संसारिभाव पमाडेछे अने महामलय समये पाछो तेमनो संहार करेछे तेमने पूछवातुं के, ईश्वर विद्यमान जीवोने मकट करेछे के नवाज मकट करेछे? जो मथम पक्ष होय तो वात सांभळो. जे ईश्वर जीवोने इष्ट स्थानकमां राखी मूकीने कियाबसरे मकद करे ते तो अमारा जेवो अवसरे नदि मळवाना भययी वस्तुनी रक्षा करनार होवो जोइए ! एथी तो ईश्वरनी अशक्ति मकट करी. जो ईश्वरनी अचिन्त्य शक्ति छे तो शुं ते लोभी छे एवुं कहेवुं छे ? जो नवाज जीवोने रचीने संसारिभाव पमाडता होय तो मूळना स्वरचित जीवोने मुक्त करवाने शुं समर्थ नथी के ए मकारे विडम्बना देछे ? जो ईश्वर स्वरचितनो पण ए मकारे संहार करे तो एनो ए विवेक केवो ? वाळक पण स्वकृत वस्तुने शक्ति पहोंचे त्यांमुधी साचवेछे.

ं जो ईश्वरनी ए लीला होय तो लीला करता लोकनी पण निंदा करवी न जोइए. तप यम ध्यान प्रमुखथी जो ईश्वर लभ्य होय अने ईश्वरने ए रुचतां होय तो जेने ए रुचे ते कदापि एवी ळीळा करे नहि. लोकमां पण जीवादिनो जेमां घात थतो होय एवी सर्व लीलानो ईश्वरे निषेध करेलो छे. ' वीजाने निषेध करे अने पोतें आचरण करे ' ए तो कोइ अतीव निंदित होय तेज करे. एवुं वगर विचार्युं काम करनारने अमे ईश्वर कहेता नथी. जो ईश्वर पीते पवित्र, स्वजनने पावन करनार अने ज्योतिर्मयादि गुणोथी विशिष्ट होय तेम छतां ए स्व अंशोने स्वरसंथी विमोह पमाडी संसारिभावमां रचीने वहु दुःखनुं पात्र जीवत्व पेरता होय तो आ जीवो इश्वरोंश नथी. वीजा भले हो ! ईश्वर निजांशोने जाणता छतां पोताना रम्य स्वरूपमांथी पाडीने जेना उद्रमां संकटनी पेटीछे एवा दौर्गत्य दौस्थ्यादिमय आ संसारमां सहसा केम प्रेरे ? जो ईश्वरनी ए लीला होय तो आ संसारज एने इष्ट छे, त्यारे संसारी जीवोए ईश्वरनी प्राप्ति माटे उग्र कष्टादि ज्ञा माटे करवुं ? एवी रीते असंवद्ध उद्-गार काढनारना वचननी कदापि प्रतीति थाय नहि.

e + 90

त्यारे श्रं कहेवुं छे ?

(. २३ - ) 5

जे कंइ कहेवानुं (वाच्य) छे ते सांभळो. ज्योतिर्मय, चिन्मय, सदा एकरूप, लोकोनां सुखदुःखनां हेतु जे जुवेछे अने योगीश्वरोने जेमनुं खरूप ध्येयतम छे एवा परमेश्वर छे. जीव तथा-प्रकारना कर्मना योगथी सुगति अथवा दुर्गति, सुख अथवा दुःख पामेछे. ज्यारे जीव समानभावने धारण करेछे त्यारे ब्रह्मत्वने पामेछे. परमेश्वर संबंधी सृष्टिसंहारनी कथानी प्रवत्ति करवाथी जो लोकोनी तुष्टि थती होय तो स्फुर्त्ति अने प्रभावनुं प्रतिपादन करवा माटे ईश्वरनी स्तुति करवी योग्य छे. परमेष्ठि-परमेश्वरने कत्ती कहेवात्तुं रहेवा द्यो. जेम लोकमां कोइ शूरवीर पोताना स्वामीनां शस्तोवडे शत्रुओने जीतीने निज अंगमां छुख करवाथी कत्ती थाय तेम परमेश्वरनुं ध्यान करनार परमेश्वरना ध्यानवडे आत्माने सुख करवाथी कर्त्ता छे अने आत्माना अंधकारनो अपहार करवांथी संहर्त्ता छे. जेम शुरवीरे शस्त वापरवाथी शस्त्रना स्वामीने कंइ पण प्रयास पडतो नथी तेम अक्ते ईश्वरनुं ध्यान करवाथी ईश्वरने पण कंइ क्रिया करवी पडती नथी. आथी ईश्वरनी निष्कियता सिद्ध थायछे. जेम शूरवीर जलता प्रभाववडे सुख थवाथी सुख करनार तरीके शस्त्रना स्वामीने कथन करे तेम भक्त पण ध्यानना प्रभाववडे सुख थवाथी सुख करनार तरीके ध्यानना स्वामी—परमेश्वरनेज कहेछे. एवां अनेक दृष्टान्तोवडे परमेश्वरतुं ध्यान करनार भक्तने सृष्टिसंहारनो कर्त्ता प्रतिपादन करी शकाय.

( २४ )

## नवमो अधिकार.

व्रह्म एटले शुं ?

द्रह्म ते ज छे, जेने सिद्ध कहेवामां आवेछे, शुद्धचित्तवाळा म्रुनियोने जे ध्यान करवा योग्य छे अने मुक्तिग्रहमाति जवानी इच्छा-वाळा योगियो जेने भवसम्रुद्रमां अप्रवहण समान गणेछे.

जो आ सृष्टि ब्रह्ममांथी उत्पन्न थइ नथी तो ते क्यांथी उत्पन्न थइ अने क्यां प्रलय थशे ?

त्रिकाळज्ञानी वीतराग योगियोए कथन कर्युं ठे के काळ, स्व-भाव, नियति, कर्म अने डद्यम (वीर्य) ए समवायपंचकथी सृष्टि अने संहार थायछे.

पुरातन तत्वविद् महात्माओ वदेछे के ब्रह्ममां ब्रह्म <mark>छीन थायछे</mark> अने ज्योतिमां ज्योति मळी जायछे, ए प्रवाद ब्रह्म विना केम घटे ?

विज्ञो ज्ञानने ब्रह्म अथवा ज्योति कहेछे. एक सिद्धनुं ब्रह्म (ज्ञान अथवा ज्योति) सर्व दिशाओमां जे अनंत क्षेत्रने आश्रि रहुं-छे तेज क्षेत्रने आश्रि वीजा सिद्धनुं त्रीजा सिद्धनुं यावत् अनंत

\* जेम प्रवहण--( झाझ )नी मददथी समुद्रना किनारे पहोंची भकाय पण घेर पहोंचवा माटे झाझ छोडी चाल्रवुं विगेरे स्वालंबन करवुं पडे तेम सिद्धना ध्यानथी संसारनो पार पामी शकाय पण मुक्तिमां पहोंचवामाटे सिद्धनुं ध्यान छोडी समभावलक्षण आत्मध्यान करवुं पडे.-पर्यायकार. , (२५)

सिद्धोनुं पण ब्रह्म रहेलुं छे अने तेयी एवुं कहेवायछे के ब्रह्ममां ब्रह्म जीवा के ब्रह्ममां ब्रह्म की जायछे.

जो एम होय तो क्षेत्रतुं सांकर्य केम न थाय तथा परस्पर आ-हिंगित ( मिलित ) ब्रह्मने संकीर्णता केम न याय ?

जेम कोई विद्वानना हृदयमां घणा शास्ताक्षरोनो संग्रह छतां तेनी छाती संकीर्ण (सांकडी) थती नथी तथा अक्षरोने परि-पिण्डता थती नथी तेम ब्रह्मपरंपराश्रित ब्रह्म (चिद्) वडे सर्वतः आश्रिष्ठष्ट क्षेत्र (दिब्) संकीर्ण यतुं नथी अने ब्रह्मने सांकर्य थतुं (संकडामण पडती) नथी. एज ममाणे सिद्धोथी परिपूरित सिद्ध-क्षेत्र संकीर्ण थतुं नथी अने सिद्धपरंपराश्रित सिद्धे सांकर्य-गाधा रहित जयवंता वर्त्ते छे.

( २६ )

,4 ⊾ 3₹×

\$,

## दशमो अधिकार.

\*निगोद जीवो अनंत काळ सुधी निगोदमां ज रहेछे. नारक जीवोने पडता दुःख करतां अनंत गुणुं दुःख ते अनुभवेछे अने एक एक समयमां अनेक (-आठ-) वार जन्म मरण करेछे. एमने †मन पण होतुं नथी. जे जीवो व्यवहार राशिमां आवेछे ते क्रमे करीने विशिष्ट होय छे. व्यवहार राशिमांथी जे जीवो पाछा जाय छे ते फरीने निगोद जेवा थाय छे. आ केवी रीते थाय छे ?

निगोदना जीवो तेमना जाति स्वभावथी अने महार्तिंदायक उत्तरकाळनी तादद्य प्रेरणाथी सदैव दुःख पामेछे. अत्र दृष्टांत. छवण सम्रुद्रनुं पाणी सदाकाळ खारुं होयछे. अनंत काळे पण पीवा योग्य थतुं नथी तेम वर्णांतर पण पामतुं नथी. एम थतां थतां छवण सम्रुद्रने अनंतानंत काळ थइ गयो. जेम छवण सम्रुद्रनुं पाणी मेघनुं मुख प्राप्त थये गंगादि महानदीमां आववाधी पीवा योग्य थायछे, तेम निगोदमांथी नीकळीने व्यवहार राग्निमां आवेछा जीवो मुखी थायछे. जेम गंगादि महानदीनुं पाणी छवण सम्रुद्रमां पाछं जवाधी मम्रुद्र जळना रूप अने रस युक्त-खारुं थाय-छे तेम व्यवहार राग्निमां थो निगोदमां पाठा गयेछा जीवो निगोद जेवा दुःखी थायछे. वीजुं दृशत. दर्मान्त्रिक-(भ्रुवाना) हृदयमां

\* निगोरना जीवो वे प्रकारनी राशियोमां छे, अव्यवहार अने व्यवहार. तेमां निगोद संज्ञायी सामान्यतः अव्यवहार राशिनुं प्रहण थाथछे.

†रूर्व एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय अने चतुरिन्द्रय जीवोने मन होतुं नजी. पंचेन्द्रिय जीवोमा जे संज्ञी छे तेमने मन होयछे, मसंग्रीने मन होतुं नथी.--जैन सिद्धांत. दुर्मन्त्रना जे वर्णो होयछे ते उच्चाटन कहेवायछे. दुर्मान्त्रिकना इदय जेवुं निगोदनुं स्थान छे. दुर्मन्त्रना वर्णो जेवा निगोदना जीवो छे. सन्मन्त्रना वर्णो जेवा व्यवहार राशिना जीवो छे. जेम दुर्मन्त्रमांना वर्णोमांथी जे वर्णो सन्मन्त्रमां आवे ते थुभ कहेवायछे, तेम निगोदना जीवोमांथी जे व्यवहार राशिमां आवेछे ते विशिष्ट थायछे. जेम सन्मन्त्रमांना जे वर्णो पाछा दुर्मन्त्रमां वपराय ते उच्चाटन दोषथी दूषित थाय, तेम व्यवहार राशिमांथी निगोदमां पाछा आवेछा जीवो निगोद जेवा थायछे. पंडितोए स्वबुद्धिथी एवां नानां मोटां दृष्ठांतो योजी छेवां.

निगोदना जीवो समस्त लोकमां व्यापीने रहेला छे ते घनीभूत <mark>थतां द</mark>ष्टिपथमां केम आवता नथी <sup>१</sup>

निगोदना जीवो अतिसःभ नामकर्मना उदयथी एक शरीर आश्रि अनंत रहेला छे तथापि चर्मचक्षुथी देखाता नथी. जेम गंधा (वज), कलेवर अने हिंग वगेरेनी वहु प्रकारनी गंध परस्पर मळीने रहाथी अन्य वस्तुने अथवा आकाशने सकीर्णता थती नथी, तेम निगोद जीवोना परस्पर आश्ठेषथी तेमने पोताने सदाकाळ अति बाधा रहेछे पण अन्य वस्तुने तथा आकाशने संकीर्णता थती नथी. जेम गंधादिक वस्तुनी सत्ता नाकथी समजायछे पण आंखथी जोइ इक्काती ज नथी तेम निगोदना जीवो श्रीजिनवचनथी मनवडे जाणी (मानी) शकाय पण जोइ शकाय नहि. केवल्हानी मात्र तेमने जोइ शके. जेम सर्वत्र उडती आते सक्ष्म रज आंखे देखाती नथी अने राशीभूत थतो पण जणाती नथो परन्तु आच्छादित वस्त्रमदेशना छिद्रमा पडेलां सूर्यकिरणोनां प्रतिनिवोमां उडती त्रसरेणु देखायछे, लेब निगोदना जीवो देखी. शकायले, ंनिगोदादि जॉव आहार करेछे छतां ते कया गुणने लीधे गुरुता पामता नथी ?

जेम पारो विविध धातुओने खाता छतां गरिष्ठता पामतो नथी, चंपाना फुल्लथी वासित अथवा कृष्णागरु धूपथी धूपित वस्त्र मूल-भारथी गुरुता पामतुं नथी, एक तोल्लो सिद्धकरेलो पारो सो तोला सोनुं पचावी जाय तोपण तेनुं तोल्ल वधतुं नथी अने +पखाल्लनी अंदर पवन भरवामां आवे तेम छतां तेनुं वजन वधतुं नथी तेम जीव पण आहार करता छतां गुरुतामां वधतो नथी.

निगोदना जीवो कया कर्मथी अनंतकाळ सुधी अति दुःखित होयछे? आ संबंधी संपूर्ण विचार जणाववाने केवळी शिवाय कोइ समर्थ नथी. तोपण तेनो आशय समजाववा सारु किंचित् कर्मप्रकार कहेवामां आवे छे. निगोदना जीवो स्थूळ आस्तव सेववाने समर्थ नयी परन्तु ते एक एकने विंधिने एक एक शरीर आश्रि अनंत रहेळाछे, पृथक् पृथक् देहरूपी ग्रहथी रहित छे, परस्पर द्वेषना कारण-भूत तैजस िकार्मण शरीरमां संस्थित छे अने अत्यंत संकीर्ण निवास मळवाथी अन्योन्य विंधीने निकाचित वैर वांधेछे, जे प्रत्येकने अनंत जीवो साथे उग्रपणे वंधायछे. हवे ज्यारे एक जीवे एक जीव साथे वांधेछं वैर अजेयछे त्यारे एक जीवे अनंत जीवो साथे बांधेछुं वैर अनंत काळे केम न भोगवाय ? वळी ते वैर वर्धमान थतां तेथी पण अनंत काळ सुधी केम न पहोंचे? अर्थात निगोद जीवोनुं वैर दुष्कर्म अने ते भोगववानो काळ अनंत छे. \* गुप्तिग्रह-( केंद्खाना )मां

+ Air-pump थी तहन हवा रहित करेछी-Vacuum युक्त वस्तु जेवी नहि पण साधारण रोते खाली कहेवाती अने पछीथी पवन भरेली परवाल संगजवी.

\* ग्रंथकर्त्ताना समयना केटखानाने उद्देशी आ दर्षात छे ते ध्यानमां राखवुं, ( २९ )

2

पूरायला केदीओ जेम परस्पर संमर्दनथी पीडाया छता आमांथी कोइ मरे अथवा जायतो हुं सुखे वेसुं ने भक्ष्य पण प्रमाणमां कंड्क वधारे मळे एवी दुष्ट भावनाथी, एक एक प्रति निकाचित अत्यंत वैर पूर्वक कर्म बांधेछे-जे वर्धमान थतां तेमने आति दुप्कृत लागेछे, तेम निगोद जीवोना कर्मवंध विषे पण समजवुं. जुओ ! आति सांकडा पांजरामां पूरायलां पक्षीओ अने जाळ वगेरेमां सपडायलां माछलां परस्पर वि-बाधार्थी देषयुक्त थया छतां अति दुःखी थायछे. बुधो कहेछे के, घोरने मरातो अथवा सतीने अग्निमां भवेश थती कुत्इल्थी जोनारा द्वेष विना पण साम्रुदायिक कर्म वांधेछे, जे नियत (खरेखर ) अनेक मकारे भोगववुं पडेछे. ए प्रमाणे कौतुकथी बंधायलां कर्मोनो विपाक अति दुःखदायी थायछे तो पछी निगोद जीवोए परस्पर-बाधाजन्य विरोधथी अनंत जीवो साथे बांधेलां कर्मोनो भोग ( परिपाक ) अनंत काल वीत्या छतां पण पूरो न थाय तेमां शुं आश्चर्य छे ?

निगोद जीवोने मन नथी तेम छतां ते तंदुल मत्स्यनी पेठे, जेनो परिपाक अनंत काळ सुधी पहोंचे एवां कर्म शाथी बांधेछे ?

निगोद जीवोने मन नथी तोपण अन्योन्य विवाधाथी तेमने दुष्कर्म तो उत्पन्न थाय ज. विष जाणतां खाधुं होय अथवा अजा-णतां खाधुं होय तोपण ते मारे ज. जाणवामां होय तो पोते अथवा बीजा डपाय करे तेथी कदाचित् वची जाय परंतु अजाणपणे तो मारी ज नाखे. तेवीज रीते मन विना उत्पन्न थयेछं परस्पर वैर अनंत काळे पण भोगवतां पुरुं थाय नहि. निगोदना जीवोने मन नथी पण मिथ्यात्व, अविरति, कषाय अने काययोग जे कर्मयोगनां वीज छे ते होयछे.

#### ( ३० )

## अगीआरमो अधिकार.

1805

सर्व विश्व निगोदना जीवोथी परिपूर्ण छे तेमां कर्मो, अन्य पुद्रलराज़ियो अने धर्मास्तिकायादि केवी रीते समायछे ?

जेवी रीते गांधीनी दुकानमां कपूरनो गंध पसरेलो होयछे तेमां कस्तूरी तथा जायफलादि वस्तुनो गंध, पुष्पादिनो गंध, सूर्यनो तडको, घूषनो घूम, वायु, ज्ञव्द, त्रसरेणु वगेरे समायछे; जेवी रीते विचक्षण पुरुषना हृदयमां ज्ञास्नपुराणविद्या होयछे तेम छतां वेद, स्मृति, व्याकरण, कोप, ज्योतिष्, वैद्यक, आशिष्, राग, मंत्र, आम्नाय, ध्यान, मंत्र, तंत्र, कला, वार्त्ता, विनोद, स्नीविलास, दान, भील, तप, भाव, क्षान्ति, धृति, सुख, दुःख, सत्व, रज, तम, कषाय, मंत्री, मोह, मत्सर, ज्ञंका, भय, निर्भय, आधि वगेरे समाय छे; अने जेवी रीते वनखंड-जंगल्यां रेणु, त्रसरेणु सूर्यनो तडको, अग्निनो ताप, पुप्पोनो गंध, वायु, पशुपक्षीना ज्ञद्व, वादित्रना नाद, पांदडाना मर्मर (खडखडाट) वगेरे सर्व समाइ जायछे तथापि अवकाश रहेछे तेवीज रीते सर्व लोक निगोदथी सदा परिपूर्ण छतां सर्व द्रव्यो तेमां समायछे एटऌंज नहि पण द्रव्योथी निचित (खीचोखीच भरायऌं ) छतां तादृ अवकाज रहेछे.

#### ( ३१ )

### बारमो अधिकार.

जगत्ना जीवो कर्म प्रमाणे सुखदुःख भोगवे छे ते कर्मगणने भेरणा करनार कर्त्ता, विधि, ग्रह, यम, परमेश्वर अथवा भगवान कोइ होवा जोइए. जीव स्वाभाविक रीते सुखनो रागी अने दुःखनो द्वेषी होय ते स्वेच्छाए शुभ अने अशुभ कर्मोने केम भोगवे ?

जीवनो स्वभाव छे के ते शुभाशुभ कर्मोंने ग्रहण करे. जीवने सुख दुःखनो आपनार स्वकर्म विना वीजो कोइ नथी. कर्मना सिद्धान्तने जाणनारा कर्मने ज भाग्य, स्वभाव, भगवान, अदृष्ट, काल, यम, दैवत, दैव, दिष्ट, विधान, परमेश्वर, क्रिया, पुराकृत, विधा, विधि, लोक, कृतान्त, नियति, कर्त्ता, प्राक्कीर्ण लेख, प्रा-चीन लेख, विधाताना लेख इत्यादि नामोथी शाख्नमां प्रतिपादन करेले.

कर्मने कोइ पेरणा करनार तो होवो जोइए. कर्म अजीव अने जड छे ते शुं करी शके ?

कर्मनो एवो स्वभाव ज छे के ते सदा कोइनी पण भेरणा विना पोतानी मेळे आत्माने स्वस्वरूप योग्य फल पमाडे. जे जीवो अजीव--शरीरनी साथे संबंध राखी हाल जीवेछे, पूर्वे जीवता हता अने भविष्यमां जीवशे, ते सर्वने कर्मोनी साथे त्रैकालिक संगम होवान्नुं भ्यानमां राखवुं. आ समस्त जगत् षड् द्रव्य अने पंच समवाय-मयछे. तदन्य कंइ नथी. जीव अने धर्मास्तिकायादि पांच अजीव-ए छ द्रव्यो छे. धर्मास्तिकाय जीवने चालवामां सहाय करेछे, अधर्मास्तिकाय स्थिति करवानी प्रेरणा करे छे, आकाशास्तिकाय अवकाश आपे छे अने पुद्गलास्तिकाय वडे जीव आहारविहारादि करे छे. पुद्ग-लास्तिकायमां कर्मोनो अंतर्भाव थाय छे. काळ आयुष्यादि सर्व भमाणयुक्त वस्तुनुं प्रमाण करवामां उपयोगी छे. काळादि पंचसम- ( ३२ )

1

वायना सामर्थ्यथी जीव कर्मोन्उं ग्रहण, धारण, भोग अने शमन करे छे अर्थात् जीवो करतां अजीवो सबळ ! छे, जेमनाथी पेराइने जीवो सुखदुःखना भागी थायछे. जीवो शुभाशुभ कर्मोने ग्रहण करेछे अने कर्मो स्वकाल्रमर्यादा पामीने जीवोने सुखदुःख आपेछे-ए एमनो स्वभाव छे.

जीव शुभाशुभ कर्मोने ग्रहण करेछे अने ग्रहण करवाना स्व-भावथी ग्रहण करतां जाणेछे के हुं स्वाभिप्राय प्रमाणे इष्ट करूंछुं. ए वात मान्य करवा जेवी छे. परन्तु कर्मो जड होवाथी भोगकाळ-ने केवी रीते जाणे के ते प्रगट थाय ? आत्मा पण शुं दुःख भोगव-वानो कामी छे के ते दुष्कर्मने आगळ करे ? माटे केटळाक ळांवा-काळ म्रुधी विळंव कर्या पछी कर्मो स्वकर्त्ता जीवने म्रुखदुःख पमाडे छे ते प्रेरक विना केवी रीते वने ?

कर्मो जड छे, निज भोगकाळने जाणता नथी अने आत्मा दुःख भोगववानो कामी नथी तथापि जीव दुःखने आश्रित थायछे अने कर्मो जड छतां द्रव्यक्षेत्रकाळभाव-सामग्रीनी तथाप्रकारनी अनिवार्य शक्तिथी मेराइने मगट थइ स्वकर्त्ता आत्माने वलात्कारे दुःख देछे. दृप्टान्त तरीके, कोइ पुरुष उष्ण काळमां शीतळ वस्तुनुं सेवन करे अने ते उपर मीटो खाटो करंभ खाय तो तेना शरीरमां वायु उत्पन्न थाय, जे वर्षा रुतु प्राप्त थतां पायः अत्यंत कोपायमान थइ शरद् ऋतुनो संयोग थवानी साथे ज पित्तना प्रभावथी प्रायः शान्त थाय. स्वेच्छित भोजनथी वातनी उत्पत्ति, दृद्धि (स्थिति) अने शांति (नाश) ए त्रण दशाओ थवामां जेम काळ हेतु छे तेम आत्माने कर्मोनुं ग्रहण, स्थिति अने शांति थवामां काळ ज कारण छे. ए रीते आत्माए उपार्जन केरलां कर्मोनो काळे करीने भोग अने शांति थायछे तोपण जेम उग्र उपायथी काळ माप्त थया पहेलां ज वातादि ज्ञान्त थायछे तेम कर्मो पण शांत थायछे अने जेम केटलीक वखत स्वादिष्ठ भोजन शरीरमां तत्काळ, उग्र वातादि उत्पन्न करेछे तेम उग्र कर्मों पण आत्माने कोईनी पेरणा विना तत्काळ फळ आपेछे. वीजुं दष्टांत. कोइ स्त्री बीजानी पेरणा विना स्वेच्छाए पुरुषनी साथे संभोग करे तेनो विपाककाळ परिपूर्ण थये प्रसवतां जेम तेने सुख अथवा दुःख थाय तेम जीवे करेलां सारां नरसां कर्मो कोइनी पण पेरणा वगर स्वसमय पामीने प्रगट थतां जीवने सुख अथवा दुःख आपे छे. कोइ रोगी औषध छेळे त्यारे ते हितकागी छे अथवा अहित-कारी छे एम जाणतो नथी तोपण जेम तेनो परिपाककाळ थतां ते सुख अथवा दुःख आपेळे तेम कर्मोंने ग्रहण करतां ते शुभ छे अथवा अशुभ छे एम जीव जाणे नहि तोपण कर्मोनो परिपाककाळ थाय त्यारे ते सुख अथवा दुःख आपेछे. कृत्त्रिम विष जेम तत्काळ नाश करनारुं अथवा एक महिने, वे महिने, छ महिने, वर्षे, वे वर्षे के त्रण वर्षे नाश करनारुं होयछे तेम कर्मो पण घणा त्रका-रनां अने भिन्न भिन्न स्थितिनां होयछे, जे पोतपातानो काळ माप्त थये पोतानी मेळे ज पोताना करनार जीवने तादृश फळ आपेछे. सिद्ध अथवा असिद्ध पारो कोइ रोगीना खावामां आवे तेनो परिणामकाळ प्राप्त थतां जेम ते रोगी सुख अथवा दुःख पामें छे; शरीरमां थयेला फोल्ला, वाळा, दुर्वात, शीतांगक अने सन्निपात जेम काळवळ पामीने पोतानी मेळे ते ते रोगथी युक्त जीवने दुःख देछे अने सर्वे ऋतुओं जेम पोतपातानों काळ पामीने मनुष्यलोक-वर्ति पाणीओने सुखदुःख आपेछे तेम कर्मो पग पोतपोतानो काळ पामीने वीजानी प्रेरणा विना आत्माने सत्वर सुखदुःख आपेठे. शीतला, ओरी, अच्छवडा वगेरे वाळरोगनी गरमीनी असर जेम छ म-हीना सुधी शरीरमां रहेछे तेम कर्मो पण पोतानी मेळे आवीने स्थिति

G

भमाणे जीवनो आश्रय लेखे. जेम क्षय, अक्षिबिन्दु (मोतीओ), उद्धत पक्षघात, अर्धांग अने शीतांग वगेरे रोगोनो परिपाक हजार दिवसे शाख़विज्ञारद वैद्यो ज्ञानवळ्थी जणावेछे तेम सैद्धान्तिकोमां हस्ति-समान पंडितोए कर्मोनो परिपाककाळ पण कहेलो छे. जेम पित्तथी थयेलो ज्वर दश दिवस, कफथी थयेलो बार दिवस, वातथी थयेलो ज्वर दश दिवस, कफथी थयेलो बार दिवस, वातथी थयेलो सात दिवस अने त्रिदोषथी थयेलो पंदर दिवस रहेछे अर्थात् जेम ए ज्वरोनो परिपाककाळ जुदो जुदो होयछे तेय करेलां कर्मोनो पण स्थितिकाळ जुदो जुदो होयछे. आत्माप जे ममाणे पूर्वे आचरण कर्युं होय ते प्रमाणे जन्मकुंडलीमां ग्रहो आवेछे, ते ग्रहोन्नं फल जेम महादशा तथा अन्तर्दशादिए सहित स्वस्थिति ममाणे कोइनी पण पेरणा विना स्वभावथी भोगवायले, तेम अन्य कर्मोथी अंतरित जे कर्मो आत्माए कर्या होय तेमन्नं फल परिपाककाळ माप्त थये कोइनी पण पेरणा विना भोगवाय छे.

कर्म केटला प्रकारे ( भांगे ) उदयमां आवेछे ?

कर्म चार प्रकारे भोगवायछे. पहेछो प्रकार-अहीं करेछं सारुं अथवा नरमुं कर्म अहींज उदयमां आवेछे. जेमके कोइ सिद्ध पुरुषने, साधु पुरुषने अथवा राजाने आपेछी स्वल्प वस्तु पण इक्ष्मी मेळवी आपेछे अने चोरी प्रमुख अज्ञस्त काम अहीं ज नाज्ञने माटे थायछे. वीजो प्रकार-अहीं करेछं कर्म परळोकमां उदय पामेछे. जेम तपोव्रतादि प्रज्ञस्य आचरणथी देवत्वादि मळेछे अने तेथी विरुद्ध आचरण नरकादि आपेछे\*.त्रीजो प्रकार-परजन्ममां करेछं कर्म आ जन्ममां मुखदुःख आपनारुं थायछे. जेम एक पुत्र

\* सतीनुं सत्त्व अने शृरानुं शौर्य परजन्ममां भोग आपेछे-नोकोक्ति.

जन्मे छते तेणे करेला कर्मने लीधे दारिद्य अने माता प्रमुखनो वियोग यायछे अने तेनी जन्मकुंडलीमां ग्रहो पण सारा आवता नथी. वीजो धुत्र जन्मे छते तेना सुकर्मथी संपत्ति, प्रभुता अने माता वगेरेतुं सुख यायछे अने तेनी जन्मपत्रिकामां ग्रहो पण सारा पडेछे. चोथो प्रकार-परजन्ममां करेळुं कर्म परजन्ममां फलदायी थायछे अर्थात् आ भवमां क़रेछं कर्म आ भवमां अथवा वीजा भवमां नहि पण त्रीजा अवमां आत्माने फळदायी थाय छे. दाखला तरीके, कोई आ जन्ममां उग्र व्रत ( तपस्यादि ) करे पण ते पहेलां ते मनुष्ये, देव अथवा तिर्य-चादिना भवनुं टुंकुं आयुष्य बांध्युं होय तो व्रतना प्रभावथी दीर्घायुष्य सहित भागववा योग्य मोढुं फळ तेने ते पछीना भवमां ्रद्रव्यादि सामग्रीनो तथाप्रकारनो उदय थाय त्यारे प्राप्त थायछे. कोइ पुरुषे कोइ वस्तु सवारे चालको एम जाणीने ते दिवसे संजोगो जोइने वधारे वापरी न होय अने साचवी राखी होय तो ते जेम वीजी चतुर्भङ्गीथी स्वकर्म भोगवायछे एवुं आप्तवचन छे. कर्मनुं स्वरूप यथार्थ निवेदन करवाने केवल्री विना कोइ समर्थ नथी.

कर्मो केटला प्रकारनी अवस्थावाळां होयछे ?

कर्मों त्रण प्रकारनी अवस्थावाळां होयछे. शुक्त, भोग्य अने अज्यमान. शुभ अने अशुभ सर्वने माटे ए सरखुं सयत्रवुं. पृथ्वी उपर पडीने सुकाइ गयेलां वरसादनां बिन्दु जेवां शुक्त कर्म समजवां. पृथ्वी उपर हवे पछी पडवानां अने सुकाइ जवानां विंदु जेवां भोग्य कर्म समजवां. पडतां पडतां सुकाइ जतां विंदु जेवां शुज्यमान कर्म समजवां. अथवा, मुखमां ग्रहण करेला आहारना कोळिया जेवां शुक्त कर्म, ग्रहण करवाना कोळिया जवां भोग्य कर्म अने ग्रहण कराता कोळि-

### ( ३६ )

या जेवां अज्यमान कर्म समजवां. त्रती अथवा अत्रती सर्वे संसारी जीवोने सुक्त, भोग्य अने सुज्यमान कर्म होयछे. केवलज्ञानी महन्तोने वंधातां कर्मो जिलाग्र उपर पडता वरसादना विंदु जेवां अल्पस्थितिवाळां होयछे. तेमां पण ते जण अवस्था समजवी. अंतना पहेला समयमां केवलज्ञानीने भाग्य कर्म होतां नथी, सुक्त अने भुज्यमान कर्म होय छे अने अंत समये तो सर्व कर्मनो क्षय कर-वाथी मात्र सुक्त कर्म होयछे. कर्त्रादि वीजानी पेरणा विना द्रव्य, क्षेत्र, काळ अने भावना तेवा स्वभावथी कर्मनी सुक्तादि त्रण द्ञा थायछे. सिद्धात्साए कर्मोंनो पूर्वे नाज्ञ करेलो होवाथी ए त्रण दज्ञा तेमने संभवती नथी. अक्त कर्म एवी दज्ञा पण केवल्रज्ञान थयुं ते भवना अंत सुधी समजवी, सिद्धावस्थामां नहि. कर्म संवंधी आ विचार सामान्य लोकने प्रतिवोध थाय एटला माटे लोक-प्रसिद्ध दर्गतो वडे कहेवामां आव्यो छे. प्रवीण पुरुषोए प्राचीन युक्तियो वडे समजी लेवो. वीजानी भेरणा विना कमों भोगववानी वावतमां एवां अनेक उदाहरणो विचारनिषुणोए विचारो छेवां. परमेश्वरनी वाणी प्रमाण छे.

-- -----

( 39 ) तेरमो अधिकार.

केटलाक कहेछे के—पुण्य नथी, पाप नथी, स्वर्ग नथी, नरक नथी, मोक्ष नथी, पुनर्जन्म नथी, मनथी कंइ ग्रहण थइ शकतुं नथी अने जेमां पांचे इन्द्रियोनो विषय होय एवा प्रत्यक्ष शिवाय अन्य प्रमाण मानवा योग्य नथी. ए शुं युक्तियत् छे ?

---

जे वस्तु दृ्य्य ( इन्द्रियगोचर ) होय ते ज सत् अने वीजी असत् एवी मान्यता योग्य नथी. जेमां पांचे इन्द्रियोनो विषय होय एवी कइ वस्तु छे ते तेमने विचारवुं. जो कहे के, शुं रामादि ( स्ती वगेरे ) वस्तुमां सर्व इन्द्रियोनो विषय नथी ? तो विचारवानुं के, वस्तु नथी तेमां ते रामादि वस्तुनो भ्रम शुं नथी थतो ? जो कहे के, राात्रिना वखते सर्व इन्द्रियों अववोधनी हानि थवाथी पायः मोह पामे छे अने तेने लीधे रामादि नहि एवी वस्तुमां रामादि वस्तुनो-अतद्वस्तुमां तद्वस्तुनो भ्रम थाय छे, त्यारे तो सिद्ध थयुं के इन्द्रियो द्वारा थतुं ज्ञान हमेशां सत्य होतुं नथी. नीरोगी पुरुष शंख सफेद छे एम जोइने लेछे. पछी तेनेज ज्यारे काचकामळी रोग थायछे त्यारे ते शंख बहुरंगवाळो छे एम शुं ते नथी कहेतो ? पुरुषनुं मन ज्यारे स्वस्थ होयछे त्यारे ते स्ववन्धुओने ओळखेळे पण ते ज ज्यारे मदिराथी उन्मत्त थयो होयळे त्यारे शुं ओळखी शकेछे? आ वे दृष्टान्तोमांना पुरुषोमां इन्द्रियो तेनी ते ज छतां एटल्रो विपर्यास ज्ञाथी थयोे १ ए पुरुषोनुं कयुं ज्ञान साचुं∽ नमाण १ पुरातन-रोगादि थता पहेळांनुं के आधुनिक-रोगादि थया पछीतुं ? आधुनिक नदि पण धुरातन साचुं एम जो कद्दे तो इन्द्रियो तेनी ते ज छतां विश्वेषता शाथी थइ ? पूर्वे मन अविकारी इतुं ते पाछळथी विकारी थवाथी एटळो भेद पडचो एवो जो खुला-सो करेतो ए भेद शेमां थयो ? जो ए भेद मानसिक होय तो मन दृश्य नथी तेम वर्णोवडे पण ने निवेदन करी शकातुं नथी अने जे दृश्य नथी ते–नास्तिकनी मान्यता प्रमाणे छेज नहि. विकार तो साक्षात थयो छे, ते केम थयो ? दृश्य पदार्थोमां ज जो इन्द्रियो मोह पामेछे तो कयो सत्पुरुष कहेशे के, इन्द्रियज्ञान सर्व सत्यछे ? दिव्य-दृष्टि निःस्पृह उपकारी पुरुषोए जे उपदिश्युंछे ते ज सत्यछे. स्वस्थ चित्ते तत्त्वदृष्टिथी विचार करो के, ज्ञानवंते उपदेशेला \*आनंद शोकादि घणा शब्दोने नास्तिक आस्तिक सरखी रीते यथार्थ मानेंछे.

\*आनंद, शोक, व्यवहार, विद्या, आज्ञा, कला, ज्ञान, मन, विनोद, न्याय, अन्याय, चोरी, जारी, चार वर्ण, चार आश्रम, आचार, सत्कार, वायु, सेवा, मैत्री, यश, भाग्य, वल, महत्व, शब्द, अर्थ, उदय, भंग, भक्ति, द्रोह, मोह, मद, शक्ति, शिक्षा, परोपकार, गुण, क्रीडा, क्षमा, आल्रोच, संकोच, विकोच, ल्रोच, राग, रति, दुःख, सुख, विवेक, ज्ञाति, पिय, अप्रिय, प्रेम, दिशा, देश, गाम, पुर, यौवन, वार्धक्य, सिद्धि, आस्तिक, नास्तिक, कषाय, मोष (चोरीनो माल्र), विषय, पराङ्मुख, चातुर्य, गांभीर्य, विपाद, कपट, चिन्ता कलंक, अम, गालि, लज्जा, संदेह, संग्राम, समाधि, चुद्धि, दीक्षा, परीक्षा, दम, संयम, माहात्म्य, अध्यात्म, कुशील, शील, क्षुथा, तृषा, यूल्य, म्रुईूत, पर्व, म्रुकाल, दुष्काल, विकराल, आरोग्य, दारिद्य, राज्य, अतिषय, प्रतीति, पस्ताव, हानि, स्मृति, वृद्धि, गृद्धि, पसाद, दैन्य, व्यसन, असूया (अदे-खाइ), शोभा, मभाव, प्रभुता, अभियोग, नियोग, योग, आचरण, आकुल अने भावमत्ययान्त इत्यादि.

#### ( , ३९ , )

आ शब्दो जिव्हादिवत् ? शब्दवाळा नथी, स्वर्णादिनी पेठे रूप-वाळा नथी, पुष्पादिनी पेठे सुगन्धवाळा नथी, शर्करादिनी पेठे रसवाळा नथी अने पवनादिनी पेठे स्पर्शवाळा नथी. परन्तु ताल्वोष्ठ-जिव्हादि स्थानकेथी बोछायछे, एक कर्णेन्द्रिय द्वारा एमना वर्णो प्रही शकायछे, एमनाथी थती चेष्टादिवडे विशेष बोध थायछे अने स्वाभ्यासमां थयेला फळ उपरथी अनुमान थइ शकेछे. ए शब्दो स्वविरोधीनो नाश करेछे अने स्वविरोधीनो जन्म थतां वार ज पोताना नामनो शीघ्र नाश करेछे. स्वकीय उच्चारनी साथे उत्पन्न थता ग्रण-विशिष्ट ए शब्दोने सर्वे एकसरखी रीते वापरेछे. जो आवा सिद्ध शब्दोनो साक्षात्कार स्वइंद्रियो वडे थतो नथी तो अमत्यक्ष प्रण्य पापादि वस्तुमां कोनी इन्द्रियोनी प्रवृति थइ शके ?

( 80 )

# चौदमो अधिकार.

एक प्रत्यक्षने ज प्रमाण मानवुं, ते विचार करतां विवेकचक्षु-वंतोने सर्व पदार्थनी सिद्धि माटे समर्थ ल्रागतुं नथी.

A REAL PROPERTY AND A REAL

त्यारे सत्य शुं छे ?

प्रवीणो कहे छे के, जे एक पद वडे वोल्ठी शकाय ते सत्पद अने जे सत्पद वडे वाच्य होय ते होय ज. दर्षांत तरीके, आनंद-शोकाटि पूर्वे कहेला ज्ञब्दो. विशेषमां काल, खभाव, नियति, कर्म, उद्यम, प्राण, मन, जीव, आकाश, संसार, विचार, धर्म, अधर्म, स्वर्ग, नरक, विधि, निषेध, पुद्गल, परमाणु, सिद्ध, परमेश्वर इत्यादि. ए शब्दोमांना कोइ पण शब्दने बुद्धिमान् चेष्टा वडे प्रति-पादन करी शके एम नथी. पण वधा शब्दो सत्पद वडे प्ररूपवा योग्य छे. एमना वर्णो एक कर्णेन्द्रियथी ग्रहण थइ शके छे अने स्वस्वभावथी उत्पन्न थता ते ते पकारना फल्ल्थी अनुमान पण थइ शके छे. मात्र केवलज्ञानी जोइ शके छे. जे शव्दो वे अयवा वधारे पदोना संयोगथी थाय छे ते ( तद्वाच्य वस्तु ? ) होय अथवा न पण होय. वंध्या अने पुत्र पृथक् पृथक् होय छे पण वंध्यापुत्र एवो युक्त शब्द (तद्वाच्य कोइ वस्तु विशेष ?) नथी. तेज प्रमाणे आकाञ्ञपुष्प, मरीचितोय ( आंझवानां पाणी ), खर्ग्नंग इत्यादि अनेक संयुक्त शब्दो युक्त नथी ( अर्थात् तद्वाच्य कोइ वस्तु नथी ). कर्णेन्द्रिय वडे ग्रहण करवा योग्य भावथी पण एमनी सत्ता नथी. माटे इन्द्रियगोचर सर्व सत्य नथी. केटळाक संयोगज शब्द ( तद्वाच्य वस्तु ? ) होयछे, त्यारे तेमनो ( संयुक्त शब्दोथी वाच्यनो ? ) ( 88 )

विरह प्रायः होतो नथी. जेमके गोर्च्या, नरेन्द्रकेश, भूमिरुह, गोपति भूषर वगेरे. केटलाक शब्दो पृथक् पृथक् अने संयुक्त पण होयछे.

आंख कान वगेरेथी ग्रहण थइ शके एवी वस्तु छतां पण खरा कर्पूरादिमां अने कर्पूराादे नहि पण तेना जेवा ज ऌवण शर्करादिमां आंख कान भेद पाडी शकतां नथी. आंख, कान, नाक ने जिहाथी जो के शर्कराकर्पूरादि सुगन्धी वस्तुओ विषे ज्ञान थायछे तो पण तेमांना केटलाक विषे जिह्वाथी थयेछं ज्ञान ममाण गणायछे. स्वर्णीदि वस्तुमां आंख अने काननुं ज्ञान स्फुरेछे खरुं पण ते पदार्थनी खात्री माटे मात्र इन्द्रिय−ज्ञान नहि किन्तु कषादिथी थतुं **क्वान ज प्रमाण गणायछे. रत्नपरीक्षको इन्द्रियो सर**खी छतां रत्नपरीक्षिका नामना ग्रंथना आधारे माणिक्यप्रमुख रत्नराशियोनी र्किमत अधिक ओछी करेछे पण एक सरखी करता नथी तेमां तेमनी प्रतिभाविशेष कारण छे, तेवीज रीते अफीणादि जोटक (केफ?) मां सर्व इन्द्रियो मोह पामेछे; पण ते खाधाथी थती उन्मत्तत्ता तेमना विषे निर्णय करवामां प्रमाण गणायछे. माटे इन्द्रियज्ञान सर्व सत्य नथी. औषधी, मंत्र, गुटिका अने अदर्शीकरण ( नेत्रां-**उपरथी ते नथी एवुं शुं इन्द्रियो नथी ग्रहण कर**ती? अर्थात इन्द्रियोथी तेनुं अस्तित्व ग्रही शकातुं नथी. तो पण ते गुप्त पुरुप आनय-मोचनादि–लात्रवुं मूकवुं वगेरे कार्य करेछे तेथी तेनी सत्ता सिद्ध यायछे. \* आथी परोक्षनी सिद्धि थायछे अने परोक्षनी सिद्धि थइ **ए**टले स्वर्गनरकनी सिद्धि थइ जन

\*शक्ति, महेश, वीर, भूत, सती, जांगुलिका, सपत्नी अने सिद्धायिकादिनी सिद्धि पण तेवीज रीते मनायछे.

#### ( ४२ )

जे वस्तु चेष्टाथी पण न देखाय ते केवी रीते मनाय ?

सर्वज्ञ भगवान् केवल-ज्ञानथी जेटली सत् वस्तु छे तेटली तमाम गयाछे ते प्रमाण गणवां जोइए. जुओ ! लोकमां पण अन्य जनोने जे नथी जणातुं ते खरेखर तट्ज्ञाताने देखायछे. नैमित्तिको (ज्योतिर्विदो) ग्रहण, ग्रहोद्य, गर्भ तथा मेघनुं आगमन बगेरे जाणी शकेछे. चृडामणि ( रमळ १ ) शास्त्रना जाणकार वीतेल्री सर्व वात कही शकेछे. निदानवैद्य सर्व रोगतुं निदान निवेदन करी शकेछे. परीक्षको ( पराखिया ) नाणांनी परीक्षा करी शकेछे. पदज्ञ (पगी) पगछं काढी शकेछे. शाकुनिक शकुन ओळखी शकेछे. सामान्य लोको तेवुं कंइ करी **ज्ञकता नथी. आटला उपरथी ज समजा**शे के इन्द्रियोथी वीजो शो वोध थइ शके ? तात्पर्यके सर्व लोको परोक्ष पट्रार्थोने जाणी शके नहि, मात्र ज्ञानी जाणी शके. इन्द्रियो छतां पण मनुष्य आचार, शिक्षा, विद्या, मंत्र, आम्नाय, साधन, चरित्र, **इतान्त अने परदेशवार्ता पोतानी मेळे जाणी शकता नथी पण** परोपदेशथी जाणी शकेछे. माटे चित्त स्थिर करी अने विकल्प मुकी समजो के इन्द्रियो पोताने जे ग्रहण करवा योग्य होय तेतुं ज ग्रहण करेछे. जे ज्ञान इंद्रियोने परोक्ष होय ते परोपदेशथी शीघ समजायछे. आ सर्व सारुं छे के नटारुं छे ते विस्तारथी अथवा संक्षेपथी अन्यद्वारा ज समजी शकाय छे. अंत्रटद्धि ( अंतरगळ ), शुक्ररोग, कफ, पित्त, वात, नाडी, भ्रम, गुल्म, यक्नत् , मलाशय, गंडोल ( कृमि ? ), तापाधिक्य, वाळो, कपालरोग, गलरोग अने विर्द्राध इत्यादि म्वजरीरगत रोगोने सामान्य माणसो पोतानी इन्द्रियोवडे जाणी ज्ञकता नथी. पण परोक्ति सांभळवाथी तथा ζ.

औषधादिवडे शमन थवाथी रोगना अस्तित्व विषे तेमनी खात्री थाय-छे. जे वस्तु प्राणीना शरीरना अवयवभूत होय ते जोइ शकायछे परंतु अमूर्त जोइ शकाती नथी. आकृतिवाळा प्राणीना अंग उपर जे वस्तु थइ होय अथवा जे तदंगभूत होय ते ज जोइ शकायछे. निराकार जीवना गुण जोइ शकाता नथी, केमके ते गुणो पण नि-राकार छे. आथी सिद्ध थयुं के इन्द्रियोने जे ग्रहण करवा योग्य होय तेनुं ज ते ग्रहण करेछे अने आप्तोए कह्युंछे जे सामान्य छोकनी इन्द्रियो सर्व जोइ-ग्रही शकती नथी ते सत्य छे.

(\* 88 · )\*

# पंदरमो अधिकार.

ma00000000

कोइ वस्तु शरीरना वहारना भाग उपर रहेली होय तेम छतां पण जो ते दृश्य-ग्राह्य होय तो ज माणीओ तेने स्वइन्द्रियोवडे देखी शकेछे. जे ग्राह्य नथी तेनुं ग्रहग थतुं नथी. ते मात्र वीजाना कहेवाथी मानवामां आवेछे. अत्र दृष्टान्त. कोइ पुरुषनी गरदनना पाछला भाग उपर के पृष्ठ-वांसाना मध्य भागमां भूंग ( भर्मरो ) अथवा स्वास्तिकांदि चिह्न अथवा तिल ( तल ) वगेरे होय तेने ते पोतानी इंद्रियोवडे जोइ ज्ञकतो नथी. ज्यारे तेनां मातृश्री ममुख आप्त-इद्धो कहेछे के 'तने अहीं भूंगादि छे' त्यारे ते मानेछे. परंतु कोइ पण प्रसंगे ते स्वइन्द्रियोवडे तेने जोइ शकतो नथी. तेवीज रीते स्वर्गादि विद्यमान छतां स्वइन्द्रियोवडे ग्राह्य नहि होवाथी देखी शकातां नथी. अहीं एवी शंका नहि करवी के, जेम भ्रंगादिने जोनारा घणा होय छे अने नहि जोनार मात्र ते मंगादिवाळो एकलो होयछे तेवी रीते स्वर्गादिने जोनारा घणा नथी. स्वशरीरमां रहेला चिह्नने नहि जोनारना जेवा नास्तिक छे अने आप्त वचनने प्रमाण माननारा अर्थात् परभवने माननारा आस्तिको <mark>नास्तिक</mark> करतां वधारे छे. एम पण नहि कहेवुं के, पृष्ठ (पीठ) उपर आवेला चिह्नचुं फळ थायछे त्यारे तेनो निश्चय थायछे तेम स्वर्ग नरकनो कोइ पण चेष्टावडे वोध थतो नथी. शैवोने मान्य शक्ति, शम्भु, गणेश, वीर वगेरे देवसमूह अने तुरुष्को-( मुसलमानो ) ने पूज्य फिरस्ता, पेगंवर, पीर प्रमुख तेमनी सेवाथी थता ताददा फलवडे-लोकोक्ति ममाणे जाणी शकायछे ते छे के नहि ? जो छे तो ने देव छे-मर्त्य (मनुष्य ) नथी पण कलिकाळना योगयी मायः देखी शकाता नथी अने तेमनी निवासभूमि दूर होवाथी ते

/ ४५ )

सेत्रनो मार्ग पण मनुष्योने अगम्य छे. तेमनी सत्ता सिद्ध छे, जे आपणा जेवा अहीं रहेनाराथी दर्शावी शकाय तेम नथी. एज ममाणे पाप हेतुथी प्राप्त थवा योग्य नरकगतिनी सत्ता पण स्वयमेव विचारी लेवी. वळी स्वचित्तमां एवो विचार करो के, लंका छे अथवा नहीं ? छे एम तो तमे अमे सर्वे सांभळीए छीए. वारु ते कोण मानतुं नथी ? जो मानो छो तो अहीं रह्यां रह्यां वतावो. अहीं रह्यां रह्यां कोनाथी बतावाय एम जो कहेवुं होय तो जेम अहीं रहेलाथी लंका न देखाय तेम अहीं रहेला छग्रस्थ (केवलज्ञान नहि पामेला) पुरुषोथी स्वर्गमोक्षादि स्थान पण न देखाय.

ł

ŧ

ł

. . t ( )

El i i i

÷ ;

## ( 38 )

# सोळमो अधिकार

स्वर्गबोक्षादि प्राप्त करवातुं साधन शुं छे ?

हिंसा, असत्य, चोरी, ल्लीसंग अने परिग्रह ( पदार्थों उपरनी मूर्छा) ए सर्वनो सर्व प्रकारे त्याग करवाथी स्वर्गमोक्षादि माप्त थायछे. जगत्मसिद्ध भगवान् ए पांचने छोडीने ज सिद्ध थयाछे. મુમ્રુક્ષુઓ ( મોક્ષના अમિलाषी साधु-મુનિયો ) માં સત્ય, ગીજ, क्षमा, उपकारिता, संतोष, निर्दूषणता, वीतरागता, निःसंगता, अप्रतिवद्धचारिता ( विना प्रतिबंधे जिंबुं आववुं ) सज्ज्ञानिता, निर्विकारता, सद्गोष्ठिता, निश्वछता, प्रकाशिता, अस्वामिसेविता, अतीवसत्वता, निभींकता, अल्पाशनता (थोडं खावुं), विशिष्टता, संसारसंवंधजुगुप्सता इत्यादि जे अल्प गुणो होयछे ते ज ज्यारे ते मुमुञ्जुओ सिद्धि पापेछे त्यारे क्षेत्रना प्रभावथी अर्थात् सिद्धस्वरूप शिव थवाथी अनंत थायछे. आमां केवलिनुं वचन प्रमाण छे. सेवके स्वामीना ज्ञीलने अनुसरबुं जोइए. आ वात लोकमां प्रतीत छे. तदनुसारे महालुभाव मुनियो सिद्धना गुणोने प्राप्त करवानी इच्छाथी सिद्ध जे अमूर्त्त, निराहार, गतद्वेष, वीतराग, निरंजन, निष्क्रिय, गतस्पृह, स्पर्धारहित, बंधनसंधिवर्जित, सत्केवछज्ञाननिधानसुंदर अने निरंतर आनंदामृतरसपूर्ण छे तेमना गुणोनुं यथाशक्ति अनुकरण करेछे. यद्यपि सिद्धनां सर्व गुणोने पूर्णपणे सेववाने अहीं-आ भवमां ते समर्थ थता नथी तथापि आत्मयोग्य वल (वीर्य) [ फोरवीने सिद्धना गुणोनो आश्रय तो जरुर लेछे. ते आ प्रमाणे:-सिदो अमूर्त्त मकाशे छे : साधुओ देह उपर ममत्व राखता नथी. सिद्धो अरूपी छे : साधुओ शरीरना संस्कारनो तथा सत्कारनो ( 89 )

निषेध करेछे. सिद्धो निराहार छेः आधुओ पण क्वचित् क्वचित् ( पूर्वदिवसोमां ) आहारनो त्याग करेछे. सिद्धो द्वेषथी सक्त छे : साधुओ सर्व जीवो उपर रुचि सहित मैत्री धारण करेछे. सिद्धो वीतराग छे ः साधुओ बन्धुओना वंधनथी रहित थायछे. सिद्धो निरंजन छे: साधुओ प्रीतिविलेपनादिथी शून्य रहेछे. सिद्धो निष्क्रिय छेः साधुओ आरंभसरंभना विलंभ (विशेष प्राप्ति) थी दूर रहेछे. सिद्धो निःस्पृह छेः साधुओ कोइ प्रकारनी आशा राखता नथी. सिद्धो अस्पर्धक छेः साधुओ वादविवाद करता नथी. सिद्धो निर्वन्धन छे : साधुओ खेच्छाविहारी छे. सिद्धो निःसंधि छे : साधुओ परस्परनी मित्रताथी विरक्त रहेछे. सिद्धो केवलदर्शी छे : साधुओ सर्व जगत्स्वभावनी अनित्यता जोनारा छे. सिद्धो आनंदथी परिवूर्ण छेः साधुओ अंतःकरण शुद्ध राखेछे अने संतोषथी समभाव भावेछे. इत्यादि प्रकारे जे गुणो सिद्धोमां होवाऩं ्रास्त्रोमां जोवामां आवेळे ते गुणोने मुमुक्षुओ प्रकल्पी ( धारी ) यथाशक्ति आदरीने क्रमे करी सिद्ध थायछे. वीजा ग्रहस्थो पण जे दुष्कर्मनी शांति माटे पोतानी शक्ति प्रमाणे ते गुणोने देशथी ( अंशत:-सर्वथा नहि ) अनुसरेछे ते पण अनुक्रमे सुखी थायछे\*

गृहस्थो त्यारे भल्ठे एज गुणोनो चिरकाळ देशथी आश्रय करो पण जे काममां जीवहिंसा थायछे तेनो आश्रय करेछे ते शुं सारुं ? गृहस्थो प्रायः स्यूलवुद्धि, अधिकचिन्तायुक्त, आरंभसहित अने परिग्रह-(धनधान्यादि) मां आदर्त्वंत होयछे. तेथी सुल्प

\* श्रीपरमेश्वर छे अने तेनी सेवाथी मुक्ति मळेछे एवुं मान-नारा सर्व ज्ञासन ( मत-दर्शन ) ना लोको परव्रह्म पामवानी इच्छाथी परमेश्वरमीत्वर्थ ए ज गुणोने अनुसरेछे.

दृष्टिथी आळोकन करवामां तेमनी बुद्धि कुंठित रहेछे ( काम करती नथी ). आलंबन विना तत्त्वत्रय-(देव, गुरु अने धर्म)मांते विमोह पामेछे. माटे शुभार्थे भछे निरंतर साकार देवपूजा, साधु-ओनी सेवा अने दानादि धर्म करो. उच्च (उत्तम) कुछाचारना यशना रक्षणार्थे ग्रहस्थो पूर्वे सर्व प्रकारना धर्मन्तं सेवन करता माटे हाल पण गृहस्थो आत्मसंपदा माटे द्रव्यथी अने भावथी बंने मकारे धर्मनो आश्रय ल्यो. ग्रहस्थो प्रायः सावद्य (पापमय व्यापार)-मां रक्त, सदाकाळ ऐहिक अर्थप्राप्तिमां प्रसक्त, क्रुटुंबपोषणार्थे डच नीच घणी वार्त्ता−( आजीविका ) मां आदरयुक्त, परतन्त्रताथी खिन्न अने मनमान्या पुण्यकार्यमां उद्यमवंत होयछे. ते आत्मरुचि प्रमाणे ज पटत्ति करेछे. माटे स्वचित्तनी अभितुष्टि माटे जे पुण्य करे ते करवा द्यो. ए ग्रहस्थो हृदयमां जाणे एम धारीने द्रव्यधर्म करेछे के जेम आ मन द्रव्यवडे अन्य कर्मो कराव्याथी तुष्टि धारण करे**छे तेमज द्रव्यवडे कोइ प्रकारना धर्म प**ण करीने स्व मनने प्रसन्न करीए. ग्रहस्थोना सर्व व्यापार द्रव्यथी सिद्ध थाय-छे तेथी द्रव्यवंतोने द्रव्यवडे ज स्वधर्म साधवाने स्वाभाविक मन थायछे अने ते युक्त छे. केमके जेनुं जेमां वल्र होय ते ज वल्रवडे ते पोतानुं घार्युं करे. माटे द्रव्यधर्म करता ग्रहस्थोना मननी जे मकारे संसारकार्यथी संटति थाय ते प्रकारे सालंवन ( साकार देवपूजा, साधुसेवा अने दानादि ) द्रव्य धर्ममां-पुण्य विधिमां ते मन्-अपेक्षा राखो. स्वइन्द्रियोने संसार संवंधी क्रियामांथी रोकीने जेथी मन थोडुं पण स्थिर थाय ते पूजादिनो ज आश्रय करो. ज्यांसुधी अना-कार पटार्थनुं चिंतन-सिद्ध परमात्मानुं निरालंबन ध्यान करवामां मन समर्थ न थाय अने मुसाधुकुसाधुनो निश्चय करवा योग्य ज्ञानोदय न थाय त्यांमुधी निश्चयदृष्टि कुलीन पुरुषे स्वव्यवहारनी

रक्षा करवी. निश्चय उपर दृष्टि कायम राखी ए रीते व्यवटार साचवनार ग्रहस्थ बीजाथी जिंदातो नथी, ज्यारे निराकार पदार्थमां पण चित्त स्थिर थाय त्यारे सिद्धनुं निरालंबन ध्यान करबुं. ते साधवा माटे साधुओए अने गृहस्थ प्रमुखोए आत्मज्ञानमां त्रयत्न करवो. पूर्वे जे द्रव्य अने भाव ए प्रकारनो धर्म कहेवामां आव्यो ते सर्व निर्वाणधाम-(मोक्षरूप महेल) नी द्वारभूमि (आंगणुं) माप्त करवा माटे उत्तम यान ( वाहन ) समान छे अने आत्मज्ञान ए आंगणामां पहोंच्या पछी निर्वाणधामनी अंदर प्रवेश करवा माटे आंगणामांना पादविहार (पगे चालवा) सदृश महात्माओने शिवा-ल्र यमां अवस्थिति करी आपनार छे. अर्थात् आत्मज्ञान ए परमधर्म छे जे साधवाथी निर्दाते (मोक्ष) निश्चित थायछे. आत्मज्ञानमां गान दर्शन अने चारित्र प्रमुख सर्व गुणसमूह होयछे. आत्मज्ञान प्रकृष्टपणे जयवंत वर्तेछे केमके ज्ञानादि शुद्धि एमां अनंत थायछे. ते थवाथी अनंतचतुष्टय ( अनंत ज्ञान, अनंत दर्शन, अनंत वीर्य अने अनंत सुख ) प्राप्त थायछे. जेय आकाशदर्शनयां तेम ए अनंतचतुष्टयनो पार पामवाने सर्वज्ञ विना कोईनुं ज्ञान सर्व मकारे शाश्वत समर्थ नथी.



# सत्तरमो अधिकार.

भगवंतनी प्रतिमा पूजवाथी पुण्य थायछे **ए कयन जरा पण** केम संभवे ? अजीवथी फलसिद्धि केवी रीते थाय ?

अजीवनी सेवाशी शुं थाय एवी शंका मनमां बीळकुळ लाववी नहि. केमके जेवा आकारनुं निरीक्षण थाय तेवा आकार संबंधी धर्मनुं प्रायः मनमां चिंतवन थाय. संपूर्ण शुभ अंगे विराजित पुत्रिका ( पूतळी ) जोवामां आवतां ते तादृश मोहतुं कारण थायछे. कामासननी स्थापनाथी कामिजनो कामकीडा संवंधी विकारोने अनुभवे छे. योगासनना अवल्लोकनथी योगीओनी योगाभ्यासमां मति थायछे, अूगोलथी तद्गत वस्तुनी बुद्धि थायछे. लोकनालिथी लोकसंस्थिति ( लोकनी रचना ) समजायछे. कूर्मचक्र, अहिचक्र, सर्यकालानलचक, चंद्रकालानलचक अने कोटचक ए आकृतियोथी अहीं रह्या रह्या तत्संबंधी ज्ञान थायछे. ज्ञास्त संबंधी वर्णो (अक्षरो)-नो न्यास (स्थापना) करवाथी ते वर्णों जोनारने शाखनो वोध थायछे. नंदीश्वरद्वीपना पुट-(नकज्ञा) थी तथा छंकाना पुटथी तद्गत वस्तुनी चिंता थायछे. एवीज रीते स्वईज्ञनी प्रतिमा तेमना ते ते ( प्रसिद्ध ) गुणोनी स्मृतिनुं कारण थायछे. जे वस्तु साक्षात् दृश्य न होय तेनी स्थापना करवानुं संप्रति (हाल्र) लोकसिद्ध छे. अत्र दृष्टांत. पोतानो पति परदेश गयो होय त्यारे सती स्त्री पतिनी भनिमातुं दर्शन करेछे. रामायणमां सांभळवामां आवेछे के, श्रीरामचंद्र परदेश ( वनवास ) गया त्यारे भरत नरेश्वर रामनी पादुकानी राम प्रमाणे पूजा करता <u>इ</u>ता. सीता पण रामनी आंगळीनी मुद्रिकानुं आर्डिंगन करी रागगाप्तिनुं मुख मानती हती.

#### ( 48,),

राम पण सीतानुं मौलिरत्न पामीने सीता मळ्या जेटली रति ( सुख ) मानता हता. आमांना एके दर्षांतमां कोइना शरीरनो आकार नहोतो तेम छतां ते अजीव वस्तुओथी तथाप्रकारनुं सुख थतुं इतुं. त्यारे ईश्वरनी प्रतिमा पण सुखने माटे केम न थाय ? पांडवचरित्रमां लोकपतीत प्रसिद्ध वात ले के द्रोणाचार्यनी मतिमा पासेथी लव्य नामना भीले अर्जुनना जेवी धनुर्विद्या सिद्ध करी इती. चंचादिक (क्षेत्रमां उभी करवामां आवती पुरुषाकृति वगेरे) अजीव वस्तु छतां क्षेत्रादिनी रक्षा करवामां समर्थ थाय छे, वळी छोकमां मनायछे के अशोक दक्षनी छाया शोक हरण करेछे, कळि-(बहेडां) नी छाया लोकमां कलह माटे थाय छे, अजारज ( वकरीनी खरीयोथी उडती धूछ ) वगेरे पुण्यहानि माटे थायछे, अस्पृत्रय चंडाल वगेरेनी छाया पण उल्लंघाय तो पुण्यनी हानि करे-छे, सगर्भा स्त्रीनी छाया उल्लंघन करनार भोगी पुरुषनुं पौरुष हणे-छे अने महेश्वरनी छायातुं उछंघन करनार उपर महेश्वरनो रोष वायछे. ए ममाणे घणा पदार्थ अजीव छतां छखदुःखना हेतु थाय-छे. त्यारे देवाधिदेव-(परमेश्वर) नी प्रतिमा पण अजीव छतां अहीं सुखनो हेतु केम न थाय? एवुं पण मा कहो के परमेश्वरना दर्शनथी भक्तना पापनुं हरण थाय पण प्रतिमानी पूजा करवामां आवे-छे ते अजीव होवाथी शुं फल आपे ? परमेश्वरनी प्रतिमा अजीव छता पण तेने पूजवाथी पुण्य−फल जरुर थायछे, जेनी जेवी जेवी अवस्था-गुण विशिष्ट मतिमा चित्तमां होय, तेना ते ते गुणो ते मतिमायी संपादन थइ शकेछे. लोकमां मनायछे के, ग्रहोनी मतिमा-ना पूजनथी ते संवंधी गुणो-फल थायछे; सतीओनी, क्षेत्राध-पनी, पूर्वजोनी, ब्रह्मानी, मुरारिनी, शिवनी अने शक्तिनी स्थापनाने मानबाथी हित अने नहि मानवाथी अहित थायछे; स्तूपो पण तेवी

रीने फल आपेछे; रेवन्त, नागाधिप, पश्चिमेश अने शीतलादिनी प्रतिपाना पत्रनयी पग कार्यामेट्रि थायछे; अने कार्मण तथा आकर्षण (कामण टुपण) जाणताग पत्रनादिना निर्जीव पुतळा उपर जे जीवो र नाम लेर्डने विधि करे ह ते जावो ते विधिथी मूर्छित यइ जायछे. तेवीज रीत स्वइशनी प्रतिमानी प्रश्उना नाम ग्रहण पूर्वक पूजा करनार क्रुशल पुरुष ज्ञानमय प्रशुने संशाप्त करेछे. जेम कोइ स्वामी पोताना नोकरोने पोतानी मूर्त्तिन्जुं बहुमान करता जाणी तेमना उपर तुष्टिमान थायछे तेम परमेश्वर पण तेमनी प्रतिमाना अर्चनथी अर्चित थतां प्रसन्न थायडे.

उपर आपेलां इट्रांतोमां अने हार्ष्टान्तिकमां महान् विशेष-अंतर छे. जे देवादि कहेवामां अव्याऊे ते सर्व रागी अने पूजाना अर्थी छे भगवान्-परमेश्वर तेवा नथी, तेनुं केम ?

त्यारे तो अतीव उत्तम. अनीहनी सेवा तो परमार्थनी सिद्धि-माटे थाय.डे. जेमके स्पृहा रहित सिद्ध पुरुषनी सेवा इष्टलब्धि-माटे थाय.डे.

सिद्ध पुरुप तो साक्षात् वर आपेछे अने परमेश्वरनी मतिष्ठित् मतिमा तो अजीव होयछे ते शुं आपी शके ?

परिपूजनीय द्रव्यमां ए विचार जोवानो नथी. जे पूज्य होय ते पूजायछे ज. दक्षिणावर्त्त ( शंखादि ), कामकुंभ, चिंतामणि अने चित्रावल्ठी एमां कयी इंद्रियो छे के ते पूजातां लोकानुं मत-धारेलुं करेछे ? जेम ए अजीद वस्तुओ होवाधी स्पृहारहित छतां स्वभावथी प्राणीओना कामितने पुरेले तेम परमेश्वरनी प्रतिमा पण पूजातां पुण्यसिद्धि माटे आयछे, दक्षिणावर्त्त प्रमुख पदार्थों अजीव छतां पग विशिष्ट जातिना अने दुर्ऌभछे तेथी तेमनुं आराधन करनार प्राणीओ र्रु धार्यु ते करे-छे. पण परमेश्वरनी प्रतिया तेवी नथो, ते तो छत्रप पापाणादिनी बनावेली होयछे एटले ते एमना सदद्य भीरीते थाय ?

जे बस्तु मूल-स्वभावथी गुण युक्त गतीन होय तेना करतां पण पंचकृत (पंचे मानेली-स्थापेली) वस्तु विशेप गुणाढ्य गणाय-छे. अत्र दृष्टांत. कोइ राजपुत्र मायः वीर्यादि गुणतुं स्थान होय तेने पढतो मुकी बीजा कोइ दुर्बल वंशमां उत्पन्न थयेला पुरुषने तेना पुण्यना योगे प्रमाणिक \* पंचो राज्य उपर वेसाडे तो ते बीजो पुण्यना योगे प्रमाणिक \* पंचो राज्य उपर वेसाडे तो ते बीजो पुरुष मूलना राजवंशीय उपर पण शासन-हुक्तम चलावे अे अने जो ते तेत्रुं कह्युं करतो नथी तो +नंदराजानी पेठे शिक्षा पासे के हवे मनथी विचार करोके मूलनो राजपुत्र गुणी अने योग्प छतां पग क्षुद्र कुलमां उत्पन्न थयेल राजा पंच-पूजित (मान्य) होवाधी सेववा योग्य थायछे. तेज प्रमाणे चिंतामणि वस्तु निज स्वभावथी उत्तम छतां पण परमेश्वरनी प्रतिमा प्राक्षाणिक पंचोथी पूजित होवाथी पृथ्वी उपर विशेष मान्य थायछे. जुओ वरराजा, महाजन, दचपुत्र अने एवी वीजी वावतोमां पंच जेने भाग्यनी प्रेरणाथी संस्थापित करेछे ते ज मान्य थायछे. तेमज स्व पूजाढ (सीभाग्य नाम ?)

\* आ कथन जे देशकाळमां पंचोनी सत्ता सर्वोपरि-पंच त्यां परमेश्वर एवी मनाती होय तेने लागु छे.

+ नंद नामना नव राजा पाटळीपुत्रमं राज्य करता इना. नंदने चाणाक्यादिए राज्य उपरथी दूर की चंद्रगुप्तने इ स. पूर्वे ३१५ मां गादिए वेसाड्यो हतो अने तेणे नवमा नंदने मारी नाख्या हतो. ---इतिहास.

## ( 48 )

कर्मना प्रभावथी परमेश्वरनी जे प्रतिमा स्थापवामां आवी होय ते पूजवा योग्य थायछे

उपर जे पदार्थी कहेवामां आव्याछे ते आकारयुक्त होवाथी तेमनी आकृतिने अन्तरात्मामां धारण करीने तेमना बिंब (मूर्त्ति)-नी पूजा करवामां आवे छे ते युक्त छे. पण भगवान् तो निराकार मसिद्ध छे एटले तेमनुं विंव करीने केवी रीते पूजाय ? एम करवाथी, अतद् वस्तुमां तद्ग्रइनो ( अभगवंतमां आ भगवान् छे एवी बुद्धि करवानो ) दोष केम न लागे ?

निराकार अगवंतनुं विंब तो अवताराकृतिनी रचना छे. अर्थात् महात्माओए अगवंतनो संसारमां अवतार (छेछो भव) जेवो थयो इतो तेवी भगवंतनी स्थापना करेली छे अने भगवंतनी जे जे अवस्था जेमने रुची ते अवस्थामां तेना अर्थीओ भगवंतने पूजेछे.

((44))

अहारमों अधिकार.

निराकार सिंद्ध भगवंतनी प्रतिमा पण साक्षात् सिद्धनी प्रेठे स्वचित्ताशयमां चिंतवेली आशाने निःशंकपणे विस्तारे छे. स्थापना जे छे ते स्वचित्तथी कल्पायछे. ते सत् अथवा असत् (विद्यमान अथवा अविद्यमान ) वस्तुनी भल्ठे हो. सर्व स्थापना सेवती वखते जेवा पोताना भाव होय तेवुं फल आपेळे. एमां संशय नथी. लोकमां पण अनाकार वस्तुनो आकारभाव वतावायछे. जेमके, \*आ भगवंतनी आज्ञा छे। एनुं जे उल्लंघन करे ते साधु नहि अने जे उल्लंबन न करे ते साधु. आम्नाय-(आगम-अथवा मंत्र) शास्त्रमां पण आ वायुमंडळ अने आ आकाशमंडळ एवीः आक्रति , लेखायछे. विचारशास्त्रमां पण स्वरोदयनां पृथ्वी, अप, तेज, वायु अने आकाश ए पांच तत्त्वो आक्राति काढीने वतावायछे. आ दृष्टान्तोमां जेम अनाकार वस्तु साकार बताववामां आवेछे तेम निराकार सिंद्धनो पण आकार-प्रतिमा भल्ने हो. वळी देखो ! लोकमां पूर्वे जे महात्मा लब्धवर्ण (साक्षर) थइ गया तेमणे आकृति विनाना वर्णोने स्वचित्तनी कल्पनाथी आ 'क', आ 'ख', एवी रीते प्रत्येकने नाम दईने साकार बनाव्या छे. जो तेम न होत अने वर्णो नियत होत तो सर्वनी आकृति सरखी होत पण तेम छे नाहि भिन्न भिन्न ज वर्णाकृति छे. कोइ तुल्य नथी विश्वमां जेटलां राष्ट्र (देश) छे ते सर्वमां वर्णाकृति जूदी जूदी छे पग व्यक्ति-( पठन ) समये उपदेश

अग दृष्टांतमां भगवंतनो प्रताप अमूर्त छे अने तेनी आज्ञा पण अमूर्त्त छे तोपण सत्पुरुषो तेनी रेखा ( आकृति ) कल्पेछे--पर्यायकार

तो सरखो यायछे अने कार्य पण सरखुं धायछे. ए सर्व लिपियोने मिथ्या करवाने कोइ समर्थ नधी. जेमनामां जे लिपि सिद्ध छे ते ते लिपिवडे फलविधान करेले. दधारे शुं ? जेवी रीते बुध प्ररुषोए आकार रहित अक्षरनी आक्रुति करी तेनी स्थापना पोतपोतानो सुगुप्त आज्ञय जगाववा माटे जूदी जूदी करीछे अने जेवी रीते रागदारीना जाणकारोए रागो पण शब्दरूप होवाथी आकार रहित छतां ते सर्वनी साकार स्थापना रागमाला नामना पुस्तकमां करीछे तेवीज रीते सत्पुरुषो अनाकार परमेश्वरनो आकार कल्पीने जे जे शुभ आज्ञयथी पूनेछे ते सर्व आज्ञय पायः तेमने फलेछे. अलि**प्त** परमेश्वरने जेम पूजा छागती नथी तेम निंदा पण छागती नथी. जेवी ते करे तेवी ज ते स्वकीय आत्याने लागेछे. वज्रमयी दीवालमां कोइ पुरुष मणि फेंके अथवा पथ्थर फेंके तो ते वंने क्षेपकना भणी ज पाछा जाय, तेने छोडीने कदी वीजे जाय नहि. कोइ पृथिवी उपर डभो रहीने सूर्यनी सामे रज फेंके अथवा कर्पूर फेंके तो ते सर्व एना सन्मुख ज आवे, सूर्य तरफ किंवा आकाश तरफ कंइ जाय नहि. कोइ सार्वभौम ( चक्रदर्ती ) राजानी स्तवना करे तो ते करनारने ज फल थाय अने कोइ निंदा करे तोपण ते करनार ज जनसमूह समक्ष दुःखी थाय. सार्वभौग राजाने स्तुतिथी कंइ अधिक थतुं नथी तेम निंदायी कंइ ओछं पडतुं नथी. तेवीज रीते प्रभुने स्तुतिथी अथवा निइाथी कंइ आधिम्प के हानि थतां नथी. वळी कोइ अपथ्य आहार हे तो ते लेनार दुःख भोगवेछे अने पथ्य आहार हे तो ते ( लेनार ) मुख भोगवेछे. आहारमां वपरायली वस्तुने कंइ थतुं नथी. तेज प्रमाणे सिद्धनी पूजा ते-( पूजा ) ना करनार आत्माने लाभकारी थायछे.

## ( ४७ )

## ओगणीसमो अधिकार.

सिद्ध परमेश्वरनी पूजा पूजा करनारने पोताने फळदायी छे ए कथन योग्य छे. पण जेम चिंतामणि प्रम्रुख पदार्थो स्वपूजकोने तत्काळ अहींज फळ आपेडे तेम परमेश्वरनी प्रतिमानी पूजा तूर्त अहीं फळती नथी तेनुं शुं कारण ?

ए बावत स्थिरचित्ते विचार करवा जेवी छे. जे वस्तुने फळ-वानो जे काळ होय ते काळे ज ते वस्तु फळेछे. अत्र दृष्टांत. गर्भ वहेलो नहि पण पायः नव महिने प्रसूति पामेछे. मंत्र विद्या कोइ लक्ष जापे तो कोइ कोटि जापे फळेछे. वनस्पतियो पण आपणी उतावळे नहि पण स्वकीय काळे फळेछे. कहेवत छे के, उतावळे आंवा पाके नहि. कोइ चक्रवर्त्तिनी अथवा इन्द्रादिनी सेवा करी होय ते पण काळे करीने फळेछे. पारो सिद्ध करवा मांडचो होय ते साध्य-मान दशामां नहि पण काळे करी सिद्ध थाय त्यारे ज फळ आपेछे. देशनां वीनां व्यावहारिक कामो पण तेनो काळ परिपूर्ण थायछे त्यारे ज सिद्ध थायछे. तेवीन रीते अहीं करेली प्जादिकनुं पुण्य स्वकाल-\*भवान्तरमां ज फळ गयी थाय छे. माटे फळ देनारा पदा-थींना संवंधमां दक्ष पुरुषोए उत्सुकता राखवी योग्य नथी. चिंतामणि मसुख पदार्थो ऐहिक छे अने ऐहिक-तुच्छ फळने देवावाळा छे. तेथी ते परभवमां नहि पण आ मनुष्यभव जे प्रायः तुच्छ काळनो होयछे

\* आ कथन यथास्थित भाव सहित करेली द्रव्य पूजाना महत् फलने उद्देशी समजवुं. सामान्य पूजानुं सामान्य फल तो अर्हा-आ भवमां पण मली\_शके.

तेमां फळेछे. परंतु पूजाना पुण्यथी थनारुं फूळ मोटुं होयछे तेथी ते वहुकाळ सुधी भोगववा योग्य थायंछे अने बहुकाळ देवादि संबंधी भवान्तर विना वर्ततो नथी. माटे ए पुण्यनुं फळ प्रायः परजन्ममां गया पंछी जीवने उदयमां आवेछे. जो आ जन्ममां पुण्यतुं फळ जदयमां आवे तो ते जलदी नाश पामे. केमके, मनुष्यनुं आयुष्य प्रायः अतीव तुच्छ होयछे अने मनुष्य-देह विनश्वर-नाज्ञवंत छे तेथी महत् पुण्यनुं फळ आ भवमां भोगवतां वचमां मृत्यु आववाथी त्रुटी (तुटी) जवानो भय रहे छे. मध्यमां दुःखनी उत्पत्ति हमेश महत्तर दुःखने माटे थाय छे. अर्थात् मृत्यु जेवुं अतिशय भीतिदायक कंइ नथी, जे पूजाना पुण्यनुं एवुं महत् फळ भोगवतां थवुं युक्त नथी. माटे पूजानुं पुण्य मार्यः अन्य जन्ममां फलेछे. जेम अनेक मकारे परिश्रम वेठी उत्पन्न करेली वस्तु घणा काल्रसुधी अनेक प्रकारे उपभोगमां आवचा छतां पण क्षय पामती नथी तेम पूजादिनुं पुण्य भोगव्या छतां ए पायः वीजा जन्ममां उदयमां आवेछे. अति उग्र पुण्य साक्षात् अहींज फल आपेले. जुओ लोकमां कहेवायले के, जे सत्यवादी होयले ते गमे तेवा दिव्य-( भयंकर मतिज्ञा ) मां कंचननी पेठे संशुद्ध नीकळी जायछे. जेम कोइ शुद्ध सिद्ध पुरुषने अथवा रााधु पुरुषने स्वल्प पग ंआप्युं होय तो ते सकलार्थनी सिद्धिने माटे थायछे अर्थात् आ *लो*क परलोक संवंधी सर्व सुखन्नं कारण अने अनुक्रभे संसारना वंधनने छोडावनारुं थायछे अने जेम कोइ अनुत्तर (सर्वोत्तम) राजपुत्रादिने कोइ प्रसंगे एकादि वार जरा सरखुं आप्युं होय तो ते आपनारनी इष्ट सिद्धि करेछे, वधारे शुं ? दुष्ट मतिपक्षी तरफयी थता मृत्यन्त कप्रमांथी पण तेनुं रक्षण करेछे; तेम कोइ अवसरे एकादिवार पूजादिथी महत् पुण्य उपार्जन कर्धुं होय ते आ लोक तथा परलोकमां

## ( ५९ )

सत्य मुखनी परंपरा प्राप्त करवामां हेतु थायछे. श्र्शालिमद्रना जीवनी पेठे अंथवा चोरनी पेठे एक पुरुषे उपार्जन करेल्ठं अतीव उग्र पुण्य अथवा पाप अनेक पुरुषोना भोगने माटे पण थायछे. जेमके राजानी सेवा करनार परिवारे सहित मुखी थायछे अने राजानो अपराध करनार परिवार सहित मार्यो जायछे.

जो ए प्रकारे परमेश्वरनी पूजादिनुं पुण्य सर्व प्रकारना स्वार्थने साधनारुं छे तो जनसमूह तेनोज आदर करो. परमेश्वरना नामनो जाप करवामां शामाटे प्रदृत्ति करवी <sup>2</sup>

- महापुरुषोए एवी योजना करवामां पण विवेक ज कर्योछे. ग्रहस्थो जे समर्थ छे ते द्रव्य अने भाव बंने प्रकारनी पूजाना अधिकारी

\* विक्रम संवत् पूर्वे ५४२-४७० ना अरसामां मगध-देशना राजगृह नगरमां श्रेणिक ( वंभसार ) ना राज्यमां गोभद्र नामें शेठ रहेता हता. तेने भद्रा नामनी स्त्रीथी शालिभद्र नामे पुत्रनो जन्म थयो हतो. शालिभद्र पूर्वभवमां शालिग्रामने विषे धन्या नामनी गरीव स्नीनों संगम नामे पुत्र हतो. कोइ एक पर्वना दिवसे पाडोशीओने घेर खीर रंधाती जोइ संगमने ते खावानुं मन थयुं. पाडोशणोना जाणवामां ए वात आववाथी तेमणे आपेला दुर्ध चोर्खा साकर अने घीथी धन्याए खीर वनावी अने थोडी संगमने पीरसी वहार गइ. एटलामां कोइ एक महिनाना उपवासी साधु त्यां भिक्षार्थे आवी पहोंच्या. संगमे ते मुनिने भाव सहित पोताना भोजनमांनी खीर वहोरावी दीधी अने मनमां वहु हर्ष पाम्यो. ते पुण्यना योगे तें मरीने शालिभद्र थयों हतो अने तेना पिता गोभद्र शेठ जे दीक्षा लेइ मरीने देवता थया हता ते दररोज तेने माटे अने तेनी ख़ियादि परिवारने माटे नवां नवां दिव्य आभू-षणादि मोकलता इता.-जैनशास.

(६०)

छे. परंतु जे महान् योगीओ द्रव्यप-परिग्रह विना आ संसारमां सदा शोभेछे तेमने माटे परमेश्वरनुं नामस्मरण ज युक्त छे. तेनाथी तेमनो सर्व स्वार्थ सिद्ध थायछे. जेम झेरी जनावरना विषथी मूर्छा पामेला जीवोनुं विप बीजाए करेला गारुड-हंस-जांगुली मंत्रना जापथी उतरी जायछे तेम तत्त्व नहि जाणनारनुं पाप पण परमेश्वरना नामस्मरणथी नाज्ञ पामेळे. वीजी एक वात लोकमां एवी प्रसिद्ध छे के हुमाय नामतुं पक्षी अस्थिभक्षी (हाडकां खानारुं) छतां संतत जीवनी रक्षा करेछे. ते उडतुं उडतुं जतुं होय त्यारे जे मनुष्यना मस्तक उपर तेनी छाया पडे ते राजा थायछे. आ दृष्टांतमां हुमायपक्षी जाणतुं नथी के हुं अम्रुकना मस्तक उपर छाया करुंछुं तेमज जेना मस्तक उपर छाया थायछे ते पण जाणतो नथी के मारा मस्तक उपर हुमायपक्षी छाया करेछे. ए रीते बंने अज्ञान छे तथापि हुमायपक्षीनी छायाना माहात्म्यना उदयथी ते मनुष्यने दरिद्रतानुं इरण करनार अधीज़ता ( राज्य ) उदय पामेळे अर्थात ते राजा थायछे. जेम आ दृष्टांतमां उभय अजाण छतां ए प्रकारे सिद्धि थायछे तेम परमेश्वरना नामस्प्ररणथी पाप केम न जाय ? अर्थात् जाय ज पाप जाय एटले सर्वतः आत्मशुद्धि थाय. आत्मशुद्धि थाय एटले परमात्मवोध-उत्क्रष्टात्मज्ञान थाय. परमात्मबोध थाय एटले कोइ प्रकारनो कर्मवंध न थाय अर्थात् कर्मनो प्रणाज्ञ थाय. कर्मप्रणाज्ञ थाय एटले मोक्षलक्ष्मी प्राप्त थाय. मोक्ष थाय एटले अक्षय स्थिति, अनंतज्ञान, अनंतट्र्शन, अनंतवीर्य, अनंतसुख अने एकस्व-भावता थाय. अर्थात् सज्ज्योति जागृत थाय.

## ( ६१.)

# वीसमो अधिकार.

मुक्तिना विषयमां सर्वनुं कथन एकसरखुं थतुं नथी. उपरना अधिकारमां आत्मज्ञान विना मुक्ति नथी-आत्मज्ञानथी मुक्ति थायछे एम कहेवामां आच्युंछे. वैष्णवो विष्णुथी, ब्रह्मनिष्ठो ब्रह्मथी, शैवो शिवथी अने शाक्तिको शक्तिथी मुक्ति थवानुं कहेछे. तेमना मते आत्मज्ञान मुक्तिनुं कारण नथी. अर्थात् आत्मज्ञानथी ज मुक्ति थायछे एवो निर्णय नथी. तेम छतां आत्मज्ञानथी मुक्ति थायछे एवो निश्चय करवो ते शुं विचारवा योग्य नथी ?

वैष्णवा्दिको लोकरुढिने लेइने विष्णुप्रमुख भिन्न भिन्न देखेले. परंतु परमार्थथी विष्णु वगेरे शब्दोवडे आ आत्माज वाच्य-वोध्य-समजवा योग्य . आत्माने केवलज्ञान पाप्त थायछे त्यारे सर्व लोकालोकनुं स्वरुप तेना जाणवामां आवेछे. अर्थात् ज्ञान एज आत्मा ते वडे सर्वत्र व्यापवाथी आत्मा ज विष्णु छे. निज शुद्ध आत्मा ते वडे सर्वत्र व्यापवाथी आत्मा ज विष्णु छे. निज शुद्ध आत्माव जेने परब्रह्म एवी संज्ञा आपवामां आवेछे तेनी भावना भाषवाथी आत्मा ज ब्रह्मा छे. शिव-निर्वाण-मोक्ष प्राप्त करवाथी अने शिवनुं कारण होवाथी आत्मा ज शिव छे. निज आत्मवीर्य-ज्ञक्ति फोरववाथी (वापरवाथी) आत्मा ज शक्ति छे. ए रीते विष्णु प्रमुख शब्दोवडे आत्मा ज समजवो अने आत्माधी-आत्मज्ञानथी ज मुक्ति छे-वीजा कशाथी मुक्ति प्राप्त थवा योग्य नथी एवं तत्त्व रबहृदयमां चिंतववुं. जो आत्मज्ञानथी मुक्ति थती न होय अने विष्णु प्रमुखयी मुक्ति थती होय तो वैष्णवादि संतो अने गृहस्थो विष्णु प्रमुखनी पूजा अने जान करो पण तप, संयम, निःसंगना, : ( 復マ )

रागरोषतुं निवारण, पंचेंद्रियोनों विषय थकी विराम, ध्यान अने आत्मज्ञान ए आदि शुं काम करेछे ? जो एम कहेवामां आवे के तपसंयमादि एज विष्णु मम्रुखनी सेवा छे तो ते कोनाथी महत्तिमां आवी ? जो विप्णु प्रमुखथी कहेवामां आवे तो तेमने वाणी नथी अने हाथ पण नथी के जेथी वीजाने जणावी शके. जो विष्णु ममुखतुं ध्यान करनारा योगियोथी ए प्रवृत्ति थइ तो तेमणे कोनाथी माप्त करी-जाणी ? जो अध्यात्मयोगथी होय तो तेनो प्रणेता कोण थइ गयो ? निरंजन अने निष्क्रिय विष्णु प्रमुख तो कहेवा योग्य नथी त्यारे अध्यात्मयोग कोनाथी आविर्भाव पाम्यो-मकट थयो ? जो आदि योगियोथी एम कहेवुं थाय तो तेमणे पण आत्मज्ञानथी ज अध्यात्म-योग जाण्यो, वीर्जायी नहिः तेमज निरिंद्रय, निष्क्रिय, निरंजन अने एकस्वरुप विष्णु प्रमुखथी पण नहि–एम कहेवुं पडग्ने. स्वआत्माथकी -समभाव भाववाथी, रागद्वेष जवाथी, अपूर्व आत्मलाभुयी अने सर्व द्रव्यना ययास्थित दर्शनथी जे ज्ञान-वोध थाय ते ज अध्या-त्मयोग. ए रीते अध्यात्मयोग स्वतः ज सिद्ध छे. आवा आत्मज्ञानथी ज मनुष्योने मुक्ति थायछे. विष्णु प्रमुख वीजोः कोइ मुक्तिनो हेतु नथी. माटे आत्मज्ञाननी स्पृहा-इच्छा करवा योग्य छे. स्वभावथी मुक्ति थायछे एम जे कहेवामां आवेछे तेमां पण एज अर्थ निवेदन करेलो छे. स्व जे आत्मा तेनो भाव ते स्वभाव. भाव भव्द प्राप्ति अर्थमां वपराता भू धातु उपरथी धयेलो छे एटले तेनो अर्थ पण माप्ति एवो ज करवों योग्य छे. एम करवामां आवे एटले स्वभावनो अर्थ आत्ममाप्ति-आत्मलाभ-आत्मज्ञान एवो थाय अने आत्मज्ञानथी सिद्धिलक्ष्मी-मुक्ति निश्चित छे. ए रीते सर्वे मुक्तिना इच्छुओए आत्मज्ञानथी मुक्ति इच्छवा योग्य छे. प्रकृष्ट गुणयुक्त महात्माओए मुक्तिनुं निमित्त आत्मज्ञान विना वीजुं कंड निवेदन

1

कर्युं नथी. तेमनुं कथन आ प्रमाणे छे. ज्यां सुधी अक्षपाय अने विषयोनु सेवन करे त्यां छधी आंआत्मा संसार कि छे अने आात्मज्ञान थयाथी ज्यारे कषायविषयथी-कर्मथी मुक्त थाय त्यारे ते आत्मा ज़ मोक्ष छे. ज्ञान दर्शन अने चारित्र पण आ आत्मा ज छें. जात्माथी भिन्न कंइ नयी. ज्ञानादिमय आ आत्मा ज्यां सुधी कर्मयुक्त होयळे त्यांसुधी शरीरनो आश्रय लेळे अने ज्यारे मोहनो क्षय थवा पूर्वक आत्मशक्ति-आत्मज्ञान प्रकट थवाथी आत्मामां आत्माने सम्यक् प्रकारे जाणेछे त्यारे तेने ज्ञान, दर्शन अने चारित्र **उद्यमां आव्धुं एम आत्मज्ञानी आप्तो** कहेछे. आत्मज्ञान विनाना अनेक कष्टाचरणोथी पण अनिवार्य एवं अज्ञानपणाथी उत्पन्न थयेछं अनंतकालनुं जे दुःख ते आत्मज्ञानथी निवारण थायळे. चिद्ररूप आ आत्मा कर्मना प्रभावथी ज्यां छधी शरीरनुं अधिष्ठान करे त्यां सुधी शरीरी अने ज्यारे ध्यानरूप अग्निवडे समस्त कर्मरूप इंधनने बाळीने शुद्ध थाय त्यारे ते ज निरंजन. अत्यार सुधीना मवंत्रथी एटछं सिद्ध थयुं के सिद्धि−मुक्ति माटे आत्मज्ञान विना वीजो हेतु-मार्ग नथी. माटे ए ज मार्गमां यत्न करवो के जेथी ् आत्माने महोदय-( मोक्ष ) मां स्थान प्राप्त थाय.

उपर केवल राजयोगथी मोक्षलक्ष्मी मले एवो मार्ग वताववामां आव्योछे, जे जैन आगम अने युक्तिथी सिद्ध छे अने एकांत उत्सर्ग अथवा एकांत अपवाद रूप हठथी रहित छे. पग युक्तिनो कोइ एवो सरलमार्ग छे के जे सर्व मत-दर्शनने अनुसरतो अने अध्यात्मविद्यानी माप्तिमां हेतु होय अने जेथी श्रमविना जीव्र आत्मज्ञान थाय ?

\* जेनाथी कप (संसारेनो आय गाप्ति-लाभ) थाय ते कोध, मान, माया अने लोभ कपाय कहेवायले. ( ६४ )

सिद्धांत अने वेदांतना रहस्यभूत म्रुक्तिनो समर्थं मार्ग कहेवामां आवेछे ते सांभळो. म्रुक्तिना इच्छु मनुष्ये स्वचित्तमां आवो विचार करवो के, '' आ आत्मा शुद्ध, बुद्ध, म्रुक्त, निरंजन इत्यादि छे एम योगियोन्तुं कहेवुं थायछे. त्यारे ते मुक्त छतां कोनाथी अने केम वंधायलो छे?'' एटले तेना समजवामां आवशे के, ''भ्रमधी." भ्रमने ज आद्य योगियो: कर्म, मोह, अविद्या, कर्त्ता, माया, ग्रुण, देव, मिथ्या, अज्ञान इत्यादि इत्यादि शव्होवडे ओळखावी गयाछे अने तेने जाणनारा सद्योगियो पण आ शब्दोने भ्रमना अर्थमां ज वापरेछे. भ्रमथी ज आत्मा वंधायलो छे. अभ्रम अहीं पोतानी

\* अतद्वस्तुमां तद्वस्तुनो ग्रह−स्वीकार करवो ते भ्रम छे. अर्थात् स्ती, पुत्र, मित्र, माता, पिता, द्रव्य, शरीर वगेरे अनात्मीय वस्तु छे-आ भवमां सहवर्त्ति छतां आत्मानी साथे वीजा भवमां जतां नथी. तेम छतां तेमनामां जाणे के ते आत्मीय वस्नु पोतीकी होय एवी चुद्धि राखवी ते भ्रम छे. वीजा शब्दोमां संसारने विषे तथा शरीरने विपे वर्त्तमान मनोरम वस्तुमां राग करवो अने दुर्वस्तुमां दुष्ट मनोवूत्ति राखवी ते मिथ्या ज्ञान छे. सम्यग्ज्ञान तो मनमांथी रागद्वेष काढी नाखी समभाव~वीतराग दज्ञानो अनुभव करवो ते छे. शुक (पोपट) ने पकडवा माटे झाड उपर एक चक्र (पैडुं) गोठववामां आवेछे अने ते चक्रनी कर्णिका ( नलिनी-नायडी ? ) उपर एक कारेलुं मुकवामां आवेछे. ते कारेलुं पोतानुं शक्ष्य छे एवा भ्रमथी शुक त्यां आवीने वेसेछे अने शुकना वेसवाथी ते चक्र भमवा मांडे-छे. त्यारे शुक कोइए तेने पकडेलो नहि छतां भ्रमथी पकडचोले अथवा पाज ( फांसा ) मां नाख्योछे एवुं मानी लइ चक्रनी साथे पोते पण भयवा लागेछे एटछुं ज नहि पण चक्रने पोतानुं इष्ट गणी वलगी गहीने चृ चृ करेछे. एटले तेने पकडवावाला आवीने वांधी

मिथ्या ( असत् ) कहपनाथी थयेलो समजवी. जेम नलिनीथक अने मर्कट ज्वमथी बंधाय छे तेम आ आत्मा पण ज्वमथी बंधायलो छे. ज्यारे मनमांथी ज्वम जाय छे त्यारे आ आत्मा ग्रुक्त थाय छे अने ग्रुक्त थाय छे एटले आत्मानो अने परमात्मानो अभेद थाय छे. ज्यारे आत्मानो अने परमात्मानो एकभाव देखाय छे त्यारे योगी आत्मज्ञानी

( 🚑 ५, )

लेछे. पण जो ते वखते भ्रम-शंका राख्या वगर शुक उडी जायछे तो मुक्त थायछे-वंधनमां आवतो नथी. मर्कट (वांदरा) के पकडवा माटे पण चणा भरेछं एक पात्र ( वासण ) मुकवामां आवेछे. त्यां चणा खावा माटे मर्कट आवेछे अने पात्रमां हाथ नांखी चणानी मुठी वाळी काढवा जायछे. पण पात्रतुं मुख नातुं होवाथी मुठी ्वाळेलो हाथ नीकळतो नथी. त्यारे मर्कट कोइए तेने पकडेली न छतां भ्रमथी अंदरथी पकड्योछे एवं मानी लइ चीची करेवा लागेछे. एटले तेने पकडवावाला आवीने बांधी लेले. पण जो भ्रम राख्या वंगर छुठी वाळेली छोडी दुइने मर्कट चाल्यो जायछे तो बंधनमां आवतो नथी. जेवी रीते शुक अने मर्कट अबद्ध छतां भ्रमथी पोताने बद्ध मानी लइ वंधाय छे तेवी रीते आ आत्मा पण अनात्मीय वस्तुमां ए पोतीकी छे एवी बुद्धि करवाथी-वृहिरात्मपणे अमुक पोताने हेय (त्यागवा योग्य) छे ने अमुक उपादेय ( आदरवा योग्य) छे एवा विचारयी रहित थइ केवल इंद्रियोना विषयोमां आसक्ति राखवार्थी कर्मेंविडे बंधाय छे अने ज्यारे शरीरादि बस्तुमां अनात्मीयता आचरी-अंतरात्माथी हेयोपादेयना विचार पूर्वक विषय सुखर्थी पराङ्मुख एटले के संसारवर्ति वस्तुमां रागद्देप रहित थायले त्यारे ते संसारमां रह्या छतां पण छक्त थाय छे अने ज्यारे तेवी रीते मुक्त थायछे त्यारे ते अंतरात्माने केवलज्ञान मकट धवाथी परमात्मता माप्त थायछे.---पर्यायकार.

( ६ई )

कहेबायछे. त ज फैवलज्ञानमय कर्म-किया-म्रांतिथी विद्युक्त हनीश्वर कहेबायछे. आ आत्मा हक्त-भ्रम रहित छे एवं ज्यारे मसिद्ध थायछे त्यारे ते सर्वत्र ममत्व रहित होयछे. वधारे शुं ? मन-शरीर-सुख-दुःख-ज्ञान-विचारथी ते शून्य होयछे. ए रीते हक्त थवाधी तेने पुण्य पाप लागतां नथी. मननो जय करेलो होवायी आ मारी क्रिया, आ मारो काल, आ मारो संग (सहायक), आ मारुं सुकृत (पुण्य) इत्यादि मेद पण तेने होतो नथी. ज्यां सुधी ते आ लोकमां शरीरधारी होयछे त्यां सुधी तेने सूक्ष्म क्रिया होयछे एटलेके ते निष्किय होतो नथी. ज्यारे सूक्ष्म क्रिया पण नष्ट थायछे त्यारे ते मुक्त-भ्रम रहित आत्मा सिद्धता मान्न थवाथी सिद्ध थायछे.

सिद्ध क्रियावंत छें के निष्क्रिय छे ते विचारवा योग्य छें. निष्क्रिय कहेवाता सिद्धमां ज्ञानधी अने दर्शनथी यती क्रिया थं सिद्ध न थाय ?

ज्ञानथी अने दर्शनथी थती किया सिद्धि पामेला-सिद्धोमां होती नथी. जो पूछवामां आवे के, केवी रीते ? तो समजाववातुं के, सिद्धि पामेला आत्मा आ लोकमां छतां तेमने ज्यारे कैवल्यनी माप्ति धर हती-केवल्ज्ञान अने केवलदर्शन थयुं हतुं त्यारे ज ज्ञानथी अने दर्शनथी थती वे क्रियाओ तेमने एकी वखते थइ गइ हती अने प्राणवा योग्य तथा जोवा योग्य भून, भविष्य अने वर्त्तमान त्रणे फाल्जा जे जे भाव ते सर्व मकट थया हता. तेमने नवुं कंइ पण जाणवातुं अने जोवातुं होतुं नथी. अर्थात् मुक्त-भ्रमरहित जीवोने मनुष्यभवमां सक्रियत्व होय हे अने सिद्धिमां निष्क्रियत्व होयछे. ए रीने सिद्धोमां मसिद्ध रीने निश्चय पूर्वक निष्क्रियता सिद्ध थड़ अने ए सर्वनो हेनु यनोनिरोध-योग छे गाटे ए ज मार्गमां रमण करो.

शुद्धिपत्रक.

r

: ( भाषांतरनुं. ),

-

| पृष्ठ.                  | पंक्ति.     | ે િંગશુદ્ધ.               | ंशुद्ध.            |
|-------------------------|-------------|---------------------------|--------------------|
| Ŗ                       | 6           |                           | <b>बरीरो</b> नुं   |
| ६                       | R           | ું अपथ्य                  | ्अपथ्य             |
| ૭                       | १३          | <sup>/</sup> ्रेखश्चषादि  | ें ुंचक्षुरादि     |
| 6                       | १           | ्तकहवामा                  | कहेवामां           |
| 6                       | १६          | <u>ृ</u> ं_ुंपायः         | ्रे ुमायः          |
| ९                       | ( ۲         | निपजावेछ                  | <b>ं</b> निपजावेछे |
| <b>S</b> - <sub>4</sub> | <u> </u> 88 | ॔ॣ <u>॓</u> स्थृल         | स्यूल              |
| ९                       | ૿ર૪         | ्रतेजस ?'                 | तैजस               |
| १२                      | લ્ ે        | ्रिकम <u>ी</u>            | ं कर्मो ,          |
| १२                      | 6           | बैजस ?                    | ्ैंतैजस            |
| १३                      | C           | ' सुंखो                   | ं ें सुंखी         |
| १९                      | १८          | निष्क्रयादि               | निष्क्रियादि       |
| २१                      | १५          | होजो                      | होवीजोइए           |
| ২৩                      | २१          | आखे                       | आंखे               |
| २७                      | रे.इ~~      | - किरणानां                | किरणोनां           |
| રહ                      | २४          | मेत                       | तेम                |
| २८                      | १           | জাৰ                       | जीव                |
| २९                      | १५          | तैजस ?                    | तैजस<br>नेपपन-     |
| २९                      | 9           | देवयुक्त<br><del></del> : | द्वेपयुक्त         |
| ३२                      | ২४          | करलां                     | करेलां             |

( २ )

| Şıg | સ્    | स्वग            | स्वग               |
|-----|-------|-----------------|--------------------|
| ३७  | २१    | शकेछे.          | शकेछे ?            |
| ŞC  | R.    | সা              | जो                 |
| ୪ୡ  | ç     | जेवुं           | जवुं               |
| ৬৬  | 8     | આધુઓ            | साधुओ              |
| 80  | Ę     | सरंभ            | संरंभ              |
| ४९  | १०    | ळ यमां          | लयमां              |
| ६४  | ७     | बस्तुमा         | वस्तुमां           |
| ५५  | १२    | ं अप            | अव्                |
| ५९  | २२    | भोजन            | भाजन               |
| ६२  | . ? ? | वीजायी          | वीजाथी             |
| ६३  | २     | ं संसार         | संसारमां           |
| ६३  | 8     | ते आत्माज मोक्ष | तेज आत्मा मोक्षमां |
| ६३  | ২४    | संसार           | संसार )            |
| ६३  | રષ્ટ  | माप्ति          | ( माप्ति           |
| ह्द | 6     | चांदरा ते       | वांदरानें          |

.