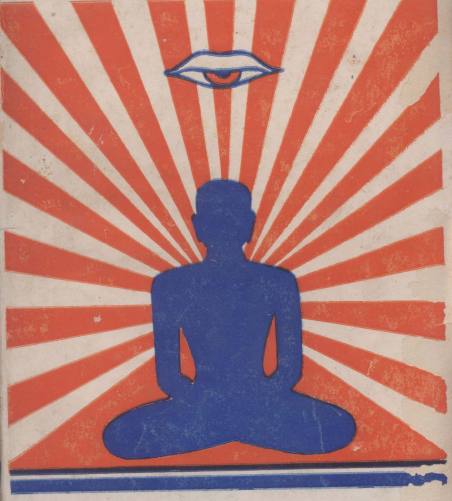
रेवाराधवावी पेराविडवा



(डॉ) शेखर यह जेन

# "शैनाराधनानी पैज्ञानिष्ठता"

લેખક

ડા. શેખરચંદ જૈન એમ એ., પી. એઘ. ડી:. એલ-એલ. જી., સા.સન **આચા**ર્ય વળિયા આર્ટ્સ એન્ડ મહેતા **કામર્સ** કાલેજ **ભાવન**ગર.

> **મકારાક** પ્રવિષ્ક્**ય**ંદ્ર ગાં**ધી** રાકેશકુમાર જૈન સમન્વય પ્રકાશન, ભાવનગર.

## જૈનારાધનાની ગૈજ્ઞાનિકતા

પર્યૂ**ષણ-૧૯૮૧** વી. નિ. સ∴ ૨૫૦૭-૮

સવ<sup>ર</sup>હકક ક્ષેખકને સ્વાધીન

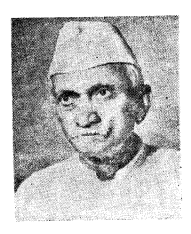
મુદ્ધક**ઃ** સ્યાદ્વાદ મુદ્રણાલય પાલીતાણા

**પ્રકાશ**ક શ્રી પ્રવીણુલાઇ ગાંધી રાકેશ જૈન સમન્વય પ્રકાશક

**મુખ પૃષ્ઠ અ**ાવર**ણ** રમેશભાઈ રાઠેાડ

પ્રાતસા**હ**ન પુરસ્કાર પાંચ રૂપિયા

#### સ્વ. શ્રી ચત્રભુજ માતીલાલ ગાંધી



જેઓ આજીવન સરસ્વતીની સાધનામાં આત-પ્રાેત રહ્યા.

મૂળ ભાવનગરનાં વતની અને ગર્ભ શ્રીમંત શ્રી ચત્રલુજ-ભાઈએ વ્યાપાર માટે મું ખઇને ક્ષેત્ર બનાવેલ તે સેવા અને વિદ્યાદીય સેવાર્થ જન્મભૂમિ પસંદ કરેલ. સામાજિકની સાથે રાજકીય પ્રવૃત્તિઓમાં પણ તેઓ સક્રિય રસ લેતા હતા. પાલીતાણામાં જૈનબાલાશ્રમની ચાલીસ વર્ષ સુધી સેવા કરી શૂન્યમાંથી ભવ્યતાને શિખરે તેને પહોંચાડવાના ભગીરથ પ્રયત્ન કર્યા. જૈન સમાજે તેમની સેવાની કદરરૂપે ચ મા. વિદ્યાલયની સ્થાપના કરી તેમની સ્મૃતિને કાયમી બનાવી.

તેમનાં સુપુત્રા શ્રી વાડીભાઈ. મનુભાઇ, દેવુભાઇ, તુલ સીભાઈ અને પ્રવીણભાઇએ આ દાનના પ્રવાહ ચાલુ રાખ્યા છે. તેમનાં સુપુત્રી શ્રીમતિ સાવિત્રીએન મહેતા અને દાેહિત્ર ડા. પંકજ મહેતા પણ તે પંચે સેવા કાર્ય કરી રહ્યા છે.

ે તેઓની સંપત્તિમાંથી ઉત્તમપ્રકાશન, શિક્ષણ, સામાજિક કાર્યો માટે ચેરીટેબલ દ્રસ્ટની સ્થાપના થઇ છે.

શ્રી ચત્રલુજભાઇ પુષ્યનિર્વાણભૂમિ પાવાપુરીજીમાં ૧૯-૧૨-૫૭ નાં રાજ સ્વર્ગ વાસી થયા હતા.

#### રવ. શ્રીમતિ જયાલક્સી દેવેન્દ્રસાઇ ગાંધી



જેઓ દાન કરવામાં સતત પતિનાં અનુગામિની રહ્યા.

મેં દરડા (સારઠ) નિવાસી સેવાભાવી પિતાશ્રી આણું દજી ત્રિભાવનદાસ પંચમીયા અને લાધીબાઇનાં સૌથી નાના સુપુત્રી સ્વ. શ્રી જયલક્ષ્મીએન પિતા–માતાની સેવા ભાવના અને શ્વસુર પક્ષની દાન સરિતાનાં ત્રિવેણીસંગમ જેવા વ્યક્તિત્વની મહિલા હતા.

લોકિક શિક્ષણ માત્ર ૭ ધારણ સુધી પ્રાપ્ત કરેલ અને જૈનધમ માં સામાયિક સુધી અભ્યાસ પૂર્ણ કર્યું હતું. સંવત ૧૯૯૫ નાં માગશર શુદ્દ ૧૫ નાં રાજ શ્રી દેવેન્દ્રભાઇ ચત્રભુજ ગાંધી સાથે ગૃહસ્થજીવનમાં પ્રવેશ કર્યો હતા.

શ્વસુર પક્ષનાં દાનના સાક્ષી રૂપે પાલીતાણામાં જૈન ખાલાશ્રમ, અને ચ. મા. વિદ્યાલય, ભાવનગરમાં શ્રીમતિ ન. ચ ગાંધી મહિલા કાલેજ, ને મંગળ ઘર, ઘાટકાપર (મું ખઇ) ના આંજવાળીએન ચત્રભુજ ઉપાશ્રય, મહેન્દ્ર હાસ્ટેલ, પરમ કેશવળાગમાં મહેન્દ્ર ચત્રભુજ હાલ વિનાદરાય ચત્રભુજ સભાગહુ ત્યા અન્ય અનેક સંસ્થાઓ પાંગરી છે.

તેઓ તા. ૮-૧-૮૧ ના રાજ સ્વર્ગવાસી ખન્યા છે,

### વિષયા

જૈનધર્મની પ્રાચીનતા જૈનધર્મની વિશિષ્ટતા ધર્મ અને તેની વ્યાખ્યા--નિશ્વય અને વ્યવહાર ધમ અને સંપ્રદાય ผิดยห์ ริม ? આપણે જૈન કેમ? જૈનધમ માં ભગવાન દેવદર્શ<sup>િ</sup>ન નમસ્કાર મંત્ર અને તેની વ્યાપકતા पूज अने तेनी भहता अ પૂજા વિધિ **વ** પ્રક્ષાલ શા માટે क पूजाना प्रकारी આરતી શાંતિપાઢ

સામાચીક અને સ્વાધ્યાય પ્રતિક્રમણ વ્રત-ઊપવાસ આહાર-વિહાર [ ભક્ષાભક્ષ ] રાત્રી-ભાજન [ ખારવત ] પંચમહાવત ગુણવત શિક્ષાવ્રત લેશ્યા કસાય સ<sup>ર</sup>ત લ્યસન અષ્ટમૂલગુણ અનુપ્રેક્ષા ભાવના [બાર ભાવના] જૈનધમ<sup>9</sup>ના પ્રાષ્ટ્રસિદ્ધાંત: સ્યાદ્વાદ સમ્યમદર્શન જ્ઞાન ચારિત્ર્યયાણી માક્ષમાર્ગંદ સંલેખના અર્થાત સંધારા નવ તત્વા ચર્ચા

अ

ব্র

**35** 

## **कैनाराधनानी** वैज्ञानिक्ता

'ઐનારાધનાની વૈજ્ઞાનિકતા' પુસ્તક આપની સમુક્ષ પ્રસ્તુત કરતા અત્યાંત આનંદની લાગણી અનુભવું છું મારૂં પ્રથમ આધ્યાત્મિક પ્રવચનાનું પુસ્તક "મુક્તિના આનંદ" કે જેની ગુજરાતી આવૃત્તિમાં યુવાન ડાે. પંકજભાઇ મહેતાએ પાતાના માતુ શ્રીના સ્મરાશ્રુાર્થે મને આર્થિક મદદ કરી છે. અને જયારે આ પુસ્તક તેમના મામાશ્રી રમુભાઇએ વાંચ્યું त्यारे तेका प्रसन्न थया. आवीक प्रसन्नता अने आशीर्वाह પુજ્ય વિજય મેરૂપ્રભસૂરીજીના પણ પ્રાપ્ત થયેલ. અન્ને સ્થળે આ પુત**સ્તકની** ચર્ચાની સાથાસાથ વધુ એક ચર્ચા થઇ કે વર્તમાન કાળમાં જૈનધર્મ, દર્શન અને આરાધના વિશે લાકામાં દિવસે દિવસે હાસ જોવા મળે છે અને એક ખાજુ કાં તેા અતિશ્રદ્ધાથી ગ્રસ્ત જૈના રૂઢિની પર પરાના નિર્વાહ માત્ર કેટલાક ક્રિયાકાંડા કરીને પૂર્ણ માની & છે. તેઓ તેના હાર્દીને સમજતા નથી. બીજી બાજી યુવાન પેઢી ધર્મીને માત્ર ક્રિયાકાંડ સમજીને તેની તરફ ઉપેક્ષાવૃત્તિ સેવે છે તેઓ કંદમુળ ખાવાતી બાબતમાં કે રાત્રિભાજન કે પાણી ગાળવાતી ભાબતમાં માત્ર રૂઢિ સમજીને તેના તિરસ્કાર કરે છે અને ભૌતિકવાદથી પ્રેરિત થઈ આધુનિક દેખાવવાના માહમાં ધર્મ પ્રત્યે તિરસ્કાર દાખવે છે. આ બન્ને વૃત્તિઓ જૈન સંસ્કૃતિ માટે ખૂબ જ નિરાશા જનક છે.

આ ચર્ચા સમયે પૂજ્ય મહારાજે અને શ્રી રમુભાઇએ કહ્યું કે એક એવું પુસ્તક તૈયાર કરવામાં આવે કે જેમાં આરાધનાની પદ્ધતિનું મહત્વ સમજાવવામાં આવે. ક્રિયાએ વિશે વૈજ્ઞાનિક દબ્ટિકાણ પ્રસ્તુત કરવામાં આવે અને પ્રારંભિક જૈનદર્શનો પણ ખ્યાલ આપવામાં આવે.

શ્રી રમુભાઇએ મારા જેવા અલ્પજ્ઞાનીને પ્રેમ અને શ્રદ્ધાથી આ કામ સાંપ્યું અને પ્રકાશનના તમામ ખર્ચ ઉપાડવાની જવાબદારી લીધી. ધર્મ વાંચન અને દર્શનમાં રૂચિ લેનાર મારા જીવ આવી પ્રેરણાથી પ્રેરિત થયા અને મે વિવિધ યથાનું અવલાકન કરી આ પુસ્તક તૈયાર કર્યું છે, આ પુસ્તકમાં મે જૈન તરીકે વ્યક્તિએ દિનચર્યામાં શું કરતું જોઇએ ? નિયમાનું પાલન કેમ અને કઈ રીતે કરવું જોઇએ ? અને આચાર્યા દ્વારા નિરુપિત ક્રિયાઓને કેમ કરવી જોઇએ તેની છણાવટ વૈજ્ઞાનિક તર્કો દ્વારા કરી છે. અને રાત્રિ લોજન, ભદ્માભક્ષ વગેરેના ત્યાગ, ત્રત ઉપવાસના મહિમા,

મહાવ્રતાની મહત્તાની ચર્ચા પ્રસ્તુત કરી છે. સાથાસાથ જેન ધર્મ માણુસને માણુસ તરીકે જીવવાની કળા શીખવવાની સાથે સામાજિક ઉત્થાન અને વિશ્વકલ્યાણુની દૃષ્ટિ અને સમજ કેમ આપી શકે તે માટે સ્યાદ્વાદ વગેરે સિદ્ધાંતાની સરળતાથી આલેખના કરી છે. પુસ્તકમાં મે ખનતા સુધી અધરા શખ્દો કે તાત્વિક ચર્ચાના વિષયને ગુંચવણ્યી સુક્રત રાખીને તેને સરળ અને પ્રાથમિક જ્ઞાન આપવાની દૃષ્ટિએ લખ્યું છે. પુસ્તકના અંતમાં રાજ ખરાજ પ્રચલિત થાડા ટેકનીકલ શખ્દોના અર્થા પણ આપ્યા છે.

મણકાની અતિશય તકલીકને લીધે ત્રણ મહિના પથારીવશ રહ્યો, પરંતુ પડ્યા પડ્યા વાંચન કર્યું અને વિદ્યાર્થી શ્રી પ્રદિપ રૂપાણી, પંકજ મહેતા અને શ્રી કિશાર શીલુંએ પાતાના અભ્યાસમાંથી સમય કાઢીને લેખન કાર્ય ન કર્યું હોત તો વિચારા લિપિઅહ ન થઈ શકત. આભારી છું પૂજ્ય આચાર્ય મેરૂપ્રભસૂરીજીના કે જેમણે આશીર્વાદ આપ્યા અને ઋણી છું – રમુમામા, હા પંકજભાઈના કે જેઓએ ઊદા રસ લઈ પ્રકાશનમાં યાગદાન કર્યું.

આ પુસ્તક વાંચીને આપને જો પ્રેરણા મળે તો હું મારી મહેનત સફળ માનીશ આમાં જે કંઈ ઉત્તમ છે તે મારી અલ્પણહિની સમજને લીધે છે.

### ધર્મ અને દર્શન માટેની ચાગ્યતા

ધર્મને સમજવા અને જાણવા માટે સૌથી પહેલી યાગ્યતા શ્રદ્ધા છે. મનુષ્યમાં કુદરતે હૃદય અને ખુદ્ધિ આ બે તત્વા મું કા છે. હૃદય તે તેની કામળતા, યુજતા અને શ્રદ્ધાનું જન્મ 'ર્ધાત છે. અને વૃદ્ધિ તર્કની ઉદગમ ભૂમિ છે. ધર્મ એ હૃદયની વર્સિ છે, આત્માના વિષય છે. એટલે એમાં શ્રદ્ધાના એટલેકે દ્વારા વિશેષ મહત્વ છે. એના અર્થ એ નથી કે કાઈ પણ ર્ધરતિ પરિકાત વગર, જાણ્યા વગર એમને એમ સ્વીકારી લેવી. ઓધી રીતના સ્વીકાર તે પથ ખરાખર નથી. આવા સ્વીકાર તું એ ધશ્રહા છે. અને તે આજ્ય છે. તાર્કની એક સ્થિતિ છે કે તે વિતર્ક અને કુતર્કમાં ખુબજ જલ્દી પરિવર્તિત થઇ જાય છે. <sub>જયા</sub>રે<sub>કા</sub> કાેઇપણ વ્યક્તિ વસ્તુને સમજવા, જાણવા અને પશ્ચિષ્ણ કરવાની જિજ્ઞાસાથી અથવા પાતાના વસ્તુ પ્રત્યેના મુગ્રાતનો દુર કરવાની ભાવનાથી જિજ્ઞાસા વશ પ્રક્ષ કરે છે, તર્ક કરે છે ત્યારે તે યાગ્ય છે. કારણ કે આવી તર્ક ભાવનામાં છદ, દ્વેષ, કે સામી વ્યક્તિને પરાસ્ત કરવાની ભાવના હાતી નથી પરંતુ જ્ઞાની પાસેથી કાઇ શીખવાની, જાણવાની ભાવના હાય છે માટે તર્ક ત્યાં જરૂરી છે. એટલે તર્ક સાધન ખને છે. શ્રહા સતત એની સાથે હાય છે. સાચા જિજ્ઞાસુ હંમેશા વસ્તુને કથનને જીએ, તપાસે અને તેની વૈજ્ઞાનિકતા સમજે તે પણ જરૂરી છે.

वर्तभान युगमां अदा घटी छे. अने धर्मने णंधन हे इिंड के अहमें ष्यता सम्भाने हृतई द्वारा युवहा नहारात्महं विद्यों अपनावे छे. परंतु को तेओा तटस्थ रही ज्ञान संपादननी द्रिष्टिએ पण्च ओड वभत धर्मने समलवाना प्रयास हरे के विज्ञान तेने वधुं सत्य द्वागे तेनी हसाटी पर इसे ता मने विश्वास छे है तेना इतहीं हर यहा, तेना पूर्वा अहा हर यहा अने पछी धर्म इिंड नहीं रहे ज्ञाननुं महान तत्व अनी करो.

મું ક્ષિપ્તમાં કહેવાનું કે ધર્મને સમજતા પહેલા શ્રહા અને જિજ્ઞાસા પેદા કરા.



## कैनाराधनानी वैज्ञानिकता

વિક્રમ સંવત ૨૦૩૭ વીર સંવત ૨૫૦૭ સને ૧૯૮૧

> પ્ર**થમ** આવૃતિ નક્ષ્સ ૨૦૦૦

> > સુદ્રકઃ-સ્યાદ્દ્વાદ સુદ્રશ્રાક્ષય બૂતેશ્વર રાેડ, પાલીતાશ્રા-૩૬૪૨૭૦

## જૈનધર્મ-ઐતિહાસિક પરિપ્રેક્ષ્ય

જૈન ધર્મની પ્રાચીનતા વિષે અનેક ભ્રાંતિએ પ્રચલિત છે. જેનેત્તર પ્રચારક તથા કહેવાતા પંડિતા કે જે જૈનધર્મની પ્રાચીનતા અંગે સ્પષ્ટ સમજણ ધરાવે છે તેએ ા પણ તેની ઐતિદ્વાસિકતાને અકળ કારણા સર સ્વીકારતા નથી તેઓ જૈન ધર્મને હિન્દ્ર ધર્મની જ એક ઉપશાખા ગણી પાતાની દલીલની ઇતિશ્રી કરી દે છે. અથવા તા તેને મહાવીર સુગના સમકાલીન માની તેની પ્રાચીનતાને માન્ય કરતા નથી. પછી જ્યારે જૈનધર્મના અનુયાયીએ। તે ધર્મની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરવા યતન કરે છે ત્યારે લાકા પથ તેના અશ્વીકાર કરે છે ંઅથવા તો પાતાના **ધર્મ**ની આત્મ<sup>ત્ર</sup>લાઘા વૃત્તિ ગણી તેની અવગશ્નાં કરે છે. એટલું જ નહિ, અફસાસ તા એ વાતના છે કે કેટલાક કહેવાતા પંડિતા તા જૈનધર્મને હિન્દુ ધર્મની પ્રતિક્રિયા રૂપે ઉદ્દુશવેલ નાસ્તિક ધર્મ તરીકે પણ મૂલવે છે. આ રીતે તેનું ગૌરવ લંગ તા કરવામાં આવ્યું જ 🕽 પણ તેની સાથે તેની સત્યતા ઉપર વજઘાત કરવામાં આવ્યા છે. નિશ્સ દેહ હિન્દુધર્મના આ વ્યાપ્યાતાએ એ જૈનધર્મની સાથાસાથ હિન્દુ ધર્મની પણ કુસેવા કરી છે. તદુપરાંત તેઓ અનાદિકાળથી પ્રચલિત ધર્મીના અરસ-પરસના સહકારની ભાવનામાં વૈમનસ્યના ભાવ જગાવી રહ્યાં છે, સસ્તી લાેકપ્રિયતાના માહમાં અધ ખની ભારતીય ઇતિહાસને વિકૃત કરી રહ્યા છે. આ વ્યાખ્યાતાએ અસહિષ્ણ अनी कैन धर्म'ने छिन्हु धर्म'ने। विदेश्वी, वेह विदेशि धर्म, નાસ્તિક ધર્મ વગેર પ્રકારના માન-અકરામ (!!) થી નવાજી અટકયા નથી તેઓ એ તેા આવેગમાં આવી એટલે સુધી કહી નાખ્યું છે, "પર્વતકાય ગજરાજના પગ તળે ચગદાય મરવું શ્રેયસ્કર 🖻 પણ જૈન દેહરાસરમાં તા પગ ન જ મૂકવા" વળી આ વિધાનની પુષ્ટિ માટે તેઓ અનેક શ્રાંથાનાં દર્શાતા ટાંકવાની નિરર્થક ચેષ્ટા પણ કરી રહ્યા છે પરંતુ હું બેધડક કહું છું કે આવી કટુ આદ્યાચના ન તા કાઈ વેદ્ર થયાં કે ન તાે કાઇ મહાનગ્રંથમાં વાંચવા મળે છે. અલબત્ત મને લાગે છે કે તેમાં જે તે પાઠકના દિષ્ટિદાષ યા તા શ્રુતિદાષ થયા હશે કારણ કે એ વિધાન આ મુજબ હશે. "જન-મ દિરમાં જવા કરતાં પર્વતકાય ઢાશીના પગ નીચે ચગદાય જવું શ્રેય ૧૬૨ છે" ૧૫ છે કે જૈન મંદિર નહિં પરંત જનમ દિવ. જનમ દિવ એટલે વૈશ્યાગૃહ એ અર્થ સ્પષ્ટ કરવાની ભાગ્યે જ જરૂર હાય! આ માત્ર અનુમાન જ નથી પરંતુ તેની પૃષ્ઠભૂમિમાં સત્યનું બળ પણ છે કારણ કે તતકાલીન ~િત્રહાસ સાક્ષી પૂરે છે કે તે સમાજ અને તે સમય પૂરે<sup>\*</sup>ના સમાજ ભાગ-વિલાસની ચીતલ ગહુરાઇએ માં આકંઠ ડૂખી યતનની પાતળી કાેર ઉપર ઊભાે હતાે. આવી નાજીક પળે જનજાગૃતિ માટે જો ક્રાેઇ સંત આવું કથન કરી સમાજની સુષુપ્ત ચેતનાને ઉત્ક્રાંત કરે તેા તેમાં લગીરે અજીગતું નથી. પરંતુ કાળક્રમે દ્વેષશુક્રત વાતાવરશુમાં પાતાના વિરાધ પ્રદર્શિત કરવા માટે 'જન' સંજ્ઞા ઉપર છે માત્રા ચઢાવીને તેને 'જૈન' અનાવવાની નિકૃષ્ટ ચેષ્ટા કરી, સમાજમાં વિરાધના માટા વંટાળ જગાવી વૈમનસ્થનાં બીજ રાપવામાં આવ્યાં. આ રીતે ઐતિહાસિક તથ્યોને વિકૂત કરવાની નિકૃષ્ટ ચેષ્ટા કરવામાં આવતી ઢાય ત્યારે વિદ્વાનાએ તે તથ્યાનું વસ્તુપરક (નિરપેક્ષ) અર્થ ઘટન કરવાના આપદ્ધમે અદા કરવા જોઈએ તેમનું આ તટસ્થ અર્થધટન શારતની શાવાત્મક એકતા માટે એક મહત્વનું ઉપાદાન ખની રહેશે. આ જ રીતે ગીતાના સ્વધર્માની રક્ષા કાજે આત્મબલિદાન કરવું તે શ્રેયસ્કર છે પણ પરધર્મ અપનાવવા તે ભયાવહ છે स्विधमे निधन: श्रेयः पर धर्म: भयावह:] ते विधानने पच्च भूदभति धर्मांध પ્રચારકા એ વિકૃત રીતે પ્રચારિત કરી પરધર્મી પ્રત્યે વૈરની જ્યાત સળગાવી છે તેનું પરિણામ એ આવ્યું છે કે ધર્મના इत्तमात्तम तत्वाथी भाविडे। अनिक र रही गया छे ने તેઓ ધર્મ દ્વેષની જવાળામાં સબક્યા કરે છે.

જ્યાં સુધી એન ધર્મની ઐતિહાસિકતાના પ્રશ્ન છે, તે વિષયમાં એટલું અવશ્ય કહી શકાય કે એન ધર્મ પણ હિન્દુ ધર્મ અથવા તા વૈદિક ધર્મ જેટલા જ પુરાતન છે. જિજ્ઞાસુ અને સંશાધન પ્રિય જૈન તથા જૈનેત્તર ભારતીય અને વિદેશી વિદ્વાનાએ પ્રાચીન ગ્ર થાનું અનુશીલન કરીને તથા શિલાલેખા ની લિપિ ઉકેલી તેનું પરિશીલન કરીને ઉપરાક્ત તથ્ય-સત્યના સ્વીકાર કર્યો છે.

'પાશ્ચિનીકાલીન ભારતવર્ષ' નામના યશાદાયી ગ્રંથના લેખક પ્રસિદ્ધ પુરાશ્ચુવિદ્ હા. વાસુદેવશરણ અગ્રવાલે અથવ'વેદનાં દર્શાતા પ્રસ્તુત કરતાં લખ્યું છે. " ભિન્ન ભિન્ન ધર્મમાં શ્રદ્ધા રાખનાર તથા વિધ વિધ ભાષાઓ બાલનાર જાત જાતના લાકોને ધરતી પાતાના ખાળામાં સ્થાન આપે છે." આ કથન પુરવાર કરે છે કે વેદકાળમાં ભિન્ન ભિન્ન ધર્મ પાળનારા તથા ભિન્ન ભિન્ન ભાષા બાલનાર લાકો હતા. તથા તેમનામાં અરસ-પરસ સહકાર ને સંપ હતા. વિવિધ ધર્મા પાળાનાર અર્થાત્ કે તે સમયે હિન્દુ અથવા વૈદિક ધર્મ સિવાય પશ્ચ અન્ય ધર્મો પ્રચલિત હતા, એ તથ્ય ઉપરાક્ત વિધાન સ્પષ્ટ કરે છે તે નિર્વિવાદ છે. અંતઃ સાદ્ય તથા અર્હિસાદ્યને આધારે એ સિદ્ધ થાય છે કે અન્ય ધર્મ એટલે કે જૈન ધર્મ અથવા તે શ્રમણ ધર્મ પ્રચલિત હતો.

૧. પાણિનીકાલીન ભારત વર્ષ, પૃ. ૪૨૯, ડેા. **નાસુદેવ શર**ણ અત્રયા**લ.** 

#### [ 4 ]

શી પી. સી. રાય ચૌધરીએ ' જૈનિઝમ ઇન બિહાર' નામનાં ગ્રંથમાં અનેક તથ્યા અને શાધાના પરિણામ એ સિહ અને સ્વીકાર કર્યું છે કે, ' શ્રી ઋષભદેવે મહાપુરાણ અને આદિપુરાણમા પણ આવી ' નાંધ વાંચવા મળે છે. જ્યારે કલ્પવૃક્ષ અદ્ભરય થઈ ગયું ત્યારે લાકા નિરાધાર થઈ આકુળ વ્યાકુળ થઇ ગયા.

શુધા પ્રળળ બનતી ચાલી ને શુધા અનલ દ મ કરવા લાગ્યા ત્યારે બધા લાંકો ચૌદમાં મનુ નાલિરાયનાં શરણે ગયા ત્યારે તેમણે પાતા અવધિજ્ઞાની (ત્રિકાળજ્ઞાની) પુત્ર આદીશ્વર તરફ ઇંગિત કર્યાં. લાંકા તેનાં શરણમાં ગયાં ત્યારે તેમણે ઉદ્દેખાધન કર્યું તેમાં સવે કર્મા કરતાં કરતાં જીવનને દિવ્ય બનાવા. તેમણે ખાદ-અખાદ વનસ્પતિની ઓળખાણ કરાવી, કૃષિ-વિદા તથા કૃષિ-કાર્ય પદ્ધતિ બતાવી, લાંકાને કૃષિ કર્મ કરવાં દીક્ષિત કર્યા. આવા જ ઉદલેખ સ્વયં બૂ સ્તાત્રમાં પણ વાંચવા મળે છે.

આદિકાળથી ભારતીય તત્વચિંતન છે વિચારસરણીઓમાં વિકસતું આવ્યું છે. આ છે વિચારસરણીએ છે. પરંપરાવાદી અને બીજી પુરુષાથંવાદી. પ્રથમ વિચારસરણીમાં પ્રદ્યા પ્રારુષ્ધ વગેરેનું પ્રાધાન્ય છે જ્યારે ખીજી વિચારસરણી પ્રગતિશીલ

ર જૈનિઝમ ધન બિહાર, પૃ. છ, પી. સી. રાયચૌધરી.

૩. મસાપુરાણ પૃ. ૧૯૦–૯૧ તથા આદિપુરાણ ૧૬/૧૭૯

भथवा ते। श्रमण्प्रधान छे. तेमां आयरण्य तथा हर्म नुं प्राधान्य छे. तेम छतां स्मे सत्य ७६ सेणनीय छे है आ अन्ते विचारसरण्यों अन्ये न्य पूरह छे निह्य है अवरेष ह. प्रथम विचारसरण्यों नुं ७ हुं गमस्थान पंजाय तथा पश्चिमि ७ त्तर प्रदेश छे ते। द्वितीय विचारसरण्यों आसाम, विद्वार, यं गाय, मध्य प्रदेश, राजस्थान तथा पूर्वी ७ त्तर प्रदेशमां पाताने। पुद्राय रच्ये। आ श्रमण्य प्रधान विचारसरण्याना जनह छे केन. ४

कैन धर्मनी पुरातनता विषे तथा तेना विश्वित तत्विंतन विषेना उद्देशि। श्रीमद्ग्नागवतमां पण् सांपडे छे. हिन्दू धर्मना आ अति प्राचीन अध्यमां षमनाथनां छवननं विस्तृत आदीणन थयेद्धं छे. कागवतमां स्पष्ट शण्हीमां रक्ष इरवामां आव्युं छे हे केना शुक्ष नाम उपर आ हैशनं नाम कारत पद्युं ते मुनिश्रेष्ठ करत षमनाथना सौ पुत्रीमां क्येष्ठ पुत्र हता.

: येवां खल्ल महायोगी भरते। ज्येष्ठः श्रेष्ठ गुणस्वातीत येनेदं वर्षे भारतिमित्ति •यपदिशन्ति ॥

૪. ભારતીય દર્શન પૂ. ૮૬ લે. વાચરપતિગરાલા.

<sup>\*</sup> શ્રીમદ્ ભાગવત : પૃ. ૫-૪-૯

શ્રીમદ્ધ ભાગવતના ૧૧ માં સર્ગના દ્વિતીય અધ્યાયના સત્તરમાં <sup>શ્</sup>લાકમાં જણાવ્યા અનુસાર ભરત પરમભાગવત હતા. અત્રે પરમભાગવત વિષે ચિંતન અનુચિંતન કરતાં સ્પષ્ટ થાય છે કે મુનિશ્રેષ્ઠ ભારત પરમ દયાળુ અને ક્રધરના એક નિષ્ઠે ઉપાસક તથા સ્વચ્છ સાત્વિક મનાવૃત્તિવાળા હતા તેવા તેના અભિપ્રેત છે. છતાં આ અર્થ ઘટન સામે કાેઇને મતલોક હાય તા તેને દુરાથઢ નથી પરંતુ એટલું તાે સહુ કાેઈ સ્વી-કારશે જ કે ષમ-પુત્ર ભરતનું અસ્તિત્વ ભાગવત્ કાળમાં પૃષ્ધ રૂપેશ પ્રતિષ્ઠિત થઇ ચુક્યું હતું. આ તથ્યને નધુ સ્પષ્ટ કરવા હું ડાે. વાસુદેવશરથ અગ્રવાલને પુનઃ ઉલ્લેખિત કરવા ઉચિત માનીશ. તેમણે યમ અને ભરત બન્નેના વંશ-કૃળના સંબંધ મનુ અથવા તે સ્વયંભૂ પુરુષ સાથે જોડયા છે. તેમણે વંશાવલિના આલેખ દારતાં કહ્યું છે કે સ્વયંભૂ મનુના પુત્ર પ્રિયત્રત, પ્રિયત્રતના પુત્ર નામિ, નામિના પુત્ર ષમ અને વમના સા પુત્રા ને તેમાં સૌથી માટા પુત્ર તે ભરત. આ નામિનું જ એક બીજું નામ અજનામ હતું ને કાલાન્તરે તેના નામ ઉપરથી જ આ દેશનું પણ અજનામ પડેલું. આ અજનામખંડ આગળજતાં તેમનાપૌત્રના નામ ભરતસાથે જોડાઇ ભરતખંડ થયેલું× અદાખત્ત આ નિષ્કર્ષ વિષે પણ મત અક્ષ છે તેવું નથી કેટલાક ઇતિહાસકારા ભરતને દુષ્યંત અને

<sup>🗴</sup> જૈન સાહિત્યને। ઇતિહાસ (પૂર્વપીઠિકા) પૃ ૮. ડેા વાસુદેવ શરણ અમ્રવાલ

શાકું તલાના ચિરંજીવ માને છે. પરંતુ આ તથ્યને પુરાશ્રુકારા (પુરાશ્રીઓ) વજુદવાળું ગશુતા નથી તેઓ ભરતખંડના સંખંધ દુષ્યંત અને શકું તલાના પુત્ર ભરત સાથે બિલકુલ જોડતા નથી અલ્કે વાયુપુરાશ્રુમાં ષમપુત્ર ભારતના નામને પુષ્ટ મળે તેવા તર્ક વાંચવા મળે છે.\*

શ્રીમદ્ ભાગવતના પંચમ સર્ગના ૪૬ માં અધ્યાયમાં ષમનાથનું સુંદર વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે ને તેમાં તેમની પ્રતિભા તથા તેજસ્વી વ્યકિતત્વનું સંતર્પક આલેખન થયું છે.

જૈનધર્મ પ્રાગ્એતિહાસિક અને પ્રાગ્વૈદિક ધર્મ છે. સિંધુ નદીની ખીલ્યમાંથી પ્રાપ્ત કરેલ યાગમૂર્તિ તથા ઋગવેદની કેટલીક ઋચાઓ તેની ઐતિહાસિકતાનાં ખહિસદ્યિ છે. ઋગવેદની એ ઋચાઓમાં ધમદેવ તથા અશ્િષ્ટનેમિ નામના મહાન અને સાધુ પ્રકૃતિના મહાપુરુષોના ઉલ્લેખ થયેલ છે. ભાગવત તથા વિષ્ણુપુરાલ્યમાં જૈન તીર્થ કર ધમદેવની કથાનું વર્ષાન આવે છે તે પથુ તેની પ્રાચીનતા જ દર્શાવે છે ×

જૈનધર્મ બૌદ્ધ ધર્મ કરતાં પ્રાચીનતર છે એ સત્યના ભાગ્યે જ કાઇ અસ્વીકાર કરે છે. તેની પ્રાચીનતા વૈદ્ધિક ધર્મની

<sup>\*</sup> વાયુ પુરાણ- ૩૩, ૫૨.

<sup>×</sup> ભારતીય સાહિત્ય ઔર સંસ્કૃતિ પૃ. ૧૯૯–૨૦૦ ડેા. વિશુદ્ધાનંદ પાઠક અને ડેા. જયશંકર મિશ્રા.

પ્રાચીનતા જેટલી જ છે. આ સત્યના સ્વીકાર સ્વ. રાષ્ટ્રીય કવિ દિનકરાએ પાતાનાં વિખ્યાત અધ્યયન લાંક, સંસ્કૃતિ કે ચાર અષ્યાયમાં કર્યો છે + તેમાં જ તેમણે લમ પુત્ર ભરતના નામ ઉપરથી જ ભારત વર્ષનું નામા લિધાન થયેલું છે. તેમ સ્વીકાર્યું છે. તદુપરાંત પ્રાહ્મી લિપિના ઉદ્દેશવ તથા વર્ષું વ્યવસ્થાના આરંભ પણ આ યુગથી જ થયા છે તેમ નોંધ્યું છે.

ભારતરત્ન શ્રી લાકમાન્ય ટિલકે જૈન ધર્મને અનાદિ ધર્મ ગજરો છે. તથા આ સત્યને તેમણે નિર્વિવાદરૂપે પ્રતિ-પાદિત કર્યું છે.=

પ્રક્ષાંડ પુરા**ષ્**રમાં ધમની સવેવિયતા પ્રતિપાદિત કરતાં જણાવાયું છે.

पम पार्थिवरेष्ठं सर्वश्वत्रस्य पूर्वजम पभाद भरती मझे वीरः दुत्र शताग्रजः।

નાગરી પ્રચારિષ્ણી સભા કારીથી પ્રકાશિત થયેલ 'સૂરસાગર'માં પણ એવી જ પ્રભુતાનું વર્ણન થયેલ છે—

<sup>+</sup> માંસ્કૃતિ કે ચાર અધ્યાય પૃ. રહ,

<sup>—</sup> શ્રી રામધારીસિંહ દિનકર.

<sup>=</sup> જૂઓ કેસરી ૧ કિસેમ્બરના એક ૧૯૦૪ લાકમાન્ય ટિલક.

#### [ 90 ]

रिषभदेव जब वन के। गये नवसुप्ता नवीं खण्ड तूल भाये भरत से। भरत खंड का राव करे सदा ही धर्म अरु न्याव ॥ ७ ॥

મથુરા નજીક લગ્નાવશેષના ખાદકામ દરમ્યાન ઋષભદેવની ખહ્ગાસનધારી મૂર્તિ તથા તેના ઉપર કાતરાયેલ ખળદ (ઋષભ) ની આકૃતિનાં અવશેષા પણ જૈન ધર્મની પ્રાચીનતાનાં ઘોતક છે. કાયાત્સર્ગ આસન નિષ્ઠ મૂર્તિ જૈન મૂર્તિએની આગવી વિશિષ્ટતા છે.

પાતાના ઇતિહાસ વિષયક શાધ પ્રભંધ હિમાલયમાં ભારતીય સંસ્કૃતિમાં શ્રી વિશ્વંભર સહાય પ્રેમી એ એટલે સુધી કહ્યું છે કે ભારતીય સંસ્કૃતિના નિર્માણના આરંભ કાળથી જ જૈનાએ પાતાના સહયાગ પ્રદાન કર્યો છે. માહે -નો-દડા માંથી મળી આવેલ જૈન મૂર્તિએ તેમની વિકસિત શિલ્પકળા 'વાસ્તુકલા'ના સુંદર નમૂના છે.

શ્રી પં. સુંદરલાલે 'હજરત ઇસા તથા ઇસાઇ ધર્મ'' નામના અભ્યાસગ્રંથમાં લખ્યું છે. તે જમાનાની તવારીખનુ અધ્યયન કરવાથી વિદિત થાય છે કે પશ્ચિમી એશિયા, ઇજીપ્ત ઇરાક, ઇરાન, ગ્રીસ અને ઇથાપિયાનાં જંગલા અને પર્વતામાં

#### [ 99 ]

તે દિવસામાં હજારા જૈન સંત-મહાત્માએ કેર કેર વસ્યા હતા. આ સંત-મહાત્માએ ત્યાં કઠાર તપસ્વીનું જીવન ગાળતા હતા અને ત્યાગ તથા જ્ઞાન માટે તેઓ ત્યાં વિખ્યાત હતા.\*

હિન્દી વિશ્વકાશમાં પણ નોંધવામાં આવ્યું છે કે એટના હિમિનમદમાંથી એક રશિયન પ્રવાસી નાટોવીએ પાલીભાષામાં લખાયેલ એક ગ્રંથ શાધ્યા હતા. ને તેમાં ચાખ્ખું નાંધવામાં આવ્યું છે કે ઇસુએ ભારત તથા ભાટ દેશમાં અજ્ઞાતવાસ કરેલા ને ત્યારે તેમની જૈન સાધુઓ સાથે મુલાકાત થયેલી. ×

તિન ધર્મ પ્રાચીન ધર્મ છે એ સત્યને નકારી શકાય નહીં તેમ શ્રીવીર સાવરકરે પણ કહ્યું છે. ભારત જ તૈન ધર્મની જન્મબૂમિ છે. તદુપરાંત તેમણે એમ પણ નિષ્કર્ષ વારુવ્યો છે કે વૈદિક ધર્મ અને તૈન ધર્મ એક જ આર્યપર પરા સાથે સંકળાયેલ છે. +

તૈતરીય આરણ્યક, વાલ્મીકિશમાય**ણ, શ્રીમદભા**ગવત, વૈરાગ્ય સંદ્વિતા, મહાભારત જેવા મહાન **મં**શામાં જે ઉલ્લેખા

<sup>🛪</sup> ઢજરતર્ધના ઔર ઈસાઇધર્મ પૃ. ૨૨, પં. સુંદરલાલ.

<sup>🗴</sup> હિન્દી વિશ્વકેશ તૃતીયભાગ ઇસ પૃ. ૧૨૮, શ્રી નાગેન્દ્રનાથ ખસુ. એમ. એ.

<sup>+</sup> કિલેરિકર આસિક: ફેપ્રુઆરી ૧૯૩૬, વીર સાવરકર.

#### [ ૧૨ ]

વાંચવા મળે છે તે જ સિદ્ધ કરે છે કે જૈન ધર્મના તે ચુગમાં પથ્યુ પર્યાપ્ત વિકાસ થઇ ગયા હતા. જૈન નગ્નમૂનિ તે સમયે વિહાર કરતા હતા અને રાજા જનકને ત્યાં આહાર અર્થે જતા હતા.

વૈરાગ્ય શતકમાં તા નિષ્પરિશ્રદ્ધી છવનની પ્રાપ્તિનું અતુષ્ઠાન કરવામાં આવ્યું છે.\*

સ્ક દપુરાષ્ટ્રમાં જૈન મુનિઓને નગ્ન અને મયૂર પિચ્છ**ષારી** કહેવાયા છે.× મહાભારતમાં તેઓને અભક્ષ્ય ત્યાગી તરીકે વર્ષ્યુવામાં આવ્યા છે.

વારાહસ હિતામાં જૈન મુનિએાનું વધુ ન શાંતચિત્તધારી સાધુ તરીકે થયેલ છે.+

આમ જૈનેત્તર ગ્રંથા સિવાય શ્રી જિનસેનાચાર્ય કૃત મહાપુરાથ અને વિમલસ્રિ કૃત પઉમચરિય ઇત્યાદિ અનેક ત્રંથામાં જૈન ધર્મની પ્રાચીનતા વિષે ઉલ્લેખા મળે છે. આ જૈન-જૈનેતર ગ્રંથા જૈન ધર્મની પ્રાચીનતાના આલાકરતંલ છે અને અલ્પણિદ્ધ અને દ્વેષ-પૃષ્ધ પ્રચારકાને આ ઐતિહાસિક સત્યથી અવગત કરાવે છે.

<sup>\*</sup> વૈરાગ્યસતક **લ**ત્રહરિ, પૃ. ૮૯

<sup>🗙</sup> સ્કંદપુરાણું અને પવ.

<sup>+</sup> वारादसंदिता ६०/१६

#### [ 93 ]

આ અવતરણા-નિષ્કર્ષો દ્વારા એટલું તા અનાયાસે જ પ્રતિપ્રાદિત થાય છે. કે વાલ્મીકિના યુગમાં પણ જૈન ધર્મ પ્રચિક્તિ થાય છે. કે વાલ્મીકિના યુગમાં પણ જૈન ધર્મ પ્રચિક્તિ થાય ગયા હતા. જૈનધર્મી સાધુ સ્વતંત્રપણ કરીજ અડચણ વગર વિદ્વાર (ભ્રમણ) કરી શકતા હતા એટલું જ નહિ, જનક જેવા રાજધિરાજના મહેલામાં આદરણીય સ્થાન મેળવતા હતા. તેમના ત્યાગ-અલિદાન, સાધના-ઉપાસના તથા સ્કૃટિકવત્ આચરણ તથા શુદ્ધ અને સાત્વિક આહાર-વિદ્વારનું સમાજમાં ઉંચું સ્થાન હતું. જૈનેતર વૈદિક પ્રંથામાં તીર્થ કર તથા મુનિએાના ઉલ્લેખા વગેર ઉપરથી નિષ્કર્ષ નિકળી શકે છે. કે જૈનધર્મ અનાદિકાળથી અસ્તિત્વમાં છે તથા તે તતકાલીન સમાજમાં પણ પ્રતિષ્ઠા પ્રાપ્ત હતા.

પ્રસિદ્ધ સૂરી કવિ મલિક સુદ્ધ-મદ જાયસીએ પાતાની કાળજયી રચના 'પદ્માવત'માં સિદ્ધ લદ્ધીપના વર્ણું નમાં દિગમ્ખર જૈન સુનિઓના ઉલ્લેખ કરેલ છે.

શ્રી ઈ. આઈ શામસે 'ધી લાઇફ એાફ ધી ખૂચૂ'માં તાંધ્યું છે કે સિકંદર જૈન સૂફી સાધુએાને મળેલા તથા તેમની અખૂટ ધીરજ તથા અસીમ સહનશીલતા નિહાળીને તે ખૂબ પ્રશાવિત થયેલ.

કૃષિ-મુનમાં ભગવાન ધમદેવે શિપિની શાધ કરેલી એ હકીકત પથ જૈનધર્મની પુરાતનતા દર્શાવે છે. તેમની ખ્રાહ્મી નામની મુકન્યાના નામ ઉપરથી ખ્રાહ્મી શિપિ નામકરથુ થયેલું ત્યારખાદ તે સમયે જ સ્વર-વ્યંજન, ત્રિષ્ટ્રત-પદિવદ્મા, છંદ-

#### [ 88]

અલંકાર ઇત્યાદી શાસ્ત્રોના શ્રી ગણેશ થયેલા. પુરુદેવચં પુ (પૃ. ૧૪૨) તથા આદિનાથ ચરિત્ર (દામાનંદિકૃત) પૃ. ૩-૧૪ વગેરે ચંચામાં ઉપરાકત તથ્યોને પુષ્ટિ મળે છે.

નાટચશાસ્ત્રના પ્રણેતા ભરતમુનિએ પણ પાતાના ગ્રંથના મંગલાચરણ સમયે જ નાટકની જનની બ્રાહ્મીને પ્રણામ કર્યા છે. -

શ્રી દિનકર્અએ પણ સ્વીકાર કર્યો છે કે ધમદેવે અઢાર પ્રેકારની **લિપિઓની** શાધ કરી છે.\*

ઉપરાક્ત વિધાનાનાં પરીક્ષણ-મૂલ્યાંકન બાદ આટલું સ્વીકારવું જ પડે છે કે જૈનધર્મ પ્રાગૈતિદ્વાસિક અને વૈદિક ધર્મના સમકાલીન છે તથા તે એક પ્રાચીન ધર્મ છે.

જે કાઇ દેષ્ટિવાન શાધછાત્ર આ વિષયમાં ઉડું અધ્યયન કરે અને ગર્ભિત સત્યાનું ઉદ્દઘાટન કરે તા પ્રાચિન સંસ્કૃતિ અને ભારતીય ઉત્થાનના અનેક વશ્રુખેડયાં પંચાનું ખેડાણ થાય. તથા આધુનિક વિજ્ઞાનના અનેક મૂળભૂત સિદ્ધાંતાના મૂળ જૈન સાહિત્યમાં જડી શકે.

—અસ્તુ.

### (સૌરાષ્ટ્ર યુનિવર્સિટીમાં રના કરેલ શાધ નિમ'ધ)

<sup>+</sup> નાટય શાસ્ત્ર ૩/૬૭ ભરતમૂનિ.

<sup>\*</sup> મે રકૃતિ કે ચાર અધ્યાય પૃ.૪૪, સ્વ. રામધારીસિંહ દિનકર.

### જૈન ધર્મની વિશિષ્ટના....

પરાપૂર્વથી આ દેશમાં વૈદિક અને શ્રમણ સંશ્કૃતિનો વિકાસ થયા છે. લગભગ તીર્થ કર પાર્શ્વનાથ સુધી આ બેજ શબ્દોના ઉપયાગ થતા. પણ પછી હિન્દુ અને જૈન જેવા શબ્દો આ બન્ને સંસ્કૃતિઓ માટે વપરાવવા લાગ્યા. અને મહાવીર સ્વામીનાં સમયે તા ધર્મ સાથે હિન્દુ ધર્મ અને જૈનધર્મ આવા શબ્દોના સ્પષ્ટ પણ પ્રયાગ થયેલા છે. આપણે ધર્મ અને 'જૈન' આ બે શબ્દોના શાબ્દિક અર્થ પછી સાવાર્થ અને 'જૈન' આ બે શબ્દોના શાબ્દિક અર્થ પછી સાવાર્થ અને ગૂઢાર્થ પછીનાં પ્રકરસમાં લઇશું પણ પ્રથમ એક સ્પષ્ટતા જરૂરી છે કે જૈનધર્મ અને હિન્દુધર્મ કર્યા સ્પષ્ટ પણ જાદા પડે છે. અને તેના લક્ષણા ઉપર દક્ષ્યાત કરશું.

સાધારણ લાકા કે જેઓને બન્ને ધર્માના પાયાનું જ્ઞાન નથી તેઓ પાસ્પરિક ભ્રમયુક્ત, પૂર્વાંગહથી પીડાઇને વ્યાખ્યા કે લોદ અતાવવાને અદલે દાેષારાપણને વધુ મહત્ત્વ આપતા હાય છે. હિન્દુઓ જૈનધર્મને નાસ્તિક્ધર્મ, સંશયનાં દર્શનના ધર્મ કહે છે તો જૈના હિન્દુ ધર્મને લીલા કરનાર, સરાગી-

#### [ 98 ]

દેવાનું હિંસાત્મક યજ્ઞા કરનારાના ધર્મ કહે છે. પ**ણ** મારી દબ્ટિએ બન્નેની સમજ અધ્રી છે.

ઘણી વખતે આપણે માત્ર કિયાકાંડને આધારે આત્મ શ્લાધા કરીને કહીએ છીએ કે અમા અહિંસક છીએ, અમા રાત્રે નથી ખાત, અમા રાત્રે પાણી પથુ પીનામાં પાપ માનીએ છીએ, કંદ્રમૂળ નથી ખાતા નકાંડા અપવાસ કરીએ છીએ માટે અમા જૈન હત્તમ છીએ. પણ આ જૈના માટે વિશેષ નથી. હિન્દુ પુરાણામાં વિશેષ કરી શિવપુરાણ અને માકેન્ડ પુરાણમાં સ્પષ્ટ ઉલેખ છે કે રાત્રિ- લાળન માંસ સક્ષણ-સમાન છે અને રાત્રે પાણી પીવું લાહી પીવા સમાન છે. અને કંદ્રમૂળ અંગે તા એ વિજ્ઞાને પણ અનેક રાગ જમાવનાર ગણાવેલ છે.

જેના એમ કહે છે કે અમારા આદિ તીર્ય કર ઋષભ દેવે કૈલાસ (અષ્ટાપદ) પર્વંત પર તપશ્ચર્યા કરી છે. સંસારને તમામ વ્યવહાર ખેતી, શિક્ષણ વગેરે શીખવ્યું છે. અને દિગં ખર માન્યતા પ્રમાણે તેઓ સંપૂર્ણ પરિશ્રહ રહિત દિગં ખર હતા. માટે અમા સાચા નિષ્પરિશ્રહ યુક્ત ધર્મને વરેલા છીએ. તેા હિન્દુઓની પણ દલીલ સ્પષ્ટ છે કે અમારા ભગવાન શંકરની તયશ્ચર્યા બૂમિ કૈલાસ છે. તેનાં ચિન્હ રૂપે પણ નાન્દી છે જે ઋષભદેવના છે. શંકર પણ દિગં બર છે. અને અમાતો શિવલિંગની જ પૂજા કરીએ છીએ.

#### [ 99 ]

આવા વિવાદાથી આપણે સત્યને પામી શકવાના નથી. પરંતુ અન્ને વચ્ચે જે સ્પષ્ટ વિભાજન રેખા છે તે એ છે કે હિન્દુ ધર્મમાં ભગવાન અવતાર લે છે તે નિશ્ચિત કાર્ય માટે અવતરે છે, લીલા કરે છે અને દુષ્ટાના સંહાર કરી ધર્મ સ્થાપન કરી પુનઃ પાતાના સ્થાને વૈકુંઠ ધામમાં વિરાજે છે. અને તેમાં પણ પ્રદ્મા વિષ્ણું ાશેવના નિશ્ચિત કાર્યો છે સર્જન, પાલન અને સંહાર. તેએાને ધરતીપર જન્મ્યા પછી લીલાથે<sup>૧</sup> ખધુંજ સામ, દામ, દંડ, લેદની છૂટ છે પરંતુ અહિં જૈન ધર્મ સર્વાથા અલગ પડે છે. તે ધર્મમાં ભગવાન અવતરિત थता नथी पણ પ્રત્યેક છવ ક્રમીના ક્ષય કરીને ભગવાન એટલે પરમયદ્ર ની પ્રાપ્તિ કરી શકે છે. પાપીમાં પાપી જીવપણ જો સમ્યક્ત ધારણ કરે તા તે પાપાને ક્ષી , કરી તપર્શ્વાથી કર્મા ખપાવીને માેક્ષ પાપ્ત કરી શકે છે સાથા સાથ જૈન ધર્મમાં કાઈ નિશ્ચિત નિર્માણ પાલન કે સંહાર કરવા વાળા નથી. અને જૈન દ્રષ્ટિએ કાઈ નિર્માણક સંહાર કરતુંજ નથી પ્રત્યેક ક્ષણે જીવને કર્મા ખંધાય છે ક્ષય થાય છે અને સંસાર એ કર્માથીજ ચાલે છે તેના નાશ્વ થતા નથી. અને બીજી વસ્તુ કાઈ છવ કાઇના કલ્યાણ માટે લીલા કરતા નથી તે પાતાના કર્મા ખપાવે છે, સંસારને તેમ કરવાના ઉપદેશ આપે 🕏 જેથી છવ સ્વયં પાતાના કર્મીના ક્ષય કરી પરમપદને પામે છે. ત્રીજું માક્ષમાં ગયેલ છવ આવાગમનમાંથી છૂટી જતાે હાવાથી

#### [ 96 ]

तेने पुनर्शन्म લेवे। पडते। नथी. એટલેકે જૈન દ્રષ્ટિએ પ્રત્યેક જીવ સ્વયં ભગવાન ખનવાની ક્ષમતા ધરાવે છે. આમ નીચેથી ઉપર ચડવાની શક્તિ જૈન ધર્મની પાસે જ છે. અને આને લીધે જ જૈન ધર્મ, હિન્દુ ધર્મથી જુદા પડે છે અને પાતનું વિશિષ્ટ સ્થાન ધરાવે છે. તદુપરાંત તેના પાયા અહિંસા પર રચાયેલ હાવાથી તે ભાવહિંસા જેટલા સ્ક્ષમતાથી અહિંસાનું પાલન કરે છે માટે જેટલી વસ્તુઓમાં હિંસા થવાના સભવ રહે તેનાંથી ખચવાના પ્રપાસા કરે છે. માટે જ આહાર, વ્યવહાર, સર્વમાં હિંસા ન થાય તેની કાંળજી રાખવા માટે રાત્રિશાજન, વગેરેના ચુસ્ત પણ ત્યાગ કરાવે છે.

જૈનધર્મને આમ વૈજ્ઞાનિક રીતે આપણે સમજશું, તેનાં હાર્દને જાણશું અને તેની વિશિષ્ટતાને મનન કરશું તેા તે સમજવામાં સરળ ખનશે. અને તેનાં દર્શન આપણને આનંદ આપશે.



### ધર્મ અને તેની વ્યાખ્યા

ધર્મ શબ્દ સાંભળતાજ સામાન્ય રીતે આપણે ક્રિયાકાંડ ને જ એાળખીએ છીએ. દા. ત. રાત્રેન જમલું, કંદમૂળ ન ખાવા, અપવાસ કરવા, પ્રતિક્રમણ કરવું આદિ પણ સાચી રીતે સૂક્ષ્મ દૂષ્ટિથી વિચારીએ તા આ ધર્મ નથી. પણ બાહ્ય આચરણ અથવા ધર્મના વ્યવહારસ્વરૂપ છે. ધર્મ તા તેનાથી ખુબજ ઉચ્ચ અને વૈજ્ઞાનિક વસ્તુ છે. આચાર્યીએ કહ્યું છે કે "જે પ્રાણીઓને સંસારના દુ:ખથી બહાર કાઢી ઉત્તમસુખ (વિતરાગપણ)માં પ્રસ્થાપિત કરે તે ધર્મ છે અને આવા ધર્મ તમામ કર્મીના વિનાશક હાય છે." ધર્મ તા આ ચતુર્ગતિમાં દુઃખાેથી મુક્ત કરે છે અને શુદ્ધ ભાવ અર્થાત આત્મલીન બનાવે છે. નિવિધાર શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપમાં દર્શન કરાવે છે. સાચા ધર્મ સંસારમાં પરિભ્રમણ કરતાં નિમ્નકારિએ પહેાંચેલ જીવના ઉદ્ધાર કરે છે. અને ઉચ્ચતમ માક્ષપદ સુધી લઇ જવા સહાયરૂપ ખને છે. સર્વાર્થ સિદ્ધિમાં ધર્મના લક્ષણ વર્ણવતા આચાર્ય કહે છે " જિનેન્દ્ર દેવે અહિંસા લક્ષ્મને ધર્મ કહ્યું છે સત્ય જેના આધાર છે, વિનય જેની જડ છે. ક્ષમા જેનું અળ છે. જે પ્રદ્માચર્યથી રિક્ષિત છે. ઉપશમ જેની પ્રધાનતા છે, નિયતી જેનું લક્ષણ છે. અને નિષ્પત્ચિહતા જેનું અવલંખ છે." કૈટલાક આચાર્યોએ જૈન ધર્મના મૂળમાં અહિંસા માનીને અહિંસાને જ ધર્મ કહ્યો છે કૈટલાકે ખુખજ તટસ્થ જાવે વસ્તુ સ્વભાવને ધર્મ કહ્યો એટલે વસ્તુ જે સ્વરૂપમાં છે તેનાં મૂળ સ્વરૂપમાં એાળખવી તેજ ધર્મ છે.

આ વ્યાખ્યામાં આત્માને મૂળ નિરાકાર સ્વરૂપે નિર-ખવાની વાત છે. સંસારની વિષમ વાસનામાં ઘેરાયેલ આ જીવ માહિવશ સત્યને વિસરી જાય છે. અને બાદ્ય-સ્થૂલ શરીરને આત્મા માની છે, સંસાર સુખને સુખ માનીને અનંતકાળ સુધી જન્મ-મરાથુનાં દુઃખને વેઠે છે. તા આવા જીવ સત્ય સ્વરૂપે આત્માને મૂળ સ્વલાવે આળખે તે જ સાચા ધર્મ છે. એટલે આત્માને આળખવું એજ ધર્મથયા.

આ વ્યાખ્યા ઉપરથી આપણે એટલું તા સમજયા જ હુઇશું કે ધર્મ અને ક્રિયાકાંડ તે બન્ને જીદા છે. પરંતુ એના અર્થ એ નથી કે ક્રિયાએ કરવી જ નહી. એટલા માટેજ આચાર્યોએ ધર્મને મુખ્ય બે સ્વરૂપામાં વહેંચી દીધા છે— ૧ વ્યવહાર ધર્મ ર નિશ્ચયધર્મ

#### [ २१ ]

#### **થ્યવહારધમ**ે—

હવે જયારે વ્યવહાર ધર્મની વાત કરીએ ત્યારે ધર્મ શાબ્દ પુરુષ વાચક અને છે એટલે વ્યવહાર ધર્મથી પુરુષખંધ થાય છે. (જૈન સિદ્ધાંત પ્રમાણે પુષ્યળંધ પણ ત્યાજય છે પણ તે અવસ્થા મહાવતી થયા પછી જ શકય છે. શ્રાવક માટે આ વ્યવહાર ધર્મ જ પ્રાથમિક-સાપાન છે.) આપણે શ્રાવકા પંચપરમેષ્ઠાને ભક્તિપૂર્વંક પૂજન વંદન કરીએ છીએ તે વ્યવહાર ધર્મ અર્થાત પુષ્ય અપાવનાર ધર્મ છે. આ વ્યવહાર ધર્મની અંદર પૂજન, ભજન, આહારદાન, સંયમ, વ્રત, તીર્થ યાત્રા, જિનમ દિરા, ઉપાશ્રયા વગેર ખંધાવવાની પ્રવૃત્તિ વગેરેના સમાવેશ થાય છે. આવાં શુદ્ધ સમ્યકત્વ ભાવથી પાપના નાશ થાય છે. પુષ્યના બંધ થાય છે. ઉત્તમ ગત્તિ મળે છે અને શુભ પરિણામી જીવ આ પુષ્યના પણ હનન કરી શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિત થઇ માક્ષપ્રાપ્તિ કરે છે. વ્યવહાર ધર્મથી શંસાર પ્રત્યે અરૂચિ કેળવીને કેવલી ભગવંતનાં માર્ગ તરફ મનને વાળી શકાય છે. આમ જોઇએ તો એક વાત નિશ્ચિત થઇ કે અનહિતકારી ભાવાને દુર કરવા માટે શ્રાવકે **વ્યવહાર ધર્મના** આશ્રય લેવા જોઇએ અને હવે સમજાયું હશે કે પૂજન લજન દાન વગેર કેમ જરૂરી છે. અને કેવી રીતે ધર્મ છે અને આ ધર્મમાં પણ ચિત્તને પરાવવું હશે તો તેવા તમામ પ્રકારનાં

#### [ २२ ]

ખાન-પાન આહાર-વ્યવહાર ત્યાગવાજ પડશે જે હિંસક હાય, મનને ઉત્તેજક બનાવે, લાભ તરફ લઈ જાય અને એપણા જન્માવે. ટુંકમાં ઇન્દ્રિયાને સંયમિત બનાવવા માટે આ ખાન-પાનના સંયમ જરૂરી છે. જેથી પંચપરમેષ્ડીની આરાધનામાં નિરાકુળ થઇને ચિત્તને પરાવાય. આમ ખાન-પાન ધર્મ નથી, પણ ધર્મ સાધનના આધાર છે. સંયમ માટે લગામ છે.

#### નિશ્ચયંધમ :-

જયારે વ્યવહાર ધર્મથી પંચપર મેષ્ઠી પ્રત્યે વિનય દાખવનાર જીવ સંયમને સાધે છે ત્યારે તે ક્રમશા સમ્યકત્વ ધારણ કરી આત્મા તરફ એટલે લેદ-વિજ્ઞાનની દૃષ્ટિ કેળવીને આત્મસ્વભાવ તરફ પ્રયાણ કરવા લાગે છે. ચારિત્ર ધારણ કરે છે. આવા જીવ રાગ-દ્રેષ રહિત આત્માનાં મૂળ સ્વભાવમાં રમણ કરે છે. સમતા, માધ્યસ્થતા, શુદ્ધભાવ, વીતરાગતા વગેરે ગુણાથી ભૂષિત ખને છે. રાગરહિત ખનવાથી સંસારના પદાર્થી તેને સ્પર્શી શકતા નથી તે શુદ્ધ ચૈતન્ય જયાતિ સ્વરૂપ આત્માનું જ ચિંતવન કરી તપારૂઢ ખને છે. આત્માના મૂળ સ્વભાવ આનંદ છે જે આવા નિશ્વય ધર્મથી પ્રાપ્ત થાય છે. આ આનંદ ઇન્દ્રિયાતીત હાય છે. જેમાં આંતરિક અનુષ્ઠાન વીતરાગતા અવસ્થાની સાધના મુખ્યત્વે હાય છે.

#### [ २३ ]

જયારે વ્યકિત વ્યવહારથી નિશ્વયમાં સ્થિર થાય છે. સમ્યકત્વ ધારણ કરી સમસાવ કેળવે છે ત્યારે વ્યવહારનાં વ્રતો પણ છેાડી દે છે. પછી ક્રિયાયુક્ત કાર્યો કરવાની જરૂર રહેતી નથી. આરંભ પરિગ્રહથી તે સુક્ત અને છે. આવા શુદ્ધ પરિણામી ભવ્ય જીવમાં વીતરાગ પ્રણીત સર્વ ધર્મો અનાભૂત થઇ જાય છે.

કહેવાના મતલખ આટલું જ છે વ્યવહાર ધર્મ નિસરણી છે કે જેનાથી નિશ્ચયધર્મ તરફ જઇ શકાય છે.

જુઓ જૈનધર્મની આ લાક્ષણિકતા છે કે તે માત્ર ખાદ્ય પૂજા, ભજન, ત્યાગ વગેરેથી જ આપણને સંતાષ કરાવતો નથી તેને જ ઇતિ માનતા નથી. તેનેજ સર્વસ્વ માનનાર તા મૂઢ છે. સંસારમાંજ ભટકનાર છે. સમ્યત્વ રહિત છે પણ જેમ ચાકા સાફ કરીને રસાઇ કરવામાં આવે તેમ વ્યવહારથી ચાકા (આત્મા) સાફ કરીને જ પરમાર્થની આરાધના કરવાના ઉપદેશ આપે છે. સ્વર્ગપ્રાપ્તિ તેનું ધ્યેય નથી એટલે જે લેકા બાદ્ય થાડીક ધાર્મિક ફિયા કરીને ધર્મ કરવાની વાત કરે છે તેઓ સત્યાભાસમાં જીવે છે સત્યથી ફ્ર ર છે જૈનધર્મના સાધ્ય આત્મપ્રાપ્તિ છે. બાદ્ય કિયાઓતા માત્ર સાધન છે સાધનને સાધ્ય માનનાર અજ્ઞાની છે. સાધનની

### [ २४ ]

શુદ્ધતા પણ એટલી જ જરૂરી છે અથવા કાદવથી કાદવ ધાવા જેવું અને માટે બાદ્ધા ક્રિયાઓ જો શુદ્ધ હાય તા માર્ગ શુદ્ધ અને માર્ગ તે લક્ષ્ય ન કહેવાય તે જરૂરી છે પણ આ નિશ્ચય અવસ્થા સુધી પહોંચવા માટે સાધના-તપ ખૂબ જરૂરી છે તેની ચર્ચા પછી કરીશું.

આ ચર્ચા વિચાર**ણાથી એ**ક વાત સમજાઇ હશે કે ધમે એટલે શુ ? ધર્મ એટલે જેનાંથી ક્રિયાઓના ખ્યાલ આવે અથવા સુગ કે કંટાળા ચંકે નહિ પણ ધર્મ એટલે સંસાર પ્રત્યે અરૂચિ કેળવી સંયમ અને વ્રતથી આત્મા સુધી પહેાંચવાની પ્રક્રિયા.



### ધર્મ અને સમ્પ્રદાય:–

ધમ' અને ફિયા જેમ જુદા છે તેમ આપણે ધમ' અને સમ્પ્રદાયના ભેળસેળમાં અટવાયા કરીએ છીએ. ધર્મ શબ્દની સાથે આપણે હિન્દુ, જૈન, બૌદ્ધ, મુસ્લિમ, શિખ કે ઇસાઇ શબ્દ નેડીને હિન્દુધમેં, જૈનધમેં જેવા શબ્દો જ એાળખી શક્યા છીએ અને આજ કારણ છે કે ધર્મનાં સાચા સ્વરૂપને જાણી શક્યા નથી.

ઉપર મે ધર્મની શાહીક વ્યાખ્યા અને છે મુખ્ય લેદાની ચર્ચા કરી તેમાં કયાંય આ રીતે ધર્મ શબ્દના પ્રયાગ થયા નથી પણ સામાન્ય લાકા આમજ વિચાર છે અને વર્તે છે ધર્મનાં વિશાળ અર્થની જગ્યાએ તે સંક્રચિત રીતે જૈનધર્મ, હિન્દુધર્મ, મુસ્લિમધર્મ વગેરેના જ ઉપયોગ કરે છે.

હકીકતમાં જૈન, હિન્દુ, ઈસાઇ, બૌધ આ બધા તે! સમ્પ્રદાય છે. અને સમ્પ્રદાય હંમેશા સંકૃચિત અર્થનાં જ દ્યોતક હાય છે. તે પાતાની સીમિત વ્યાખ્યાએા, માન્યતાએા-માંથી જ બહાર નીકળી શકતા નથી હજારા વર્ષોના ઇતિહાસ

### [ २६ ]

સાક્ષી છે કે "ધર્મ વ્યક્તિને જોડયા છે જ્યારે સમ્પ્રદાયે ખંડિત કર્યો છે." જ્યારે સમ્પ્રદાયની દષ્ટિથી આપણે ધર્મને મુલવીએ છીએ ત્યારે ધર્મનાં માતી હાથમાં આવતા નથી માત્ર સમ્પ્રદાયની છીપલીએાજ પ્રાપ્ત થાય છે. સમ્પ્રદાયના જન્મ જ દ્વેષમાંથી થાય છે આપણે જૈનધર્મની પ્રાચીનતા અને ધર્મની વિશિષ્ટતામાં જાણ્યું છે કે આ દેશમાં વૈદિક અને શ્રમણ સ'સ્કૃતિ શાળ્દાજ વપરાતા હતા. અને અન્નેના લક્ષ્ય પણ લગભગ સમાજ માનવા જાતિના હતા પશુ કાળક્રમે આ શખ્દા ઘસાયા અને તૂટ્યા અને નવા નવા णौद्धिके अदि यातुर्वथी नवा सिद्धांती स्थापित करता गया અથવા મૂળ સિદ્ધાંતને વિકૃત કરી પાતાની રીતે કથન કરી લોકોને ભરમાવીને નવીન સમુદાયને જન્મ આપતા ગયા, અને આવા નવીન સમુદાય વાદીઓ પાતે જ સાચા છે તેમ માની આધિપત્યની ભાષા વાપરીને ઝઘડવા લાગ્યા પરિષ્ટામ ખૂબજ ભયંકર આવ્યું. ધર્મ તૂટતા ગયા. સમુદાય વધતા ગયા. એ એકજ દર્શનનાં ધર્મમાં અનેક સમુદાયા અને દરેક પાતાને શ્રેષ્ઠ અને સાચા માનવામાં ઝઘડવા લાગ્યા અને પરિભામ સાચા ધર્મ નિસ્તેજ બનતા ગયા અને ઝુથ સમુદાયાની ચમક પ્રસરવા લાગી. ક્રિયાકાંડ જ ધર્માનાં સ્વરૂપા રહી ગયા જાણે આત્મા વગરનાં શરીરની પૂજા થવા લાગી. अरे! धर्मना न में व्यक्तियार पछ दूववा-हाववा क्षाण्या! ચાર્વાક જેવા પણ ધર્મના નામે આ દેશમાં પૂજ્ય અન્યા.

### [ २७ ]

વિવિધ સમ્પ્રદાયનાં મૂળમાં એના દર્શનપક્ષને તપાસીએ ती अधा क भानवनी भुक्ति, आत्माना ઉद्धारनी वात करे છે અધા જ મનાવિકારાને ત્યજને ભગવાનના સાનિધ્યની વાત કરે છે. ક્રિયાકાંડે કે જે સમ્પ્રદાયની એાળખ માટેનાં જ સાધન ગણાય તે જરૂર જુદા જુદા હાય છે. પરંતુ આ સંદર્ભમાં એક વાત કહેવી જરૂરી છે કે "જૈન દર્શન "નાં મૂળમાં જે આત્માની વાત છે, માક્ષની કલ્પના છે. અને વિષયને વિવિધરૂપે સમજવાની વાત છે તે અનાદિકાળથી આજ સુધી યથાવત રહી છે. તેમાં અનેક સમ્પ્રદાયા કે આમ્નાયા થયા છતાં માક્ષમાર્ગની સાધનામાં આ સમપ્રદાયા ધર્મ ઉપર અસર કરી શકયા નથી. જ્યારે અન્ય દર્શનમાં **માવા પશ્વિત**ેના થયા છે. દા તે અહિંસામાં માનનાર હિન્દ્ર ધર્મમાં પ્રશ્વ પશુ અને નર બલિના યત્રો ઘુસી ગયા હતા. હિન્દ્રધર્મના નામ શાકતા પણ ખમ્યા અને નિરાકાર પ્રદાને માનનાર ધર્મમાં સાકાર અને સરાગી દેવાની ઉપાસના પંશાસ્થાન જમાવતી ગઇ.

આપણે એક સાધક તરીકે એટલું સમજવું જોઇએ કે ધર્મ અને સમ્પ્રદાય આમ જુદા છે. ધર્મ આત્માના સ્વભાવ છે. ધારણ કરવાની વાત છે. જ્યારે સમ્પ્રદાય સંકુચિતતાની વાત છે.

## તા જૈન ધર્મ કેમ?

હમણા મેં ધર્મ અને સંપ્રદાયની વાત કરી તમને સ્વભાવિક રીતે પ્રશ્ન થાય કે જે જૈન સંપ્રદાય દાય તા આપણે ધર્મ એમ કહીએ છીએ ? તો તેના જવાબ એ રીતે આપી શકાય કે. જૈન શખ્દ તે વ્યક્તિવાચક કે સંપ્રદાય વાચક નથી પરંતુ તે ક્રિયાવાચક છે. જૈન શખ્દ મૂળ જિનમાંથી છે જેના અર્થ એમ થાય છે કે જેઓએ પાતાની ઇન્દ્રિયા ઉપર વિજય મેળવ્યા છે. એટલે કે આત્માને અનંત યાનીઓમાં ભૌતિક વિકારને લીધે જે ઇન્દ્રિયા ભટકાવે છે. તે પાંચઇન્દ્રિયાને જેણે સંયમ રૂપી શસ્ત્ર વડે વશમાં કરી છે તે જિન છે અને એવા કેવલી ભગવાન ધ્વારા જે કથિત છે તે જૈન છે. તે જૈન દર્શન કે જૈન ધર્મ છે. આપણે ચાડંક ઉંડાથથી વિચારીએ તાે આ વ્યાખ્યા ધ્વારા એક સ્પષ્ટતા યાય છે કે જૈન શખ્દમાં જ ધર્મની વ્યાખ્યા જે આ પૂર્વે કરી છે તે સમાયેલી છે. અને આ રીતે આત્માની, મૂક્તિની ઇન્દ્રિય સંયમની વિશાલ ભાવના જેમાં સમાયેલી છે તે જૈન પાત ધર્મ છે. અને તેની સ્યાદ-વાદની દર્ષિ સમભાવ ને પ્રસ્તુત કરે છે. આ રીતે જૈન ધર્મ સંપ્રદાય નથી જો કે શ્વેતામ્બર, દિગમ્બર, સ્થાનકવાસી, તેરા પંચ વગેરે તેનાં સંપ્રદાય છે. પરંતુ મૂળ જૈન ધર્મ તે સંપ્રદાય નથી.

# આપણે જૈન કેમ ?

આપણે જયારે એમ કહીએ છીએ કે આપણે જૈન છીએ ત્યારે ભ્રમવશ એમ માનીએ છીએ કે આપણે જૈન જાતીના છીએ અથવા વિશક વેપારી છીએ પરંતુ આ અને ભ્રમપૂર્ણ અને નાસમજની વાત છે. હકીકતે આપણે સત્યને જાણતા નથી અને તેની મહત્તાને માનતા નથી પરિણામે શ્રેષ્ઠ ધર્મના ધારકા આપણે વાશિયા મઇને રહી ગયા. હવે થાડીક સ્પષ્ટતાથી આ વાતને સમજીએ, સૌથી પહેલા તાે એ સમજવાની જરૂર છે કે જૈન તે જાતી નથી પરંતુ ધર્મ છે. ભાગવાન કેવલી પ્રશ્ચિત ધર્મ જૈનધર્મનાં સિદ્ધાંતાને માનનાર અને જીવનમાં ઉતારનાર તે જૈન છે. સાધારણ રીતે આપણ શ્રાવક કહેવાઇએ છીએ તેની બ્યાખ્યામાં કહેવાયું છે કે જે विवेडवान છે विरक्तियत्त છે, અણવતના धारङ છે ते श्रावङ છે અને જે ગૃહસ્થ જીવનમાં પૂર્વંક વૃત્તનિયમ કરે છે તે પંચયરમેષ્ટિના શક્ત દાન, પૂજન કસીને મૂળગુણાને ધારણ કરે છે અને અનુંક્રમે રાગાદિક ભાવાને દ્વર કરી ઇન્દ્રિય સંયમ ધારણ કરે છે અને મુનીવત ધારણ કરવાની ભાવના

### [ 30 ]

સાથે ભગવાન જિનેન્દ્રની જેમ જિન થવાનાં પ્રયત્ન કરે છે જે દેવ શાસ અને ગુરૂમાં શ્રદ્ધા રાખે છે અને જીવનમાં અનાવશ્યક હિંસાથી દ્વર રહે છે, પરિમાણવતનું પાલન કરે છે, અપ્ટ મુલગુલ ધારણ કરીને અલક્ષ્ય, રાત્રીભાજન વ. ના ત્યાગ કરે છે, અને મૈત્રો, પ્રમાદ, કારૂલ્ય અને માધ્યસ્થ ભાવાને ધારણ કરીને ભાવહિંસાના પણ ત્યાગ કરે છે જે ભય, સ્નેહ, હાલ, વિગેરથી પ્રેરિત થઈ કુદેવ, કુશાસ્ત્ર અને કુગુરૂને વંદન કરતા નથી અને ઉત્તરાત્તર નિષ્પરીશ્રહી અનીને આનંદના અનુભવ કરે છે. આ રીતે જે સંપૃર્ણ રીતે સત્પુરૂષના લક્ષણો ધરાવે છે તે જેન છે આ વ્યાખ્યાથી કાઈ પણ વ્યક્તિ કે જે આવા લક્ષણોના ધારક છે તે જૈન છે ભગવાન મહાવીરે પાતાના સમયમાં આવા ગુણોને ધારણ કરનાર કે ગુણાથી પ્રેરિત થનારને સંઘમાં સ્થાન આપ્યા હતા.

ઉપરના વિવેચનથી શ્રાવક અને જૈન આ બે શખ્દનો સ્પષ્ટ અથ આપણે સમજયા છીએ. એટલે આપણે જન્મથી જૈન કુળમાં જન્મ્યા છીએ એટલે જૈન છીએ પણ લક્ષણધારી જૈન નથી. પરંતુ આત્મપરિક્ષણ કરીએ અને ઉપરનાં ગુણોનો આપણામાં વિકાસ થાય અને આપણે તે સક્ષમતા કેળવીએ તો જરૂર જૈન કહેવાઇએ.

એવીજ રીતે જૈન એટલે વાશ્ચિયા એ અંગે પણ થાડીક સમજ કેળવવાની જરૂર છે. મૂળમાં તપાસીએ તા જૈનધમ

### [ 31 ]

તે ક્ષત્રિયાના ધર્મ છે. અને આપમાં ચાવીશે ચાવીશ તિર્થ કર ક્ષત્રીયકુળ જૈનમાં શૌર્ય વાન, ઐધ્વર્ય વાન, તેજસ્વી રાજકુમારા હતાં. સર્વસુખની ભૌતિક સામગ્રીએ હોવા છતાં પ્રાણીમાત્રનાં કલ્યાણને માટે તેએ સાધનાનાં માર્ગમાં મારૂઢ થયા ઇન્દ્રિય નિરાધ કરી તપસ્યામાં લીન થયાં અને સુક્ષ્માતિ સુક્ષ્મ મન, વચન, કર્મથી અહિંસાનું પાલન કર્યું. પ્રાણીમાત્રનું અંતર પણ ન દુભાય તેની કાળજી રાખી ભયંકર ઉપસર્ગીને સ્વસ્થ ચિત્તે સહન કર્યા. શરીરનાે માહ છાડી આત્મામાં રમણ કર્યું અને તેઓ દ્વારા પ્રણિત જૈન ધર્મના પાયા અહિંસા ઉપર રચાયા. કૃત-કારિત અતુ માદનાથી મન વચન કમેંથી અહિંસાના ઉપદેશ આપનાર અને તેના સ્વીકાર કરનાર અંને એ કોધ ઉપર શ્રમાથી વિજય મેળવ્યા આજીવિકાના સાધનામાં પણ હિંસાના ત્યાગ કરી અને ધીમ ધીમ એવા ઉઘમ તરફ ગયાં કે જેમાં અહિંસા હાય, દયા હાય, સત્યનું રક્ષણ થતું હાય, લાભ અને પરિશ્રહ ન હાય એટલે વેપાર તરક આ ધર્મના માનનારા વધુ પ્રવત થયાં. સમય જતાં તેઓ જેમ જૈન જાતી થઇ ગઇ તેમ વેપારી વાશ્ચિયા થઇ ગયાં <del>ગામ</del>ે પછી તેા રૂઢીગત રીતે ક્ષત્રિય ભુલાઈ ગયાં વાણિયાં માં રહી ગયાં જો કે વૈશ્યાનાં હાથમાં આવવાથી આ ધર્મમાં સીથીલતા પણ આવી અહિંસા જે નિર્ભયતા શિખવે છે તેને યુલીને લોકા કાયર અનુવા લાગ્યા. શાબ્દિક રીતે એમ કહી શકાય વાસ્થિયા એટલે

### [ 32 ]

વાણીની યારી સાથે છે જેને અર્થાત મૃદુભાષી અને આ મૃદ ભાષાના લાકાએ અર્થ કર્યો કમજેર અને ધીમે ધીમે આ કમજેરીને આપણે આપણું લક્ષણ માની બેઠા હેઠીકતે આપણે ડરપાક વાલ્યા નથી પરંતુ ક્ષત્રિય ધર્મનાં અનુયાયીઓ છીએ જેઓ અહિંસાને માને છે પરંતુ જેઓ સત્યમાં દઠ છે. અનીતિની સામે ચલીત થતા નથી.

આ રીતે હવે આપણે ખૂબ ઉન્નત મસ્તકે નિરાભીમાન થઇ પરંતુ દ્રહતાથી કહેવું જોઇએ કે અમા કેમ જૈન છીએ ? સાથાસાથ વર્તમાન પ્રવાહમાં તણાઇને નાચરંગમાં કે આધુનિકતાનાં માહમાં કે માડને કહેવડાવવાનાં લાભમાં જૈનત્વ ભુલી જવું જોઇએ નહીં. શ્રાવકના ગુણા અર્થાત આત્મ કલ્યાણ અને વિશ્વ કલ્યાણની ભાવના આપણામાં જન્મે તે ગુણા કેળવવા જોઇએ અને જૈનત્વનાં વિકાસમાં લાગવું જોઇએ.



## જૈન ધર્મમાં ભગવાન !

ભારતવર્ષના અનેક સંપ્રદાયાએ અને મુખ્યત્વે હિન્દુ ધર્મના વિદ્વાનાએ જૈન ધર્મને અનિશ્વરવાદી અથવા નાસ્તિક ધર્મ કહ્યો છે. પરંતુ તેઓએ ખૂબજ દ્રેષ પૃર્ણુ થઈ એકાંગી વિધાના કર્યા છે. તેમની દિષ્ટએ જે વેદાને ન માને તે નાસ્તિક અને અવતારા ન માને તે ઇશ્વર વિરાધી.

હિન્દુ ધર્મની માન્યતા પ્રમાણે સંસાર જન્મે છે તે સંપૂર્ણના પ્રક્ષય થઈ જાય છે ભગવાન અવતાર લે છે, લીલા કરે છે અને પાછા પોતાના લેાકમાં જતા રહે છે. તેઓ રાગ ભાવ ધારણ કરે છે અને શયતનીક હાય શકે છે. પરંતુ જૈન ધર્મ આ બધાના વિરાધ કરે છે. કારણ કે તે અવતાર વાદને માનતા નથી તેની દષ્ટિએ પ્રાણી માત્ર સમાન છે. પ્રત્યેક પ્રાણી સમ્યક્ત ધારણ કરીને તપ દ્વારા કર્મોને ખપાવીને સુકત આત્મા બની શકે છે. જૈન ધર્મની વિશિષ્ટતા લેખમાં આની વીશદ્ છણાવટ કરી છે.

### [ 38 ]

જૈના એટલે આપણે તિર્થ કરાની આરાધના કરીએ છીએ, પૂજા કરીએ છીએ, દેવશાસ્ત્ર ગુરૂની લક્તિ કરીએ છીએ એટલે આપશે નાસ્તિક છીએ એ કથન સર્વથા મિથ્યા છે. પરંતુ જૈન દર્શ નનાં સિદ્ધાંત પ્રમાણે જીવ અનાદિકાળથી પુદ્દગલના સંસાર પ્રાપ્ત કરીને આ સંસારની રચના કરે છે સાત તત્ત્વાને આધારે આ આખાં સંસારચક્રની રચના ચાલે છે. આપણે નીત કર્મોને આંધીએ છીએ અને તેના તપશ્ચર્યા દ્વારા ક્ષય, ઉપશમ કે ક્ષયાપશમ કરતાં રહીએ છીએ જ્ઞાન દૂષ્ટિ ઉત્પન્ન થતાં કર્મોના આશ્રવ ળ'ધ થાય છે. જેથી સ'વર થઇ જાય છે. અને કર્મના સંપૂર્ણ ક્ષય કરીને અર્થાત તેની નિજ રા કરીને આ જીવ માલ પ્રાપ્ત કરે છે. અર્થાત સ્વયં લાગવાન બની જાય છે. બીજા શબ્દામાં કહીએ તા સંસાર રચનાના ક્રમ નિરંતર ચાલ્યા જ કરે છે. તે ઉત્પાદ, વ્યય અને ઘ્રીવ્યની પરંપરામાં નિર્મિત થાય છે. ખંડિત થાય છે. પરંતુ તેના સંપૂર્ણ નાશ થતા નથી આ રીતે સંસારના સંપૂર્ણ નાશ થતા નથી તેની કાેઇ રચના કરતું નથી કે તેના કાઇ નાશ કરતા નથી પરંતુ કર્મળ ધન અને ક્ષયની પ્રક્રિયા મતત ચાલ્યા જ કરે છે. આને માટે સંસારના કર્તા કાઇ વ્યકતિ વિશેષની કલ્પના ભગવાન રૂપે **જે**ન **દર્શ**નમાં સ્વીકારવામાં આવી નથી વિજ્ઞાને પણ આ આ સત્યના સ્વીકાર કર્યો છે કે કાેઇપ**ણ અ**હ્યું સંપુર્ણ વિનાશ પામતા નથી. તેનું રૂપ પરિવર્તન થાય છે.

### [ 34 ]

જૈન દર્શ નમાં તિથ કર શબ્દના પ્રયાગ છે અર્થાત એવા સાધુ પુરૂષો કે જેઓ સંસારમાં ભટકી રહ્યા છે, અજ્ઞાની છે, લેક વિજ્ઞાનથી અજાણ છે તેવા લાકાને આત્માના સાચા માર્ગ જે ખતાવે છે અને જે પાતાનાં વિહારથી અનેક સ્થાનાએ તિર્થાની રચના કરે છે તે તિર્થ કર છે અને તેએ! પૂર્ણ અરિહાત છે. તિર્થ કર એટલે જ જે સંસાર સાગરને પાતે પાર કરે અને બીજાને પાર કરાવે જેઓ મતિ, શ્રુતિ, અવધિ અને મન:પર્યાયના જ્ઞાતા હ્રાય અને જેએ! રત્નત્રયાત્મક માક્ષમાર્ગીનું પ્રચલન કરે અને જેઓ સંસારપાર કરાવનાર આગમનાં કર્તા છે તેવા તી**ય**ેંકર પ્રશ્ચિત આ **જે**ન ધર્મ છે એટલે આપણે તિર્ધકરને પૂછએ છીએ. શ્રદ્ધા અને ભક્તિનાં અતિરેકમાં આપણે ભગવાન શબ્દના પ્રયાગ કરતા હાઇએ છીએ પરંતું ભગવાનના અર્થ તિર્થકરના સંદર્ભમાં જ લેવાના છે અવતારવાદનાં સંદર્ભમાં નહીં જૈન ધર્મ જ એક એવા ધર્મ છે કે જે પ્રત્યેક આત્મામાં ભગવાન થવાની શકિત નિઢાળે છે અને આત્મા તેજ પશ્માતમાં છે તેમ માને છે. જૈન ધર્મમાં વ્યક્તિની નહીં ગુણાની મહત્તાના સ્વીકાર કર્યો છે. એટલે ત્યાં ગુણ એજ ભાગવાન છે વ્યક્તિ નહીં. જૈન ધર્મના માનનારાઓમાં રહેલી શ્રહા તેમની ભક્તિ જોઇને જેઓ તેમને નાશ્તિક કહે છે તેઓની બુદ્ધિની અલીહારી સિવાય બીજા શું કહીએ ?

## દેવદરા<sup>¢</sup>ન

લગભગ ભારતના પ્રત્યેક ધર્મ માં દેવપૂજનની મહત્તાના સ્વીકાર કર્યો છે દૈવતાઓની કલ્પના જો કે માશ્રુસની કલ્પના છે. પરંતુ તેની પાછળ મનાવિજ્ઞાનની ભૂમિકા રહેલી છે. દેવી, દેવતાને વિષે એક માન્યતા સ્પષ્ટ છે. કે તેઓ કલ્યશ્રુકારી સુખદાતા અને શાંતિદાતા છે. માશ્રુસ પાતાના આરાષ્ય દેવ સામે જઇને માનસિક શાંતિ પ્રાપ્ત કરે છે. અને આત્મ નિરીક્ષશ્રુ કરી પાતાના દુર્ગું શ્રું ને ત્યાગવાના પ્રયત્ન કરે છે. અને દેવસ્થાન એટલે મંદિર આ રીતે ઇશ્વરનું નિવાસસ્થાન પવિત્ર સ્થાન ગણવામાં આવે છે.

જૈન દર્શનમાં જો કે અન્ય ધર્મોની જેમ વિવિધ દેવી દેવતાઓની કલ્પના નથી પરંતુ તિર્ધ કરાના દર્શન પ્રનાના પુષ્યનના પુષ્ય મહિમા છે. દેવદર્શન એટલે હવે તીર્થ કર દર્શનની વાત કરતાં એ સમજી લેવું જોઇએ કે તીર્થ કરાના, દર્શન શું કામ કરવા જોઇએ ?

### [ 30 ]

જૈનામાં પંચ પરમેષ્ઠીની વંદનાની મહત્તા છે. અને દર્શાનમાં તે પાંચેયનું સમાવેશ થાય છે. વંદન શું કામ કરવું જોઇએ, દર્શનની શી જરૂર છે તે પ**હે**લા તેમના સ્વરૂપને સમજીએ તેા પ્રશ્નાના જવાબ સ્વયં મળી જશે.

### તમસ્કાર મંત્ર:-

ણમાં અરિદુંતાશં થમા સિદ્ધારાં ણમા આયરિયાથાં ણમા ઉવજઝા**યા થ**ં ણમાં લાેએ સવ્વસા**હણ** 

### તીથ"કરતું સ્વરૂપ:-

જૈન દર્શ નમાં તીર્થ કરની પૂજા વદનાના નિદે શ છે. તીર્થ કર એટલે સંસાર સાગરને સ્વયં પાર કરીને જે બીજાને પણ પાર કરાવે તે. પૃષ્ટયના પ્રભાવથી જેએન કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે અને જેઓ સકળ વિશ્વમાં શ્રેષ્ઠ મુનિ છે તે તીર્થ કર છે જેએ। રત્નત્રય મોક્ષ માર્ગનું પ્રચલન કરે છે અને જેઓ આગમનાં કર્તા છે. તેઓ તીય કર છે અહાર દાષથી જેઓ મૂક્ત છે અને જેનાં પંચકલ્યાશ્રુકા ઉજવવામાં આવે છે તે તીર્થ કર છે અને જે નિયમથી સિહત્વ પ્રાપ્ત કરી માક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે તે તીથ" કર છે આવા તીથ કરને અર્ડ-ત કે અરિઢ તે કહેવામાં આવે છે અને નમશ્કારના

### [ 36 ]

પ્રથમ ચરણમાં 'ણમા અરીઢંતાણ' કહીને નમસ્કાર કરીએ છીએ. અરિદ્ધંત એટલે કે જેઓ નમસ્કાર અને પૂજા કરવા ચાગ્ય છે અને જેઓ ઉત્તમ માહાગામી છે જેઓએ જન્મ મરણ, રાગ, ઘડપણ અને ચતુર્ગતિના નાશ કર્યો છે. પૃષ્ય અને પાપ બન્ને ને જન્માવનાર કર્મીના ક્ષય કર્યો છે તેએ! અરિદ્વાંત છે બીજા શબ્દોમાં એમ કહી શકાય કે જેઓએ અરિના હત કર્યો છે એટલે કે માહ આદિ ચાર કર્મો જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, માહનીય અને અન્તરાય કર્મોના નાશ કર્યો છે અને કાંધ, માન, માયા અને લાેબ ક્યાયાને જીતી શીધા છે તેવા તે જીન છે. સંસારમાં બ્રમણ કરાયનાર આ કર્મી અને ક્ષાયા છે અને જેઓએ ઘાતિયકર્મીના નાશ **કरी डैबणज्ञान प्राप्त इस् छे ते अरिद्धांत छे तात्पर्य को** डे આપણે જે મૂર્તિની વંદના કરીએ છીએ તે આવા ઉત્તમ ગુણાથી વિભુષિત અરિદ્ધાંતની મૂર્તિ છે અને આવા સ્વપરક્રલ્યાણ કરનારનાં દર્શન માટે જ માગ્ય ગથાવામાં આવ્યા છે.

બીજા ચરશુમાં શુમા સિદ્ધાશ્વં કહીએ છીએ ત્યારે અરિદ્વંત ના એ રૂપની આરાધના કરીએ છીએ કે જે સ પૂર્ષે સિદ્ધત્વ પ્રાપ્ત કરી માક્ષગામી થઈ ચૂક્યા છે. જ્યારે અરિદ્વંત સંપૂર્ણ ચાર ઘાતિય અને ચાર અઘાતિય આહેય કર્મોના નાશ કરીતે સિદ્ધશિક્ષા ઉપર બિરાજમાન થાય છે. તેવા અશરિરી આતમાને સિદ્ધ કહીએ છીએ સાધારશ્વ અર્થમાં

### [ 36 ]

એમ કહી શકાય કે જેઓ એ આત્માને સંપૂષ્ય જાણીને મેાફ્ષ પ્રાપ્તિની સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી લીધી છે તે સિદ્ધ છે જે નિરંજન છે જન્મ મરથ્યુ વગેરેનાં વેપારમાંથી મૂક્ત થયા છે. અને જેઓએ અતિન્દ્રિય જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું છે અને જે સંપૂર્ય જ્ઞાનથી યુક્ત છે. તે સિદ્ધ છે.

એક પ્રશ્ન ઉદલવી શકે છે કે અરિદ્ધાંત અને સિદ્ધમાં શું લેદ છે તો એમ કહી શકાય કે જેઓએ ચાર ઘાતિય કર્મોના નાશ કર્યો છે તે અરિદ્ધાંત છે. અને જેલે ચાર ઘાતિય એમ આઠેય કર્મોના નાશ કર્યો છે તે સિદ્ધા એમ આઠેય કર્મોના નાશ કર્યો છે તે સિદ્ધ છે. તે સિવાય અન્ય કાઈ સ્થૂલ લેદ નથી. એક દેહ સહિત છે અને બીજા અશરિરી છે.

( જૈન, તીર્થ કરાની મૂર્તિ અને રચના વિશે સ્વાધ્યાય અને સામાયિક પ્રકરણમાં ચર્ચા કરવામાં આવશે. )

ણુમા આયરિયાણું ના ઉચ્ચારણ સાથે આચાર્યને નમસ્કાર કરીએ છીએ. આચાર્ય અને અન્ય મૂનિઓ વિશેષણ જૈન ધર્મમાં સુક્ષ્મ દ્રષ્ટિથી આચારની અપેક્ષાએ લેંદ દર્શાવવામાં આવ્યા છે. આચાર્ય એટલે જૈનધર્મના સાધક કે જે જ્ઞાન અને તપશ્ચર્યાથી એ સ્થાને પહાંચ્યા હાય કે જે અન્ય સાધુઓને દિક્ષા આપી શકે તેમના દાવા નિવારી શકે. અને જે વિશિષ્ટ શુણાને લીધે સંઘના નાયક હાય. વિતરાગ હાવાને લીધે પંચ

પરમેષ્ઠિમાં તેમનું સ્થાન હાય છે, જે મુનિ પાંચ પ્રકારના આચાર, નિરતિચારનું **પાલન કરે**, (દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર, વીર્ય અને તપ) બીજાને કરાવે અને શિષ્યાને ઉપદેશ કરે તે આચાર્ય કહેવાય છે. તેમના આચાર અન્ય સાધ્યોને માટે અનુકરણીય બને અને જે ઉત્તમ આચરશના માર્ગ પ્રશસ્ત કરે તે આચાર્ય છે. ધવલામાં ખૂબજ ઉત્તમ રીતે કહ્યું છે કે પ્રવચન રૂપી સમૃદ્ધિના જળના મધ્ય ભાગમાં સ્નાન કરવાથી અર્થાત પરમાત્માના પરિપૂર્ણ અભ્યાસ અને અનુભવથી જેમની ખુદ્ધિ નિર્મળ ખની છે જે મેરૂની જેમ નિષ્કંપ છે શુરવીર છે. સિંહની જેમ નિ**લિ**'ક છે. જે દેશ કુળ અને જાતિથી શુદ્ધ છે સૌમ્ય છે અંતરંગ અને બહિરંગથી પરિગ્રહ રહિત છે. આકાશની જેમ નિલે પ છે તે આચાર્ય પરમેષ્ઠિ દ્વાય છે. જેઓ જ્ઞાન અને પ્રાયશ્ચિત આપવામાં કશળ છે આગમ અર્થમાં વિશાર્દ છે અને જે આચરણ અને વ્રતાની રક્ષા કરવામાં નિરંતર ઉદ્યત છે તેએ આચાર્ય પરમેષ્ટિ છે જેઓ ચૌદ વિદ્યા એામાં પારંગત હાય. અગ્પાર અંગાના ધાર્ય દ્વાય. આચારંગના ધારિ દ્વાય અને દ્વાપ રહિત હાય તે આચાર્ય છે. ભગવતિ આરાધનામાં આચાર્યના છત્રીસ ગુણાના ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યા છે તેમાં ઉપર વર્ષાવેલા લક્ષણોના સમાવેશ થઇ જાય છે. આવી રીતે જેઓ સ્વયં તપરવી હાય. અપરિગ્રહી હાય, ત્રેનીજ વંદના આપશે ત્રરીએ છીએ.

### [ 89 ]

' શ્રમા ઉવજઝાયાદ્ય'' માં આપણે મુનિ અવસ્થા એટલે જેઓએ સંપૂર્ણ મુનિવ્રતની કઠિન તપસ્યા તેા કરીજ છે. પથ જેઓ રત્નત્રય ગુક્ત જિનકથિત જ્ઞાનનાં ઉપદેશક હાય છે. સરળ અર્થમાં તેઓ એવા અધ્યાયક છે જેઓ જિન વાણીના ઉપદેશ આપે છે. નવદીક્ષિત મુનિઓને જ્ઞાન આપી અભ્યાસ કરાવે છે. સાચા જ્ઞાનદાનથી મુમુક્ષ એાને સત્યમાર્ગથી વાકેક કરાવે છે. ખારઅ'ગ ચૌદપૂર્વ જે જિનદેવે કથન કયુ" છે જે સ્વાધ્યાય કહેવાય છે તે સ્વાધ્યાયના ઉપદેશ કરે છે. માટે તેઓ ઉપાધ્યાય કહેવાય છે. આવા ઉપાધ્યાય મુનિઓ પાસે લગ્ય (જિજ્ઞાસ અને સાધક) જીવ વિનય પૂર્વક મુતનું અભ્યાસ કરે છે. આ ઉપાધ્યાયા માત્ર સંગ્રહ અને **અતુપ્રદ્ધ** વગેરે ગુણા સિવાય આચાર્યનાં સમસ્ત ગુણાના ધારક હાય છે. લાકાનાં મનમા તત્ત્વ સિદ્ધાંત વગેરે વિષે જન્મેલ શંકાઓનું તેઓ સમાધાન કરે છે. આગમાનાં પારગામી હાય છે. સૂત્રોની વ્યાખ્યા કરે છે. અને ઉત્તમ વક્તા દાવાથી જન-જનને જિનવાણી થી અનુરક્ત કરે છે.

' શ્રમા લાેએસબ્વસાહુશ્વું 'માં સમસ્ત સાધુએાને વ'દના કરવામાં આવી છે. પણ સાધૂની વ્યાખ્યા દુંકમાં સમજીએ. મામતા આચાર્ય અને ઉપધાય બન્ને પહેલા સાધુતાનાં અથાથી વિભૂષિત હાય જ છે. પછી ઉત્તરાત્તર ગુણાને પ્રાપ્ત કરી તે ઉચ્ચ શ્રેણીએ સુધી આત્મ વિકાસ કરે છે. સાધુ ŧ

### [ ४२ ]

એક્લેજ જેણે સાધનાની ધૂની ધખાવી હાય. જે સતત आत्मरत अनवा निरंतर प्रयत्नशीक है। य. अने तेक सन्यासी छे के सतने न्यासइपे जीवाने। प्रयास करे छे क्येटबे के આત્માના સાચા સ્વરૂપને સમજે છે જેઓ પંચ મહાવત, પંચસમિતિ અને અઠ્ઠાવીસ મૂળ ગુણાને ધારણ કરનાર ચારિત્રધારી છે તે જ સાધુ છે. સાધુ ઉપાધ્યાય અને આચાર્ય ચારિત્ર ધારણ અને પાલનની દ્રષ્ટિએ સમાનજ છે પણ સંઘકત કાર્યોને લીધે તેમાં ઉપર મુજબની શ્રેણી છે. તે સમભાવી દ્વાપ છે. તે માક્ષમાર્ગમાં સ્થિત કરનાર રત્નત્રયના ધારક હેાય છે. તેએા ઉપદેશ આપતા નથી કે દીક્ષા આપતા નથી પરંતુ, આત્મચિતનમાંજ રત રહે છે. ધવલામાં કહ્યું છે કે જે સિંહ જેવા પરાક્રમી. હાથી જેવા સ્વાભિમાની, વૃષભ જેવા લદ્ભપ્રકૃતિના, મુગજેવા સરળ, ગાચરી વૃતિવાળા, સ્થજેવા તેજસ્વી, સાગર જેવા ગંભીર, મેરૂ, જેવા અડગ, ચંદ્રમા જેવા શાંતિદાયક, માથ જેવા પ્રભાપુંજ, સમસ્ત બાધાઓને સહ્ન કરવા વાળા, સાપની જેમ અનિયત વસતિકામા નિવાસ કરવા વાળા. આકાશ જેવા નિલે પ અને હરહ મેશ પરમપદનું અન્વેષણ કરનાર હોય છે. આ સાધુઓ નિરાર લ પરાગ્રહી. જ્ઞાન-ધ્યાનમાં રત હાય છે. જે સપ્તતત્વામાં શહા ધરાવે છે. જે ચાર્યાસીક્ષાખ શીલઅને તેના ઉત્તમ ગ્રામોના ધારક છે.

### [ 83 ]

ઉપર જે પંચપરમેષ્ઠીને નમસ્કાર વંદન કર્યા છે. અને તે પંચપરમેષ્ઠીના લક્ષણા પણ ટુંકમાં રજુ કર્યો છે ત્યારે એક વાત અત્યંત સ્પષ્ટ થાય છે કે આ નમસ્કારમંત્રની દૃષ્ટિ કેટલી વિશાળ છે. દેવ અને ગુરૂ બન્નેનાં અત્યંત વિશાળ, સ્પષ્ટ અને નિલે પ લક્ષણા વ્યક્ત થયા છે અને જેમાં આ લક્ષણા હાય તે વંદનીય છે દર્શન કરવા યાય છે. અને આ રીતે આ મંત્ર માત્ર જૈનોના નથી પણ વિશ્વમંત્ર જન જન માટેનું મંચ, પ્રાણીમાત્ર માટે આ મંત્ર ઉપયાગી છે જે ગુણાનું પૂજક છે. ગુણધારક વ્યક્તિને પૂજે છે. તેમાં ક્યાંક વ્યક્તિ વિશેષની વંદના નથી પણ ગુણ વિશેષ ધારિઓની વંદના છે.

હું માનું છું કે આવા નમસ્કારમંત્રથી માસ કે સિદ્ધિ કે સઘ: લાભ મળે કે ન મળે પછ્યુ શુદ્ધ ભુદ્ધ, શુદ્ધમન અને શુદ્ધિયા કરવાની પ્રેરણા જરૂર મળે છે. વિશ્વલ અને દ્વિધાયુકત મનને તુરંત સ્થિરતા મળે છે. વિશ્વારવાની દિશા મળે છે. અને માનવતાના ગુણોના વિકાસ થાય છે. અંતરની દુર્ભાવનાઓને સન્માર્ગ વાળવાની પ્રેરણા મળે છે. જો આમ મનની શાંતિ મળતી હાય તા જરૂર આપણને સાધનાની પ્રેરણા મળશે. ઇન્દ્રિયવિજયની ઇચ્છા જન્મશે અને પછી સિદ્ધિ કે માલ કેમ નહિ મળે શે આજે આપણી આજની સમસ્યા તા મનની શાંતિની જ સમસ્યા છે અને તેની અશાંતિ

### [ 88 ]

અને વિકૃતિને લીધેજ સંપૂર્ણ દુ:ખા જન્મ્યા છે દ્વેષ જન્મ્યા છે અને જો તેને જ શાંતિ મળી જાય તા પછી સમસ્યા કે સંઘર્ષ છે જ કયાં ? માટે જ આ નમસ્કાર મંત્ર શાંતિદાતા મંત્ર છે. અને તે સંદર્ભમાંજ તેને ઋદ્ધિ–સિદ્ધિ દાતા મંત્ર માનવામાં આવે છે. સંતાષ સહુ સુખાની જન્મ ભૂમિ છે. તેજ માટી ઋદ્ધિ–સિદ્ધિ છે જે આ મંત્રથી પ્રકટે છે. પણ આપણે ભૌતિક ધન સંપતિને ઋદ્ધિ–સિદ્ધિનાં પ્રતીક રૂપે માની છેઠા છે જેથી દિધા જન્મે છે. જો ઉપરની વ્યાખ્યા ખરાખર સમજીએ તા પછી ભૌતિક નહિં પણ સંતાષ-સુખને ઋદ્ધિ–સિદ્ધિ માનશું અને જરૂર મંત્રલાલ પ્રાપ્ત કરી શકશું.

યુવાન મિત્રા જે પ્રતિદિન ૧૦૮ વખત આમ ત્રનું સ્મરશ્ર્ કરે (જેની પહિત સામાયિક પ્રકરશ્રમાં છે) તો એક મહિના પછી તેઓને મંત્રના મહિમા મારે સમજાવવા નહિં પડે. સ્વાત્માનું સુખથી તેઓ પાતે અનુભૂત થઇને સુખના આનંદ પ્રાપ્ત કરી શકશે.



# पूज अने तेनी भहता

આપણે પાછળ દેવદરાન અને દેવવંદન વિષે ચર્ચા કરી અને નમસ્કાર મંત્રની વિશાળતા વૈજ્ઞાનિકતા વિષે જાણ્યું હવે પૂજા વિષે સમજશું.

દેવદર્શન કરીને ચિત્તની એકાગ્રતા પ્રાપ્ત કર્યા પછી स्वाभाविक रीते पूज तरह आपणे ध्यान हैन्द्रित करीं शिक्षे पूजा विषे थाडुं ह जास्वाथी तेनी पश् वैज्ञानिक असर **જાણી** શકારી.

अहर्य माटे जिन-पूज पर डमेमिं। में अधान डमे છે અને રાગ અને અનેક આરંભ પરિગ્રહમાં રત ગ્રહસ્થ માટે જ્યાં પંચ પરમેષ્ટિની પ્રતિમાં ઓના આશ્રય છે ત્યાં મનના શુદ્ધ ભાવથી જો પૂજા કરવામાં આવે તા તેના અસંખ્યાત કર્મોની નિજ'રા થાય છે. સાથા શ્રાવક પથ એ જ છે કે જે દેવ શાસ્ત્ર શુરૂતું પૂજન કરે છે. અને તે અહીં તૂની ણુદ્ધિથી અને સિદ્ધિયંત્રમાં સ્વર વ્યાંજન વિગેર રૂપાે**થી** 

### [ 88 ]

સિદ્ધોની સ્થાપના કરીને પૂજન કરે છે અને આચાર્ય ઉપાધ્યાય તથા સાધુના ચરણાની સ્તુતી કરીને શુદ્ધિપૂર્વંક એમની પણ પૂજા કરે છે. સામન્ય રીતે એક પ્રશ્ન થાય કે પૂજાથી શું ! પરંતુ હુકીકતે આપણે જ્યારે દશેનમાં એક ચિત્ત થઇએ છીએ અને ત્યાર પછી જ્યારે ભગવાનની પૂજન કરવાના સંકલ્પ કરીએ છીએ ત્યારે ભગવાનનાં ગુણાનુવાદ અને પાતાની ભાવનાઓને અભિવ્યક્ત કરીએ છીએ બીજા શખ્દામાં કહીએ તા સંસારના વ્યવહારને આરંભ પરિગ્રહ ને રાગદ્વેષને અધાને ભૂલીને પંચયરમેષ્ઠિના ગુણામાં લીન મનતા જઇએ છીએ અને એટલા સમય માટે ને સંપૂર્ણ ભાવનાથી પૂજન કર્યું હાય તા ભગવાનમય બનતા જઇએ છીએ. પૂજન કરવાના હતુમાં ભૌતિક ફળની આકાંક્ષાને કાઇ સ્થાન નથી અને જૈન ધર્મનાં સિદ્ધાંત પ્રમાણે વિત્રાગતા ને વરેલા પંચયરમેષ્ઠિમાંથી કાઈ ભૌતિકસુખનું વરદાન આપી हेता नथी परंतु कथारे पूक्ष इत हारित अनुभादना भन વચન કર્મથી ભગવાનનાં ગુણાનું સ્મરણ, સ્તવન કરે છે ત્યારે તે એવી ભાવના ભાવે છે કે & જિનવર સંસારનાં માહ માયા, ધન સંપત્તિ સર્વં સ્વાગ કરીને પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે કરૂ ધારણ કરીને જિતેન્દ્રિય બનીને કર્માની નિજ'રા કરીને માક્ષગામી અરિહંત બન્યા છા તેમ હ પથ એ કાંટીએ પહેાં ચુ ? અને જ્યારે આવી ભાવના પૂજકમાં જન્મે છે ત્યારે તેનાં અશાભ કર્મા ક્ષય થવા માઉ અને તે પાતે અનંત શાંતિના

### [ 80 ]

અને આહ્લાદના અનુભવ કરે છે. સંપત્તિ કે પ્રતિષ્ઠા કે સુખ એ તા પાયકમાંના ક્ષય અને પૃષ્ય કર્માના ઉદયથી મળે જ છે પરંતુ કર્માનું ક્ષય એ જ પ્રધાન છે. દેવ દર્શનનાં પ્રકરશુમાં મે કહ્યું તેમ આત્મશાંતિ અને સંતાષ તે જ માટામાં માટી સંપત્તિ છે અને આ સુખ દેવદર્શન કે પૂજાથી મળે છે અને ક્રીથી કહેવાનું મન થાય છે કે વિશ્વની તમામ સમસ્યાના ઉકેલ વ્યક્તિના મનની શાંતિ ઉપર જ અવલં છે છે.

### પૂજા (વધિ

સર્વ પ્રથમ શ્રાવક સ્નાન આદિ નિત્ય કિયાઓથી નિવૃત્ત થઇ શુદ્ધ વસ્તો ધારણ કરી અષ્ટમંગલ દ્રવ્ય લઈ અને મંદિર જવું નોઇએ અને તે વખતથી જ પંચપરમેષ્ઠિના ધ્યાનમાં અમેસર થવું નોઇએ અને મંદિરે પહોંચ્યા પછી પગ ધાઇને દેવદર્શન કરવા નેઇએ પછી પૂજાની શરૂઆત કરવી નેઇએ પ્જનનાં વસો સ્વચ્છ અને અને ત્યાં સુધી ખાદીના સફેદ કે કેસરી હોવા નેઇએ કારણ કે વસ્ત્ર તે ભાવનાને પાયનારા છે. જયારે માણસ શુદ્ધ અને સાદા વસ્ત્રો પહેરે છે ત્યારે તેની ભાવના પણ સરળ હોય છે. વસ્ત્રોની મન ઉપર ખૂબજ પ્રભાવ પડે છે પૂજકે મૂર્તિનુ પ્રક્ષાલ કરવા નેઇએ.

### પ્રક્ષાલ શા માટે?

સાધારણ પ્રશ્ન થાય કે પ્રક્ષાલ શું કામ કરવા નોઇએ અને મૂર્તિને શું કામ નવડાવવી નોઇએ પરંતુ એમ સમજવું

### [ 86 ]

નેઇએ કે ભક્ત લગવાનને નવડાવતા નથી પરંતુ એનુ પ્રક્ષાલ કે અભિષેઠ કરે છે તેના આશય મૂર્તિને શુદ્ધ કરવાના નથી કે ચળકાવવાના નથી. પરંતુ ભાવનાગત રૂપે કે પ્રતિક ા કહેવું હાય તા એમ કહ્યી શકીએ કે ભક્ત જાણે ભગવાનના અભિષેક કરીને પાતાનાં કર્મમલ રૂપી રજકથુને ભક્તિ રૂપી જલથી સાફ કરે છે. જાણે પાતાના આત્માને શુદ્ધ બનાવે છે અને બીજું અભિષેક વખતે જન્મકલ્યાણકની પેલી લબ્ય કદ્દપના સાકાર થાય છે જેમાં નવજાત તિર્થ કર શિશનાં જન્માભિષેક માટે ઇંદ્ર અને અન્ય દેવા ભગવાનને પાંડ્ડ શિલા ઉપર લઇ જઈ તેમના અભિષેક કરે છે અને પાતાને મુન્ય માને છે કે તેને આ ઉત્તમ અવસર મળ્યા. તેવીજ રીતે ભક્ત પણ એ કલ્પનાથી અભિષેક કરે છે અને આવી જલ <del>ધારાથી પાપ રૂપી મેલના ક્ષય થાય છે.</del> પાપાના નાશ થાય છે માટે પ્રક્ષાલ કે અભિષેકની વિધિની મહત્તા માનવામાં આવે છે. અભિષેક જલથી કે પંચામૃતથી પણ કરવામાં આવે છે જેમાં જલ ઉપરાંત કૂધ, કહીં, ઘી અને ઇક્ષુરસના સમાવેશ થાય છે. તાત્પર્ય એ બાહ્યરૂપથી પ્રતિમાના અભિષેક કરીને તે અ'તર'ગ રૂપે કે નિશ્ચયરૂપે આત્માના જ અબિષેક प्रदे छे.

### પૂજાના મકારાે

પૂજાનાં મુખ્ય છે પ્ર પ્રકારા માનવામાં આવ્યા છે એક વ્યવહારપૂજા અને બીજી નિશ્ચય પૂજા અહિંયા આપણા

### [ ४६ ]

પ્રતિપાદ્ય વિષય વ્યવહારપૂજા છે તેની વિગતે ચર્ચા કરશું પરંતુ નિર્શયપૂજા અંગે એટલું જ સમજવું જોઇએ કે વ્યવહાર પૂજામાં સ્થિર થયેલા સાધક જ્યારે નિર્શ્ચયપૂજામાં ગમન કરે છે ત્યારે જ તેને મુક્તિ મળે છે અને વ્યવહાર પૂજાથી માત્ર પૂષ્ય પ્રાપ્ત કરવાના ધ્યેય નથી કારશ્રુ કે પૂષ્ય પણ બંધ છે પણ અનુક્રમે નિર્શ્ચય પૂજા તરફ ગતિ કરવાની છે. નિશ્ચય પૂજા એટલે એમ ધ્યાન કરવું કે જે પરમાત્મા છે તે જ હું છું અને જે સ્વાનુભાવ ગમ્ય હું છું તેજ પરમાત્મા છે. એટલે હું પાતે મારા વહે મારી ઉપાસના માટે યાગ્ય છું અન્ય કાઈ નથી. આ રીતે આરાધ્ય અને આરાધક ભાવાનું એકત્વ સધાય છે અને જયારે વિકલ્પ રૂપ મન ભગવાન આત્મારામની સાથે મિલન સાધે છે. સમરસ અને છે ત્યારે આત્મામાં પંચયરમેષ્ઠિની સ્થાધના થાય છે.

વ્યવહાર **પૂજાના પણ** મુખ્ય રૂપે એ ભાગ કરવામાં આવ્યા છે. ૧ ભાવ પૂજા ૨. દ્રવ્ય પૂજા.

વસુનંદી શ્રાવકાચારમાં પૂજાનાં નામ, સ્થાપના. દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવ એમ છ ભેદ કર્યા છે પરંતુ આપણે ઉપરાક્ત એ પ્રકારામાં યથાસ્થાને તેની ચર્ચા કરીશું. ભાવ પૂજામાં પૂજક અષ્ટમંગલ દ્રવ્યથી ભગવાનનું પૂજન કરતાે નથી પરંતુ તે મનમાં અહેંતાના શુણાનું ચિંતવન કરે છે

### [ 40 ]

અને ભક્તિ સાથે ભગવાનના અનંત ગુણાનું કિર્તાન કરીને તેનું ચિત્વન કરે છે અને પછી ભગવાનનાં નવ અગાની વાસક્ષેપ કે ચંદનથી પૂજન કરે છે.

ડ્રવ્ય પૂજામા અષ્ટમંગલ ડ્રવ્યાથી પૂજા કરવામાં આવે છે પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થઇ શકે છે કે જો લાવ પૂજામાં એ જ ગુણુગાન ગાવાનાં હૈાય તા પછી દ્રવ્ય પૂજાની શું જરૂર છે પરંતુ લાવપૂજા તે માત્ર ગુણુાનું ચિત્વન છે અને કદાચ સમય, શક્તિ કે પરિસ્થિના કારણે આ પૂજાનું વિધાન છે કદાચ આચાર્યોએ લાેકાની સમય મર્યાદા, શક્તિની મર્યાદા જોઇને દ્રવ્યપૂજાની જગ્યાએ આ માર્ગ નિદેશ કર્યો હાય કે ખિલકુલ પૂજા નહી કરવા કરતા આ રીતે પણ થાેડાેક સમય પૂજન પાછળ માણસ આપતા થાય.

હવે દ્રવ્ય પૂજન વિષે સમજીએ સામાન્ય રીતે જળ, ચંદન, અક્ષત, પૂષ્પ, નૈવેદ્ય, દીપ, ધૂપ, ક્ળથી ભગવાનની પૂજા કરવામાં આવે છે. એક એક દ્રવ્યની સાથે ભક્ત ભગવાનનાં ગુણ કથન તા કરે જ છે પરંતુ પાતાના કર્મોના ક્ષય કરવાની વાત પણ ખેવતા જાય છે 'તિલાય પન્નતિ'માં ખૂખજ સુંદર રીતે કહ્યું છે કે દેવા ભગવાનની પૂજા જારી, કલશ, દર્પણ, છત્ર અને ચામર, દ્રવ્યાથી, સ્કૃટિક મણી મય ઉત્તમ જલધારાથી સુગંધિત કેસર, મલયાનિલ ચંદન અને કુમકુમથી, માતી જેવા અખંડિત ચાખાથી, જેઓનાં રંગ

### [ ૫૧ ]

અને ગ'ધની સુવાસ સર્વ'ત્ર વ્યાપી રહી છે તેવા પૂષ્પાથી અમૃત તુલ્ય ઉત્તમ વ્યંજનાથી સુગંધિત ધૂપ યૂક્ત રતનમયી દિપકથી અને ઉત્તમ ફળાથી પૂજન કરે છે. આ પૂજન સામચીના જુદા જુદા શ્લોકા દારા જાણે કે ભક્ત કહે છે અને ભાવના ભાવે છે કે & ભગવંત ઉત્તમ જલધારાથી મારા પાપ રૂપી મેલ ધાવાઈ જાય ચંદનના લેપથી હું સૌભાગ્ય સંપન્ન અનું અક્ષતની પૂજા કરનાર અક્ષયપદની પ્રાપ્તિની ભાવના ભાવે છે. અને સંસારની આધિ, વ્યાધી, ઉપાધિઓની પીડાથી પીડાતા એવા હું પૂજામાં અર્પિત ચંદન જેવા શિતલતા એટલે કે શાંતિ પ્રાપ્ત કરૂં. પૂજ્યા અર્પિત કરતાં તેની ભાવના હાય છે કે સંસારનાં ભાગ વિલાસમાં પડેલા એવા હું કામળા થુથી વિદ્ધ થયેલા છું તા મારી તે કામ ભાવનાએ નાશ થાય અને હું અનંત ખુદ્રાચર્યમાં સ્થાપિત થાવ અનેક પ્રકારનાં નૈવેદ વખતે તે ભાવના ભાવે છે કે હે જિને દ્ર અન ત યે નિઓમાં હું ભૂખ અને તરશથી પીડાયા છું અનેક પ્રકારનાં ભાજનાથી પણ મને તૃષ્તિ થઇ નથી અને માત્ર આ પેટને ભરવા માટે હું અનેક કુમાર્ગી ઉપર ચાલ્યા છુ તા હે પ્રભુ હવે આ સાંસારિક ભૂખ મટાડીને અક્ષયપદ આપા અને ક્ષુધા રે:ગથી મને મુક્ત કરા. દિપથી પૂજા કરનાર જાણે કે કહે છે કે હે જિને દ્ર દેવ હું અનંત યાેનિઓથી આ કર્મના ચક્કરના ચકાવે અધકારમાં જ ભટકયા છું, સત-અસતને ઓળખી શકયા

### [ ૫૨ ]

નથી હવે જે રીતે આપ કેવલજ્ઞાન રૂપી દિપથી ઝળહળા છા તેવી જ રીતે મારા આતમદિય પ્રજવલિત અને અને હુ આ જ્ઞાનનાં આલાેકમાં માેક્ષ માર્ગના રસ્તા શાધી શકું. ધ્રુપથી કરવામાં આવતી પૂજા નિદે'શ કરે છે કે આપણે નિરંતર આઠે પ્રકારના કર્મી બાંધ્યા જ કરીએ છીએ અને એ એટલા બધા ચાંટી ગયેલા હાય છે કે આપણને હંમેશા સધર્મમાં સ્થિર નથી થવા દેતા તા તેવા અષ્ટકર્મા દહન થજો. કુલ અને કળથી પૂજન કરનાર ઉત્તમ માેક્ષ પદની જ આકાંક્ષા राभती है। य छे. आ रीते अने आयी सावनाथी की रोक ચિત્ત થઇને પૂજા કરવામાં આવે તેા નિશ્ચિત રૂપથી માણસ ઉત્તમ પૂષ્ય લક્ષ્મીને પ્રાપ્ત કરે છે જેનાંથી ઉત્તમ ગતિ, ઉત્તમ કુળ, શરીર ધન ધાન્ય સ્વયં પ્રાપ્ત કરે છે અને તે નિવૃત્તિએ માં સરળતા, વિચારામાં સ્વચ્છતા અને આચરણમાં સાહ્વિકતા હાય છે. અને આવા સાધક આવા સુખ પ્રાપ્ત કરી નિશ્ચયપૂજામાં જ્યારે આગળ વધે છે ત્યારે તે મુક્તિ પ્રાપ્ત કરે છે પૂજા પછી તેનાં ગુણાનું ગુણાનુવાદન કરવામાં સમાવે છે.

#### આરતી—

લગભગ અધા મંદિરામાં સવાર-સાંજ આરતિ ઉતારવામાં આવે છે. સામાન્ય રીતે દીવા પ્રગટાવીને કાઈ સ્તુતિ ગાઇને આરાધ્યની આરતી ઉતારવામાં આવે છે. આરતીના સમયે

### [ us ]

ઉપલખ્ધ વાઘો, ગીત-સંગીતના પ્રયાગ કરવામાં આવે છે. આરતી શા માટે કરવી જોઇએ એ એક સામાન્ય જિજ્ઞાસા હાઇ શકે.

સામાન્ય રીતે સવારે પૂજન પુરૂં થયા પછી અને સાંજે સંધ્યા કાળે આરતી કરવામાં આવે છે.

જયારે આરાધક પાતાના આારધ્યની આરતી ઉતારે છે. ત્યારે તે ભાવ-વિહવલ અની જાય છે. અને આરાધ્યનાં ગુણુગાનમાં લીન અને છે. આરતી એટલે આર્ત દુખાને દુર કરવા માટે કરવામાં આવતી પ્રાર્થના.

માણુસ સંસારના ત્રિવિધ દુખાંથી પીહિત છે. કમેં બંધ અને સદ્જ્ઞાન કે સમ્યગ્યાનનાં અભાવે તે નિરંતર બ્રમણમાં છે. દુખાને સહન કરીને બ્રમિત થઇ રહ્યો છે. તે મનથી, તનથી પીહિત છે. અનેક શરીરની આતંનાઓથી વ્યથિત છે. અને જ્યારે આવી પીડાથી તે માનસિક દુખ અનુભવે છે. દિશા શુન્ય બને છે. ત્યારે માનસિક શાંતિ અને શારીરિક સુખની સાથે કર્માનાં સંવર માટે તે આતંને દૂર કરનાર ભગવાન કે તીર્થ કરનાં ગુણાને ગાય છે અને પરાક્ષ રૂપે જાણું કે એમ ભાવના વ્યક્ત કરે છે કે હે પ્રભુ જેમ આ સંસારના દુખ માહ માયાને ત્યાંગીને, ઉત્ર તપસ્યા દ્વારા કર્મોના ક્ષય કરીને આપ મુકત બન્યા છા તેમ હું પણ તે અવસ્થા મુધી પહોંચું.

### [ 48 ]

અને દીપ જલાવીને જાણે તે પ્રતીક રૂપે પ્રસ્તુત કરે છે કે દ્રીપનાં પ્રકાશથી જેમ અધકારતું હરણ થાય છે. જ્ઞાન પ્રકાશે છે. અંધકારથી નિરાશ કે અટવાઈ પડેલ વ્યક્તિ માટે જેમ લોકિક દીપ-જયાત આશા અને માર્ગ પ્રશસ્ત કરે છે તેમ જ્ઞાન જ્યાતથી સંસારમાં જન્મ–મરણ અને દુખથી નિરાશ થઇને માર્ગ ભૂલીને ચારાશી લાખ યાનિયામાં ભટકે છે તેવા લાેકાેને સત્માર્ગ મળે છે. અને હે નાથ મને પણ તેવા જ્ઞાન-પ્રકાશ આપા. જાણે આરાધક એમ પ્રા**થે** છે કે હું નિરંતર પ્રકાશિત થનું અને આ જ્યાેતિની જેમ માર્ગ પ્રકાશિત કરતા રહું. લૌકિક રીતે એમ પણ કહી શકાય કે જેમ જયાતિ પાતે જલીને સંસારને પ્રકાશિત કરે છે તેમ હું પણ સ્વયં દુખ ઉઠાવીને પણુ પ્રાણીમાત્રને પ્રકાશ આપતા રહું આરતી ઉતારવામાં હકીકતે તા ભાગવાનનું ગુણાનુવાદન અને પાતાની નમ્રતા અને ભક્તિની અભિવ્યક્તિ જ છે આરતી પ્રસંગે ગીત-સંગીત-વાદના પ્રયોગ તન્મયતા માટે છે. જ્યાં સમૂહમાં સવે લાકા ગીત-સંગીતથી ગુણાનુવાદ કરીને કલ્પના કરે છે કે જેમ દેવા અલૌકિક વાઘોથી પૂજા કરે છે તેમ અમે ઉપલબ્ધ વાઘોથી આપનુ અભિવાદન કરીએ છીએ. સંગીતની એ શક્તિ છે કે માણસમાં આનંદ અને ઉત્સાહ જન્માવે છે, તેને નલ્લીન અનાવે છે. ગીત-સંગીત માનવના મનને આકર્ષવા અને દત્તચિત્ત અનાવવાના ઉત્તમ સાધન છે.

### [ 44 ]

મંગલદીવા તે જૈનધર્મમાં વિશિષ્ટ સ્થાન થરાવે છે. નામથી ગુણાનું જ્ઞાન થાય છે. એવા દીવા કે જે મંગલમય છે જે સર્વનું કલ્યાણ કરનારા છે. જૈનધર્મની આ એક વિશિષ્ટતા પણ છે કે તે પાતાના પૂજન-વિધાનમાં હંમેશા વિશ્વસુખ અને પ્રાણીમાત્રના સુખની આરાધના કરે છે. આમ 'સર્વજન હિતાય' અને આત્મ કલ્યાણાય' આ મંગલ દીવાની સુન્દર કલ્પના કરી છે.

આપણે માત્ર પારમાર્થિક કે માક્ષપ્રાપ્તિ માટે આ વધુ નથી કરતા પણ સાંસારિક સુખની આરાધના કરતા કહીએ છીએ

धी जिनवर की आविका छीजे शीश चढाय । भव-भवके पातक हरें दु:ख दुर हा जाय ॥

શ્રી જિનેન્દ્રદેવની આરતી કરવાથી અનંત યુગાના પાપાનું ક્ષય થાય છે અને વર્તમાન દુ:ખા દુર થાય છે. પણ એનાથી આગળ મારે આટલું જ કહેવાનું કે વર્તમાન અને સંસારના અનુભવાતા દુ:ખા જ દુર કરીને બેસલું નથી. જ્યાં સુધી અહે તપદ પ્રાપ્ત ન થાય, ત્યાં સુધી નિરંતર અરાધનામાં રહેલું છે.

## શાંતિપાઠ (સ્તાત્ર):-

પૂજનની પૂર્ણાહુતિ માત્ર અષ્ટ પ્રકારી દ્રવ્યાથી પૂજન કરવાથી કે છેલ્લે આરતી કરવાથી પૂર્ણ થતી નથી. પણ જૈન પૂજા વિધાનાની પૂર્ણાંહૃતિ શાંતિ સ્તવનકે પાઠથી થાય છે. પૂજાની સમાપ્તિ પૂર્વ આ શાંતિ પાઠ વાંચવામાં આવે છે જો તેનું મનન કરીએ તો તે વિશ્વ ખંધુત્વ, અને પ્રાણીમાત્રના કલ્યાથા માટે કરવામાં આવતી પ્રાર્થના છે. પૂજક અંતમાં એજ કલ્પના કરે છે કે હે જિનેન્દ્ર આ ધરતી શસ્ય-શ્યામલા રહે. લાકા આધિ-બ્યાધિ અને ઉપાધિથી મુક્ત બને સહને જીવનની સુવિધાએે ઉપલબ્ધ ખને. લાેકા હિંસાથી ખચીને જીવના પાર્જન કરે. • ચક્તિ અને સમાજ સત્યનિષ્ઠ, કર્લ વ્ય પરાયજ્ઞ અને પરાપકારી અને. રાજા અને પ્રજામાં પ્રેમ વિશ્વાસ વધે અન્યાય અને અસત્યના પરાભવ થાય. જવા અને જીવવાદોની ભાવના વધે. મૈત્રી, કરૂણાનાં ઝરણા વહેતા ાઢ. ધર્મની પ્રભાવના વધે અને અનીતિ, ચાૈયં કર્મ વગેરે લુપ્ત થાય. આમ સર્વજન હિતાયની શાંતિની કામના કરતા

### [ ५७ ]

આરાધક પાતાને કેમ ભૂલે! તે સહુની સાથે પાતાની શાંતિની કામના કરે છે. તે પાતે પંચમહાવ્રતાના પાલનમાં તદ્યીન અની ઉત્તમ શ્રાવક અનીને મનની શાંતિ વાંચ્છે છે. પ્રભુની આરાધના સતત કરતા રહે તેવી તેની ભાવના વ્યક્ત થાય છે.

છેલ્લે આપણી સમસ્ત આરાધનાનું કેન્દ્રભિન્દુતા આખરે આ માનવ અને સમાજ જ છે અને આગળ વધીને વિશ્વ અને પ્રાણી માત્ર છે. જો સંસારના પ્રત્યેક પ્રાણીના મનમાં શાંતિની ઇચ્છા જાગૃત થાય તા પછી યુદ્ધ કે અનીતિ ને સ્થાનજ ન રહે.

આવી શુલ ભાવના ભાવનાર જૈન ધર્મનાં અનુયાયી કદી અન્યાય ન કરે. આવી ભાવનાથી સભર હાેવાને લીધે જ જૈનધર્મ વિશ્વધર્મ છે. તે સહુના છે.



# સામાયિક અને સ્વાધ્યાય (જૈનયાેગ)

વિશ્વના સર્વ ધર્મીમાં ઇશ્વર કે આત્મપ્રાપ્તિ માટે એકા વ્રચિત થઈ ઇશ્વરની આરાધના નામસ્મરણની મહત્તાનો સ્વીકાર કરવામાં આવેલ છે. વિધિવિધાનમાં ફેરફાર હાઈ શકે પરંતુ ઉદ્દેશ સૌના એક જ છે. જ્યાં સુધી મન ઇન્દ્રિયાને આધીન રહીને જડ જગતમાં ભટકયા કરશે ત્યાં સુધી તે આત્મસાક્ષાત્કારની અવસ્થામાં પહેંચી શકતા નથી. અને એટલા માટે બધાએ નામસ્મરણની મહત્તાના સ્વીકાર કર્યો છેજ.

જૈનધર્મમાં સામાયિક અને સ્વાધ્યાય આ બે શખ્દો આતમ આરાધનાના ઉત્કૃષ્ટ ઉપાયા છે અને તેજ યાગની (સ્થતિ છે. જ્યારે સાધક ધ્યાનાવસ્થામાં બેસે છે ત્યારથી જ તે ઇશ્વર કે આત્માનું સાનિધ્ય પ્રાપ્ત કરવાની શરૂઆત કરે છે. સામાયિક ? પણ વૈજ્ઞાનિક વિધિ છે સર્વ પ્રથમ તા કેમ બેસવું જોઇએ એના ઉપર જ વિચાર કરીએ.

તિર્થં કરની મુર્તિ એ સંપૂર્ં યાેગમુદ્રાની અવસ્થા દર્શાવે છે સાધકે પદ્માસનથી બેસીને ખંને હાથા નાભિની

### [ 46 ]

नीय એકબીજ ઉપર મૂકીને ટકાર કરાડરજ્જાને ૯૦ ના ખુણે અને ગર્દ નને ટકાર રાખી એસવું જોઇએ અને આંખાની દૃષ્ટિ નાકના ટેરવે રાખવી જોઇએ અને પ્રારંભમાં કાઇ મૂર્તિ કે એામ વગેરે ઉપર ધ્યાન કેન્દ્રિત કરવું જોઇએ. પ્રારંભમાં આ રીતે એસવાનું ટકાર રહેવાનું અઘરું પડશે. દૃષ્ટિ નાશિકાય ભાગ ઉપર રાખવામાં પશ્ચુ કષ્ટ પડશે. લલાટ-બિંદુમાં દુઃખાવા પશ્ચુ લાગશે. અને આ શારિરિક પ્રતિકુળતા ને લીધે ધ્યાન કેન્દ્રિત કરવામાં પશ્ચુ વિદ્યેપ પડશે. પરંતુ દૃઢ નિશ્ચય કરીને જો આક્રિયાના અભ્યાસ કરવામાં આવે તા શાહાક દિવસા પછી તે ટેવ બની જશે અને આનંદ સ્વયં પ્રાપ્ત થવા લાગશે અને આનંદ એ બાદાવસ્તુ નથી આંતરની અનુભૂતિ છે.

#### [ 60 ]

અને તે જોમય ઉર્જા ઉત્પન્ન કરે છે અને તે શક્તિ શરીરની એકાગ્રતા મનની દઢતાને લીધે વેડફાતી નથી પરંતુ ઇન્દ્રિયાને મજ ખુત ખનાવે છે. અને જયારે આ શરીર રૂપી જનરેટરમાં આવી વીજળીક શક્તિના પ્રવાહ નિરંતર પ્રવાહીત થવા માંડે છે ત્યારે ખુશ્ચન્નાન, આત્મદર્શન કે સિદ્ધિ કે કેવળ જ્ઞાન જે કહા તે પ્રાપ્ત થાય છે. તિર્થ કરાની યાગમુદ્રા સંપૂર્ણ રીતે વૈજ્ઞાનિક યાગમુદ્રા છે અને જે આ રીતે બેસમું તા જરૂર એક દિવસ આવી સ્થિરતાને પ્રાપ્ત કરી શકીશું.

सामायिक पहेला केम केम लेसवुं के महत्वनुं छे तेम मनने हेम हैन्द्रित करवुं तेपक कहरी छे. मनने यं यण अने उच्छ जल घाडानी साथ सरणाववामां आवे छे. अनेते सायु पद्म छे. छन्द्रियोने वशीक्षत थर्धने पुद्दगत परमाक्कृ कोथी विष्त आ मन निरंतर तथा कवियत् लाह्य सुणानी सतत संक्रमना क्या करे छे अने निरंतर तेमनी प्राप्ति माटे प्रयत्न शीत है आप्राप्य थवाथी हुः भी थया करे छे अने ते पेती व्यक्तिनी केम के केने तरता न आवडतुं है। य अने पाक्षीमां पडी गया पछी हवातियां मार्या करे तेम हवातियां मार्या करे छे. छन्द्रियोनी विषयतात्मा अने मौतिक सुणानी घेतछा माक्षुसनां मनने स्थिर नथी थवा हेती अने ते कोटली हेट विकृत जनी क्या छे है तिथं कर केवा सवं परिश्रह त्याणी, मोक्षामी पासे पक्ष धनके संसार सुणनी यायना करते। है। य छे कोटले सवं प्रयंग मनने हैन्द्रित करवानी कहर छे.

#### [ ६१ ]

ધ્યાનના મતલબ જ એ થાય છે કે સર્વાદશાઓમાં ભટકતા મનને એકાથ ચિત અનાવવું. અને જ્યારે આ રીતે મન કેન્દ્રિત થાય છે ત્યારેજ સાચી સાધનાકે સાચા સામાયિકના પ્રારંભ થાય છે. આપણે સૌ અનુભવ કરીએ છીએ કે જ્યારે આંખા ખાંધ કરીને માળા ફેરવવા બેસીએ છીએ ત્યારે ખાંધ આંખાથી સમય સંસાર દેખાવા માંડે છે અને માળા તા માત્ર કર્યાજ કરેજ છે, અને કળીરે સાચુંજ કહ્યું છે કે જો હાથમાં માળા કર્યા કરે માહામાં રામનું નામ લઇને જીલ કર્યા કરે પણ મનજો સ્થિર ન હાય તા તે સાગ્રું સ્મરણ નથી. જૈનધર્મતા ચિતની એકાગ્રતાને સંપૂર્ણ અને મહત્વપૂ**ર્ણ** માને છે અને જે આ દશાએ પહેંચે છે તેજ જિન કહેવાય છે. મનાવિતાન પણ મનની અનેક અવસ્થાએાનું વર્ણન કરીને અંતે તા તેની સ્થિરતા પરજ લાર મૂકે છે. અને ગીતા કારે પણ મનનેજ ખંધ અને માક્ષનું કારણ માન્યું છે. તેા હવે બીજી વાત થઇ મનની એકાગ્રતા અને જ્યારે શરીરની સાધના મનની એકાગ્રતા થાય ત્યારેજ સામાયિકની શરૂઆત થાય અન્યયા તે માત્ર એક દેખાવ છે. નિરર્થંક છે.

#### '' સામાયિક એટલે શું ? ''

આચાર્યોનું કહેવું છે કે સામાયિક એટલે સમય જેને અર્થે છે એક સાથે જાણુવું કે ગમન કરવું અને બીજો સમય એટલે આત્મા. જેનાથી આત્માને જાણુવાની તક મળે તે

#### [ ६२ ]

સામાયિક જયારે સાધક આત્માની સાથે એકાકાર ખને છે ત્યારે તે બાહ્ય તમામ પ્રકારના હિંસાતિક કાર્યોથી મૂક્ત બને છે બીજા શબ્દામાં કહીએ તા મન, વચન અને કાયાની ક્રિયાઓને પર પદાર્થીથી કે બાહ્ય પદાર્થીથી હટાવીને આત્માની સાથે એકરૂપ બનાવવા તે સામાયિક છે. અને તે વખતે ચિતન એ ઉચ્ચભૂમિ પર સ્થાપિત થઇને એમ ધ્યાન કરવું કે હું જ્ઞાતા છું, **હું દખ્ટા** છું, હું પાતે જ્ઞેય અને જ્ઞાતા અને છું. સામાયિકના મૂળમાં સમતા એટલે સમભાવ તે મહત્વનું લક્ષણ છે જયારે મન, ધન, સંપત્તિ, સંસાર, ઈષ્ટ-અનિષ્ટ પ્રત્યેના માહ, સ્વ અને પર દ્રવ્યા પરથી નિર્મોહ તથા विपरित वृति हाभवनार प्रत्ये भाध्यस्य साव धारण करवानी ક્ષમતા ઉત્પન્ન થાય તથા સુખદુઃખ પ્રશંસા અને નિંદામાં સામ્યભાવ રાખે અને નિરંતર તિર્થ કરની જેમ શુદ્ધબુદ્ધ સ્વરૂપી અનવાની ખેવના રાખે તેજ સાચી રીતે સામાયિકનાં પ્રથમ લક્ષણ સમતાના ધારક ખને છે. સામાયિક કરનારનું **ખીજા લક્ષણ છે કે રાગ-દ્રેષના સંપૂર્ણ** ત્યાગ કરે એટલે જ્યારે સાધક તમામ કાર્યીમાંથી રાગદ્વેષ મુક્ત થઈ દ્વાદશાંગ સત્રમાં શ્રદ્ધા રાખે અને ચિતમાં સ્થિરતા લાવીને નિશ્ચય અને નિશ્ચયન ભાવ રાખે ત્યારે જ સામાયિકની દહતા તેનામાં क्रमे सामायिक करनार धन्द्रिय विकेता अनवाने। सतत ઉદ્યમ કરે. સામાયિક તપના એક પ્રકાર છે અને સંયમ જેના આધાર છે એવા સ્થિર સાધક ળાદ્ય આક્રમણ લય કે

#### [ ٤3 ]

ઉપસર્ગોથી ચિલત ક્ષતા નથી તે સંયમ દ્વારા આત્માની એકતા સાથે છે અને તેની જ સામાયિક ક્રિયા ઉત્તમ ગણાય છે. આચાર્યોએ અહીં સુધી કહ્યું છે કે સામાયિક કરનાર જયારે બાહ્ય અને અંતરંગ સમસ્ત પદાર્થોમાં કષાયના નિરાધ કરે છે તેને જ સામાયિક ફળે છે. સામાયિકના વિવિધ લક્ષણા વિવિધ પ્રકારાની ચર્ચા કરવામાં આવી છે પરંતુ અત્યારે આપણે તેમાં બહુ ઉંડે જતા નથી આપણા ઉદેશ્ય તા સામાયિક કેમ કરવી એટલા જ છે, અને આપણે એટલું સમજી પણ લીધું છે કે કે સામાયિક કરનારે નિલેપ અને નિલેખ ભાવથી રાગદ્વેષના ત્યાગ કરી સામાયિક કરવી એઇએ પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યેની કલ્યાણ ભાવના અને મૈત્રીભાવ ધારણ કરવા એઇએ.

સામાયિક ઘરમા પણ કરી શકાય છે યરંતુ સામાવિક કરવાનું ઉત્તમ સ્થળ મંદિરનું એકાંત સ્થાન કે કાંઇ અગીચા કે એવી જગ્યા કે જ્યાં જીવજંતુઓના વિક્ષેપ ન હાય, ઘોઘાડ નહાય, ચિત્તને અસ્થિર અનાવનાર વાતાવરશુ ન હાય તેવા જ સ્થળે જ સામાયિક કરવાથી તેમાં દઢતા આવે છે. સામાયિકના સમય પૂર્વાન્હ, મધ્યાન્હ અને અપ્રવાન્હ ગણવાંમાં આવેલ છે અને જિંદુષ્ટ કાલ ગમે તેટલા હાઈ શકે પરંતુ જઘન્યકાલ અંતર્મું હતે એટલે અડતાલિસ મિનિટના માનવામાં આવે છે સામાયિકની વિધિ માટે એમ તા આપણે ઉપર જણાવી ગયા છીએ પરંતુ જૈનાચાર્યાએ કહ્યું છે તેમ

#### [ 88 ]

સ્નાનાદિ કરી શુદ્ધ વસ્ત્રો ધારણ કરી ઘરના એકાંતમાં કે જિનપ્રતિમા સમક્ષ કે અન્ય પવિત્ર સ્થળે પૂર્વ મુખ અથવા ઉત્તરમુખ થઇ જિનવાણી, જિનધર્મ, જિનબિંબની ત્રિકાલ વંદના કરવામાં આવે છે. સામાયિક કરતી વખતે મહત્વની ધ્યાન રાખવાની વાત એકજ છે કે નિરંતર દેવશાસગારન સ્મરશ કરવામાં આવે અને અનંત સુખ માક્ષની પ્રાપ્તિ માટે કર્મક્ષય માટે આરાધના કરવામાં આવે અને નમસ્કાર મંત્રના નિરંતર જાપ કરવામાં આવે તા નિશ્ચિત ૩૫થી સાધક ઉત્તમશ્રેણીમાં સ્થાપિત થાય છે અને આવી રીતે સામાયિક કરનાર ગૃહસ્થ સાધુ તુલ્ય અને છે અને એમ જોવામાં આવેલ છે કે સાચા મનથી પૂજન અને સામાયિક કરનાર શ્રહ્ધસ્થ તેના રાજભરાજના કાર્યમાં પણ ઈમાનદાર અને સાચા અને છે અને તેને સામાજક પ્રતિષ્ઠા તો મળે જ છે સંતાષરૂપી મહાન આનંદ પણ મળે છે કેટલાકને પ્રશ્ન થશે કે સામાયિકથી શું ફાયદા ? તા જૈનદર્શન એમ કહે છે કે તમામ આરાધનાના ઉદ્દેશ્ય આત્મશાંતિ, આત્મ ઉન્નયમ અને ચતુર્ગતિ માંથી મુક્તિ મેળવવાના છે સામાચિકમાં જે સમતાની વાત, સાંયમની વાત, મૈત્રીની વાત કરી છે અને ને તેનું પાલન પ્રત્યેક વ્યક્તિ કરે કે કરવાના પ્રયાસ કરે તા એક વાત નિશ્ચિત છે કે માણુસ પ્રત્યે કુરતા છાઉ અને વિશ્વશાંતિ માટે સમસ્યાએ ન રહે. સામાચિક બીજા શબ્દામાં ચાગ છે.

#### [ 44 ]

અત્યારે આપણે યાગ વિષે ઉંડાણમાં જતા નથી પણ અતિસંક્ષિપ્તમાં યાગની વાત કરી લઇએ તા વધુ ઠીક રહેશે ચાગ એટલે જોડ, સંપર્ક, એકત્વ જે ગણા તે. હવે જ્યારે ચાગ એટલે જોડ અને સંકલનની વાત કરીએ છીએ ત્યારે એના ગિલિલ અર્થ એ છે કે આત્માના પરમાત્મા સાથેના સાનિધ્ય કે સંપર્ક એટલે યાગ યાગની સાથે ધ્યાન શખ્દ જોડાયેલાજ છે. ચાગ કરતાર માટે એસવાની પદ્ધાંત ધ્યાનની પ્રક્રિયામાં તે સમસ્ત વાતાના સમાવેશ થઇ જાય છે જેના ઉલ્લેખ સામાયિક અને તેની ક્રિયામાં કરવામાં આવેલ છે. ઉદ્દેશ પણ સમાન છે. કારણ કે સામાયિકમાં પણ નિવિકાર ભાવથી આત્માનું જ ધ્યાન કરવામાં આવે છે. અને ચાગમાં પણ આત્માની જ ઉધ્વેગતિ કરાવીને પરમાત્મા સાથે તાદાત્મય કરાવવાના પ્રયાસ કરવામાં આવે છે. વેદામાં ઉપનિષદામાં સાંખ્યદર્શ નમાં, નાથ અને સિધ્ધ સંપ્રદાયમાં અને છેલ્લે કુણીર પંચમાં ચાગની સર્વ શ્રેષ્ઠ મહત્તાના સ્વીકાર કરેલા છે. તેવી જ રીતે જૈન ગ્રંથા ધાનારણા વગેરમાં પણ યાગકિયાની વિષદ ચર્ચા, પદ્ધતિ વર્ણવવામાં આવી છે. યાગશાસ્ત્રમાં ગુદા ભાગથી લઇ મસ્તિષ્ક સુધી કેટલાંકે પાંચ અને કેટલાં કે સાત સ્થનાને કેન્દ્રરૂપે માની ત્યાં ચક્કો અને કમળાની કલ્પના કરી છે. અને સાધનાની ઉતરાતર વૃદ્ધિથી તે ચક્રો જાગૃત ખને છે, કમળ ખીલે છે અને સાધક નિરંતર ઇધ્વરમય

#### [ \$\$ ]

ખનતા જાય છે. અને જયારે મસ્તિષ્કના સહસ્ત્રદલ કમળ જાગૃત ખને છે ત્યારે યાગસાધનાની ચરમભૂમિ પર સાધક પહોંચી જાય છે. વિવિધ કેન્દ્રોના વિવિધ રંગા; વિવિધ પ્રભાવા અને વિવિધ પરિણામાની ચર્ચાઓ કરવામાં આવી છે. યાગ અંગેના વિશુદ્ધ, સૂક્ષ્મ અને વૈજ્ઞાનિક પુસ્તક જીદેથી પ્રકાશિત કરવામાં આવશે. અત્યારે તા આજ સમજાવવાનું છે કે સામાયિક એજ યાગ છે. અને મનની શાંતિ માટે આજે વિધ તેના તરફ આકર્ષિત થયેલું છે.

#### સ્વાધ્યાય !

સામાયિકની સાથે સ્વાધ્યાય સંલગ્ન છે. હું તો એમ માનું છું કે દેવદર્શન માટે ગયેલા શ્રાવક દર્શન, પૂજન, આરતી, સામાયિક અને છેલ્લે સ્વાધ્યાય કરે ત્યારેજ એની મંદિરજવાની પ્રક્રિયા પૂરી થાય. સાધારણ રીતે સ્વાધ્યાય એટલે વાંચન એમ કરવામાં આવે છે અને આપણે તેમ કરીએ પણ છીએ. આચાર્યોએ ઉત્તમ શાસ્ત્રાનું વાંચન અને શ્રવણ એને પણ તપનાજ એક પ્રકાર માન્યા છે. અને સામાયિકની જેમ ત્રિકાલ એ સારા સમય ગણ્યા છે.

સ્વાધ્યાયના શાબ્દિક અર્થ કરીએ તાે એમ કહી શકાય કે સ્વ અર્થાત્ પાતાનું અર્થાત આત્માના અધ્યાય એટલે જાણુનું એટલે કે આત્મા વિષે જાણુનું સમજવું, મનન કરવું, ચિંતન

## [ 69 ]

કરવું, વિચારવું તે સ્વાધ્યાય છે. હું મારા વિષે જાણું અને જાણી શકુ એનાથી માેટું જ્ઞાન શું હાેઈ શકે? અજના યુગની વિડંબનાતાે એ છે કે આપણે આપણા વિશેજ જાણતા નથી. સતત બીજા વિશે જ જાણતા હાઇએ છીએ કે જાણવાની ઇંતેજારી રાખીએ છીએ. પરિણામે સંઘર્ષ રાગદ્ભેષ જન્મે છે. પરંતુ જે હું સ્વ-અધ્યાયી અનુંતા પારકી ચિંતાથી મુક્ત ખનું. અને હું કાેેે છું ? મારા સ્વભાવ શું છે? તે જાણવા માટે આવા શાસ્ત્રોનું વાંચન જરૂરી પણ છે. સર્વાર્થ સિદ્ધિ અને ચારિત્ય-સાર માં કહ્યું છે કે આત્માનું હિત કરનાર અધ્યયન કરવું તેજ સ્વાધ્યાય છે અને વ્યવહારિક દ્રષ્ટિએ આગમાનું વાંચન પૃચ્છના, અનુપેક્ષા, ધર્મકથા કરવી અને સાંભળવી તે સ્વાધ્યાય છે એટલું જ નહિ વાંચન કર્યા પછી તેને સમજવું, જીવનમાં ઉતારવું તે એનાથી પણ ઉતમ સ્વાધ્યાય છે. ઉતમ ચરિત્રાનું વાંચન, ઉતમતાના ગુણા વિકસાવે છે અને ધર્મ પ્રત્યે શ્રદ્ધા જન્માવે છે. સત્શાસ્ત્રોનાં વાંચનથી (મથ્યાદર્શન, મિથ્યાજ્ઞાનના નાશ થાય છે અને સમ્યક્રદર્શન मान ઉत्पन्न थवाथी स्वयं सु रीते सम्यक् यारित्र तरह आपणे આગળ વધીએ છિએ અને જૈનધર્મતા અહી સુધી કહે છે કે પંચયરેમેષ્ઠીના ધ્યાનમાં લિન તેના ગુણાનું સ્મરણ કરનાર તે પદને પ્રાપ્ત કરી શકે છે. ભગવતી આરાધનામાં કહ્યું છે ક્રે સર્વજ્ઞ દેવના ઉપદેશેલા તપના બાર પ્રકારામાં સ્વાધ્યાય ઉતમ તપ છે. અને જ્ઞાની સાધક અંતર્મું હુર્તમાં કર્મોના ક્ષય

કરી શકે છે. એટલુંજ નહી અનેક પ્રકારના ઉપવાસ કરનાર ज्ञानरिद्धत साधक करता स्वाध्यायमां तत्पर सभ्यक्ष्रिष्ट પરિણામાને વધુ સારી રીતે વિશુદ્ધ બનાવી શકે છે. સ્વાધ્યાયથી જ્ઞાન વધે છે અને સદ્ભવૃતિઓના વિકાસ થાય છે. ધવલામાં કહ્યું છે કે જેઓએ સિદ્ધાંતાના ઉત્તમ પ્રકારે અલ્યાસ કર્યો छे स्थेवा पुरुषेत्नं ज्ञान सूर्यना डिरिष्टानी केम निर्भण द्वाय છે અને જેઓએ પાતાના ચિતને સ્વાધીન કરી લીધું છે તે ચ્યા ચદ્રમાના કિરણની જેમ નિર્મળ હાય છે પ્રવચનના અભ્યાસથી મેરુની જેમ નિષ્કંપ અષ્ટમલરહિત ત્રિમૂળતા રહીત સમ્યકદર્શન પ્રાપ્ત થાય છે. સ્વાધ્યાય કરનારને નર્ક કે તિયે ચ ાતિ મળતી નથી વધુમાં કહ્યું છે કે જિનાગમ, જીવાના માહરૂપી મળને દૂર કરે છે. અજ્ઞાનના નાશ કરે છે અને માેક્ષપથન પ્રશસ્ત કરે છે. સ્વાધ્યાયને સમજને જે તેના અમલ કરે છે તેના કર્માની નિજ'રા થાય છે. સ્વાધ્યાય કરનારમાં જ્ઞાનની વધુ પ્રાપ્તિ માટે છજ્ઞાસા પણ જરૂરી છે. અને જેમજેમ તેની જિજ્ઞાસાઓના ઉકેલ મળતા જાય છે તેમતેમ તેને અલૌકિક આનંદ મળે છે. અને આવા જિનવચના મનને દ્વિધા મૂક્ત ખનાવે છે અને પ્રજ્ઞાવાન ખનાવે છે. માણસ માં રહેલી અશ્રદ્ધા, લાકમૂડતા, દેવમૂડતા, ગુરુમુડતાના નિગ્રહ કરે છે. ચંચળ મન સ્થિર બને છે. આત્માનુશાસનમાં એક સુંદર રૂપ રજુ કરીને કહ્યું છે જે શ્રુતસ્ક ધરૂપી વૃક્ષ, વિવિધ ધર્માત્મક પદાર્થ-રૂપ કુલા અને કળાના ભારથી નમેલુ છે, વચનરૂપી

#### [ ६६ ]

પાંદડાઓથી આચ્છાદિત છે, વિસ્તૃત વિવિધ નયરૂપી ડાળિઓથી અરપુર છે અને ઉન્નત છે તથા સમીચિન્દ અને વિસ્તૃત મિતિજ્ઞાન રૂપજળથી સ્થિર છે એવા વૃક્ષ ઉપર ખુદિમાન સાધુએ પાતાના મનરૂપી વાંદરાને સ્થિર કરવા જોઇએ. આ આખા વિવેચન ને એમ બાંધી શકાય કે સ્વાધ્યાય માં પણ ચિત્તની એકાગ્રતા, ઉતમ વાંચન, જ્ઞાનની ઝંખના અને તેને જીવનમાં ઉતારીને માક્ષમાર્ગના પથિક બનનાર સાચા સ્વાધ્યાયી છે.

स्वाध्यायमां में शर्ज्ञणातमां "स्व" शण्हनी व्याण्या हरी छे. "स्व" એજ આत्माना पर्यायवाची शण्ह छे. आप हो छही वणते 'स्वतंत्र' है 'स्वाधिन' ना प्रयाग हरी के छी ले यां पह्य काव ता, के छे हैं अमे पाताना तंत्र अर्थात् केवी व्यवस्थामां रही के हैं के थी जाने अहितहर न अने अने स्वयंनी ईन्द्रयोने डिक्ट्रंणल न अनवा है केटले अमे अमारा आत्मस्वरूपमां निमन्न थई को. केवी करीते स्वाधिनमां पह्य पाताना आधीन थवानी वात छे. त्यांना अर्थं शुक्षाम नथी परंतु संयममां रहेवानी वात छे अने संयम ते स्वयं स्वाधिन स्वतंत्र स्वाध्याय केवा शण्हों व्यक्तिने कोति अने आहि कोति हिन्नत अनावनार शण्हों छे.

વ્યવહારિક રીતે થાડુંક વિચારીએ તે આજની મુખ્ય

समस्या को छे है भास-विशेष हरीने आकना युवह सत्-વાંચનથી ખૂબજ દૂર છે. તે મૌતિક સુખાને દુર્ભાગ્યથી સાચુ સુખ માની છેઠા છે. અને તેના તમામ વાંચન, અધ્યયન મનન, શ્રિ'તનમાં તે ભૌતિક સુખાજ વધારવાની વિચારણા ચાલ્યા કરે છે. તેને અસંતાષ છે કારણ કે આવશ્યકતાએ! વધારી છે. પુરતીના સાધના છે નહિં. પરિણામે તેના સંયમના અંધ તુટી ગયા છે અને તે દિશાશુન્ય થઈ વિખેરાઇ ગયા છે. थीलुं ઉંડા આગમના વાંચનના અભાવે તે તેની વૈજ્ઞાનિકતાને સમજ શક્યા નથી હું નમ્ર પણે પણ દહતાને દાવાની સાથે કહી શકું છું. કે વર્લમાન વિજ્ઞાનના તમામ સંશાધનના મૂળ આપણને શાસ્ત્રામાંથી મળે છે. ખાનપાન, આહાર વ્યવહાર અને આચાર-વિચાર તમામ જીવન જીવવાની કળા અને માર્ગદર્શન સ્વાધ્યાયમાંથી મળે છે. અને તેની ચાગ્યતા સંયમ અને સાધના એટલે કે સામાયિકથી પ્રાપ્ત થશે. જો ભૌતિક સુખામાંજ સંપૂર્વ સુખ હાત તા ધનના શૈયામાં આળાટતા ધનિકા યાગ સાધનાને શામાટે અપનાવત ? આજે પશ્ચિમની દેષ્ટિ ભારતના ચાંગ તરફ કેમ મંડાત ? પણ દુર્ભાગ્ય છે કે "ઘરકી મુઘી દાલ " બરાબર સમજ આપણે આપણાની જ ઉપેક્ષા કરી છે. જે બાળકને આધ્યાત્મિક શિક્ષણ આપવામાં આવે એમ કહું કે સત વાંચનની તરક પ્રેરિત કરવામાં આવે તેા તેનામાં જન્મતી દુર્ભાવનાઓ ઐષણાએ ના જન્મે અને એક વખત

#### [ ૭૧ ]

જો સંયમના આનંદ તેને મળે તા તે સંઘષંથી અચી શકે. આપણે કાઇને પૂજારી કે સાધુ નથી અનાવવા. પરંતુ એવા નાગરિક પેદા કરવા છે કે જે કામ પ્રત્યે ઇમાનદાર હાય, ખાટા માર્ગે ધન એકત્ર કરવાથી અચે, સંયમી અને અને વિશ્વમાં જે અશાંતિ, મારકુટ, અવિશ્વાસ વધી રહ્યા છે તેનાથી તે અચી શકે. અને નિશ્ચિત રૂપે વિશ્વશાંતિ થાય. હું તાે એમ કહું કે મનની શાંતિના વિકાસ એજ વિશ્વશાંતિ સુધી વિસ્તરી શકે.

મને લાગે છે કે આપ**ણા યુવકા જૈનધર્માને આ રી**તે જો અપનાવશે તાે તેમને ઉપદેશ આપવા**ની જરૂર નહી રહે.** પછી તાે પ્રશસ્ત માર્ગ ઉપર તેએા પાતે આગળ **વધશે**.



## **પ્રતિક્રમ**ણ

પ્રતિક્રમણના સામાન્ય અર્થ પ્રાયશ્ચિત કે આત્મઆલાચના થાય છે. અથવા મે જયાં સુધી કમણ અર્થાત્ ગતિ કરી છે ત્યાંથી પ્રતિગતિ કરીને પાછા આવું તેવી ભાવના છે. એટલે સરળ શાષ્દ્રીમાં કહીએતા પ્રતિક્રમણ એટલે પાછા કરવું. આધ્યાત્મિક રીતે એમ કહીએ કે સંસારમાં મેં જે કંઈ કાર્યો કર્યા છે કે જે મારા આત્મસ્વભાવને પ્રતિકુળ છે તેનાથી પુન: પાછેા આત્મા તરફ પાછેા વળું. એટલે કે સંસારને ત્યાગી ને આત્મલિન બનવાના પ્રયાસ કરવા. ખુબ સાધારણ રીત એમ કહી શકાય કે આખા દિવસમાં કૃત કારિત અને અનુમાદનાથી મન, વચન અને કર્મથી મેં જે કંઈ ખાટા કામા કર્યા હૈાય તેનું આત્મનિરીક્ષણ કરવું અને પ્રાયશ્ચિત કરવું એટ**લે પ્ર**તિ**ક્રમણ અને** સારા કામા કરવાથી આત્મશુદ્ધિ થાય છે અને મન નિર્ભર બને છે. અને સારા માણસ ખનવાની પ્રવૃત્તિના વિકાસ થાય છે. જ્યારે પ્રત્થેક વ્યક્તિ જો **પાતાની ભુલાનું સ્વય**ં પ્રાયશ્ચિત કરેતા પારસ્પરિક દ્વેષ જરૂર ક્રર થઇ શકે.

#### [ 60 ]

નિરુકિતની રીતે અર્થ કરીએ તેા મારા દેષ મિચ્યા થાએે એ પ્રમાણે ગુરૂની સમક્ષ નિવેદન કરવું તે પ્રતિક્રમણ છે. અથવા પ્રમાદવશ થઇ ગયેલા દાેષા જે ક્રિયાથી દૂર થાય છે તે પ્રતિક્રમણુ છે. આ આત્માની સાથે ચાટેલા પુદ્દગલ રૂપી મલને સાફ કરવાનું નામ પ્રતિક્રમણ છે. અને તેનાથી ક્રિયા કરવામાં થયેલા અતિચારાનું નિવારણ થાય છે. સામાન્ય રીતે ગુરૂની સમક્ષ વ્રતમાં થયેલા દેષોનું શાેધન કરવું. આચાર્યો સમક્ષ પાતાના દાેષાની આલાેચના કરવી અને ભવિષ્યમાં આવા દાષાનું પુનરાવર્તન ન થાય તે પ્રતિક્રમણમાં रहेदी। साव छे अने जयारे व्यक्ति पाताना अपराधाने व्यक्त કરે છે ત્યારે તે સાચા અર્થમાં પ્રાયશ્ચિત કરે છે. અને પ્રાયશ્ચિતરૂપી અગ્નિમાં તપેલા આત્મા કંચન ખને છે. આચાર્યા એ નિશ્ચય અને વ્યવહારની દ્રષ્ટિએ પણ પ્રતિક્રમણના બે લેદ કર્યા છે. નિશ્ચયની અપેક્ષાએ પૂર્વકૃત જે અનેક પ્રકારના શુભાશુભ કર્મો છે તેનાથી જે આત્મા પાતાને દ્વર રાખે છે તે આત્માનું પ્રતિક્રમણ છે. રાગાદિ ભાવાના ત્યાગ કરી આત્માનું ધ્યાન કરવું, જીવાની (વરાધના છેાડવી, તે પતિક્રમણ કહેવાય છે. પ્રતિક્રમણમાં અનાચારને છાહીને આચારમાં, ઉન્માર્ગને છાેડીને સનમાર્ગમાં, શલ્યભાવને છાેડીને નિશલ્ય ભાવમાં, અગુપ્તિ ભાવને ત્યજને ત્રિગુપ્તિ-ભાવથી અને આર્તારીદ્ર ધ્યાનને છાડીને શુકલ ધ્યાન અને સમ્યક્**ભા**વને 10

#### [ ७४ ]

જયારે ભાવવામાં આવે છે ત્યારે આત્મ પ્રતિક્રમણ થાય છે. આવા પ્રતિક્રમણ કરનાર નિજાત્મશુદ્ધતાને પ્રાપ્ત કરે છે. અને તે નિશ્ચયરૂપે કર્મોના ક્ષય કરે છે. પ્રતિક્રમણની ક્રિયા અને પ્રકારાે તેની ચર્ચા આપણા ઉદેશ્ય નથી પરંતુ આપણા મૂળ ઉદ્દેશ્ય તે। એ છે કે આપણે આખા દિવસમાં સ્વાર્થ વશ, જાણે અજાણે અનેક એવા કાર્યો કરીએ છિએ જેમાં હિંસાદિ પાપા थता क है। य छे. अने ते अतियाराना भन्धी त्याग करवानी વૃતિ પ્રતિક્રમણમાં કરીએ છિએ અને કરીથી આવી દ્ર'વૃતિ ન થાય તેજ, આપણા ઉદેશ્ય હાેય છે. અને ગુરૂ દ્વારા સત્ય માર્ગના નિદે<sup>ર</sup>શ પણ મળે છે. આત્મ આલાેચના કરવાથી સત્યધર્મ પ્રગટ થાય છે. અને પ્રછન્ન પાપાથી આપણે ખચીએ છીએ. એવા તમામ પૂર્ણો, કર્તવ્યા કે જે પાપના આશ્રવ કરાવે છે તે સહુના સંવર પ્રતિક્રમ થથી થાય છે. અને સાધક હંમેશા ધમ ધ્યાનમાં આત્મહિત અંતે પરહિતની ભાવના ભાવતા હાય છે. પ્રતિક્રમણ સવારે અને રાત્રે સાધારણ રીતે કરવામાં આવે છે

સામાયિકમાં અને પ્રતિક્રમણમાં થાઉાક ભેદ છે. સામાયિકમાં આત્મસાધનાની એકાગ્ર-ચિત થઈને પ્રવૃતિ આચરવામાં આવે છે. જયારે પ્રતિક્રમણમાં કરેલા અશુભ કર્મોનું પ્રાયશ્ચિત કરવામાં આવે છે પણ હું એમ માનું છું કે સામાયિકમાં સ્થિર થવા પૂર્વેની શુદ્ધતા તે પ્રતિક્રમણ છે

#### [ ૭૫ ]

અર્થાત્ પ્રતિક્રમણ દ્વારા મનને નિર્વિકાર, નિર્ભાર અનાવીને સામાયિકમાં સ્થિરતા પ્રાપ્ત કરી શકાય છે.

ઉપર કહ્યું તેમ પ્રતિક્રમણ એટલે પ્રયક્ષિત આ પ્રાથિતથી મનમાં રહેલા અહમના વિકારા દ્વર થાય છે અને તે આત્મસંશાધનની જ એક પ્રક્રિયા છે પ્રાયશ્વિત કરનારનું મન પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે સમ ખની જાય છે. અને આવી વ્યક્તિના કાર્યો હંમેશા નિસ્વાર્થભાવના હાય છે અને એટલા માટે જૈનધર્મમાં આ પ્રાયશ્વિતને તપ કહેવામાં આવે છે. પ્રતિક્રમણ પ્રાયશ્વિતના જ એક ભેદ છે. આચાર્યોએ તેના અનેક ભેદા ઉપલેદો અતાવ્યા છે. પરંતુ સૌના સારરૂપે હું તા એટલું જ કહેવા માગુ છું કે વ્યક્તિ જો ખાટા કાર્ય કરે એટલે જે કાર્યોથી અન્યને પીડા પહોંચે, લાકવ્યવહારમાં વિકૃતિએ ઉત્પન્ન થાપ તે તમામ કૃત્યા પ્રત્યે સ્વયં પ્રાયશ્વિત કરવું એ વ્યક્તિત્વની માટામાં માટી સિદ્ધિ છે. પ્રાયશ્વિતથી વ્યક્તિ મહાન અને છે અને ક્ષમા ગુણના વિકાસ એમાં થયા કરે છે.

જૈનધર્મનું આ પ્રતિક્રમણ જીવન જીવવા માટેની ઉત્તમ કલા શીખવા છે. માણુસમાંથી અભિમાન, બીજાની વસ્તુઓ પચાવવાની દુર્વૃતિઓ, કાઇનું અનિષ્ટ કરવું, સ્વાર્થ, અતિપર્િગ્રહ અને પાપાથી બચાવે છે. વ્યક્તિ જ્યારે આ પ્રતિક્રમણ કે પ્રાયશ્ચિતને જીવનમાં ઉતારે

## [ 98 ]

તો તેના મનની વ્યાકુલતા, દુખ જરૂર દૂર થશે અને જૈન ધર્મ ની જ એક આ વિશિષ્ટતા છે કે તે માણુસને માણુસ બનવાની દિશા સૃચવે છે. અને તે વિવેકી બને છે ધાર્મિક દૃષ્ટિથી તે તપસ્વી બની માહ્ય પ્રાપ્તિ કરે એ પ્રશ્ન તો ખૂબ ઉમ્ચકક્ષાના છે પરંતુ માનવ કહેવરાવવાના ગુણ માનવતા જરૂર એનાથી વિકસે છે.



## વત ઉપવાસ

#### \* an!

सामान्य रीते वर्तना अर्थ है। धेपण् धार्मिंड नियम है हियाना भाव दर्शाचे छे. अने हरेड धर्म मां वर्तनी महत्ताना स्वीडार थया छे. मूलत वर्तनी पाछणनी भावनामां संयमनी ज महत्ता रहेली छे. वर्त मानसिंड प्रक्षिया छे जेमां आराधंड हैटलांड नियमानुं पालन डरे छे अने सामान्य रीते जे वस्तुओंना नित्य प्रयोग इरता हाय छे तेना प्रयोग उपर नियमन है संयम राणता हाय छे जेने ते वर्त डहे छे. थांडा इंडा खुमां इत्रीओं तो ओम इही शंडाय है स्वास्थ्यने हानिहर्ता लेकिन अने व्यवहार इपर संयम हैणवदा ते वर्त छे. अने ज्यारे आ रीते धन्द्रिया इपर विजय प्राप्त थवा मांडे छे त्यारे जिनत्व प्राप्त इरवानी परमार्थिंड वृति सुधी इंब अमन इरीओं छी ओ. भूण सरण शंक होमां इहीओं तो व्रत ओटले संयम पूर्वंड नियमनुं पाइन इरवुं. अने धिन्छत वस्तुओं। प्रत्ये वैराय्य हेणववा.

#### [ ७८ ]

कैनहशीन अने धर्भी इष्टिओ हिंसा, असत्य, ये।री અબ્રહ્મ અને પરિગ્રહ્યા નિવૃત થવું તેનું નામ વ્રત છે. સર્વાર્થ-સિદ્ધિમાં કહ્યું છે કે પ્રતિજ્ઞાથી જે નિયમાનું પાલન કરવામાં આવે છે તે વ્રત છે. અને વિવેક ખુદ્ધિ કે લેદ-વિજ્ઞાનની દષ્ટિથી જે કરવા ચાેગ્ય છે તેતું પાલન કરવું તે વત છે. અને સવ પ્રકારની નિવૃતિના પરિણામને પણ વ્રત કહેવામાં આવે છે. એક જગ્યાએ નિદે શ કરવામાં આવ્યા છે કે પદાર્થીના સેવનનું અથવા હિંસાદિ અશુભ કર્મીના નિશ્ચિત સમય માટે કે આજીવન માટે સંકલ્પ પૂર્વંક ત્યાગ કરવા તે વ્રત છે. અને શુભકર્મા માટે તે પ્રકારે જ સંકલ્પ– પૂર્વક વૃતિ કરવી તે પણ વૃત છે. નિશ્ચય દૃષ્ટિએ એમ કહે-વાયુ છે કે વિશુદ્ધ જ્ઞાનદર્શન 3પરવભાવ ધારક પાતાના માતમ-તત્વની ભાવનાથી ઉત્પન્ન સુખરૂપી અમૃતના આસ્વાદ વડે તમામ પ્રકારના શુભ અને અશુભ રાગ અને વિકલ્પાેથી રહિત અને છે તે વ્રત છે. અને જ્યારે આત્માથી આત્માની પ્રવૃત્તિ કરવાના નિર્ધાર કરે છે ત્યારે તે કિયા પાતે વ્રત અની જાય છે. કષાયાના ત્યાગ કરી દયા દાખવવી એ પણ વ્રતમાંજ આવે છે. આચાર્યીએ ખાર વૃતની ચર્ચા કરી છે જેમાં પાંચ અશુવ્રતાે, ત્રણ ગુણવત અને ચાર શિક્ષાવતાના સમાવેશ છે.

વતાની આરાધનામાં સમ્યકત્વની સર્વાધિક જરૂર છે.

#### [ 46 ]

હિકિકતે તો તમામ પ્રકારના યમ-નિયમ વ્રતનો મૂ**ળ** આધાર જ સંયમ છે. મુનિએા પંચમહાવત અને શ્રાવકાના પાંચ અણુવત સમ્યકદશ<sup>6</sup>ન ચુક્ત હાય તોજ તે સફળ થાય છે. કારણકે તેમના વગર વ્રત નિર્થંક છે.

વ્રત ગમેતે પાલન કરી શકતા નથી. જે શ્રાવક વિતરાગ ધર્મમાં શ્રદ્ધા ધરાવે છે દેવશાસગુરૂ પ્રત્યે જેને શ્રદ્ધા યુક્ત આદરભાવા છે તેજ વ્રત માટે યાગ્ય ગણાય છે. ગુરુની સન્મુખ શ્રાવક-શ્રાવકાઓ શક્તિ અનુસાર પાપાની મુક્તિ માટે તપસ્યાર્થ વ્રત ધારણ કરતા હાય છે જૈનધર્મતા અહુજ સ્પષ્ટરૂપે કહે છે કે વ્રત આપણે લેતા હાઇએ તેને સમજવું જોઇએ જાણવું જોઇએ તે માત્ર આંધળા અનુકરણ ને લીધે નહિ પણ સમજને જ લેવું જોઇએ. વ્રતના સ્વીકાર પહેલા પરિણામની શુદ્ધિ પાયામાં રહેલી છે અને પ્રતિજ્ઞા તેની દ્રહતાનું પ્રતિક છે. વિવિધ સિદ્ધિઓ માટે વિવિધ પ્રકારના વ્રતાના નિદેશ છે પરંતુ વ્રતા, નો તે માત્ર ઉપયાગ નશ્રી. વ્રતા પાલન કરવા પાછળના મૂળ ઉદ્દેશ કમેના સ્થય કરી મુક્તિ પ્રાપ્તિનો સ્થારય રહેલા છે.

સ્થૂળ હિંસા અસત્ય અદત ગ્રહણના ત્યાગ, પરસ્ત્રીના ત્યાગ, પરિપ્રહનું પરિમાણ આ પાંચ મહાલતા છે જેની ચર્ચા મહાલતા ના પ્રકરણમાં વિગતે કરવામાં આવશે. અહિયાંતા આટલાજ

#### [ <0 ]

નિદે<sup>8</sup>શ કરવાના આશય હતા કે વ્રતમાં એ આવશ્યક તત્વા નિયમ, સંયમ પ્રત્યેજ અંગુલિનિદેશ છે કારણુંકે આપણે ઉપવાસ વગેરે ક્રિયાએાની ચર્ચા કરવાના છિએ તેના મૂળ માં વ્રતની ભાવના રહેલી છે.

વતને આધુનિક યુગના અનુસંધાને જોઈએ તા વિજ્ઞાન પણ એમ કહે છે કે ઉત્તમ સ્વાસ્થ્ય અને લાંબા આયુષ્ય માટે શુદ્ધ લાજન, શુદ્ધ પરિમાણ સુકત અને નિયમિત રીતે સુપાચ્ય ભાજન કરવું જોઇએ. અને શરીરની શક્તિ તેજ વધારવા માટે પ્રદ્વાચર્ય આવશ્યક તત્વ છે. અને આયણે પણ અતુલવીએ છિએ કે જયારે જ્યારે આપણા મનમાં ઉદ્વેગતા હાય અને વિરાધીઓ પ્રત્યે કુવિચારા આવતા હાય અથવા નિરાશામાં દ્વાઇને આપઘાત જેવા વિચારા આવતા હાય ત્યારે સંયમથી એકાય ચિત્ થઈ જો પરિસ્થિતિ ને સમજવાના પ્રયાસ કરવામાં આવેતા જરૂર માર્ગ મળા. એવીજ રીતે એ પણ અનુભવની વાત છે કે આપણે જયારાઓછ જમીએ ત્યારે પેટની •યાધિએા થતી નથી પાચનક્રિયા ઠીક રહે છે અને સામાયિક વગેરે કરવામાં પણ ચિત એકાગ્ર બને છે. માણસ શરીરથી સ્વસ્થ રહે ત્યારે જ તે આત્મસાધનામાં સ્થિર રહી શકે છે તે દ્રષ્ટિએ પણ વ્રત કે નિયમાનું પાલન જરૂરી છે. વતને ધર્મના એક ભાગરૂપે ગણી કેટલાક સ્થાને ક્રેરજીયાત માની એને પાપ-પુષ્ય કે સ્વર્શ-નર્ક સાથે

#### [ 29 ]

જોડવાથી તે કદાચ વર્ત માન યુવક—વર્ગ ને યાગ્ય ન લાગે પરંતુ સ્વાસ્થ્ય, સફાઈ રાગની સંકામક પરિસ્થિતિ વગેરેના સંદર્ભમાં તેઓ જરૂર આ વસ્તુને સમજશે. અને જયારે આ સત્યને તેઓ સમજશે ત્યારે સ્વયંબૂ રીતે તેઓ શ્રતનું પાલન કરશે. અને તેઓની જજ્ઞાસા ધર્મના અધ્યયન પ્રત્યે પણ વધશે.

#### ઉપવાસ:-

સામાન્ય રીતે ઉપવાસ એટલે આત્મામાં નિવાસ કરવા. અર્થાતુ જ્યારે તમામ પ્રકારની ઐષણાએાથી મુકત થઈ આત્મ ચિંતનમાં સંલગ્ન અનીએ છીએ ત્યારે ખરા અર્થમાં ઉપવાસની સાધના કરી કહેવાય અને સાધારણ વ્યવહારમાં આપણે તમામ પ્રકારના ભાજનના ત્યાગને ઉપવાસ કહીએ છીએ. આગાર્યીએ કહ્યું છે કે ઉપ-શમન એટલે ઉપવાસ અર્થાત્ ઇન્દ્રિયા ઉપર સંયમ રાખવા. બીજા શખ્દામાં એમ કહી શકાય કે જ્યારે ઇન્દ્રિયા પાતપાતાના વિષયામાંથી વિલગ થઇ શુદ્ધાત્મ સ્વરૂપમાં લિન અને છે ત્યારે ઉપવાસ કહેવાય છે. આમ નિશ્ચય અને વ્યવહાર અંને દૃષ્ટિએ જોતા એટલ તા નિશ્વત થાય છે કે ઉપવાસમાં ઇન્દ્રિય-સંયમ તે મુખ્ય છે. અ**ને તેની** સાધના માટે પ્રાથમિક ઉપાયરૂપે ચતુર્વિ**ધમાહા**રના ત્યાગ કરીએ છીએ. પ્રશ્ન તાર્કિક રીતે લાકા એમ કહે છે કે 99

#### [ ८२ ]

એક દિવસ ન જમવું તે ઉપવાસ છે અને એક વખત જમવું તે એકાસણું છે. તેા દેશના અત્યંત ગરીખ લાેકાને અખ્યે દિવસ સુધી ભાજન મળતું નથી કે કેટલાક લાેકા લગભગ એકજ સમય ભાજન પ્રાપ્ત કરે છે તાે શું તેઓ ઉપવાસ કે એકટાણું કરે છે? અને બીજો તર્ક એમ પણ થાય કે રાેગીઓને માટે વૈદ્યો લાંઘણ કરાવે છે અથવા તેને ભુખ નથી લાગતી તાે શું તે ઉપવાસ છે? અને કેટલીક વખતે મુસાફરી વગેરમાં ભાજન અપાપ્પ હાેવાથી અને જમવાનું રહી જય તાે શું તેને ઉપવાસ કહી શું? આમ અનેક તર્કી-કુતર્કો અને વિતર્કા કરવામાં આવે છે. પરંતુ આ તર્ક ત્યાં સુધી જ છે જયાં સુધી આપણે ઉપવાસની સાચી બ્યાખ્યા કે એના હાર્દને સમજયા નથી

મે' પ્રારંભમાં કહ્યું તેમ આતમસાત થવું તે ઉપવાસ છે. ઉપવાસમાં પહેલી જ વિશિષ્ટતા તેા એ છે કે સ્વયં-સંયમ ધારણ કરવાની અને તમામ પ્રકારના ભાજન ઉપલબ્ધ હાવા છતાં જ્યારે મનને દઢ બનાવીને સમતા-ભાવ ધારણ કરીને ભાજનના ત્યાગ કરીએ છિએ ત્યારે જ ઉપવાસના પ્રથમ ચરણ શરૂ થાય છે એટલે લાંઘણ કે ભૂખમરાની મજબુરી એમાં હાતી નથી. પરંતુ સર્વ ઉપલબ્ધિ હાવા છતાં ત્યાગની ભાવના હાય છે અને એ ત્યાગમાં પણ પ્રસન્નતા હાય છે ત્યાગના આનંદ અનુભવાય છે.

#### [ 53 ]

ઉપવાસના દિવસે ઉપવાસીએ સંપૂર્ણ પ્રદ્માચર્યથી રહેવું નેઇએ. તેણે ગુરૂ કે દેવની સન્મું મ વતના નિયમ લેવા જોઇએ જેને પ<sup>ર</sup>ચખાણ કહે છે. અને ચૌવિ**હા**ર કે शक्ति क्यां है। य दे। तिविद्धार अपवासने। नियम देवाय છે ઉપવાસી સવારથી જ શુદ્ધ થ**ઇ** મંદિરે જઇ બક્તિ, સામાયિક, સ્વાધ્યાયમાં પાતાના સમય વ્યતિત કરે 😫 અને તે તમામ પ્રકારના ગૃહસ્થ જીવનના કાર્યો બંધ રાખે છે. અને આરંભ-પરિચહના ત્યાગ કરી હિંસાથી બચે છે. શું ગાર. રનાન, અન્નજળ વગેરેથી દુર રહે છે અને ખૂબ ચેતનવંતા રહી ભગવત આરાધના કરે છે અને ધર્મકથાનું કથન કે શ્રવણ કરે છે. ઉપવાસના દિવસે શકય હાય અને ગામમાં હાય તા મુનિમહારાજોને આહાર વારાવે છે. ઉપવાસના દિવસે તે વધુમાં વધુ સમય સામાચિકમાં ગાળે છે પ્રતિકમણ કરે છે અને સંપૂર્ણ પ્રદ્માચર્યથી રહી ભૂમિશયન કરે છે. તે ભૂખ્યા છે એટલે તેણે ઉંઘ્યાજ કરવું જોઇએ તે ઉપવાસના અતિચાર છે પરંતુ અલ્પનિદ્રા લઇ વધુમાં વધુ સમય આત્મચિંતનમાં અને શાસપદનમાં ગાળવા જોઇએ.

જૈનધર્મમાં એમ કહેવાયું છે કે ઉપવાસ કરવાથી અંગિકાર કરેલા વર્તા સ્થિર ખને છે અને જે જીવ આ રીતે ઉપવાસ કરે છે તેને સંપૃષ્ટ્યું અહિંસાવતનું કળ મળે છે કારથ્યું કે તે આરંભ અને પરિશ્રહથી ખરે છે. અને તેના

#### [ <8 ]

અશુભ કર્મોના ક્ષય થયા કરે છે. ભાજન ના ત્યાગની સાથેસાથે રાગ આદિના ત્યાગની પણ એટલીજ મહત્તા છે. ઇન્દ્રિયાનું શાષણ નહિં પણ નિયમન કરીને આત્માનું પાષણ તેજ સાચા ઉપાવાસ છે જેઓ માત્ર ભાજનના ત્યાગ કરે પરંતુ ક્ષાય વગેરે વૃતિઓ અને આરંભ પરિશ્રહને ન ત્યાગે તા તેને ઉપવાસનું ક્રળ મળતું નથી.

ઉપવાસની ઉતરાતર સાધનામાં વધારા કરીને છઠ, અઠ્ઠમ અઠ્ઠાઇ કે માસ-ખમણ પણ લાેકા કરતા હાય છે. અને ખને તેટલા રસાેના ત્યાગ કરી નિરસ ભાેજન લઇ આયંબિલ શ્રતની ઉપસના કરે છે. કેટલાક પાેષધ ઉપવાસ કરીને સાધુની જેમ રહીને વ્રત આરાધના કરે છે.

આ રીતે એઇએતા જીવનને ઉત્તમ બનાવવા માટે અને જીતેન્દ્રિય બનવા માટે ઉપવાસ એ પ્રથમ પગથિશું છે. ગ્રહસ્થજવનમાં પાઢેલી આ ઉત્તમ ટેવા મનુષ્યને સ્વભાવે અને વર્તનથી સાધુ બનાવે છે અને એમ કહેવાનું મન થાય છે કે ઉપવાસી પાતે બચત કરેલા અન્ન ભૂખ્યાઓને આપીને લાજન કરાવે તા તેને એક સહાય નું પુષ્ય જરૂર મળે.

#### એકાસહ્યું:-

એકાસણું શખ્દની •યાખ્યા પ્રમાણે તા બહુ સરળ

#### [ ८५ ]

વ્યાખ્યા છે કે એક આસને બેસીને જમતું તે પરંતુ અહિયાં એકાસનના ભાવાર્થજ જુદાે છે. એકાસણ, પાષઘ-ઉપવાસના અર્થ માં પ્રયુક્ત થયેલું છે. અર્થાત્ એક સમયે શુદ્ધ ભાજન કરવું તે મને તાે એમ લાગે છે કે ઉપવાસ કરતા એકાસણામા વધારે સંયમની આવશ્યકતા રહે છે. ઉપવાસીની જેમ સવારથી તમામ નિયમાનું પાલન કરતાં–કરતાં એકાસણ કરનાર માત્ર એક વખત જમે છે. ઉપવાસીની સામે જમવાના કાઈ વિકલ્પ નથી જપારે એકાસણું કરનાર વ્યક્તિની પાસે તમામ પ્રકારના પેટ લરી શકાય તેવા ભાજન પદાર્થી રહેલા છે. પરંતુ તેની ખરી કર્સાટી ત્યાંજ છે તે રસાના ત્યાગ કરી જે વસ્તુ સામે છે છતાં એમાથી ખૂબ ગમે તેવી વસ્તુઓના ત્યાગ કરવા, માત્રા કરતા નિલે<sup>ર</sup>પ ભાવથી એાછું જમતું એ એકાસ**ણાં**ની મહત્તા છે. લાજનની શુદ્ધિ અને ઉથયાગમાં લઈ શકાય તેવાજ આહાર તા લેવાજ જોઇએ હું ભૂખ્યા રહ્યો છું એવી અસંતુષ્ટ ભાવના નહિ હાવી જોઈએ. અને તેણે અન્ય તમામ કાર્યો જેવા કે વાંચન, મનય, સામાયિક વગેરે કાર્યાતા કરવાજ જોઇએ. તે તેની શક્તિ પ્રમાણે પારસી, સાઢપારસી મૂંદ્રિસી વગેરેના પચ્ચખાણ લર્ષ શકે છે. આમ ઉનાેદર રહીને જમવાના સંયમ એ મહત્વની બાબત છે અને લાજન પ્રત્યેની લાલસા ઘટે છે. અને સાધના તપમાં તે ખૂબ જરૂરી પણ છે. અંતે તા તમામ વત ઉપવાસના હેતુ વ્યવહારિક રીતે સારીવ્યક્તિ બનવાના છે અને નિશ્ચપ રૂપે મુક્તિ પ્રાપ્ત કરવાના છે.

# "આહાર વિહાર" (ભક્ષ્યા ભક્ષ્ય)

#### આહાર વિહાર:

સાધારણ રીતે પ્રત્યેક ધર્મમાં આહાર વ્યવહારની ચર્ચા મર્યાદા વગેરે વિષે લખવામાં આવ્યું છે. પરંતું જૈનધર્મ ભાજન વિષે વધું સજાગ, નિયમિત અને વૈજ્ઞાનિક દિષ્ટિકોણ અપનાવી શક્યો છે. જૈનધર્મની દિષ્ટિ કે ધાર્મિક ભાવનાની ચર્ચા કરતા પહેલા આપણે વ્યવહારિક કે લૌકિક દિષ્ટિએ વિચારીએ તો પણ સંતુલિત આહારની સૌએ હિમાયત કરી છે. અને વૈજ્ઞાનિકાએ, તાબીએએ આહારની શુદ્ધતા અને પરિમાણ ઉપર વધુ ભાર મુક્યા છે. સાધારણ રીતે પચ્ય અને કુપચ્ય એ બે પ્રકાર પાળવામાં આવ્યા છે પચ્ય એટલે શરીરને સુપાચ્ય, સ્વશ્ય અનાવનાર, શક્તિ આપનાર આહાર, અને કુપચ્ય એટલે શરીરને હાનિ કરનાર ખારાક.

જૈનધર્મમાં **લક્ષ્ય અને** અલક્ષ્ય એ છે પ્રકારના આહારાની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. તેના લાવાર્થ પછ્

#### [ 20 ]

એજ છે કે કશું ભાજન ચાગ્ય છે અને કયા અચાગ્ય. 🎝ન ધર્મમાં તેને હિંસા-અહિંસાની સાથે જોડીને ચર્ચા કરેલી છે. એક વાત તા સ્પષ્ટ સમજ જ લેવી જોઇએ કે અહિંસા જેના પાચા છે તેવા ધર્મમાં તેવા તમામ પદાર્થી ત્યાજ્ય છે કે જેમાં હિંસા થતી હાય માંસભક્ષણ, મધુ, શરાબ, પંચ ઉદંખર એતા સર્વથા કાઇપણ દલીલ વગર અલહ્ય છે. જૈન એટલે આવા અલક્ષ્યના સદ્વંતર ત્યાગી શરીરને ટકાવવા માટે શક્તિશાળી ખનાવવા માટે લાજન જરૂરી છે પરંતુ ગમે તેવું નહિં. આપેથા ખુબ જ શક્તિશાળી વ્યક્તિને કે મશીનને હેં સ'પાવરની ગણત્રીએ મૂલ્યાંકન કરીએ છિએ અને ઘાેડા સંપૂર્ણ શાકાઢારી પાણી છે. હાથી જેવું શક્તિશાળી જાનવર શાહાહારી છે અને મહાન તપસ્વીએ કે જેઓ સાધનાની કઠીનતમ અવસ્થામાં રહી શકે છે તેએ**ા પ**ણ શાકાહારી જ હાય છે આનાથી એક વસ્તુ તા તા નિર્વિવાદ સત્ય છે કે માંસાદ્વાર કરતા શાકાહારની શક્તિ વધારે હાય છે. દૂધમાં કળામાં જે શક્તિ છે ને માંસમાં નથી પરંતુ જીલની લાેલપતા માણસને બ્રષ્ટ કરે છે.

માક્ષમાર્ગની સાધના કરનાર સાધકે ભાજનમાં ભક્ષ્યા ભક્ષ્યના વિવેક રાખવા જ જોઇએ, મધ, માંસ, મધુ અને માખણ તે હિંસા, મદ, પ્રમાદ જેવી વિકૃતિએા ઉત્પન્ન કરે અને પંચઉદ ખર કૃળ, કંદમૂળ, પત્ર તથા પુષ્પ, વનસ્પતિએામાં

#### [ << ]

અનેક ત્રસજીવા હાવાથી તેમના ભક્ષ્ણથી હિંસાનું પાપ લાગે છે એવી જ રીતે વાસી લાજન લાંખા સમયનું અથાણં, સાર કર્યા વગરતુ લાજન, દાળા સાથે કહીંના સંયાગ અનેક ત્રસજીવા ઉત્પન્ન કરતા હાવાથી અભસ્ય ગણવામાં આવ્યા છે. બહુખીજક વનસ્પતિના પણ ત્યાગ કરવામાં આવ્યાે છે. અને ઋત પ્રમાણે સમય મર્યાદાથી ખહારના લાજનના પણ નિષેધ છે. ગરમીને લીધે ખટાશ પકડી લેતા કુગી વાળા પદાર્થીમાં અનેક ત્રસજીવાે ઉત્પન્ન થતા હાેવાથી તેમનાે પણ ઉપયાેગ અલક્ષ ગણવામાં આવે છે. કદમૂળ કાઈ દિવસે અચિત્ થતા નથી કારણ કે કંદ્રમૂળ સ્વયં એક બીજ હેાય છે તેના કાૈકાઇપણ, ભાગનુ જો વાવેતર કરવામાં આવે તા તે ઊગી નીકળે છે. એટલે તેને જમીક દ કે ક દમૂળ કહેવામાં આવે છે અને તેના એટલા માટે જ સદ તર ત્યાગ કરવામાં આવે છે શર્કરા મિશ્રિત મિઠાઇએાની પણ કાલમર્યાંદ્રા હેાય છે. અમુક સમય સુધી જ તેને વાપરી શકાય અન્યથા તેમાં પણ ત્રસજીવા ઉત્પન્ન થાય છે જે તુકશાન કરે છે.

કંદમૂળની ખાખતમાં કેટલાક લાકા તર્ક કરે છે કે તેમાં જીવ કયાં હાય છે? પરંતુ તમે જો ક્રાેઈ પણ કંદને કાપીને એને થાડાક સમય માટે સિંદ્ધર લગાડી સૂર્ય તરફ ઘરા અને તેને જો સૂક્ષમ દર્શક યંત્રથી જાઓ તા અનેક ત્રસજવાની ઉત્પતિ તમને નરી આંખે દેખાશે એવી જ રીતે લીલાતરી

#### [ <= ]

શાકભાજ તે એકેન્દ્રિય જવા હાવાથી ત્યાજય ગણવામાં આવી છે અને એટલા માટે જ આપણે પ્રતિદિન તા નહિં પશંતુ સુદ, પાંચમ આઠમ, ચાદસના દિવસે તેના ત્યાગ કરીએ છિએ.

હવે કરી લોકિક રીતે વિચાર કરીએ તા કંદમૂળ તે પચવામાં ભારે, કબજીયાત કરનાર હાય છે અને તેમાં ખાસ કરીને બટેટા, શક્કરિયામાં સાકરના ભાગ વધુ હાવાથી ડાયાબિટિસ વાળારાગીએ માટે વજર્ય ગણવામાં આવેલ છે. અને જેઓના શરીરમાં ચરબી વધી છે તેઓને માટે પણ આ જમીનકંદો ત્યાજય ગણવામાં આવ્યા છે કારણ કે ચરબી યુક્ત હાવાથી તેનાં કાર્બો હાઇડ્રેટસનું પ્રમાણ વધારે હાય છે. જે વસ્તુ વૈજ્ઞાનિકા કે તબીબા આજે કહે છે તે બલે ધાર્મિક દિશ્યો કહેલી હાય. જૈનધર્મે હજારા વર્ષ પહેલા કહી છે.

કહેવત છે કે "જૈસા ખાયે અન્ન વૈસા ઉપજે મન" જેમ મનુષ્યની પ્રકૃતિમાં સત્વ રજસ્ અને તમસ્ પ્રવૃતિએ હોય છે તેમજ તેના વિકાસ કે પાષણુ ભાજનથી પણ થાય છે. સામાન્ય રીતે માંસાહારી, ખૂબ તીખું ખાનાર વ્યક્તિ, કાંધી અને કામવાસનાની તિવ્રતા ધરાવતા આશય શરાબ તેને ઉત્તેજીત બનાવે છે અને કુકર્મા તરફ લઇ જાય છે. તે માનસિક સમતુલા ગુમાવે છે. અને વિવેક્બુદ્ધિ પણુ ખાઇ બેસે છે. હિંસક ભાજનને લીધે તેનામાં હિંસાત્મક વૃતિએ ૧૨

જન્મે છે. ગરિષ્ઠ અને કંદમૂળ વાળા આહાર આળસ જન્માવે છે અને અપ<sup>ર</sup>ચ તથા મૂત્રરાગા ઉત્પન્ન ક**રે છે.** અને આળસ ને લીધે કાર્યમાં **રા**થિલતા અને સાધનામાં વિઘ્ન પડે છે. અને આજે તાે ડાેકટરા પણ એાછું. ખાવાની સલાહ આપે છે. કે જેથી પાચનક્રિયા સુધરે અને સ્વાસ્થ્ય વધે. ભૂલમાં પણ અભક્ષ આહાર ખવાઈ ગયા હાય તા તેનું પ્રાયશ્ચિત લેવું જોઇએ. જૈનધર્મમાં ખાવીસ પ્રકારના અલદ્ય માનવામાં આવે છે. જેમાં કરા, ધાખળાં, રાત્રિલાજન, અહુળીજક, રિગાણાં, ટેટાં, પીપળ, કુંપળ, વડ, પાકર (પંચઉદ્ઘંખર) કંદમૂળ, મધુ, માખણ, મદિરાયાન, ખૂબપાકેલાં ફળ વગેરેના સમાવેશ થાય છે. મધ, મદિરા, માખણુ અને માંસ વિકાર ઉत्पन्न करे छे अने ते प्रकारना अनेक छवे। उत्पन्न थाय छे. જે ભાજનના વધુ સમય રહેવાથી સ્વાદ બદલાઈ જાય તે પણ અભલ્ય ગણવામાં આવે છે. અંકુરિત અનાજ અસલ્ય છે. કારણ કે તમાં એકેન્દ્રિય જીવા ઉત્પન્ન થાય છે. વાસી દહીં કે છાસ પણ અલસ્ય ગણાય છે આગાર, સુરખ્બામાં અમુકસમય પછી સજવાઉત્પન્ન થાયછે માટે તેપણ ખાવાનોઇએ નહીં એવા અનાજ કે જેમાં જીવડાં પડી ગયા હાય, ધનેડા वर्गेरे डित्पन्न थर्ध गया है।य ते अवाय नही. द्विद्व वनस्पतिने। **જૈન ધર્મમાં** દહીં–છાશ સાથે ત્યાગ ગણવામાં આ•્યા છે. કંદ્રમૂળ ખાવામાં અનેક જીવાના ઘાત થાય છે તે તા સિદ્ધ થયેલી ખાબત છે. માટે તેના ત્યાગ કરવામાં આવે છે.

#### [ ६٩ ]

ભક્ય અભક્ય પદાર્થની સાથે પાણીની મર્યાદાની પણ कैन**धर्भे भू**भ विषद् वैज्ञानिक रीते छखावट करी छे कैन ધર્મમાં જલને એકેન્દ્રિય જીવકાય સ્વીકાર કરવામાં આવ્યું છે અને તે ઝાકળ બિદ્ધ, ખરક, સૂક્ષ્મબિંદ્ધરૂપ, ચંદ્રકાન્ત મણ્યિ ઉત્પન્ન, મેઘથી ઉત્પન્ન, ઝરણાથી ઉત્પન્ન, ઘનાદિધ વગેરે પર્યાયરૂપે પ્રાપ્ત થાય છે. જૈનધમ માં પાણીને ગાળીને જ પ્રયોગમાં લાવવાના નિયમ છે. અને જલશુદ્ધિની સર્વાધિક મહત્તા છે. 'ભાવપાદુડ'માં વર્ષાજલને પાશક જલ ગણવામાં આવ્યું છે અને સાધારણ રીતે શાવકા અને વિશેષ કરીને મુનિએા માટે પ્રાશક એટલે ગરમ પાણીના જ પ્રયાગના આદેશ છે સામાન્ય રીતે પથ્થરાને ફાહીને પર્વાતીય ઝરણાંઓ અને કુવાનું પાણી નિર્દોષ ગણવામાં આવે છે. પરંતુ આવા જલને પણ ગાળીને માત્ર બે ઘડી સુધી ઉપયાગમાં લઇ શકાય છે અન્યથા તેમાં અનેક ત્રસજીવા ઉત્પન્ન થઇ જાય છે. પરંતુ જો તે પાણીને આ સમય મર્યાદાની અંદર ઉકાળવામાં આવે તા તે છ કલાક સુધી પીવા ચાેગ્ય ગણવામાં આવે છે. કારણ કે એ સમય સુધીમાં તેમાં ત્રસજીવા ઉત્પન્ન થતા નથી માટે હિંસાના દાષ લાગતા નથી આમ ગરમ પાણી પીવા પાછળના ઉદેશ્ય માત્ર ધાર્મિક નથી. આજના પ્રદુષણના સુગમાં જ્યારે ચેપી રાગા અત્યંત ઝડપથી ફેલાઈ રહ્યા હાય ત્યારે સૌ ગરમ પાણીના પ્રયાગની જ હિમાયત કરી છે. શરીશના રાગાથી ખચવા માટે એ જરૂરી પણ છે અને પેટની

શું હિ માટે પણ તે જરૂરી છે ગરમ કરવાથી પાણીના નુકશાન કર્તા ક્ષારા નષ્ટ થાય છે. અને વિજ્ઞાનની ભાષામાં કઠણ જળ નરમ જળ બનીને પાચ્ય બને છે. પ્રયાગની દર્ષ્ટિએ એ પણ જાણી શકાયું છે કે ગરમ પાણીના પ્રયાગથી તરશ એાછી લાગે છે અને વાર વાર પાણી નહીં પીવાથી વાર વાર પેશાબ પણ કરવા પડતા નથી જેથી ત્યાગમાં એકાગ્રતા પણ જળવાય છે જે બાર મહિના ઉકાળેલું પાણી પીવે છે તે શરદીના રાગથી પણ ખર્ચ છે. કબજીયાતથી ખર્ચ છે અને ધાર્મિક રીતે તેને આત્મસંતાષ પણ મળે છે કહેવત પણ છે કે 'જેવું પીવે પાણી તેવી છેાલે વાણી" અહિયા પાણીના ભાવાર્થ સાત્વીકતા અને તરલતાથી છે અને ગાળેલું પાણી પણ સ્વાસ્થયની દિષ્ટિએ સૌએ સ્વીકાર્યું છે. એ વાત જુદી છે કે જૈનાએ તેને ધર્મ સાથે જોડીને ગુસ્ત રીતે પાલન કરવાનું ચાલુ રાખ્યું છે. કહ્યું પણ છે-"પાની પીજે છાનકે, ગુરૂ કીજે જાનકે" જૈનધર્મની સૌથી માટી સિદ્ધિ જ એ છે કે તેશે ખાનપાનમાં પણ સંપૂર્ણ વૈજ્ઞાનિક પદ્ધતિએા અપનાવી છે. જેના મૂળમાં સાત્વીકતા છે. કારણ કે અંતે તેા સાત્વીકતાના વિકાસ એજ આત્મકલ્યાણ અને વિશ્વકલ્યાણ માટે જરૂરી છે આહાર પછી विद्वार शण्ड लेडायेंदे। છે. विद्वार એટલે જવવું અર્થાત્ રહેણી-કરણી જેમાં પહેરવેશ વગેરેના સમાવેશ થાય છે સાદગી જેના પાયા છે એવા ધર્મમાં માજ-શાખ કે અહ્યુદ્ધાચર્ય કે વાસના જગાડનાર તત્વાને સ્થાન ન હાઇ શકે

#### [ 63 ]

ગૃહસ્થે સાદા પણ સ્વચ્છ વસો પહેરવા જોઇએ. સ્વચ્છ વસ્તો મનને પ્રકૃલ્લિત અનાવે છે અને મનમાં શુદ્ધતાની ભાવના જન્માવે છે. પ્રયાગથી સિદ્ધ થયું છે કે ખૂબ ભડકીલાં, ચમકીલાં વસ્ત્રો પહેરનારની એક ભાવના હાય છે કે કાઈ તેને જુએ છે કે નહીં? અને તે પહેરવેશના માધ્યમથી અન્યને આકર્ષવાના પ્રયાસ કરે છે અને આજનું દુર્ભાગ્ય તા એ છે કે પર્યુષણ જેવા ત્યાગના પર્વીમાં વસ્ત્ર અને અલ'કારનું પ્રચલન એટલી હદે વધી ગયું છે કે મંદિરા ભક્તિ કે વૈરાગ્યના ધામ મટીને કેશન પરેડ અને કામાત્તોજનાના ધામ અનતા જાય છે. આલ્**ષણા** પ(રગ્રહવાહના છડેચાક ભાગ કરે છે અને ધમીથી આપણે સદ તર દ્વર જઇને પાપના બંધ કરતા હાઇએ છીએ. વ્યવહારમાં ખૂબ સાદા વસ્ત્રો સાદાઇની અંત:સ્ક્રુરણા ઉત્પન્ન કરે છે. મંદિર એટલી પવિત્ર જગ્યા છે કે પૂજાના વસ્ત્રો એટલે જ વ્યાપણે પવિત્ર અને શુદ્ધ રાખતા દ્વાઈએ છિએ. ઘરમાં પણ આવશ્યકતાનુસાર વસ્તુઓ રાખવાની મર્યાદા છે. રાચરચીલું કાઇપણ સમયે ત્યાગની ભાવના જન્માવી શકે નહીં. જૈનધર્મ તા સાદગીથી રહા અને ઊંચા વિચારા કરા તે સિદ્ધાંતને વરેલા છે. આપણા રસોડા પથ એજ શુદ્ધતા અને સાત્વીકતાના પ્રતિક હાય છે કે જ્યાં ગમે ત્યારે સુનિમહારાજ પણ ગાેચરી માટે આવી શકે, પ્રત્યેક શ્રાવક તેના વિહાર અથવા વ્યવહારથી પંચપાપાથી મુક્ત રહી એક આદર્શ જીવન જીવતા નિરંતર ત્યાગની ભાવના કેળવતા હાય છે.

#### [ ६४ ]

ઉપरनी वात आपण्ने आहर्श काशे परंतु आले केने। सौथी वधु परिश्रही हे बह्मीपुत्रे। लेवामां आवे छे स्मां धर्म होषी नथी, सिद्धांती नलणा नथी, परंतु लीति स्मुणनी घेस स्मां स्मुल लनाव्या छे. आजना युवडमां लीति हीते सुणी धवानी बाबसा ओटबी हहे वधी छे हे ते आहार व्यवहारमां श्रष्ट धते। जय छे. परंतु हुं हावाथी इहुं छुं हे जो ते मात्र प्रयोग आतर से। हिवस आ सिद्धांतानुं पाबन हरे ते। ते सत्यने समकशे अने पछी तेने अपहेश आपवानी कहर नहि रहे हियाडांड तेते। मात्र साधन छे. साध्य ते। छे आत्माने उन्नत जनावी सारा माण्स जनवुं.

જૈનધર્મમાં પરિમાણવતની ખૂબ મહત્તા છે અર્થાત્ આપણે સંકલ્પ કરવા જોઇએ કે હું ધન-ધાન્ય, વસ્ત, લાજન ગમનાગમન, દરેક વસ્તુમાં એક પરિમાણ રાખીશ તેનાથી વધુ પરિગ્રહ રાખીશ નહી તા વિધાસ રાખજો કે ધીમે ધીમે તે પાતે એ પરિમાણ ઘટાડતા જશે અને પાતે ગ્રહસ્થ જીવનમાં પણ જલકમલવત જીવવા લાગશે એક વાકયમાં કહીએ તા કુકમાંથી અચીને ચાલનાર એજ સાચા- ધાર્મિક છે, ધર્માત્મા છે, શ્રાવક છે.

રાત્રી લેજન :-

જેમ ગાળેલું અને પ્રાસુક જલ જૈનધર્મમાં રાજીંદા

#### [ eu ]

જીવનની દિનચર્યા અની ગઇ છે તેમ રાત્રી ભાજનના નિષેધ પણ દિનચર્યાનું એક ફરજીયાત અંગ છે. સૌથી પહેલા આપણે ધાર્મિક દૃષ્ટિએ તેના વિચાર કરીશું આપણી દરેક ચર્ચામાં આપણે અહિંસાને જૈનધર્મના પાયા કે કરાડરજ્જા જેવી ગણી છે. અને એ રીતે પણ રાત્રિભાજન અને પાણી પીવું એ ખંને હિસાનાકારણ લુત અનતા હાવાથી જૈનધર્મમાં જૈનમાત્ર માટે તે ત્યાજય ગણવામાં આવ્યા છે.

સૂર્યાસ્તની એઘડી પહેલાં જે ચૌવિદ્વારના નિયમ છે તેની પાછળના હેતુ પણ એજ છે કે સૂર્ય અસ્ત થતા પહેલાં ભાજન કરી લેવું જોઇએ. જેમ-જેમ સૂર્યાસ્ત થાય છે તેમ તેમ અનંત ત્રસ જીવા અને જીવાંતા ઉત્પન્ન થવા લાગે છે. અને તેથી દેખીતી રીતે હિંસા થાય છે. અને આ રીતે આપણે ત્યાં રાત્રિભાજનના નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે.

જૈનધર્મમાંજ નહિ હિંદુ ધર્મમાં પણ એટલી ચુસ્ત રીતે રાત્રિભાજનના નિષેધ કરવામાં આવેલ છે. શિવપુરાણ માર્ક-ડેપુરાણ અને અન્ય ગ્રેશેમાં રાત્રિભાજનમાં માંસ-ભક્ષણ જેટલું પાપ અને હિંસાની વાત કહેવામાં આવી છે. તેઓતા એમ માને છે કે રાત્રિભાજન તે માંસ-ભક્ષણ અરાબર છે આટલા કડક શાબ્કામાં તા જૈનગ્રં શામાં પણ આલેખન નથી પરંતુ હિંદુધર્મમાં તેના લગભગ બિલકુલ અમલ થયા નથી કારણ કે યજ્ઞાના નામે દેવી દેવતાઓની પ્રસન્નતાને માટે ત્યાં

## [ ६६ ]

પશુખિલની પ્રથા પણ જેવા મળતી હતી. અને તે સમયના વિઘ્ન-સંતાષી પંડિતાએ જાણે કે જૈનાના વિરાધ કરવા ખાતર રાત્રિભાજન ને પાપ માન્યું નહિ અને આજે જૈના સિવાય અધા રાત્રેજ જમે છે.

હવે તો જૈના દિવસે જમે છે તેઓ રાત્રે જમતા નથી તે પણ ધીમે ધીમે લુપ્ત થતું જાય છે પરંપરા રહી ગઇ છે પણ અમલ વિસરાતા જાય છે આજના જૈન યુવક તર્કની દિષ્ટિએ એમ કહે છે કે પહેલાના સમયમાં રાત્રે પ્રતાં પ્રકાશના અભાવમાં ભાજન અનાવવામાં જવ—જંતુએ પડવાના ભય રહેતા અને આવામાં પણ તે સંભાવના હતી. પરંતુ આજે જયારે દિવસના તેજ જેવી અત્તીઓનું અજવાળું ઉપલમ્ધ છે. ત્યારે આ રહિ છે, અયાગ્ય છે, પરંતુ આ દસીલા કે કુતકે પાછળ તેની પાસે નથી કાઇ જ્ઞાનના આધાર, સત્યનું જ્ઞાન તેતા માત્ર ફેશન અને આધુનિક કહેવડાવવાના માહે અને દંભમાં આવું ભાલે છે અને આવા પવિત્ર, વૈજ્ઞાનિક ધર્મને એાર્થે ડાકસ કહેવામાં પણ સંકાચ અનુભવતા નથી. સત્ય તા એ છે કે વિજ્ઞાનના પ્રકાશમાં પણ તે તકે શે આધારા ખાંધારા સત્ય તા એ છે કે વિજ્ઞાનના પ્રકાશમાં પણ તે તકે શી

હવે રાત્રિભાજન નિષેષની વૈજ્ઞાનિકતા પશુ તિપાસી લઇએ પ્રકૃતિના નિયમ છે કે સૂર્યના પ્રકાશમાં કેટલાક જીવ જ તુઓ ઉત્પન્ન થઇ શકતા નથી કે જીવી શકતા નથી તેઓ

#### [ 60 ]

સુષુ<mark>પ્તાવસ્થામાં રહે છે પ</mark>રંતુ જેમ જેમ સૂર્યાસ્ત થાય છે તેમ તેમ ઠંડક વધે છે અને અસંખ્ય મ<sup>2</sup>છર, જીવાત, પતાંગયા જેવા હજારા પ્રકારના ત્રસજીવા કે એકેન્દ્રિય જવા ઉત્પન્ન થાય છે અને ગમન કરે છે તેઓ શીતમાં ઉત્પન્ન થાય છે પરંતુ થાડીક ઉષ્ણતા પ્રાપ્ત કરવા માટે તેઓ દિવાળત્તિની આસપાસ સતત કરતાં જ હાય છે. સંધિકાળ અને રાત્રે આવા જીવા ગમે તેટલી કાળજી રાખવા છતાં પણ ભાજનમાં યેનકેન પ્રકારેણ પ્રવેશ કરે છે. એટલા માટે જ જૈનધર્મમાં તા સંપૂર્ણ સુર્યોદય થતા પહેલા અર્થાત્ સુર્યોદયની <mark>એ ઘડી પછી જ અન્નજળ</mark> ગ્રહણ કરવાના આદેશ છે. આ જીવજ તું એાની ઉત્પતિ વર્તમાન વિજ્ઞાને સિદ્ધ કરી છે અને भजानी वात ते। को छे है पाताने विज्ञानना जाए। श કહેવડાવનાર એ જ્ઞાનથી વંચિત છે, તે આંખ આડા કાન કરે છે. ફેશનની દુનિયામાં અંગ્રેજીયનના આંધળા અનુકરણમાં તે ખાનપાનના નિયમાને પણ ભૂલ્યા છે.

તબીબી દેષ્ટિએ પણ વિચાર કરીએ તે રાત્રિભ્રાંજનના ત્યાં પણ નિષેધ છે. કારણ કે સૂક્ષ્મજીવજ તુંએાની વાત તે તેઓએ સ્વીકારી છે જ પરંતુ માઉથી ભાજન કરવાથી પાચનક્રિયા પણ તેને મદદ કરતી નથી અને તેને પેટના અનેક રાગા ઉત્પન્ન થાય છે. માટે ત્યાં પણ રાત્રિભાજનના નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે.

## [ 64 ]

આ છાલાવટ કરવા પાછળના આશય એટલા જ કે આજે આપણે રાત્રે જમીને કાઇ મહાન કાર્ય કરી રહ્યા છીએ એવા અભિમાનથી કહીએ છીએ અને રાત્રે નથી ખાતા એ કહેવામાં શરમ અનુભવીએ છીએ. આજે જરૂર તા એ વાતની છે કે પ્રત્યેક જૈને યુવકમાં એ આત્માભિમાન હાવું જોઇએ કે રાત્રે નહિ ખાવું તે અમારું ગૌરવ છે, પરંપરા છે, વહેલા જમવાથી ઘરના લોકોને પણ રાત્રે પૂજન-ભજનના પૂરતા સમય મળે છે. અને અન્ય કાઇપણ કાર્ય કરવાના સમય મળે છે રાત્રિભાજન હિંસાનું પાપ નિર્વિવાદરૂપે લાગે જ છે.



# "પંચ મહાવત"

कैनधर्भ मां व्रतानी महत्ता सौथी विशेष छे. ज्यारे હું વ્રતાની ચર્ચા કરતા હતા ત્યારે મેં સ્પષ્ટ માન્યું છે કે વત તે માણસને માણસ ખનાવે છે. અને પરિવાર, સમાજ સહુને સંપત અનાવે છે. જૈનધમ માં શ્રાવક અને મુનિ અન્ને માટે વ્રતપાલન કરવાના નિર્દેશ છે અને બીજા અર્થમાં એમ કહ્યુંએ કે પંચપાપથી અચવું તેજ વ્રત છે. સ્થૂળ હિંસા, મુસાવચન, અદત શ્રહ્મણના ત્યાગ, પરસ્ત્રી અને પરિગ્રહ પરિમાણ એ પાંચ અહ્યવતા છે. સરળ શબ્દામાં કહીએ તા હિંસા ન કરવી, અસત્ય ન બાેલવું, ચાેરી ન કરવી, વ્યભિચાર તરફ પ્રેરિત ન થવું અને અનાવશ્યક સંગ્રહ ન કરવા તે ગૃહસ્ય માટે તે અહ્યુવ્રત તરીકે ઓળખાય છે. અહ્યુવ્રતમાં એક હિષ નિવૃતિ હાય છે જ્યારે સર્વપ્રકારના પંચપાપાને મન, વચન, કમે ત્યા ફૂત, કારિત, અનુંમાદનાથી સંપૂર્ણ રીતે त्याग करवा ते महावत छे, केनुं भुनि-महाराजी पासन કરતા હાય છે આમ તા સાગાર કે અનાગાર અર્થાત્ શ્રાવક કે મુનિ અ'ને માટે જરૂરી છે. પરંતુ શ્રાવક ગૃહસ્થ હાવાથી

#### [900]

તેના એક દ્વેષ ત્યાગ કરી શકે છે જ્યારે મુનિઓએ તેના સર્વ દ્વેષ ત્યાગ કરવાના હાય છે. અને એટલા માટે તે શ્રાવકા માટે અણુવત કહેવાય છે અને મુનિએા માટે મહાવત કહેવાય છે. શ્રાવકાેએ હિંસાને સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ ત્યાગ કરવા જોઇએ. સામાન્ય રીતે ગહસ્ય ત્રસજવાની હિંસાના ત્યાગી હાય છે અને તેને આ રીતે અહિંસા અણવત હાય છે અને જ્યારે તે સ્નેહ, માહ કે સ્વાર્થ માટે અસત્ય વચન બાલતા નથી ત્યારે સત્યાણવતના પાલક ખને છે અને ચારી કે પૂછયા વગર કે પહેલી કાઇપણ વસ્તુના તે સ્વીકાર કરતા નથી ત્યારે તે અગૌર્યાણવતનું પાલન કરે છે. અને જ્યારે ગૃ**હસ્થ** જીવનમાં સ્વપત્ની સિવાય તે અન્ય કાઈપણ સ્ત્રીમાં રાગભાવ. વાસના વૃતિ રાખતા નથી અને પરસ્ત્રી ત્યાગનું વ્રત ધારશ કરે છે ત્યારે શીલવ્રતધારી અને છે અને જ્યારે ગૃહસ્થ ધન-ધાન્ય. ક્ષેત્ર વગેરેના સ્વેચ્છાથી પરિમાણ નક્કી કરે છે, ગેરમાગ થી ધન એકત્ર કરતા નથી ત્યારે તે પરિગ્રહ-પરિમાણ અણુવતધારી કહેવાય છે. સમ્યક્દર્શનપુર્વક ધારણ કરેલા અણવત સ્વર્ગસુખ અપાવે છે જ્યારે મહાવત માક્ષનું કારણ ખને છે હવે ધર્મ અને જીવનના વ્યવહારમાં આ વતાની ઉપયોગિતા વિષે પણ સમજવું જોઇએ.

#### અહિસા !

અહિંસા શૈદ્ધાંતિકરૂપે સર્વધર્મીમાં સ્વીકૃત છે. પરંતુ

#### [ 909 ]

कैनहर्शनमां तेने हीद्धांतिक क निक्षं परंतु छवनना प्रत्येक ક્ષેત્રમાં પ્રાયાગિક રીતે પણ તેના સ્વીકાર કરવામાં આવ્યા છે. અને અહિંસા તા જૈનધર્મના પાયા જ છે. ' જીવા અને જીવવા દાે ' –ભગવાન મહાવીરનાે આ સંદેશ પ્રાણી માત્રને નિર્ભયતા અક્ષે છે. જૈનધર્મમાં વધ, બ ધન જેવી સ્થુળ અહિં-સાને તા સ્થાન નથી પરંતુ તે તા ભાવ-હિંસાની એ સૂક્ષ્મ અવસ્થાના સ્વીકાર ક**રે છે જ્યાં અન**ણપણે પણ ત્રસજવાની હિંસા ન થાય અને એટલા માટે જ ખાનપાનમાં. આહાર-વિહારમાં તે ખૂબજ દૂઢ થતા ગયા. એનાથી આગળ વધીને ભાવામાં કાઇના પ્રત્યે જન્મેલા દુષ્પરિણામાને પણ હિંસા ગણીને લાવાંહ સાના પણ નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે. મત-લખ કે માત્ર તનથીજ નહિં, મનથી પણ કાઇનું અશુલ વિચારવું એ પણ આ ધર્મમાં વજર્ય છે, પાપતું કારણ છે. અને પરિણામે આપણને તુકસાન કરનાર કે મારી નાખનાર પ્રત્યે પછ ક્ષમાભાવના ભાવ રાખવાની શિખામણ આપવામાં આવી છે. ભગવાન મહાવીરને સર્પ દંશ દે છે અને કાઇ અજાણે કાનમાં ખીલા તારે છે કે લગવાન પાર્શ્વનાથ ઉપર કમઠના ઉપ્સર્ગ થાય છે તે પણ તેમના પ્રત્યે તેમના મનમાં કાઈ દુર્ભાવ ઉત્પન્ન થતા નથી. જો કે અહિંસાનું આવું કડક પાલન વ્યવહારિક છવનમાં ખહુ શકય બની શકયું નથી અને તેના કડક નિયમાને લીધે પ્રચારની દૃષ્ટિએ જૈનધર્મને વધારે પ્રસાર પણ મળ્યા નથી અને ઘણા લોકાએ આ ક્ષમાને નિષ્કુયતા

## [ १०२ ]

પણ ગણી છે. પરંતુ તે તેમનાે દષ્ટિ દેાષ છે.

આજના વિશ્વની સંપૂર્ણ સમસ્યાએ ાયુદ્ધની સમસ્યાએ ! છે. અને યુદ્ધ હિસા વગર લડી શકાત નથી, જીવી શકાત નથી. સુદ્ધના પરિણામાં શું આપે છે? માત્ર માણસાનાં મરણ, વિધવાએાના રુદન, અનાથ બાળકાનું નિરાધારપણું અને ઉજજડતા. હિરાશિમા અને નાગાસાકીના હિંસાત્મક તાંડવને આપણે હજુ બૂલી શકયા નથી હિંસાના મૂળમાં અહમ અને લાભવૃત્ત રહેલી છે. જે આજે ખરેખર વિશ્વશાંતિ જોઇતી હશે તા આ હિંસાત્મક યુદ્ધો રાેકયા વગર છુટકાે નથી. પૂજ્ય ગાંધીજીએ ભગવાન મહાવીરના અહિંસાના સિદ્ધાંતથી જ હિંસાત્મક શસ્ત્રો ધારણ કરનાર અંગ્રેનો હરાવ્યા હતા સાધારણ જીવનમાં પણ પારસ્પરિક સદુભાવ શાંતિ માટે અહિંસા એજ એકમાત્ર ઉપાય છે તે નિર્વિવાદ સત્ય છે. જો અહિસા જૈનધમ<sup>6</sup>ના પાચા હાય તા સંયમ એ અહિંસાના પાચા છે જાે વ્યાપ્ત સંયમશીલ હાય તાે તે કવાયસુકત રહીને અહિસાના પ:પથી બચી શકે છે.

જૈનધર્મ તાે જીવનના પ્રત્યેક વ્યવહારમાં સાવધાની પૂર્વક વર્તાવાનું શીખવે છે. અને એટલા માટે જ માર્ગમાં ચાલવામાં પણ તે સાવધાની વર્તે છે કાેઇ જગ્યાએ હિંસા

## [ १०3 ]

થતી હોય અને રસપૂર્વંક નિહાળવું તેમાં પણ હિંસાના દેષ લાગે છે. એટલું જ નહિ કોઇ વ્યક્તિને આપેલું દાન જો તેને હિંસા કરવા પ્રેરે તા એમાં પણ હિંસાદેષની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. હિંસા કાઇપણ સંજાગમાં શુભ હાઈ જન શકે આમ કાઇના વધ કરવા, બાંધવું, છેદન કરવું, શકિત કરતા વધારે ભાર ભરવા અને અન્નપાન નહિ આપીને દુ:ખપહાંચાડવું તે હિંસા છે. માટે સાચા શ્રાવકે મન-વચન-કમેંથી સંકલ્પી કે આરંભી હિંસા નહિ કરવી જોઇએ

#### સત્યાશુવ્રન:-

'સત્ય' શબ્દની વ્યાખ્યા કરવાની ભાગ્યેજ જરૂર હાય આજના હિંસા અને અસત્યના યુગમાં પશુ સત્યની પ્રતિષ્ઠા રહેલી છે તેજ સૂચવે છે કે સત્ય ભ્રવનને ઉન્નત અનાવવાની સર્વ શ્રેષ્ઠ કળા છે. કહ્યું છે કે કષાય ભાવપૂર્વ ક અયથાર્થ ભાષણ કરવું તે અસત્ય છે અને એવા વચન ઉચ્ચારવાં કે જેનાથી કોઈનું અહિત થાય, અપવાદ થાય, આઘાત થાય તેવા વચના સત્યાણુવતમાં દોષરૂપ છે સત્યને સૌથી માદું તપ ગણવામાં આવ્યું છે અને સત્યવ્રતીનું મન પ્રકુલ્લિત રહે છે. જયારે એક અસત્ય બાલનાર તેને છુપાવવા માટે અનેક અસત્ય બાલીને વધુમાં વધુ અસત્યના કાદવમાં ખુંપતા જાય છે અસત્ય બાલનાર હેંમશા દગામાજ અને સ્વાર્થ હોય છે.

## [ 808 ]

થાડીક પ્રતિષ્ઠા માટે જે અસત્ય છાલે છે તે અનંત દુઃખાને આમંત્રણ આપે છે.

સામાન્ય રીતે લોકાે એમ કહેતા હાય છે કે સાચું બાલીએ તા ભૂખે મરીએ અને વેપારી તા જાણે સત્યને બે ગાઉ દ્વર જ રાખે છે અને જ્યારે અસત્ય છાલનારાઓને તે સમૃદ્ધિવાન જુએ છે ત્યારે તેને પણ અસત્ય તરફ પ્રેરિત થાય છે. પરંતુ આ માત્ર એક બ્રમણા છે સત્યથી વ્યવહાર કરનાર અને વ્યાપાર કરનાર નિર્ભિક રીતે વધુ ધન પ્રાપ્ત કરીને યશ પણ પ્રાપ્ત કરે છે. જયારે અસત્યથી વ્યાપાર કરનાર ચારીનાજ આશ્રય લે છે અને દુ:ખી થાય છે. અસત્યમાં મિથ્યા ઉપદેશના પણ સમાવેશ થાય છે. એટલે કે સદ્દદેવ-શાસ્ત્રગુરૂ સિવાયના ઉપદેશ અસત્ય વચન છે. કાઇની ગુષ્ત વાત પ્રગટ કરવી, કાઇની ખાટી વાતા લખવી, ખાટી સાક્ષી પુરવી, કાઇનું રહસ્ય જાણી કાઇના ઉપર પ્રગટ કરવું તે સર્વ અસત્યમાં ગણાય છે. સત્ય-વચન બાલનારે સૌથી પહેલાં ક્રોધ. લાભ અને ભયના ત્યાગ કરવા જોઇએ અને કેહિની હાંસી-મશ્કરી કરવી જોઇએ નહિ. મને આ કહેતા અતિશયોહિત લાગતી નથી કે જે આપણે સૌ જીવનમાં સત્યને ઉતારીએ તાે આપણે સરળજીવન જીવી શકીએ. જે પારસ્પરિક મૌત્રી વધારનાર છે કદાચ ભૌતિકસુખા ચાછા પ્રાપ્ત કરી શકીશું પરંતુ આત્માન દ અને સંતાષની મહાન મ પતિ પ્રાપ્ત કરી શકીશં.

#### [ 904]

# અચૌર્યાશુવત:-

ચારી પછી તે નાની હોય કે માટી હોય અનંત કાલથી આજ સુધી હૈય ગણવામાં આવી છે. અને ચાર હંમેશા દંડનીય રહ્યો છે. જયારે કષાય-ભાવયુક્ત થઇને કાઇની વસ્તુ તેના આપ્યા વગર કે આજ્ઞા વગર લઇ લેવી તે ચારી કહેવાય છે. આટલું જ નહિ કાઇની મૂકેલી, પહેલી કે ભુલાઇ ગયેલી વસ્તુને ગઢણ કરવામાં પણ ચારીના દાષ લાગે છે.

વર્તમાન યુગમાં સૌને ધનવાન અનવાની ઘેલછા લાગી છે અને તેને માટે તે હિંસા કરે છે, ખાટું બાલે છે અને ચારી કરે છે, ઓછું જેખવું, વધારે નફા લેવા, કાળાબજાર કરવા, સંગ્રહ કરવા, દાણુચારી કરવી, રાજ્યના વેરા ચારવા આ સવે ચારીનાજ અંગા-ઉપાંગા છે. અને આવી રીતે લેગું કરેલા ધનના ઉપયાગ જો દાનપુષ્યમાં કરવામાં આવે તા તેનાથી પુષ્ય મળે છે એ સાવ ભ્રમ છે, અસત્ય છે ચારી કરનારની સમાજમાં કાઇ મર્યાદા હાતી નથી અને ફરી પાછું કહેવું જોઇએ કે જ્યાં સંયમ છે ત્યાં સતાષ છે, જ્યાં સંતાષ છે ત્યાં ચારી કરવાની વૃત્તિ હાયજ નહિ જૈનાચાર્યાએ કેટલી સૂક્ષ્મતાથી સમજાવ્યું છે કે કાઇને ચારીની પ્રેરણા આપવી ચારી કરવાની ક્રિયા શીખવાડવી, ચારેલાં પદાર્થ ખરીદવા,

## [ 908]

મૂલ્યવાન વસ્તુને છેતરીને એાછા ભાવમાં પડાવી લેવી આ અધા ચારીનાજ પ્રકારા છે માટે કપટ રહિત રહી, દુષ્ટ વ્યક્તિઓથી દુર રહી અને ુસ્વઉપાર્જિત ધનનાજ ઉપયાગ કરવા તે અચૌર્યંત્રતની આરાધના સમાન છે.

કાઇપણ દેશનું પતન તેના એઇમાન કમેં ચારીઓને લીધે હાય છે, બ્રષ્ટાચાર, ભાઇ-ભતીજાવાદ, પૈસા લઇને કે આપીને કામ કરી આપવાની કે કરાવી આપવાની ભાવના દેશની ગરીબી વધારે છે. અને આજે દેશની વર્તમાન ગરીબીના કારણામાં આ ચૌર્ય ગૃતિ મહત્વની છે.

## પ્રદ્મચર્યાણુવત !

ખ્રદ્ધાચર્ય એટલે સાધારણ અર્થમાં એમ કહી શકાય કે શીલવ્રતનું પાલન કરવું અર્થાત્ વ્યભિચારથી દ્વર રહેવું અને આધ્યાત્મિક રીતે કહીએ તા ખ્રદ્ધામાં સ્મરણ કરવું એટલે ખ્રદ્ધાચર્ય અર્થાત્ આત્માનું ચિંતન એ ખ્રદ્ધાચર્ય છે. અત્યારે આપણે પ્રથમ અર્થના સંદર્ભમાં ચર્ચા કરીશું.

પ્રદ્મચર્ય તે ગૃહસ્થ માટે એક પત્નીવતનું પાલન છે. તે સિવાયની વાંછા તે વ્યબિચાર છે. જ્યારે મુનિઓ માટે સંપૂર્ણ પ્રદ્મચર્ય મહાવતરૂપે છે. રાજ, સમાજના

#### [ 909 ]

ભયથી વ્યભિચાર ન કરવા એટલે વતનું પાલન થતું નિથી. પરંતુ સ્વયં આત્મસંયમથી જે તેનું પાલન કરે છે તેજ પ્રદ્મચર્યનું પાલન કરેં ૄ છે. વ્યભિચારી પુરુષ સમાજમાં કાયારેય સન્માનને પાત્ર ગણવામાં આવ્યાે નથી. આવાે પુરુષ વિલાસી હાય છે. અને આકર્ષણ માટે ઉતેજક વસ્ત્ર-પરિધાન, સૌંદર્ય પ્રસાધનાના ઉપયોગ કરે છે. અને તે નિરંતર વાસનાના વમળમાં ફસાયેલા રહે છે. તે નિયમથી અસત્ય વકતા તા હાય જ છે અને પંચપાયના કર્તા હાય છે. અને અનેક રાગાને આમંત્રણ આપતા હાય છે. પ્રહ્મ-ચર્ય વત ધારણ કરનાર અણવ્રતધારી શ્રાવકે ગર્ભવતી સી, રજસ્વલા રાગની ખાલિકા, કુંવારી કન્યા અને અતિવૃદ્ધા સ્વપત્નિ સાથે પણ સંભાગ ન કરવા જોઇએ. ધર્મસ્થાન, પૂજ્યક્ષેત્રમાં સંયમ ધારણ કરવેા જોઇએ. અષ્ટમી, ચતુર્દશી, અષ્ટાનિકા પર્વ, દસલક્ષણપર્વ, રતનાત્રાય અને સાલહ કારણ પ્રયાગ વગેરે સમયમાં સંયમ ધારણ કરવા જોઇએ. નિરંતર સ્ત્રી કે પુરુષનું ધ્યાન કરનાર સ્ત્રી કે પુરુષ વ્યક્તિચાર દેાષથી પિડિત રહે છે.

જૈનધર્મમાં તા કાેઇના પુત્ર-પુત્રીના લગ્ન માટે પ્રયત્ન કરવા જે સ્ત્રાના પતિ પરદેશ ગયા હાેય તેને ત્યાં જલું-આવલું, વ્યભિચારિણી સ્ત્રીને ત્યાં જલુ-આવલું. કમસેવનના અંગ સિવાયના અંગા સાથે કિડા કરવી અને અત્યંત કામસેવન

#### [ 306]

પણ વ્યક્તિચાર ગણવામાં આવ્યા છે. અને માટેજ શ્રાવકે સ્ત્રી-રાગકથાનું શ્રવણ ન કરવું જોઇએ. અન્ય સ્ત્રીઓના અંગ, આભૂષણ નિરખવા ન જોઇએ. ભાગેલા ભાગેનું સમરણ ન કરવું જોઇએ અને તેવા ભાજન પણ ન કરવા જોઇએ કે જેથી વાસનાઓ તિલ્લ બને એવા વસ્ત્રો પણ ન પહેરવા જોઇએ કે જે કામાતેજક હાય.

સ્વાસ્થયની દર્ષિએ પણ આપણે વિચારીએ તો આજના નિરંક્શ યુગમાં યુવક-યુવિતિઓના અતિ સહ્યર્થને લીધે અને પશ્ચિમી નિરંક્ષ્શવાદ, ઉતેજનાત્મક સાહિત્ય અને સંગીત ખાનપાનની અમર્યાદા, સ્વચ્છંદ સ્વૈરવિહાર જેવા તત્વાએ ખ્રહ્મચર્યનુ ખંડન કર્યું છે. આજે યુવકાના ચહેરા પર તેજ નથી, શરીરમાં શક્તિ નથી અને તેને કારણે સંકલ્પમાં દૃઢતા નથી, વાલ્યામાં એાજ નથી અને તોને કારણે સંકલ્પમાં દૃઢતા નથી, વાલ્યામાં એાજ નથી અને આચરણમાં સદ્યાચાર નથી. અકાળે વૃદ્ધત્વ અને વિવિધ રાગા આને પરિષ્ણામેજ થાય છે આજે વિશ્વમાં યાગ-સાધનાની વાતા થાય છે તેની પાછળના ઉદ્દેશ ખ્રદ્યાચર્યને દઢ કરવાના જ છે. તા આપણે સમજ શકયા છીએ કે જીવનના લાંભા આયુષ્ય માટે પણ ખ્રદ્યાચર્ય જરૂરી છે.

પરિગ્રહ-પરિમાણુ વત!

પરિશ્રહ એટલે વિશેષ રૂપે ગ્રહણ કરવું. અથવા સંગ્રહ

## [906]

કરવા આચાર્યાએ કહ્યું છે કે આત્મા સિવાય જેટલા પણ રાગદ્રેષ વગેરે ભાવકમે, જ્ઞાનાવરણાદિ દ્રવ્યકમે, ઔહારિકના કમે તથા શરીર સંબંધી સ્ત્રી, પુત્ર, ધન ધાન્ય, ગૃહ, ક્ષેત્ર, વસ્ત, વાસણુ વગેરે પર પદાર્થો છે. આ પરપદાર્થીમાં જે માહ રાખે છે તેને પરિશ્રહ—દોષ લાગે છે આવશ્યકતાનુસાર તે રાખવા તે શ્રાવક માટે અણુત્રત છે જ્યારે તેના સંપૂર્ણ ત્યાગ મુનિઓ માટે મહાવત છે.

અનાદિકાળથી માણસમાં સંગ્રહ કરવાની વૃતિ રહેલી છે અને તે ઉત્તરાત્તર વધતીજ જાય છે. આજની વ્યક્તિ વૈસવપૃ**ર્ણ ઝ**વન **ઝવના** માગે છે નિત્યનવીન ઉપકરણાની તેની વાં<sup>ચ</sup>છા છે અને તેને માટે ધન આવશ્યક છે. અને આવા <mark>ધનની પ્રાપ્તિ તે વિવિધ પ્રકારની ચારી કરીને,</mark> અસત્ય બાલીને. બીજાની હિંસા કરીને પ્રાપ્ત કરતા હાય છે. તે પાેતાના સુખની ખાતર અનેક લાેકાેને પરાક્ષ **રાે**તે ભૂખથી મરી જવા દેતા જુએ છે અથવા અનેકના મરણના નિમિત્ત ખને છે. આજે વિશ્વ અમીર અને ગરીબ બે ભાગામાં વહેં ચાઇ ગયું છે અને દિવસે-દિવસે અમીરી અને ગરીળીના ગાળા વધતા જાય છે. એની પાછળ મૂળ કારણ શાપણ છે. ભગવાન મહાવીર હુજારા વર્ષ પૂર્વે દિર્ઘ દર્ષિથી એ જાણી શકયા હતા કે વિશ્વમાં વૈમનસ્ય, વિદ્રોહ અને તમામ પાપના મૂળમાં ધન રહેશે અને માટે જ તેમને અપશ્ચિહવાદના

## [ 990 ]

માધ્યમથી એમ કહ્યું હતું કે જેઓની પાસે જરૂર કરતાં वधारे द्रव्य है साधने। छे ते अन्य क्रश्रियातवाणाको।ने આપે જેથી આપનારને પણ સંતાષ રહે અને પ્રાપ્ત કરનારને સદ્ભાવના જન્મે વર્ગવિશ્રહ દુર કરવાના ઉત્તમ ઉપાય બીજો ન હતા અને આ સમાનતા સંપૂર્ણ અહિંસક અને પ્રેમના પાયા ઉપર નિર્મિત હતી એ સત્ય છે કે અમીરી કે ગરીબી કર્મીનું ફળ હાઇ શકે પરંતુ વ્યવહારમાં પારસ્પરિક ક્ષતિ-યુર્તિથી તેને દ્વર કરી શકાય ભગવાન મહાવીરની દર્ષિના પૂરા ઉપયોગ નહિ કરી શકવાથી દેશમાં દુર્ભાગ્યના વધારા થયા અને સ્વેચ્છાએ નહિ ત્યાગનાર બીજાનું હરણ કરનાર ગરીબાને છેતરીને ધનવાન થનાર લાકા પ્રત્યે શાહિતવર્ગના ક્રોધ ભલુકી ઉઠયા અને કાર્લ માકર્સ જેવા હાર્શનિકાએ અમીરા પાસેથી ઝુંટવીને જરૂર પડે તા હત્યા કરીને પણ સંપતિ પ્રાપ્ત કરવાનું શાષિતાને એક્ષાન આપ્યું અને સામ્યવાદને નામે કરાેડા લાેકાના હત્યા થઇ રશિયા અને ચીન તેના ઉદાહરણ છે ભગવાન મહાવીરના સિદ્ધાંતા નુજ અનુકરણ ગાંધીજ અને વિનાળા લાવેએ કર્યું. તેએાએ પણ ઉદ્યોગધ ધામાં દ્રબ્ટીશીપની ભાવના અને સવેદિયવાદના માધ્યમથી જરૂ(રયાતવાળા લાકાને જમીન વગેરે અપાવવાની પ્રક્રિયા સમતા-વાદનું જ એક સ્વરૂપ છે. પરંતુ દુર્ભાગ્ય તેા એ છે કે હ્ વિશેષ સિદ્ધિ આપણને મળી નથી. જરૂર કરતા વધારે

## [ १९१ ]

સંગ્રહ થાય છે એ સિદ્ધાંતને <mark>જો અપનાવવામાં આવે</mark> તાે સંગ્રહવૃતિ ઘટે અને લાેકાે સુખી **થાય.** 

જૈનધર્મમાં શ્રાવકા માટે પરિમાણવત એટલે જરૂરી યાત પુરતું રાખવાની મર્યાદા નક્કી કરી છે. પરિશ્રહમાં લેાન એ મૂળ કારણ છે. જે વ્યક્તિ નિલેંભી અને તો તે ધીમેધીમે પરિશ્રહ પ્રત્યેપણ મૂર્છા—ભાવ કેળવે એટલે ધનની પાછળ તે વિવેકહિન રીતે દાેડે નહિ. માટે જ આચાર્યોએ કહ્યું છે કે ધન પ્રત્યે આસક્તિ રાખા નહિ, એાછામાં એાછી વસ્તુએથી ચલાવવાનું પરિમાણ રાખા અને ધન માટે આવાં છાનય રસ્તાએ અપનાવા નહિં.

આ પંચમહાવૃત અને અણુવૃતાને વધુ દઢ અનાવવા માટે ત્રણ ગુણવૃત અને ચાર શિષાવૃતની પથુ ચર્ચા કરવામાં આવી છે. અને આ ખારવૃતામાં જૈનધર્મના તમામ મુખ્ય સિદ્ધાંતા, ક્રિયાઓના સમાવેશ થાય છે. બીજા શખ્દામાં કહીએ તા બારવૃતાના પાલક સાચા જૈન છે.

પાંચઅણુવત ઉપરાંત ત્ર**ણગુણવત અને ચાર શિક્ષાવત** હાય છે

#### ગુણુવત !

ગુણવતના ત્ર**ણ** પ્રકારા માનવામાં આવ્યા છે.

## [ ११२ ]

૧. દિગ્વત, ૨. અનર્થથં ડત્યાગવત. ૩. લાગાપસાગ પરિમાણવત.

# ૧. દિગ્ર્વત!

પાપની નિવૃતિ માટે દરો દિશાઓમાં આવાગમનતું પ્રમાણ વન, પર્વત, નદી, નગર કે પ્રદેશના ચિન્હા દ્વારા નક્કી કરવામાં આવે અને બાદ્ય સંસારિક વિષયકષાય સંબંધી કાર્યો માટે આ જીવન નહિ જીવવાની પ્રતિજ્ઞા કરવી તે દિગ્વત કહેવાય છે. તાત્પર્ય કે અને ત્યાં સુધી ક્ષેત્રની દિષ્યે ઓછામાં ઓછા વિસ્તારમાં ગમન કરવું જોઇએ. પ્રમાદવશ પણ તેના ભંગ કરવા જોઇએ નહિ. આમ કરવાથી મૂળરૂપે તા તૃષ્ણા ઘટે છે.

#### ર. અનથ દંડ વત!

દિગ્વતના અંતર્ગત જે દિશાઓના પરિમાણ નક્કી કરવામાં આવ્યા છે તે સીમામાં પણ પ્રયોજન રહિત ન જલું અને નક્કી કરેલી સીમામાં પણ જો ધર્મની હાનિ કે લાેક વિરુદ્ધ કાર્ય થતાં હાેય તાે પણ જવું જોઇએ નહિં કારણ કે આમ કરવાથી દિર્ઘ દુઃખા દંડરૂપે ભાગવવાના હાેય છે. અનર્થદંડમાં પાપરૂપી ઉપદેશ કરવા, જેનાથી હિંસા થાય

## [ ११3 ]

તેવા સાધના આપવા, અપાવવા કે વેચવા અને રાગદ્વેષ— યુક્ત થઇને કાેઇના અહિતના વિચારા કરવા તથા ચિત્તમાં રાગદ્વેષ, કલેશ, મિચ્યાલાવ વધારે તેવા પુસ્તકાનું વાંચન, કથન અને શ્રવણ કરવું અને પ્રયાજન વગર પૃચ્વી, પાણી, અગ્નિ અને વનસ્પત્તિ વગેરેનુ છેદન-લેદન કરવું તે પણ પાપનું કારણ ખને છે. ભાવાર્થ એકે અપશબ્દા બાલવા, હાંસી-મશ્કરી કરવી વગેરેથી દૂર રહેવું જોઇએ.

## ૩. લાેગાેપલાેગ પરિમાણ વ્રત

ભાગાપનાગ પરિમાણ ત્રતમાં રાગાદિ નાવાને મંદ કરવા માટે પરિગ્રહ પરિમાણ ત્રતની મર્યાદામાં પણ કાલના પ્રમાણથી એાછામાં એાછી ભાગે આ એાનું પરિમાણ કરવું તે ભાગાપનાગ પરિમાણત્રત છે. આવા નિયમ આ જવન માટે કે અમુક વર્ષ કે માસ માટે લઈ શકાય છે. જે વસ્તુએાનું નક્ષણ કરવામાં ત્રસજીવા હાય તેની શંકા હાય તે પદાર્થના ત્યાગ કરે. કંદમૂળ વનસ્પતિના ત્યાગ સર્વથા કરવા એકએ. ભાવાર્થ એ કે જૈન ધર્મમાં જે નફયાલદ્ધય પ્રકરણમાં આપણે ચર્ચા કરી છે તે આ વ્રતમાં ત્યાગવામાં આવે છે.

૧૫

## [ 898 ]

## શિક્ષાવત

(૧) દેશાવગાશિક વત (૨) સામાયિક શિક્ષાવત (૩) પાષધાપવાસ શિક્ષાવત અને (૪) અતિથિસ વિભાવ શિક્ષાવત.

#### ૧. દેશાવગાશિક વત!

દેશાવગાશિક ત્રતમાં દિગત્રતની અંતર્ગ ત જે યાવતજીવનથી પરિમાણ નક્કી કર્યું હૈાય પણ ઘણાય સ્થાનાએ જવાની જરૂરજ પડતી નથી તેવા સ્થાનાનું ગમન પણ ઘટાડવાનું હૈાય છે. આની પાછળના ઉદેશ દ્રવ્ય અને ભાવહિંસાથી અચવાના છે.

## ર. સામાયિક શિક્ષાવત

સામાયિક શિક્ષાવ્રતમાં આપણે સામાયિકના પ્રકરણમાં જે વિષદ્ ચર્ચા કરી ગયા છીએ તેનુંજ પાલન કરવાનું દ્વાય છે એટલે અહિયાં તેની ચર્ચાનું પુનરાવર્તન કરતા નથી.

## ૩. પૌષધાપવા**સ** શિક્ષાવત

યૌષધાયવાસ વૃતમાં જે ઉપવાસ અને એકાસણાની ચર્ચા કરી છે તેનીજ આ વિભાગમાં સમાવેશ થવાના હાવાથી એતું પણ પુનરાવર્તન કરતા નથી.

## [ 994 ]

## ૪. અતિથિસ વિભાગ શિક્ષાવત !

हाता अने पात्र णंनेना रत्नत्रयधम नी वृद्धि निभिते सम्ये। हताहि गुष्टे। श्रिश्त अनागार साधुमुनिओनी अहतानी अपेक्षा वगर सेवा हरवी अने हान आपवुं ते आ शिक्षाम्रतने। भूण हेतु छे. साथा अतिथि मुनि—महाराजे छे हे के थे। तपस्या अने ज्ञाननी सिद्धि अथे धर्यापथनुं शे। धन हरीने श्रावहे। ना घरे गांचरी माटे आवे छे तेथे। उत्हृष्ट अतिथि हहेवाय अने नवधाशकत सिद्धत तेथे। ने वहाराववानुं हायं अतिथिसंविकागमां आवे छे

જૈનધર્મમાં દાનના ચાર પ્રકારા વર્ષું વ્યા છે જેમાં ઓપિક્ટાન, શાસ્ત્રદાન, અલયદાન અને આહારદાનના સમાવેશ થાય છે. આવશ્યકતાનુસાર આ પ્રમાણેના દાના કરવા એઇએ જેની વિગતે ચર્ચા આગળ કરીશું. આ ઉપરાંત પૂજા, પ્રતિષ્ઠા, તીર્થયાત્રા, મંદિર-નિર્માણ જેવા સતકાર્યા પણ દાન કરવાના ઉત્તમ માધ્યમાં છે, અને દાન આપતી વખતે દાતારે ધ્યાન રાખવું એઇએ કે તે આનંદપૂર્વંક, આદરપૂર્વંક. પ્રિયંથચનપૂર્વંક, નિર્મલ લાવપૂર્વંક, અને ધન્યતા અનુભવતા લાવ પૂર્વંક દાન આપવું એઇએ. જેએ માત્ર અલિમાન-પૂર્વંક, પ્રસિદ્ધિ માટે, ફલપ્રાપ્તિ માટે દાન આપે છે તેને દાનના પૂર્વંક, પ્રસિદ્ધિ માટે, ફલપ્રાપ્તિ માટે દાન આપે છે તેને દાનના પૂર્વંક, પ્રસિદ્ધિ માટે, ફલપ્રાપ્તિ માટે દાન આપે છે તેને

#### [ 9 9 8 ]

ઉપરાકત ખારવતાની આટલી વિષદ્ ચર્ચા કરતાં કરતાં એક સ્પષ્ટતા તો થઇજ છે કે જીવનમાં મન, વચન, કર્મથી સ્યૂલ કે સૂક્ષ્મ હિંસા ન કરવી, કટુવચનથી કાેઇનું મન ન દુભાવવું અને જીવન જીવવા માટે જરૂરી હાય તેટલીજ વસ્તુઓ અને ગમનાગમનની મર્ચાદા રાખવી જોઇએ. અને આ ખધાની પાછળ સદ્ચરિત્ર માનવ ખનવાની જ ભાવના રહેલી છે. હું તા દઢતાપૂર્વક કહી શકું છું કે વર્ગસંઘષ કે કાેઇપણ સંઘર્ષ દ્ર કરવા હશે તા વિશ્વે આ વતાનું પાલન કરવું જ પડશે.

ખારવ્રતોમાં જો કે દાનની ચર્ચા આવી જ છે છતાં સંક્ષિપ્તમાં ચાર પ્રકારના દાનની ચર્ચા કરવી યાગ્ય ગણાશે.

#### દાન!

સામાન્ય રીતે દાન એટલે દેવું. જયારે એક વ્યક્તિ પાતાની જરૂરિયાત કરતાં જો વધારે વસ્તુ હાય અને બીજાને સમતાભાવથી આપે તા તેનેજ દાન કહેવાય એટલે દાનની પહેલી શરત આપનારની સમતા છે જૈનધર્મમાં દાનના મહિમા સવિશેષ છે. કારણ કે અપરિગ્રહવાદમાં અને સમતા વાદના કેન્દ્રમાં આપવાની વૃતિની મહત્તા છે. અને ખુબ ચાકકસાઈપૂર્વક ગ્રહણ કરનારની યાગ્યતાને પણ મહત્વપૂર્ણ

## [ ૧૧७ ]

ગણવામાં આવી છે. સૌથી પહેલાતા દાન સત્પાત્રને જ આપવાનું હોય છે. સત્પાત્રમાં સર્વ શ્રેષ્ઠ પાત્ર તરીકે મુનિઓ, ત્યાગીમતી આવે છે. અને પછી જેઓને ખરેખર જરૂર છે તેવા સાધર્મી બધુઓ એને અન્યજનાના સમાવેશ થાય છે. દાન આપતા પહેલા તેની જરૂરિયાતની પૂરતી ચકાસણી કરવીજ જોઇએ આપેલા દાનના જો દુરુપયાંગ થાય કે તેનાથી હિંસાત્મક પ્રવૃત્તિઓ કરવામાં આવે તો દાન આપનારને તેના અહિવાર લાગે છે.

#### ઔષધિદાન:-

ઐષિધિદાનનું સ્થાન દાનમાં સર્વપ્રથમ ગણવામાં આવે છે. આજે વિધ્વમાં લાખા-કરેલ્ડા માનવીએ અનેક દુ:ખાંથી પીડાય છે અને તેઓની પાસે પ્રતી દવાની સગવડ નથી. આપણે વાંચીએ છીએ, જાણીએ છીએ કે દવાના અલાવે અનેક લાેકા જીવન શુમાવે છે. પાષક આહાર એ પણ દવાનું જ એક અંગ છે અને આપણે આપણા દ્રવ્યના ઉપયાગ આ રીતે દવા દ્વારા રાગીઓની સેવા કરીને કરી શકીએ છીએ અને અનેક લાેકાને જવનદાન પ્રાપ્ત કરવામાં મદદ કરી શકીએ છીએ એ સત્ય છે કે મૃત્યુને ટાળી શકાતું નથી પરંતુ સ્વાસ્થયને અલાવે પીડાતા લાેકાને જરૂર નવજીવન અર્પી શકાય છે. ઉત્કૃષ્ટ ઔષધિદાન તાે એ છે કે રાગીને

## [ ११८ ]

ખબર પણ ન હાય અને તેને દવા પ્રાપ્ત થાય આજે મારી દિલ્છો તે જે લોકાઓ માટી—માટી હાસ્પિટલા અને દવાની સગવડા કરી છે તેઓએ સાચા અર્થમાં દાન કર્યું છે. માત્ર માણસાજ નહિ, પશુપક્ષીઓના જીવનદાન માટે પણ હાસ્પિટલા બનાવવી, દાન અપાવવા તે ઉત્તમ કાર્ય છે વર્તમાન વિજ્ઞાનની શાધામાં અનેક બાંમ્બવિસ્ફાટને લીધે પ્રદુષણને લીધે નિરંતર રાગા વધી રહ્યા છે ત્યારે ઔષધિ દાનથી માટું કાર્ય શું હાઇ શકે?

#### શાસ્ત્રદાન:-

शास्त्रदानने थाडुं विशाण दिष्टि भू स्वी सेता तेने। स्थं विद्यादान थाय श्राव हैं।, भुनिका, त्याणी व्रती सेता ने साम जामनुं ज्ञान प्राप्त थाय ते माटे ते सेता शास्त्र अपवण्य हराववा कोई से सने साम यादि यादि स्थापादान हरनार साधु से। माटे ते। ज्ञान सत्य स्वइ पने सम्भाना सत्य स्वइ पने सम्भाना सत्य स्वइ पने सम्भाना साथे श्राव हैं ते पणु शास्त्रज्ञान करूरी छे ते माटे करूरी छे हे सम्भाण्य शास्त्रों है के आके संघारमां अधिना सहय सनी रहा। छे तेवा हुद म अंथाने प्रधाशमां बाववा कोई से केथी हुप्त है साथका हित धर्म पुन:प्रधाशमां साथे सने हो है। पोतानी संस्कृतिथी परिचित थाय सने क्यारे हो हो। सावा ज्ञानथी परिचित थशे त्यारे ते से साम स्वार हो हो।

## [ 996]

ધમ પ્રત્યે સમજ વધશે, શ્રદ્ધા વધશે જે મંદિરાનું રક્ષણ કરવું હશે તાે આવા જ્ઞાનદાનથી પૂજારીઓ પેદા કરવા પડશે.

શાસ દાનના થીજ પક્ષની ચર્ચા કરીએ તો આજે દેશના લાખા લાકા પુસ્તકાના અભાવે અભ્યાસ કરી શકતા નથી, અધૂરા અભ્યાસ ઊઠી જવું પડે છે તા આવા ગરીઅ વિદ્યાર્થીઓને પુસ્તકીય અને આર્થિક મદદ કરવી જોઈએ. કદાચ કાઇને લીકિક જ્ઞાન પ્રત્યે શ્રદ્ધા ન હાય પરંતુ યુગના પ્રવાહની સાથે કદમ મિલાવવા માટે એ જ્ઞાન જરૂરી છે. વિદ્યાર્થીની તેજસ્વીતા આવા દાનથી ખીલવી શકાય છે અને આજના અતિ મેંઘા શિક્ષણના સમયમાં આ વિદ્યાદાન જરૂરી છે હવે તો કહેવાનું મન એ પણ થાય છે કે માત્ર પુસ્તકાજ નહિં પરંતુ ગરીખ વિદ્યાર્થીઓને કે જેઓ પારિવારિક પરિસ્થિતિને કારણે વાંચવાના સાધનાથી વંચિત છે તેમને સાધના ઉપલબ્ધ કરાવવા જોઈએ અને ભણેલાઓની કરજ છે કે તેમને મફતમાં ભણાવવા જોઈએ અને વિદ્યાને જેમ જેમ આપીએ તેમ તેમ વધે છે

#### અસયદાન

અભયદાન એ મનાવૈજ્ઞાનિક દાન છે અર્થાત્ કમજોર વ્યક્તિને અત્યાચારથી અચાવવા આજના સંધર્ષ,

#### [ 920]

સ્વાર્થ અને હિંસાત્મક યુગમાં 'જીસકી લાઠી ઉસકી લેસ'ની કહેવત ચાલતી હાય ત્યારે એવી વ્યક્તિ કે જે ધર્મમાર્ગમાં તપમાર્ગમાં આરુઢ હાય તેનું સંપૂર્ણ રક્ષણ કરવું જોઈએ અને ઉપસર્ગ ટાળવા જોઇએ કે જેથી તે ધર્મધ્યાનમાં દઢતા પૂર્વક લિન થઈ શકે.

આજે કમજેરને સહું દખાવે છે અને સત્યને માટે સંઘર્ષ જાણે કે જરૂરી ખની ગયો છે ત્યારે સત્ય અને ન્યાયને ખાતર પણ ક્ષાકોને નિર્ભય ખનાવવામાટે પ્રેરિત કરવા જોઇએ અને દુષ્ટતા સામે બાય ભીડવી જોઇએ, સાધારણ રીતે મૃત્યુથી માણસ એક વખત મરે છે પરંતુ લયથી તે વારંવાર મરે છે. એટલે લયભીત થયેલી વ્યક્તિ માનસિક રીતે કુંદિત અને છે, શારીરિક રીતે કમજેર અને છે, તે સત્ય કહેતા ડરે છે. માટે આપણે જો શક્તિશાળી હોઇએ તા સત્યના માટે ઉપસર્ગ શ્વાની તૈયારી રાખવી જોઇએ કે જેથી વ્યક્તિ, સમાજ અને રાષ્ટ્ર નિર્ભય ખને અને જો નિર્ભયતા આવશે તા શાષણ અડકશે.

#### આહારદાન

આહારદાન તે ખૂબજ મહત્વનું દાન છે, શ્રાવકા મુનિ જેવા ઉત્તમ ભિક્ષુકાને વહારાવીનેજ ભાજન કરે છે, અને ધ્યાન

#### [ ૧૨૧ ]

રાખે છે કે કાઇ સાધર્મી ભાઇ ભૂખ્યા તાે સૂઈ જતાે નથી ને ? પરંતુ એનાથી આગળ વિશાળ દૃષ્ટિથી વિચારીએતા આજે કરાેડા લાેકા ગરાબાના **રેખાથા** નાચે એક વખત **પથ** પુરત જમ્યા વગર પેટે પાટા ખાંધીને જીવી રહ્યા છે તેએ જીવતા છતાં મરેલા છે. ભૂખે તેમની શ્રદ્ધા ગુમાવી છે, શક્તિ ગુમાવી છે. અને અનીતિ કે આત્મહત્યા તરફ પ્રેરિત કર્યા છે. ઘણા ગુનાઓની લીતરમાં આ પેટની ભૂખ કેન્દ્રસ્થાને હાય છે. અને એટલા માટેજ અપરિગ્રહવાદમાં આપણે આની ખુબ ચર્ચા કરી છે. આપણી પાસે સંપતિ હાેયતાે ભુખ્યાં લાેકાને ભાજન આપીએ અને ભૂખ્યાને લાજન કરાવવા જેવું પુષ્ય કાઇ નથી અને એાહ કહેવાનું મન થાય છે કે જો આપણે મિષ્ટાન **ખાઇને ભૂ**ખે મરવા દેશું તા તેઓ આપણને મિષ્ટાન્ન ખાવા માટે જીવતા રહેવા નહિ દે, રહીમે બહુ સરસ કહ્યું છે કે જેમ હાહીમાં પાણી વધે અને તેને ઉલેચીએ છીએ તેમ સજજન પુરૂષ ઘરમાં વધેલી સંપતિને આ રીતે ઉલેચીને ભૂખ્યાએનું પાષ્ણ કરે છે. અપંગ, અપાહિજ લોકા આવા ભાજન માટેના અધિકારી છે.

આ ચાર પ્રકારના દાનાની ચર્ચા કરવા પાછળના હેતુ તો માત્ર એ છે કે જૈનધર્મ સાચાઅર્થમાં માનવધર્મ છે જે માનવને કાંઇપ્રકારના દુ:ખમાં સહાય કરવા તત્પર રહે છે. અને આવા ધર્મને જૈનધર્મના વાડામાં આંધવા કરતા વિશ્વધર્મ કે પ્રાણી માત્રના ધર્મના રૂપે નિહાળવા જોઇએ, ૧૬

# " લેશ્યા '

'લેશ્યા' શખ્દ જૈન સાહિત્યમાં ખુખજ પ્રચલિત અને ખુબજ મનાવૈજ્ઞાનિક શખ્દ છે. માથસના મનની શુભ અને અશુભ ભાવનાઓનું અભિવ્યક્તિ કરણ તેના માધ્યમથી થાય છે. સૌથી વિશિષ્ટ વાતતા એ છે કે આચાર્યોએ મનની ભાવનાને અતુરૂપ રંગાની પણ કલ્પના કરી છે. સામાન્ય જીવન વ્યવ-હારમાં પથ માણસની વૃતિ-પ્રવૃતિ પ્રમાણે તેના ચહેરાના ભાવ પ્રદર્શિત થાય છે. આવા છ પ્રકારના મનાભાવાને જૈન આચાર્યીએ ' લેશ્યા ' શખ્દથી સમજાવ્યા છે. અને તેની સામાન્ય વ્યાખ્યા કરતાં કહ્યું છે કે જેના વડે જીવ પાતાને પુષ્ય અને પાપ સાથે લિપ્ત કરે છે, અને તે માવાને આધિન થાય છે તેને લેશ્યા કહેવામાં આવે છે. ખીજા શખ્દામાં રૂપકની રીતે એમ કહી શકાય કે જેવી રીતે ગેરુ અને માટીના મિશ્રાથથી લી'તાને લેપ કરવામાં આવે છે કે રંગવામાં આવે છે તેવી રીતે શુભ અને અશુભ ભાવરૂપના લેપ દ્વારા આત્માના પરિણામાને જેનાથી લિપ્ત કરવામાં આવે છે તેને લેશ્યા કહે છે. કાઇએ જે કમેથી આત્માને

## [ १२३ ]

લિય્ત કરે છે તેને લેશ્લ કહી છે અને કાઇએ જે તત્વ આત્મા અને કર્મની સાથે સંખંધ જોડનારૂં છે તેને લેશ્યા કહ્યું છે. આમ ફલિતાર્થ એમ થાય છે કે **જીવ અને કમ**ેના જે સંખ'ધ કરાવે છે તે લેશ્યા છે. અને અભિપ્રાયરૂપે એમ પણ કહી શકાય કે મિશ્યાત્વ, અસંયમ કવાય અને ચાગ લેશ્યાએ છે. ' લેશ્યા ' શબ્દની અન્ય વ્યાખ્યાએ માં કહ્યું છે કે કષાયથી રંગાયેલાં જીવની મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિ તે ભાવલેશ્યા કહેવાય છે. આગમમાં કુષ્ણાદિ છ રંગાેથી તેના નિર્દેશ કરવામાં આવ્યાે છે. આમા ત્રણ શાભ અને ત્રણ અશુભ માનવામાં આવી છે. રાગ અને ક્ષાયથી મુકત થયેલાં છવાને લેશ્યાએન હાતી નથી. **શરીરના ર'ગને દ્રવ્યલેશ્યા કહેવાય છે.** દેવ અને નારકીએામાં દ્રવ્ય અને ભાવલેશ્યા સમાન-રૂપે હાય છે. અન્ય જીવામાં તેની સમાનતાના નિયમ નથી ભાવ લેશ્યા જીવાના પરિણામા અનુસાર બદલાતી રહે છે.

સામાન્ય રીતે લેશ્યાના દ્રવ્યલેશ્યા અને ભાવલેશ્યાના એ ભેઠ કરવામાં આવ્યા છે. પરંતુ સામાન્ય રીતે દ્રવ્ય લેશ્યાના મુખ્ય છ ભેદ એજ આખા માનવ મનની પ્રવૃતિના પ્રતિખિંખરૂપ હાય છે. આ છ ભેદો છે. ૧. કૃષ્ણુલેશ્યા, ૨. નીલલેશ્યા, ૩. કાપાતલેશ્યા ૪. તે જોલેશ્યા. ૫. પદ્મલેશ્યા અને ૬. શુકલલેશ્યા.

## [ 928 ]

## (૧) કૃષ્ણ લેશ્યા:-

કૃષ્ણુલેશ્યાના રંગ ભારા જેવા કાળા દાય છે. અને આ કાળા રંગ તીલ કાંધ કરવાવાળા, વેરભાવને કાંઇ દિવસે નહિ ત્યજનાર, લડાયક સ્વભાવવાળા, જેનામાં ધર્મ અને દયા ન હાય, જે દુષ્ટ હાય અને જે સારી વાતને ગ્રહણ ન કરી શકે, સ્વચ્છ દ વૃતિવાળા હાય, વિવેકરહિત હાય, પંચેન્દ્રિયાના વિષયામાં લંપટ હાય માયાવી, આળસુ આ તમામ દુર્પણધારી વ્યક્તિઓને કૃષ્ણુલેશ્યાવાળા ગણવામાં આવ્યા છે આવી વ્યક્તિની દુષ્ટતા સ્વજનાનું હનન ન કરવામાં પણ પાછળ નથી રહેતા અને આવી વ્યક્તિ દુશાગ્રહી, નિર્દયી હાવાથી નરકગામી હાય છે. દૂંકમાં કૃષ્ણુલેશ્યાધારી વ્યક્તિ દુગુણાની ખાણ હાય છે.

## (ર) નીલ-લેશ્ય::-

ની લલેશ્યા શુક્ત વ્યક્તિ કૃષ્ણ લેશ્યા કરતા થાડા એ છો દુષ્ટ હોય છે. તેઓ પ્રપંચમાં દક્ષ હોય છે, ધનસંગ્રહની લે ભાવૃતિવાળા હાય છે. વિત્રયામાં આસકત હોય છે, મતિહિન, માની, વિવેક ખુ હિરહિત, માયાવી, બીજાને ઠગવા વાળા, લે ભમાં આંધળા અને ભાજન વગેરેના લાલ શું હોય છે આવી વ્યક્તિ પણ નરક ગામી હાય છે ફેરમાત્ર કૃષ્ણ

## [ १२५ ]

લેશ્યા કરતા હુષ્ટતામાં અંશિક કમ હાય છે. દાખલા તરીકે કૃષ્ણલેશ્યાવાળા આખા ઝાડને કાપવાની વાત કરતા હાય તા આ ડાળીઓને કાપવાની વાત કરે છે પરંતુ સ્વાર્થ માટે પરજનના નુકશાનની **લાવના અંનેમાં હાય** છે.

#### (3) કાપાત લેશ્યા:-

કાપાત લેશ્યાવાળી વ્યક્તિ આમ તા અશુક્ષ પ્રવૃતિવાળી જ હાય છે પરંતુ તે પરિમાણની દૃષ્ટિએ એાછી હાય છે. તે પણ બીજાઓ ઉપર રાષ કરે છે, બીજાઓની નિંદા કરે છે, દુષણ, શાક, ભય, ઈર્ધ્યા અન્યના પરાભવ કરવાની વૃતિ વગેરે તેનામાં હાય છે તે ળીજા ઉપર વિશ્વાસ રાખતા નથી આત્મ પ્રશંસક હાય છે એને પાતાની પ્રશંસા ગમતી હાય છે એ સ્તુતિ કે પ્રશંસા કરવામાં આવતા ધનસંપતિ પણ આપે આમ તે ઘાતક કે દુષ્ટ હોતા નથી.

આ ત્રણ લેશ્યાએ અશુલ અને નરકમાં તિર્યુ સ્થાપતિમાં લઇ જનારી છે જ્યારે અન્ય ત્રણ લેશ્યાએ શુલ છે.

## (४) तेले क्षेत्रया!

જે પાતાના કર્તાવ્ય અને અકર્તાવ્યને સમજતા હાય, સેવ્ય અને અસેવ્યના નિર્ણય કરી શકતા હાય, સમદશી.

## 

દયાદાની, મૃદુશ્વભાવી અને જ્ઞાની હાય ટુંકમાં દઢતા, મૌત્રી દયાળુતા, સત્યવાદિતા, ધર્મસમભાવ તેના ગુણ હાય છે.

## (પ) પદ્મકોશ્યા!

પદ્મલેશ્યાધારી જીવ ત્યાગી, ભાત, સત્યવકતા, સાચા, ઉત્તમ કાર્ય કરવાવાળા તથા ગમે તેવા અપરાધ પ્રત્યે ક્ષમા-ભાવ ધારણ કરનાર હાય છે. સાધુજનાના ગુણાની પૂજા કરે છે. દૈવશાસ્ત્રગુરૂની પૂજામાં તે રુચિ ધરાવે છે.

## (६) શુક્લલેશ્યાં઼!

શુક્રલલેશ્યા તે સર્વ શ્રેષ્ઠ લેશ્યા છે. જે વ્યક્તિ નિષ્પક્ષ હાય, જે સત્યનું નિદાન કરતા હાય, સમવ્યવહાર કરતાં હાય રાગદ્વેષ કે સ્નેહથી મુકત વિતરાગધારી હાય અને જે પાપકર્મા પ્રત્યે ઉદાસીન ભાવે રહ્યી શ્રેયમાર્ગોમાં તે પ્રવૃત હાય તેને શુક્રલલેશ્યા હાય છે.

છ લેશ્યા ઉપરાંત જેઓ આ લેશ્યાઓથી રહિત સંસારથી અલિપ્ત, અનંતસુખી અને અયાગ કેવલી સિદ્ધ જીવ છે. તેઓને લેશ્યા અર્થાત્ શુભ કે અશુભ કાઇ ભાવે હોતા નથી.

## [ १२७ ]

આ લેશ્યાઓને કષાય ભાવના અનુસંધાંનમાં એમ કહી શકાય કે તિવ્રતમ, તિવ્રતર, તિવ્ર, મંદ, મંદતર અને મંદતમ આ છ પ્રકારના મનાભાવા અથવા કષાય ભાવા લેશ્યાઓના મધ્યમથી પ્રગટ કરવામાં આવે છે.

છ લેશ્યાઓને કષાયના સંદર્ભમાં આપણે રૂપક પ્રમાણે વધુ સારી રીતે સમજ શકીશું. દા. ત. એકફળાથી ચુકત વૃક્ષ છે, એમા કૃષ્ણલેશ્યા ચુકત વ્યક્તિ આખા ઝાડને કાપવાની મના-દશા ધરાવે છે જ્યારે નીલલેશ્યાવાળી વ્યક્તિ તેની ડાળાને કાપી નાખવાની ભાવના સેવે છે અને કપાત લેશ્યા વાળા ફળાના ગુચ્છને તાડવાની વાત કરે છે. અને પછી તેજોલેશ્યાવાળી •યક્તિ ખાવા લાયક ફળાને તાડવાના વિચાર કરે છે અને કાંઇ માત્ર નીચે પહેલા ફળાને ખાઇને સંતાય માને છે.

શાસ્ત્રોના વિધાન પ્રમાણે પ્રથમ ત્રણ અશુક્ષ લેશ્યાવાળા જવ એકેન્દ્રિય જીવથી લઇ અસંયત સમ્યકદ્રિષ્ટિ ગુણ્સ્થાન સુધી હોય છે. જ્યારે શુભલેશ્યાવાળા જીવ સંઘની મિશ્યા દ્રષ્ટિથી લઇ સંયોગી કેવલી ગુણ્સ્થાન સુધી હોય છે. અને તેરમા ગુણસ્થાન પછી જીવ લેશ્યારહિત હોય છે.

લેશ્યાઓનું આ પ્રકરણ જૈનધર્મની એક વિશિષ્ટ દેશું કે

## [ १२८ ]

भानव स्वभाव विशे विशिष्ट કલ્પના છે. તે મનુષ્ય સ્વભાવની વૃતિઓની, ભાવનાઓની ઝાંખી કરાવે છે. દુષ્ટ કે માયાવી માણસ મનના ખૂબ કાળા છે એવું આપણે વ્યવહારમાં પણ કહીએ છીએ અને શુભભાવવાળી વ્યક્તિ મનની સાફ છે, શુદ્ધ છે તેમ નિરૂપણ કરીએ છીએ પરાક્ષરીતે તા જૈનધમ જાણે કે વ્યક્તિના મનના પૃથક્ષરણનું આલેખન કરે છે અને દુષ્ટમાંથી ઉતમ માણસ કેવીરીતે અને કાેધ ત્યજને મમતા ધારી કયારે અને તેનીજ શિખામણ આપે છે.

શુભભાવ વાળી વ્યક્તિ પૂજ્ય હાય છે જ્યારે દુષ્ટ પ્રકૃતિની વ્યક્તિ ઘૃણાસ્પદ હાય છે. માણસ ઉત્તમ ગુણા કેળવે તેજ સાચા ધર્મ છે અને તેજ વૃત્તિ આત્મલિન થવામાં મદદરૂપ થાય છે. જૈનધર્મના સિદ્ધાંત પ્રમાણે માનવમાંથી ભગવાન બનવાની યાત્રાના આ આત્મિક ગુણા છે. માણસાઇ, વિશ્વળ ધૃત્વ, પારસ્પરિક પ્રેમ જેવા સદ્દગુણા આ લેશ્યામાંથી પ્રતિકૃલિત થાય છે.



# " કષાય "

"કષાય" શબ્દ જૈનધમ માં ખૂબજ પ્રચલિત અને વાર વાર ઉપયોગમાં લેવાતા શબ્દચતુષ્ટય છે સામાન્ય *રા*તે મન અને આત્માને દુષિત કરનાર આ ચાર દુષ્ટ પ્રકૃતિએ! છે જે માણસને માણસાઈ રહિત અને અશુભલેશ્યાએ માં **ધકેલે છે**. સત્ય અને જ્ઞાનથી વિમુખ રાખે છે એમ રૂપક આપીએતા આત્મારૂપી પ્રજ્વલિત અંશને ચારે બાજુથી આચ્છાદિત રાખે છે કે જેથી આત્માના આલાક રૂંધાચેલા રહે છે. માણસ આત્મલીન બની શકતા નથી અને સરળ શબ્દોમાં કહીએ તા સાચા માથસ પણ રહી શકતા નથી જેમ કસાઇ નિર્દયતાથી પશુંઓના વધ કરે છે તેમ આ કષાય આત્મહનન કર્યા કરે છે કષાયસુક્ત ભ્યક્તિ પેલા કમળાના રાગી જેવા થઇ જાય છે કે જેથી વ્યક્તિને વસ્તુના સાચા રંગ એાળખાતા નથી આ કષાય મુખ્ય ચાર પ્રકારના છે. ૧. ક્રોધ ૨. માન ૩. માયા અને ૪. લાભ પરંતુ હાસ્ય રાત, અરતિ, શાક, ભય, ગ્લાનિ 919

## [ 930 ]

એવું મેશુનને પણ નાકષાય છે કંહેવામાં આવે છે કારણું કે આ સૌ કર્મોમાં રાગદ્વેશ અને આત્માના અંતરને કહુિલતે કરવાની ક્ષાવના રહે છે જે આત્મઘાત કરનારી હોય છે.

विषये। પ્રત્યે આસકિતની અપૈક્ષાએ તેની મહત્તા અને તીવ્રતા એના સંદર્ભમાં પણ ક્ષાયના ચાર લેંદ્ર ભર્યા છે. ૧. અનંતાનું પંધી ક્ષાય ૨. અપ્રત્યાખ્યાન ૩. પ્રત્યાખ્યાન અને ૩. સંજવલન આ મંદ્રતા અને તીવ્રતા લેશ્યાએક દ્વારા પણ પ્રગટ થાય છે. ક્ષાયાની તીવ્રતા અન્યનું અહિત જ નહિ મૃત્યુ પણ નિયજાવી શકે છે.

કેષાયના સામાન્ય લક્ષણા વર્ણવતાં કહ્યું છે કે જે કોધાદિત ભાવ જીવને ધર્મથી વિમુખ રાખે છે તે કથાય છે. કથાય વેદનીય કર્મના ઉદયથી કોધાદિરૂપ જે વિકૃતિઓ અથવા કાલુખ્યભાવ જન્મે છે કથાય કહેવાય છે અને તેઓ આતમ સ્વરૂપની હિંસા તો કરે જ છે કુગતિ અને દુર્ગતમાં પણ લઈ જનારા હોય છે. તત્ત્વાર્થસૂત્ર, સર્વાર્થસિહિ, કથાયપારુણ, વગેરમાં કથાયની ચર્ચાઓ કરવામાં આવી છે.

કર્ષાય તે અંહમાના મૂળ ગુણ નથી પરંતુ આત્મા સાર્થ પુર્વગલ પરમાહુને લીધે ઉત્પન્ન થાય છે અને તેમના કર્મના ક્ષયની સાથે ક્ષય કરી શકાય છે હવે આપણે ક્ષાયના

#### [ 939 ]

મહુ શાસ્ત્રીય ક્ષકાણા કે પ્રકારામાં ન જતા સામાન્ય રીતે આ ગ્રારેય ક્ષાયા વિશે વ્યવહારિક દરિટએ સમજવાના પ્રયાસ કરીશું.

#### ક્રોધ :-

કોધ આત્માનું હનન કરનાર આત્માના મૂળધર્મ સમા છે અને જે ક્ષમાથી માણસ આત્મશાંતિના અનુલવ કરે છે કાઈના પ્રત્યે દ્વેષ રાખતા નથી અને દુઃખ સહન કરીને સમલાવ રાખે છે અને તે ક્ષમા વીરાનું વ્યાલુષણ માનવામાં આવે છે પરંતુ આ ક્ષમાના ઠીક વિપારત ધર્મ તે કોધ છે કોધને બીજા શબ્દામાં માનસિક વિકૃતિ પણ કહી શકાય જયારે વ્યક્તિ સત્-અસત્ના વિચાર કરવાનું ચુકે અને સ્વાર્થમાં આંધળા થઇ એકાંગી દબ્ટિએ પાતાના જ વિચાર કરે અને પાતાને ન ગમે તેવી એક વાત પણ જયારે તે સહન કરી શકતા નથી ત્યારે તેને કોધ કે ગુસ્સા આવે છે.

કાંધના પ્રથમ લક્ષણ તરીકે તે વિવેકશૂત્ય ખનવા લાગે છે તેની મુદ્રામાંથી સૌમ્યતા વિલિન થઈ જાય છે તે વિલેશ પૂજ્યો કે જેની મર્યાદા રાખવાની દાય તે ચૂકવા લાગે છે અને અપશબ્દો બાલવા શરૂ કરે છે તેની આંખો લાલ થઇ

#### [ 932 ]

જાય છે. કંઠ સૂકાઇ જાય છે અને તેની આંખામાં હિંસાવૃતિ આચરણમાં હિંસાત્મક ભાવ અને કાયદાકાનુનની પરવા કર્યા વગર અનિષ્ટતમ કૃત્ય કરી નાંખે છે અને સામાવાળા ઉપર આક્રમણ કરે છે ઘણી વખતે એવું પણ ખને છે કે તે જો શરીરે કમજેર હાય તા માર પણ ખાય છે અને કેદીઓના સવે લાણથી એ માલુમ પડ્યું છે કે અધિકાંશ અપકૃત્યા કે કુત્યા કોધમાંથી ખનવા પામ્યા છે ઘણી વખતે શંકા કે કુત્યા કોધમાંથી ખનવા પામ્યા છે ઘણી વખતે શંકા કે ધર્મો ભન્મ આપે છે આ કોધ ચારેય કષાયામાં સૌથી વજા, પથ્થરની લકીર જેવા હાય છે જે ભવ ભવ સુધી ખદલા લેવાની ભાવનાને વિસરી શકતા નથી.

કોધી વ્યક્તિ સ્વભાવે ચિડ-ચિડિયા, કમજેર અને અતડા હાય છે તેને કાઇના ઉપર વિશ્વાસ હાતા નથી કે કાઇની સાથે મનાવિનાદ પણ કરી શકતા નથી આવી વ્યક્તિને શરીરશાસની દબ્ટિએ પાચનક્રિયા પણ મંદ રહે છે અને તે કાઇના મિત્ર અની શકતા નથી

કોધ કરવાથી આવા બાહ્ય દુ:ખા તા થાય જ છે, અંતર મનને પણ કલેશ પહેાંચે છે ક્રોધીનું મન સદા વ્યાકુળ રહે છે. બદલા લેવાની ભાવનાથી કલુષિત રહે છે તેનું ચિત્ ધર્મધ્યાનમાં ચાટતું નથી અને ક્રોધ તેને નિરંતર વેદનામય અનાવે રાખે છે. ધર્મની વાત આપણે

## [ १३३ ]

ન કરીએ તા પણ જીવનવ્યવહારના કડવાશના બીજ કોધમાં રહેલા છે જે કોધને ત્યજીને ક્ષમાગુણ ધારણ કરે છે તેજ સાચા બહાદુર છે સર્પંદ શ કરતી વખતે પણ ભગવાન મહાવીરના ચહેરાની સૌમ્યતા ક્ષમાગુણના ઉત્તમ દૃષ્ટાંતરૂપ જૈનધમંમાં અનેક મુનિઓના, તપસ્વીઓના દાખલાઓ છે કે જેઓએ મરવાનું પસંદ કર્યું પણ કોધને પ્રવેશિત ન થવા દિધા પારસ્પરિક મેત્રી અને સંબંધના આધાર જ અકોધ ભાવ છે કોધી વ્યક્તિને ભવ-ભવ સુધી મુક્તિ મળતી નથી.

## (ર) માન !

હિકિકતે તા ચારે પ્રકારના કષાયા એક બીજાના પૂરક છે. એક હાય એટલે બીજાના ઉદ્ભવ સ્વાભાવવિક થઇ જ જાય છે. માન એટલે આભમાન અભિમાની પુરુષ પણ આત્મ-જ્ઞાનથી ખૂબ દૂર અને હું જ સર્વસ્વ છું એવા અહમમાં જીવે છે. માની વ્યક્તિ બીજાને હંમેશા તુચ્છ ગણે છે અને પાતાને શ્રેષ્ઠ ગણે છે. અને જ્યારે પણ એનાં માન ને ચાટ લાગે છે ત્યારે તે કોધી બનીને અપકૃત્ય કરવા તૈયાર થઇ જાય છે.

માનના બીજા અર્થ મદ પણ છે. મદ એટલે નશા. નશા હંમેશાં નાશ કરનાર તત્વ છે પછી તે કેમ ન

#### [ 938 ]

હાય! આપણે ત્યાં જે અષ્ટમદની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. तेના સમાવેશ આમાં થઈ જાય છે. મદયુકત વ્યકિત ખીજાને તુચ્છ સમજે છે અને અહમને લીધે તે સમ્યક્સાન કે સમ્યક્દિષ્ટ કેળવી શકતા નથી અર્થાત્ સાચી દિશામાં વિચાર કરી શકતા નથી. અને શરીરના શ્રય કરતાં –કરતાં આત્માને અને તાનું ખંધી કષાયામાં લાંધ્યા કરે છે. ધન, રૂપ, શકિત, વિદ્યા કે કાઇ પણ પ્રકારની લિખ્ધ તે તા શુભ કર્મોનું ફળ છે અને તેનું અભિમાન કરનાર જીવ અને ત્યાનિઓમાં ભાટકે છે. મારિચિના જીવની કથા જૈનધર્મમાં ખૂબ પ્રસિદ્ધ છે.

રહીમે પણ કહ્યું છે કે-

" માન અઢાઇ કાર**ણે, જે** ધન અર્ચે મૂઢ, મરકર હાથી હાેયેગા, ધરતી લટકે સૂંઢ. "

આમ અભિમાન વિશે અસંખ્ય દાખલાઓ આપણી સમક્ષ છે. રાવણનું અભિમાન એના પતનનું કારણ બન્યું. આ નશ્વર દેહના અભિમાનમાં રાચનારાઓ પોતાના પગે જ કુહાડી મારી રહ્યા છે. માટે જ આચાર્ય ભગવંતો એ પૂજા અને ભકિતમાં સૌથી પ્રથમ નમ્રતાને સ્થાન આપ્યું છે. જયારે પણ આપણે વડિલા, મુનિમહારાજો, તિર્થ કરોની સામે જઇએ છીએ મસ્તક ઝુકાવીએ છીએ ત્યારે સર્વપ્રથમ આપણા ભાવ એ હાય છે કે અમને કાઈ અભિમાન નથી કારણ કે જયાં

# [ จังน ]

સુધી મનમાં અભિમાન હશે. લક્તિ કે સદ્ભાવના ઐમાં ધવેશ કરી શકશે નહિ.

આચાર્ય મહાયત્તા છેએ તો લખ્યું છે કે જ્યારે લક્ષ્ત ગુરૂઓ ને વંદના કરીને શિર ઝુકાવે છે ત્યારે તેને જે આશિર્વાદ મળે છે એ આશિર્વાદના હાથમાંથી જ્ઞાનના કિરણો તેના મસ્તિષ્ક માં સીધા પ્રવેશે છે. જેથી તે પવિત્ર અને છે. જેઓ હમેશાં નમ્ન રહ્યા છે, સંસારે તેમનેજ પૂજ્યા છે. અને તેઓ! અમર થયા છે.

જીવનમાં જો આપણને જે કઇ મળ્યું છે તે શુલ કર્મના યાગે મળ્યું છે અને હુંતા માત્ર એક નિમિત છું તા આ નિરાલિમાન આત્મામાં લિન બનાવે છે અને આત્મજયાતિને ઓામકાર સુધી ઉર્દ્વાગમન તરફ લઇ જાય છે.

#### 3. માયા

સાધારણ રીતે માયા એટલે પ્રપાંચ અથવા કપટ માયાવી વ્યકિતને મૂળ આધાર અસત્ય હાય છે. તે એટલા બધા સ્વાર્થી અને આત્મકેન્દ્રિત હાય છે કે બીજાનું નુકસાન કરવામાં પણ વિચારતા નથી. તેના મુખમાં રામ અને બગલમાં છુરી હાય છે. છક્ષ, કપટ તેની રગેરગમાં હાય છે અને

## [ 938 ]

પાતાની સુખ-સાયળી માટે, પાતાના માનને જાળવવા માટે તે છે છેતરવાની જ યાજનાઓ બનાવ્યા કરે છે. જુઠા સાગ દ તો તેને માટે સામાન્ય વાત હાય છે. તે ઢાંગી હાય છે. પાતાનું કામ કઢાવવા માટે તે ગમે તે સ્વાંગ રચી શકે છે. તળપદા શખ્દામાં કહીએતા ગરજે ગધેડાને બાપ કહેતા ખચકાતા નથી અને સ્વાર્થ પૂરા થતાં તે તેના અસલ દુષ્ટ સ્વરૂપમાં આવી જાય છે. આવા લોકો ખૂબજ ખતરનાક હાય છે.

જયારે માયાવી વ્યક્તિની વાત કરીએ છીએ ત્યારે આજના રાજનિતિજ્ઞા અને શહેરી સભ્યતામાં જીવતા આપણે સહુ જાણે પાતાનું જ વર્ણન કરતાં હેાઇએ એવું લાગે છે આજની કહેવાતી આધુનિકતા અને સભ્યતા એ આપણને શું શીખવ્યું છે? આપણે નાની-નાની સ્વાર્થ સિદ્ધિ માટે આપણે સ્મિત વદને, આવકાર ભાવે, સહકારવૃતિ દાખવવાના ભાવ દર્શાવી ને લાકોને છેતરતા હાઇએ છીએ.

આવીજ રીતે માયાવી પુરૂષ પાતાના આત્માને પણ છેતરતા હાય છે. તે વ્રત-ઉપવાસ વગેરે આત્મ ઉદ્ધાર માટે કરતા કરતાં પ્રદર્શન માટેજ કરતાં હાય છે. અને પાતાની જાતને માટે ધાર્મિક કહેવડાવવાના અહમ સંતાષ જો હાય છે. અહાર દાન કરે અને અંદર ખ્લેક માર્કેટિંગ તે માને છે કાઈ જોનાર નથી, પરંતુ તેના કૃત્ય નિરંતર તેના આત્મ ને

#### [ 939 ]

કહુષિત કર્યા <mark>કરે છે</mark> અને તે કેાઇ સમયે ધર્મના સત્યને પામી શકતા નથી.

#### ૪. લાેભ

લાભએ તા ખુબજ ચિરપરિચિત અને સૌનાજીવન સાથે લાહીમાં વણાઈ ગયેલા શખ્દ છે. લાભ એક પ્રકારના મળ છે જેને અસૂચિક્ષાવ પણ કહેવામાં આવે છે લાેક્રાને આપણે એ રીતે મૂલવીશું. (૧) જે આપણે રાજલાભ શાષ્ઠ વાપરીએ છીએ તેના અર્થમાં અને (૨) આત્માના અર્થમાં લાેલ અને મિત્રુવ્યયિતા એ બેમાં ઘણા કેર છે માણસ પાતાની આવક પ્રમાણે ખર્ચ કરે અને સંકટ સમય માટે બે પૈસા બચાવે તે મિતબ્યયિતા છે પરંતુ આવક હેાય જરૂરિયાતા ઉપર પ્રતિભ'ધ રાખીને. દુઃખી થઇને માત્ર પૈસા ભેગા કરવાની પ્રવૃતિ રાખે તેને આપણે લાેબા કહીએ છીએ લાેબા વ્યક્તિ ધન કમાઈ શકે છે પણ સારૂ ખાઈ શકતા નથી, પહેરી શકતા નથી અને દાન જેવી ઉત્તમ વૃતિમાં પણ પૈસાને વાપરી શકતા નથી કારણ કે પૈસાનેજ એ સર્વાસ્વ અને ભગવાન માને છે અને જેમ મેં પહેલા કહ્યું છે તેમ દરેક કવાય એકાબીજાના પૂરક હાેય છે તેમ લાેલી વ્યક્તિ સત્ય ખાલી શકતા નથી કપટ તેની રગેરગમાં હાય છે અને

#### [ 936 ]

પૈસાવાળા હેાવાના દંભ તા હાય જ તે હંમેશા જોડવામાં માને છે ઘણાં તો એવા દાખલા જોવામાં આવ્યા છે કે દવાના અભાવમાં મરી જાય પણ દવા ન ખરીદે. અદનામી વહેારી લે પણ સારૂ ખાય કે પહેરે નહિ અરે! બીજાને દાન કરતા लुओ ते। व्यथित थया **५रे** दीली हिनरात धननाल विचारीमां ને વિચારાર્મા કાેઇ દિવસે ભગવાનનું નામ પણ લઇ શકતાે નથી અને કહેવત છે કે લાં ફિવસે નથી વધતા એટલા રાત્રે વધે છે આમ આ બાહ્ય લાલની વાત થઇ પરંત આત્મશુદ્ધિ માટે નિર્લોભપણ તે ખુબ આવશ્યક તત્વ છે ઇન્દ્રિયા વહે જે કામનાએા અનુંભવાય છે તેનાથી મુકત ળનવાનું છે અને લાેભના જન્મ થતાંજ આત્મામાં દુર્ગણા કુટી નીકળે છે આપણે એમ નથી કહેતા કે આપણે ધનને લુંટાવી દર્ધએ જીવનને જીવવા માટે ધન આવશ્યક છે પરંતુ આવશ્યકતા પુરતુંજ તે વિષય વાસનાના અંશ ન અને, આત્માને કલુષિત ન કરે એની ખાસ કાળજી રાખવી પડશે.

જૈનધર્મ તો અપરિગ્રહના માધ્યમથી તાલુખલાં માત્રને એવણા કે લાભનું એક કારણ ગણે વાસના કે ઇચ્છાથી સુખ કે ઐશ્વર્ય માટે કાઇપણ વસ્તુનું ગ્રહણ કરવું, સાગ્રવવી તે સહુ લાલમાં આવે છે જૈન સાધુઓ લાભમુક્ત કે નિલેલી એટલા માટે ગણવામાં આવે છે કે તેઓ સંપૂર્ણ વૈભવથી મુકત, કામનાઓથી મુકત અને સંગ્રહથી મુકત હાય છે અને તેમના મને લાખ રૂપિયા કે એક રૂપિયા સરખાંજ છે.

#### [936]

જો આપણે વ્યવદ્વારમાં ભગવાન મહાવીરનું સંતાન કહેવડાવવાના દાવા કરતાં હાઇએ અને નવા જમાનાની એાથમાં પાતાના ખચાવ કરવા માંગતા હાઇએ તા આજે ચાર કષાયા ઉપર વર્ણવ્યાં છે. તે અતિઆધુનિક સમાજની નવરચના માટે ખૂબજ જરૂરી છે. છવન વ્યવહારમાં સરળ, શાંતિમય, જીવન જીવવાનું કાને નગમે ? તા એક ખાજ શાંતિથી જીવવું છે, **બીજી બાજા પ્રાથમિક આદર્શો પણ સ્વીકારવા નથી** એ કેમ અને ? વિશ્વાસ રાખા કે તમે કે આપણે કોધને એાઇન કરીશું માનમાં કસાશું નહિ, નિષ્કપટ વ્યવહાર રાખશું અને સંગ્રહ વૃતિથી દ્વર રહીશું તા આપણે ખરા અર્થમાં માનવતાના ગુણ્યુકત માનવ કહેવાને લાયક ગણાઇ શકીશું. અને આવી વ્યક્તિઓજ સમાજની નવરચના કરી શકશે ક જેને માટે વિશ્વના વૈજ્ઞાનિકા, રાજનિતિ તા ઝંખી રહ્યા છે. તતીયવિધ્યુદ્ધને આરે ઉદ્યોલું વિધ્ય જો કષાય મુકત કે મંદ કષાયયુકત અને તા જરૂર તેને ટાળી શકાશે. લેખલ ગમે ત ધર્મનું હાઈ શકે પણ વિશ્વના બધાજ ધર્મીના લખાણાને વાંચ્યા પછી. સાધુ સાધ્વીની છંદગી નિહાળ્યા પછી એટલ તા માનવુંજ પડશે કે જિનેન્દ્ર દેવના અનુગામી જૈન સાધુઓ ના કુષાયા માં કુ હાય છે. અને વિશ્વની કાઇપણ વ્યક્તિ સારા માનવ બનવા માંગતા હાય તા તેણે આવા કષાયાથી મુકત રહેવું પડશે. અને જયારે આ કષાયાની કહાષિત ભીંતા એાગળી જશે ત્યારે જ્ઞાન, ધર્મ, આત્મા જે કહેા તે તેના પૂંજ સ્વય'ને આલાકિત કરશે અને વિશ્વને નવા પ્રકાશ આપશે.

## " સપ્ત વ્યસન"

જૈન ધર્મના સંપૂર્ણ આચરણથી માેલ મળે છે એ પ્રક્ષ આપણે નિશ્ચયની દષ્ટિએ ખૂબ ચર્ચી શકીએ તેમ છીએ અને સાધુમહાત્માંએ તે માર્ગપર આરંદ હાય છે. પરંત એક વાત નિર્વિવાદ સત્ય છે કે માણસને માણસ ખનાવવાના સુક્ષ્મ થી સુક્ષ્મ માર્ગ જૈનધર્મ સૂચવ્યા છે અને એના સિદ્ધાંત માં કર્મ વાદ છે. એટલે " યથા કત્યં તથા કલં " ની કિલોસોકી ની દરિએ પણ તે ખૂબ તટસ્થ ભાવથી દૂર વ્યસનાને છાડીને સદુમાનવ અનવાની પ્રેરણા આપે છે જેનાથી સદુસમાજ. સદ્દરાષ્ટ્ર અને સદ્વિશ્વની રચના થઈ શકે છે બાહ્ય આકર્ષણ અને શરીરના ક્ષણિક સુખા માણસને ભૌતિક આનંદ આપે छे अने तेने वारंवार ले। जववानी तेनी वृति सतत थया धरे છે. અને જેમ ગટરનેા કિડા ગંદકીને જ સુખની ઉપલબ્ધિ ગણે છે તેમ તે વ્યકિત પણ ગંદકીરૂપી વ્યસનામાં કસાચેલા રહે છે જયારે કાઈપણ વસ્તુના સેવન કર્યા વગર ચેન ન પડે અને શુલા-શુલના લાર ન રહે અને અનેક કષ્ટો ઉત્પન્ન

#### [ १४१ ]

થવાના છે તેમ જાણવા છતાં તેનાથી મુક્તિ ન મેળવી શકે તે કાર્યને વ્યસન કહેવાય છે. જૈનધર્મમાં સપ્તવ્યસનની ચર્ચા કરવામાં આવી છે જે નિતાંતરૂપે ત્યજય, નરકગામી ગણવામાં આવે છે.

૧ જુગાર રમવું, ૨ માંસ ભક્ષણ, ૩ મઘપાન, ૪ વેશ્યા ગમન, ૫ શિકાર કરવા, ૬ ચારી કરવી, ૭ પરસ્રી સેવન.

## ૧ જુગાર રમવું

જુગાર એ જૈન માટેજ નહિ કાઇપણ વ્યક્તિ માટે નિષેધ છે. એવી કાઇપણ રમત કે જેમાં હારજત હાય તે જુગાર છે. ચાપાટ, ગંજપતા વગેરેના સમાવેશ તેમાં થાય છે. અને જુગાર ને પ્રથમ સ્થાન એટલા માટે આપવામાં આવ્યું છે કે તે સખ્ત વ્યસ્તનાનું મૂળ છે જે લાકા મહેનત વગર ધનનો તૃષ્ણા રાખે છે તેઓ જુગાર રમે છે. જુગારી વ્યક્તિ નીચ-ઊચ્ચના ખ્યાલ રાખ્યા વગર રાજ્યના ભયથી છુપી રીતે ઘરમાંથી ચારી કરીને પણ પૈસાના લાભમાં જુગાર રમે છે. અને હારી ગયા પછી ઝઘડા કરે છે, દુ:ખી થાય છે, આત્મહત્યા કરે છે અને એક જુગારનાં જ દુષ્પરિણામે મહાલારત જેવા યુદ્ધ ને નાંતરવામાં આવ્યું હતુ તે આપણે સહુ લાલાએ છીએ. જુગારી પકડાઇ ગયા પછી ગુનેગાર

#### [ 982 ]

ખને છે સમાજમાં તેની કિંમત રહેતી નથી અને તેનું ઘર ખરબાદ થઇ જાય છે. પરિણામા ની દ્રષ્ટિએ તે હંમેશાં આકુળ વ્યાકુળ રહે છે અને નિરંતર લેભ દશામાં ભમ્યા કરે છે. અને જે જીતી જાય તા તે જુગાર સાથે જોડાયેલા મઘપાન, માંસભક્ષણ, વેશ્યાગમન વગેરેના વ્યસનામાં ક્સાઇ જાય છે. હંકીકતે તા બાહ્ય રીતે તે પૈસાના જુગાર રમે છે પરંતુ આંતરીક રીતે તે પાતાના આત્માને નીચ ગતિ, નરક તરક ધકેલતા હાય છે. આ ભવમાં તા દુ:ખી થતા જ હાય છે. ભવાંતરામાં પણ કલેશ સુકત થઈ શકતા નથી.

#### (ર) માંસમક્ષણ !

માંસભક્ષણ કાેઇપણ જૈન કે કાેઇપણ આસ્તિક વ્યક્તિ કરીજ ન શકે અને અહિંસાના પાયા ઉપર જેની ઇમારત રચાયેલી છે તે જૈનધર્મ તેની કલ્પનાજ કરી શકે નહિ.

વિજ્ઞાને સિદ્ધ કર્યું છે કે જે શકિત માંસમાંથી પ્રાપ્ત નથી થતી તેનાથી વધું ઘી, દૂધ, કઠોળ વગેરમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે. માત્ર જીવની લાલુપતા અને "જીવ! જીવસ્ય ભાજનમ્" ને ખાટી રીતે સમજનાર લાકા શખ્દાની આડમાં માંસભક્ષણ કરે છે. હકીકતે તા તે પાતાના પેટને મડદાઓની કખર અનાવે છે. આસુવિજ્ઞાને પણ માંસભક્ષણને શ્રેષ્ટ ખારાક

#### [888].

ગણ્યા નથી અને માનવતાની દૃષ્ટિએ પણ જ્યારે સર્વ જીવા સમાન હાય, સર્વ ને જીવવાના અધિકાર હાય ત્યારે કાઇને કાઇને મારીને ખાવાના અધિકાર કેમ હાઇ શકે? હિસાનુ– વતના પ્રકરણમાં આ અંગેની વિગતે ચર્ચા કરી છે.

આ પ્રસંગે દુઃખ સાથે લખવું પહે છે કે ખૂબ પૈસા કમાઇ લેનાર જૈના કલેખામાં જુગાર રમે છે તા માત્ર આધુનિક કહેવડાવવાના આંધળાપણામાં માંસમક્ષણને ફેશન ગણી આરાગવા માંડયા છે. કેવું વિચિત્ર લાગે છે કે પાતાના સંકૃતિના ઉપહાસ કરતા તેઓ શરમાતા નથી. પાતાના પાપ ને પાપ કહેતા શરમાય છે. જો માણસ એક જ વસ્તુનું જ્ઞાન—માત્ર પ્રાપ્ત કરી લે કે મને વાગવાથી જેટલું દુંખ થાય છે એટલું છીજાને વાગવાથી પણ થશે તા આવા દુષ્કૃત્યા સ્વયં ખંધ થઇ જાય. જૈનાએ તા કેટ–કે. બિસ્કિટપણ નખાવા જોઇએ. સાથા જૈન હાટલામાં કે અન્ય સ્થળે એટલા માટે જ ખાતા નથી કે તેનાથી અજાણપણે હિંસાત્મક પદાર્થનું સેવન કે સ્પર્શ ન થઈ જાય.

#### ૩) મઘપાન!

મદાપાનને મકાર ગણવામ આવે છે. મદાપાનના સીધા અર્થ થાય છે શરાબ પીવા. અથવા જે પદાર્થીના સેવનથી

#### [ १४४ ]

નશા થાય તે મદાપાનમાં ગણાય છે. જેમાં ભાંગ, ચરસ, તમાકુ, શરાખ, ગાંજો, વગેરેના સમાવેશ થાય છે. જેમાં શરાખના જન્મ જ હિ સામાંથી થાય છે શરાખ એટલે મહુડા, અંગુર, અંજર, જવ કે કાઇપણ પદાર્થને મહિનાએ સુધી સડાવવામાં આવે અને એમાં જ્યારે ખુબ જીવા ઉત્પન્ન થાય ત્યારે તેને એાગાળીને તેના રસ આબ્પિલવનની ક્રિયાથી ઠારીને છાટલામાં ભરવામાં આવે તે શરાળ, શરાબમાં અસંખ્ય જુવાની હિંસાના દાષ લાગતા હાય છે. શરાબના સૌથી પહેલા દુર્શાય માનસિક સંતુલનનું હનન છે શરાખ પિનાર વ્યકિત માનસિક સમતુલા ગુમાવે છે અને ધીમે ધીમે નશા ચડતાં તે કાંધી અને છે વિવેકહિન અને છે અને આગળ વધતાં ગાળાગાળી, મારામારી કરે છે અને કલાકા સુધી ચિતભ્રમની દશામાં પડયા રહે છે. આમ શરાળી વ્યકિત સમાજમાં નિંદનીય અને રાજ્યની ગુનેગાર અને છે વિવેક-હિનતાને લીધે તે તિરસ્કારને પાત્ર અને છે અને શરાબના **્યસનને લીધે તેના ઘરના લોકો અરખાદ થઈ જાય છે.** 

એક દબ્ટિથી જોઇએ તો શરાબીનું ઘર છવતું નરક છે. અને શરાબી તે અર્ધા પાગલ છે. આયુર્વિજ્ઞાને પણ સાબિત કર્યું છે કે શરાબ પીવાથી શરીરના અનેક રાગો અને ખાસ કરીને હૃદયના અને ફેક્સા તેમજ આંતરડાના રાગો ખૂબ

#### [484]

વધે છે. ક્ષય જેવા રાેગા વધે છે અને શરીર નિરંતર કમજાેર થતુ જાય છે. શરાબી બ્યકિતની વાસનાએ હત્તરાત્તર વધે છે એટલે તે બ્યાભિચાર તરફ વધુ ઢળતાે હાેય છે.

વિચિત્રતા તો એ છે કે આજે વિશ્વના તમામ રાજદ્વારી પુરુષા અને પૈસાદાર લાકો તેમજ આધુનિક કહેવાતા જાણેલા લાકા શરાળને એક આનંદનું અને સન્માનનું પ્રતિક ગણવા લાગ્યા છે અને ગાંધીજીના દેશમાં તા આ એક અલિહારી જ છે જૈનધર્મમાં તા મદાસેવન પણ હિંસાની દૃષ્ટિએ નિષેષ ગણવામાં આવ્યું છે.

#### ૪ વેશ્યાગમન:-

વેશ્યા એટલે નગરવધુ કેટલીક સ્ત્રીઓ પૈસાની લાલચ અને કામવાસનાની તીવ્રતાને લીધે વેશ્યાવૃતિના સ્વીકાર કરે છે અને તે થાડાક પૈસાના લાંભે ગમે તે વ્યક્તિને પાતાનું શરીર વહેં ચતી હાય છે પાતાના કટાક્ષ અને નખરાઓથી પાતાના આત્માને દફનાવીને શરીરને વહેં ચતી હાય છે અને જેઓ જુગારીઓ, માંસલક્ષી, મઘપાન કરનાર નીચકાર્યમાં ક્સાયેલા લાંકા હાય છે તેઓ આવી સ્ત્રીના સંસર્ગમાં આવીને ધર્મ, જાત, સ્વાસ્થય, રૂપ ખધુજ ભુલીને વેશ્યાગામી

#### [ १४६ ]

ખની જાય છે તેઓ પાતાના પૈસા, શરીર વેશ્યાને અર્પણ કરે જ છે પરંતુ સમાજમાં પાતાની આબરુ, ધન બધુ નષ્ટ કરે છે અને નરકના અસદ્યય દુખાને ભાગવે છે.

#### પ શિકાર કરવા

શિકાર એટલે હિંસા કરવી. કુદરતે સંસારતા પ્રત્યેક જીવના રચના કરી છે. તેમના સુંદર રંગ રૂપ અર્પ્યા છે. આવા પશુપક્ષીએ નિરપરાધ હાય છે, જંગલમાં નિર્ભય રીતે વિચરે છે. ખરી રીતે તેં છુહિશાળી વ્યકિત એ આવા પશુપક્ષી એ નું રક્ષણ કરવું જોઇએ. પરંતુ ખબર નથી આ સૂત્ર કચાંથી ઉદ્દર્ભવ્યું છે કે " ક્ષત્રિયોને શિકાર ખેલવામાં કાઈ પાપ નથી" આ વાત સાવ ખાટી છે, દુવ્યં સન, હિંસા છે અને જ્યાં સુધી માણસ સંપૂર્ણ કુર, હિંસક, નિર્દથી ન ખને ત્યાં સુધી શિકાર કરી શકતા નથી. શિકાર કરનારમાં માંસલક્ષણ અને મદ્યપાનની લનતા હૈય જ છે.

અરે ભાઇ જો તારે શિકાર કરવાજ હાય તા તારા આત્માને માર જે કપાય રૂપી વનચરા બેઠા છે તેમના શિકાર કરે. નિર્દોષ પ્રાણાઓની હિંસા શુકામ કરે છે. આજે વિશ્વની દરેક સરકાર શિકારને લીધે એ હી થતી જતી પ્રાણી સંપદાને ખચાવવા માટે માટા માટા અલયારણ્યા બનાવવા માંડી છે.

#### [ १४७ ]

આજે પહેલાં જમાનાની યાદ કેટલી સુખદ લાગે છે કે જંગલમાં ઋષિમુનિએા રહેતા બટુકાે વિદ્યાભ્યાસ કરતાં પશુપક્ષીએાની સાથે પ્રેમથી રહેતા, કંદમૂળ ખાઇને જીવન વ્યાપન કરતાં પરંતુ આજે તે પ્રથમ ચિન્હ છે.

આજે તેા આગળ વધીને માણુસ મા**ણુસને**ા શિકાર કરવા માંડયા છે. એનાથી ઘૃષ્ણિત વસ્તુ શું હાે**ઇ શ**કે.

#### **૬ ચાેરી કરવી**

ચારી અંગેની પૂર્ણ ચર્ચા આપણે અચૌર્યાણુવતમાં કરી જ છે. એટલે અહિ એની વિગતે ચર્ચા કરતા નથી.

#### ૭ પરસ્ત્રી સેવન!

ખ્રદ્માચર્ય તે સર્વધર્મના સાર છે. પરંતુ એકપત્નીવ્રતધારી વ્યક્તિને પણ ખ્રદ્ધાચારી ગણવામાં આવે છે. દેવશાસ્ત્રગુરુ અને પંચાની સાક્ષી સમક્ષ જે વ્યક્તિ પાતાની પત્ની સિવાય અન્ય કાઈ સ્ત્રી સાથે સંભાગ સંબંધ બાંધે છે કે તેના તરફ આસકત થાય છે તે પરસ્ત્રી સેવન કરનાર વ્યસની રાજદંડ- ભાગી લાકાનંદક હાય છે. અને આવી વ્યક્તિ કે આવી સ્ત્રો સમાજમાં નિંદનિય ગણાય છે. તેએાનું મન સદૈર આ

#### [ १४८ ]

પાપદશામાં જ ભટકયા કરે છે. અને તે ધર્મ, પૂજન, પ્રવચન વગેરે ઉત્તમ કાર્યમાં રસ લઇ શકતા નથી.

આ સપ્તવ્યસન સંસાર પરિભ્રમણના કારણ રાગ, કલેશ, વધ, બંધ કરાવનારા પાપના બીજ, અને માક્ષમાર્ગમાં વિઘ્ન કરવાવાળા છે એવી વ્યક્તિ કાઇપણ સમયે સમ્યક્ત ધારણ કરી શકતી નથી. માટેજ જે જૈનધર્મના પ્રાથમિક સ્વરૂપના સ્વીકાર કરવા હાય તા સપ્તવ્યસનના ત્યાગ કરવા જેઇએ અને ચારિત્ર્ય ધારણ કરી માક્ષમાર્ગ તરફ પ્રયાણ કરવું જોઇએ. જૈનધર્મના માધ્યમથી અપાતું આ શિક્ષણ માનવ માત્ર માટે કલ્યાણકારી છે. આવા નિયમાનું પાલન કરવાથી સારા માણસ બનવાની તક મળે છે અને આપણ સાચા જૈન છીએ એવું આત્મગૌરવ સ્વયંસ રીતે આપણા અંતરમાં પ્રગટે છે.



# ''શ્રાવકના અષ્ટમૂલગુણું"

શ્રાવક શબ્દના જ્યારે પ્રયોગ કરીએ છીએ ત્યારે શ્રાવક શખ્દમાં તેના અપેક્ષિત લક્ષણોના સમાવેશ થઇ જ જાય છે. એના આઠ મૂળ લક્ષણાની ચર્ચા કરતાં પહેલા શ્રાવક વિશે પણ થાડું ક જાણશું તા તેના લક્ષણા અને આચરણ સ્પષ્ટ થશે. શ્રાવકની સામાન્ય વ્યાખ્યા કરતાં ઘણાં **ગંથામાં એમ કહેવાયું છે કે શ્રાવક તે છે જે ચારિ**ગ્ય માહુકમીના એક લેદ અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ કર્મના ક્ષયાપશમ નૈમિતિક પરિહામાની પ્રાપ્તિ સમયે વિશુદ્ધિ**થી** પંચ પરમેષ્ટિના ભક્ત હાય છે, દાન, પુજન કરવાવાળા હાય છે અને ભેદજ્ઞાનરૂપી અમૃત પીવાની ઇચ્છા ધરાવનાર ઉત્તમ ગુણાની ધારક વ્યક્તિ શ્રાવક કહેવાય છે. અંતરંગમાં રાગાદિ ભાવાના ક્ષય અને હિનાધિકતાનુસાર થનાર આત્માનુ**લ**તિથી ઉત્પન્ન જે સુખના ઉત્તરાત્તર અનુભવ કરે છે અને જે ઉत्तरे। त्तर सभ्यद्भत्व धारण् करीने सुनिवत धारण् करवानी ભાવના રાખે છે તે શ્રાવક કહેવાય છે. શાળ્દિક અર્થ એમ

#### [ १५० ]

પણ કરવામાં આવ્યા છે કે જે શ્રદ્ધાપૂર્વક ગુરુ વગેરે પાસેથી ધર્મ શ્રવણ કરે છે તે શ્રાવક છે. શાસકારાએ શ્રાવકાના તેની સાધના વગેરેના આધારે પાક્ષિક, નૈષ્ઠિક અને સાધક વગેરે ત્રણ લોદા કર્યા છે પરંતુ અત્યારે આપણે ખૂહ સૈદ્ધાંતિક ચર્ચામાં જવાના નથી અને તેના લેદાપલેદની ચર્ચા પણ કરવી નથી. આપણા મૂળ ઉદ્દેશ તાે આપણે જે વિશેષણ કે જે જાતિ વાચક શખ્દ 'શ્રાવક' ના પ્રયાગ કરીએ છીએ શું તેને માટે યેત્ગ્ય છીએ ? અથવા તે યેત્ગ્યતા માટે શું કરવું નેઇએ તે પ્રાથમિક ચર્ચા આપણા વિષય છે. આમ તા આપણે પાછળ લગભગ દરેક ચર્ચામાં સાચા જૈન, તેના કર્તવ્યા, વૃતિએા વગેરેના માધ્યમથી ઉત્તમ વ્યક્તિનાં જ ચરિત્રચિત્રણા કર્યા છે. અને વિવિધ અધિકારામાં તેના લક્ષણાની ચર્ચા કરી છે. પરંતુ સાધારણ શ્રાવક માટે જે ખુબજ જરૂરી છે તે એ છે કે તે સાચા દેવશાસગુરુ પ્રત્યે શ્રદ્ધા ધરાવનાર હાવા જોઇએ અને હિંસાના ત્યાગાથે મઘ, માંસ, મધુ તથા પંચઉદાંબર ફળના નિયમસર ત્યાગી હાવા જોઇએ. જે પંચાણવતના ધારક હાય, રાત્રિભાજનના ત્યાગી હાય અને પર્વના દિવસામાં પ્રૌધાધપવાસ કરતા હાય અને જેની વૃતિએતમાં મૈત્રી. પ્રેમાદ, કારુષ્ય અને મધ્યસ્થ ભાવ નિરંતર વૃદ્ધિ પામતા હાય, જે ભય, આશા, સ્નેઢ અને લે.લ માટે કુટેવ, કુશાસ્ત્ર અને કુગુરૂની માનતા ન કરતા દ્વાય અને અજ્ઞાત રીતે જો કાઇ હિંસાદિ પાપ થઈ ગયું હાય

#### [ १ ५१ ]

તો તે પ્રાયક્ષિત કરતા હાય જીવનના રાજીંદા વ્યવહારમાં અપરિગ્રહવ્રતના પણ પાલનકર્તા હાય અને વધુમાં વધુ સમય એકાંત-વાસમાં સામાયિકમાં વ્યતીત કરતા હાય એવા ગૃહસ્થને સાધુ જેવા ગણવામાં આવે છે.

સાગાર્ષ માં વતમાં તા કહ્યું છે કે શ્રાવક માટે યાગ્ય વ્યક્તિ તેજ છે જે ન્યાય પૂર્વ ક ધન કમાય છે, ગુણી જનાને પૂજે છે, હિતમિત અને પ્રિય વકતા હાય જે, ત્રિવર્ગના પરસ્પર વિરાધ રહિત સેવન કરવા વાળા હાય છે, શાસ્ત્રનુકુળ આહાર-વ્યવહાર કરે છે, સદાચારીઓની સંગતિમાં રહે છે અને પાપાથી નિરંતર ડરે છે તેજ સાચા શ્રાવક છે.

ગ્રહસ્થ જીવન જીવવા માટે શ્રાવકે કેટલાક આરંભ અને પરિગ્રહ કરવા પડે છે જેથી હિંસાની સંભાવના હાઇ શકે પરંતુ શાસ્ત્રોક્ત વિધિ પ્રમાણેના પ્રાયશ્ચિત ની પણ ચર્ચા છે.

#### \* શ્રાવકની દિનચર્યો

શ્રાવકની દિનચર્યાના પ્રારંભ નીચે મુજબ થવા જોઇએ.

બ્રાહ્મ મુઠ્ઠુર્તમાં ઉઠીને, હાથપગ ધાઈ નમસ્કારમ**હામંત્ર** ના જાપ કરતાં કરતાં હું કાેેે છું <sup>?</sup> મારા ધર્મ **શું છે**. મારૂ વત શું છે. તેમ ચિંતવન કરવું

#### [ ૧૫૨ ]

જોઇએ. શ્રાવકના અતિદુર્લં લ ધર્મમાં ઉત્સાહ અતાવવા જોઇએ. સ્નાન વગેરે કર્યા પછી દેવદર્શન, પૂજન વગેરે માટે ઇર્યાસમિતિ ધારણ કરીને જવું જોઇએ. અને જિનાલયમાં દેવશાસ્ત્ર ગુરૂની વિધિ પૂર્વં ક સ્વાધ્યાય કરવું જોઇએ, દાન આપવું જોઇએ. ગૃહસ્ય સંખંધી કાર્યો કરવામાં પણ વિવેક રાખવા જોઇએ, તત્વની ચર્ચા કરવી જોઇએ, સાંજે લગવાનની આરતી અને લાવપૂજ કરવી જોઇએ, બ્રહ્મચર્યના વિચારા સેવવા જોઇએ અને વૈરાગ્ય લાવ ધારણ કરવી જોઇએ.

#### \* અબ્ટમૂલગુણ

પરાક્ષ રીતે આપણે અષ્ટમૂલગુણની ચર્ચા કરી છે. પરંતુ વિગતે એમ જાણવું જોઇએ કે જે શ્રાવક મઘ, માંસ અને મધુના ત્યાંગી છે અને જે નિષ્ઠાપૂર્વંક પંચાશુવ્રતાનું પાલન કરે છે તે અન્ટમૂલ ગુણધારી શ્રાવક છે. ઘણા આચાર્યોએ ઘણી રીતે આની ચર્ચા કરી છે પરંતુ સવેંના સાર હિંસાથી ખચીને ઉત્તમ ગુણ ધારણ કરવાના છે. આ મૂલગુણા કુળ પરંપરાગત આપણામાં ઉતરવાજ જોઇએ અને જેનામાં આવા પ્રાથમિક ગુણા પણ નથી અને જે સખ્તવ્યસનાના ત્યાંગી નથી તે કાઈપણ સંજોગામાં શ્રાવક કહેવડાવવાને યાંગ્ય નથી અને માટેજ અહિ સુધી કહેવાયું છે કે અષ્ટમૂલ ગુણધારી શ્રાવક જ મુનિને વંદન કરવાની યાંગ્યતા ધરાવે છે.

#### [ १५3 ]

#### \* શ્રાવકના પ્રતિદિનનાં છ કાર્યો

જૈનાચાર્યોએ જીવનને નિયમિત, વ્યવસ્થિત, સ્વાસ્થય, સંયમી, ઉદ્યમી અને મુક્તિ માટે ગ્રહસ્થજીવનમાં રહીને પણ છ કર્તા વ્યાની પ્રેરણા આપી છે. તેમાં (૧) જિનપૂજન (૨) ગુરુની સેવા (૩) સ્વાધ્યાય (૪) સંયમ (૫) તપ (૬) દાન તે પ્રતિદિન કરવા યાગ્ય કાર્યો ગણાવ્યા છે અને અન્ય ત્રેપન ક્રિયાઓ વગેરેના પણ નિર્દે/શ કર્યો છે. પરંતુ સૌના સાર રૂપે એટલુંજ કહી શકાય કે સંયમથી જીવન જીવવાની કળા શીએ.



# ''અનુપ્રેક્ષા ભાવના''

કાઇપણ વિષય કે વસ્તુનું નિરંતર પુનઃ પુનઃ ચિંતને કરવું તેને અનુપ્રેક્ષા કહેવામાં આવે છે. માક્ષમાર્ગમાં વૈરાગ્યની વૃદ્ધિ માટે ખાર પ્રકારની અનુપ્રેક્ષાઓ કે ભાવનાઓનો ઉલ્લેખ જૈનાગમામાં ખુબ પ્રસિદ્ધ છે. આ ખાર ભાવનાઓનો નિરંતર (ચંતન કરનાર ભાગોથી વિરકત થઇને સામ્યસ્થિતિમાં પ્રસ્થા પત થઇ શકે છે. તત્વાર્થ સૂત્રમાં પણ કહ્યું છે કે ખાર પ્રકારે કહેવામાં આવેલા તત્વાનું પુનઃપુનઃ ચંતન કરવું એ અનુપ્રેક્ષા છે. જ્યારે ધવલામાં કહ્યું છે કે કર્માની નિર્જરા માટે શ્રુતજ્ઞાનનું પરિશિલન કરવું તેનું નામ અનુપ્રેક્ષા છે.

અનુપ્રેક્ષાના ખાર ભેંદ કરવામાં આવ્યા છે (૧) અનિત્ય ભાવ (૨) અશરશ્રુ ભાવ (૩) સંસાર ભાવ (૪) એકત્વ ભાવ (૫) અન્યત્વ ભાવ (६) અશુચિ ભાવ (૭) આશ્રવ ભાવ (૮) સંવર ભાવ (૯) નિર્જરા ભાવ (૧૦) લાકભાવ (૧૧) બાધિ-દુર્લભત્વ ભાવ અને (૧૨) ધર્મસ્વાખ્યાતત્વ ભાવ સામાન્ય રીતે અનુપ્રેક્ષાને સરલ શખ્દામાં એમ કહી શકાય કે

#### [ १ 4 4 ]

સામાયિકમાં સ્થિર થવું અને આંતરજગતના આત્મતત્વમાં ક્રમે ક્રમે લીન થવાની ભાવના એટલે અનુપ્રેક્ષાધ્યાન પ્રેક્ષા એટલે જોવું અને અનુપ્રેક્ષા એટલે આંતરજગતને જોવું એમ પણ મૂકી લકાય. ધ્યાનની ક્રિયા કે અનુપ્રેક્ષાની આ ભાવનામાં જયારે ખાર ભાવનાઓને સાધક ખનાવે છે ત્યારે તે સ્વાભાવિક રીતે સંસારની અસારતા વગેરેના ત્યાગ કરીને એકમાત્ર ચરમસુખ કે શાધ્વતસુખ માક્ષની કામના કરતા હાય છે

આ પ્રેક્ષાધ્યાન તે માત્ર ભાવનાઓનું સ્મરહ્યુ કરવાથી સાધી શકાતું નથી તેને માટે સર્વંપ્રથમ ત્રિગુપ્તિ અર્થાત્ મન વચન અને કાયાને સાધવું પડે છે એના અર્થ એ થયા કે ચંચલ મનને તમામ દિશાઓમાંથી, વાસનાએનમાંથી અલિપ્ત બનાવીને સ્થિર બનાવવા પડે છે અને જયારે મનની ચંચળતા સ્થિરતામાં પરિશુમે છે ત્યારે જ આપશે આતમ ધ્યાન તરફ કેન્દ્રિત થઇ શકીએ છીએ અને બીજા શખ્દામાં કહીએ તો જોતેન્દ્રિય બની શકીએ છીએ. જયારે મન સ્થિર બને છે ત્યારે જ આકુળતાના નાશ થાય છે. વાસનાએનું શમન થાય છે માટે જ મનની સાધના એ સૌથી માટી સાધના છે.

જ્યારે મન સ્થિર થાય છે ત્યારે વચન સ્વમેવ અંકુશીત અને છે કારણ કે મનની ચંચળતા, વાચાળ, અસત્યભાષી

## [ १५६ ]

વગેરે તરફ દારે છે. મનની રિયરતા પછી માણુસ જેમ આંતરમાં સ્થિર થઇ અચંચળ ખને છે ત્યારે તે નિરથ'ક કે અધિક સંભાષણ દ્વારા શકિતને વેડફતા નથી. અનગ'લવિ ચારાનું સંવર શઈજવાથી વાણી પાતે સંયમિત બને છે. અને જરૂરિયાત પ્રમાણેનું જ બાલવાનું રહે છે. હકીકતે તો વચન ગુપ્તિથી મૌનની સાધના શરૂ થાય છે. આ એક મનાવૈજ્ઞાનિક શકિત છે કે માણુસ મૌન રહીને જેટલું ગંભીર ચિંતન કરી શકે છે, વિચારી શકે છે તેટલું બાલીને કરી શકતા નથી. અને મૌનથી અચાવેલી શકિત મનને પણ દેઢ બનાવે છે. મૌન વ્યવહારી દ્રષ્ટિએ પણ વ્યક્તિને દુશ્મના વધારવાથી બચાવે છે. અને કોધ વગેરેથી અલિપ્ત રાખે છે.

જયારે મન અને વચન સંપૂર્ણ આંતરમુખી અને છે. ત્યારે કાયા એટલે શરીર સાધનામાં એકાગ્ર અનીને કષ્ટ સહિષ્ણું અને છે. શરીરની સાધના સાધક માટે જરૂરી છે. એના અર્થ એ નથી કે ગમે તેવા રસચુકત લાજન કરવા અહીંયાતા લાવાર્થ એટલા જ છે કે શરીરને પાષ્ણ ચુકત આહાર આપા કે જેથી તે ધમ આરાધનામાં સહકાર આપી શકે કારણ કે સવેચ્ચિસાધના માટે વજત્રલબનાહાસ્ય, શરીરની મહત્તા શાસ્ત્રોએ સ્વીકારી છે. સાધક જયારે કાચાત્સર્ગની મુદ્રામાં શરીરના માહ ત્યાંગી ધ્યાનસ્થ અને છે ત્યારે શરીર ઉપર પડતા બાદ્ય કચ્ટા કે પ્રલાબના તેને ચલીત કરી શકતા

#### [ १५७ ]

નથી. આમ મન, વચન અને કાયાથી એકાગ્ર મનેલા સાધક પાતાની જાતને નિશ્ચિત અને ભાર મૂકત અનુભવે છે. તે શુકલલેશ્યાએાથી દિપ્ત થાય છે અને પછી તે બાર ભાવના એાનું ચિંતન કરે છે.

# ૧ અનિત્ય અનુપ્રેક્ષા

સાધક ભાવના ભાવે છે કે આતમા તમામ વિક્રલ્પાેથી રહિત અને સંસારના તમામ સુખા ધન, ધાન્ય, પરિવાર તમામ સુખા અનિત્ય છે. પાણીના પરપાેટાની જેમ તે કુટી જવાના છે અને અજ્ઞાનવશ પ્રાણી તેમાં લિપ્ત રહે છે. પથ્ તે સવે પદાર્થી નષ્ટ થઇ નથ છે અને સાથ આપતા નથી.

## ર અશરણાનું પ્રેક્ષા

સાધક અનુભવ કરે છે કે સંસારમાં સમ્યગદર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્ર્ય સિવાય કાઇ પદ્યુ સત્ય શરણ નથી. અને ગમે તેટલા વૈભવ પણ મૃત્યું વખતે કે દુઃખમાં શરણ આપી શકતા નથી. કર્માના ફળ લાગવવા જ પડે છે. અને મૃત્યુના મુખમાં જતા જીવાનું રક્ષણ ઇન્દ્ર પણ કરી શકતા નથી. માટે ઉત્તમ ધર્મની શરણની સાધક અનુપ્રેક્ષા કરે છે.

#### [ ૧૫૯ ]

## (૩) સ સારાનું પ્રેક્ષા-

સાધક સંસારાનું પ્રેક્ષા વખતે વિચાર છે કે આ જવ કર્મના નિમિત્તથી સંસારમાં ભ્રમણ કરે છે અને તે સંસારના ઉતગતથી ઉત્પન્ન વાસનાયુક્ત સંસારમાં ભટકે છે. અને તે સંસારના સુખા પાછળ નિરંતર અજ્ઞાન બનીને અનેક યાનિ-ઓમાં કસાયેલા રહે છે પરંતુ જ્યારે તે ચિંતવે છે કે આ સંસાર અસાર છે માત્ર મૃગમરીચિકા છે ત્યારે તે આ ભૌતિક સંસારને ત્યાંગીને માક્ષપદની આકાંક્ષા કરે છે

## (૪) એકત્વ અનુપ્રેક્ષા-

સાધક ચિંતન વખતે ભાવના કરે છે કે હું એકલા જનમ્યા છું અને તમામ કર્મોના ખંધ મને એકલાને જ ભાગવી પડશે જન્મ, જરા, મરાણુના તમામ દુઃખા મારે સહન કરવાના છે તે કાઈ દૂર કરી શકવાનું નથી અને જેને હું મારા માનું છું તેઓ માત્ર સ્મશાન સુધીનાજ સાથી છે ત્યારે તે સાધકમાં જ્ઞાન જાગૃત થાય છે અને તે એકત્વ ભાવ ધારાણ કરીને શુદ્ધ આત્માનું ધ્યાન કરે છે અને તેને જ પરમ હિતકારી સહાયક માને છે એટલે માત્ર આત્મા અને ધર્મને જ સાથી માનીને પરદ્રવ્યા પ્રત્યેથી નિર્મેહી અને છે.

#### [ 9 46 ]

# (૫) અસુચિત્વાનુપ્રેક્ષા-

આ શરીર અપવિત્ર લાહી-માંસથી અનેલું છે, જેમાં મલ-મૂત્ર જેવા અશૂસિ દ્રવ્ય ઉત્પન્ન થયા કરે છે અને શરીરના પ્રત્યેક છિદ્રોમાંથી અશૂસિ તત્વા જર્યા કરે છે અને બાહારનાન કે સુગંધી દ્રવ્યાથી તે પવિત્ર થઇ શકતું નથી ઉલ્ટાનું કામ વાસનાઓને વધારે છે એમ વિચારીને જયારે સાધક શરીરના માહ ત્યાંગીને તેના પ્રત્યે વૈરાગ્યભાવ સેવે છે અને શરીરમાં રહેલા આત્માને પવિત્ર માની તેની નિરંતર આરાધના કરે છે. મતલબ કે શરીરના સૌંદર્ય કરતા તે આત્માના સૌંદર્ય પ્રત્યે સવિશેષ ધ્યાન આપે છે.

## (६) અન્યત્વાનુપ્રેક્ષા–

સાધક એક તરફ શરીરને અનિત્ય માને છે. સંસારથી અશરણયુકત માને છે તેની સાથે સાથે તે અન્યત્વ ભાવનાને પણ ભાવતા હોય છે. તે વિચાર છે કે શરીર વગેરે આદ્ય દ્રવ્યો છે તે બધા પાતાનાથી અર્થાત આત્માથી જીદા છે આમ શરીર અને આત્મા પ્રત્યેના દૈતભાવના ભેદ વિજ્ઞાનથી તે પરિચિત અને છે. તે જાણતા થાય છે કે હું આ શરીર નથી. તેનાથી હું અતિન્દ્રિય છું. શરીર અજ્ઞાન છે. હું જ્ઞાતા છું,

## [950]

શરીર અનિત્ય છે, હું નિત્ય છું. આવા ભાવથી શરીર અર્થાત્ સંસાર પ્રત્યે તે સ્પૃહાલિપ્ત ખને છે. આવી અન્ય-ત્વભાવના તેને માહ–માયાથી પર ધર્મમાં દ્રઢ કરે છે.

## (૭) 'આશ્રવાનું'પ્રેક્ષા-

આશ્રવ એટલે આવવું કર્મા શુલ અશુલ નિરંતર આત્માં સાથે જોડાતા રહે છે. અને આવી રીતે નિરંતર કર્મોનું આગ- મન તે આશ્રવ કહેવાય છે આવી આશ્રવની ક્રિયાઓ સંસારમાં લટકાવનારી છે. માહાન્ધ બનાવનારી છે અને તે કર્મા મહા- નદીના પ્રવાહની જેમ ઘસતા હોય છે, જે સંસારના દુઃખા હત્પન્ન કરાવે છે. અને દુઃખની જવાલામાં અસહય વેદના આપે છે. એવા કર્મા મારામાં પ્રવેશ ના કરે અને એવી ક્રિયાએ મારાથી ન થાય તેવી ભાવના સાધક સતત ભાવતા રહે છે. અને તેને સ્પષ્ટ ભાન થાય છે કે આ કર્મોનું આશ્રવજ મને દુઃખી કરનાર છે, જ્યારે આવી ભાવના તેનામાં જન્મે છે ત્યારે તે નવા કર્માના દ્વાર અંધ કરી શકે છે.

## (૮) સંવરાનું પ્રેક્ષા–

જયારે કર્માનું આશ્રવ રાકાઇ છે ત્યારે સંવર થાય છે. માંવર એટલે રાકાઇ જવું. એટલે નવા કર્મોના આગમનના

## [989]

દ્વાર ખંધ થઇ જવા. સંવર અનુપ્રેક્ષા કરતી વખતે સાધક કે જે આશ્રવના છિદ્રો ખંધ કરી શકયા છે તે હવે સચિત્ થયેલા કર્મોના ક્ષય માટે પ્રયત્નશીલ ખને છે. તે મન, વચન અને કાયની શુદ્ધ પ્રવૃત્તિઓથી માત્ર આત્માનું ધ્યાન કરે છે અને તે ધર્મધ્યાન તથા શુકલધ્યાનમાં પ્રવેશ કરે છે. સંવરની અનુપ્રેક્ષા એટલે ભાવના કરનાર પાતાના કર્મોને નષ્ટ કરીને મુક્તિ તરફ અગ્રસર થાય છે.

# (૯) નિજેરાનુપ્રેક્ષા–

જયારે કર્મીનું આશ્રવ અંધ થાય છે અર્થાત્ સંવર થાય છે અને સાધક કર્મીના ક્ષય માટે ધ્યાનસ્થ અને છે ત્યારે સ્વયમેવ કર્મીની નિર્જરા અર્થાત્ નાશ થવા લાગે છે. સાધક પોતાની સાધના અને તપ દ્વારા કર્મીને નાશ કરે છે અર્થાત્ વેદનાને દૂર કરે છે એટલે વેદનાઓનું નિરાકરણ કે નાશ તેશ નિર્જરા છે સાધક સાધના કાલના પરિસહ સહન કરીને તેમના ઉપર વિજય પ્રાપ્ત કરે છે અને કર્મીના સ્થય કરે છે ત્યારે તે નિર્જરાનુપ્રેક્ષામાં પ્રસ્થાપિત થાય છે.

# (૧૦) ક્ષાેકાનુ પ્રેક્ષા–

#### [ 9 8 2 ]

આ લાવના સમયે સાધક નિરંતર ધ્યાન કરે છે કે આ જીવ અશુલ કર્મોના ઉદયથી નરક અને પશુગતિ પ્રાપ્ત કરે છે જયારે શુલ કર્મોથી દેવ અને મનુષ્યગતિ પ્રાપ્ત કરે છે અને શુદ્ધ લાવનાથી માક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે તે આવા દ્વાંકને ધિક્કારે છે કે જેમાં આવા જન્મ-મરણના દુઃખા તેને ભાગવવા પડે છે અને જેમાં વિવિધ દ્વાંકા સાથે વિવિધ સંખંધા ખંધાય છે અને છૂટે છે અને આ જગત સમુદ્રના ફીણ જેમ અળહીન વ્યાધિયુક્ત છે અને વીજળીની જેમ ચંચળ છે આવા દ્વાંક પ્રત્યે તે ઉપેક્ષા સેવે છે અને આ દ્વાક્યા છે. ઉપર સિદ્ધ શિદ્ધા ઉપર પહોંચવાની સાવના સાવે છે.

# (૧૧) બાે**ધિ**દુલ<sup>°</sup>ભાનુપ્રેક્ષા–

સાધક જયારે એવા ઉપાયા કે જેનાથી સમ્યગજ્ઞાનની ઉત્પતિ થાય છે તેવી ભાવના ભાવે છે તે બાધિદુર્લંભ ભાવના કહેવાય છે કારણ કે કાઈપણ સાધનામાં જ્ઞાન તે મહત્વની બાબત છે અને સમ્યગજ્ઞાનથી જ વેદવિજ્ઞાનની દષ્ટિ પ્રાપ્ત થાય છે આત્માના નિજ સ્વભાવને એાળખવાની દષ્ટિ પ્રાપ્ત થાય છે આત્માના નિજ સ્વભાવને એાળખવાની દષ્ટિ મળે છે માણસને સાચું જ્ઞાન જો પ્રાપ્ત થઇ જાય તો તે સંસારથ! મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી શકે અને અશુભ વિચારા કે સંસારમાં ભટકાવનાર અજ્ઞાનતાથી મુક્ત ખને સમ્યગજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરેલ જીવ ચારેગ્યમાં સ્થિર થઇને સમાધિયુક્ત અને છે.

#### [ ११३ ]

## (१२) धभ<sup>९</sup>२वात्यातत्व-

આ ભાવનાની આરાધના વખતે સાધક રાગદ્રેષ પરિણામ-રહિત મુનિના શ્રાવક ધર્મથી ઉપર ઊઠીને એક માત્ર આત્મ-ધર્મની જ આરાધના કરે છે. તે આત્માના ઉત્તમ ધર્મ-અહિંસા, સત્ય, વિનય, ક્ષમા, અપરિગ્રહ, માક્ષ, પ્રદ્માચર્ય વગેરેનું ચિંતવન કરે છે અને આત્માના આ ધર્મો જ આત્માને મુક્તિ આપીને અહીંની પદ સુધી લઇ જઇ શકે છે એવી ભાવના કરે છે.

અનુપ્રેક્ષાની ચર્ચા અને તેના ખાર પ્રકારાની ચર્ચાની અતે સંક્ષિપ્તમાં એટલું જ કહી શકાય કે જૈનધર્મમાં ધ્યાનને ખૂબ જ મહત્વ આપવામાં આવેલું છે. અને ધ્યાની જયાં સુધી સંસારની માયા, સંખંધા વગેરે ત્યાં ગે નહિ અને આત્માની સાથે જોડાયેલ અહિતકર તત્વાને દુર કરે નહી ત્યાં સુધી તેને મુક્તિ મળી શકતી નથી. વ્યવહારિક રીતે કહીએ તેા તેને શાંતિ કે સંતાષ મળી શકતા નથી. તેનામાં પ્રેમ, સમનાવ કે ક્ષમાશીલતાના ગુણ વિકસી શકતા નથી.



# कैन धर्भना भाषा सिद्धांत: स्याह्वाह

[સ્યાદ્રવાદ, સમતા, સહઅસ્તિત્વ અને સમન્વયની દ્રષ્ટિએ]

भारतीय दर्शनमां कैन धर्मनुं मौिं अहान ते अने अंत दर्शन छे. अने तेने विशिष्ट इपे प्रस्तुत करवानी शैं बीनुं नाम स्थाइ वाद छे. अगवान महावीरना समयमां आ देशमां अने के दर्शना प्रचित्त हता अने ते को। को अंतवादी એट से पेतानुं क साचु छे. कोम मानीने परस्पर विवाद सक्तंता अने तेनाथी सांप्रदायिक तं गिंदि हिंसामां पण् परिण्मती. महावीरे दर्शनों ने। अक्यास करीने तारच्युं के दरेक दर्शनमां के छिन के छिसत्य छे अने अगदानुं मूण थीला दर्शनने पेताना दर्शननी करें। टीके कसवानुं छे केट से अमने अने कांत दर्शननी उद्देश हरी, के नाथी द्वंदोनुं परिमार्कन थाय अने के छीलाना दिष्टिके चुने समके स्याद्वाद केट से स्थात् केट से कि स्थान के ने। भावार्थ थाय के निश्चित अने वाद केट से क्या को भावार्थ थाय के निश्चित अने वाद केट से क्या के लें। भावार्थ थाय के निश्चित

#### 1984]

અપેક્ષાથી કરવામાં આવેલું કથન ઘણા અન્ય મતવાદીઓએ આ સ્યાત્ શબ્દામાં કથંચિતના અર્થ કદાચિત એટલે અનિ-શ્ચિતતાના સંદર્ભમાં કરીને સ્યાદવાદને સં**શ**યાત્મક દૃષ્ટિકાેેેે માની લીધેલ છે, પરંતુ અહીં યા સ્યાત્ના સ્પષ્ટ અર્થ છે. અમૂક અપેક્ષાથી અથવા અમૂક દૃષ્ટિકાણથી એને એમ સમ જાવી શકાય કે કાછે ગુણ એક વસ્તુની અપેક્ષાએ વિરાધી પણ હાઇ શકે અને સહયોગી પણ હાઇ શકે. દા. ત. એક વ્યકિત પત્નીની અપેક્ષાએ પતિ છે તેા માતાની અપેક્ષાએ પુત્ર છે એવી જ રીતે સાકરની અપેક્ષાએ લીમડા કડવા છે. આમ સાકર કે લીંમડા કે વ્યક્તિને જો અન્યની અપેક્ષાએ મૂલવીએ તે સંબંધાની સ્પષ્ટતા થાય અને ઝગડા જન્મે નહિ ભગવાન મહાવીરે પરસ્પર વિરાધી જણાતા દર્શનાના ઉત્તમ તત્વાના સ્વીકાર કર્યો અને અન્યના દર્ષિકાણાના નિષેધ કર્યો નથી. પરિષ્ણામે વૈચારિક સંબંધ ઘટાડી શકાયા અને વાણીમાં કટુતા નહિ હેાવાથી સૂક્ષ્મતમ ભાવહિ સાથી પણ ખચ્યા અને સ્યાત્ શખ્દથી અન્ય ધર્મીનું રક્ષણ પણ થયું એટલે એક વાત ચાક્કસ કહી શકાય કે સ્યાદવાદથી વિચારવાની. ચિંતનની વિશાળ ભૂમિકા પ્રદાન થઇ. માણસ આ પણ છે. અને જ્યારથી એ ભાવમાં પહારથી ત્યારથી જ આજ છે. માત્ર આ છે એવી સંકિર્ણતામાંથી મુકત થયો. स्यात् शण्ड स्थेवी सन्यन सक्षाका छे है के दिष्टिने विकृत નથી થવા દેતી એને તિમ'ળ અને પૃ**ણ**ે દશી અનાવે છે.

#### [944]

માટે જ ડાેકટર મહેન્દ્રકુમાર ન્યાયાચાર્યે લખ્યું છે. "અનેકાંત દશેન, ચિત્તમાં માધ્યસ્થ ભાવ, વિતરાગતા અને નિષ્પક્ષતાના ઉદય કરે છે. અને સ્યાદ્વાદ વાણીમાં નિર્દોષતા આવવાને પૂરેપૂરા અવસર આપે છે."

भगवान महावीर हुमें शा वैश्वारिक संघर्षने टाणता अने आवा संघर्षथी उत्पन्न अहं कार अने हिंसा वधारनारा तत्वेाथी द्वर रहेता अने अतिशय विराधीओ। अने उश्वादीओ। समक्ष भौन धारण् करवाने। उपदेश आपता. स्याद्वादशी सक्कता कन्मे छे अने अनेक विक्र्षणे। द्वर थाय छे अने विक्र्षणे ते अज्ञान पण्नानुं वक्षण् छे. सत्य ते। ओ छे के विरोध वस्तु के सिद्धांतने। होतोक नथी. तेने पेतानी रीते मूलवनारनी द्रष्टिमां होय छे. कैन धर्मने नास्तिक धर्म कहेनाराओ। आवा क दृष्टिकाण्यी धर्मान्ध थयेवा बोडे। छे. ज्यारे केन धर्म वस्तुने उत्पाद, व्यय अने ध्रीत्य माने छे. ज्यारे केन धर्म वस्तुने उत्पाद, व्यय अने ध्रीत्य माने छे. ज्यारे केन धर्म वस्तुने उत्पाद, व्यय अने ध्रीत्य माने छे. ज्यारे केन धर्म वस्तुने उत्पाद, व्यय अने ध्रीत्य माने छे. ज्यारे केन धर्म वस्तुने उत्पाद, व्यय अने ध्रीत्य माने छे. ज्यारे केन धर्म वस्तुने उत्पाद, व्यय अने ध्रीत्य माने छे. ज्यारे केन धर्म वस्तुने उत्पाद, व्यय अने ध्रीत्य माने छे. ज्यारे केन धर्म वस्तुने उत्पाद, व्यय अने ध्रीत्य माने छे.

જૈનાચાર્યોએ સ્યાદ્વાદને શ્રુતજ્ઞાનના શકલાદેશરૂપ માન્યા છે, જેને પ્રમાણ કહ્યો છે અને જે વસ્તુના અખડ સ્વરૂપને ગ્રહ્યુ કરાવે છે.

પ્રાચીન અને વર્તમાન યુગના અન્ય ધર્માચાર્યાએ

#### [ 9 8 9 ]

स्याइवादमां संशय है અનિશ્ચતता निह्नाणी छे परंतु અत्यारे એની વિશદ ચર્ચા કરવી નથી. અહીંયાતા માત્ર સ્યાइવાદની મહત્તા વિશેજ ચર્ચા કરવાની છે. હકીકતે જૈન દર્શને 'દર્શન' શખ્દની કાલ્પનિક ભૂમિ પરથી ઊઠીને, વસ્તુ સીમાપર ઉભા રહીને જગતમાં વસ્તુ સ્થિતિને આધારે સંવાદ, સમીકરણ અને યથાર્થ તત્ત્વજ્ઞાનની અનેકાંત દબ્દિ અને સ્યાદ્વાદ ભાષા આપી જેની ઉપાસનાથી વિશ્વ પાતાના વાસ્તવિક સ્વરૂપ સમજને નિર્થક વાદવિવાદથી અચીને સંવાદી અની શકે છે.

સ્યાદ્વાદની આ ધાર્મિક દિષ્ટિ કાેેેેેેેે શાહીક સમજ આપ્યા પછી એના વૈજ્ઞાનિક, સામાજિક અને રાજકીય દિષ્ટિકાેેેે ને તપાસીએતા વિશ્વશાંતિ માટે મહાન સત્ય ઉપલબ્ધ અને છે.

## વૈજ્ઞાનિક દૃષ્ટિએ

આજના યુગ વિજ્ઞાનના યુગ છે કે જે કાઇપણ વસ્તુના કચ્ય પ્રયાગ કે કસાટી ઉપર કરયા પછી જ સ્વીકારે છે વર્ત-માન યુગના મહાન વૈજ્ઞાનિક આઇનસ્ટાઇને સાપેક્ષવાદ દૂષ્ટિ વૈવિધ્ય દ્વારા કાઇપણ વસ્તુના પરિક્ષણની હિમાયત કરી છે. દરેક વસ્તુ જીદા જીદા પરિવેશ અને પરિસ્થિતમાં, જુદા જુદા દ્રવ્યાના સાનિધ્યમાં જુદા જુદા સ્વરૂપ ધારણ કરે અને જો

### [986]

કોઈ વસ્તુનું પરિક્ષણ કર્યા પછી એક નિશ્ચિત સત્ય સુધી પહોંચવું હોય તો તેનું પરિક્ષણ વિવિધ દ્રષ્ટિકાણથી કરવું. પડશે. આ પ્રતિપાદન સાપેક્ષવાદ છે. આને લીધે વિજ્ઞાનની નવી ક્ષિતિજો ખુલી અને વસ્તું મૂલ્યાંકનનુ આખું દ્રષ્ટિકાણ ખદલાઇ ગયું અને તથ્યની વધુ નિક્ટ પહોંચવામાં મદદ મળી આમ સ્યાદ્વાદ વસ્તુ તથ્યને તપાસવાની સાપેક્ષા— વાદાત્મક કસોટી છે.

#### સામાજિક દ્રબ્ટિએ

આપણે સમાજમાં રહીએ છીએ સમાજના સાધારણ અર્ધ કરીએ તા જ્યાં વિવિધ વર્ણ, ધર્મ, માન્યતા, ભાષા, રીતિ–રીવાજ અનેક વિવિધતાપૃર્ણું લોકોના બનેલા સમૂહ એટલે સમાજ જ્યારે આવી વિવિધતા હાય જે કાઇપણ વ્યક્તિ પાતાનીજ માન્યતા, ધર્મ, ભાષા, વગેરેને જ સત્ય માને અને બીજાની ઉપેક્ષા કરે તા સ્વભાવિક રીતે બીજાને પણ તેવીજ ભાવના જન્મે પરિણામે સંઘર્ષ અને હિંસા થાય અને સમાજમાં અરાજકતા, અંધાધું ધી ફેલાય નિયમ કે મર્યાદાઓ નષ્ટ થાય. એટલે સમાજમાં પાતપાતાની માન્યતાઓને માનવાની સાથે અન્યની માન્યતાઓ અને ભાવના ઓમાં ડેખલ નહિ કરવાથી અને અન્યની ભાવનાઓની કદર કરવાથી પારસ્પરિક શાંતિ રહે છે. અને સમાજ સંગઠીત

#### [ 9 8 4 ]

રહી શાંત રહે છે. આ રીતે આ સ્યદ્વાદની ભાવના એક તરફ વ્યક્તિગત સ્વતંત્રતાની હિમયત કરે છે. તો સાથાસાય સામાજિક સમન્વયની ભૂ(મકા સાધે છે. અનેકતામાં એકતાના દર્શન તે સ્યાદ્વાદની દેન છે. જ્યારે આ સમતુલન તૂટે છે. ત્યારે ત્યારે કામીહલ્લડા ભાષાકીય ઝગડાઓ જેવા વિનાશક હિંસાત્મક સંઘર્ષ થાય છે.

## રાજનૈતિક દક્ષિએ

વર્ત માન રાજનીતિ યુદ્ધ, સંઘર્ષ અને વિનાશના જવાળામુખી પર વિશ્વને ઘસડી ગઇ છે. પ્રત્યેક વ્યક્તિ યુદ્ધની વિભિષિકાથી કલાન્ત છે. હિરાશીમાં અને નાગાસાકીના સ્મરણુ માત્રથી તેના રૂંવાટા ખડા થઇ જાય છે. વિશ્વ એક ખાજુ શાંતિથી વાત કહે છે જ્યારે બીજી બાજી શસ્ત્રોનું ઉત્પાદન વધારે છે. હકીકતે આનું કારણ રાજનીતિની સાથે આર્થિક પણ છે એક ખાજુ મૂડીવાદી સમાજ લાગવિલાસમાં ડૂબેલા છે તો બીજી બાજી હજારા લાકે ભૂખથી જવાળામાં લસ્મ થઇ રહ્યા છે. પરિણામે અશાંતિ જન્મી છે અને રાટી માટે લયંકર કાંતિએ થઇ અને કરાડા માનવીએ માતને ઘાટ ઉતારી દેવામાં આવ્યા. અને દુનિયા સામ્યવાદ અને મૂડીવાદ એવા બે વર્ગામાં વહેંચાઇ ગઇ.

#### [900]

ભગવાન મહાવીરે પાતાના સિદ્ધાંતમાં જીવા અને જીવવા દાંની વાત મુકતા ગયા છે. તેઓ હમેશા શમતાની વાત કરતા. તેમના અપશ્ચિહવાદ એ સમતાવાદના જ સિદ્ધાંત છે જેમાં સ્પષ્ટપણે કહેવાયું છે કે જરૂરિયાતથી વધુ સંપત્તિ જરૂરિયાતવાળાને વહેંચી દા. અને આવી વહેં ગણી સમાજમાં પ્રેમ વધારશે. તેએ રાજ્ય પદ્ધતિના સ્થાને ગણતંત્ર પદ્ધતિના હિમાયતી હતા કે જ્યાં ચૂંટા**યેલા** શાસકા રાજ્યના ડ્રસ્ટીની જેમ વર્તે. અને આ સમ-તાવાદની સાવના ગાંધીજએ પણ જીવનમાં ઊતારી. અને વિનાખાજીએ પણ 'સર્વોદયવાદ'ના માધ્યમથી તેને વિકસા-વવાના પ્રયાસ કર્યા, પરંતુ ધનના સંચય કુરતાની લાલ-वृत्तिको लयारे तेम न अर्धु त्यारे भूभथी विद्ववस से। डे। के **રશિયા અને ચીનની જેમ હિંસક ક્રાંતિ કરી. તાત્પર્ય કે જો** એક બીજાની જરૂરિયાતને સમજયા હાત તા આવા સંઘર્ષને ટાળી શકાત. એ લાેકનેતાએ ટ્રસ્ટીશીયની ભાવનાથી કામ કરતા હૈાત તેા ભ્રષ્ટાચારને અવકાશ રહેત નહિ. અને જો 'અપરિગ્રહ્નવાદ' ને માન્ય રાખયા હાત તા કાળાબજાર, સંઘરાખારી જેવા અનિષ્ટ તત્વા જન્મત નહિ. આમ રાજ નૈતિક અને આર્થિક જીવનમાં પરસ્પરનીદૃષ્ટ સમજવા માટે પણ સ્યાદવાદ જરૂરી છે.

#### સહઅસ્તિત્વવાધ અને સ્યાદ્વાદ-

વિશ્વની રાજનીતિના રંગમંચ પર સહ અસ્તિત્વની

#### [१७१]

घेषणा हिन-प्रतिहिन थती रहे छे परंतु साह आस्तित्वना सूणमां आ स्थाद्रवाह क रहेद्देश छे. सहअस्तित्व त्यारे क संभवे जयारे विविध हिष्टि होणु धरावता राष्ट्रो पेताना हिष्टि हेण्यी उपर उडीने विशाण हिष्टि अन्य हेशना हिष्टि हेण्यी उपर उडीने विशाण हिष्टि अन्य हेशना हिष्टि हेण्यो पणु समके. थीका शण्हे । मां हिष्टी में ते लयारे पेताना स्वार्थिश उपर उडीने थीका परमार्थं नी भावनाने। जयारे उहय थाय त्यारे क आ सह अस्तित्वनी भावना सार्थं ह अने. सह अस्तित्वने। अर्थं क छे हे पेताना अस्तित्वनी साथे थीकाना अस्तित्वने समक्युं अने तेनं रक्षण हरतुं आ सह अस्तित्व मात्र राष्ट्री माटे क नहि. समाक, व्यक्ति सौने माटे क इरी छे अने सायी विश्वशांतिना भूणमंत्र तरीहे तेने। स्वीहार हरी शहाय.

આમ આ રીતે સ્યાદ્વાદ ધાર્મિક રીતે જ્યારે અન્ય દર્શનાને સમજવવામાં મદદરૂપ થાય છે ત્યારે સાથાસાથ વિશ્વશાંતિ, સામાજિક ઉત્પાન, પરસ્પર મૈત્રી માટે પણ ખૂબ જ જરૂરી છે. અને લગવાન મહાવીરના અવસાનમાં ૨૫૦૦ વર્ષ પછી તે આજે વધુ જરૂરી અને ઉપયોગી છે.

# સમ્યગ્દર્શનજ્ઞાનચારિત્રાણિ માેક્ષમાર્ગ:

"સમ્યગ્દશીન જ્ઞાન અને ચારિગ્ય માેક્ષમાર્ગીના સાધન છે."

જૈનદર્શન અને સાધનાની ઈમારતના પાયામાં આ સૂત્ર રહેલ છે. બીજા શખ્દોમાં કહીએ તાે સંપૂર્ણ સાધનાના કેન્દ્રબિંદુમાં દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્ય રહેલા છે. અને માેક્ષરૂપી સાધ્યના આ સાધન છે.

આ સિદ્ધાંતને આ પ્રસંગે આત્માની દબ્ટિએ તેના ગૂઢ અર્થ, પ્રકારા સાધના પહિત વગેરમાં ઊતરશું નહિ. પરંતુ જેમ પ્રારંભથી જ જૈનધર્મ તેની આરાધનાને સરળ અને વૈજ્ઞાનિક રીતે સમજાવવાના પ્રયાસ કર્યો છે. તે રીતે જ સામાન્ય રીતે આ સૂત્રની પણ ચર્ચા પ્રાથમિક ધારણે જ કરવામાં આવશે કે જેથી લોકોને શ્રદ્ધાની સાથે જિજ્ઞાસા વધે.

સં પૂર્ણ જૈન વાકમયમાં દર્શન જ્ઞાન ચારિત્ર્યના મહિમા

#### [ १७३ ]

ખધાજ ફીરકાએોમાં ખૂબ શ્રદ્ધા અને સૃક્ષ્મતાથી વર્ણવવામા<mark>ં</mark> આવેલ છે અને જૈનદર્શનમાં સાધનાની ચરમ ઉપલબ્ધિ તે સ્વર્ગનું સૂખ નથી કે લૌતિક સુખ નથી પરંતું માેક્ષ અથવા શાધ્વત સુખ છે કે જે પ્રાપ્ત કર્યા પછી સંસારના આવા ગમનના દુ:ખથી મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી શકાય દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર્યની સાથે 'સમ્યક' વિશેષણ જોડવામાં આવેલું છે. 'સમ્યક્' વિશેષણ તેની સત્યતા અને ઇષ્ટા**ર્ય'ના અર્થ'માં** કરવામાં આવે છે. બીજી દૃષ્ટિએ એમ કહી શકાય કે વસ્તુના સ્વરૂપને તેના મૂળ સ્વરૂપમાં જોવા અને જાણવાની પદ્ધતિ એટલે સમ્યક પદ્ધતિ આ રીતે સત્યરૂપે જોવું એ સમ્યક્ દર્શન છે સાચુ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવું તે સમ્યક્ જ્ઞાન છે અને યથાર્થ ચારિત્ર્ય ધારણ કરવું તે સમ્યક્ ચારિત્ર્ય છે 'સમ્યક્' શબ્દ મૂકવા પાછળના આશય એ છે કે લાકમાં અનેક પ્રકારના દર્શાના, મંત્ર-તાંત્ર, વગેરેના આકર્ષણા સત્યથી દુર લઇ જાય છે અને લાકા શીષ, ભૌતિક સુખાની જ ખનામાં સત્માર્ગન ભૂલીને ભટકે છે એટલે આ સમ્યક તે મિથ્યાતથી ખચાવે છે માટે 'સમ્યક' શખદની વિશેષ મહત્તા છે.

#### સમ્યગ્દરાધન

સમ્યગ્દર્શનના સરળ અર્થ શ્રદ્ધા, રચિ કે પ્રતિતી થાય છે. અને દર્શનમાં જોવું અર્થાત્ વસ્તુના સાચા સ્વરૂપને

#### [908]

શ્રદ્ધાયુકત રૂપથી જોવાની લાવના કે દષ્ટિ તે સમ્યગ્દર્શન છે સમ્યગ્દર્શનના ઉદયથી મિથ્યાંત્વ ભાવ દુર થાય છે અને માેક્ષમાર્ગાના સાધનરૂપ સત્યના સ્વરુપના દર્શન થાય છે સમ્યગ્દર્શાનને પ્રાપ્ત જીવ સમ્યગ્દર્શન કહેવાય છે અને આવા સમ્યક દબ્ટિ જીવા તત્વા પ્રત્યે શ્રદ્ધા રાખે છે તે ભય, આશા, રનેહ કાઇ પણ સંજોગામાં સાચા દેવશાસગુરૂ પ્રત્યે શંકા રાખતા નથી અને તે જીવ સંવેગ, નિવે<sup>ડ</sup>ગ, નિંદા, ઉપશ'પ, ભક્તિ, અનુક પા, વાત્સલ્ય જેવા ગુણાથી સુક્ત હેાય છે અને તે હું મેશા ઉત્તમ ગુણાના બાહક હાય છે. દેવ શાસ અને ગુરૂનાે વિનય કરે છે. શાસ્ત્રોમાં એટલા માટેજ કહ્યું છે કે તે માેક્ષ તરફ પ્રયાણ કરવાના પ્રથમ માર્ગ છે સમ્યગ્દર્શન સુકત સમ્યક દબ્ટિ જીવને સ્વયંભૂ રીતે સમસ્ત સુખા પ્રાપ્ત થાય છે અને તે નિશ્ચિતરૂપે માક્ષરૂપી લક્ષ્મીને વરે છે આચાર્યીએ કહ્યું છે કે સમ્યગ્દર્શન અતુલસુખ નિધાન છે સમસ્ત કલ્યાણાના બીજ છે અને સંસારસાગરને પાર કરાવવા માટે જહાજ સમાન છે. સમ્યક્રદ્દષ્ટિ જીવ માટે સંસારની કાઇ વસ્તુ અલભ્ય હાતી નથી.

ઉપરની ચર્ચાના સારરૂપે એમ કહી શકાય કે હિસાદિ રહિત ધર્મ, અઢાર દોષ રહિત દેવ, અને ગુરુમાં શ્રહા તે સમ્યગ્દર્શન છે અને તે ત્રણેયની આઠ અંગ સહિત ત્રણ મૂહતા અને આઠ મદરહિત શઇને તેની શ્રહા કરવા એઇએ.

#### [ **૧**૭૫ ]

જે નવતત્વા ઉપર શ્રદ્ધા રાખે છે અને તિર્થ કરા દ્વારા ઉપદેષિત આગમાનું અધ્યયન કરે છે અને નિરંતર ભેદ વિજ્ઞાનની દષ્ટિ કેળવીને આત્માને ચિદાન દસ્વરૂપે રાગદ્વેષથી મુક્ત માક્ષગામી તત્વરૂપે ચિંતવે છે તેને સમ્યગ્દર્શન દ્વાય આ સમ્યગ્દર્શન કર્મોના ક્ષયથી નિસર્ગ રૂપે અને વાંચનાદિ વાંચન, શ્રવણથી પણ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે. તાત્પર્ય કે સમ્યગ્દર્શન તે સત્યને ઓળખવાની એક ચાવી છે અને અહિંયા જ ક્રીથી જૈનધર્મની વૈજ્ઞાનિકતા સ્પષ્ટ થાય છે કે કાંઇપણ વસ્તુને પહેલા તેના સત્વ સ્વરૂપે ઓળખા, સમજો પછી જ શ્રદ્ધા કરા અહીંયા અધ્યશ્રદ્ધા કે અતિશ્રદ્ધાને કાંઇ સ્થાન નથી.

#### સમ્યગ્જ્ઞાન

सम्यग्दर्शन अने सम्यग्नान सगक्षण सहकाणी छे. जयारे सम्यग्दर्शन थाय छे त्यारे सम्यग्नान अर्थात् वस्तु प्रत्येतुं सायुं ज्ञान प्राप्त थाय छे. हडीडते तो सम्यग्दर्शननी साथे के सम्यग्नान थवा साणे छे डारण्डे सम्यग्दर्शन थतां क अज्ञान द्वर थवा मांडे छे अने के वस्तुओ पर श्रद्धा होय ते वस्तुओना सत्यज्ञाननी प्रतिति थवा मांडे छे. अने ज्ञानावण्डी डमेनि। क्षय थाय छे उपर सम्यग्दर्शनमां वर्था डरी छे हेव, शास्त्र, गुरु, आत्माना स्वरूपने छो। ज्ञानावण्डी

### [ १७१]

क्षमता मा ज्ञानशी ( प्रिक्षण्य थाय छे. ज्ञान में अ आ आ आ जाननी नाश करे छे अने साथासाथ आत्मानु सूर्तिने। विकास करे छे अने आ ज्ञान क संवरमां सद्धायक थाय छे अने ज्ञान पूर्व क आहरेली तपस्या क्रमेंनी निकर्रा करी करी माक्ष तरक लंध कार छे सम्यण्दर्शनमां विशेष इपथी आ खानी आ वना छे. माण्यसमां वस्तु विशे ( ज्ञारे त्तर शास्त्रीना आ धारे तत्वे। विशे शुक्क ज्ञान प्राप्त करे छे. आवा ज्ञानथी व्यक्ति रागद्वेष मुक्त अने छे. वस्तुनी यथार्थताने समके छे तेना ( अयोगने काण् छे. अने दर्शन अने ज्ञाननी साधनाथी मिथ्यात्व हर थाय छे. कैनधर्मनी आ वामां क्रिकी ते। दर्शन मोद्धनीना ( अश्वाम के श्रीपशांपथी सम्यण्दर्शन प्राप्त थाय छे. अने मिथ्या ज्ञानना ज्ञानना निराहरण्यी सम्यण्दर्शन प्राप्त थाय छे.

ચર્ચાના સારતત્વ એ છે કે પરિદ શુથી સત્યને જાણ્યા પછી તેના વિષે એટલે તેના સ્વરુપ લક્ષણ વગેરે જાણ્યાની ક્રિયા તે સમ્યગ્જ્ઞાન છે. સમ્યગ્જ્ઞાનના અંતર્ગત આચાર્યોએ મતિજ્ઞાત, શ્રુતજ્ઞાન, અવિજ્ઞાન, મનઃપર્યાયજ્ઞાન અને કેવળી જ્ઞાનની ચર્ચા કરી છે. જેથી વિશદ ચર્ચા ''જૈનધર્મના તાત્પિક વિવેચન" માં કરવામાં આવશે.

#### સમ્યગ ચારિત્ય:-

જૈન ધર્મમાંજ નહિ વિશ્વના પ્રત્યેક ધર્મમાં આત્માના કલ્યા**ણ અર્થે** ચારિત્ર્યની સૌથી વધુ મહત્તા આંકવામાં આવી

#### [ 900]

अने जैनधर्ममां ते। यारित्यने क भेाक्षमार्गनी मुण्य यावी માનવામાં આવી છે. સમ્યગ્દર્શન અને જ્ઞાન હાય પરંતુ ચારિત્ર્યપાલન ન કરવામાં આવે તા માક્ષ કે શાશ્વત સુખ ઉપલખ્ધ થઇ શકે નહિ રૂપકની દષ્ટિએ એમ કહી શકાય કે ચારિત્ર્યવિદ્યાનું દર્શન અને જ્ઞાન તે આંદળુ છે. તેવીજ रीते दर्शन अने ज्ञान वगरनुं यारिज्य ते दुदे। छे. ७५२ કહ્યું છે તેમ સમ્યગ્દર્શન અને જ્ઞાન એક સાથે થાય છે. પરંતુ ચારિત્ર્યની આરાધના તે સંપૂર્ણ જુદી વસ્તુ છે. यारित्यमां द्रढ थतां पहेला की है दर्शन अने ज्ञान की भूभ આવશ્યક છે. તેને જાણ્યા પછી જયારે સાધક અનુપ્રેક્ષામાં ળેસે છે અને **કુમરાઃ** સંસારની માહ, મા<mark>યા અને વા</mark>સનાએાને સંપૂર્ણ રીતે ત્યાગ કરીને રાગદ્વેષ રહિત થઇ સંસારના વૈક્ષવાની પ્રાપ્તિની ઇચ્છા વગર ધ્યાનસ્થ બને છે અને સાચા જ્ઞાનથી દેવશાસ્ત્ર ગુરુની આરાધના કરે છે ત્યારે તે આત્મ-મંડલ ચુકત બને છે અને કર્મોની નિર્જરા કરીને માેક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે. ચારિત્ય તે આચરવાની ક્રિયા છે. અને બીજા શખ્દામાં કહીએ તા સમ્યગ્દર્શન અને જ્ઞાનની કસાટી ચારિત્ર્ય દ્વારા જ થઈ શકે છે. અને આ ચારિત્ર્યતું પાલન પ્રારંભમાં શરૂઆતના 33

#### [906]

પ્રકરિણામાં ઉલ્લેખ કર્યો છે તેમ પૂજા ભક્તિ, વ્રત-ઉપવાસ દ્વારા કરી શકાય છે અને ધીમે ધીમે મમત્વ ત્યાગીને સાધુ માર્ગ પર આરૂઢ થઇને આત્માને એાળખીને શાધ્વત સુખ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે.

ડૂં કમાં એમ કહીએ કે ચારિત્ય તે વ્યક્તિને તા સુખ આપે જ છે, તે અન્ય વ્યક્તિઓને માર્ગ પ્રશસ્ત કરે છે અને ચારત્રવાન વ્યક્તિ એટલે ચરિત્રવાનસમાજ અને ચરિત્રવાન રાષ્ટ્ર



# સંક્ષેખ ા અર્થાત્ સંથારા-

જૈનધર્મમાં સંલેખનાવ્રતના અત્યંત મહિમા છે. સંલે-ખના એટલે સ્વયં મૃત્યુને આવાહન કરવું. અર્થાત્ સ્વયં ભૂ રીતે મૃત્યું પ્રાપ્ત કરવું. સામાન્ય રીતે સંલેખનાવ્રત સાધુઓ અંગીકાર કરતા હાય છે જો કે સમ્યગ્દષ્ટિ શ્રાવક પણ તેને અંગીકાર કરી શકે. અતિવ્રત કે અસાધ્ય રાગ શ્રસ્ત થઇ જવાશ્રી કે દુશ્ન કરી શકાય તેવા સંકટ આવી પડવાથી કે અકાળ કાલમાં લાજનની અપ્રાપ્તિથી સાધક સામ્યભાવપૂર્વક આંતરિક કસાયાના સમ્યક્પૂર્વક દમન કરીને લાજન વગેરેના ધીમે ધીમે ત્યાગ કરીને શરીરને ક્ષીણ બનાવીને તેના ત્યાગ કરે છે તેને સમાધિચરથા પણ કહેવામાં આવે છે.

અન્ય ધર્માવલ બી જૈનાના આ સમાધિગરણને આત્મ-હત્યા કહે છે અને શરીરને ધીમેધીમે કષ્ટ આપીને મારીનાખવાની આ પહિતિને ધૃષ્ણિત અને પાતાના શરીરને અતિશય કષ્ટ આપવાની અપ્રાકૃતિક ક્રિયા કહીને તેના પ્રત્યે ધૃણા વ્યક્ત

#### [960]

કરે છે પરંતુ હિકિકત એ છે કે તેએ। આ સમાધિચરઘા કે સંલેખનાના હાર્દને સમજતા નથી. આત્મહત્યા માથુસ ત્યારે જ કરે છે જયારે તે ભૌતિક સુખાની પ્રાપ્તિમાં નિષ્ફળ જાય, ભૂખે મરે કે ભાવાવેશમાં કોધ કે માહને વશ થઇને જીવનના અંત આણે અથવા તેને કાઈ અક્ષમ્ય સામાજિક કે રાજકિય- ગુના કર્યા હાય ત્યારે તે ડરથી કે ભાવવેશમાં આત્મહત્યા કરે છે. આ આત્મહત્યામાં વાસના યુકત અતિરાગ કે દ્વેષ કે ભય હાય છે અને શરીર ત્યાગવામાં અનંત કલેશ પ્રાપ્ત કરે છે અને તેથી નિયંત; નિચચાની જેવી કે ભૂત પ્રેતમાં જન્મે છે અથવા નરકની ઘાર વેદના પ્રાપ્ત કરે છે.

જયार समाधि मरख आ आंधारामां साधु है सम्यक्षिट लिय समक पूर्व हरागद्वेष रहित पूष्य समक हारीथी अनु हमें लें। काने तथाग हरे छे. अने आवा समये ते यारित्यनी स्थे श्रेष्म अष्म अपने शरीरने सर्व स्थानित मानीने शरीर प्रत्येना राग अने में। ह सर्व स्था त्यागे छे. स्थेदे पछी तेने हमश: अन्नना त्याग है आगण कता पाष्ट्रीना त्याग पख् शरीरना हण्ट प्रत्ये हः भी अनावता नथी केम ते आहा शरीरने हण्ट हरे छे तेम आंतरना हसाये। ने पखु हमशः हण्ट हरता काय छे. अने श्रीका शण्टीमां हिं से लें तो प्रसन्न यित्रे प्राष्ट्रीमात्र प्रत्ये समझाव राभीने हमीनी निक रा हरे छे अने तमाम प्रहारना हरताये। श्री सुक्रत अनीने

#### [ १८१ ]

वित्तरागताने प्राप्त करे छे. आ संक्षेणनाव्रतमां संक्षेणना क्षेत्रार स्वयं तेना स्वीकार करे छे छेटले तेना उपर अन्यनुं णंधन होतु नथी परंतु संयमनी प्रधानता अने ध्याननी उत्कृष्ट सूमिका उपर ते प्रस्थापित थाय छे आत्महत्या करनार क्यारे राग-देषथी क्ष्षित अने छे. त्यारे संक्षेणना धारी तेनाथी मुक्त हाय छे. माटेक शरीर सुकाई छे पण् तेकना आत्मामंडल वधता क्रय छे. संक्षेणनाधारी शुक्ष क्षेयानी प्राप्ति करे छे अने शुक्षकंथान धारण करीने कर्मश्री आवरण्यने तेाडीने सुकितने प्राप्त थाय छे अने गृह्यस्थ, सम्यव्हिण्ट श्रावक उत्तम हेवत्व प्राप्त करी स्विविष्यमां सुक्तिने। अधिकारी अने छे.

સામાન્ય રીતે સાધુએાતા અનેક પ્રકારના વ્રત-ઉપવાસની સાધના કરીને, સંયમથી શરીર સાધીને પ્રારંભથી જ આ વ્રતની આરાધનામાં ઇશ્વિત થતા હાય છે પરંતુ શરૂઆતમાં વર્ણવ્યું છે તેમ વિવિધ પ્રકારની આપત્તિકાળે સંપૂર્ણ સંલેખનાવ્રત ધારણ કરવામાં આવે છે.

શાસ્ત્રોકત દબ્દિએ સંલેખનાવતની ખૂબજ તાલિક

#### [ १८२ ]

ચર્ચા, પ્રકાર વગેર કરી શકાય પરંતુ અત્યારે તે અ પ્રસંગના ઉલ્લેખ એટલા માટેજ આવશ્યક છે કે ભ્રમવશ આપણા અજ્ઞાન જૈનશુવકા પણ સંલેખનાને આપઘાત માનીને તેના વાસ્તવિક ઊંડાશ્રમાં ઊતરતા નથી હકીકતે સંલેખના તે તા કાઈ ભવ્ય છવ જ ગહાશ્ર કરી શકે છે.



# નવ તત્વાે ચર્ચા

જૈન આગમામાં નવ તત્વાની ચર્ચા વિશે વિશદ ચર્ચા કરવામાં આવી છે અને તત્વાર્થ સૂત્રામાં પણ તેની છણાવટ કરવામાં આવી છે. આ તત્વા ઉપર શ્રદ્ધા કરનાર સમ્યગ્દ ષ્ટિ ગણાય છે અને તત્વશ્રદ્ધાં સમ્યગ્દર્શનનું એક લક્ષણ છે વાસ્તવિક રીતે તા છવની માક્ષ સુધીની યાત્રાના વિવિધ પ્રગતિના સાપાન તરીકે તેમને ગણી શકાય.

વ્યાખ્યા કરવી હોય તે એમ કરી શકાય કે પ્રયોજન મૂળ વસ્તુના સ્વભાવને તત્વ કહેવામાં આવે છે. અને પારમાર્થિક દૃષ્ટિ એ કે નિશ્ચય દ્રષ્ટિએ આત્મા એજ સાચું તત્વ છે. પરંતુ આચાર્યોએ તેના નવ લોદ કર્યા છે તત્વની વ્યાખ્યામાં વસ્તુના અસાધારણ રૂપ સ્વતત્વને પણ તત્વ કહેવાય છે તાત્પર્ય કે જે પદાર્થ જે રૂપમાં છે તેને તે રૂપમાં જ જાણવું તે તેના તત્વને જાણવાની કિયા છે. અને આ તત્વાના લક્ષણના સત્ની મહત્તા છે. પરિશામે તે સત્તત્વા તરીકે પણ એાળખાય છે.

આ નવ તત્વા નીચે મુજબ છે.

### [ 928 ]

૧ અવ, ૨ અજીવ, ૩ આશ્રવ, ૪ અંધ, ૫ સંવર, ૬ નિજેરા, ૭ માેક્ષ, ૮ પાપ અને ૯ પુન્ય.

કેટલાંક આચાર્યોએ પાપ અને પુન્યને આશ્રવ અને ખંધના અંતર્ગત માન્યા છે અને તેમની દ્રષ્ટિએ સાત તત્વા રહે છે અહિંયા તત્વાના લેક-પ્રવેદની ગહન ચર્ચા કરવા કરતા એક જિજ્ઞાસુ જૈન તરીકે આપણે આ તત્વાનું સાધારણ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીએ તે છે.

તત્વાના કેન્દ્રરૂપ જીવ છે. કારણકે જીવની સાથે જ અન્ય તત્વાના સંખંધ છે અને તેજ માેક્ષગામી ખને છે. જીવ એટલે જેના મુખ્ય સ્વભાવ ચેતના છે. અને જીવ સિવાયના ઉદ્દગલ તત્વા તે અજીવ છે. પરંતુ જીવની સાથે ઉદ્દગલના સંયાગ અનાદિકાલથી છે. અને જીવની અશુદ્ધ અવસ્થાનું કારણ ઉદ્દગલ છે. અને આ જીવ અને અજીવના સંયાગ આશ્રયથી થાય છે પરિણામે જીવની સાથે અજીવ તત્વની ચર્ચા કરવામાં આવે છે ટુકમાં કહેલું હાયતા જીવ અર્થાત્ ચેતન તત્વ અજીવ એટલે ઉદ્દગલ તત્વ પુષ્ય કે પાપ જીવને સ્પર્શે છે એટલે જ પ્રથમ તત્વ જીવના ઉદ્દેશ કરવામાં આવે છે.

આશ્રવ એટલે આવવું આ જવ જયારે અજવના અશુભ સચાગથી મલિન બને છે અને જ્યારે આત્માને લૂલીને

## [ 9 < 4 ]

સંસારની મલિન વાસનાએ માં ક્રેસાઇને અપકૃત્યા કે કુકૃત્યા કરે છે અથવા કેટલીક વખતે ભેઠવિજ્ઞાનની દ્રષ્ટિ પ્રાપ્ત કરીને સતકાર્યા પણ કરે છે ત્યારે તેને કર્મોના આશ્રવ તા થયા જ કરે છે અર્થાત નવા નવા કર્મો આવ્યા જ કરે છે, જેને આશ્રવ કહેવામાં આવે છે. અને આવા આશ્રવા જવને નિરંતર દુ:ખી કરે.

આશ્રવ થયેલા કર્મા ખંધાય છે. જેને ખંધ કહેવામાં જયારે અશુભ કર્મીનું આશ્રવ થાય ત્યારે અશુભ કર્મીનું આશ્રવ થાય ત્યારે અશુભ કર્મી અંધ થાય અને જયારે શુભ કર્મી આવે ત્યારે શુભ કર્મીના ખંધ થાય અહીયા એક વસ્તુ સમજ લેવી જોઇએ કે જૈનધર્મમાં શુભ કે અશુભ બન્ને પ્રકારના કર્મીને બંધ અર્થાત બાંધનાર માનવામાં આવ્યા છે. એટલે શુભ કે અશુભ બન્ને પ્રકારના ખંધને છોડવાની વાત કરવામાં આવી છે. આચાર્યોએ તા અહીં સુધી કહ્યું છે કે બન્ને પ્રકારના કર્મી સાના અને લેહાની હાથકહી છે.

આ શુભ અને અશુભ કર્મીને જ પાય અને પુષ્ય તત્ત્વા પણ માનવામાં આવ્યા છે એટલે શુભ કર્મા એટલે પુન્ય કર્મી કે જે આત્માને પવિત્ર ખનાવે, સદ્ભવૃત્તિ તરફ પ્રેરિત કરે જેમાં લાત, પૂજા, પરાપકાર, ખાર લાતા વગેરેની રપ

#### [ 928]

આરાધનાના સમાવેશ થાય છે. અને આ પૂન્ય કર્મા છવને કલેશ મુકત કરે છે. જ્યારે અશુભ પરિષ્ણામાં કે જે વાસના યુકત દ્વેષયુકત અને અશુભ લેશ્યાથી યુકત હાય છે તે પાપ અર્થાત દુ:ખ કરનાર અસંતાષ જન્માવનાર વિદુર્ણત તરફ પ્રેરનાર તત્વા હાય છે.

શુભ-અશુભ કર્મા કે પાપપૂન્યથી પાપ પૂન્યના પ્રવાહને જયારે વ્યક્તિ રાકે છે એટલે તે સાંવર કરે છે અર્થાત્ તે નવા કર્મોને આવવાથી રાકે છે કે બાંધતા નથી. તેથી હવે નવી ભરતીના ભય રહેતા નથી અને વ્યક્તિ ધ્યાનસ્થ થઈ આત્મસ્વરૂપનું ચિંતવન કરી ભેગા થયેલા કર્મોને પાતાના તપ ધ્યાનથી ક્ષય કરે છે. આક્ષય કરવાની ક્રિયા તેજ નિર્જરા તત્વ છે. નિર્જરા એટલે વિનાશ અર્થાત્ સંપૂર્ણ રૂપે કર્મોનું વિનાશ થઇ જવું. આ સમયે આત્મા પાપ-પૂન્ય તમામ રાગદ્રેષ યુકત વાતાવરણથી મુકત ખને છે અને જ્ઞાતા, દષ્ટા સ્વરૂપ બની ઘાતિયા અને અધાતિયા કર્મોના ક્ષય કરી શકે છે.

જયારે સંપૂર્ણ કર્માની નિર્જરા થઈ જાય છે ત્યારે જીવના સાધ્ય માક્ષ અર્થાત્ અન'ત સુખ કે શાશ્વત સુખની

#### [ १८७ ]

તે ઉપલબ્ધિ પ્રાપ્ત કરે છે અને આ માક્ષતત્વ તેજ અંતિમ લક્ષ્ય કે સાધ્ય હાય છે.

જીવ જ્યારે આત્મા અને ઉદ્દગલને ઓળખવાં માંઉં છે ત્યારથી જ તે અજીવ પ્રત્યે ઉદાસીન અને છે.

આ તત્વાનું જીવનના રાજ-ખરાજના સંદર્ભમાં મૂલ-વીએ તો સમાજના જે કાઈ નિયમ છે તેમાં સત્ અને અસત્ કાર્યની સ્પષ્ટ વ્યાખ્યા છે. અને સમાજને વ્યવસ્થિત રાખવા માટે આવા નિયમા શાસકારાએ બનાવ્યા છે. પાપ અને પુન્યની વ્યાખ્યા કરીને તેના પરિણામાની સદ્ અને અસદ્દ ચર્ચા કરીને લાેકાને અનીતિ અન્યાય અપકારની ભાવ-નાશ્રી અચાવ્યા છે તેા સાથા સાથ પુન્યના ઉત્તમ પરિણામાની ચર્ચા કરીને તેને સન્માર્ગ તરફ વાળ્યા છે. સમાજના નીતિ-નિયમા અને નૌતિકતા આ પૃત્યનેજ આભારી છે. જ્યાં સુધી માણુસ પાપથી ડરતા રહ્યો ત્યાં સુધી તે વિકાર, હિંસા, લાભ, પરહરણવૃત્તિ, ભ્રષ્ટાચાર અનૈતિકતાથી દુર રહ્યો અને પાર-સ્પરિક મૈત્રી, સહ અસ્તિત્વથી જીવ્યાે પરંતુ જ**યારથી** આ विधाने। तुरुया त्यारथी सभाकनी भानसिक विकृतिको। वधतीक

#### [9८८]

જાય છે વ્યવહારિક રીતે આ પૂન્ય માણુસને માણુસાઈ શીખવે છે અને આધ્યાત્મિક રીતે તેને મુકિત તરફ દોરી જાય છે, જેના આનંદ તા તેમાં પ્રસ્થાપિત થયેલી વ્યક્તિ જ મેળવી શકે અંતે તા પ્રાણીમાત્રની આકાંક્ષા આનંદ છે ભૈતિક રીતે આનંદ સત્કાર્યથી મેળવી શકાય છે અને પારમાર્થિક રીતે તો આત્માના ઉન્નયનથી માક્ષ પ્રાપ્ત કરીને મેળવી શકાય છે.

# સં પૂર્ છું

# –ઃ આરાધનાનાં પ્રચલિત શબ્દો :–

પ<sup>ર</sup>ચક્ષ્પાણ – મહારાજ સાહેબ પાસે **૧ત-નિયમનું** પાલન ક્રરવા લીધેલ નિયમ.

નવકારસિ – સૂર્યોદય પછી એ ઘડીએ ત્રેણુ નવકાર ગણીને નવકારસીનું પચ્ચકુખાણુ પળાય છે.

પ્રતિક્રમણુ – ગુણુ–દેાષ વિષે ચિંતન કરવાની ક્રિયા અને પાપથી પાછા હઠવાની ક્રિયા.

દેવસિ પ્રતિકમણ-દિવસનું પ્રતિક્રમણ સાંજનાં ६ થી ૧૨ રાત્રે. રાયસી પ્રતિક્રમણ-રાત્રિનું પ્રતિક્રમણ સવારનાં ६ થી બપાર ૧૨ પકખી પ્રતિક્રમણ-પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ દર ૧૪ ચૌદસ (૧૫ દિ.)

ચામાસી પ્રતિક્રમણુ–ફાગણ ચામાસાનું સુદ ૧૪ આષાઢ ,, સુદ ૧૪ કાર્તિક ,, સુદ ૧૪

સાંવત્સરીકપ્રતિક્રમણ – ભાદરવા સુદ ૪

ઉપવાસ – કેાઇપણ પ્રકારના આહાર–પાન વગર રહી આરાધના કરવી.

તિવિહાર ઉપવાસ – **પાણી લ**ઈ શકાય.

ચૌવિહાર ઉપવાસ – પાણી–અનાજ કાેઈ વસ્તુ **લેવી નહિ**.

છઠ્ઠ ઉપવાસ – સતત્ બે ઉપવાસ

અઠુમ ઉપવાસ – સતત્ ત્રણ ઉપવાસ.

અફુાઈ ઉપવાસ – આઠે દિવસ ઉપવાસ.

માસ ખમણ – એક મહિનાનાં ઉપવાસ.

પૌષધ ઉપવાસ – ચાર પહેાર અધવા આઠ પહેાર સાધુની જેમ રહેવાનું : એકાસણ કરવાનું.

આય'બિલ – એક વખત રસકસ વગરનું પ્રમાણ કરતા એાર્છું ભાજન અને છ વિગઇના ત્યાગ.

પારષી – ચાર ઘડીએ.

સાઢપારષી – છ ઘડીએ.

મુઠ્ઠીષી – બપારનાં એ વાગ્યા પહેલા નહિં જમવાનું નિયમ. પુરી મૂઢ – આઠ ઘડી.

અવદ્ર – દસ ઘડી.

દેશાવગાશિક વ્રત – દિશાએાનું આવાગમનનું પ્રમાણ વ્રત.

સામાયિક – એકાંતમાં પદ્માસન કે કાર્યોત્સર્ગ મુદ્રામાં જિનેન્દ્ર-ધ્યાન અને સમતાના લાભ.

મુખકાષઅષ્ટપળ-પૂજન વખતે મહા પર બાંધવાનું કપડું રૂમાલ.

નિસિહિઃ – ( પાપ–બ્યાપારના કાર્યા રાેકીને )

(૧) દેરાસરમાં પ્રવેશ વખતે (૨) ચૈત્યવંદન (૩) ભાવપૂજામાં પ્રવેશ વખતે બાેલાતા શબ્દાે.

પ્રદક્ષિણા – ચતુર્ગ'તિ નિવારણાથે ચાર ભમતી.

ગાંચરી - સાધુની આહાર પ્રાપ્તિની ક્રિયા. (ગાય ચરે તે રીતે) વહારાવવ - સાધુને આહાર-પાણી આપવા (ચાર પ્રકારનાં દાન)

- રનેહરા (એાઘો) જવ-દયા માટે પ્રમાજ નાથે રાખવામાં આવતુ સાધન.
- દંડાશન ઉપાશ્રયમાં ક્રિયાસ્થાનમાં ક્રિયા કર્યા પછી જીવાની જીવાની રક્ષાથે વપરાતા રજોહરણ.
- મુહુપતી ભાષા સમિતિનાં ઉપચાેગ માટે તથા ક્રિયામાં તેનાં ૫૦ બાેલની યાદી અથે° વપરાતી મુહુપતી.

પાત્રા – આહાર માટે કાષ્ટ્રપાત્ર.

લઘુનીતિ – પેશાબ.

સ્થંડીલ ( ઠક્લે ) – જાજરૂ જવું.

અષ્ટ પ્રવચન માતા–ઇર્યાસમિતિ, ભાષાસમિતિ, એષણાસમિતિ.

સમિતિ – આદાન ભંડ, મત્તનિખ્ખેવણા સમિતિ, પારિષ્ઠા-પનિકા સમિતિ.

ગુમિ – મનગુમિ, વચનગુષ્તિ, કાયગુષ્તિ. (સાધુ માર્ગમાં આ અષ્ટ પ્રવચન માતારૂપે જીવહિંસા, દયા વિશેષ પ્રકાર જાળવવા માટેનાં નિયમા છે.)

એાળીવત – નવપદ : અરિહેત સિદ્ધ, આચાર્ય ઉપાધ્યાય, સાધુ દર્શન, જ્ઞાન–ચારિત્ર અને તપની આરાધના.

#### ચૈત્ર અને આસા મહિનાનાં બીજા અઠવાહિયામાં **થતી** આરાધના

- કલ્યાણુક તીથ<sup>ર</sup> કરાના પાંચ ઉત્સવા ચ્યવન (ગ**ભ<sup>ર</sup>), જન્મ,** દીક્ષા, જ્ઞાન અને નિર્વાણ અથવા માક્ષ,
- ત્રિકાળવંદના રાત્રિનાં પ્રતિક્રમણ પછી શ્રાવક ગુરુમહારાજને મળવા નથ ત્યારે ત્રિકાળ વંદના કરે છે.

- ગુરૂવંદન વિધિ અળ્લુર્કિયાસૂત્ર એ ગુરૂમહારાજ પ્રત્યેના અવિ-નયની ક્ષમા માટેતું સૂત્ર છે.
- ખમાસણા–પંચાંગ પ્રશ્ચિપાત (હાથ જોડી વિધિ પ્રમાણે પ્રથમ એ ખમાસણા પાંચ અ'ગથી થાય છે.
- સંથારા પારષી ભણાવવી–રાત્રે પ્રતિક્રમણુખાદ ચઉશરણા સ્વીકારવા માટે સૂતા પહેલા ભણવાની ક્રિયા.
- માંડલા (અવગ હ)–ગુરૂ મહારાજને બેસવાની જગ્યા (સ્થાન) નક્કી કરીને મર્યાદા આંધવી.

કાંપ કાઢવા – કપડા ધાવા.

લાેચ – ( કેશલાેચ)–વાળ લુંચન ક્રિયા.

વિહાર કરવે**ા – ગુરૂમહારાજની ક્રિયા. પગ**પાળા વિચરવું.

ઉપાશ્રય – સાધુએાની રહેવાની જગ્યા.

કટાસણું – શ્રાવકનું સામાયિક પ્રતિક્રમણ માટેનું આસન.

ચરવાળા – જવહિંસા ખચાવવા શ્રાવકનું રનેહરણ.

- સ્થાપનાચાર્ય ગુરૂ મહારાજની ગેરહાજરીમાં સ્થાપનાચાર્ય (સાપડા) મૂકી નવકાર પંચિદિઅથી સ્થાપવાની ક્રિયા (પુસ્તક).
- આવશ્યક ક્રિયા–( ६ પ્રકારની ) સામાયિક, ચાૈવીસ ત્થા સ્તવન, વંદન પચ્ચખાણ, પ્રતિક્રમણ અને કાઉસગ્ગ.
- લાંછન તીર્થ કરનું ચિન્દ્ધ (ભગવાનનાં જન્મ સમયે મેરૂ પર્વ ત પર ન્હાવા લઇ જવામાં આવે ત્યારે તેનાં સાથળ (જાંઘ) ઉપર જે નિશાન હોય છે તે લાંછન ગણવામાં આવે છે. જે ભગવાનને આળખવાનું ચિન્દ્ધ છે.

#### તીર્થ કરાના ચિન્હ.

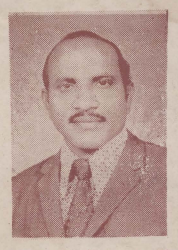
#### ઋષ્લનાથ—અળદ

અજિતનાથ—હાથી સંભવનાથ—ઘાડા અભિનંદનસ્વામિ —વાંદરા (કપિ.) સુમતિનાથ—ચકવા (કોંચ) પદ્મપલુ—કમળ સુપાશ્વ'નાથ—સાથિએા ચંદ્રપ્રલુ—ચંદ્રમા પુષ્પદંતનાથ—મગર શીતલનાથ—કલ્પવૃક્ષ શ્રેયાંસનાથ—ગેંડા વાસ્યુજય—પાડા

વિમલનાથ— સુઅર
અનંતનાથ—સાહુડી
ધર્મ નાથ—વજાદંડ
શાંતિનાથ—હરણ
કું શું નાથ—ખકરા
અરનાથ—નંદાવતે
મલ્લિનાથ—કળશ
મુનિસુત્રતસ્વામિ—કાચબા
નમિનાથ—રાતું કમળ
નેમનાથ—સંપે
મહાવીર સ્વામી—સિંહ



#### क्षेभक पश्चिय



આચાર્ય હૈા. શેખરચંદ્ર જૈન એમ. એ., પી-એચ. ડી., એલ. એલ. બી., સા. રતન જન્મ અને શિક્ષણ-અમદાવાદ (ગુજરાત)

વળિયા આર્ધસ અને મહેતા કામર્સ કાલેજ, ભાવનગર. માનદ્ર ગૃહપતિ, શ્રી મહાવીર જૈન વિદ્યાલય, ભાવનગર. સાહિત્યિકરુચિ-કાવ્ય, એકાંકી, વાર્તાત્યા શાધ લેખન પ્રકાશન શાધ પ્રભ'ધ :- 'રાષ્ટ્રીય કવિ દિનકર ઔર ઉનકી કાવ્યકલા'

કાવ્ય :- ''ધરવાલા,'' ''કઠેપુતલીકાશાર'' ''નએગીત નએસ્વર'' ''ચેતના''

આધ્યાત્મિક: - "મુકિતના આનંદ અને "જૈનારાધનાની वैज्ञानिકता"

સહસં પાદન :- ઇકાઇમાં ઔર પરછાઇમાં (વાર્તા સંગ્રહ)
The Gujarat Directory.

સંપાદન :- કાપડિયા અભિનંદન ગ્રંથ

સમ્પર્કસૂત્ર :- શ્રી મહાવીર જૈન વિદ્યાલય-તળાજા રાડ, ભાવનગર.