

## THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

## FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

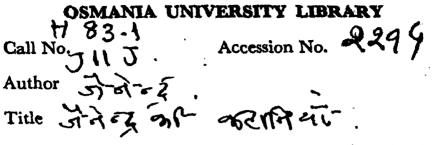
If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.

## **TIGHT BINDING BOOK**

# TBRARY OU\_178647

UNIVERSAL LIBRARY



This book should be returned on or before the date last marked below.

# जैनेन्द्र की कहानियाँ जैनेन्द्र-साहित्य [१७]

जैनेन्द्र-साहित्य [१७]

# जैनेन्द्र की कहानियाँ [ इंडरा भाग ]

['साधु की हठ', 'कः पन्था', 'चोरी' ग्रौर ग्रन्य कहानियाँ ]

## सर्वोदय साहित्य मंदिर, कोठी, (बसस्टेण्ड,) हेदराबाद द.

# पूर्वी दयप्रका शन ७, दरियागंज, दिल्ली

पूर्वोदय प्रकाशन, ७ दरियागंज, दिल्ली की मोर से दिलीपकुमार दारा प्रकाशित मौर न्यू इण्डिया प्रेस, नई दिल्ली में मुद्रित

मूल्य साढ़े तीन रुपए

8823

प्रथम संस्करएग

## पूर्वोदय प्रकाशन ७. दरियागंज, दिल्ली

## साधु की हठ

चलते-चलते वह साधु एक घर के श्रागे ठहर गया। वह घर शहर के कोतवाल का है, जो मुसलमान हैं। द्वार पर टाट का परदा पड़ा है।

भीतर आँगन में स्वयं कोतवाल कुर्सी पर बैठे हुए हुका पी रहे थे। आवाज उनके कानों में पड़ी; पर उसका उत्तर देने के स्थान में वे इस क्रकीरी पेशे के बारे में कुछ अप्रिय बातें सोचने में लग गये।

साधु की आवाज फिर आई । उन्होंने सोचा, इस तरह बोल-बोल कर थककर खुद चला जायगा और इस निश्चिन्त निश्चय के साथ हुक्के की नैंची, जो इस समय मुँह से विलग हो गई थी, फिर उनके मुँह से आ लगी।

परदा हिलता नहीं है और माई ने कदाचित् सुना नहीं है, मन में यह सोच परदा उठा, साधु घर में प्रविष्ट हुआ, "माई, साधु आता है, भीख दे।"

दारोग़ा इसके लिए तैयार न थे। साधु की श्रावाज को बढ़ती श्राती हुई सुन वह तनिक व्यस्त श्रीर निरस्त हुए । साधु श्राकर मकान के दालान के किनारे खड़ा हो, गया। उन्होंने देखा, साधु खूब है, पूर्ण युवा है, बड़ा सुन्दर है। बदन कठोर बिलकुल नहीं है, जैसे सर्वदा श्राराम से कपड़ों में छिपा रहा है। जैसे इस बदन को विलास की श्रादत हो। सोचा, यह फक़ीर नहीं है, चालाक है।... समफा होगा, श्रन्दर कोई मर्द नहीं है...तभी चला श्राया...। जोर से बोले, "क्या है ?"

साधु ने कहा, ''कक़ीर आ गया है, भीख माँगता है।"

दारोंग़ा ने कहा, "देखता नहीं किसका घर है ?

मतलब था कि दारोग़ा का घर है जिन्होंने एक-से-एक बदमाश को सीधा कर दिया है।

साधु ने आते ही देख लिया था, कि एक मुसलिम गृह में उसका आना हो गया है; लेकिन जब ऐसा ही हो गया, तो इसमें कोई विशेष अनौचित्य भी उसे नहीं जान पड़ा और वह दारोगा की इस या किसी प्रकार की ख्याति से परिचित न था । उसने कहा, "हिंदू उसका है, मुसलमान उतका है। सब उसका है। सब साधु का है। साधू भीख माँगता है।"

साधु ने कहा, "श्रन्दर-बाहर सब उसका है । मकान-बन सब उसका है । साधु परदा नहीं रखता । वह भीख माँगता है ।"

दारोग़ा को यह अच्छा नहीं लगता था। साधु की इस हठ-पूर्ण धृष्टता को कैसे बढ़ने दिया जाय ? गर्मी ले आये, बोले, ''भीख-वीख यहाँ कुछ् नहीं मिलती। समभे ?''

साधु ने जैसे दारोगा की उत्कट अनिच्छा और उप्रता न देखते हुए कहा, ''भीख दो, सवाब होगा।''

साधु के शब्दों में जैसे चुनौती हो । साधु की मुद्रा जैसे कह

रही हो, आसिर भीख तुम दोगे ही। तो दारोगा की मर्जी जैसे अपने बारे में भी नहीं चलेगी ! जोर से कहा, "बदमाश !...बाहर निकल।" और दाहने हाथ से वह बाहर निकलने का मार्ग दिखला दिया और सम्पूर्ण मुद्रा से यह जतला दिया कि ऐसा न करने का परिणाम अच्छा न होगा।

साधु ने, मानो मुस्कराहट को वाणी में घोल कर कहा, "भाई, गुस्सा बुरा होता है। फ़क़ीर को जरा भीख डाल दो। उसका भी भला होगा, श्रौर तुम्हारा भी।"

लेकिन दारोग़ा की जो मनःस्थिति थी उसमें साधु की प्रकृत ठंडक चिंगारी-सी जाकर लगी, उनका गुस्सा, जो अभी तक धूम्रा-वृत ऋगिन की भाँति केवल भभक रहा था, छव भड़क कर ज्वाला-मय हो गया। आगे बढ़ आये और बोले, "भीख लेगा भीख ?---ले !" और एक जोर का चपत साधु की कनपटी पर जड़ दिया । "और लेगा ?----ले और ।" दो एक और लगा दिये।

कौन कहे कि दारोगा तब नहीं समफ रहे थे कि वह बदमाश के साथ सिर्फ इन्साफ का सलूक कर रहे हैं; लेकिन कोधोन्मत्त का न्याय कोधशून्य के लिए सदा जबरदस्त और स्पष्ट अन्याय ही है। मूर्च्छाप्रस्त और प्रमत्त व्यक्ति के लिए, इसलिए दया और ज्ञमा ही प्रकृत न्याय है।

दारोग़ा की धर्म-पत्नी चिक के पीछे से यह देख रही थी और उन्हें पति का यह कार्य बड़ा बुरा लग रहा था। साधु की तरफ उन का मन खिंचा था या न खिंचा था; किन्तु पति के दुर्व्यवहार पर यह एक दम साधु का पत्त लेने को इतनी उद्यत और विवश हो गईं कि मुसलिम गृहस्थी में पत्नी की पावन्दियाँ कहाँ तक हैं इसका ध्यान, पीढ़ियों से पड़ी हुई अपनी आदत के विपरीत, शिथिल हो गया। भीतर से ही उन्होंने कहा, "हें-हें! उसे मारते क्यों हो ? भूल हो गई बेचारे से, जाने दो।" लेकिन कोध का तर्क और है। वह तर्क अतर्क्य है। जिसे बद-माश मान लिया गया, उसे 'बेचारा' कहना उस कोध को और कुद्ध करना नहीं तो और क्या है ? उसी तरह कोप-पात्र को सहानुभूति देना, आग के शिकार में और घी डालना है। बोले, "तुम्त से कौन पूछता है, बदजात ?— और साधु पर कुछ थप्पड़ और दुहत्थड़ जहाँ पड़े, जमा दिये और उसे धकियाते हुए द्वार की राह दिखाने का प्रयत्न किया।"

किन्तु साधु ने बाहर चले जाने की श्रातुरता नहीं प्रदर्शित की श्रौर न प्रहारों के प्रति कुछ श्रसहनीयता।

इससे दारोग़ा का गुस्सा एक साथ ही कुस्टित हुन्न्रा स्रौर तीखा ही गया ।

इसी बीच, ढिठाई देखो, वह महिला अन्तःपुर की परिधि और पाबन्दी तोड़ वाहर आ गईं। कोधासुर दारोग़ा के हाथों को वज्र-शक्ति प्रदान कर उनके प्रहार-द्वारा साधु की शान्ति और साधु के मुख को चूर कर देने को ही था कि महिला ने दारोग़ा के हाथों को पकड़ लिया । इस तरह उनकी उन्नति और उनकी इच्छा में यह आकस्मिक और अवैध व्यवधान पड़ गया।

महिला कह रही थीं, "छिः ! छिः ! यह न करो । बहुत मार लिया। श्रव यह चला जायगा।...जा, भाई जा,...श्ररे, जा न । ...छोड़ो-छोड़ो, क्या इसपर हाथ छोड़ते हो ? ये इसके लायक भी तो नहीं, नाचीज ।...श्राश्रो, आश्रो।...जा रे,:हट, भाग जा...।"

लेकिन यह सब कह न पाने का अवकाश उन्हें नहीं दिया गया। कोध के पूर्ण स्वराज्य में वातें करने, सुनने-समफने की इतनी फुर्सत नहीं रहती। उन्होंने एक फटके से हाथ छुड़ाया, उस हाथ से महिला के केशों को पकड़ा और पैरों को प्रहार करने के लिए स्वतन्त्र कर दिया। साथ ही मुख से वह अनर्गल और अश्रील वाक्-प्रवाह जारी किया, जिसका परिचय पाने की आपको इच्छा नहीं होगी श्रौर मुमे भी साहस नहीं है। किन्तु उससे यह बहुत श्रंश तक सिद्ध होता था कि पत्नी के ऊपर जो सम्पूर्ण स्वत्वाधिकार धर्म श्रौर कानून की सहायता से उन्होंने पाया है, उसको वह श्रच्जुएए बनाये रक्खेंगे, चाहे?ऐसी-ऐसी दस जूतियों को बदलना श्रौर फेंकना क्यों न पड़े, श्रौर चाहे उन्हें खुद ही क्यों न मरना पड़े, श्रौर यदि वह श्रपनी वफ़ादारी सम्पूर्ण, सुरच्तित श्रौर उन दारोग़ा की भक्ति में सर्वतः संचित नहीं रक्खेगी, तो उसकी बोटी-बोटी का पता न चलेगा श्रौर साधु के प्रति उस कम्बख्त के जो भाव हैं, उन्हें वह खूब जानते हैं श्रौर सदा याद रक्खेंगे श्रौर उनका मजा श्रौर परिएाम वह उचित रूप में उस कम्बख्त को देते रहेगे।

मार जबरदस्त पड़ी। साधु श्रविचल खड़ा देख रहा था कि जो मार कदाचित् भाग्य ने उसके लिए भेजी थी, जो उसके हिस्से की थी, यह महिला बीच ही में श्रन्तःपुर से श्राकर उसे श्रपने ऊपर ले लेती है। मानो यह भी उस विपद-हरए संकट-मोचन परमेश्वर के श्रनुरूप है, जिन्होंने जगत् को जहर से बचाने के लिए उसे कएठ में धारए कर लिया । उस माँ के प्रति साधु के हृदय में दया क्या उठती, भक्ति उठी। वह बिना हिले-डुले, निष्काम, कोध के पंजे में श्राबद्ध श्रवश कोमलता के इस दृश्य को देखता रहा।

किन्तु महिला को इसकी चिन्ता थी। उन्हें खटका था कि कहीं पति फिर साधु की स्रोर मुड़ पड़ें श्रौर उस बेचारे को ख्वामख्वाह स्रौर न मारें; इसलिए पिटते-पिटते कई वार उन्होंने सख्त शब्दों में साधु से भाग जाने का श्रनुरोध किया।

साधु इस पर तुरन्त न चला गया। हाँ, इन श्रनुरोधों का परि-णाम यह श्रवश्य हुआ कि पतिदेव के कोपानल को और-श्रौर श्राहुति मिली श्रौर महिला पर और-श्रौर तीखी मार पड़ी। श्रन्त में महिला ने चिल्लाकर कहा, "श्रौर कितना पिटवाएगा, मरवा ही डालेगा क्या, कम्बख्त ? चला क्यों नहीं जाता, जो मैं बच जाऊँ।" साधु तब लौट चला ।

लेकिन शायद कोध का पेट श्रभी पूरा न भरा न था । साधु के मुड़ते ही पत्नी को छोड़, दारोग़ा उधर बढ़े श्रौर पकड़ कर लातों श्रौर घूँ सों से साधु की खूब मरम्मत करने लगे। उसके कपड़े फट गये। जगह-जगह नील उभर श्राये। नाक से लहू श्रा चला। श्रन्त में साधुश्रों के सम्बन्ध में कुछ अत्यन्त उपयोगी उद्गारों की उद्घोषणा के साथ श्रौर विभिन्न भाँति की कर-पद-प्रहार-पूजा के साथ साधु को द्वार-बाहर कर दिया गया।

#### いく:

उसने फिर भीख नहीं ली। सीधा श्रपने स्थान पर श्रा गया।

शहर के बाहर एक देवालय था। वहाँ कुन्नाँ था त्रौर निकट ही एक तिदरी-सी बनी थी। न-जाने कहाँ से त्राकर त्राज उसने बसेरा डाला था।

हाथ-मुँह धोकर, लहू से अपने को स्वच्छ किया । कपड़े पर जहाँ लहू के दाग़ थे, उन्हें धो डाला श्रौर अपने संचिप्त सामान में से सुई-धागा निकाल फटे वस्त्रों को सी लिया । ये आवश्यक कार्य करने के बाद वह अपने कुशासन पर आ बैठा।

यह आज क्या हो गया ? क्यों हो गया ? क्यों उस व्यक्ति को क्रोध की प्रेरणा प्राप्त हुई ? कहाँ से प्राप्त हुई ? मुफे देखकर क्यों उसमें क्रोध ही उकसा ? मुफे देखकर क्यों नहीं उसमें कोई कोमल भावनाएँ जागीं ?...मेरे व्यक्तित्व ने उसमें क्रोध सुलगाया, क्रोध भड़काया ?...आह, मुफ में से शान्ति की स्फूर्ति उसे क्यों नहीं मिली ?...कैसे हो कि मुफ से प्रत्येक शान्ति ही पाये, आनन्द ही अनुभव करे ? अपने में से क्या काट फेकूँ कि ओछे भाव मुफे कारण बना कर दूसरों में जागृत ही न हो सकें ? मैं कब ऐसा बनूँगा ? क्या ऐसा बन सकूँगा ?...आह, अपने इस हीन व्यक्तित्व को कहाँ ले जाऊँ, जिसे समच पाकर लोगों को गुस्सा उठता है ? क्या करूँ ? श्रोह भगवन् , क्या करूँ ?...

बैठे-बैठे साधु की आखें मिच गईं, और उनमें से आँसू आ ढरके।

" श्रोह प्रभु, क्या मैंने नहीं चाहा कि वह सब-कुछ मुक में से मिट जाय, जो तेरा नहीं है ? क्या अपने को तुभे सौंप-कर तुम से नहीं प्रार्थना की, कि मुफ में, मेरे रोम-रोम में, मेरे अगु-अगु में, तू ऐसा रम बैठ कि किसी और भाव को कहीं स्थान ही न रहे ? तू मुर्भे श्रपना स्वीकार कर ले । क्या मैंने तुमे रोकर श्रपनी आत्मा के अर्ध्य की अंजलि को तेरी स्वीकृति के समज्ञ लिये बैठकर, तुमे सौ-सौ बार, हर-हर बार, विश्वास नहीं दिलाया कि समिधा की भाँति यज्ञ के द्वताशन में भस्म होकर भी मैं तुभ में ही पहुँचना चाहता हूँ ? झोह, मैं क्या करूँ, बता ? तू ही झाश्रय है। तुमसे ही प्रार्थना करना मैं जानता हूँ। सब-कुछ खोकर मैंने बड़े यत्न से यह प्रार्थना सीखी है। अब तो मेरे लिए तेरी यह प्रार्थना ही सब-कुछ है। यही प्रेम है, यही श्रेय है, यही ज्ञान है। यही मेरी साधना है, और यही मेरी साधना का साध्य है । प्रभु, भगवन, मैं ऐसा नहीं रहना चाहता । मैं बिलकुल तेरा हो रहना चाहता हूँ। मेरे,रोम-रोम से हरेक तुफे ही प्राप्त करे, तेरी ही स्फूर्ति पाये; किसी को मुभ से क्रोध की प्रेरणा न मिल सके । मेरी यह प्रार्थना क्या तू नहीं सुनता, मेरे मालिक ? मेरे व्यक्तित्व को चीर-चीर करके, कतर-कतर करके, वह झंश देख ले झौर मुमे दिखला दे, जो तेरे अनुकूल अभी नहीं हो पाया है । मैं उसे दण्डित करूँगा, आतुशासित करूँगा । आज्ञा दे, मैं उसे भस्म कर दूँगा ।... मैं शपथ करता हूँ, मैं तेरे समीप स्वीकृत होकर रहूँगा, तेरे दर्शन करके ही छोड़ूँगा, सम्पूर्ण रूप से मुफे श्रपना बना लिये बगैर मैं तुफे छुट्टी नही लेने दूँगा ।....मुफे

श्राज्ञा दे, मैं सब-कुछ छोड़ दूँगा। तेरी राह में क्या मैंने सम्पदा नहीं छोड़ी ? स्त्री नहीं छोड़ी ? पुत्र-कलत्र नहीं छोड़े ? घर-बार सब-कुछ नहीं छोड़ा ? सब जिसके लिए छोड़ा, उसे नहीं छोड़ें गा और तू भी मुर्भे नहीं छोड़ सकेगा। बस कह भर दे, बता भर दे कि तेरे सिवा अभी कुछ और भी मेरे साथ लगा है। सच मान, मैं उसे छोड़ने में देर नहीं लगाऊँगा। फिर क्या मैं सममता नहीं कि जिसे मैं छोड़ना कहता हूँ वह छोड़ना नहीं, पाना है।...क्यों मैंने कुछ छोड़ा ? धन क्यों छोड़ा ? क्या इसीलिए नहीं कि जब मैं उसे अपना समभता था, तब और भी अपना समभना और बना लेना चाहते थे और इस तरह मुफ में लोभ, दर्प और दम्भ पैदा होते थे। श्रौर श्रौरों में लालच, चोरी, मूठ श्रौर छल पैदा होते थे। उससे लोगों में तेरी नहीं, तुम से विमुख प्रवृत्ति होती थी। तुम से हट कर मेरी उस पर आँख रहती थी, और तेरे पुत्रों और अपने भाइयों को विशुद्ध प्रेम से मैं नहीं देख सकता था;---या सन्देह और भय से उन्हें देखता था, या कृपा और अनुमह के साथ। श्रीरों की श्राँख तुम से विमुख होकर उस पर गड़ी रहती थी; श्रीर वे मुफे अपने भाई को या तो भय, आशङ्का श्रीर खुशामद से, नहीं तो देष, ईर्ष्या और प्रवंचकता से ही देख सकते थे । उस अवस्था में उससे और मुक्त से, मुक्ते और औरों को भी पाप की प्रेरणा मिलती थी। स्त्री क्यों छोड़ी, श्रीर सब-कुछ क्यों छोड़ा ? क्या इसीलिए नहीं कि मैं अशुभ प्रवृत्तियों और उद्देगों का कारण श्रीर केन्द्र होने से बच जाऊँ ? कुछ से अपनेपन का मोहमिश्रित प्यार श्रोर शेष से द्वेष करने की लाचारी से छूट जाऊँ ? श्रशेषतः तुम में हो जाऊँ ? लेकिन मालिक मेरे, आज यह क्या होता है ? सब-कुछ छोड़ बैठा हूँ, फिर भी पहले घर में जिसमें भीख माँगने पहुँचता हूँ, द्वेष, कोध स्त्रीर कलह मचने का कारण बनता हूँ। वह छोड़ना पर्याप्त नहीं; शायद उस तरह का छोड़ना जरूरी भी

न हो; लेकिन बता क्या करूँ ? तेरे बताने के ही आसरे हूँ, तुमे छोड़ श्रीर कहाँ जाऊँगा ?... उस गन्दगी को, उस माया को, उस मोह को श्रीर श्रविद्या को डँगली रखकर बतला दे, जो मुभ में छिपी बैठी है। जहाँ तेरा प्रकाश अभी नहीं फैला है। जहाँ अँधेरा है।...मैं क्या करूँ, जिससे वह व्यक्ति उस क्रोध के परिणाम से धुल जाय, जो मेरे कारण उसमें पैदा हुआ है ? उस बेचारे का श्रपराध नहीं। त्रुटि मुफ में ही है, जिससे वह श्रपराध उससे सम्भव हुन्त्रा । उसे पश्चात्ताप होगा, उसे त्तोभ होगा, उसे ख्याल होगा कि उसने व्यर्थ श्रपनी पत्नी को पीटा---उसकी श्रात्मा पर एक भारी बोक-सा रहेगा। वह बोक उस पर क्यों रहे ? क्या करूँ कि उसकी श्रात्मा पर से यह बोफ उठ जाय; क्यों मैने ही वह बोक वहाँ रखा है। ऋपनी त्रुटि के परिणाम को मिटा देना होगा; उसकी श्रात्मा को आत्म-पॉड़न और आत्म-त्रास के भार से हल्का कर देना होगा, पर मालिक मेरे, बता उसके लिए क्या करना होगा ?...मैं तुभसे ही पूछूँगा ।...मैं तुभ से सब-कुछ पूछूँगा । तू सब-कुछ करता है श्रोर सब श्रच्छा करता है । यह तो ठीक है कि मैं पीटा गया। जिस गुस्से को मैंने जगाया, वह मुभे भेलना श्रौर मुक पर ही फूटना चाहिए था । श्रगर मैं गुस्सा पैदा कर सकता हूँ, उस गुस्से की मार भी जरूर मुभ पर पड़नी चाहिए; लेकिन उस माता को क्यों तू पिटने दे सका ? क्या मैं भूलूँ उस दृश्य को ? हृदय की सहानुभूति उसका श्रपराध था; किन्तु यह श्रौरों के सुख-दुखों की श्रपना श्रनुभव करने की चमता की एक सम्पदा ही तो तूने मानवी हृदय को दी है, वही उस माता के लिए विपदा बन गई !...यह क्या हुन्ना ? यह क्यों हुन्ना ? मैं भूले नहीं भू लूँगा--- उस माँ की वह मूर्ति, जब मार खाते-खाते भी मुके ही बचाने की सोच रही थीं। कठिन उपसर्ग में भी जो तेरे मार्ग पर ऋड़ी रहीं । जिन्होंने तेरी सम्पदा की रत्ता की । जिन्होंने उसे क्रोध

के हाथों हारने और छिनने नहीं दिया... श्रोह, क्रोध के प्रहार मेरी माँ पर क्यों हुए ? उस सबका रोषी क्या मैं ही नहीं हूँ ? क्योंकि उस कोध की जड़ मेरी त्रुटि में है ।...हाँ, मैं ही उसका दोषी हूँ ।... श्रोह, मालिक, कैसा अवहनीय यह मेरा दोष है ? इससे, भीतर श्रपने ऊपर बड़ी ग्लानि उपजती है। प्रभु, इससे कैसे मेरा उद्धार को इसीलिए बीच में भेजा कि मैं देख लूँ कि मेरी त्रुटि कितनी भीषण है और वह कैसे अत्याचार को जन्म दे सकती है। स्रोह ! मैं यह साफ देखता हूँ। मैं सह नहीं सकता। मेरे भीतर बैठा वह राचस यों दूसरों के हाथों दुष्कृत्य बनकर स्पष्ट अपनी पूरी भीषणता में मेरे सामने आ खड़ा हुआ है। ओह, मुफसे देखा नहीं जाता, भेला नहीं जाता। मेरा इससे उद्धार कर, त्राण दे। इसको मुभ में से उखाड़ फेंक। स्रोह, मालिक, मैं इसे ऋब छोटा समभने की भूल नहीं करूँगा। माँ के रूप में जो अपनी त्रुटि के उत्तरदायित्व के भारीपन की दीत्ता आग के और आँसु के अत्तरों में तूने मेरे भीतर खींच दी है, उसे भुलाऊँगा नहीं ... त्र्योह, मेरी रत्ता कर। सम्पूर्णतः अपना बना ले । तेरा प्रतिरूप, तू ही होकर में वहाँ विचरूँ। बस एक धब्बा रहूँ जो कि तेरी शुद्धता से शुद्ध हो, जो स्वयं कुछ भी न हो, शून्य हो; जो बस तुमे चीन्हने के लिए चिन्ह हो, याद करने के लिए आधार हो । मैं वह रहूँ जो सदा तेरी याद दिलाये, तुमे प्रकाशित करे, तुभे प्रतिष्ठित करे, तुमे सम्पन्न करे, तुमसे जो श्रभिन्न होकर रहे...

#### : ३ :

जब श्रगले रोज वह साधु फिर ठीक उसी वक्त, द्वार पर दो-तीन सदा देने के बाद, भीख माँगने व्यन्दर चला श्राया, तो उन महिला को बड़ा श्रचरज हुआ। आ्राशंका भी हुई। वह नियमित रूप में अन्तःपुर में थीं । साधु का यों जान-बूक्तकर विपद में भीतर घुस आना, उनकी समक में न आया । वह बाहर दालान में आ गई और बोलीं—''बाबा, तू यहाँ फिर क्यों आफत उठाने चला आया ? कल क्या कम मार पड़ी थी ? या मुक्त पर जो मार पड़ी, उसे कम समकता है ?"

साधु की यह बात तो पूरी तरह समक में नहीं आई; लेकिन जैसे जी को छू गई। मस्तिष्क के विवेचन में तो वह आती भी कैसे ? लेकिन नारी-हृदय की वीएा के एक तार को साधु के शब्द की ध्वनि के संगीत ने जाकर एक मृदु आघात दिया और वहाँ से आर्द्रता की एक लहर उपस्थित होकर काँपती हुई महिला की समम आर्द्रता की एक लहर उपस्थित होकर काँपती हुई महिला की समम

महिला ने कहा, "काम से गये हैं। आध-पौन घंटे में आते होंगे; लेकिन तुम क्यों चले आये ? मेरी बात मानो, जल्दी चले जाओ । मुफे अपनी फिकर नहीं, लेकिन तुम नाहक क्यों मुश्किल में पड़ते हो ? उनकी आदत तुम जानते नहीं । बड़े शक्की हैं । वैसे बड़े अच्छे हैं, पर शक बड़ी जल्दी कर लेते हैं । ऐसी हालत में फिर आपा भूल जाते हैं, और न जाने वह क्या-क्या कर बैठते हैं । मैं कहती हूँ, भई, तुम चले जाओ । मुफे बड़ा खुटका लगा है । कल की ही बात पर मेरा जी बड़ा दुख रहा है । देखो, मैं तुम से कहती हूँ कि तुम मेरी तरफ देखकर उन्हें माफ कर देना । जो हो पर नहीं तो मुफ पर तरस खाकर उन्हें माफ कर देना । जो हो गया, उसे याद मत रखना और उनकी तरफ से कुछ बुराई मन में मत लाना। वह क्या करें, आदत से लाचार हैं। वह न जाने कभी-कभी किस के बस में हो जाते हैं, सो यह सोचकर कल की बात मन में न बिठाना। और देखो, अब तुम चले जाओ। वह आकर तुम्हें देखेंगे, तो गुस्सा हो सकते हैं। वह ऐसे ही हैं। सो, तुम मुफ पर मेहरबानी करके चले जाओ।"

साधु ने कहा, "मैं बाहर दरवाजे पर बैठता हूँ। आध घण्टे में वह आयेंगे न ? मैं घण्टे भर तक बैठ सकता हूँ। उनके हाथ के मुहब्बत के टुकड़े पाकर ही मैं मानूँ गा।"

साधु मुड़ने को हुआ। महिला ने रोकते हुए कहा, "बाहर बैठोगे? बाहर क्यों बैठोगे? नहीं, चले जाश्रो, यहाँ मत रहो। तुम मुफ पर तरस नहीं कर सकते? मुफ पर तरस खाकर मेरी यह बात नहीं मान सकते? ऐसी तुम्हें क्या जिद्द है? मेरे घर में जो खाने को है, मैं सब तुम्हें देती हूँ फिर तुम यहाँ ठहरोगे किस वास्ते? रहम करो, हाथ जोड़ती हूँ; चले जाश्रो।"

साधु ने कहा, "चला तो जाऊँगा ही. लेकिन एक घण्टा ठहर सकता हूँ। और तुम्हारा दिया लेने से तो मेरा जी मानेगा नहीं। मुफे तो वह देंगे और प्यार से देंगे। वही दें, इसका मुफे बड़ा लालच है। क्योंकि कल की बात को मैं भूल जाऊँ, मेरे लिए यही काफी नहीं है; वह भी भूल जायँ, इसका भी इन्तजाम मुफे ही करना है; क्योंकि कसूर दरअसल मेरा था।"

महिला ने देखा, साधु का तर्फ और साधु का इरादा साधारण नहीं है। लेकिन पति की ओर से उनके जी में खटका खटक ही रहा है। बोली, "मैं तुम्हें अब कैसे समफा कर कहूँ ? यह मैं तुम्हारे लिए नहीं, अपने लिए कह रही हूँ। अपने लिए इसलिए कह रही हूँ कि जिससे उन्हें फिर ऐसा गुनाह करने का मौका न मिले। तुम्हें देखकर वह अपने बस में न रहे और कुछ कर बैठे, तो इससे तुम्हें क्या फायदा होगा, और उन पर पाप चढ़ेगा। मैं इसी से कहती हूँ, खुदा के लिए तुम चले जान्त्रो।"

साधु ने कहा, "अगर खुदा मुफ से अभी तक नाराज हैं, अभी तक नापाक हूँ, तभी ऐसा होगा कि मेरी वजह से किसी से बेजा काम हो सके। और तब ऐसा होना ठीक भी है; क्योंकि तब मुफे खुदा की इबादत की जरूरत का एक सबूत और मिलेगा।"

महिला ने कहा, "अगर तुम मेरी बात नहीं मान सकते, मेरी भीख भी नहीं ले सकते, तो मैं कहती हूँ कि तुम्हारा यहाँ कोई काम नहीं है। और मेरी दरख्वास्त नहीं मानते, तो मुफे घर की मालिकन की हैसियत से कहना पड़ता है कि तुम यहाँ से चले जाश्रो।"

महिला ने यह क्यों कहा ?

स(धु को चलना था ही, चलने लगा। लेकिन महिला ने रोककर कहा, "जाते कहाँ हो जी ? कौन कहता है तुम्हें जाने को ? ठहरो, मुफे एक काम है तुम से, जाना मत, मैं अभी आई। कहकर वह अन्दर चली गईं। साधु रुककर स्थिर खड़ा रहा। इतने में एक दरी लेकर वह आईं, उसे बिछा दिया, कहा, "ठहरोगे ही, तो ठहरो; और आराम से यहाँ बैठो। बाहर क्यों बैठोगे? वह आयेंगे और देखेंगे ही तो देखें। लेकिन बाहर दरवाजे पर बैठने का क्या मतलब है ? मैं उनसे कह दूँगी कि मैंने ही बैठाया है। कुछ हर्ज है बैठाने में ?"

लेकिन साधु खड़ा ही रहा। महिला ने कहा, "ब्रैठो। बैठते क्यों नहीं ? पसो-पेश मत करो। यह बदकिस्मती है कि तुम कुछ खात्रोगे नहीं। मेरी बात तुमने कुछ नहीं मानी। मैंने चले जाने की दरख्वास्त की, तुमने ठहरने ही का फैसला रखा। भीख के लिए आये; मैं कुछ देती हूँ, तो इम्कार करते हो। अब तुम्हारे ठहरने की राजी में राजी होकर यहाँ बैठने को कहती हूँ। बैठो-बैठो यों खड़े न रहो।"

साधु ने कहा, "दिकत उठाने से पहले मुफ से पूछ क्यों न लिया ? मैं यहाँ कैसे बैठ सकता हूँ ? मुफे तो दरवाजे पर ही बैठना होगा।"

श्रौर यह कहकर वह दरवाजे की श्रोर मुड़ लिया।

महिला अपनी आशा में इतनी निराश हुई कि बोल नहीं सूफा, देखती रहीं। साधु बाहर हो गया कि वह लौट आई और कार्य में व्यस्त होने की चेष्टा करने लगीं।

कई बार दरवाजे पर दिखवाया। साधु प्रकृतिस्थ प्रतीत्ता में बैठा था। ग्रोर वह किसी-न-किसी काम में लगे रहने की चेष्टा कर रही थीं; लेकिन दारोगा आये नहीं। अब तो घण्टा भर होने आया। उन्हें क्या हुआ, क्यों नहीं आये? साधु को बड़ी दिककत हुई।

पाँच मिनट पहले ही नौकर साधु के यथावत् बैठा होने की खबर देकर गया था कि फिर से देखने भेजा गया। लेकिन आव बहाँ साधु न था। नौकर ने यह सूचना उन्हें लाकर दे दी। वह 'आच्छा' कहकर नौकर को विदा दे, हाथ का काम छोड़ कमरे में तनिक तीत्र गति से टहलने लग गईं।

#### : 8 :

दारोगा जल्दी क्यों नहीं लौट सके, इसका ठीक कारण बतलाना कठिन है। लेकिन घर जाने को जल्दी जी नहीं होता। जैसे घर में पत्नी का मुकाबिला होगा, सो कैसे होगा, मन का यह सोच उन्हें घर से दूर ही रहने को कहता है। कोध का नशा जब से उतरा, तब से तबीयत गिरी-सी रहती है। मन कुछ ख़ाली-ख़ाली-सा लगता है, और वह सीधा होकर नहीं बैठ सकता, ठीक तौर पर किसी काम में नहीं लगता। जैसे भीतर से कुछ सुख नहीं मिल रहा हो, श्रौर मन जैसे सुख के अभाव, भीतर के इस श्रभावमय शून्य ( void ) के चारों श्रोर ही मँडरा रहा हो। उसे व्यस्त रखना कठिन है, और वह व्यस्तता चाहता है। व्यस्तता दूँ ढने में और कुछ नहीं, तो वह ऐसे बहाने पा और बना लेना चाहता है कि जिनके कारए फिर नशा चढ़ जाय । यह हालत होती है, जहाँ नशेबाज को फिर नशे की हिरस सताती है। गिरी तबीयत का सामना उससे नहीं किया जा सकता श्रौर फिर पहले की नशे की हालत के आमन्त्रण और आकर्षण में वह आँख मींच कर बह पड़ने को तैयार हो जाता है। दारोग़ा मानो ऋपने क्रोध के कारए दूँ ढ रहे हैं। अपने को बहलाने को मन यह काम निकाल लेता है; क्योंकि क्रोध अन्तर में जो एक गहरा रिक्त छोड़ गया है, उसमें मॉकने में दर्द और डर होता है, और मॉक कर कुछ हाथ नहीं त्र्याता। यह भी नहीं हो सकता कि इस रिक्त के सम्बन्ध में चिन्तित न हों; क्योंकि कहीं रिक्त क़ायम रहने देने की छूट प्रकृति ने श्रपने नियम में नहीं रखी है। यह काम यत्नपूर्वक, जान-बूक्तकर करने की उनमें चमता नहीं है। इससे सस्ते नशे में फँसकर इस खालीपन के भाव (Consciousness) से त्राग पाने की त्रोर स्वभावतः उनकी वृत्ति हुई है । उन्हें त्रपने बचाव करने की श्रावश्यकता होती है; क्योंकि एक तरह का श्रसन्तोष उन्हें श्रपने आपको दोषी मनवाना चाहता है। वह इसके विरोध में तर्क ढूँ ढते हैं, और इस निश्चय पर श्रा जाना चाहते हैं, कि जो किया उसमें कोई हर्ज नहीं है। जो श्रसन्तोष भीतर से रोष बनता इत्रा-सा उठता है, उसकी चोट आप ही अपने ऊपर नहीं लगने देना चाहते, बुद्धि के जोर से उसे मोड़कर साधु श्रौर श्रपनी पत्नी के ऊपर ढाल देना चाहते हैं। इसमें कुछ छत-कार्य होते हैं, कुछ असफल होते हैं, श्रौर इस द्वन्द्वावस्था से तङ्ग होते हैं। जैसे दो श्रोर से

उनका चित्त ऐसा खिंच रहा है कि बस 'त्राहि' पुकार रहा हो।

कुछ काम से घर छोड़कर अगर आये भी थे, तो उन्हें उसका ध्यान न था। तब से ही जब से साधु घर से टला, और क्रोध का जो ज्वार श्राया था, वह उतरने को लाँचार हो गया, श्रौर पत्नी उन्हें अपने से निबटने को स्वतन्त्र छोड़ अपने कमरे में आकर पलंग पर पड़ गई--तब से ही कुछ काम पाकर इस घर से निकल जाने की उन्हें जल्दी थी। तब से ही वह बाजार में कभी इससे मिल श्रौर उससे बोल, कभी यह कर श्रौर कभी वह कर, इस तरह, बिना क्रम और पद्धति के घर के बाहर समय काटने में लग गये थे। चुपचाप शाम का खाना खाकर, श्रपने को फुर्सत न देने के ख्याल से फिर यार-दोस्तों में पहुँच गये थे। अत्यन्त उच्छङ्खल आनन्द में अपने को वह वहाँ भुलाये रहे थे। बहुत रात बीते ऐसी हालत में घर पहुँचे थे, जिससे नींद आ जाने में देर न लगे और इधर-उधर की बातों को तंग करने का श्रवकाश न मिले। श्राखिर श्वगला दिन जब आ ही गया और नींद, जो बहुत देर में उन्होंने तोड़ी, टूट ही गई श्रोर घर में किये जाने वाले नित्य-नैमित्तिक कर्म भी समाप्त हो ही गये, तब फिर घर से बाहर निकल गये। कह गये, जल्दी ही लौटूँगा; लेकिन बाहर जाकर जल्दी लौटने की चाह न रही, चाह तो कहते वक्त भी न थी।

पत्नी ने भी इस सम्बन्ध में धोखा न खाया । पहले तो उन्हें आशा थी कि पति को अपने ऊत्य पर अताप होगा और वह शाँति और चमा की याचना करने उनके पास आएँगे । यह आशा बिलकुल न होती, तो वह सीधी जाकर पलंग पर न पड़ सकतीं; किन्तु यह आशा जिसमें रस था, जो फूल की तरह आँसू, या श्रोस के एक कए का अभिषेक पाने के लिए, उद्यत-मुख, मुकुलित आकाँचा मन में दुबकाये, अपने सौभाग्य-चुम्बन की प्रतीच्चा में यों चुपचाप एक श्रोर आकर बैठ गई थी,---वह आशा अतृप्त रह

कर कुण्टित हो गई। मस-पन्द्रह मिनट हो गये, तो पत्नी समम गई, अब वह न आएँगे और अकेले भी न रहेंगे, वह अब यार-दोस्तों में पहुँचेंगे। वह उस आशा के शव को मन में लेकर काम में लग गई । उन्हें सन्देह नहीं रहा कि जब तक बादल कोई टक्कर पाकर पानी बनकर बरसेगा नहीं, तब तक पति उसे दोस्तों की चुहल श्रीर कामों की व्यस्तता में ही उड़ा देना चाहेंगे। श्रनुताप, जो पति को खींच कर उनके चरणों में ला सकता था,---जब उनके पैर त्रोठों से चूमे जाते श्राँसुश्रों से धोये जाते श्रौर वह प्रेम की सिसक में पानी बन कर बह जाता,--उस अनुताप से अब और ही राह से छुट्टी पाने की कोशिश की जा रही है, उसे आमोद में उड़ाया जायगा श्रीर शराब में बहाया जायगा। यह सोचती थीं श्रौर मन में कड़वाहट फैलती थी। वह श्रपने काम में लगी रहीं, जैसे पति की श्रोर से बिलकुल उदासीन हों। उनको छेड़ंने या उनको मोड़ने की उन्होंने चेष्टां नहीं की, जैसे उस प्रकार की उन्हें चिन्ता या इच्छा नहीं है। चाहो तो श्रौर मार सकते हो; लेकिन मुफे तुमसे कुछ मतलब नहीं-इस भाव से वह हरेक काम करने लगीं।

लेकिन अगले दिन आ पहुँचा वह साधु फिर। तब वह नारि-सुलभ कोमलता, जो पति के दुराचार और दुस्साहस से ठेस पाकर भीतर बेकल हो रही थी, अनुरूप आधार पाकर व्यक्त होने लगी। उसने अपने को साधु के प्रति अनुकम्पा और उसकी रत्ता के प्रति व्यम सचिन्तता से भरा पाया। उसने इसीलिए साधु को ऐसे अनुरोध-पूर्वक चले जाने को कहा; लेकिन साधु गया नहीं। तब पति के प्रति जो कड़वाहट उसमें फैल रही थी, उसने साधु की ठहरने के निश्चय में एक संयोग देखा। कुछ ऐसा भाव कि हाँ, मैं बैठाती हूँ, कहें तो-कहें, करें-सो-करें---उसके भीतर गृदगुदी मचाता हुआ हुआ उठ आया। जैसे अपने प्रति अपने विश्वास और पति के अविश्वास को, इस मौक़े को बीच में डाल कर आपस में लड़ाकर, अपनी विश्वसनीयता और अपनी हठ कायम करने की स्पर्धा की-सी चाह उसे हो आई । तब उसने साधु को बैठाने में सहमति नहीं, उत्सुक अभिलाषा प्रदर्शित की; लेकिन सो भी न हुआ। साधु भीतर नहीं बैठा, द्वार पर चला गया। फिर यही सोचकर उसे कुछ सुख मिला कि वह आएँगे, साधु को बैठा देखकर विगड़ेंगे; लेकिन क्या कर लेंगे ? लेकिन साधु चला गया और वह नहीं आये। यह तृप्ति भी उसे न मिली। तब उसने सोचा कि उनके आते ही मैं सब कह दूँगी। कहूँगी कि मैंने उसे बैठने को कहा था और वह घंटा भर यहाँ बैठा रहा !

#### : ¥ :

श्रांख़िर खाने के वक्त वह श्राये । खा रहे थे, उसी समय पत्नी ने सूचना दी, "वह कुकीर फिर श्राया था।"

वह उसी तरह मौन-पूर्वक खाने में संलग्न रहे ।

"... श्रीर मैंने उसे तुम्हारे लिए बैठाये रक्खा..."

पति ने कहा, ''उसके आने का क्या काम था ? उसकी शामत ही खींच लाई होगी।"

स्त्री ने कहा, "श्रीर मैंने इसे सब कुछ दिया..."

"तो मुफसे क्या बखानने बैठी हो ? जैसे बड़ा सबाब किया।"

"...लेकिन उसने कुछ नहीं लिया ।"

पति चुप् ।

"श्रौर मैंने उसे यहाँ दरी बिछाकर बैठाया..."

"तो मैं क्या कहूँ ? बड़ी तारीफ़ का काम किया न ?"

"लेकिन वह बैठा नहीं। वह दरवाजे के बाहर बैठा रहा।" पति फिर चप हो गये। यह सब बातें ऐसी लगीं, जैसे उनके

१न

फैसले को काट रही हों। उनके फैसले का आधार था कि साधु बदमाश है, बदनीयती से आया था। यह बातें इसके सिलाफ जाती मालूम होती हैं। उस आधार पर आघात करतीं और उसे खिसकाती हैं।

स्त्री ने कहा, "सुनो। तुम चाहे कुछ समभो, वह साधु वैसा नहीं है। वह कहता था कि वह तुम्हारे हाथ से ही कुछ लेगा। जब तक तुम उसे नहीं दे दोगे, तब तक किसी से कुछ लेगा ही नहीं। वह तो ऐसा है और तुम ऐसे हो कि जरा-सी बात पर उसे इतना मारा और मुभे इतना मारा। जरा-सी बात पर गुस्से हो जाते हो।..."

"हाँ, हो जाता हूँ गुस्से..."

"लो, इतनी-सी ही बात पर बिगड़ने लगे।"

"हाँ बिगड़ने लगा।--तो तुम्हारा क्या ? तुम्हारी सीख तो खतम हो गई !"

"मैं सीख क्या दूँगी ? खुद सोचोगे, तो यही ठीक लगेगा। यों विगड़ने लगना श्रच्छा नहीं होता।"

"बस खतम करो, यह पचड़ा। बहुत हुआ। आराम से खाने भी नहीं दोगी ?"

"ककीर कह गया था कि वह कल फिर आयेगा । जब तक तुम्हारी यह आदत नहीं छूटेगी, तब तक आता रहेगा। वह तुम्हारे सिवा और कहीं से भीख नहीं लेगा।"

बार-बार यह ककीर का राग सुनने को पति तैयार नही हैं। माना वह ठीक होगा; पर दुनिया की श्रौर कोई बात ही नहीं रही उसके श्रलावा, जो उन्हें इस तरह तंग किया जा रहा है। बोले----"नहीं लेगा, बस ! मर जायगा।---हाँ, ककीर, ककीर ! ककीर क्या हो गया बला हो गई !"

इस तरह अपने को खुले रूप में प्रकट करके चुप हो गये।

पत्नी को नाराज होने का कारण न था । उन्हें तो एक तरह का वैसा कुछ सन्तोष मिल रहा था, जैसा वालक को बोलने वाले खिलौनों को पीच कर उन्हें बुलवाने में। अन्तर यह था कि वालक को ज्ञान नहीं होता कि उसके दवाने और पत्ती के बोलने में क्या सम्बन्ध है, और महिला ऐसी वातें सुनने ही के लिए छेड़ रही थीं। वह यह तो जानती ही थीं कि अब पति के लिए साधु को मारना उतना सम्भव, आसान और प्रिय कार्य न होगा। जैसे पति का कोध पत्नी को शारीरिक प्रहार देकर तुष्ट होता था, वैसे ही उसके एवज में, उसी का लगभग समकत्त, पत्नी में एक स्त्रियो-चित भाव था, जो पति की यह मानसिक कुलबुलाहट और आक्रोश देखकर तुष्टि पाता था, या यह कहिए कि अबल का क्रोध था जिसका जहर निकाल डाला गया था।

पत्नी फिर और नहीं बोलीं । और पति उस भिखारी की श्रोर झत्यन्त उपेच्ना और निश्चिन्तता के कारण नहीं, उसके कल फिर झाने की सूचना में झत्यन्त व्यस्त-प्रस्त और चिंतित होने के कारण, कुछ नहीं बोले । और खाना खाकर, दरवाजे के बराबर वाली झपनी बैठक में झाकर बैठ गये ।

यह फ़कीर कहाँ का आ गया ? स्त्री के साथ अत्र वह ठीक तौर पर बातें करने लायक भी नहीं रहे। उसके साथ जो अभिन्न हेल-मेल का सम्बन्ध था, उसमें तनाव आ गया है। वह मानो अब जम गया है, और बर्फ़ की नाई बीच में पड़कर उन दोनों में ऐसा ट्रंगा। इस अन्तर को बीच में पाकर ऐसा लगता है कि उनकी स्त्री उस पार है और वह इस पार। पहले घुले-मिले, अभिन्न एक दूसरे के प्रति सर्वथा प्रत्यन्त और खुले थे—न जाने कैसे थे ? अब जैसे वह अलग हो गई है और यह अलग रह गये हैं। और दोनों एक दूसरे के लिए अजनबी हुए जा रहे हैं।... एक राह चलते फकीर को लेकर यह हम लोगों ने क्या कर डाला है ? हमने क्या, मैंने किया है। उस फकौर के बहाने को लेकर मैंने जैसे स्त्री को धक्का देकर दूर कर दिया है और श्रव उस दूरी को खुद लाँघ कर उसके पास पहुँचने का मैं साहस नहीं कर रहा हूँ। वह साधु हम लोगों के जीवन में गड़बड़ और कलह डालने न जाने किस बुरी सायत में चला आया कि अब पीछा नहीं छोड़ता । कल आयेगा, तो मैं बाहर-ही-बाहर समफाकर या तो, नहीं तो दुरुस्त करके वापस कर दूँगा, और लौटकर अपने गृहस्थ-जीवन के शान्त तल पर जो विद्तुब्धता आ उठी है, और जो सलवटें पड़ गई हैं, माफ़ी माँग कर या जैसे होगा, उन्हें ठीक कर दूँगा।

यह सोचकर उन्होंने कुछ स्थिरता पाई ।

### : ६ :

त्रगले दिन प्रतीत्ता में रहे । वह स्राता दीखा, तो स्रागे वढ़ रास्ते में ही उसे मिले, ''कहाँ जाते हो ?''

"तुम्हारे पास आता था..."

"मैं यह हूँ। मुफसे तुम्हारा कोई काम नहीं। मैं कहता हूँ, लौट जान्त्रो।"

''भीख लेने आता था । भीख नहीं देते, कहते हो लौट जाओ, तो लौट जाता हूँ।"

इतना कहकर वह लौटने को हुन्रा।

"त्रच्छा, ठहरो...।"

वह ठहर गया ।

उन्होंने पूछा, "कल तैंने भीख कहाँ पाई ?"

"तुम तो थे नहीं घर पर, किससे पाता ?"

"मुमसे ही लोगे ?"

"और किसी से कैसे ले सकता हूँ ?"

"मैं न दूँ तो..." "भगवान् की मर्जी।" "भगवान् की मर्जी ! मेरी मर्जी नहीं ?" "तुम्हारी मर्जी में भगवान् की ही मर्जी है।" "मैं न दूँ, तो तुम भूखे रहोगे ?" "मैं न दूँ, तो तुम भूखे रहोगे ?" "भगवान् की मर्जी पूरी होगी।" "तेकिन मैं तुमसे पूछता हूँ, मेरे घर त्राकर क्यों तुम बखेड़ा करते हो ? और घर कम हैं, जो तुम्हें मेरा ही घर सूका है ?"

"फेक़ोर के घर आने को क्यों बखेड़ा सममते हो? फक़ीर के लिए जैसा तुम्हारा घर, वैसा औरों का घर।"

"नहीं, हिन्दुओं के यहाँ बहुतेरे घर हैं..."

"फक़ीर सब का होता है स्त्रौर फक़ीर के सब हैं । हिन्दू-मुसलमान दुनियादारी की बातें हैं, सच्ची बात में हिन्दू-मुसलमान क्या ?"

"लेकिन तुम यह क्यों नहीं देखते कि मेरे घर तुम्हारे आने से अड़चन पड़ती है, मंमट पैदा होती है ?"

"क्यों ऋड़चन पड़ने दो, क्यों मंमट पैदा करो ?"

"क्या तुम हम पर रहम रख कर श्रपनी जिद नहीं छोड़ सकतें ?"

"यह भूठा रहम होगा। श्रोर मेरी श्रगर जिद भी हो, तो तुम्हारा इसमें नुकसान क्या ?"

(देखो, तुम्हारे श्राने के दिन ही श्रोरत पर मेरा हाथ छूटा । तबसे हम एक दूसरे से ठीक बोलने-लायक नहीं रहे । तुम लौट जाश्रो, मैं कहता हूँ।"

"यह ठीक है। इसीलिए मैं आता हूँ। देखूँ, कबतक मैं अपने को इस लायक बना पाता हूँ कि मुफसे तुम्हें गुस्सा न हो।"

"अच्छा यहाँ आयो...."

साधु को साथ लेकर वह ऋपनी बैठक में आ गये। "बैठो..."

साधु एक मोढ़ें पर बैठ गया। वह भी एक कुर्सी पर बैठ गये। साधु ने कहा, ''एक घंटे के बाद मुफे लौट जाना होगा। इसका ख्याल रक्सें।''

दारोगा ने कहा, "मेरी यह समफ में नहीं त्राता कि तुम क्यों हमारे घर का त्रमन तोड़ने पर तुले हो त्रौर क्यों किसी को तुम कुछ-न-कुछ देने को लाचार करते हो। त्रगर कोई कुछ नहीं देना चाहता, नहीं दे सकता, तो तुम्हें इससे क्यों ज्यादा सरोकार होना चाहिए ? यह मैं इसलिए कहता हूँ कि तुम समफ की बातें करते हो।"

साधु ने कहा, "जो शान्ति, कक़ीर के आने या चाहने पर टूट जाय, वह मजबूत काकी नहीं हुई; इसलिए उसकी कितनी कीमत हो सकती है ? और मेरी भीख की माँग कितनी है ? दो टुकड़े नहीं दे सकते, न दो, मेरे लिए दिल की मुहब्बत ही बहुत है । वह पा लूँगा, तो समफूँगा जो चाहिए था, पा लिया । रोटी तो पेट के गढ़े को भरने और इस बदन को जीता रखने के लिए है, वह भी मुहब्बत के साथ न मिली, तो क्या मिली ? और मुहब्बत मिल गई, तो फिर रोटी की क्या बात है ? इस मुहब्बत का तक़ाजा तो मैं सबसे करता हूँ और सबसे कह जा। इस जबाको से बरी मैं अपनी तरफ से तो किसी को न कर सकुँगा । मेरे लिए तो दुनिया में यही एक सरोकार रखने के लिए चीज है । इसी की मुफे जिद है ।"

दारोगा निरस्त्र हो ही गये के आप जैसे पिंघलने भी लगे । लेकिन पूछा, ''साधु कबसे हुए ? सच-सच क्ताना ।''

साधुं ने कहा, ''यह सब जानकर क्या करोगे ? क्यों हुआ, इसके जवाब में यही कह सकता हूँ कि परमात्मा ने चाहा, इसलिए हो गया। उसने चाहा कि मैं सब जगह उसकी मुहब्बत का जलवा देखूँ, इसलिए मुक्ते इस राह पर लगा दिया।" दारोगा ने कहा, ''श्रच्छा, मुफे माफ कर सकते हो ? मैंने तुम्हारी तरफ बड़ा गुनाह किया है।"

साधु ने कहा, "माफ तो वही करता है । श्रौर सच्चे जी से उससे माफ़ी माँगी नहीं कि उससे पहले ही माफ कर देता है। सच यह है कि श्रादमी खुल कर माफ़ी तभी माँग सकता है, जब वहाँ से उसे माफ़ी मिल चुकी होती है। श्रौर मैं ! श्राज कितना खुरा हूँ, कितना शुक्रिया मानता हूँ उसका, कैसे कहूँ !"

दारोगा ने कहा, "आप इतने यहाँ वैठें, मैं अभी आता हूँ।" कहकर अन्दर गये।

मानो अब ऐक्य में जो कुछ बाधक था, सब-कुछ बह गया है। स्त्रो से कहा, ''दो दस्तरखान बिछाश्रो और अपने कमरे में जल्दी तैयारी करो। उन्हें ज्यादा फ़ुरसत नहीं है।''

पत्नी, आर्नान्दत-चकित, न समम सकी, क्या बात है, कौन हैं; लेकिन एक परिवर्तन—जो जैसे उसके सौभाग्यविधायक ने उस के पति में सम्पन्न कर दिया है, वह कैसे छिप सकता ? पूछा, "ऐसे कौन हैं ?"

उत्तर मिला, "कौन-वौन नहीं, जल्दी करो । पन्द्रह मिनट में हम श्राते हैं।"

पत्नी उब्राह के साथ काम में लगीं, जो उछाह तर्कातीत है, जो जैसे भीतर से उछला त्रा रहा है।

कमरे में आकर साधु से कहा, "आपको भीख नहीं दी जायगी। दावत दी जायगी । मैं समभता था, आप हर्ज और गड़बड़ पैदा करने यहाँ आ पहुँचे हैं । जैसे हम दोनों में कर्क डालना आपका काम है; लेकिन अब और देखता हूँ। जैसे वह कर्क़ पड़ना हम में जरूरी था, जिससे उस कर्क के जरिये हम एक-दूसरे को और अच्छी तरह देख सकें, समभ सकें और पा सकें। आप कर्क डाल कर हमें श्रौर मजबूती से मिलाने के लिए ठीक संयोग से यहाँ त्रा पहुँचे, श्रव मुफे इसमें सन्देह नहीं मालूम होता।"

साधु ने कहा, ''यह तो कहना कठिन है कि क्या किस मतलब से होता है। क्योंकि परमात्मा का राज्य इतना बड़ा है स्रौर हम उस के जर्रे के जर्रे से भी इतने नन्हे हैं कि उसके इन्तजाम को नहीं समभ सकते; लेकिन हम मजबूती से दिल में यह रख लें कि सब परमात्मा करते हैं श्रोर वह दयालु हैं। और जो कुछ होता है, उसे चेष्टा करके श्रपनी उन्नति के श्रनुकूल रूप में देखें श्रौर समभें । वासना को बीच में डालकर श्रपने को तंग न करें। बाहर से बात में कुछ भी फ़र्क़ नहीं पड़ा; लेकिन परसों से मेरे आने को जिस रूप में देखते थे श्रोर श्रपने को तंग करते थे, श्राज वैसे नहीं देखते श्रौर खुश हो यानी मुझ में, खुद में न तो तुम्हें खुश करने की कोई सिंफ्त है और न रंज में डालने की। लेकिन फिर भी तुम रंज में थे त्रौर श्रव खुश हो। मैं वही हूँ, मेरा त्राना वैसा ही है, फिर भी तुम्हारे नजदीक बहुत भेद पड़ गया । इसलिए इस विश्वास में मजबूती से निवास करोगे कि सब कुछ वह करता है, तो वाहरी चीज ऐसी नहीं रह जायगी, जो तुम्हारी शान्ति को तोड़ सके; तब तुम्हारी शान्ति ऐसी निर्मल, टढ़ श्रौर प्रकृतिस्थ हो जायगी ।..."

इतने में भोजन के लिए बुलाहट हो गई । दारोगा ने कहा, "श्रापको मेरे पास बैठकर खाने में एतराज न होगा, मुझे उम्मीद है।"

साधु ने कहा, "एतराज तो मुभे किसी के भी साथ बैठकर खाने में होना चाहिए । भोली में डालकर ले जाने श्रौर श्रपने स्थान पर खाने की ही श्रादत मुभे पसन्द है; लेकिन श्राज मैं तुम को श्रपने इस एतराज से नहीं डराऊँगा। हाँ, खाने की चीजों में कुछ ख्याल रखता हूँ।" दारोगा ने कहा, "उस ख्याल का तो मुमे भी ख्याल रहता है। …तो चलिए।"

ंदोनों बैठक से निकत कर चले । जब साधु ने देखा---उन्हें श्वान्दर' ले जाया जा रहा है, तो उसे तनिक विस्मय हुत्रा, संकोच भी। पूछा, "कहाँ ले जा रहे हो ?...''

दारोगा ने कहा, "चलिए। फ़िक न कीजिए। आपके लिए कहीं रोक न होगी। आप तो उसके हैं, जो सब जगह है।"

महिला ने देखा, तो विस्मय और हर्ष का ठिकाना न रहा । जो चाहती थीं, वह सब यों अनायास पति में कब और किस तरह घटित हो गया !

उन्होंने जिस कृतार्थ श्रीर धन्य-भाव से खिलाया, वह वर्णन में नहीं श्रा सकता ।

साधु ने मानों उन्हें उनका परम इष्ट प्रदान किया। उन्होंने जैसे पति को श्रौर नये सिरे से घनिष्ठ रूप में प्राप्त किया।

भोजन के बाद पति ने कहा, "जानती हो, इन्होंने मुफे क्या बताया है ? इन्होंने बताया है कि शान्ति वह रक्खो जो टूटे नहीं, जो दूसरे पर निर्भर होकर न रहे, न किसी बाहरी घटना पर, न व्यक्ति पर, जो खुद में पूरी हो श्रीर सर्वथा यथार्थ हो ।"—श्रीर साधु से पूछा—"क्यों, यही न ?"

पत्नी ने कहा, "तुमने इनसे माकी माँगी ?"

साधु कुछ कहने को हुन्त्रा।

पति बीच में बोल पड़ें, "यह तो कहते हैं मेरे हाथ न माफी है, न नाराजी। यह कहते हैं, जो सबका मालिक है, उससे ही माँगो, उससे ही लो।"

साधु ने कहा, ''हाँ, सब लेना-देना सीधे उसी से रखना चाहिए, वह सब दुःख हरता है।''

पत्नों ने कहा, ''लेकिन गुनाह बड़ा है। तुम वाबा, हमारा ध्यान

रखना और, हमारे लिए दुआ माँगना । हम दोनों को तुम्झरी माफी और दुआ चाहिए।"

साधु ने जरा मुस्करा दि र्य ''हाँ, मैं तुम्हारे लिए दुचा मॉर्ग्रैंगा श्रौर माफ्री मागूँगा। मैं दुनिया के लिए यह माँगता हूँ।' और उसी मुस्कराहट के साथ पूछा, ''कोई बाल-बच्चा है ?''

पत्नी ने पति की श्रोर देखा श्रोर पति ने पत्नी की श्रोर । फिर फट दोनों धरती की श्रोर देखने लगे ।

पस्नी ने फिर दबी जबान से कहा, "बाबा, इसके लिए भी दुन्त्रा माँगना । बरसों से हमारी साध है । तुम्हारी दुन्त्रा लग जायगी, तो जस मानेंगे।"

साधु ने कहा, "वह सब-कुछ देगा। उससे माँगे जाम्रो। मन, बुद्धि श्रौर देह से जितने के तुम समर्थ होगे, जितने के श्रधिकारी होगे श्रौर जितना तुम्हारे लिए उचित श्रौर हितकर होगा, श्रौर जितनी तुम्हारी प्रार्थना में शक्ति होगी, उतना ही वरदान तुमको उससे मिलेगा। भरोसा रक्लो, वह सब-कुछ देगा।"

कुछ देर बाद साधु ने कहा, "एक घंटे से काफी ज्यादा होगया, मैं झब जाऊँगा। मेरे लिए तुम लोग भी दुझा माँगना।"

वह चला गया।

k

डेद साल में उन्हें पुत्र की प्राप्ति हुई। दोनों साधु के बड़े कृतझ हैं। पुत्र को उसी का प्रसाद मानते हैं। हम पति-पत्नी की इस कृतज्ञता श्रोर मान्यता को, केवल बुद्धिहीन भावुकता समभें क्या ?

# एक टाइप

मेरठ स्टेशन से जब रेल चली तब देखा—एक पकी आयु के सज्जन दो बेंचों के बीच से अपनी राह बनाते हुए मेरी बिछी दरी के पास की खाली जगह को निगाह में रख कर मेरी ओर बढ़े आ रहे हैं।

''क्या मैं यहाँ बैठ सकता हूँ ?''

कहा, श्रौर दरी के कोने को जरा उठा कर रूमाल से उस जगह को भाड़ते हुए मैरे उत्तर की बिना श्रपेचा रखे वह वहाँ बैठने लगे।

मैंने कहा, "फ़िक न कीजिए, इसी पर बैठिए।" श्रौर उनके हाथ से दरी का छोर लेकर मैंने फिर ठीक से बिछा दिया। सज्जन बैठ गये।

बैठकर अपने चश्मे के मोटे लैन्सों में से उस कम्पार्टमेण्ट में अवस्थित नर-नारियों को वह निस्संग भाव से देखने लगे।

कुछ लोग अपने में व्यक्ति नहीं होते, वे एक टाइप के प्रतिनिधि हुआ करते हैं। उन्हें अपने जातिगत व्यक्तित्व की इकाई समसिए। वह रामलाल हैं, या श्यामलाल हैं, या शीतलप्रसाद हैं, या ये तीनों न होकर चौथे नाम वाले हैं। इससे कोई फर्क नहीं घ्याता। ये सब जगह सब नामों के नीचे एक ही मूल्य के द्योतक हैं । सामाजिक प्राणी की हैसियत से अमुक ही उनकी जीवन की नीति होती है, वस्तुओं का अमुक मूल्य, और विचारों की वही एक काट की बनावट । वे अपना निज का व्यक्तित्व बनाने के मंफट से आरम्भ से ही बचे होते हैं और अपने विश्वास आप गढ़ने का कष्ट भी उन्हें उठाना नहीं होता । ऐसे ये विश्वासी जीव निरापद जीवन यापन करते हैं ।

इसी भाँति मध्यम-मार्गी दीन-दुनियादार आदमियों की जाति का भी एक साँचा-सा बन गया है। वह मध्यम शित्ता उठाकर, मध्यम नौकरी या मध्यम व्यवसाय में लग जाता है, और अपनी मध्यम गिरस्ती रचाता है। वह पाप से बचता है, दान-पुन्न करता रहता है। घर बनाता है, जीवन का बीमा कराये रखता है, और श्रत्तिम दिनों में परलोक-साधन के लिए व्यवस्थित रूप में भगवद्भजन करता है। चोरी उसके लिए पाप है, भूठ गुनाह, तीर्थयात्रा धर्म, रिश्वत हक, और सूद सबसे ईमानदारी की श्राय। पैसा बड़प्पन है, और बड़ा मकान, बड़ी गिरस्ती और बड़ी श्रामदनी ही इसके लिए प्रतिष्ठा का लत्त्तण और सफलता की पहचान है। यह समाज के धरातल को बताता है। वह समाज की रीढ़ है। बँधा धर्म, बँधी श्राय और बँधे कर्म का यह स्वस्थचित्त और सन्देह-मुक्त जीव, अर्थप्रधान जलवायु में श्रच्छा मग्न रहता है।

रेलवे की वर्दी का जाड़ों का एक नीला कोट सज्जन पहने थे, गोल फेल्ट-केंप थी, ठीक-ठाक कमीज, ठीक-ठाक धोती झौर सुव्यवस्थित रूप में तस्मों से बँधा हुआ काला शू। जेब में एक किताब पड़ी हुई थी। सुघराई से रखी इज्जतदार मूछें थीं झौर शेव आज ही किया हुआ था। अवस्था पचास-पचपन होगी। "आप कहाँ जा रहे हैं ?" मेरे हाथ में ग्रॅंगरेजी का अलबार था जो उसी स्टेशन से लिया था। श्रोर मैंने देख पाया कि उधर उन्होंने देखा है, गोया वह कहना चाह रहे हैं—'मैं अलवार रोज पढ़ता हूँ, लाइए, दीजिए।' मैंने कहा, ''मैं पास ही जा रहा हूँ, लीजिए अलवार देखिए।'' उन्होंने अलवार ले लिया; उसे हाथों में रखकर पूछा, ''गाँधी महात्मा आजकल कहाँ हैं ?''

मैंने मन के भीतर कहा, "ऋजी महात्माजी की फिक छोड़िए। उनकी फिक आप अपने पर चढ़ने देंगे तो आपका चैन आख़राड न रहेगा।" और भीतर यह कहकर मैं चुप रहा।

मुमे चुप देख वह बोले, "गाँधीजी सच्चे महात्मा हैं, साहब। मैं भी खदर पहनता हूँ। यह देखिए, अन्दर की बनिआइन, देशी मील की है। लेकिन साहब, खदर महँगा बहुत है। हम गरीब क्या करें ?"

मेरा ध्यान ऋखवारों को पकड़े हुए उनके दायें हाथ पर था, जिसकी नसें उभरी हुई थीं, भूरे-भूरे घने बाल उगे थे, ऋँगुलियाँ मोटी श्रौर छोटी थीं, ऋँगूठा गुट्ठल था, श्रौर कलाई पर चमड़े में जड़ी 'कीप सेक' बैठी मिनट-मिनट सरक रही थी।

''दिल से साहब हम महात्माजी के साथ हैं। लेकिन घर-बार है, बाल-बच्चे हैं। एकदम तो सब-कुछ छोड़ा नहीं जा सकता। हमारे कस्बे में भी एक बार महात्माजी आये थे।"

कुछ देर में एक स्टेशन श्राया, रेल ठहरी श्रौर बराबर की बेंच से एक महाशय वहाँ उतर गये। सज्जन उठकर उस खाली जगह चले गये।

मैंने कहा, "बैठिए, बैठिए।"

बोले, "मैं ठीक हूँ, आप आराम कीजिए।"

उन्होंने अपनी आँखों के सामने अख़बार फैला लिया और मैं कुछ देर टालकर बिस्तर पर लेट गया। श्रखबार का यह सका देखा, वान्टेड पर कुछ देर रुके और तीन-चार मिनट में ऋखबार मेरी श्रोर बढ़ाकर कहा, "लीजिए साहब। थैंक्स।"

' अखवार लेकर मैंने तकिए के नीचे डाल लिया। अब वह रेल की खिड़की की राह बाहर भागते हुए खेतों की श्रोर देखने लगे। मालूम हुआ—वे इसमें बहुत मग्नता पा सकते हैं। मानों उन्हें वहाँ से कुछ सन्देश-सा, कुछ विस्मृति-सी अथवा कुछ स्मृति-सी प्राप्त होती है। वे कुछ देर चश्मे में से बाहर का दृश्य देखते, कुछ देर बाद चश्मा माथे पर चढ़ा लेते श्रोर खुली आँखों से दृश्य-पान करते।

मैंने पूछा, "कहिए आप कहाँ जाएँगे ?"

बोले, "मैं भी दूर नहीं जाऊँगा।"

मैंने पूछा, "क्या कारबार है ? मुलाजमत करते हैं ?"

"करना-कराना तो साहब सब निंबटा चुका । श्रव तो भगवान् का सुमरन ही है ।"

"पेन्शन हो गई है ?"

"जी हाँ, वाल-बच्चे काम सँभालते हैं।"

मैंने कहा, "बड़ा लड़का है ? क्या उमर है ?"

"तीस बरस का होगा। रेल में ३४) का नौकर है।"

"त्र्यौर उसके भाई-बहन हैं ?"

"जी हाँ, चार भाई श्रीर चार बहनें श्रीर हैं।"

"सबकी ब्याह-शादी हो गई ?"

''नहीं साहब, दो लड़के और दो लड़कियाँ अभी छोटी हैं।'' ''क्या पेन्शन है ?''

"अजी पैंतीस रुपए मिलते हैं। बीस रुपए से मेरी नौकरी लगी थी। रिटायर होते वक्त सत्तर तक पहुँच गया।...दो लड़के हाईस्कूल में पढ़ते हैं। छोटा प्राइमरी में है। बड़े दो नौकरी से लगे हुए हैं। दो लड़कियों के हाथ पीले कर ही चुका, बाकी दोनों के व्याह में दो-दो ढाई-ढाई हजार और लगाना है। वह भी हो जायगा। लड़कों के लिए दो अलग मकान बनवा दिये हैं। अपना फर्ज इतना ही कर देना है। आगे की भगवान् जानें। वे हैं और उनका भाग्य। अजी कौन किसका करता है। सब अपने करम का खाते हैं। जितना हो सका कर दिया है। और अपना क्या है। दो साल और रहा तो बीमे की रकम भी पक जायगी। आठ हजार वह हो जाएँगे। यह सब बाल-गोपाल का ही समकिए। हमें अपने लिए अब क्या करना है ? दो रोटी और राम का नाम।"

मैंने पूछा, "आपकी पेन्शन पैंतीस रुपए है न ? फिर यह स<del>ब</del> आपने कैसे बन्दोबस्त कर लिया ?"

वह हँसे नहीं, रुष्ट भी नहीं हुए, उन्हें जैसे विस्मय हुआ श्रोर उन्होंने कहा, ''तनख्वाह बीस से ही शुरू हुई थी, लेकिन उसी के भरोसे कौन रहता है ?''

मैंने कहा, ''रेल में इतनी आमदनी है ?''

बोले, "करने वाले के लिए सब जगह रास्ते हैं। श्रनसूफते के लिए क्या कहा जाए ?"

मैंने कहा, "तब तो आए बेफिक हैं ?"

बोले, "जी हाँ, मैं किसी खटराग में नहीं हूँ। दुनिया देखी, सब माया है। सब परपख्न है। जितना मोह करो, उतना ही वह खाने आता है। और कुनबे वाले क्या ? सहाई क्या ? अपना श्रसल में कोई भी नहीं है। सत्त नाम ही अपना है और कुछ साथ नहीं जाता।"

में सज्जन की श्रोर देखने लगा। वह हर भाँति सम्भ्रान्त श्रौर शीलवान् दीखते थे। देखते ही उनके प्रति श्रादर होना स्वाभाविक था। उनके जीवन में श्रौर उनके मन में शंका का कीड़ा कहीं न

३२

दीखता था श्रौर पचास-पचपन के होने पर भी उनके चेहरे पर श्रौर कदाचित् हृदय पर भी विशेष रेखाएँ न बनी थीं।

मैंने तब हठात् अपने तकिए के नीचे से अखबार भपट कर खींच लिया। उसमें आँख चिपका, में तकिए के सहारे सीधी तरह लेट गया। पलकों पर सपने-से आने लगे और मैं सो गया।

मुभे प्रतोत हुआ, जैसे मैं कहीं बाग में हूँ और ऊँचे-ऊँचे पेड़ हैं और बहुत-सी मधुमक्खियाँ भनभन-भनभन कर रही हैं। मैं दोनों हाथों से उन्हें हटाना चाहता हूँ, पर उनकी भनभनाहट दूर नहीं होती। वे इकट्ठी की इकट्ठी मिलकर चारों ओर घुमड़ रही हैं। मुभे भय है, वे मुभे काटेंगी। मैं हटाना चाहता हूँ, वे नहीं हटतीं। मैं संकट में हूँ।...

तभी सहसा मेरी ऋाँख खुली। मैंने पाया, सज्जन ऋपनी सीट पर बैठे ऋाँख मूँदे कुछ गुनगुना रहे हैं। मुभे मालूम हुआ वह भगवान में लीन हैं। वह जैसे मचल-मचल कर कहना चाह रहे हैं—

"सान्ताकारंग भुजकसेनंग पदमनाबं सुरेखम् "

वह खूब भावासिक्त हैं, ऋार्द्र हैं, ऋौर उनका सिर रह-रहकर भक्ति में डोल रहा है—

"विसित्राधारं गगनसदिसां मेघवर्णन सुभांगम्।"

मैं फिर सोने की चेष्टा करने लगा। लेकिन श्लोक के दुहराए जाते चरण रुक-रुककर मेरे कानों पर लगते थे। वे किसी भी भाँति प्रीति-वर्द्धक नहीं थे। श्रौर मैं सोचता था-भक्ति मौनाव-लम्बी हो तो क्या उसकी कम सुनाई होती है ? लेकिन श्लोक तो पूरा होता ही रहा-

'लद्मीकान्तं कमलनैनं योगिबिन्थ्या सुनगरम्।' फिर चौथा चरए भी आया— 'बन्दे विष्णुं भवभय हरम सर्व लोकेन्रजनाथम् ।'

उसके काफो देर बाद तक ऋाँखें उनकी मुँदी रहीं। फिर जब वे खुलीं, मालूम होता था वे नई-ही-नई इस दुनिया की माया पर खुली हैं श्रोर यह माया उनकी कोरी दृष्टि से एकदम नीचे है।

खुला र जार पर गांग उत्तम करा टाट रा रक्सन गांग र र जन्होंने मेरी त्रोर देखकर कहा, "श्रापने यह पुस्तक देखी है ?" श्रौर जेब में से वह पुस्तक निकाली। मैंने पुस्तक का नाम देखा— 'तत्त्वचिन्तामणि।' वह मेरी बहुत ही रुचि की पुस्तक थी। एक बार देखकर मैंने उसे श्रपने स्वाध्याय की पुस्तक बनाना चाहा था। लेकिन उसी पुस्तक को उनके हाथों से श्रपनी श्रोर बढ़ती श्राती पाकर मुक्ते श्रसमञ्जस हुश्रा। उस पुस्तक को उस समय हाथ में लेकर उलटना-पलटना श्रौर उसकी प्रशंसा करना मुक्ते रुचिकर न हुश्रा। मैंने कहा,''जी हाँ, श्रापको इस पुस्तक में रस मिलता है ?"

बोले, "अपूरब पुस्तक है। आपने 'कलियान' पत्तर देखा है ! गोरखपुर के ये 'कलियान' वाले लोग बड़ा उपकार का काम कर रहे हैं, साहब !"

मैंने कहा, "जी-हाँ, जी-हाँ।...श्राप संस्कृत तो खूब जानते होंगे ?

बोले, ''श्रजी नहीं साहब । संस्कीरत जानते तो नहीं । लेकिन देवभाषा तो साहब, वही है । श्रोर उसमें कितना मिठास है, देखिए—

"सान्ताकारंग भुजगसेनंग..."

त्र्यौर दो-दो बार दुहराकर श्लोक के पूरे चारों चरण उन्होंने मुफे फिर सुनाये।

श्रोर भी गहन तत्त्व की श्रोर दर्शन-भक्ति की बातें वह मुफसे करते रहे। गनीमत यही थी कि मुफे पास ही उतरना था। मेरा स्टेशन श्राया श्रोर मैंने उतरते हुए सज्जन से बिदा ली। उन्होंने कहा, "श्रच्छा जाइएगा ? भगवान कुशल-मंगल रखे।" श्रौर बिस्तर को लपेटते हुए जो मेरा श्रखबार नीचे गिर गया था उसे उठाकर, मुफे दिखाकर सज्जन ने कहा, "क्या इसकी श्रापको जरूरत है ?"

```
मैंने कहा, ''नहीं-नहीं, आप रखिए।''
और मैं चला आया ।
```

इवके में

हठात् विदा ली, त्र्यौर भटपट इक्के पर सवार हो मैं चल
 पड़ा ।

चलते इक्के में अकेला बैठा सोचने लगा, "तुम भी आदमी हो। वक्त पर कुछ कर सकते ही नहीं, फिर सोचते हो, क्यों नहीं कर सके। बैठे सोचा करो, कुछ नहीं, तुम निकम्मे हो। हाँ तो, सीधे मुँह उठाकर चलते चले आए, यह नहीं कि गुरुजनों के चरन छू चलो।"

श्रौर इक्का चल रहा था। श्रौर इक्केवान श्रपने मरियल घोड़े को टिक-टिक करता चला रहा था। श्रौर घोड़ा सैकिंड दो सैकिंड इक्के के बोक को जरा जल्दी खींचता, फिर श्रपनी रफ्तार पर श्रा जाता। श्रौर बनारस की सड़क श्रौर गली इसी भाँति पार होती जा रही थी।

सोचा—यह क्या बात है जी, कि कहीं जान्त्रो स्रोर फिर वहाँ स्रा जास्त्रो। पहले तो कहीं जान्त्रो ही क्यों स्रौर स्रगर चल ही पड़े स्रौर पहुँच ही गए तो फिर वहाँ से स्रा जाना क्यों जरूरी हो जाना चाहिए? नहीं नहीं, सब गड़बड़ है। यह सब तमाशा है— त्र्यौर मैंने गिरने से बचने के लिए एक दम इक्के का डंडा पकड़ लिया, कहा, "ठीक से क्यों नहीं चलाता रे, इक्का ?"

बोला, ''बाबू चुन्गी की मिन्सपल्टी में लकचर होत हैं, और सड़कन में गड़हे पड़े जात हैं।"

मैंने कहा, "गाड़ी में बक्त थोड़ा है। ज़रा इक्का बढ़ाए चल।" उसने कहा, "होय टिक-टिक।"

श्रीर घोड़े के खड़े दाएँ कान पर चाबुक का तस्मा भी जोर से बिठा दिया।

घोड़ा श्रगले पैरों पर जोर देकर बढ़ा, दौड़ा, श्रौर फिर वैसा ही मद्धिम हो गया।

श्रौर पास रक्खे पुलिंदे पर कोहनी टेक, त्र्यौर ठोड़ी हथेली पर रखकर देखने लगा यह भारत-धर्म-महामण्डल है, और उसके चारों श्रोर खेत भी हैं श्रीर बगीचे भी हूँ। श्रीर यह लाल तीन मन्जिल का मकान कैसे सुन्दर डिजाइन पर बना है। और ये श्रौरतें रोज सामने के इस तीन मन्जिल के सुन्दर लाल मकान को देलती हैं, हँस-हँसकर श्रपनी टोकरियाँ बुनती हैं, गालियाँ बकती हैं, अपने-अपने मर्दों को लेकर अपने बन्द घरों के भीतर फूस-गूदड़ को त्रोढ़ना विछौना बनाकर सोती हैं, त्रौर रात काट देती हैं। श्रोर फिर दिन में श्राकर इस लाल विशाल महल की गुर्राती झाँखों के सामने हँसती त्रौर चुहल करती हुई त्रपना गोवर पाथती स्रीर टोकरी बुनती हैं। स्रीर हम कहते हैं, प्रेम। स्रीर प्रेम के साथ कहते हैं, गुलाब, बुलबुल, शराब, मखमल के तकिये, खड़े आइने और यह और वह । और कहते हैं विरह, वियोग, विछोह, कसक, टीस, आह, आँसू, आग आदि। और कहते हैं, सौन्दर्य, और Aesthetics । ज्ञीर कहते हैं आर्ट।... और ये श्रीरतें मर्दी को लेकर श्रनगिनत बच्चे जनती हैं, श्रीर गोबर पाथती हैं, और टोकरी बुनती हैं, और हँसती हैं और मगड़ पड़ने को भूखी रहती हैं, श्रौर गालियों से भरी रहती हैं।...श्रौर भारत-धर्म-महामण्डल का कार्यच्तेत्र विशाल है, श्रौर कार्यालय भी बारोनक है।...

मैंने कहा, "क्यों रे, यह इक्का और यह घोड़ा ! तभी तैंने चिल्ला-चिल्ला कर मुफे अपने इक्के पर बुलाकर बिठाया। गाड़ी न मिली तो तुफे धेला न मिलेगा।"

इक्के-वाले ने चाबुक सर्राया और एक कस कर दिया, और एक अति घनिष्ठ गाली दी। घोड़े ने दुलत्ती माड़ी और फिर दौड़ पड़ा। तब इक्के वाले ने कहा, ''वाह मेरे बेटे! और अपने बेटे के पुट्ठे पर प्यार के चार थपके दिये।"

मैंने देखा, "चाबुक की चोट पर घोड़ा एक बार खीम में दुलत्ती भाड़ता है। तब क्या मैंने यह भी नहीं देखा कि प्यार की थपकियों पर एक बार ही उसकी देह में हर्ष की सिहरन दौड़ जाती है, खड़े कान खड़े रोंगटों की तरह काँपते-से हैं श्रौर भाग की चाल में उल्लास श्रा जाता है? उसने क्या नहीं सुन लिया है--श्रौर वह उद्धलता हुश्रा पीछे इक्के के बोम को खींचता खुशी से भागता चला जा रहा है।

सोचा, "चाबुक की चोट क्या भूठ है ? नहीं तो फिर क्या प्यार की थपकियाँ भूठ हैं ? एक ही इक्के वाला अपने घोड़े को कोड़ा मारता है, और बेटा कहकर प्यार करता है। इसमें कौन बात भूठ है, और कौन सच है ? किस बात में वह इक्के वाला अधिक प्रकट, निकटता से घनिष्ठ और प्रकाशित है ?"

मैंने इक्के-वाले को अपने स्थान से देखा, चेहरे पै रेखाएँ छाई थीं जिनमें जानना असम्भव था कौन क्या प्रकट करती हैं और कौन क्या। माथा कम था और भौंदे भारी-घनी होकर आँखों पर छज्जे-सी छाई थीं और ठोड़ी की नोक लटकती जा रही थी।

मैंने कहा, "कब से बनारस रहते हो ?"

उसने कहा, "बाबू, दस बरस हुई गए, तबहिं से यह जिनावर

हमारे पास है। कबहुँ इन्ने दगा नहीं दई, वफादार जिनावर है।"

कहकर, घोड़े को जो धीमा होता जा रहा था, गाली देकर घुमा कर एक कोड़ा जमाया, "अत्रेरो साले...''

मुफसे कहा, ''बाबू, पूरे दस साल हुई गए। श्रौर इहाँ पीढ़ी-दर-पोढ़ी रहत श्रा रहे हैं। परि, जबहुँ से जा इक्का में परे हैं जेइ जिनावर]है।''

त्र्यौर में इक्के के बीच में बैठा सड़क पार करता हुत्रा रेल के स्टेशन के निकट खिंचा हुन्ना जा रहा था।

...क्यों जी, य' क्या है ? अभी बनारस, अभी टिकट लिया, रेल में बैठे, और कल दिल्ली और आज बनारस ? क्यों रोज ही रोज एक ही अपने स्थान पर नहीं ? और क्यों वहीं पूरी तरह तृष्ति नहीं ?...पर, किस लिए एक जगह तृप्त रहा जाय ?...तृप्त ही क्यों रहा जाय ? क्यों न यहाँ से वहाँ भागते फिरे जायँ, और एक दिन आये कि जहाँ हों वहीं ठएडे होकर ढेर हो जायँ ? आखिर यही तो होना है---फिर क्या नहीं, और क्या हाँ ।

त्रोर यह रेल भी तमाशा है । फक-फक करती हुई आकर खड़ी हो जाती है, और कहती है—'आआ लोगो, यहाँ से वहाँ चलो ।' और पाँच-दस मिनट बेचारी चुपचाप प्रतीचा में खड़ी रहती है, और लोग जो आते हैं उन्हें अपने पेट में लेकर फक-फक करती हुई फिर चल पड़ती है । और कुछ काम ही नहीं है इसे, यही करती रहती है। हर जगह यही कहती है—'यहाँ से चलो वहाँ।' और लोग इसी स्थानान्तरित होते रहने को कहते हैं—'हम काम कर रहे हैं।' इसीकी परिभाषा बनाकर कहते हैं—'हम व्यापार कर रहे हैं, व्यवसाय कर रहे हैं, —प्रचार कर रहे हैं. आन्दोलन कर रहे हैं, उपकार कर रहे हैं, परिवर्त्तन कर रहे हैं,--हम काम कर रहे हैं।'...

अवके जोर से मेरा सिर पास रक्खे अपने बिस्तर के पुलिन्दे में लगा। ख़ैर हुई कि ट्रङ्क में नहीं लगा। ध्यान आया, दुनिया ख़याली नहीं है, और यह बनारस का इका है और बनारस की सड़क है; इसलिए, ख़याली जीव बनकर बैठूँगा इसमें, तो ख़ता खाऊँगा।

मैंने कहा, ''मम्भाल के क्यों नहीं चलाता रे, इक्का । श्रौर मैं, सम्भल-सम्भाल, चौकन्ना हो बैठा ।''

देखता हूँ कि सड़क को पार करने की जल्दी नहीं है। इक्के के नीचे से गहरे चेचक के दाग-से गड्ढों वाली यह बुढ़िया खाला सड़क बड़ी धीमी-धीमी चाल से खिसक रही है।

मैंने कहा, "इका बढ़ाता है कि रेल निकालने की धुन में है ? रेल निकली कि फिर तू है, ऋौर मैं।"

उसने घोड़े की पूँछ के पास हाथ लगाकर कहा, ''होय, टिक-टिक…''

मुफ से कहा, ''बाबू, कहाँ जाव ?''

मैंने खुशी से कहा, ''दिल्ली।"

'दिल्ला !' श्रोर वह मुफे श्राँख फाड़कर देखने लगा, "बाबू, दिल्ली !'' उसने समफा होगा, सोने से कम कीमती धातु तो क्या दिल्ली की सड़कों में लगी होगी, श्रोर पानी की जगह लोग इत्र पीते होंगे। दिल्ली के श्रचरज से उबरने पर पूछा, "बाबू, तुम्हारे इहाँ कहा रोजिगार होत ऐ ?''

मैंने कहा, "चलो-चलो, इका चलास्रो।"

इका चल ही रहा था, श्रौर चल पड़ा।

"बाबू, धिल्ली में मोगल के बादशाह रैत हते। वोई धिल्ली ! वच्चाँ किल्ला ऐ ?"

80

मैंने कहा, ''हाँ, वही दिल्ली। श्रीर वहाँ किला है। श्रीर वहाँ चाँदनी-चौक है।"

"चाँधनी-चौक !"

"खूब चौड़ी, पक्की, हमवार सड़क है। ट्रामें चलती हैं। बड़ी रौनक़ है। तुमने नहीं देखी ?"

"बाबू, हमारे चौक से बढ़िया ऐ ?"

"त्रारे, दुनिया में एक है।"

"अच्छा !" और वह अपने घोड़े की तरफ देखकर बोला, "चल बेटे, शाबाश !"

इस अवोध प्राणी के भीतर दिल्ली के सम्बन्ध में महत्त्व जगा-कर अनुमान हुआ कि मैंने अपना भी महत्त्व बढ़ा लिया है। जैसे सचमुच दिल्ली में रहना मेरी अपनी निज की ऐसी विशिष्टता है कि उसके बिल पर अनदिल्ली वालों से मैं अनायास ही बड़ा हो जाता हूँ ।...छि:-छि:, मैं सोचता हूँ आदमी आदमी है कि जान-वर है।

मैंने कहा, "भई, हमको बताते चलो कि रास्ते में कौन क्या है, कौन क्या ? हम बनारस में नये हैं। श्रौर बनारस जितना पुराना शहर है उतना दिल्ली क्या, कोई भी नहीं है।"

उसने कहा, "बाबू,...!' आगे उसने वाक्य को पूरा न किया, और मैंने अनुभव किया कि बनारस को दिल्ली के आस-पास पहुँचा देखकर बनारस के सम्बन्ध में अधिक उल्लास उसमें रोष नहीं रहता, कुछ लज्जा का भाव ही आ उठता है। "बाबू, बना-रस..." कहकर वह नीची निगाह से अपने घोड़े को देख उठा, और हाँकने लगा।

देखो जी, यह ऋहङ्कार भी क्या है ! यह मुझको तुम से, या तुमको मुझ से, बड़ा बना देकर ही समाप्त नहीं होता । यह चीजों को, शहरों को, नामों को, शब्दों को भी एक-दूसरे के सामने ऊँचा चढ़ाने श्रोर नीचा गिराने की चेष्टा करता है। मैं मैं हूँ, इसलिए, तुम से बड़ा हूँ। इसलिए मेरा कुर्ता भी तुम से बड़ा है। इसलिए मेरी गाली भी तुम से बड़ी है।....इस श्रहङ्कार की हद नहीं !... बुरी बला है यह, एक आफत।

पास ही एक बढ़िया-सी कोठी दिखाई दी, त्र्यौर सचेत होकर इक्के वाले ने कहा, "बाबू, ये इण्डियन परेस है।"

मैंने मन में दाहराया, "इण्डियन प्रेस !"

"बाबू, छापेखाना है। किताबें छपत हैं।"

मुमे यह धृष्टता उसकी अच्छी नहीं लगी कि मुभी को सम-भाने बैठता है, प्रेस क्या चीज होती है। मैंने कहा, ''इक्के को बढ़ाओ जल्दी से, देर हो रही है।''

इका बढ़ा और मैंने सोचा, ''इण्डियन प्रेस ! खूब तो चीज है । वही न जहाँ ज्ञान धड़ाधड़ कल पर छपता है, जिल्दों में बँधता है और जहाँ फिर उसके खूब दाम उठा लिये जाते।हैं ! नया-पुराना, हल्का-भारी, स्कूली-श्रस्कूली, शास्त्रीय-श्रशास्त्रीय,---सब प्रकार का ज्ञान पक्की मजज्बूत जिल्दों में सिलकर, बँधकर, एजेन्सियों में पहुँ-चता है और परीचा की मार्फत डिप्रियों के और ज्ञान के भूखे जनों को ऐसे सुभीते से मिल जाता है जैसे घाव वालों को हर अस्पताल से मरहम का फाया। इस प्रकार ज्ञान का वितरण होता है, पुण्य का अर्जन होता है और धन का सख्रवय होता है और इस श्चर्जन-संचय के मार्ग में, ज्ञान नामक पदार्थ के व्यवसाय-द्वारा कोटि-कोटि संपादक, लेखक आदि, उक्त पदार्थ की उत्पत्ति के अमी-जन, सहज रूपसे पल जाते हैं। आरे वह कलें बिजली के जोर से ऐसी भूत की तरह चलती हैं कि उनके पेट भरने के लिए अपरिमित ज्ञान को उगते रहना ही चाहिए। बिकहीं न कहीं से मजदूर लोग खोद-खोद कर ज्ञान लायें, उगलें, उड़ेलें, कि जिससे कल चलती रहे, और उसमें लगा रुपया आमदनी देता रहे। और ज्ञान बढ़ रहा है, पत्रिकाएँ निकल रही हैं, लेख लिखे जा रहे हैं, पुस्तकें तैयार हो रही हैं, उपदेश दिये जा रहे हैं कि पुस्तकें पढ़ो श्रौर ज्ञानो बनो; क्योंकि, कल का भूत काम माँगता है श्रौर उस भूत का मालिक दाम माँगता है। यह उचित श्रौर श्रावश्यक है। क्योंकि उस मालिक को साढ़े चार लाख की समुद्र-तटपरा की एक कोठी पसंद श्रा गई है।—इसलिए लिखो श्रौर पढ़ो।...मैं जानता हूँ, इंडियन प्रेस खूब चीज है।"

"बाबू, उधर कीन का कालिज है।"

मैंने केंहा, "कीन का कालिज नहीं चाहिए, स्टेशन कितनी दूर है ?"

"नजीक ही है, बाबू !''

मन्दिर आये, खेत आये, कहीं बगीचे, फिर धमेशालाएं, मकान, घर, एक-एक कर आदमी के सब खेल, सब काम आने लगे। कहीं दो आदमी दीखते, कहीं तीन; कहीं दो स्तियाँ, कहीं तीन। लोग जा रहे हैं,काम कर रहे हैं, हँस रहे हैं, कुछ हैं जो रो भी रहे हैं।...गोखले शिल्प-विद्यालय का बहुत बड़ा बोर्ड लगा है, और उसके अधिकारी अवश्य समभते होंगे, उन्होंने जो किया है, उसी में से मनुष्य का और मनुष्य-जाति का उद्धार है।...और पान की दुकानवाली से एक अधिक चूना लगा पान लेकर जो आदमी उसे कोसता हुआ रस लेकर हँस रहा है, वह मान रहा है कि उसे और कुछ नहीं करना है। वह इस पानवाली के पान को और उसकी हँसी को, और उसे, सब-की-सबको, पा सके तो उसे इस दुनिया में और कुछ नहों पाना रहेगा, वह कृतार्थ हो जायगा।

मैंने कहा, "ठहरो, एक पान ले लें।" इक्का ठहरा, मैंने कहा, "एक पान तो लगा देना।" उसने बिना मेरी श्रोर देखे पान तैयार करना श्रारम्भ कर दिया। वह ऋपने उसी छैला को देख रही थी जो उसे देख रहा था श्रीर मुस्करा रहा था।

मैंने देखा, "वह तो गँवार है, और मैं बहुत अच्छे कपड़े पहने हुए हूँ, और एकदम सुन्दर हूँ, तब क्या मैं एक निगाह का भी हक़दार नहीं हूँ ?"

"बाबूजी, सुरती ?"

त्र्यब उसने मुभे देखा, वैसे ही जैसे एक दीवार देखे, तसवीर देखे, बिना भाव, बिना चितवन ।

मैंने कहा, ''नहीं।"

उसने कहा, "सुरती नहीं ?"

रास्ता चलते इक्के से उतर कर जो उसकी दुकान पर पान लेने श्राया है वह सुरती नहीं खायगा, इस पर उसे जैसे विश्वास नहीं हुन्रा, श्रचरज हुन्रा।

मैंने कहा, "नहीं।"

मुस्कराने से वह अब हँस पड़ी। जैसे मैं उसके सामने शून्य हो गया, बस वह छैला रह गया; और एक नई यह खबर रह गई कि एक आदमी ऐसा भी है जो पान माँगता है पर सुरती नहीं खाता। और वह हँस पड़ी। मेरी समफ में नहीं आ सका कि यह दुकान-वाली औरत जो इस अकर्मण्य असुन्दर युवक के सामने इस प्रकार सहज प्राय और सस्ती होकर अपने को प्रकट कर रही है, वही मुफ, जैसे सुपात्र युवा के सम्बन्ध में एकदम ऐसी संयम-शील किस भाँति है, कि मेरे अस्तित्व तक से बेखवर है।

मूने कहा, "बहुत हँस रही हो !"

यह खिल-खिला कर हँस पड़ी। बोली, "बाबूजी, बाहर रहते हो कहीं ? यह जो श्रादमी खड़ा है, एक ही बदमाश है इस शहर में। मुभे रोज छेड़ने को श्रा पहुँचता है। बाबू, तुम जाश्रो मत कहीं, मुभे इससे बचा दो।" त्रौर वह बेतहाशा हॅंस पड़ी, और युवक भी जोर से हॅंसा। मुफे भी हॅंसी-सी आई। पर मन में खीफ भी थी। देखो, इस आदमी के बहाने यह मुफसे अपना सम्बन्ध समफ सकती है और बना सकती है; यों इसके नजदीक जैसे मैं आदमी तक नहीं हूँ। मैंने जल्दी से अपना पान लिया, पैसा फेंका और इक्के पर आ रहा। कहा, "जल्दी चलो, जल्दी।"

फिर, जहाँ-तहाँ दुकाने ऋाईं, पेड़ ऋाये, घर ऋाये, खेत ऋाये। रहा हूँ त्र्यौर दुनिया को मुफसे मतलब नहीं है। इक्के वाले का मतलब रे, और वह यह कि स्टेशन पहुँँचूँ और तीन आने थमाकर मैं अपनी राह पकड़ूँ। उस पानवाली के सामने मैं शून्य से गया बीता सिद्ध हुआ। अपने बच्चे के सामने मैं ही बाबूजी हूँ; और अपनी पत्नी के सामने पुरुष मैं ही हूँ। कहीं तुम अपने को, अपने में; सारी दुनिया पाते हो। दूसरे चएए पाते हो, तुम दुनिया के निकट एक शून्य जैसा बिन्दु भी नहीं हो । संयम-श्रसंयम क्या है ? वह पानवाली उस भद्दे युवक के सम्बन्ध में अपने को सर्वथा संयम की आवश्यकता से दूर, अलग, बना सकी; तभी तो यह सम्भव हुन्ना कि मेरे विषय में वह ऐसी संयमशील हो उठे कि मेरी उप-् स्थिति तक की चेतना उसमें न जागे ! मैं पुरुष हूँ, यह तक भी बोध उसे न प्राप्त हो। माहात्म्य सती का ही सुना है, कुमारी ब्रह्म-चारिणी की महिमा सुनने में हमारे नहीं आई । और, पत्नी हो, तभी तो कोई सती होती है। सती होने के लिए क्यों पत्नी होना श्रावश्यक है ? जो पत्नी बन सकी ही नहीं, वह क्या फिर सती भी नहीं बन सकेगी ? इसका क्या उत्तर है, इसमें क्या तथ्य है ? मीरा ने अपने को कृष्ण की चेरी बनाया, कृष्ण से यह सम्बन्ध स्थापित किया जहाँ मर्यादा की कोई रेखा नहीं रह गई, संयम का भ्यान ही नष्ट हो गया। क्या इसी का यह परिएाम न था कि वह

श्रपने जीवन-भर, किसी भाँति न समम सकी कि वह व्यक्ति, जिसके साथ लोग कहते हैं उसका ब्याह रचाया गया था, श्रौर लोग कहते हैं जो उसका पति है,—उसका पति या उसका कोई भी कुछ कैसे हो सकता है ? कृष्ण की पत्नी बनकर, श्रपना सब कुछ कृष्ण का बनाकर, उसने मानो दुनिया के श्रास्तित्व को ही श्रपने सामने से मिटा दिया। पर...रेल का स्टेशन कहाँ हैं, कितनी दूर है ?…

मैंने, कहा ''क्यों रे, स्टेशन नहीं ऋाया ?''

बोला"बाबू, जेइ मोड़ पार श्रस्टेसनई है।"

मैंने देखा-ईसाइयों का मिशन है, बौद्ध भिक्खुओं का भी कुछ है, श्रौर वहीं नीचे एक लोहे के थाल में मक्खी उड़ाता हुन्ना जो मूँगफली बेच रहा है, उसका एक लड़के से मगड़ा मचा है। श्रौर एक दर्जी की दुकान है, एक सोडावाटर की दुकान है श्रौर कतार में कई दुकानें हैं। श्रौर एक जगह पाँच-सात कुली इकट्ठे होकर सुल्फे का एक-एक दम लगा रहे हैं, श्रौर जो एक श्रोर सड़क पर पाँच-छा, ईसाई मिसें जा रही हैं, उन्हें देखते जाते हैं। श्रौर कुछ कालिज के लड़के श्रमरीकन कॉलर की कमीजों में बेंचों पर बैठे लेमन पी रहे हैं। एक के हाथ में टैनिस का बल्ला है, दूसरे के में हॉकी। स्टेशन श्रव श्राया।

इक्के वाले ने इक्का थमाकर कहा, "बावू, कुली · · " मैंने कहा, "हाँ कुली..."

दो-तीन कुली दौड़ आये और लड़ने लगे। आंखिर, एक ने बिस्तर उठाया, एक ने ट्रंक।

"बाबू, डौढ़ा दरजा ?"

मैंने देखा, मैं इन कुलियों को यह नहीं कह सकता, कि चौथा

दरजा नहीं है, इससे तीसरे में बैठता हूँ। इसे ये लोग 'एप्रिशियेट' नहीं कर सकेंगे। मैंने कहा---

"ड्योदा !--हाँ;---नहीं,---तीसरा ।"

त्र्यौर जब तक भीड़ को चीर कर अपनी राह बनाता हुआ टिकट की खिड़की पर पहुँचता हूँ, पाता हूँ, बटुआ साफ गायब;है। मैंने कहा, ''चलो, यह भी ठीक।''

## पानयाला

चाँदनी-चौक की एक दूकान पर बैठा कुछ खरीद कर रहा था कि स्रावाज सुन पड़ी, "प्वाइन बिनारिस !"

आवाज सुरीली थी, उसमें रस था। मैंने मुड़कर देखा। देखता हूँ कि एक मोटर से एक भद्र पुरुष उतरे हैं, तीन महिलाएँ उनके साथ हैं, जिनमें दो नवीन हैं, एक प्रौढ़ हैं, और एक पान वाला हाथ में पानों की थाली लेकर उनके पास पहुँच कर कह रहा है ''आ्ला पाइन, बिनार्सी पाइन !''

वे लोग तनिक इस आतिथ्य-भेंट पर रुके। चए भर रहकर उन नवीनाओं को हँसी छूट आई और आपस में हँसती-हँसती वे दोनों आगे बढ़ गई। प्रोढ़वया महिला और वयस्क पुरुष भी आगे चल दिये।

पानवाला मुड़कर फिर फुटपाथ पर आ गया और डोलने लगा। उसी ऋदा की श्रावाज देता जाता था, "प्वाइन बिनारिस श्रा' ला पाइन, बिनार्सी पाइन !"

पैसे देकर मैं पान नहीं खाता। पर पान खाने का सवाल नहीं था। मैंने कहा, "श्रो बनारसी पान।" सुनकर तपाक से वह मेरे सामने श्रा गया।--- "श्रा'ला पाइन, बिनार्सी पाइन !"

मैंने देखा, पानवाला खूब है। बढ़िया बारीक गाढ़े का सफेद कुर्ता पहने हैं। उससे मेल खाती हुई धोती। पैरों में नफीस हल्के पंजाबी जूते हैं। टोपी करीने के साथ ऐन कोएा पर रखी है, जिसमें से दाई त्रोर टेढ़े-मेढ़े कढ़े बाल कुछ दीखने के लिए निकले हुए है, मूछें बारीक-बारीक कटी हैं, हजामत बहुत साफ है। क्राँखों में सुर्मा है, त्रोठों पर ढंग की पान की गहरी लाली है। हाथ में जो थाली है, चाँदी की है। उस पर चाँदी के वर्क लगे पान सलीके से चिने हैं। कुछ बहुत बढ़िया शीशियाँ कतार में रखी हैं। थाली के बीचों-बीच ऊपर एक विजली की बत्ती लगा रखी है, वह चाँदी के कमानीदार तारों से थाली पर टिकी रहती है।

यह सब देखकर हँसने को जी चाहा।

मैंने कहा, "देना एक पैसे का पान।"

उसने चाँदी की एक सलाई उठाई, पहले एक शीशी में डाली फिर दूसरी में, उसे पान के एक बीड़े पर फेरा, त्र्यौर उसी सलाइ से उस बीड़े को उठाकर पेश कर दिया।

मैंने कहा, ''यह क्या किया ?''

उसने कहा, "हुजूर इत्र है, मुलाहिजा हो।"

मैंने बीड़ा लेकर मुँह में दे लिया। पान नहीं खाता तो क्या, खाना जानता हूँ। पान उम्दा था। मेरे ख़्याल में पानवाले के हक में यह नफे का सौदा नहीं है। क्या यह सजधज इस पान के सौदे के उपर वह रख सकता है ?

मैंने कहा, ''श्रच्छा एक बीड़ा श्रौर लगा।'' उसने उसी भाँति एक बीड़ा लगाकर सामने पेश कर दिया। कुछ बच्चे श्रासपास जमा हो गये थे । पानवाला ठहर-ठहर कर कहता रहा, ''श्रा'ला पाइन, बिनार्सी पाइन !'' मैंने दो पैसे देते हुए कहा, ''दिन में कितना कर लेते हो ?'' बोला, ''जी, आपकी मेहरबानी से गुजर हो जाती है।'

मैंने कहा, "श्रच्छा, हम रोज तुम्हारा पान खाया करेंगे। श्रच्छी लज्जत देता है।"

में हँसता जाता था।

उसके श्रोठों के वक्र में जैसे धन्यवाद था। वह भी मुस्कराता-सा था।

उसने एक बार कहा, 'प्वाइन बिनारिस' श्रौर जब देखा कि कोई गाहक नहीं है, श्रागे बढ़ लिया।

खरीद के बारे में जरा शिथिल होकर मैं इस पानवाले के तमाशे को देखने लगा। जिधर से जाता था, एक बार तो राह चलता श्रादमी भी श्रावाज सुनकर इसे देखने लग जाता था। मैंने देखा, जहाँ किसी अच्छे कपड़े वाली स्त्री को देखता है वहीं पहुँच कर और भी अदा से कहने लगता है, "प्वाइन श्रा'ला प्वाइन !" मोटर में यदि एक भी स्त्री हो, उसके पास पहुँच जायगा, कहेगा, "बिनारसी प्वाइन !"

मुफे बड़ी हँसी आई । बहुत बुरा भी लगा। मन में सोचा, बड़ा शरारती आदमी है। फिर ठहर कर सोचा, जान पड़ता है, बड़ा भूखा है। नहीं तो निर्लज्ज होकर ऐसा न करता फिरता।

मेरे देखते-देखते फिर वह इधर-उधर न जाने किधर स्रोमल हो गया। मैं भी घर चला स्राया।

### : २ :

मैं रईस नहीं हूँ। पर जँचाव बुरा नहीं रखता। ऐसा भी क्यों रहा जाय कि लद्दमी आए भी तो डर के भाग जाय। लद्दमी-पति नहीं हूँ इसी से ऐसा रहना पड़ता है कि लद्दमी आए तो लुभाकर

४०

मुफे पसन्द कर ले। लत्त्मी का पति हो जाने पर दूल्हा बने फिरने की त्र्यावश्यकता नहीं रह जायगी।

शायद इसी से हो कि जब चाँदनी-चौक में पहुँचता हूँ तभी पानवाला मुफे पा लेता है। जाने मेरी ताक लगाता रहता है क्या ? पाँच-सात पान उसके क्या लिये कि समभता है, रोज ही पैसा बर्वाद करूँगा। लेकिन जब वह सामने श्राकर सलाई से पान उठाकर मुस्कराता हुश्रा कहता है, 'लीजिए बाबूजी,' तब इन्कार नहीं किया जाता। यह पैसा पान का नहीं, मैं तमाशे का देता हूँ। मुफे इस पानवाले का बड़ा तमाशा मालूम होता है। कभी मैं उसमें झन्तर नहीं देखता। हर रोज वैसा ही फक साफ कुरता रहता है, किसी भी दिन जरा भी मैला नहीं रहता; उतनी ही साफ उसकी हजामत रहती है, श्रौर ठीक उतना ही बारीक कटी हुई किनारा-साफ मूँ छें। श्रौर खूब चमचमाती चाँदी की थाली।

मैंने उसका सदा यही हिसाब देखा। इक्का-दुक्का सुपरिधानित स्त्री कहीं भी देख पाएगा तो पहुँच जाएगा और मुस्कराकर पान पेश करेगा। मुभे यह बुरा लगता है। लेकिन जब मेरे सामने श्राकर वह मुस्कराता है तो उसमें दोष मुभ से नहीं निकाला जाता। जैसे उस समय वह मुस्कराहट मुभे बुरी नहीं मालूम होती।

एक दिन मेरे साथ मेरी पत्नी, एक बहिन और विवाह-योग्य वयकी एक मेरी भतीजी, ये सब थीं । चाँदनी-चौक में उन्हें कुछ सामान लेना था । एक दुकान, दो दुकान, चार दुकान,—दुकानें देखते-देखते मैं थंक गया । पर इन लोगों को कोई चीज ही पसन्द नहीं आई । दुकानदार यह दिखाए, वह दिखाए, भाँति-भाँति की चीजों का ढेर-का-ढेर सामने रख दे, पर वे सब-की-सब खराब निकलें; किसी का रंग गहरा हो जाय, किसी का ज्यादा हल्का; इसमें यह हो जाय तो उसमें कुछ; और चीज जँचने के नजदीक श्राए तो कीमत उसकी ऋधिक निकल पड़े। मैंने कहा, "तुम लोग घूमकर देख लो। मैं उस खदर-भण्डार पर मिल्ँगा। वहीं श्रा जाना।"

उन सबने इसे प्रसन्नता से स्वीकार किया। बला टली, और मैं खद्दर-भएडार पर अपने अपने मित्र के पास आ बैठा।

एक घरटा हो गया, दो घरटे। पानवाला आकर लौट गया। वे आई नहीं ! दिन-भर बैठे गप थोड़े ही लगाई जा सकती हैं। इतवार है तो क्या, घर पर और भी काम हैं। यहाँ जैसे अनगिनत घरटे मैं यों ही उनकी प्रतीत्ता में बैठा रहूँगा ! उकता कर मैं उनकी तलाश में चला। पर चलता ही हूँ कि दीखा, वे तो वे आ रही हैं। दूसरी ओर के फुटपाथ पर हैं, अब इधर आने के लिए मुड़ना चाहती हैं। सामान के छोटे वंडल सब के पास वटे हुए हैं। चलो, भगड़ा मिटा, इनकी सौटागरी तो खत्म हुई। वे मुड़कर चाँदनी चौक की बीच सड़क पर आई नहीं, कि देखता हूँ पानवाला कहीं से आकर उनके सामने जा पहुँचा है। वह रुक गई हैं।

मेरे कान में जैसे आवाज आई, "प्वाइन बिनारिस। ब... आइला प्वाइन बिनासी प्वाइन !" मैंने गोया यह भी देखा कि वह उन अपनी सुर्मा लगी आँखों को जरा-जरा भपा कर ओठों क किनारों से हँस रहा है। देखता हूँ कि सलाई से बीड़ा उठा कर उसने सेरी भतीजी को दिया है, और उसने लिया है।

मैं तैश खाता हुत्रा चला । पास पहुँचकर मानो उस सब मण्डली को चेतावनी देते हुए बोला, ''क्या है ?''

पानवाला उसी तरह मानो मुग्ध प्रेम से मुस्कराता हुआ मेरी श्रोर मुड़ा। मैंने कहा, "क्या है ?"

मेरी बहिन ने कहा, "एक पान हमें भी दो।" लगभग साथ ही मेरी पत्नी ने कहा, "एक मुझे भी देना।"

भतीजी ने पान की पहली पीक थूकते हुए कहा, "चाचाजी,

१२

तुम भी ले लो एक, बड़ा अच्छा है। एक और लगा देना, भई।" मैंने कहा, ''नहीं; मुभे नहीं लेना…''

पानवाले ने पान तैयार करते-करते मेरा जवाब सुनकर मेरी स्रोर देखा, मानो वह मेरी ऋनुदारता पर विस्मित है।

मैंने कहा, ''श्रौर तुम लोगों ने इतनी देर लगा दी ! घर नहीं चलना है क्या ? ले-लाकर खतम करो, जल्दी चलो ।"

बहिन ने इत्र लगते हुए पानों की तरफ देखते हुए कहा, "चलते हैं।"

मैंने कहा, "चलती क्या हे।, चलो ।"

उन दोनों के पान लेने पर मैं फिर नहीं ठहरा । सीधा चल कर घर श्राया ।

मैंने ते कर लिया, मैं पानवाले से विलकुल सम्बन्ध नहीं रक्खूँगा। कभी उसका पान नहीं खाऊँगा। कम्बख्त इतनी हिम्मत रखता है! भूखा है, तो इस तरह नदीदी आँख कहीं-कहीं डालता फिरेगा। और इन्हें भी तो देखो, इन्हें उसका पान बड़ा स्वादिष्ट लगता है!

शान्त घण्टों में जब सोचता हूँ तो इसमें तो मुभे सन्देह नहीं रह जाता कि वह बिचारा भूखा इतना है कि भोज्य सामने देखकर अपनी दृष्टि को थामा उससे नहीं जाता। वह क्या करे ? भूख असह्य हो जायगी तो भूखा चुराए बिना कैसे रहेगा ? और वाहर भूख मिटाने के सामान न करके जो सरकार जेलखाने खड़े करेगी, उनके अन्दर ले जाकर सही, भूखे की भूख तो मिटानी ही पड़ेगी। नहों तो भूखे की भूख उसी को खा जायगी।

लेकिन, जब अपने सम्बन्ध की अपेचा उस पानवाले की निगाह की याद आती है, तो जी में आता है उसकी आँख फूट जाय।

श्रव के चाँदनी-चौक में गया तो वह पानवाला उस तरह

बिन-माँगे पान उठाकर सामने न पेश कर सका। उसने पूछा, "पान दूँ, बाबूजी ?"

मैंने उसकी तरफ देखकर भर्त्सना के स्वर में कहा, "नहीं।"

वह मुस्कराता न रहे सका। पर आँखें मानो अवं भी उसकी रस से भरी रहीं। उसने कहा, "बाबूजी, आज बिना पैसे का ले लीजिए।"

मैंने गुस्से से कहा, "नहीं लेते। कह दिया एक बार। त्रब तुम जाते क्यों नहीं ?"

उसने कहा, ''बाबूजी, नाराज हो गये ?''

मैंने कहा, ''नाराजे हो गया, मैं पान नहीं लेता। वस, तुम जात्रो !"

वह चला गया।

#### : ३ :

जिन ऋषियों के कुद्ध दृष्टि-नित्त्तेप से आग लग जाती थी, वह जाने कैसे होते होंगे। मेरा कोध तो उस पानवाले को शरारत से बाज नहीं ला सका।

उस दिन मेरे तन में आग लग गई, जब मैंने उसे अपने घर के दरवाजे पर देखा। ऊपर से मेरी भतीजी फाँक रही थी, आसपास भी तमाशा देखने शौकीन खड़े हो गये थे, और वह पान तैयार कर रहा था। मेरे देखते-देखते उसने तैयार करके तीन-चार बीड़े एक पास खड़े लड़के को दिये और कहा, ''बेटा, इन्हें ऊपर दे आओ।''

मैं जल्दी-जल्दी घर में प्रविष्ट हो गया। इस पानवाले ने जो मुभे देख प्रसन्न होकर कहा, "बाबूजी आ गये", सो मैंने जैसे सुना नहीं। उस पान लिये हुए लड़के से पहले ही धम-धम ऊपर पहुँच कर पुष्पा को बुलाकर कहा, "पुष्पा, यह क्या है ! यह यहाँ क्यों आया है ? किसने आने दिया है और किसने पान लिये हैं ?" पुष्पा ने कहा, "यह तो बहुत देर का इस गली में आया है। यहाँ से दो-तीन बार घूम गया है।" आखिर, हार कर, बुआ ने कहा, "चार बीड़े पान ले ले, बिचारा बड़ी देर से हैरान हो रहा है।"

मैं ऋव क्या करूँ ? मैंने कहा, "नहीं, उसकी यहाँ कुछ जरूरत नहीं है।"

पुष्पा ने कहा, ''वह ऋापको पूछता था। ऋापके ही वास्ते, कहता था, इतने वक्त से घूम रहा है।''

मैंने कहा, ''मेरे लिए घूमता था ! बदमाश बातें बनाता है।'' लेकिन कुछ देर में मैं नीचे बैठक में पहुँच गया। सोचा, देखूँ, बदमाश मुफ से किस काम का बहाना बनाता है।

उसने कहा, ''पान ले लीजिए, हुजूर !"

मैंने कहा, "पान नहीं लूँगा, काम बतास्रो।"

उसने कहा, ''हुजूर, आपका घर देखने आया था।''

मैंने कहा, "घर देखने आया था ? नहीं, कोई काम नहीं है घर देखने का। अब कभी इधर मत आना, समभे।"

उसने कहा, "गलती हो गई हो तो माफ कर दें। मुफ पर नाराज न रहें।"

"मैंने कहा, नहीं, तुम यहाँ मत आना।"

वह इसी प्रकार कहता रहा कि मुफे उस पर नाराज न होना चाहिए । उसे माफ कर देना चाहिए । वह मेरे पैरों पड़ सकता है, श्रौर घर-भर के पैरों में पड़ सकता है ।

मैं जानता था, यह सब चालाकी है। जानता था कि त्रिपना कोध मुर्फे कम नहीं करना चाहिए, आदमी यह बहुत ही बदमाश है। लेकिन कोध उस तरह प्रचएड रह सका ही नहीं। जाने क्या था उसकी मुद्रा में जो द्रव था और द्रावक था। उन सुर्मे लगी H2294 डोरीली, शराबी की-सी आँखों में ही जैसे कुछ ऐसी दीनता का रस था जो उठती-उठती ग्लानि को दबाकर उसे कुछ सकरुए बना देता था। मानो ऊपर जो फैला कर कामुक बेहयाई विछाई हुई है उसके भीतर ढका हुत्रा लजीला और रसीला स्नेह चिररुद्ध, सुषुप्त, फिर भी मानो चिरातृप्त, सजग चुपचाप पड़ा है।

उसने कहा, "बाबूजी, यह बीड़ा ले लीजिए, तब मैं जानूँ द्यापने माफ कर दिया।"

मैंने यही कहा कि उसे इधर सद्गृहस्थों के मकानों की त्रोर नहीं त्राना चाहिए त्रौर मुफे पान खाने की त्रादत नहीं है।

उसने भी कहा कि वह अब नहीं आवेगा सिर्फ मकान देखने के लिए आया था, जिससे जरूरत पड़ जाय तो फिर आ सके। कुछ दिनों में वह दिल्ली छोड़कर ही जाने वाला है।

फिर मेरी उससे और भी बातें हुईं।

कहाँ जायगा, यह मालूम नहीं है। जायगा किसी बड़े शहर में ही। इयहाँ किराये की एक कोठरी में रहता था। दो महीने यहाँ रह चुका है। आवारा है। कोई उसके नहीं है। यहाँ नाम मालूम करके पूछता-पूछता चला आया था। मेरा नाम भी बताया-हरिशंकर एम. ए.। किसी खास मतलब से नहीं आया था, यों ही आ गया था। पान के काम में उसे नफा नहीं है। वह और काम नहीं कर सकता। बस, कर सकता ही नहीं है। वह और काम नहीं कर सकता। बस, कर सकता ही नहीं है। वह और काम में खो जायगा तो खो जाने दो। खर्च वह इतना कम करता है कि बीस साल तक गुजारा करने में उसे दिककत नहीं होगी। ऐसा साफ वह इसलिए रहता है कि रहना पड़ता है। पानों से पान के खर्च के लायक पैसे निकल आयें तो यह बहुत है। वह और कुछ चाहता भी नहीं है। मैंने इतनी बातें इसलिए कर लीं कि वह श्रव दिल्ली छोड़कर जा रहा है ही, और वहाँ न श्राने का वचन दे चुका है। श्रायगा तो मैं इसकी मरम्मत करवा दूँगा। पर श्रा नहीं सकेगा। ऐसी हिम्मत इस श्रादमी की मालूम नहीं देती और इन बातों में कूठ बोल रहा हो, ऐसा बिलकुल नहीं मालूम होता।

वह दो तीन बीड़े मेरे यहाँ छोड़कर चला गया। मैंने बहुतेरा कहा, पर वह माना ही नहीं। बहुत कहा तो कहने लगा, ''इन्हें यहीं पड़े रहने दीजिएगा, सूख जायँगे। आपका कुछ हजे नहीं करेंगे। हर्ज करें तो फेंक दीजिएगा।''

इसका उत्तर मैं क्या दे सकता था। खाने तो मुर्भे थे नहीं, ज्यादा बढ़कर फेंक देना भी ठीक नहीं होता। वापिस वह लेता था नहीं। मैं रखने को लाचार हो गया। शुरू में तो पैसे लेने से उसने इन्कार किया, लेकिन फिर पैसे ले लिये और चला गया।

### :8:

हमारे घर में कभी-कभी 'प्वाइन विनारिस' का जिक्र आ उठता था, और हम लोग उस पर जी खोलकर हँसते थे। उसकी चाल-ढाल, रहन-सहन पर भी खूव विनोद्पूर्ण आलोचना हुआ करती थी। इस तरह के काम में तो उसकी याद काम आ जाती थी, विशेष मुफ्ते उसका कुछ स्मरण नहीं रह गया था। उसकी जरूरत ही क्या थी? समय के प्रवाह में वह वात आई-गई होती जाती थी। जैसे राह चलते कभी एक तमाशा दीख गया था,— एक मिनट खड़े होकर हमने देख लिया, और फिर आगे बढ़ते चले आये। वह अशुभ प्रह की भाँति फिर कभी हमारे रास्ते क्यायेगा और उसको काटता हुआ अपनी राह चला जायगा, ऐसीं दुराशा हमें न थी।

एक रोज बड़े तड़के देखें कि वह मौजूद ! मैं आवाज सुनकर

नीचे त्राता हूँ तो श्रचरज में रह जाता हूँ। शकल उसकी वही है, पर पहचाना नहीं जाता। मैले-कुचैले कपड़े पहने हैं, धोती घुटने से नीचे नहीं पहुँच पाती। टोपी का भी कुछ ठीक ठिकाना नहीं है।

उसने कहा, ''बाबूजी पहचाना नहीं ?''

मैंने कहा, "पहचाना । पानवाले हो । पर यह क्या हाल है !"

उसने कहा, ''वाबूजी, हाल कुछ नहीं है। मैं अभी लाहौर-अमृतसर से आ रहा हूँ। अब दक्खन की तरफ जाऊँगा। घएटे डेढ़-घएटे में उधर की गाड़ी जाती है। आपसे एक जरूरी काम है, इससे चला आया।"

मैं बड़े असमन्जस में पड़ गया। ऐसे वक्त, ऐसी हालत में, यह अपना जरूरी काम लेकर मेरे पास चला आ रहा है, जाने यह क्या नया बवाल है। मुफसे इस आदमी का क्यों कोई काम होना चाहिए। कहा, "क्यों, पान का काम छोड़ दिया क्या ?" .

्र उसने आश्चर्य से कहा, "नहीं जी, छोड़ क्यों दूँगा ? छोड़ कैसे सकता हूँ ?"

"फिर कुछ बहुत नुकसान टोटा तो नहीं श्रा गया ?"

उसने कहा, "ऐसा बहुत टोटा भी नहीं आया.। फिर कोई बहुत नफे के लिए मैं थोड़ा ही करता हूँ ?"

जाने कैसी बात करता है यह। मेरी कुछ समभ में नहीं श्राया। ऐसी दुर्गति में फिर यह क्यों है? पूछा, "फिर क्या बात है ?"

बोला, "बात जी, कुछ नहीं है। मैं आपके पास एक बड़ी विनती लेकर आया हूँ। बस और कुछ बात नहीं है।"

मैंने समभा, अब बला आई। जरूर कुछ रुपया-पैसा माँगेगा। ऐसी हालत में इन्कार भी कैसे किया जायगा, और इसे दे भी

ሂፍ

कैसे कुछ सकूँगा। मैंने कहा, "तुम्हारा पान-वान का सामान कहाँ है ?"

"वह सब है जी, वहीं रेल में रखा है," वह बोला। साथ ही एक छोटी गठरी-सी खोलता जाता था। "बाबूजी, मुफे और कोई नहीं मिला। मेरा मन हारता जा रहा है। बाबूजी, मुफे आपका भरोसा है। मैं इतनी दूर से इसोलिए आ रहा हूँ।..."

गठरी खोलता जा रहा श्रोर बात करता जाता था। मैं मन में सशंक हो रहा था। कैसी निर्विन्नता के साथ मुफ पर इसने भरोसा कर लिया है ! पर मैं कुछ नहीं दे सकूँगा । खूब भरोसा करने वाला ठहरा ! उसकी बेतुकी बतों को खत्म कर मैं छुट्टी ले लेना चाहता था। कहेगा, यह हो गया, वह हो गया, कुछ भदद कर दीजिए। मैंने कहा, "मैं तुम्हारे लिए कुछ नहीं कर सकूँगा, समभे ?"

उसके गठरी खोलते हुए हाथ ढीले हो गये। मानो याचना श्राँखों में भर श्राई।

"बाबूजी, ना मत करो। मेरा दम हारता जा रहा है। कै बरस ऋौर रह सकूँगा, कौन जानता है। फिर मैं किसे ऋौर ढूँढता फिरूँगा ? बाबूजी, हाथ जोड़ँ, ना मत करो। मैं बहुत-बहुत ऋापका जस मानूँगा।"

मैंने देखा, अभी यह चालीस बरस का न होगा, कैसी बात कर रहा है। जीवन से ऐसा हिरास हो गया है कि मौत की बात करता है। मैंने कहा, "फिर बात क्या है, कह भी तो कुछ।"

उसने फिर गठरी खोलनी आरम्भ कर दी और साथ-साथ बोलने भी लगा, "अब और बहुत जगह नहीं जाऊँगों। घूमते-घूमते सात साल हो गये। अब ४-७-१० जगह और देखनी हैं। फिर करम में जो होगा----" गठरी उससे देर में खुली। खोल कर कपड़ों की तह की भी तह के भीतर कुछ देखने लगा।

देर लगती देख मैंने कहा, "वहाँ भी पान का ही काम करेगा ?"

"हाँ जी" उसने कहा, "जिन्दगी के ऋखीरी दिन तक यह काम करता रहूँगा। हाथ-पैर नहीं चलेंगे, तब छोड़ दूँगा।"

मैंने पूछा, "अब ऐसे भेस से करेगा ? पहले तो ऐसा नहीं रहता था।"

उसने कहा, "ऐसे भेस से क्यों करूँगा, पहले से भी अच्छे भेस से करूँगा। ऐसे भेस से पान का काम करना होता तो घूमता क्यों फिरता, बाबूजी !"

मैंने कहा, ''तो वह ठाठ उसी वक्त के लिए है ?''

लेफिन उसने मेरी बात सुनी नहीं, क्योंकि तभी उसकी इच्छित वस्तु कपड़ों में मिल गई थी। उस डिबिया को खोल कर मेरे सामने करते हुए कहा, "बाबूजी, यह रख लीजिए।..."

मैंने देखा, सोने के चार-पाँच जेवर हैं। नये हैं, और कीमती हैं।

मैंने सोचा, जाने क्या संकट यह आदमी मेरे ऊपर लाने वाला है। मैने कहा, "बेचते हो इन्हें ?--मैं नहीं लेना चाहता।"

''नहीं, नहीं'' उसने कहा, ''बेचता नहीं। इन्हें बेचूँ तो नरक में जाऊँ। इन्हें ऋाप रख लीजिए।...''

मैंने कहा, "मैं क्या करूँ गा इनका ?"

वह बोला, "मैं श्रभी बताता हूँ।"

मैंने कहा, "मैं नहीं रख सकता । पराई चीज मैं नहीं रखता । ऐसा ब्योहार मैं नहीं करता ।"

उसने कहा, ''बाबूजी, रख लीजिएगा तो बड़ी दया होगी। जाने घूमते-घूमते मेरी ऋाँख कब मिच जाय। इन्हें लिये-लिये मैं कहाँ-कहाँ डोलूँ ? जोखों की चीज मुभ ग़रीब के पास अच्छी नहीं। जब जरूरत होगी माँग लूँगा। मेरे जीते-जी या मरने पर ये किसी चोर-उचक्के के हाथ पड़ जायँगी। बाबूजी, ये चीजें मैं किसी चोर के हाथ में नहीं पड़ने दूँगा।"

मैंने कहा, ''तो मैं इनका क्या करू गा ?"

"मैं बताता हूँ" उसने कहा और इसके बाद एक औरत का बखान करना शुरू कर दिया। बखान से मैं यह समभ सका कि यह स्त्री पर्याप्त रूप में असुन्दर रही होगी। उसका नख-शिख-वर्णन करके उसने कहा, "इस हुलिया की स्त्री मिले तो उसे दे देना। मुमे मिलेगी तो मैं माँग लूँगा।"

मैंने पूछा, "वहं कौन है ?"

उसने कहा, "जी, ये सब चीज़ें उसकी ही हैं।"

मैंने कहा, "हैं तो, पर वह तुम्हारी कौन है ?"

वह इस प्रश्न के लिए जैसे तैयार न था।

उसने कहा, "मेरी ? मेरी, जी वह कोई नहीं है।"

उसकी इस बात का कोई विश्वास कर सकेगा, यह वह कैसे समफ सकता था। मैंने बतला दिया कि सब-कुछ जान लिये बगैर मैं चीजें रखने के लिए बिलकुल तैयार न हूँगा। वह लाचार हो गया।

लाचार होकर, मैं जानता हूँ, वह निहाल भी हो गया। जिस वस्तु को बरसों-बरस अपने भीतर दुबकाये रखकर, उसको पोसता और सुहलाता हुआ वह भटकता रहा है, । हृदय में से फाड़ निका-लकर उसको वह हर किसी की उत्सुक दृष्टि के सामने लाकर कैसे रख सकता था? लेकिन क्या वह, सच, नहीं चाहता कि किसी मानवी हृदय के सामने ऐसा करना ही पड़ जाय ? क्योंकि तब दूसरे हृदय की सहानुभूति की हल्की-सी गर्मी पाकर उसके हृदय की पत्थरकी-सी जम कर बैठी हुई वेदना द्रवित होकर आँखों की राह कुछ भर तो जा सकेगी। उसे तब कुछ त्राराम मिलेगा। उस पत्थर को दिल में रखकर जो बाजार में उसे हर त्राते-जाते स्ती पुरुष के सामने हँसते रहना हड़ता है, उस बेदर्द व्यापार से उसका जी भरकर ऐसा भारी हो त्राया है कि कहीं कुछ त्राँसू ढालकर हलका हो रहने के लिए व्याकुल है।

वह बहुत देर तर्क कहता तो रहा कि वह उसकी 'कोई नहीं है, कोई नहीं है,' किन्तु जब उसे कहना ही पड़ गया, तब नदी के रुके हुए वेग की तरह फूटकर वह बद्द निकला। मैं भी उस समय सँभल न सका !

मैं श्रापको कष्ट देना नहीं चाहता। इसलिए, उस वात को श्रावेश से श्रौर भाव से हीन करके इतिहास के सत्य की भाँति कोरी-कोरी सुना दूँगा।

वह स्ती उसकी ब्याहता थी। वह बनारस के पास एक गाँव में रहता था। वैश्य है, मामूली तौर पर सम्पन्न था। श्रपने सादा ढंग से रहता था। स्ती बड़े घर की नहीं थी, मामूली थी, इस-लिए, उसके जी में श्रच्छा खाने-पहनने का चाव बहुत था। उसके पति का चलन बदलने में न श्राता था। वह इन बातों को श्रच्छा नहीं जानता था, पर स्ती को बड़ा प्यार करता था। उसी गाँव में था एक पनवाड़ी। वहाँ से घर में पान श्राया करते थे। जब पन-वाड़ी ने जाना कि पति पान नहीं खाता, पत्नी ही पान मँगाया करती है, तब एक दिन उसने चाँदी का वर्क लगा पान भेजा। पानवाला खूब सजावट से रहता था। श्रारम्भ इस तरह से हुन्ना, श्रन्त यह हुन्ना कि पत्नी एक रोज घर में न पाई गई। पानवाले का भी गाँव में पता न मिला। जेवर सब ले गई थी, दुर्भाग्य से ये कुछ रह गये थे। ये उस समय वहाँ न थे। तब से वह जगह-जगह डोलता रहा है। मकान, ज्रमीन सबसे छुट्टी लेकर, उन सबको नकद रुपया बना कर जाने कहाँ-कहाँ घूम श्राया है। पर नतीजा श्रब तक कुछ नहीं निकला। श्रब पाँच-सात बड़े शहर श्रौर रह गये हैं। वहाँ भी भाग्य श्राजमा लेगा।

इस ठोस घटनामय श्रस्थिपंजर के ऊपर निरर्थक नित्यप्रति के श्रापसी राग-प्रेम के व्यापारों से छाया सजीव कलेवर प्रस्तुत करके जो श्रतीत की वेदना-मूर्ति उसने मेरे सामने खड़ी कर दी थी, उसको श्राप तथ्य-प्रिय लोगों के सामने रखना मैं उचित नहीं समफता। उसने कहा,

"हाय, मैंने उसे कुछ सुख नहीं पहुँ चाया। उस बिचारी के मन के लायक भी मैं अपने को न बना सका। उसे क्यों नहीं मैंने सबकुछ ला-लाकर दिया ? मैं उसे सन्तुष्ट नहीं रख सका, तभी तो उसे जाना पड़ा। अब मिलेगी तो उसे कुछ कमी न रहने दूँगा। हाय, बिचारी मेरे आसरे पड़कर आई, और मैं ऐसा निकम्मा कि उसे इतना दुःखी किया कि वह भाग गई। दुख दे-दे कर मैंने उसे निकाल दिया। अब ऐसा नहीं करूँगा। उसी की राजी में चलूँगा।"

उसने वात-बात में मुफसे दो-एक सवाल भी किये । पूछा—

"अव मुमे देखकर वह नफ़रत तो नहीं करेगी ? अब मैं खूब अच्छी तरह सुर्मा लगा-लगू कर रहूँगा, क्यों बाबूजी ?"

मैंने समभ लिया कि शायद अपनी इसी शंका का समाधान और अपनी इसी योग्यता की मूक परीच्चा कर डालने के लिए वह भट पहुँच कर आती-जाती स्त्री की ओर भाव-भरी आँखों से देखकर मानो निर्णय के लिए याचना किया करता था।

प्रश्न के उत्तर के लिए बहुत जिद करने पर मैंने कह दिया था कि म्रब वह तो क्या, कोई स्त्री देखेगी तो उस पर लुब्ध हो जायगी।

डसने मुमे सर्वज्ञ जानकर यह भी पूछा था कि क्या उसकी स्त्री उसे मिल जायगी ? मैंने अपनी दृढ़ आशा प्रकट की थी । उसकी इच्छानुसार सच्चे हृदय से मैंने उसे आश्वासन दिया था कि मैं उसे ढूँढने में कुछ न डठा रक्खूँगा।

यह सब-कुछ वह ऋपने रेल के समय होने से पहले कर चुका ऋौर वह डिबिया मुफे सौंप कर चला गया।

#### : ¥ :

फिर मुभे उसका कुछ पता न चला। न स्त्री का ही कुछ हाल मिलने में आया।

दो साल बाद जो एक कार्ड मुफे मिला, वह मैंने रखा नहीं। पर वह मुफे याद है। नागपुर से वह त्राया था। लिखा था---

"मेरा अन्त रोज अव पास आ गया है। दो-एक दिन अभी यहाँ धरती पर और रह जाऊँगा। वह आती बाबूजी, तो मैं पर-मात्मा की सौगन्ध खाकर कहता हूँ, उसे अब किसी बात की कमी नहीं होने देता। पर वह डरती होगी, इसी मारे नहीं आई। बावूजी, मैं मिलता तो कहता, तू फिजूल डरती है। कोई उसे मिले तो यही कहे कि वह मूरख है, नाहक डरती है। और यहाँ छिद्दा पंसारी को जो कुछेक रुपये मेरे पास वच रहे थे वह दे दिये हैं। दो सौ से पाँच-सात ऊपर हैं। और एक अँगूठी बड़ी अच्छी मुक्ते दीख गई थी, वह मैंने ले ली थी। वह भी उसी के पास है। आप जरूर-जरूर खत डाल कर मँगा लेना और लछमनिया मिले तो उसे दे देना। और कहना, तू फिजूल डरती थी। कहना, छिः, डरा करते हें ? बाबूजी, इतना काम आप जरूर कर दोगे, इसका मुक्ते भरोसा है...।"

चिट्ठी पाते ही मैंने श्रपनं एक मित्र को नागपुर तार दिया । उसे छिद्दा पन्सारी का पता लिख दिया श्रौर पानवाले को ढूँढ कर उस की यथायोग्य व्यवस्था कर देने को लिख दिया । छिद्दा ने मेरे मित्र के निकट अपनी सर्वथा अनभिज्ञता प्रकट की। "गङ्गाजी की कसम, मैं कुछ नहीं जानता। किसी ने मुके कुछ नहीं दिया। पानवाले को मैंने जनम-जनम नहीं देखा।" आदि।

सो, वे चीज़ें मेरे पास अब भी हैं। पर सोचता हूँ, किसी दीन विधवा को दे दूँ। नहीं तो, बताइए, क्या करूँ?

### षह ऋनुभव

कभी-कभी होता है कि हम अपने से घिरे नहीं होते । मामूली तौर पर यह या वह हमें व्यस्त रखता है । पर चेतना की एक घड़ी होती है कि जब हम जागे तो होते हैं पर रीते भी होते हैं । उस समय जो सच आँख खोले हमें नहीं दीखा करता वही भीतर श्रङ्कित हो जाता है । जान पड़ता है कि जिन आदमियों ने किन्हीं गहरी सचाइयों का आविष्कार किया है, वह उन्होंने ऐसे ही च्रणों में उपलब्ध की हैं । स्वयं में वे हार रहे हैं और उनका अभिमान उनसे छूट गया है । उस समय मानों वे अपने को कुल का कुल खोलकर बस प्रतीज्ञा में हो रहे हैं । कुछ उनको तब उलभाए नहीं रहता । उसी मुहूर्त्त उनके अन्तर-मानस पर सचाई की रेख दीप-शलाका की भाँति खिंच रहती है ।

सच एक जगह छोड़कर दूसरी जगह तो है नहीं। वह सब कहीं है। असल में है तो वही है। हम ही अपने-अपने चक्करों में हैं; इससे वही सब जो हम में से हर एक में है, और सब कहीं है, हमें अगोचर ही रहता है। उसमें रहकर भी हम उससे बचे रहते हैं। उसके भीतर होकर हम मुक्त ही हैं, पर अपने में होकर हम खुद ही जकड़ रहते हैं। ऐसी ही एक बात एक दिन मन पर ऐसे अचानक प्रत्यच्च हो गई कि उसके नीचे कुछ घड़ी को मन अवसन्न हो गया। उस स्थिति को हर्ष या विषाद नहीं कहा जा सकता है। एक प्रकार की परिपूर्णता की वह स्थिति है। मैं नहीं जानता कि शक्कर की डली यदि मधु में छोड़ दी जाय तो उसमें घुलते हुए उसको कैसा अनु-भव होगा। अपने को खोती हुई भी वह जैसे अपनी ही मिठास को अधिकता से प्राप्त करेगी। पर मैं वह कुछ नहीं कह सकता।

सन् ३० ई० में जेल गया था। पर गाँधी-इरविन समफौते से लोग वीच में ही रिहाई पा गये थे। हम कुछ लोग पाँच-सात दिन की देरी से छूटे। क्योंकि कागजात के दिल्ली से आने का इन्त-जार था। जेल से बाहर निकले तो और ही हवा थी। बाहर की विस्तीर्णता पर आँख जाकर बड़ा हर्ष मानती थी। पिंजरे से निकलकर खुला आसमान पत्ती एकाएक पाये तो कैसा लगता होगा ? यह दूसरी बात है कि आसमान में उसे पैर टेकने को कहीं ठौर न हो, और धरती पर भी किसी दूसरे ठिकाने के अभाव में वह फिर पिंजरे की याद करे। पर एकाएक तो मुक्त आकाश की पुकार के प्रति अपने को खोलकर आतिशय धन्य ही वह अनुभव करता होगा।

यह पंजाब के गुजरात की बात है। स्टेशन के पास एक सम्पन्न व्यापारी रहते थे। उनका नियम था कि जेल से निकले हुए किसी सत्याप्रही कैंदी को वह सीधे नहीं चले जाने देते। उनका त्रातिथ्य लाँघना असम्भव ही था। शुद्ध विनय और प्रेम का यह अनुरोध टालते भी किस से बनता। हम लोग भी पकड़े गये। हमने कहा कि हमें दिल्ली पहुँचना है और वहाँ हमारी प्रतीच्चा होगी, क्योंकि तार पहुँच गया है। पर न, किसी तरह छुटकारा न था। हाथ जोड़ कर ऐसी विनम्र मुद्रा में उन्होंने अनुरोध दोहराया कि इन्कार करना उन्हें श्रभिशाप देना हो जाता। खेर, दिल्ली दूसरा तार कर दिया गया श्रीर हम लोग उनके मेहमान बने ।

कपड़े की उनकी खासी बड़ी कोठी थी, और भी कारोबार था। परिवार भरा-पूरा था। हमने देखा कि परिवार के सभी लोग इमारी अभ्यर्थना में लगे हैं। उनका स्नेह हार्दिक था। हममें एक आदर्एाय बुज़ुर्ग थे। गृहपति उनसे तरह-तरह की बातें कर रहे थे। मैं पीछे बैठा हुआ सँकुचित था। मेरी निगाह उस कमरे की ऊँची छत और खुली दीवारों की तरफ जाती थी। जेल में सैल (cell) हमारा सब-कुछ था। यहाँ कमरे के बाद कमरे थे; और उनके बाद और कमरे। इन कमरों की क़तार की ओर निरुद्देश्य-भाव से देखता हुआ मैं कुछ खो गया था। बड़ी दूकान के बराबर से आते हुए कई कमरे लाँघकर हम लोग ड्राइंगरूम में बैठे हुए थे। मुफे जेल की सङ्कीर्णता के बाद इस घर की यह प्रशस्तता बड़ी मनभावनी लग रही थी। छपणता कहीं है ही नहीं। हर कमरे में से द्वार दूसरे कमरे में खुलता है। जनाना हिस्सा कोठी के पीछे है और मर्दाने हिस्से में हर सुभीते के साथ परिवार के हर सदस्य के लिए अलहदगी और एकान्त है।

मैं कुछ सङ्कीर्णता में पता हूँ। वैभव का प्रसार मुफे अच्छा लगता है। ऋषि-मुनि गुहाश्रों में रहते थे। पर गुहा शब्द की ध्वनि में मेरे मन को प्रसाद प्राप्त नहीं होता। छोटी जगह, जहाँ से श्राकाश कट गया है श्रोर सिर छत से छू जाता है, जसे वहाँ सीधे खड़े नहीं हो सकते, मुककर ही बैठना होगा, गुहा से कुछ ऐसा लगता है। नहीं वह नहीं। खुले में मन खुलता है। या कमरा हो तो हालनुमा, जहाँ छत है तो बहुत ऊँची श्रोर दीवारें दूर-दूर जैसे कि काफी श्रासमान इसमें श्रा गया है। मैं मकान चाहता हूँ, तो प्रशस्त-कन्त श्रोर उन्नत भाल। सच तो यह है कि जिसे खुला-पन चाहिए वह मकान के चक्कर में ही न पड़े। मकान वही जो घिरा है। सब श्रोर से घिर कर सिर्फ दर्वाजे के भीतर से वह खुलता है। नहीं कह सकता कि मेरी ऐसी रुचि में कारए क्या है। ऋषि-मुनि मुक्ति के लिए ही गिरि-कन्दरा में पहुँचे। और ऊँचे-ऊँचे बड़े महल बनाकर धनाढ़यों ने और राजाओं ने अपने लिये जकड़ ही पैदा की। इससे यह कहना सही नहीं होगा कि खुले मकान में ही खुली आत्मा निवास करती है। हम्यों में संसारी और कुटियों में वीतरागी निवास करती है। हर्म्यों में संसारी और कुटियों में वीतरागी निवास करते सुने जाते हैं। शायद, कारए कुटिया का छुटपन और हवेली का बड़प्पन न होकर, यह हो कि हवेली मुहल्ले में घिरी है और कुटी वनाकाश में मुक्त। पर वह जो हो, मुक्ते मकान खुला अच्छा लगता है। सदा छोटे और बन्द मकानों में रहने की वजह से तबीयत खुलना चाहती हो, यह हो, या कि उस वक्त जेल की सेल (cell) से आ रहा था, यह असल बात हो। जो हो उस बड़े घर को विशद सुविधा पर मन जाकर उस समय बड़ा आराम अनुभव कर रहा था।।

भोजन के लिए हम लोग चौके में पहुँचे। चौका पीछे कोठी के जनाने हिस्से में था। मकान के अन्दर ही अन्दर कोई आधा फर्लांग हमें चलना हुआ। रास्ते में बगीचेनुमा एक सहन पड़ा। पर उसके अतिरिक्त गैलरी के बराबर और कई कमरे मिले जो सभी सामान और साज से भरपूर थे। गृहपति साथ-साथ चल रहे थे। वह लगभग साठ बरस की वय के होंगे। विधुर थे और पुत्र-पौत्र सब कारबार सम्भालते थे। शायद छः या कितने पुत्र थे। सब विवाहित और उनके वाल-वच्चे थे। दो कन्याएँ भी उस समय अपनी सुसराल से वहाँ आई हुई थीं। इस तरह घर हरा-भरा था। गृहपति हमारे आदरणीय साथी को यह सब बत-लाते जा रहे थे।

भोजन के ऋनन्तर कुछ ऋाराम किया। फिर नाश्ता ऋा पहुँचा। परिवार के लोगों में हमारी सुख-सुविधा की चिन्ता का पार न था। शाम को एक सभा हुई ऋौर वहाँ व्याख्यान ऋादि हुए। इसके बाद फिर भोजन । तदनन्तर रात को हम अपने-अपने पलंग पर सोने के लिए आ गये ।

हम पाँच थे। एक बड़े कमरे में हम पाँचों के पलंग विछे हुए थे। हमारा सामान छुत्रा भी नहीं गया था त्र्यौर हर पलंग पर पूरा बिस्तर नया विछा था।

कुछ देर तो वह वृद्ध श्रौर हम लोग चर्चा करते रहे । फिर वह उठकर त्र्यपने बिस्तर पर चले गये । उस कमरे से लगी हुई एक छोटी कोठरी थी । उनकी खाट वहीं बिछी थी ।

त्रासपास सब सो रहे थे। मुफे नींद नहीं त्राई। जेल से बाहर का पहला दिन था। सब-कुछ नया लग रहा था। मैं छत की त्रोर देखंता हुत्रा पड़ा था। बिजली की बहुत हल्की बत्ती जल रही थी। गृहपति के सोने की जगह मेरे पास ही थी त्रौर साफ दीखती थी। वह रजाई त्रोढ़े सो रहे थे। पैर उनके सिकुड़े थे त्रौर पलंग का त्राधा हिस्सा भी उससे नहीं भर रहा था। तकिए पर सिर टेके बालक की नाई वह पड़े थे।

देखते-देखते सहसा एक विचार बिजली की तरह मुमे कौंध गया। उसमें शब्द नहीं थे और तट नहीं थे। किसी प्रकार की परिभाषा उसे नहीं दी जा सकती है। विचार नहीं, उसे भाव कहना चाहिए, बल्कि भाव भी उसे क्या कहें। बिजली का क्या श्राकार होता है ? उसकी शक्ल क्या है, जिसका नाम बिजली है ? ऐसे ही इस समय जो अनुभव जैसे शरीर के अग्गु-परमागु को स्तब्ध करता हुआ मुफ में भीतर तक कौंध गया, नहीं जानता कि मैं उसको क्या कहूँ ? कैसे कहकर उसे बताऊँ।

फर्लांग में फैली यह बड़ी हवेली और उसके चौक और उसके बराीचे और उससे लगी बड़ी दुकानें। वह सब-कुछ इस समय क्या हो गया था कि उन सबका मालिक यहाँ बराबर में पलंग पर दो हाथ जितनी जगह घेर कर असहाय की भाँति पड़ा हुआ है। जिसके पास सब-कुछ है, वही उस सब-कुछ को छोड़कर दो हाथ भर जगह ही बस अपना सका है। बिछी खाट पर गृहपति का श्रस्तित्व कितने संत्तेप रूप में समाप्त मालूम होता है। बस वह तो उतना ही है! बाकी जो-कुछ है सो उसका होने के लिए नहीं है। बाकी सब-कुछ उससे पराया है। उसकी निजता इससे आगे नहीं।

इस अनुभव के नीचे नहीं मालूम कितनी देर मैं आँखें खोले पड़ा रहा। जाने मैं क्या हो रहा था ? बात कोई बड़ी न थी। लेकिन उस रोज एकाएक ऐसी अपूर्व ठोकर मन को लगी कि मैं अवसन्न हो गया। साथ ही मैं कुतार्थ भी हो गया। जाने कैसा बोक मन पर से उठकर एक ही साथ शून्य में विलीन हो गया।

बार-बार स्मृति दिन में देखी हुई इस सज्जन पुरुष की समृद्धि श्रीर सम्पन्नता की श्रोर जाती थी। पुत्र हैं श्रीर पुत्रवधू हैं। दुहिता हैं, श्रीर दौहित्र हैं। नाती हैं, पोते हैं। धन-धान्य श्रौर प्रेम-विश्वास से सब-कुछ भरा-पूरा है श्रीर हरियाला है। पर उस सबके श्रधिपति को सोने के लिए दो हाथ जगह चाहिए, कुल दो हाथ ! यह भी तो नहीं कि पूरी खाट वह घेर सके।

उस समय मेरा मन हुआ कि उठकर बाहर जाऊँ और तारों को देखूँ और चाँद को देखूँ। ऊपर आसमान है जो चँदोए-सा तना है और जिसमें अनगिनत तारों के फूल टॅंके हैं और जो सुन्न है और शान्त है, उसके नीचे जाऊँ और उसकी शून्य शांति में अपनी उस भरी हुई साँस को छोड़ दूँ। वह जो अनन्त है, वही है; और मैं यहाँ कुछ नहीं हूँ। जी हुआ कि यह प्रतीति अपने से इस अनन्त आकाश की शून्यता के कर्ण-कर्ण में से खींच कर और रोम-रोम के भीतर भर खूँ और इस प्रकार अपने को धन्य कहूँ। पर वह मैं नहीं कर सका और छत को देखता हुआ पड़ा रहा। लेकिन छत के शहतीर ऊपर से डड़ गये थे और ऐसा मालूम होता था कि ऊपर आसमान ही है। खड़ी दीवारें गिर गयी थीं कि जैसे बाहर भीतर सब एक है। रोक कहीं नहीं है। उस समय भालूम हुद्या कि मैं अलग नहीं हूँ; सब में हूँ। मैं नहीं हूँ, क्योंकि शून्य है त्र्योर मैं शून्य हूँ। मैं कुछ नहीं हूँ, यह अनुभूति ही मेरा सब-कुछ है।

कह नहीं सकता कि मुमे कब नींद आई थी। लेकिन यह याद कर सकता हूँ कि नींद उस दिन थकान की नहीं, आशीर्वाद की आयी थी।

श्राज सच है कि वह अनुभव पुराना पड़ गया है। उस पर धूल-पर-धूल चढ़ती जाती है। नित्य-प्रति के कामों में उसका ज्ञाभास तक नहीं रहता है। अहंकार दिन की और रात की घड़ियों में हर दम सिर पर सवार रहता है। भीतर पसर कर इस या उस रूप में श्रभिमान श्रासन जमाये बैठा है, यह सच है। पर इस सब के पार होकर रह-रह कर उस इतने श्रधिक पुराने श्रनु-भव पर मन जो जाया करता है सो क्या इसीलिये नहीं कि वह इस सब से कहीं ज्यादा सच है। कौन जानता है कि मानव-प्राणी के लिये एक श्रकेला सच श्रनुभव वही हो। शायद वही है। शायद नहीं, सचमुच वही है। जीव के पास उससे बड़ी सचाई कोई दूसरी नहीं है, कोई दूसरी हो नहीं सकती है।

७२

## कहानीकार

आजकल कहानी की धूम है और समय मेरे पास खाली है। वह रीता समय मुफे भारी हो-हो आता है। नहीं जानता, उसे कैसे काटूँ। काम मेरे लिए जरूरी नहीं है, क्योंकि पैसा काफी है। इसलिए जो चीज जरूरी मालूम होती है, वह नाम है। नाम अब मैं कैसे पाऊँ ? बिना काम नाम कैसे हो ? लेकिन मैंने कहानी की धूम सुनी है और सोचता हूँ, कहानी लिखूँ। इसमें काम ज्यादा माँगा नहीं जायगा और नाम हो ही जायगा।

पर क्या लिखूँ ? कैसे लिखूँ ? पढ़ा-लिखा तो मैंने बहुत है और मैं जानता हूँ, मैं विद्वान हूँ। मैंने किस के लिए अवकाश छोड़ा है कि वह न जाने, मैं विद्वान हूँ। फिर भी विद्वत्ता ठीक वक्त पर अलग धरी-सी रह जाती है, काम आने से बचती है। अब कहानी लिखने को तत्पर होकर जो मैं बैठ गया हूँ तो जान पड़ता है, मेरी विद्या मेरे चारों ओर चक्कर लगाती हुई घूम रही है; पकड़ में नहीं आती कि कलम को गति दे।

सो कलम लिये-लिये में बैठा रह गया। एक वाक्य ज्यों-त्यों लिखा, फिर उसे काट दिया। थोड़ी देर बाद एक श्रौर भी लिखा, उसे भी कटना पड़ा। विचार बहुतेरे सिर में चक्कर मारते रहे पर उनमें कोई संगति हो नहीं दीख पड़तो थी। मुमे मालूम हो रहा था, मैं एकदम जानता तो बहुत-कुछ हूँ, फिर भी जाने क्यों, लिख कुछ नहीं पाता हूँ। इसी अवस्था में कब वे रुई के रेशे से भागते उड़ते हुए विचार और भी द्रूर्तपद हो गये, कब वे चित्रों के रूप में सामने आने लगे और कब व सपने बन चले, पता नहीं।—घएटे-भर बाद जब आराम-कुरसी से मैं उठा तब पता चला कि मुमे नींद आ गई थी।

मुभे बड़ा बुरा मालूम हुआ कि कहानी जैसी चीज भी मैं नहीं लिख पाया। लेकिन, काम के श्रभाव में ही सही, नाम तो मुभे जरूर पाना है। इसलिए कहानी भी जरूर मुभे लिख डालना है।

यहाँ श्रापको इतना कहूँ कि मैं कई भाषाएँ जानता हूँ और पढ़ने के नाम पर बहुत कम ऐसा पढ़ने योग्य बचा होगा जो मैंने न पढ़ा हो। मैं समाज में मान्य गिना जाता हूँ,—प्रतिष्ठा के लिए भी, ज्ञान के लिए भी। इसके बाद, तत्पर होने पर भी, कहानी जैसी चीज मुफसे न लिखी जायगी यह श्रसहा माल्स होता है। फिर भी कहानी तो लिखी गई नहीं। कई बार कोशिश की श्रौर फल शून्य रहा। तब एकाएक बैठे-बैठे एक दिन याद झाया कि श्ररे, यहाँ पड़ोस में ही तो वह रहते हैं,—क्या नाम है उनका ?— जिन्हें कहानी का धनी समफा जाता है। चलो, उनके पास चलें। मालूम करें कि कहानी का क्या गुर है।

वहाँ पहुँचता हूँ तो देखता हूँ, एक सीधे-सादे-से आदमी हैं। कहानी का रोमान्स भूले भी उनके आसपास नहीं है। सीधी-सादी धोती है, उससे भी सीधा कुरता, और घर तो एकदम किसी भी तरह के रंगबिरंगपन से सूना है। जहाँ-तहाँ कुछ कागज, कुछ आलबार, एक-आध किताब है तो है, और कुछ नहीं है।

मुफे यह कुछ अच्छा नहीं मालूम हुआ। सोचने लगा, यहाँ

कहाँ ऋा गया ? यही कहानी के गुरु हैं ? भले गुरु हैं ! कहानी तो बड़ी रंगीन चीज़ है, ऋौर ये सूखे दीखते हैं । जी हुम्ला कि भूल हुई । चलो वापस चल दो ।

उस समय मेरी कुलीनता ही आड़े आई। मेरे जैसा व्यक्ति भला अशिष्ट हो सकता है ? सो, शिष्टता के नाते मैं आकर एकदम लौट नहीं गया।

मैंने ऋपना परिचय उन्हें दिया, जिस पर वे बड़े कृतार्थ जान पड़े । वे मेरे नाम से ऋौर बड़ाई से परिचित थे ऋौर बोले कि मेरा साचात् करके बहुत प्रसन्न हुए ।

खुलकर उनसे बात करने की तबीयत तो मेरी न थी, फिर भी, कुछ कहने के लिए मैंने कहा कि आप तो बहुत अच्छी कहानी लिखते हैं, दर्शन की इच्छा से आपके पास आ गया हूँ।

उन्होंने कहा कि लोगों की छपा है, वैसे जो लिखता हूँ लिखता हूँ। इसका सब धन्यवाद तो लोगों को ही मिलना चाहिए जो उसे श्रच्छा कहते हैं श्रीर इसलिए श्रच्छा बना देते हैं।

होते-होते मैंने कहा कि मैं भी चाहता हूँ कि कहानी लिखूँ, पर देखता हूँ कि लिखी नही जाती । बताइए, कैसे लिखूँ ?

बोले कि लिखी नहीं जाती तो चाहिए क्यों ? चाहना छोड़िए। कहानी लिखना कौन ऐसा बड़ा काम है कि हर किसी के लिए जरूरी हो ? श्राप कहानी लिखे बिना क्यों निश्चिन्त नहीं हैं ?

में उनकी तरफ देख उठा। कोई श्रौर ऐसी बात कहता तो मैं उसे अपना अपमान ही समफता। लेकिन न उनके चेहरे पर कोई अवज्ञा का भाव था, न शब्दों में वैसी ध्वनि। मैंने कहा, "बेशक कहानी लिखना मैं अपना काम क्यों बनाने लगा। पर कोई कारण नहीं होना चाहिए कि मैं कहानी न लिख सकूँ।"

उन्होंने कहा, "बेशक कोई कारण नहीं हाना चाहिए। लेकिन,

त्रगर यत्न करके भी नहीं लिख पाये हैं, तो कारण कोई तो है। वह क्या है ?"

मैंने पूछा, "क्या है ?"

बोले, "यह तो आपको स्वयं पाना होगा, क्या है। कुछ तो है ही। आहेतुक क्या बात होती है ? आप अपने भीतर से पहले जानिए कि चाहने पर भी क्यों कहानी नहीं लिखी गई ? और जब नहीं लिखी गई तो क्यों जरूरी तौर पर आपको चाहना पड़ता है कि लिखी जाय ? यही तो अनुमान होगा न, कि कुछ वस्तु आपको रोके हुए है। या तो उसे अभाव की परिभापा में सममिए या उसे फिर कुछ नाम दीजिए। वह अभाव भर जाय या वह वस्तु हट जाय तो आपकी चाह पूरी होने में रुकावट नहीं रहेगी न। और जब ऐसा होगा तव चाह की जरूरत भी शनैः-शनैः लुम्न हो जायगी।"

मुमे उनकी बातें कुछ अँधेरी सी मालूम हुई । मुमे वह सब-कुछ पसन्द नहीं आया। उनके शब्दों में पकड़ने को कुछ है नहीं कि जिस पर विवाद उठाया जा सके और जिसको लाठी की भाँति टेक-टेक कर चलने से मार्ग शोधा जा सके। जान पड़ा कि कहीं इन महाशय का ऋहं-गर्व ही तो परामर्श की आहोयता का रूप धर कर रौब जमाने नहीं सामने आ रहा है ?

मैंने कहा, "मुभे ठीक-ठीक वताइए कि आप कहानी कैसे लिखते हैं।"

उन्होंने कहा, ''ठीक-ठीक ?'' श्रोर कहकर मुस्कराहट के साथ मुफे देखने लगे।

मैंने कहा, ''हाँ, ठीक-ठोक । जिससे मैं कुछ समभूँ ।''

बोले, ''देखो भाई, अपने को पूरी तरह मैं जानता नहीं हूँ। इसलिए 'ठीक-ठीक' भी मैं नहीं जानता। फिर भी तुम बहुत ठीक-ठीक, चाहते हो तो मुभे पूछने दो—'' यह कह कर उन्होंने पास से एक अखबार खींच लिया और वहाँ उँगली से एक शब्द को मुफे दिखाते हुए कहा, ''यह अचर क्या है ?''

में चुप रहा।

"यह 'अर' है न ? आप 'अ' कैसे लिखते हैं ? ऐसा ही तो जैसा कि यह छापे में छपा है ? ठीक ऐसा ही 'छर' मैं लिखता हूँ। 'क' भी वैसे ही लिखता हूँ, 'ख' भी वैसे ही लिखता हूँ। अच्चर और शब्द सब वैसे ही लिखता हूँ जैसे आप लिखते हैं। भाषा भी वही लिखता हूँ जो हम-आप सब बोलते हैं। 'ठीक-ठीक' तो यही बात है, इस में आप मेरी क्या मदद चाहते हैं? यह तो आप नहीं चाहते न कि मैं आपको 'अ' लिखना बताऊँ या 'क' लिखना बताऊँ, या शब्द लिखना बताऊँ, या भाषा लिखना बताऊँ ? बताने की तो यही चीजें हैं। लेकिन, इनके सीखने से तो आप ऊपर उठ गये।... आप जानते हैं, मैं क्या पढ़ा हूँ ?"

मैं उनकी तरफ देखता ही रह गया ।

"एन्ट्रेन्स भी पास नहीं किया है। यह भली ही बात हुई है। क्योंकि कोई बहाना ही नहीं है मेरे पास मैं अपने को कुछ समफूँ। न पढ़ा, न लिखा, न कुल, न शील, न सरत, न शक्त। इस कुछ न होने के लिए मैं परमात्मा का ऋणी हूँ। उसने मुमे साधारण बनाया, इससे बड़ी उसकी और क्या दया हो सकती थी? मैं अपने को अति साधारण ही समम सकता हूँ। दम्भ का मेरे पास क्या बहाना है, कहाँ गुँजाइश है? इसलिए अगर मैं कहानी लिखता हूँ तो क्या यह नहीं हो सकता कि कोई दम्भ मेरे भीतर रुकावट बनने के लिए उपस्थित नहीं है, इसलिए मैं लिूख जाता हूँ। आप कितना पढ़े हैं?"

मैंने कहा कि मैं अँग्रेजी जानता हूँ, फ्रेंच भी जानता हूँ। छः महीने जर्मनी में रहा था, जर्मन भी थोड़ी बहुत जानता ही हूँ। बंगला के रवीन्द्र को मैंने मूल में पढ़ा है । मराठी-गुजराती भी थोड़ी जानता हूँ। हिन्दी मात्रभाषा ही है।—-इस बारे में तो शायद लोग मुफ से ईर्ष्या कर सकते हैं।—

उन्होंने हँसकर कहा, "श्रोः, तब बाकी क्या रहता है ? बेशक यह सौभाग्य भी हो सकता है । शायद सौभाग्य है, अगर आप उसे दुर्भाग्य न बनाएँ ।...एक काम कर संकिएगा ? है मुश्किल, लेकिन उतना ही जरूरी भी है । वह यह कि जानते रहिए आप सब-कुछ, लेकिन भूल जाइए कि आप जानते हैं । क्या यह हो सकता है ? ऐसा हो तो मैं आप से ईर्ष्या करने लगूँ । यही मैं अपने से चाहता हूँ, भूल जाऊँ कि मैं कुछ जानता हूँ । अरे, इस अनन्तता की गोद में मैं किस चीज को क्या जानूँगा ? मैं इस महापूर्णता के शून्य आंक में प्रस्फुटित होते रहने के लिए अपने को छोड़ दूँ, इससे बड़ी क्या सार्थकता है ? इस से बड़ा ज्ञान भी क्या आर है ? इसलिए जो मैं अपने से चाहता हूँ, वही चाहूँगा कि आप अपने से चाहें ।"

मैंने देखा, वह आदमी गद्गद होने के निकट आ गया है। मुक्ते प्रतीत हो गया कि यह आदमी कहानी-लेखक होने योग्य नहीं है, मात्र बेचारा है। मेरे मन में इच्छा हुई कि मैं दुनिया को बताऊँ कि वह भूलती है। जिसको कहानी-लेखक उसने माना है वह तो कुछ बेवकूफ-सा;आदमी है। राम-राम, कहानी जैसी मनोरम चीज और वैसा भोला-सा आदमी उसका स्वामी ! छिः छिः, यह कल्पना भी विडम्बना है।

श्रोर मैं सोचता हूँ, "मैं क्या कम योग्य हूँ कि कहानी मेरा वरण न कर ले। शायद श्रव तक मैं स्वयंवर के बीच श्राया ही नहीं। नहीं तो कैसे हो सकता है कि कहानी नतमस्तक होकर श्रपने दोनों हाथों से श्रपनी जयमाल मेरे गले में न डाल दे ?"

त्रीर, मैं स्वयंवर के दर्शकों को सूचना देना चाहता हूँ कि मैं वहाँ उतरने को उद्यत हो गया हूँ श्रीर कहानी को श्रव चिर-कुमारिका रहने की श्रावश्यकता नहीं है।

# मित्र विद्याधर

जी जब हारता-सा है और ताकत चाहता है, मैं अपने मित्र विद्याधर के पास पहुँच जाता हूँ। वह नगएयों में नगएय है: पर अपने लिये जिन थोड़ों को मैं गिनता हूँ, उनमें उन्हें अवस्य गिनता हूँ। बी० एस-सी० किया, एम० ए०, एल-एल० बी० किया, उसके बाद एम० बी०, बी० एस० भी किया। फिर छक गये। आगे और कुछ करने की भूख नहीं रही। पास खाने-पीने को था, और स्वभाव मननशील पाया था। उसके बाद बरसों-बरस घूम कर और बैठ कर, बहुत कुछ देखा, छाना, और पढ़ा। इस सब के परिएाम में आज वह सैंतीस वर्ष से ऊपर के हैं, बिनब्याहे एकाकी हैं, और एक प्रचार-संस्था के अवैतनिक उपमन्त्री हैं। सभा के दफ्तर में आकर पाँच-छ: घएटे मनोयोग-पूर्वक चिट्ठी-पत्री की लिखा-पड़ी करते रहते हैं। और वह कुछ नहीं हैं, और कुछ नहीं करते।

उन्हें बुद्धिमान कहूँ, तो कैसे कहूँ। श्रौर मूर्ख भी वह नहीं हैं। उनकी श्राँखें भर-पूर खुली हैं। वह दुनिया में ऊँचा-नीचा सब देखते हैं। फिर भी सब-कुछ होकर न-कुछ बने रहनैं में उन्हें श्रप्रसन्नता नहीं हैं। उनके मन के भीतर की श्राकाँच्चा को कोई स्वा गया है। मुमे ऐसा लगता है, इतने बरस आकेले रहकर, जब-तब अपने भीतर की तह फाड़-कर अपना सिर उठा उठने-वाली आकाँचा को ही यह चुपचाप खाते रहे हैं; यहाँ तक कि अव उसका जड़-मूल ही निश्शेष हो गया प्रतीत होता है। बस चले, और अवसर आये, तो यह जीवन-भर चाकरी करते रहें, और मगन बने रहें। बहुत पढ़ने और जानने से यह शून्य विन्दु हो रहे हैं, यों शून्य हैं, कोई अपने दायें इन्हें ले ले, तो उसका दस गुना मूल्य बढ़ा दें। मानो इनकी साधना ही यह रही है, कि यह शून्य हो जाएँ। मित्र सब-कुछ जानकर यह नहीं जानते, सो नहीं है। मूर्ख ज्ञान चाहता है, मूर्खता का उनमें इतना अभाव है कि वह ज्ञान तक नहीं चाहते। शैतान काम चाहता है, शैतान का ऐसा आत्यन्तिक अभाव उनमें है कि वह सर्वथा निष्क्रिय रह कर अप्रसन्न नहीं हैं। इतनी अधिक जानकारी उन्होंने पाई है कि जड़ हो गए हैं, ऐसा जड़, जो सचेतन है, और जिसने चेतना का ऐसा विकास किया है कि वह, जैसे यत्न करके जड़त्व को अपना उठा है।

बात कितनी समभ आती है, मैं नहीं जानता। पर, मुश्किल यह है, वही समभ में पूरी तरह नहीं आते। पर, यहाँ कुछ कह लूँ, उनके सामने मेरी एक नहीं चलती। उनके सामने होकर देखता हूँ, उन से कुछ पा ही रहा हूँ, उन्हें दे सकने योग्य मेरे पास कुछ नहीं है।

किन्तु, इतना सुनकर, मेरे वारे में भूल न हो। मैं उनकी तरह नहीं हूँ। घर-कुटुम्ब वाला हूँ, प्रतिष्ठा-पैसे वाला हूँ, मेरा नाम खासा परिचित है, और जहाँ पहुँचता हूँ, गिना जाता हूँ।

पर जब विद्याधर के पास पहुँचता हूँ, तब मेरे साथ इनमें से कुछ भी परिप्रह नहीं रह पाता । अपनी प्रतिष्ठा, सम्भ्रम, प्रसिद्धि, रौब और दम्भ इनमें से कुछ भी अपने साथ बटोर कर रखने की श्रावश्यकता से, मुमे, उसकी उपस्थिति में, मुक्ति मिल जाती है। कारए यही, कि ये सब चीजें उस क्लर्क विद्याधर की निगाह से नीचे रह जाती हैं। उसे दीखती नहीं, सो नहीं; पर अपने में उस निगाह को उलका नहीं सकतीं; उसमें किसी तरह का विकार नहीं ला सकतीं।

जो अपने कारए, सब की निगाह में क्लर्क से भी गया-बीता है, और अपनी डिप्रियों के कारए केवल जो सभा का उपमन्त्री है, उसी छोटे आदमी विद्याधर के सामने मैं पहुँचता हूँ, तो अपने बड़प्पन को श्रलग उतार कर पहुँचता हूँ। श्रौर मन में यह श्रनु-भव कर प्रसन्नता ही पाता हूँ कि मैं उसकी तुलना में श्रोछा रह जाता हूँ।

मुफे कभी-कभी खेद होता है कि क्यों यह मेरा मित्र विद्या-धर वहाँ है, जहाँ है । क्यों मुफे, उसे समाज में उसके योग्य स्थान पर पहुँचाने नहीं देता । पर मैं उसे इतनी-सी छोटी बात समफाने में त्रासमर्थ हो जाता हूँ, कि गली का भन्मन भँगी सम्राट जार्ज से छोटा है । मैं बहुत करता हूँ, तो वह तनिक हँस पड़ता है । वह कम्बख्त क्यों नहीं समफता कि दुनिया में छोठा-बड़ा है, है, एक से लाख बार है और हमेशा रहेगा, और उसे बड़ा बनना ही चाहिए, छोटा नहीं रहना चाहिए । और मुफे खीफ होती है कि मैं क्यों नहीं उसे बड़ा बनने को राजी कर सकता । और जब वह छोटा है, तो मैं ही क्यों दुनिया में बड़ा बना खड़ा हूँ ? ऐसे समय वह कहता है, छोटा बड़ा नहीं है । पर, एक-सा भी नहीं है । सब म्रुछ और होना चाहते हैं । और उनकी जगह वही है, जो है । सब, कुछ और होना चाहते हैं । जो होना चाहते हैं, उसे बड़ा माना । इसीलिये जो हैं, वह छोटा हो गया । मन के भीतर का यही छुट-बड़प्पन जग का राज-रोग है । मन में से इस कीड़े को निकालना होगा। तब रूस समानता की वास्तविक चाह में तुम्हारे पीछे श्रायगा।

मैंने मन में कहा, "मर कम्बख्त। रूस-वूस करता है, यह नहीं कि क्लर्की छोड़ कर कुछ बने।"

यह सब-कुछ है। पर, जब जी हारता है, मैं उसी के पास पहुँ-चता हूँ। उस मिट्टी के माधो में फर्क नहीं त्र्याता। पर मेरे जी को ताकत मिलती है।

तो रात को जब मैं अकेले में फूटकर रो उठा, और रोने के बाद भी मन सीसे की तरह भारी ही रहा; और तनिक चैन की किरए चारों ओर के अँधेरे में कहीं से भी फूटती मुभे नहीं दीख सकी; और मुभे लगा, ऐसे समय भटकती मौत कहीं त्रा जा रही होती, तो उसे कस कर ऐसे चिपटा लेता कि फिर मुभे साथ लिये बिना जाने न पाती; तब सोचा, विद्याधर के पास जाऊँगा।

इस तरह हल्के होकर मैंने नींद ली, और सबेरे निवट कर ग्यारह बजे उसकी सभा के दफ्तर में पहुँचा।

उसने कहा, "आश्रो। क्यों क्या हाल है ?"

मैंने कहा, "तुम कहो, तुम्हें क्या मौत के दिन तक यहीं मरना है ? मेरी पूछते हो, यह नहीं कि कुछ अपनी फिकर करो।"

विद्याधर तनिक हँसा। मुभे यही असहा होता है। सब बात पर, जैस भद से, वह हँसता क्यों है? मैंने कहा, ''तुम्हार स्वामी जो कहाँ है आजकल ?"

उसने सहज भाव से कहा, ''यहीं हैं। दौरे से आगये हैं। इस समय अपने बँगले पर ही होंगे।''

मैंने कहा, "वह बँगले पर कोच पर होंगे। मैं पूछता हूँ, तुम दफ्तर में मेज पर क्यों हो ?"

उसने फिर हँसना चाहा । कहा, "मैं स्वामी जी नहीं हूँ, विद्या-

न२

धर हूँ; इससे श्रपनी जगह हूँ। लेकिन, तुम श्रपनी, मन की बात कह डालो। मुफे लेकर श्रपने को यों मत पैनाश्रो।"

विद्याधर--- "हाँ, सहज न रह सकना, गलती की पहचान है।"

मैं— "फिर वही सहज की बात करते हो श्रंधेर के सामने सहज रहा जाय ? कैसे रहा जाय ? वह दिल नहीं कुछ श्रोर है, जो सहज से कुछ श्रोर होना जानता नहीं। श्रोर तुम जानते क्या हो, श्रादमी पर क्या बीतती है, श्रोर क्या-क्या बीत सकती है। श्रकेले हो, यहाँ मेज पर बैठे रहते हो श्रोर सहज भाव से कह देते हो, सहज रहो।..."

विद्याधर—''ठीक है, अब तुम शायद अपनी बात कहने के निकट आ रहे हो। कुछ लेकर आये हो, उसे कहकर हल्के हो जाते हो नहीं, मुभे लेकर गर्म होते हो।''

त्रोर, वह उसी तरह मुस्करा कर रह गया। हँसना है, तो हँस क्यों नहीं पड़ता; मुस्करा कर क्यों रह जाता है ? और क्यों ऐसे देखता है ? वह हिलता क्यों नहीं, क्यों श्रचल रहता है ? मैं क्या उसका कुछ नहीं हूँ, और वह क्या मेरी विपत नहीं देखता, कि खुद हँसता है।

मैंने कहा, "विद्याधर तुम आदमी नहीं हो। पशु होते, तो भी आच्छा होता, तुम पत्थर हो। और मुफे कुछ नहीं कहना—मैं जाता हूँ।" विद्याधर ने कहा, "नहीं, तुम जास्त्रोगे नहीं। कुछ बीता है, तुम्हारे साथ। तुम जानते हो, उसमें मेरा दोष नहीं है। किन्तु रोष मुफ पर ही करते हो, इससे प्रकट है, चित्त तुम्हारा स्वस्थ नहीं।"

मैं बैठ गया। मुझे सुख नहीं था। और वह बेलाग स्वस्थ-चित्त बैठा है, इससे मुझे और दुख था। रोगी के सामने डाक्टर कुर्सी पर श्रविचल भाव से बैठकर हाल पूछकर और नब्ज देख कर, गम्भीर भाव से नुस्खा लिखकर, श्रलग करता है, तब क्या रोगी को कुछ श्रच्छा लगता है ? क्या वैसा श्रच्छा लगता है, जैसे जब माँ सिरहाने श्रा पूछती है, ''बेटा, कैसा जी है ?'' और उत्तर में दो बूँद श्राँसू गिराने को तैयार हो जाती है। जब सामने वह मिलती है, माँ पत्नी या कोई, जिसका जी श्रपनी हालत से क्रूकर रो डठे, तब श्रपने जी को ठँडक मिलती है। पर रोग का निदान तो डाक्टर के पास ही है, माँ के पास नहीं। रोगी डाक्टर से ठँडक न पाये, श्रारोग्य वहीं से पायगा।

मैंने पूछा, "विद्याधर, तुम जानते हो, प्रेम}कम्बख्त क्या चीज इ १"

विद्याधर गम्भीर हो गया, जैसा कि वह कम होता है।

''प्रेम चीज नहीं है, प्रेम विभूति है। हम कम्बख़त हैं, जो उसे श्रपना मानते हैं। वह ईश्वर का ऐश्वर्य है। झव्याबाध व्यापक है। श्रपने-श्रपने बूते मुताबिक सबको मिलता है।"

मैंने कहा, "विद्याधर, तुम नहीं जानते प्रेम क्या है। जिसे प्रेम पर ईश्वर याद आये, वह वास्तव प्रेम, मानव-प्रेम क्या जानता है ? विद्याधर, मुभे बताओ, क्या तुमने कभी प्रेम किया है ? तब मुभे तसन्नी होगी।"

विद्याधर ने कहा, "हम मानव जड़ हैं ! चैतन्य प्रेम है । उसी के प्रकाश में हम चैतन्य हैं । उसकी ऊष्मा हमारा जीवन है । उससे रिक्त हुए कि जीवनान्त हुन्त्रा । कौन प्रेम से वख्रित है ?— वह अभागा है। वह अभाग्य पूर्ण हुआ कि मौत आई। पर, अपने-अपने बृते की बात है। मेरा बृता विनोद, शायद थोड़ा है।" मैंने कहा, "तो तुमने प्रेम किया है ?"

विद्याधर, "तुम पूछते ही हो, तो मैं कहूँगा, हाँ किया है। पर, उसका दर्द छूट गया है। अब उसका आनन्द ही मेरे साथ शेष है। स्मृति-रूप में मेरे साथ वह नहीं है। स्मृति में कसक है, परायापन है, अन्तर है। मेरे साथ वह प्रत्यत्त है, एकाकार है। बीच में सँयोजक बनकर स्मृति को टिकने का अवकाश नहीं है। '''तभी देखते हो, मैं रोता नहीं हूँ। बातें सब मेरे साथ रोने की हैं। देखो न, तुम विद्याधर न होकर भी मेरे पास आकर विद्या-धर की परिस्थिति पर रोया करते हो। मेरा प्रेम विलग हो, तो रोऊँ। वियुक्त, दूर हो, तो तड़पूँ। इसीलिए मैं अकेला हूँ, इसीलिए सदा तुष्ट हूँ।''

मैंने कहा, "विद्याधर !"

विद्याधर, जो कभी नहीं हुआ, श्रब हुआ। वह विचलित हुआ।

मैं श्रवश हो उठा। "मेरी बात पीछे होगी विद्याधर ! और तुम्हें श्रपनी बात मुफे सुनानी होगी।"

ँ उसकी श्रावाज हिल श्राई । कहा, ''विनोद, नहीं, यह नहीं...।''

मैंने कहा, "तुम जानते हो, मैं कौन हूँ। विद्याधर, मैं तुम्हारा हूँ।"

विद्याधर सामने को देख उठा। मेरे बहाने मेरे पीछे की दीवार में वह क्या देख रहा था, जैसे उसी को लच्च कर उसने कहा, "श्रपने जी से चीरकर श्रलग करें, तब सुनायें।—नहीं, यह सुखद नहीं है।" मैंने ऋपना हाथ बढ़ाकर मेज पर पड़े उसके हाथ को पकड़ लिया। कहा, ''विद्याधर !''

श्रौर हिमाचल से ऊँचा यह महाशुभ्र-पत्थर विद्याधर, मानो मन्त्रबल से एकाएक गलकर बह पड़ने को हो उठा।

में सहसा ही घवड़ा गया ।

मैंने देखा, वह चुप, निस्पन्द बैठा है।

वह जाने कहाँ देख रहा है। मेरे चेहरे को आर-पार करके कहाँ दृष्टि गड़ी है कि निर्निमेष हो पड़ी है।

कि,—उन फैली, टॅंकी, ऋाँखों में एक खारी बूँद ऋाई और टप् मेज पर टपक पड़ी !

ेडस टप् की स्रावाज से वह एक साथ चौंका। मानो कहीं से टूटा, टूटकर गिरा। सब स्तब्ध था। उसने भपटकर स्रॉर्खे पोंछ लीं।

तब मानो उसने मुभे देखा। एक चीए मुस्कान की छाया उसके त्रोठों के किनारे त्रा रही। वे त्रोठ किछित्रि खुले—

उसी समय द्वार पर साफेबन्द एक प्रामीए पुरुष दीर्घाकार नकार की भाँति उपस्थित हो गया। बोला, ''स्यामीजी, इहाँ ही रैते हैं ?''

वह मुस्कान स्फुट होकर ऋोठों पर फैल गई। क्या वह हँसा ? उस नीरव हास्य पर मेरे जी में से हाय उठी, छोर मैंने उसे मसोस ली। उसने ऋँप्रेजी में कहा, ''समय गया, वह छा गया था— चला गया, इसमें मेरा दोष कहाँ है ? देखों, क्या छब वह फिर छाता है ? विनोद, तुम जाछो, खुश रहो। सब भगवान् करता है।"

मैंने कहा, ''विद्याधर !''

वह प्रामीए की स्रोर मुड़ गया, कहा, ''स्वामीजी यहाँ नहीं रहते हैं। पर त्रास्रो भाई, तुम कहाँ से स्राते हो ?'' "मैं जी, स्यामीजी के दिरशनों को आया था। रोत्तक के पास रेता हूँ, जी। स्यामीजी म्हारे गाम आए थे---''

"श्रच्छा, कौन गाँव ?"

श्रोर, मैंने देखा, वह हठात्, गँवार से छुट्टी पा लेना नहीं चाहता।

वह बातों में उलभ गया, मैं चुपचाप उठकर चला त्राया।

प्रियवत

जी, कवि प्रियव्रत की ही बात कहता हूँ। वही जो जवानी में बिचारा मर गया। अन्त की आरेर की बात है। इम सहपाठी थे और प्रियव्रत मुद्दत बाद मुफे मिला था। इतनी मुद्दत कि अकस्मात् डसे सामने देखकर मैं कह बैठा, "अरे, प्रियव्रत ! तुम, तो अभी बाक़ी हो दुनिया में ?"

प्रियव्रत ने मन्द भाव से कहा, "हाँ, श्रभी तो हूँ।"

वह दुबला दीखता था। चेहरा कुछ पीला था, लेकिन आँखें ज्वमकदार और बड़ी। उसे पाकर मैंने एकदम बहुत-कुछ पूछा---"कहाँ रहे ? क्या करते रहे ? कोई नई पुस्तक ? कहीं नाम-धाम भी सुनने में नहीं आया। कुछ लिखा-पढ़ा ? नहीं ? तो क्या भाड़ मोंका ? ब्याह हुआ ? बच्चे हैं ?" इत्यादि ।

उसने संत्तेप में जवाब दिए । मानों ऐसी बातें सब निस्सार हों । पता मिला कि विवाह को कई बरस हो गए । पत्नी मैके हैं । बच्चे दो हुए । श्रब कोई नहीं है । श्रौर शेष चैन है ।

"कुछ लिखा नहीं ?"

उसने कहा कि लिखने से निवृत्ति पाली है। श्रव छुट्टी है। मैंने कहा कि लिखना तुम नहीं छोड़ सकते। सुनते हो ? उसने कहा कि क्या सुनूँ ? लिखने की बात न करो । कुछ श्रौर बात करो । वह बचपन था ।

लेकिन मैं यह कैसे सहता ? प्रियव्रत की साहित्यिक प्रतिभां से मैं परिचित था। लिखने से उसका विमुख होना दुर्घटना ही थी। यही बात मैंने कही। कहा कि अभिव्यक्ति आवश्यक है, और नहीं तो उससे चित्त ठीक रहता है। मन का रुकना त्रास है। लिखने से प्रवाह प्रवाहित रहता है।

पर इस पर तो प्रियव्रत बहस पर उतारू हो आया। आँखों में चमक आ गई और चेहरे पर की मन्दता एक दम जाती रही। कहने लगा कि सुना था कि तुम दार्शनिक हो गए हो। यही तुम्हारा दर्शन है ? अभिव्यक्ति को जरूरत हो क्यों ? उस जरूरत का मत-लब है कि आदमी आत्मतुष्ट नहीं है। असल में स्वतः में मग्न रहना चाहिए। मग्नता में फिर क्या अभिव्यक्ति, और किस के प्रति ?

मुमे मग्नता और अभिव्यक्ति के रिश्ते से कुछ लेना नहीं था। पर प्रियव्रत को मैं छोड़ नहीं सकता था। मैंने कहा कि अपने में तो पूरा कोई नहीं है। बस यह भूल रहने से तो कोई अधूरा होने से नहीं बच सकता। अधूरा है इसीसे अभिव्यक्ति है। वही फिर व्यक्ति की निमग्नता की च्तमता बढ़ा देगी।

प्रियव्रत ने जोर से कहा कि नहीं, नहीं । जरूरत ही क्या कि मैं अपने भीतर को बाहर करूँ ? भीतर को भीतर मैं क्यों नहीं रख सकता ? व्यक्त करता हूँ तो मतलब है मुफसे सहा नहीं जाता । लेकिन मैं दुखी हूँ तो, सुखी हूँ तो, किसी को क्या पड़ी है कि मैं अपना सु:ख-दुख दूसरे को पता लगने दूँ ? असेंबम और किसका नाम है ?

मुफे उसके शब्दों की ध्वनि पर निश्चिन्तता नहीं प्राप्त हुई। मैंने कहा कि मन का सुख-दुख श्रीर नहीं तो शरीर के स्वास्थ्य- त्रस्वास्थ्य के रूप में प्रकट होगा। भीतर श्रौर बाहर दो तो एक-दम नहीं हो सकते न ?

मैंने देखा कि प्रियन्नत कुछ तेज हो आया। उसने कहा कि जो हो, श्रमिव्यक्ति तुम कहते हो होगी ही, तो वह होकर रहेगी। मुमे उसके बारे में क्या सोचना-विचारना है ? मैं तङ्ग होना नहीं चाहता।

स्पष्ट था कि इस चर्चा में उसे रस था। कुछ श्रौर बात उसे नहीं सुहाई। श्रास-पास से उसे नाता नहीं मालूम होता था श्रौर सूच्म में उसका मन था।

मैंने कहा कि अगर हमारी भावना व्यक्त होगी, तो हमारे बावजूद उसका व्यक्त हो जाना इष्ट नहीं है। इसलिए कहना होगा कि अभिव्यक्ति होती ही नहीं है, उसे हम करते भी हैं। उसमें हमारा असहयोग नहीं हो सकता, बल्कि कर्तृ त्व होना चाहिए।

उसने कहा कि क्या मतलब ? मैं उषा का चित्रपट आकाश पर देखकर प्रसन्न हो जाता हूँ तो मैं कहता हूँ कि उस प्रसन्नता में ही मुफे सब-कुछ प्राप्त है। यह क्यों आवश्यक है कि मैं उस सौन्दर्य पर कविता रचूँ ? नहीं, मेरे स्वयं प्रसन्न होने के आगे और सब अनावश्यक है। जो अभिव्यक्ति सामाजिक होने की ओर चलती है, मैं उसमें विश्वास नहीं करता। वह चीज मुफे ग़लत मालुम होती है।

मैं कुछ समभ नहीं सका कि इन तात्त्विक बातों में प्रियन्नत का आग्रह क्यों है। तत्त्व को तो जैसे रखो, वैसे रख जाता है। लेकिन मालूम होता था कि प्रियन्नत नहीं चाहता कि मैं चर्चा रोकूँ। मैंने कहा कि 'सोशल' शब्द का मान बँधा नहीं है। मैं अकेला नहीं हूँ। कोई अकेला नहीं है। हर-एक अनेकों के बीच और साथ है। वह है तो समाज का होकर है। मनुष्य लाजमी तौर पर सामाजिक है। समाज से कटकर मैं नहीं हो सकता। उससे

03

म्राछूता मैं हूँ कहाँ ? श्रौर श्रगर समाज से श्रभिन्न हूँ तो कोई मेरी म्राभिव्यक्ति हो नहीं सकती जो समाज को न छूए, निरा अपना त्रलगाव रखे । उषा-दर्शन के समय मैं ऋकेला हूँ, दूसरा कोई पास नहीं है, तो क्या इतने पर मैं कह दूँ कि उस समय की मेरी प्रसन्नता समाज से कोई सम्बन्ध नहीं रखती ? वह कहना ठीक नहीं होगा। मेरा स्वास्थ्य समाज को चाहिए। इससे मेरी प्रसन्नता में समाज का हित है। अतः यदि मैं सामाजिक हूँ तो मेरी श्रभिव्यक्ति .निरी वैयक्तिक हो नहीं सकती । इसलिए 'सोराल' शब्द को अप्रयुक्त रख कर भी हम उसे सदा साथ समभ सकते हैं। सवाल यह है कि श्रभिव्यक्त चाहिए या नहीं ? मैं समभता हूँ कि श्रन्तर्भावनाश्रों को श्रभिव्यक्ति नहीं मिलेगी, यानी हम उन्हें श्रभिव्यक्ति नहीं देंगे, तो वे भावनाएँ हमारा बल नहीं बढ़ावेंगी, उल्टे हमें ही खाने लग जायँगी। या तो जियो, नहीं तो मरो। आदमी थिर होकर नहीं रह सकता । गति शर्त है । चढ़ता नहीं, तो उसे गिरना होगा । जगत् गतिशील है। चैतन्य प्रवाहमान् है। हमारी श्रन्तरानुभूति या तो हमारे मूल व्यक्तित्व में श्रंगीकृत होकर आत्मगत होगी और हमारे परिवर्द्धन में सहायक होगी, नहीं तो भीतर वह एक शव की भाँति बैठ जायगी स्त्रीर प्रवाह में वाधा होगी। वह तब हमें भीतर से कुतरती रहेगी। श्रमिव्यक्ति का यही मतलब है। हम ऐसे अपनी ही अनुभूति को आत्मसात् करते हैं। उसे कल्पना में लाते हैं, विवेकमय बनाते हैं, व्यवहार में लाते हैं। ऐसा नहीं करते तो स्राज मन में उठा हुस्रा एक भाव इमारे भीतर ही व्यर्थ रूप से चक्कर लगाता श्रीर टकराता है। वह फिर हमारी राह में श्रवरोध बनता है । वागी या कृत्य में वह भाव श्रमिव्यक्ति पाकर मानो मुक्ति भी पा लेता है।

प्रियव्रत ध्यान से सब सुनता रहा। मुफे उसका वह तझीन चेहरा देखकर कभी-कभी मालूम होता था कि पुरुष-सौन्दर्य का क्या श्रर्थ होता होगा। मेरे चुप होने पर उसने कहा, "मैंने कविता लिखना बन्द कर दी है, तो क्या तुम यह कहना चाहते हो कि मेरी कविता बाहर न श्राने के कारण मुफे भीतर से खा रही होगी ? लेकिन मैं जानता हूँ कि मैं श्रपने से इस बात पर बिल्कुल नाराज नहीं हूँ। कविता बचपन है। उसमें सार नहीं मालूम होता।"

"लेकिन जिसमें सार मालूम होता है, ऐसा क्या है जो तुमने इस बीच किया है, वह तो मालूम हो <sup>9</sup> कौन कहता है कि कविता ही अभिव्यक्ति है। बल्कि वह पूरी और सच्ची अभिव्यक्ति **है** भी नहीं। क्योंकि कावता अकर्मक होती है। कार्मिक अभिव्यक्ति भी साथ हो, तब चक्कर पूरा होता है। तो क्या इस बीच कर्म द्वारा अपनी आकांचाओं को तुमने मूर्त रूप दिया है ? वागी से स्थूल कर्म है। और जो कर्म में स्वप्न को उतारत। है, वह कवि से बड़ा कवि है। मैं सुनना चाहता हूँ कि यह तुमने किया है।"

प्रियत्रत कुछ देर मानो सोचत। रह गया। फिर बोला कि नहीं मैं तुम्हारी नहीं सुनना चाहता। अभिव्यक्ति जो व्यक्ति को समाज से जोड़ती है, व्यक्ति के लिए बन्धन भी है। समाज से अपने को अटका कर व्यक्ति पूर्ण नहीं हो सकता। वह पूर्ण है तो अपने ही में है, और जो पूर्ण है वह इतकाम है। उसे कुछ व्यक्त करना नहीं है; क्योंकि कुछ पाना नहीं है। अभिव्यक्ति के भीतर है चाह। चाह यानी गरज । वह है बन्धन। बन्धनहीन अभि-व्यक्तिहीन होगा। न मैं कुछ कहना चाहता हूँ, न कुछ करना चाहता हूँ।

मैंने कहना चाहा कि 'प्रियन्नत !' लेकिन आगे मैं कुछ न कह सका। उसे देखता-भर रह गया। युवाकाल के प्रारम्भ में प्रियन्नत को प्रतिभा से साहित्य-जगत् चमत्कृत हो पड़ा था। आभी तो उस यौवन का मध्याह्न भी नहीं है, फिर अभी से प्रियन्नत का यह क्या हाल है ! उसने कहा, ''नहीं, विद्याधर, मेरा जी किसी काम को नहीं करता। जग से विरक्ति मालूम होती है।''

मैंने कहा, 'श्रियव्रत, तुम उस कम्पनी में थे न ? क्या उससे श्रव सम्बन्ध नहीं है ?"

प्रियव्रत ने पूछा कि कम्पनी क्या ?

मैंने सुभाया कि उस फिल्म कम्पनी में थे न !

प्रियव्रत की भौंह सिकुड़ आई। उसने कहा कि हाँ ......च्या, पर वह बात पहले जन्म की है और आब दो वर्ष से वह खाली है। ऐसा ख़ाली कि.....। और पिछले चार महीनों से उसकी पत्नी अपने पिता के घर है जहाँ कि उसकी विमाता नहीं चाहती कि वह रहे।

मैंने कहा कि प्रियव्रत, ऐसी हालत में तो तुम्हें श्रौर मनोयोग से लिखना शुरू कर देना चाहिए।

प्रियव्रत ने माथे में बल लाकर कहा कि ऐसी हालत में ? क्या तुम्हारा मतलब है कि पैसे के लिए मुफे लिखना चाहिए ? पैसे के लिए मैं जूता तक साफ नहीं कर सकता। लिख तो सकता ही कैसे हूँ। नीच-से-नीच काम पैसे के लिए मुफ से न होगा। उस पैसे के निमित्त लिखने जैसा काम करने को मुफसे कहते हो ? सुनकर मेरा जी जल उठता है।

मैंने पूछा कि फिर क्या करोगे ?

प्रियन्नत की आँखों में कुछ निश्चित नहीं मालूम होता था। लेकिन वाणी पर्याप्त से अधिक कटिबद्ध प्रतीत हुई। उसने कहा कि करना मुफे क्या है। जो करते हैं वे खाक करते हैं। मैं अपने में मग्न रहने के लिए हूँ। अपने से बाहर का मुफ्ने कुछ नहीं चाहिए। भीतर क्या नहीं है? बाहर की बड़ी-से-बड़ी चीज के पास ताकत नहीं है कि मेरा छोटे-से-छोटा दुःख अपने पास रोक सके। दुःख है तो मुफ में है। सुख है तो मुफ में है। मैं नहीं परवा करता दुनिया की । तुम जानते हो ?---तुम नहीं जानते । दो बरस मैं वह तुम्हारी कविता लिए-लिए घूमता रहा । किससे नहीं भिला ? लेकिन कोई प्रकाशक उन्हें नहीं छाप सका । मैंने तब सोचा कि प्रकाशक को तकलीफ़ मैं क्यों देता हूँ । चलो, प्रकाशकों को सदा के लिए छुट्टी दे दूँ । सोचकर कविता के पुलिन्दे को मैंने जला दिया । यहाँ उसने एक साँस छोड़ी और विलत्तण भाव से मुस्कराया । फिर कहा, "कविता नहीं है तो मैं भी मुक्त हूँ । और अब मुफे किसी प्रकाशक के पास जाने की गरज नहीं रह गई है ।"

सुनकर मैं स्तब्ध रह गया। शायद मैंने प्रतिवाद में कुछ कहा।

प्रियव्रत ने कहा कि उनका जलाना ग़लती तो तब हो जब मैं आगे भी कुछ लिखूँ। लेकिन उसके बाद एफ अच्चर भी मैंने नहीं लिखा, न लिखूँगा। फिर तुम इसको ग़लती कैसे कह सकते हो ? और तुम कहते हो अभिव्यक्ति ! मैंने इतने दिनों से जो कुछ भी नहीं लिखा है, इससे बताओ मेरा क्या कम हो गया है ? तब जिन्दा था, सो अब भी जिन्दा हूँ। बिना लिखे मरने की कोई जरूरत मुमे नहीं मालूम हुई।

प्रियन्नत की स्थिति पर मेरे मन को पीड़ा हुई। मैंने कहा कि प्रियन्नत शायद मिश्रजी को तुम जानते होगे। हाँ, जो स्त्रालोचना श्रादि लिखते हैं। वह अब विश्राम चाहते हैं। उनके सहायक उनकी जगह हो जायेंगे और सहायक की जगह उस पत्रिका में खाली होगी। उस पर जा सकोगे ?

"सहायक संपादक की !"

इतना कहकर प्रियव्रत ने आगे कुछ नहीं कहा और कठिन व्यंग से थोड़ा हँस दिया। कुछ देर बाद बोला, 'वेतन होगा वही साठ-सत्तर ?" मैंने कहा, "सहायक शुरू में पचास पाते थे। लेकिन वेतन"— प्रियन्नत कह उठा, ''पचास !''

मैंने कहा, "दिन एक से नहीं रहते, प्रियव्रत। पचास का मुँह मत देखो। तुम्हारी योग्यता छिप नहीं सकती। बस एक बेर चित्त थिर कर लो। बाकी भाग्य देख लेगा।"

प्रियव्रत ने व्यंग से कहा, "मैं तुम्हें धन्यवाद देता हूँ, विद्या-धर !"

मुफे सुनकर पीड़ा हुई। फिर भी मैंने अनुरोध पूर्वक कहा कि भविष्य को कोई नहीं जानता। इससे वर्तमान की मर्यादा पर लज्जित होने की कीई बात नहीं है, प्रियन्नत!

लेकिन प्रियव्रत ने कहा, "मैं पंचास की नौकरी नहीं कर सकता। श्रोर न किसी का सहायक हो सकता हूँ। भूखों मरना पड़े तो इतिहास लिखेगा तो कि प्रियव्रत जैसे कवि को दुनिया ने भूखा रक्खा श्रोर उसी में जान ले ली ! गरीबी इस तरह मुफे श्रभाग्य नहीं मालूम होती। लेकिन पचास में सहायक-संपादकी मुफसे न होगी।"

मैंने कहा कि पचास रुपए थोड़े हैं, यही बात है न ? लेकिन न कुछ से तो कुछ भला है। इसे स्वीकार कर लो, प्रियव्रत ! आगे, विश्वास मानो, सब ठीक हो जायगा।

लेकिन प्रियव्रत को वह बात नहीं भाई। उसे वह त्रापमान-जनक मालूम हुआ। थोड़ी देर बाद किंचित् रुष्टभाव से प्रियव्रत मुफसे विदा ले चला गया।

#### : २ :

मुफे नहीं मालूम था कि इस दिल्ली शहर में वह कहाँ टिका है। मैंने उसका स्थान पूछा था। उसने कहा था कि स्रभी स्थान स्रौर स्थिति जैसी कोई चीज उसके पास नहीं है। जहाँ-तहाँ ठहर गया है श्रीर जैसे-तैसे रह लेता है। मिलता तो रहेगा। इसलिए जो होगा, मुभे पता लग जायगा।

लेकिन मुभे कुछ पता नहीं लगा। दस दिन, पन्द्रह दिन हो गए। प्रियव्रत गया तो फिर ख़बर तक नहीं लौटी। उसके लिए मेरे मन में चिंता थी। कालिज में हम दोनों दो वर्ष साथ रहे थे। मैं वहाँ उसकी प्रतिभा पर मुग्ध था श्रोर उसका श्रनुगत था। कलिज के सभी लड़कों में उसकी धाक थी। भविष्य उसका उज्ज्वल समभा जाता था। लेकिन उस भविष्य में यह काला दुर्भाग्य कहाँ से निकल श्राया ? त्राज की उस की हालत पर मन किसी तरह गर्व नहीं मानता। त्रपनी श्रोर उसकी तब की श्रोर ग्रब की तुलना पर मुभे जगत् बेतुका मालूम होता था। जिसमें कोई विलच्च एता न थी, कोई योग्यता न थी, ऐसा मैं तो खुशहाल था। श्रोर प्रियव्रत का हाल बेहाल था। मेरा मन प्रियव्रत के सोच से छूट नहीं पाता था। मैं सोचता था कि प्रियव्रत क्यों नहीं त्राया ? वह कहाँ है ? कैसे है ?

शायद महीने से कुछ ऊपर हो गया होगा कि एक दिन प्रियव्रत की पत्नी मेरे घर आई। उन्होंने आकर स्वयं अपना परिचय दिया, और कहा कि वह अब उस पत्रिका में जाने को तैय्यार हैं। मैं प्रबन्ध कर दूँ।

मैंने कहा कि प्रियत्रत यहीं हैं ? कुशल से तो हैं न ?

उन्होंने कहा कि हाँ, कुशल ही कहिए। श्राप उनके लिए उस जगह का बन्दोबस्त कर दें।

मैंने कहा कि ऋव तो शायद है कि किसी को उस जगह रख लिया गया हो। फिर भी मैं देखूँगा। कल मालूम करके निश्चित बता सकूँगा।

वह चली गईं, श्रीर उनके चले जाने पर मैं सोचने लगा कि वह मेरी परिचित नहीं थीं तो क्या हुआ, मैंने उसके साथ जाकर प्रियव्रत को देख ही क्यों न लिया ? मेरे मन में प्रियव्रत के बारे में शङ्का थी। ऋगले दिन वह फिर ऋाईं ! मुफे तब उनसे कहना दुस्रा कि वह जगह तो ऋब खाली नहीं रह गई है।

महिला ने कहा, "तो ?"

इस संचिप्त "तो ?" को सुनकर और उनकी निगाह को देखकर मैं अपने को अपराधी-सा लगने लगा। मैंने कहा, "जो कहिए कहूँ।"

महिला ने कहा, "तो आप कुछ नहीं कर सकते ?"

मैंने कहा, ''बताइए क्या कर सकता हूँ ?''

बोली, "कुछ जरूर कीजिए। उनकी हालत श्रच्छी नहीं है।"

मैं आग्रहपूर्वक उनके साथ प्रियव्रत को देखने गया । उनको खाँसी थी और हर रोज टेम्परेचर भी हो आता था। वह पीला था और दृष्टि उसकी भटकती मालूम होती थी। इलाज की कुछ ठीक व्यवस्था नहीं थी। परिस्थिति में चारों ओर अभाव-ही-अभाव दीखता था। पत्नी अपना सब-कुछ गँवा चुकी थीं और उन्हें अब अपने पिता के पास से भी सहायता का ठिकाना नहीं रह गया था। तो भी धीरज बाँधकर वह चले ही जाती थीं।

खैर, मैंने डाक्टर की व्यवस्था कर दी। प्रियन्नत को ताकीद की कि वह मुम्ने पराया न गिने। ऋौर उसकी पत्नी को कहा कि चिन्ता की कोई बात नहीं है।

प्रियन्नत बहुत संकुचित मालूम होता था और खुलकर बात नहीं कर पाता था। उसकी आँखों में एक छतज्ञता भरी रहती थी जिसका सामना करना मुफे कठिन होता था इसलिए जब तक वश चलता, मैं उसके पास नही जाता था। दया (उसकी पत्नी) आकर मुफे हाल-चाल दे जाया करती थीं।

एक दिन उन्होंने मुफे श्रचम्भे में डाल दिया। श्राकर कहा कि

श्राप क्यों फ़िजूल डाक्टर पर पैसे बरबाद कर रहे हैं ? सब बन्द कर दीजिए। उन्हें जीना हो तब न ?

मैंने कहा कि यह क्या कहती हो ? डाक्टर तो आराम बतलाता है। कहता है, हालत सुधर रही है और कुछ दिन में स्वास्थ्य लौट आयगा।

उन्होंने व्यङ्ग से कहा कि हाँ, लौट श्राया स्वास्थ्य ! डाक्टर कुछ जानता भी है ? हम श्राप से एक पैसा नहीं ले सकते।

में सुनकर 'घबरा-सा गया। मैने कहा, "क्यों, क्यों क्या बात है ?"

दया ने विचित्र स्वर में कहा कि श्राप एक काम कर सकें तो कर दीजिए । बचनी हुई तो उतने से ही उनकी जान बच जायगी । नहीं तो कोई डाक्टर कुछ नहीं कर सकता ।

में दया का श्राशय कुछ भी नहीं समम सका था।

उसने कहा कि आप को मालूम भी है कि आपका दिया पैसा किस काम आता है ?

मैं पहले तो चुप रहा। फिर मानो श्रनुनय के स्वर में मैंने कहा कि उन सब की चिन्ता करके मुफे आप कष्ट क्यों देती हैं।

वह बोलों, "शराब खरीदी जाती है।"

श्रनायास मेरे मुँह से निकला, ''शराब !"

दया ने जाने कैसे मुमे देखकर कहा, "हाँ, मैं ही खरीद कर लाती हूँ। वह कहते हैं कि शराब से वे जी भी रहे हैं। नहीं तो कभी के मर जाते। मैं जानती हूँ, यह फूठ है। जानती हूँ, शराब उन्हें खा रही है, पर मुफसे यह भी तो नहीं बनता कि उनकी हालत देखती रहूँ और शराब से जो जरा चैन उन्हें मिलता है, उसे भी छीन लूँ। मैं आपके हाथ जोड़ती हूँ, उनकी शराब छुड़वा दीजिए। नहीं तो डाक्टरी बिरथा है। और मैं आप से माफी माँगती हूँ। इलाज के लिए आप से पैसे लेकर मैं उन्हें शराब देती रही ! शराब उनकी मौत है। लेकिन मैं क्या कहूँ ?"

मैंने जाकर प्रियव्रत को सखती से डपटा। वह मुमे देखता रहा। कुछ देर सधे मेमने की तरह चुप-चुप सुनता रहा। सुनते-सुनते एकाएक उसने जोर से धमकी के स्वर में कहा कि मैं उसके सामने से दूर हो जाऊँ। जाऊँ, श्रभी चला जाऊँ। एक मिनिट उस घर में न ठहरूँ। श्राया हूँ उपदेश देने ! सारा उपदेश श्रपने पास रखूँ श्रोर मरने वाले को मरने दूँ। कहा गया कि मुफ से जैसे लोग मरते-मरते भी श्रादमी को जरा चैन न लेने देंगे। श्राए हैं कहने कि शराब मत पियो ! श्ररे, किसी का कलेजा देखा है ? शराब से उसका घाव धुलता है। मुफ से बनने चलते हें उपकारी, जैसे लाट साहब हों। वे क्या जानें शराब की खूवी ! पैसा हो गया, तो भलेमानस हो गए ! मैं रखूँ श्रपना पैसा श्रपने पास श्रोर जाऊँ, लाखों के सामने से इसी मिनिट मैं दूर हो जाऊँ। नहीं तो—

इस तरह प्रियन्नत कुछ-कुछ कहने लगा।

दया ने ऐसे समय हाथ खींच कर, कन्धा हिलाकर, भिड़की देकर बहुत कुछ उसे वर्जन किया। लेकिन प्रतिरोध पर प्रियव्रत की श्रवशता श्रोर बढ़ श्राती थी। ऐसे समय वह श्रपनी पत्नी को ही कहने लगता कि तू लम्पट है, दुराचारिएाी है श्रोर में सब जानता हूँ। कोई श्रन्धा नहीं हूँ। तू इसे (मुफे) चाहती है, इट, दूर हो, निकल बेहया।

ऐसे समय कहनी-श्रनकहनी का प्रियव्रत को ध्यान नहीं रहता था। श्रीर मुमे बहुत दुःख था। खैर, बहुत कुछै सुनते रह कर मैंने दया से कहा कि मैं श्रव जाता हूँ। तुम घवराना नहीं।

प्रियव्रत ने चीख कर कहा, ""हाँ, जास्रो, जाश्रो, टलो। मैं किसी का मुहताज नहीं हूँ।" सुनकर मैं चुपचाप लौटकर चल दिया। लेकिन घर से बाहर नहीं हुआ हूँगा कि एक चीख मुम को सुनाई दी। लौटकर आकर देखता हूँ कि प्रियन्नत चादर-वादर फेंककर, पलॅंग पर उघाड़ा बैठा दे । उसके माथे पर चोट का बड़ा-सा नीला दारा है, जिसमें से थोड़ा-थोड़ा लहू निकल रहा है। प्रियन्नत हॉफ रहा है और जोर-जोर से हाथ फेंक कर कह रहा है कि सब दूर रहो। कोई पास न आओ। मेरी यही सजा है, यही सजा है।

मालूम हुन्त्रा कि कमरे से मेरे त्रोफल होने पर एक साथ चादर ऊपर फेंक कर, उठ कर प्रियत्रत ने जोर से अपना सिर पलँग के पाए पर दे मारा था। देखकर दया चीख पड़ी थी। वही चीख मैंने सुनी होगी।

खैर, मैंने प्रियव्रत को आराम से लिटाना चाहा। वह इसमें मेरा प्रतिकार करता रहा। और बस न चला तो वह मुर्भे नोचने-खसोटने लगा। मैंने उसके प्रतिरोध को बेकार कर जोर से पकड़ कर उसे पलँग पर लिटा दिया। दया को कहा कि पट्टी-वट्टी लावे। घबराये नहीं।

प्रियन्नत बेकाबू होकर बालक की भाँति रो आया ; वह बार-बार मेरा हाथ पकड़ कर चूमने लगा। रोते-रोते उसकी हिचकी बँध गई। उसने कहा कि वह मुफे पहचानता है। और कि वह मरना नहीं चाहता, बिल्कुल नहीं चाहता। उसने मुफसे पूछा कि मैं उसे बचा लूँगा न ?

मैंने उसे ढाढस बँधाया । श्रोर वह बार-बार यही पूछने लगा कि वह मरेगा तो नहीं ? दया, श्रो दया, मैं मरना नहीं चाहता । मैंने तुम्हें हमेशा तकलीक दी । मैं निकम्मा हूँ, लेकिन मैं मरना नहीं चाहता । दया तेरे उपकार का बदला देने के लिए जीना चाहता हूँ । विद्याधर, मैं मरना नहीं चाहता । मैं नए सिरे से प्रियव्रत

जीना चाहता हूँ, पर-एं-नहीं मुफे मरना चाहिए। मैं पापी हूँ। विद्याधर, मुफे छोड़ो। मैं पापी हूँ।

पट्टी ठीक-ठाक कर, श्रौर उसे डाक्टर के सुपुर्द कर मैं चला झाया। दया को कहता श्राया कि सेवा के श्रतिरिक्त कुछ भी चिन्ता न रखे। ईश्वर बाक़ी देख लेगा।

ईश्वर बाकी अवश्य देख लेगा, इसमें तो सन्देह नहीं है। लेकिन फिर भी तो सन्देह होता ही है। पर ऐसे समय ईश्वर से इस ओर का कोई भी तो और शब्द धीरज बँधाने के काम में नहीं आता !

### : ३ :

यह कहने की आवश्यकता नहीं कि आगे दिनों की ही बात थी और प्रियन्नत मर गया। वह यह कहते-कहते मरा कि मैं मरना नहीं चाहता, दया ! मैं मरना नहीं चाहता। विद्याधर, देखो मुफे बचा लो !

ग्रानि

## : १ :

उनका घर भी दिझी में है, पर जान-पहचान हुई यहाँ इतनी दूर आकर । वे भी फर्स्ट ईयर में दाख़िल हुए हैं; मैं भी । विषय भी एक ही है—दोनों के पास साइन्स । होस्टल में कमरे भी पास-पास हैं । हमारी जान-पहचान खूब गहरी होने लगी । धीरे-धीरे स्थान का नयापन भी दूर हो गया और हम होस्टल की जिन्दगी में मिल गये । श्रभी तक थे तो होस्टल में ही, पर कुछ बेसुरे-से लगते थे ।

मेरे मित्र पैसे और दिल से अच्छे हैं। खुले हाथ खर्च करते हैं। हाँ, जरा पढ़ने में थोड़ा कुछ...। बड़े कमरे में रहते हैं, श्री-सीटेड है वह, और इसलिए तिगुना किराया भुगताते हैं। उनके साथ उस कमरे में ही उनका एक नौकर और एक रसोइया रहता है।

थोड़े दिन बीते कि उनके चारों स्रोर एक मण्डली जुट गई। या यह कहें कि उनके रसोइये के चारों स्रोर एक मण्डली जुट गई। कुछ मित्रों ने मुफ्त के नौकर स्रौर मुफ्त के श्रीमान् को पाकर एक नया मेस खड़ा कर लिया है। मैं भी उस मेस ही में भोजन पाता हूँ। मित्र का नौकर सब का नौकर है, और महाराज पर भी सभी हुक्म चढ़ा देते हैं---मित्र इससे बड़े प्रसन्न हैं। वास्तव में वे बहुत ही भले आदमी हैं। पन्द्रहवें रोज पिक-निक पार्टी की जाती है, और उसका भार भी बिना कहे-सुने वही उठाते हैं, मानो उन्हें मालूम भी नहीं होता। यह पिक-निक की सूफ भी उन्होंने ही सुफाई है, नहीं तो यहाँ किसको पड़ी है और किसके पास पैसा है।

मित्र इस तरह खूब प्रिय श्रौर खूब परिचित हो गये हैं। मेरी उनकी तो बात ही क्या, सभी मानो उनसे घनिष्ठ हो गये हैं श्रौर थोड़ा उनका भार श्रौर श्राभार उठाने को तैयार रहते हैं।

इसी तरह साल बीतते रहे। छुट्टी में दिल्ली त्राते तो वहाँ भी साथ रहते, कालेज में तो रहते ही। मुभे उनसे और तरह की बिन-माँगी ऋपा मिलती ही थी, उनको भी मुभ से माँगी हुई पढ़ाई की मदद मिल जाती थी। सारांश, हम बहुत अभिन्न हो गये।

#### :२:

आखिर आँधी आ गई। कालेज टूट-टूटकर गिरने लगे और लड़के भागने लगे। तब मानो यह बड़ा-सा हिन्दुस्तान करवट ले रहा था, करवट के साथ करवट नहीं लोगे, तो मानो कहीं के न रहोगे। गाँधी की उस आँधी की चपेट में मैं भी आया, मेरा दिमारा मानो उड़ने लगा। मानो अभी आसमान-धरती एक कर दूँगा और भारत-माता की परतन्त्रता-बेड़ियों को एक चोट में कट-कटकर काट दूँगा। और इस तरह मैं अमर हो जाऊँगा।

कुछ श्राँधों को भोंक में, कुछ दिल दिमारा की भोंक में, कुछ समभकर श्रौर कुछ शर्माशमी में मैं तो कालेज छोड़ बैठा, मित्र वहीं रहे।

त्रव मेरे लिए दो ही काम थे-देश-सेवा श्रौर भटकन । इस

देश-सेवा में कई बाँस लगाये, पर नाप नहीं सका कि देश कितने इख्र आगे बढ़ा। आखिर जब देश वहीं-का-वहीं दीखा—बल्कि चाहे कुछ पिछड़ा हुआ—और सेवा का कुछ अन्त ही नजर नहीं आया और न महत्त्व, कुछ थकान होने लगी और मन और कुछ चाहने लगा। लोग भी मेरी देश-सेवा की कम प्रशंसा करने लगे और उससे तङ्ग-से दीखने लगे, और पिता की चिट्ठियों-पर-चिट्ठियाँ आई और स्त्री की गड़बड़ खबरें, और घर की बेपैसा हालत— चुब्ध मन से देश-सेवा छोड़ देनी पड़ी। सोचा था, कुछ करके दिखाऊँगा और पुजूँगा, सो कुछ करके तो दिखा न सका, उल्टे पीठ दिखाकर भागना पड़ गया। घर पर आकर चुपचाप बैठ गया। पिता बीमार हैं, स्त्री भी ठीक नहीं है, और बच्चे यहाँ से वहाँ और वहाँ से यहाँ और सब जगह से फिर-फिरकर चौके में घूम रहे हैं। चौके में कुछ बना नहीं, कौन बनाये और कैसे बनाये?

पिता-स्त्री की इस बीमारी और बच्चों के घूमने का परिएाम यह हुआ कि मैं एक मिडिल स्कूल में मास्टर हो गया। इस दवा ने काम भी खूब किया। क्योंकि पिता चंगे हो गये, स्त्री भी ठीक रहने लगी, रोटी ठीक बनने और बच्चों को मिलने लगी। पैंतीस रुपये की करामात को श्रव देखा। हजारों रुपए इकट्ठे किए हैं, और दे दिए हैं, रूखी रोटी भी खाई है और पैदल भी चला हूँ, पर पैसे का पूरा मूल्य और पूरी करामात श्रवसे पहले समफ में नहीं आई। देश-सेवा में ऐसी करामात नहीं नजर आई। उसे पैंतीस रुपये में छोड़ देने के लिए मैं पछताता नहीं हूँ। श्रपनी देश-सेवा में मैं श्रभी तक एक भी रोगी नहीं श्रच्छा कर पाया हूँ, एक को भी खुश नहीं कर पाया हूँ, एक को भी नहीं श्रपना बना पाया हूँ, यहाँ तक कि श्रपने को भी कुछ नहीं बना पाया हूँ। लेक्चर से यह कुछ भी काम नहीं होता। इन पैंतीस ने श्रच्छा भी किया, खुश भी किया, लोग भी कुछ श्रपने बनते जा रहे हैं, और अपने को भी समभता हूँ, बना रहा हूँ।

; ३ :

तो इसी मास्टरी के काल में कोई सात साल बाद एक रोजा दिखाई दे गये वही कालेज वाले मित्र।

चाँदनी-चौक में कुछ ख़रीद कर रहे हैं। हैट है श्रौर चमकते बूट हैं, पतत्तून बड़ी नफीस है, कोट नाभि से जरा नीचे तक श्रा गया है।

कालेज की मेरी पढ़ाई की श्रेष्ठता रक्खी रही, श्रौर मैं मिम-कता रहा। बोल्ट्रँयान बोल्ट्रँ? बोल्ट्ँकैसे बोल्ट्रँ, ''सर' या श्रौर कुछ ? इतने में ही उन्होंने मुफे देखा।''

"श्रो-हो, प्रसाद बाबू, तुम कहाँ !, हाऊ-डू-यू-डू ।"

मैंने गुनगुना दिया, "श्रच्छा हूँ, यहीं हूँ। कृपा है।"

वे निस्संकोच खुलकर बोले, ख़रीद भी होती जाती थी। एक हैट, कुछ ग्लब्ज, और कुछ और चीजें जिनकी अँप्रेजी नहीं आती, ख़रीदी गई। तब फिर हाथ पकड़कर मुफे साथ ले चले। मुफे उनके बोलने में थोड़ी कहीं 'स्वामित्व की' ध्वनि मालुम हुई, बाक़ी कुछ नहीं।

"कहो भाई, क्या करते हो ?"

"मास्टरी से पेट भरता हूँ।"

मेरा भी पुराना साहस लौट श्राया। फिर श्रच्छी तरह बातें होने लगीं।

पता लगा बी० एस-सी० के बाद वे इँग्लैंड चुले गये थे। वहाँ से हालेंड-डेनमार्क। उनका विषय गोरत्ता और गोवर्द्धन था। इस सम्बन्ध में वहाँ बड़ा काम हो रहा है। सब देखा। उसी ओर की कोई डिमी भी लाये हैं। गो-सेवा की ओर धनकी पहले से प्रवृत्ति है। वहाँ जाकर देखा कि इस सम्बन्ध में हिन्दुस्तान में काफी किया जा सकता है। यहाँ वहाँ से भी ज्यादा सुविधाएँ हैं। उन देशों में ही जाकर हिन्दुस्तान की इस सम्बन्ध की परिस्थिति का अध्ययन किया। ताजे नये वैद्यानिक तरीक़े उपयोग में लाये जायँ, तो यहाँ गो-वंश खूब बढ़ाया और उन्नत किया जा सकता है। लेकिन इस ओर ध्यान नहीं दिया जा रहा है। भारत कृषि-प्रधान देश है। गो-वंश पर उसका आधार है। इसलिए गो-सेवा के प्रश्न में ही उसका लाभ है। भारत की स्वतन्त्रता भी उसी प्रश्न में संश्लिष्ट है। खेद है कि नेता इस ओर ठीक ध्यान नहीं देते। उनका यही काम होगा कि इस प्रश्न के महत्त्व को प्रकट करें। वे एक गोशाला (डेयरी) खोलने जा रहे हैं। बिलकुल आधुनिक तरीक़े पर। उससे दूध शुद्ध मिलेगा, और गो-वंश की रत्ता और उन्नति के सब उपाय काम में लाये जायँगे। गो-वंश कैसा त्तीए होता जा रहा है, और भारत सो रहा है, धिक्कार है!

इस सबका आशय समम मैंने आश्वासन दे दिया, "डेयरी खोलिए। सेर-भर दूध रोज तो मैं ले लिया करूँगा, अपने मित्रों से भी कहूँगा।"

उन्होंने भी देखा, उनका निष्काम लेक्चर व्यर्थ नहीं गया।

तब और और बातें हुई। अभी, १४-२० दिन हुए, ही लौटे हैं। बड़ा खर्च पड़ता है। पाँच साल में १२ हजार। परदेश बड़े अच्छे हैं, जी होता था, वहीं रहने लगूँ। भारत का ऋण है। उसे चुकाना होगा। भारत को खींच कर उसी पुराने गो-सेवा के लच्च पर लाना होगा। पहले......

फिर वही लेक्चर था जिसे मैंने बड़े धीरज से बर्दाश्त किया। घर के पास आया तब बोले....

"প্রান্তরা....'' উঠ্ট ১৯ লার গলালালা

मैंने भी कहा, ''श्रच्छा।''

"भाई, कभी-कभी मिल लिया करो।"

305

"जरूर मिल लिया करूँगा। डेयरी का पता तो लगेगा ही।" "हाँ-हाँ। क्यों नहीं ? वाह !"

इस तरह घर के दरवाजे पर लौट जाने को मुमे स्वतन्त्र छोड़ वे चले गये।

पुराने श्रभिन्न मित्र को पाकर मैं बहुत प्रसन्न हुआ। घर में जाकर बात सुनाई—सबने मुफे भाग्यशाली स्वीकार किया, श्रीर श्रपनी-श्रपनी श्रद्धा-भेंट उनके दरवाजे पर चढ़ाने को सोचा।

#### : 8 :

उसके बाद दो-एक दफ़े देखा तो उनमें अन्तर पड़ गया था। बाकी बात वही थी-कपड़े बदल गये थे। यह नहीं कि मूँ छें रखा ली हों। हाँ, अब खदर की टोपी, और आन्ध्र की मलमल-सी खदर की धोती और कुर्ता और चप्पल। बग्धी में बैठे होते थे। मैं पटरी पर चलता होता था-बग्धी सर से निकल जाती थी। कभी देख लेते तो मुस्करा पड़ते थे। तब वे अपनी डेयरी की जुस्तजू में थे, और नेताओं से मिलने-मिलाने का काम करते थे।

श्राखिर एक दिन दिन-दहाढ़े ऐसा बीच-सड़क चल रहा था कि बग्घी को ऋपने ऋाप रुकाना पड़ गया। वे उतर ऋाये। बोले, "कहाँ जा रहे हैं, प्रसाद जी ?"

"दरियागंज।"

"तो चलिए, मुफे भी उसी तरफ जाना है। बैठ चलिए।"

मैं निष्कण्टक बैठ गया। तब पता मिला, डेयरी के काम का आरम्भ हो गया है। कभी वहाँ पहुँचने का निमन्द्रण भी मिला। "आत्रो भाई, किसी दिन देख जाना। कुछ नहीं तो सैर ही सही। दूर तो है ही। यहाँ से कुल ३-४ मील जगह होगी।" मैंने कुछ हाँ-हाँ हूँ-हूँ कर ही दिया।

तय कितनी जमीन ली गई है, किस तरह उसे बोने के लिए

बाँटा है, गायों की क़िस्म और तादाद और विशेषताएँ, और गुए-गान और उनका महत्त्व आदि-आदि का अविरत बखान मैंने भी सुन लिया। उनकी गाड़ी में बैठा था। पर आपसे धीरज से न सुना जायगा, इसलिए जाने दें।

उनका रास्ता जहाँ श्रलग होता था, वहाँ---

"श्रव...यहाँ..."

"में चट से बग्धी से कूद पड़ा ।"

"देखो, प्रसाद, आनां। किसी दिन भी आ जाना। नहीं तो मैं ही ले चलूँ ?"

मैंने भी कह दिया, "यही ठीक होगा। घर पर आठ बजे मिलूँगा---चला चलूँगा---इतवार को।"

"श्रच्छा, मैं गाड़ी लेता आउँगा। ध्यान रखना।"

"স্বच्छा।"

उमकी बग्घी चली गई श्रौर इतवार को घर पर नहीं श्रा सकी। पीछे पता चला, श्रावश्यक काम लग गया था।

#### : ¥ :

मेरे घर एक स्वामीजी आये हुए हैं। असहयोग के जमाने ने उन्हें अकस्मात् संयोगवश प्रसिद्धि दे डाली है। पर प्रसिद्धि उनके योग्य नहीं है। प्रसिद्धि जैसी बाजारू चीज उनके साथ लगी अच्छी नहीं लगती। वे उससे घबराते भी हैं। मुफ पर उनका विशेष अनुमह है। मेरे वे पिता और गुरु सरीखे हैं। मेरे इस अधःपात के जमाने में भी उन्होंने अपना अनुम्रह मुफ पर से नहीं उठा लिया है। वे बड़ी जगह ठहरने और जाने से बचते हैं, और सेरे ही यहाँ ठहरते हैं।

दिल्ली की तंग गलियों श्रीर मकानों में उनकी उन्मुक्त श्रात्मा चैन नहीं पाती, इससे वे दिन में श्रीर रात में ज्यादातर वाहर निकल जाते है। हाँ, खाने का तो हमारे यहाँ ठीक है, बाक़ी कुछ नहीं।

इतवार का दिन था। मेरी छुट्टी थी। स्वामीजी ने कहा, "हम तो जाते हैं।"

"कहाँ जाइएगा ?"

"जिंधर को चल दिया।"

"श्रच्छा ठहरिए," मैंने कहा और मित्र की डेयरी जाने के श्रामन्त्रण की बात सोचनी आरम्भ कर दी। दिन अच्छा है, चलो यही सही और आज ही सही। अपने ऐसे बांद्या मित्र को दिखा-कर अपने मन की भी थोड़ी शाबाशी जीतने की इच्छा हुई। स्वामीजी की निगाह में मैं कुछ उठ्ही जाऊँगा। बोला—

"स्वामीजो, एक जगह चलते हैं। एक डेयरी है, खुली जगह है, खेती भी है। मेरे एक पुराने मित्र का स्थान है।"

"चलो।"

मैं, मेरी स्त्री, छोटा बच्चा श्रीर स्वामीजी---गाड़ी लेकर हम चारों चल दिये। दोपहर होते-होते वहाँ पहुँच गये। मित्र वहीं मिले।

बड़ी लम्बी-चौड़ी जगह है। यह गायों के रहने की जगह है, हाँ दुही जाती हैं; यहाँ चरती हैं, वगैरह।

जमीन इस तरह बाँटी गई है, इतने में चरागाह, इतने में नाज की खेती, इतने में साग-भाजी, थोड़े में फल-फूल--उधर ईख है----यह सब-कुछ भी; पानी का भी इन्तजाम किया, इतनी कठिनाइयों का सामना करना पड़ा, अब बहुत ठी क हो गया है, खर्च बड़ा पड़ गया है-- आदि-आदि व्यवसाय की बातें भी; दूध ऐसे ठीक रहता है, जर्म्स नहीं रहने चाहिए आदि-आदि ज्ञान की बातें; अपने इस आहमी की और उस गो की शिकायत और तारीफ---इस प्रकार सित्र ने फुटकर सूचनाओं और ज्ञान का भण्डार हमारे सामने पटक दिया । हमने कुछ सुना, कुछ नहीं सुना श्रोर बाकी बिखेर दिया ।

हमने गो-सेवा के श्रोर कमाई के इस काम को देखकर प्रस-

तब खाने की कुछ इच्छा प्रकट की। लेकिन यह भूल गये कि इस साल पाला कड़ाके का पड़ा था। खेती का सत्यानाश कर गया। चने के पौधे मरे पड़े हैं, बूँट श्रभी न जाने कब आयेंगे; बाल गेहूँ की आई नहीं, मुलस गई है, इसी से मटर में भी दाने नहीं पड़ पाये हैं। आखिर एक जरा ठीक-सा चने का खेत दीख पड़ा है। किन्तु हैं!

. ''उसमें फूल त्र्या गये हैं, उसे नहीं। मैं दूसरा खेत बताता हूँ। वहाँ चने का साग ठीक मिलेगा।''

मेरीं स्त्री ने चौंककर उस फूलदार चने के साग पर से हाथ उठा लिये। दूसरे खेत पर पहुँचे-कोंपल तोड़-तोड़कर खाकर कुछ तुष्टि प्राप्त की। मित्र इस बीच अपने इस उद्योग की अवस्था हमारे सामने फैलाते रहे---

"खेती यों होती, पर यह पाला...?"

पता चला गाजर-मूली हैं। उन्हें ही मँगास्रो भाई ! स्राखिर लौट कर स्राये स्रौर दुग्धशाला के स्रागे खुले मैदान में खाट डाल-कर बैठ गये। पेंसिल-सी मूलियाँ स्रौर श्रंगुल-भर की गाजरें धोकर तश्तरी में पेश की गई । हम चार जने एक तश्तरी-भर ये 'फल' कैसे खा जाएँगे ?—तश्तरी सामने पेश करके सभ्यता भी यह देखने खड़ी हो गई है। इससे कुछ तो भूख ही खाई स्रौर बड़े स्राहिस्ते से उठाकर तश्तरी में रखी इन फलों की एक-एक तराश खाई। खा चुके तब मित्र ने हुक्म दिया श्रौर तश्तरी नौकर उठा ले गया।

लेकिन बच्चा भूख नहीं निगल सका है। श्रौर मेरी स्त्री भी

जरा-जरा...। मैं बड़ा सभ्य बन रहा हूँ, मानो वह तराश भी मेरे पेट में जाकर बैठ रही हैं। स्वामीजी बड़े प्रसन्न हैं।

एक बात भूल गई, गायों को दुहने वाले आदमी को छह रोज हुए एक गाय ने लात मार दी थी। उसके आँख में लगी, आँख बेकाम हो गई, और उसे अलहदा कर देना पड़ा। अभी तक दूसरे आदमी का बन्दोबस्त हो नहीं पाया है, इसलिए उससे ही काम चलाना पड़ता है। इस तरह मिकदार से आठ पौएड दूध कम दुहा जाता है। कारण बताया गया---

"दुहने की एक खास प्रणाली होती है, जोर भी पड़ता है। आदी होने की बात है---जो नहीं जानता वह...।"

लेकिन कारए। जानने को हम बहुत उत्सुक नहीं हैं। बस, हो गई बात कि श्राठ पौंड दूध कम होता है।

तो शाम हो रही है। अब चलना चाहिए। उधर सामने ही पौने दो-सौ पौरड दूध तुल चुका है। अब सील लगा के बाजार में जायगा। बँधे गाहक हैं, वहीं पहुँच जाता है। बल्कि आठ पौरड कम दूध होने से बड़ी मुश्किल हो रही है। डिमारड ज्यादा है, सप्लाई कम---फिर उसमें से भी ये आठ पौरड कम हो गये हैं। बड़ी मुश्किल है।

कैंसा साफ़-सफ़ेद गाढ़ा दूध भर रखा है और कितना सारा ! बच्चे ने माँ से कहा और मैंने सुना। पर मैं चुप रहा। स्वामीजी ने भी सुना, वे भी चुप रहे और हँस पड़े।

श्राखिर बच्चे की खातिर स्त्री को बेहैयाई भुगतनी पड़ी। श्रलग बुलाकर कहा, ''बच्चे के लिए थोड़े दूध को कह दो।''

मन करारा बनाकर मैंने जवाब दिया, "हाँ-हाँ, सो क्या बात है !"

मैंने फिर मित्र से कहा, "भाई, डेयरी में आये, दूध चखा ही

नहीं, यह भी कोई बात है ? मित्र पानी हो गये, बोले, "भई प्रसाद, आठ पौएड..."

श्रागे की बात नहीं कहूँगा। चुप कर देने वाली सफ़ाई थी। जी हुत्रा उस पौने दो सौ पौएड दूध में थूक दूँ श्रोर कीमत देकर मुकाबले को खड़ा हो जाऊँ। लेकिन कहा, ''जाने भी दो। तो क्या हुत्रा ? ऐसा क्या मैं कुछ नहीं समफता ?''

फ़ौरन हम चले त्राये। बच्चा भूखा रहा, पर रास्ते में कोई बाजार थोड़े ही पड़ता है जो कुछ लेकर दे दिया जाता !

## : ६ :

घर के सब लोग इकडा हुए—स्वामीजी ने हँसकर कहा, ''देखे, ऋापके मित्र ? यही तो दुनिया है।''

में बचाव पर उद्यत हुन्ना, बोला, "वे…। लेकिन…।"

पर बात कहने को मिली नहीं। स्वामीजी ने कहा, "तुमको भी ऐसा ही बनना चाहिए, समभे !"

में चप।

तब से स्त्री को अञ्च्छी बात कहने को मिल गई है। और मैं चुप हो जाता हूँ। पर मैं अब भी समफता हूँ---लाचारी एक चीज होती है, और नीयत पर हमला न होना चाहिए।

लेकिन स्वामीजी सब बातों पर हँस देते हैं।

११२

# कः पन्था

शहर के बड़े लोगों ने एक क़ब खोल रखा है, 'द वीज' (The we's) । उस क़ब के सदस्य गिने-चुने हैं । इस शान के क़ब मैंने श्रमेरिका श्रौर विलायतों में देखे हैं, यहाँ तो दूसरा नहीं देखा । लाचार जब भाषण देने मैं पहली बार वहाँ गया, तब लालचन्द से मेरा परिचय हुन्रा । शहर के सबसे बड़े जौहरी का वह सबसे छोटा पुत्र था ।

व्याख्यान समाप्त हो गया श्रौर क़ब के सदस्यों से परिचय-लाभ कर जब मैं चलने लगा, तब क्लब के मन्त्री श्रौर लगभग श्रन्य सभी सदस्य हाल के द्वार तक मुफे पहुँचाने श्राये। उस समय एक व्यक्ति श्रागे बढ़कर, खड़ी हुई मोटरकार का दरवाजा खोल, विनीत भाव से श्रभिवादन-पूर्वक मेरे समत्त श्रा खड़ा हुश्रा। निर्दोष उज्ज्वल खादी के वस्त्र पहने, विनय की मूतिं बना, इकहरे बदन का वह बाईस-चौबीस वर्ष का युवा बालक मुफे बड़ा भला मालूम हुश्रा।

क्लब के मन्त्री ने ऋँगरेजी में कहा, ''मैं श्रापका परिचय तो करा ही न सका। काम में श्रागे वहुकर नाम के समय श्राप सदा पीछे ही रहते हैं। यहाँ के मशहूर....जौहरी आपके पिता हैं। आप हमारे क्लब के ख्जांची हैं, मिस्टर लालचन्द जौहरी।"

मैंने कहा, "मैं बहुत खुश हूँ।"

लालचन्द श्रमिवादन में तनिक भुका। मेरे साथ श्राते हुए मन्त्री से उसने शुद्ध श्रॅंगरेजी में कहा, "श्रोह, तुम कष्ट न करो। श्रापको मैं ही स्थान पर पहुँचा दूँगा।"

में मोटर में बैठा श्रौर मेरे पीछे श्राकर लालचन्द मेरे बराबर बैठ गया। गाड़ी रोल्स-रॉवल थी श्रौर जिस स्वाभाविकता के साथ उसने शोफर को श्रमुक श्रोर चलने के लिए कहा, उससे स्पष्ट था कि लालचन्द गाड़ी का मालिक है।

गाड़ी चली और कुछ देर लालचन्द चुप बैठा रहा । मुमे प्रतीत हो रहा था कि चुप ही बैठे रहने के लिए शायद उसने मन्त्री को कष्ट न करने का परामर्श नहीं दिया है। वह कुछ कहना चाहता है; लेकिन कदाचित् उसे राह नहीं सूफ रही है।

तब मैंने कहा, ''तो आप जौहरी हैं। जवाहरात का काम भी करते हैं ?''

"जी हाँ, कुछ करता भी हूँ। मुभे लोगों ने यों ही क्लब का स्वजांची चुन लिया है।"-स्पष्ट ऋँगरेजी में उसने कहा, और कहता रहा, "श्रापकी वक्तृता से मैं बहुत प्रभावित हुआ। मेरी बातों के लिए क्या आप मुभे चमा करेंगे ? आपने भाषण में इंजील के उस वाक्य को दोहराया था, जिसमें लिखा है कि हाथी का सुई के छेद से निकलना आसान हो सकता है; पर धन वाले के लिए ईश्वर के राज्य में प्रवेश पाना उससे भी कठिन है। मैं जानना चाहता हूँ कि क्या वह ठीक है ?"

मैंने उस लालचन्द नाम के बालक युवक की श्रोर देखा। दिखाई दिया, उसके मुख पर जिज्ञासा है। वह जैसे कृपा का प्रार्थी है। मानो वह श्रभी कातर हो श्रायगा। इंजील के इस वाक्य के

\$ \$ 8

प्रति जैसे वह किसी प्रकार निश्चिन्त नहीं हो पाता है। मानो स्वर्ग-राज्य में उसी के प्रवेश अथवा अप्रवेश का प्रश्न है।

मेरे मन में उस बालक के प्रति करुणा हुई। मैंने पूछा, "तुम्हारे प्रश्न का क्या आशय है ?"

उसने उसी शुद्ध और प्रभावोत्पादक स्वर में कहा, "यही कि मैं जानना चाहता हूँ कि इंजील की इस वाखी का क्या वही अभि-प्राय है, जो उसके शब्दों का अर्थ होता है ?"

हमारी बातें ऋँगरेजी में हो रही थीं। मैंने हिन्दी में कहा, "मेरे भाई, उस वाक्य से क्या तुम्हें यह अनिवार्य रूप से स्मरण हो आता है कि तुम धनशाली हो ? क्या मैं पूछ सकता हूँ कि यह गाड़ी तुम्हारी है ?"

"जी हाँ, यह गाड़ी मुभे अपनी ही कहनी होगी। मेरे मन को शान्ति नहीं है। इंजील का वह कथन मुभे अपने लिए अभि-शाप मालूम होता है; किन्तु, मुभे सन्देह है कि उस जैसे पवित्र प्रन्थ में किसी अद्धालु के लिए शाप हो सकता है। मैं जानना चाहता हूँ कि तब क्या वह वाक्य ज्यों-का-त्यों सत्य नहीं है ?"

मैंने फिर सच्चिंता-पूर्वक लालचन्द के मुख की छोर देखा। देखा, मानो वह त्रस्त है। कुछ बोफ ड्से बराबर दबा रहूा है।

"'क्या श्राप कहेंगे कि उसका श्रर्थ साधारण शब्दार्थ से कुछ भिन्न है ?''

मैंने पूछा, "तुम ईसाई तो नहीं हो न ?"

"नहीं।"

"तब कोन धर्मावलम्बी हो ?"

"मैं जैन हूँ । इससे आप असन्तुष्ट तो नहीं हैं कि मैं जैन हूँ ?"

मैंने कहा, "मेरे भाई, कैसी बात तुम कहते हो; लेकिन जैन होकर तुम को बाइबिल का एक वाक्यांश क्यों इस प्रकार सताता है ? जैन-धर्म भी क्या ऐश्वर्य को इसी प्रकार श्रमिशप्त ठहराता है ?"

लालचन्द ने कहा, "जैन-धर्म में सर्वोपरि त्याग की महिमा है। सब कुछ तजना होगा । निर्प्रन्थ हो जाना होगा । परिग्रह की स्रोर से दिगम्बर । किन्तु, वैभव दुष्कृति का लत्तरण है, ऐसा वहाँ कथन नहीं है। प्रत्युत वह तो पुण्य का फल ही बताया गया है।"

मैंने कहा, "तब तुम क्यों चिन्तित होते हो ?" लालचन्द ने कहा, "बहुत इच्छा-पूर्वक तो चिन्तित नहीं होता हूँ। क्या चिन्ता में कोई सुख है ? किन्तु बाइबिल की वह पंक्ति तो मेरे मन को लगती ही है। टाले से टलती नहीं। आपकी वक्तृता सुनकर मैंने सोच लिया, आप से मैं अपना प्रश्न पूछ त्तूँगा।"

हम लोग चले जा रहे थे। मेरा स्थान अब दूर नहीं था। मुमे लालचन्द का प्रश्न शास्त्रीय प्रश्न की भाँति न लगा। मुभे प्रतीत हुन्ना कि इस बात को जीवित समस्या बनाकर यह लालचन्द श्रपने लिए मानसिक क्लेश उपस्थित कर सकता है।

मैंने कहा, "निसन्देह, बाइबिल की बात भूठ नहीं है; किन्तु ऐसा इसलिए नहीं कि जड़ धन-सम्पत्ति बहुत बड़ी चीज है, प्रत्युत इसलिए है कि मनुष्य अति जुद्र प्राणी है। धन-वैभव क्या इतनी बड़ी वस्तु है कि परम सत्य को श्रौर स्वर्ग के राज्य को श्रपनी त्रोट में ढक ले ? श्रवश्यमेव नहीं है; पर यहू बात तो इसलिए कही गई है कि मनुष्य इतना दुर्वल और दुर्बल होने के कारण इतना श्रहंकारी है कि दुनिया के धन-वैभव से श्रपनी दृष्टि को जकड़ लेता है। समभता है, वह अपने को समर्थ बना रहा है; किन्तु इस प्रकार धन-मद का सहारा लेकर वह श्रपने को पामर अपने को बन्द और संकीर्ण ही बनाता है। धन-सम्पत्ति में भी तो

295

परम-पिता का प्रयोजन है; किन्तु ऋति दीन, श्रति चुद्र मानव उससे ऋपने को बॉध लेता है। मेरे भाई, इंजील का कथन मनुष्य की इसी चुद्रता के कारण है।"

लालचन्द के समत्त जैसे लालच का द्वार खुला; किन्तु वह उसे बन्द ही रखना चाहता है। उसने श्राविष्ट स्वर में कहा, ''तो स्वर्ग का राज्य धनिक को श्रप्राप्य नहीं है ?''

मैंने कहा, "जिस प्रकार धनिक को यह अप्राप्य नहीं है कि वह अपने को परम-पिता का भिखारी और मनुष्य का सेवक समभे, उसी प्रकार उसे स्वर्ग और शान्ति भी अप्राप्य नहीं है।"

लालचन्द ने पूछा, "तो मैं यह मोटर रखे रह सकता हूँ ?"

मैंने कहा, ''दे भी डाल सकते हो, श्रौर रस्मे भी रह सकते हो। देकर भी स्वर्ग तुम्हें श्रप्राप्य हो सकता है, श्रौर उसे रख कर भी तुम स्वर्ग को प्राप्त पा सकते हो। मेरे बच्चे, तुम को क्या क्लेश है ?''

मेरा स्थान पास आ गया था। लालचन्द ने कहा, "क्या मैं कभी आपकी सेवा में आऊँ, तो आपका बहुत हर्ज होगा ?"

मैंने कहा, "नहीं-नहीं, मुझे बहुत खुशी होगी।"

वह मेरे घर के दरवाजे तक मुफे पहुँँचाने झाया। उसने मुफे प्रणाम किया। बहुत धीमे-धीमे, मानो बोलने में उसे कष्ट होता हो, उसने कहा, ''मैं झापका बहुत ऋणी हूँ; लेकिन मैं झापका बालक हूँ।''

मैंने कहा, "मैं तुम्हें जानकर बहुत प्रसन्न हुु्झा।" श्रन्त में वह भक्ति-पूर्वक मुफे प्रणाम कर चला गया।

उसके बाद लालचन्द मुमे कहाँ मिला ? हाँ, एक-आध पार्टी में, जहाँ मैं विवशतः ले जाया गया था, वह दिखाई दिसा। सदा वही उज्ज्वल खदर का लिबास होता । चिन्तित मुस्कराहट से मुस्कराता वही मुख और हल्की समीर की भाँति तरल शिष्ट व्यव-हार । मैंने देखा, विनय-नम्न, संकोच के कारण बातचीत में कहीं-कहीं वह श्रव हकला उठता है । वाक्यों की स्वच्छन्दता और प्रवाह में जैसे कुछ धीमापन श्रा गया है । शब्दों में सूच्मता और निर्वलता त्रा गई है । शब्दों के पीछे संकल्प-शक्ति मानो धीमी होती जा रही है—मन की शंका गहरी उतरती और फेलतो जाती है । मैंने कहा, "कहो लालचन्द, अच्छे तो हो ?

उसने नमित मुस्कान के साथ कहा, ''त्रापकी कृपा से मैं प्रसन्न हूँ।''

मैंने मालूम किया कि पिछले दिनों अपनी जवाहरात की दुकान पर जाना उसने बहुत कम कर दिया है। अपने मत के मन्तव्यों में पिछले दिनों उसने धार्मिक अद्धा प्राप्त की है। व्रत-उपवास करता है, दर्शन-पूजा करता है श्रोर यति-मुनियों की सङ्गति-सेवा करता है। अपने धर्म के शास्त्र बाँचना उसने शुरू किया है। वह अपने को दुनियादारी से खींचकर जैसे संचिप्त बनाना चाह रहा है।

मैंने पूछा, "कहो भाई, तुम्हारे क्लब के और सब लोग कुशल-पूर्वक तो हैं ?"

उसने कहा, "जहाँ तक मुफे ज्ञात है, सब आनन्द-पूर्वक हैं।

मैंने पूछा, "क्यों क्या आजकल उन लोगों से मिलना नहीं होता ?"

उसने कहा, "उस क्लब से मेरा श्रव सम्बन्ध नहीं रहा।"

मैंने श्राश्चर्य प्रकट किया, श्रौर जानना चाहा कि ऐसी क्या बात हुई है।

मालूम हुन्न्या, बात कोई विशेष नहीं हुई है। करोड़पति का पुत्र है; इसीलिए तो वह क्लब का सदस्य था। निर्धन का पुत्र होने पर तो वह नियम-पूर्वक उस क्लब का सदस्य भी न हो सकता; इसलिए डसने वह क्लब छोड़ दिया है।

मैंने देखा लालचन्द पहले से कुछ पीला हो गया है। उसने मुफ से चमा माँगी कि इच्छा करके भी वह मुफ से मिलने का श्रपना सौभाग्य न बना सका। उसने कहा, "वह बड़ी उलफन में है, श्रौर श्रवश्य जल्दी ही मुफ से मिलना चाहता है।"

इसके बाद जब कभी मैंने उसे देखा, देखा कि वह उसी ऋोर बढ़ रहा है। वह सूच्म से सूच्मतर ऋौर चीए से चीएतर होता जाता है। उसके चेहरे पर विमलता के साथ चिन्ता की छाप बढ़ती जाती है। चेहरा नुकीला होता जाता है, वागी में ऋधिकाधिक संकोच ऋाता जाता है। बात मुँह से मुश्किल से निकलती है। निकलती है, तब मानो चमा-याचना करती हुई। सङ्कल्प-शून्य ऋौर संदिग्ध-सी बनी ध्वनि मानो कुहरे की भाँति उसके शब्दों को डसे रहती है।

मुफे भालूम हुआ, चार भाई उसके और हैं। वे सब हृष्ट-पुष्ट हैं, दुबला-पतला वही है। खद्दर भी घर-भर में वही पहनता है। पढ़ा-लिखा सब भाइयों में वही ज्यादा है, बी० ए० पास है, और बुढ़िया माँ का वही सब से प्यारा है।

इन पार्टियों में ही मुझे उसके और भाई भी मिले। सबसे बड़े भाई श्रति सुन्दर, स्वस्थ पुरुष थे। चेहरा सुर्ख खिला रहता था। उनकी बात में जोर होता था और धमक। कुछ अजब रोब उनके व्यवहार में था। अँगरेजी भाषा से उन्हें साधारण परिचय था; किन्तु ऊँची-से-ऊँची सभा-समाज में वे विशिष्ट श्रीर मान्य पुरुष की भाँति गौरवशीलता के साथ व्यवहार करते थे। उनकी हँसी निस्संकोच होती थी। उनका बदन दोहरा था। बेफिक्री शौर विलास मानो उनके शरीर से विकीर्ण हो रहा था। उनकी श्रवस्था लगभग पैंतालीस के लगभग थी; पर वे पैंतीस के-से दिखाई देते थे। पेरिस में पाँच-सौ रुपये खर्च कर हवाई जहाज से उनके लिए पानों की एक ढोली भेजो गई थी, पान के वह ऐसे शौकीन थे। न्यूयार्क में तो पान पाने में और भी ज्यादा खर्च किया था। उनसे मिलकर व्यक्ति का सुखी न होना असम्भव था। कुलीनता उनके परिच्छद से और शालीनता उनके तमाम व्यक्तित्व से मानो फूटती रहती थी। अत्यन्त अनुमह-पूर्ण प्रेम-भाव से वे सबसे मिलते थे। लालचन्द ने मेरा उनसे परिचय कराया। उनका नाम मानिक-चन्द था।

लालचन्द की श्रनुबस्थिति में उन्होंने मुफ से कहा, "स्वामी जी, इस लालचन्द को समफाइए न। काम-धन्धा छोड़ कर जाने किस फेर में रहता है !"

मैंने कहा, "श्राप लोगों के कहने-सुनने का कुछ परिणाम नहीं हाता है क्या ? यों तो लालचन्द बहुत समभदार है।"

मानिकचन्द के ऊपर के झोठ में तनिक वक पड़ा। उन्होंने कहा, "समभ ही तो उसे खराब कर रही है। झपने झन्दर न समाय वह समभ बिगाड़ ही करती है। झाप उससे कहिए, झगर वह चाहे तो उसे झलग दुकान करा दी जाय। घर में बीवी है, बाल-बच्चे हैं। झब समभ न झायेगी; तो झागे क्या होगा ?"

मैंने कहा, ''ठीक तो है। मैं उससे कहूँगा कि भाई, समभदार होकर समभदारी का रास्ता क्यों छोड़ते हो ?''

मानिकचन्द ने कहा, "जाने यह कैसा लड़का है! हम नहीं चाहते कि वह दुकान में ही लगे। तवियत हो तो दुनिया की सैर करे। कमी तो उसके लिए है नहीं; लेकिन यह वैरागीपना, स्वामी जी, बड़ी बुरी बात है। एक आप हैं, अकेले हैं, पालने-पोसने को कोई साथ बँधा नहीं है; इसलिए आप स्वामी हों, तो हो भी सकते हैं। स्व-पर-उपकार ही अब आपके लिए काम है; लेकिन लालचन्द की ऐसी उमर भी नहीं है, हालत भी नहीं है।"

१२०

मैं मानिकचन्द से मिलकर खुश हुआ।

त्रीर भाई भी मानिकचन्द की ही राह पर थे, और खुश थे। उन्हें अपने साथ कोई शिकायत नहीं थी। उन्हें अपने में कुछ गलब नहीं दिखाई देता था। मजे में रहते थे। चिन्ता-विचार का अधिक परिम्ह नहीं रखते थे। वे लोग सब समाज में मान्य, कर्मशील, तत्पर आदमी थे। अधिक-से-श्रधिक यही तो कहा जा सकता था कि वे सदाचारी नहीं हैं; किन्तु उपपत्नियाँ हैं, अथवा प्रेमिकाएँ हैं, या वेश्यागमन के सम्बन्ध में टढ़प्रतिज्ञ नहीं हैं, तो इससे उनके जीवन में क्या अत्तमता आती थी? वे सब-के-सब आत्म-तुष्ट, स्वस्थ, प्रसन्न, मान्य, मिलनसार और मधुर-भाषी थे।

लालचन्द ने सबसे मुफे मिलाया । मैं मिलकर खुश हुआ ।

इसके बाद एक दिन वह मेरे स्थान पर आया। उस समय किसी बड़ी दुविधा में मालूम होता था। वह मेरे साथ पुएय और पाप की चर्चा चलाने आया था। वह जानना चाहता था कि क्या छत्य पुएय है, और क्या पाप ? क्या वह जो बातें कर रहा है, उससे सूच्म जीवों की हिंसा नहीं होती ? क्या हिंसा पाप नहीं है ? वह इस सम्बन्ध में भी अविश्वस्त मालूम होता था कि यहाँ बैठा जो मुफ से बात कर रहा है, वह पुएय ही है पाप नहीं।

मुफे ज्ञात हुआ कि इधर वह प्रतिदिन तीन-तीन घएटे मन्दिर में बैठता है। वह अत्यन्त सतर्क रहता है कि अशुभ भाव उसके मन में न आने पावें। वह पहले से और भी पीला हो गया था, और अधिक हकला कर बोलता था।

मैंने कहा, "तुम्हें धर्म के बारे में इतने अगुवीच ए की आव-श्यकता नहीं। धार्मिक जीवन दिव्य जीवन है। दिव्य जीवन अल्पप्राण जीवन नहीं है। महाप्राणता वास्तविक तत्त्व है। पाप-पुण्य के विवेक की राह से मनुष्य अपना पोषए करता है। उस राह के बीच में होने का प्रयोजन यह है कि वह इतना पुष्ट बने कि भय की उसे आवश्यकता न रहे; इसलिए कृत्य के अन्दर पाप-पुण्य नहीं है, वरन् मनुष्य के भीतर की भीरुता और अनधि-कारिता के कारण उसके लिए कुछ पुण्य है और कुछ विगई-गीय पाप।

मुझे ऐसा प्रतीत हुआ कि मैं लालचन्द की दृष्टि से निषिद्ध चेत्र पर जा रहा हूँ। मैंने कहा, "मेरे बच्चे, पाप-पुण्य की उलकन को और मत उलकाओ। मनुष्य को इष्ट तो वह अवस्था है, जहाँ से पाप-पुण्य नीचे ही रह जाते हैं; लेकिन जीने को नीचे छोड़ने के लिए चढ़ना भी जीने से ही होगा। मैं तुमसे पूछता हूँ, क्या तुम मेरी बात मानोगे ?"

लालचन्द का तनिक भी समाधान होता प्रतीत न होता था; किन्तु मुभे ज्ञात हुन्ना कि वह मुभ से कुछ-न-कुछ की तो अपेचा रखता है। मैंने कहा, "लालचन्द, मैं तो यह देखता हूँ कि तुम अपने भाइयों के साथ उसी दूकान पर नहीं बैठ सकते, तो अलग व्यवसाय चलात्रो। कुछ व्यवसाय तुम्हें अपने कन्धे पर उठाना ही चाहिए। आजीविका के लिए जो मनुष्य को कोई धन्धा करना जरूरी हो गया है, यह बात विधाता की ओर से निरी प्रयोजन-हीन मत सममो। यह धन्धा चलाकर आदमी को पता चलता है कि दुनिया में जीवन अकेला नही है, अकेले का नहीं है, अकेले वह नहीं चलेगा; लेकिन कुछ आदमी हैं, जो बिना धन्धे के भी रहते हैं। उनमें से मैं भी तो एक हूँ। दूसरों की दी हुई भीख हमारा भोजन है। वही हमारी वृत्ति है; लेकिन भीख के भोजन पाने की यृत्ति के अधिकार तक आदमी जीवन में कुछ जीने पार करके ही पहुँचता है। आरम्भ में तो स्वभाव को पुष्ट करना होता है। अपने को स्वस्थ और आत्मप्रतिष्ठित करना होता है। विविध डपादानों से लड़कर अपने तई आहार जुटाना और जीवित रहना तथा रखना होता है। जब व्यक्ति आत्मस्थ हुआ, तब जीवन के समस्त संगृहीत उपादान स्वयमेव परिप्रह होने लगते हैं। और, तब वह अपने को जगत् की सदभिलाषा पर छोड़ देता है। स्वयं भी अपने लिए नहीं रहता—विश्व के लिए रहता है। तुम पाप-पुण्य की बात करते हो, अतः मैं तुम से कहता हूँ कि इस समय कोई धन्धा लेकर बैठना तुम्हारा परम धर्म है। कर्म से विमुख होकर मन्दिर में उपासना करने में अपने को भूलने का यत्न करना अधर्म है। स्वाधीन भाव से दूकान लेकर व्यवसाय करो, और उसी को उपासना बना लो। व्यवसाय में भी तुम प्रामाणिकता न तजो, यही सब-कुछ है।"

मैंने इसी भाँति उससे कुछ श्रौर भी बातें कीं। मैंने देखा, कुछ उसमें श्रटक है। जो कुछ भीतर श्रटका है, उसे वह चाहकर भी बाहर नहीं ला पाता। 'स्त्री' शब्द भूलकर भी उसकी बातों के श्रास-पास मैं नहीं पाता। मैं देखता हूँ, वह जवान है। तीस-बत्तीस वर्ष से श्रधिक उसकी उम्र कभी नहीं हो सकती। उसकी चर्चा में स्त्री-तत्त्व की गन्ध तक के श्रभाव के प्रति ही मुमे शंका होती है। मैं श्रपेच्चा रखता हूँ कि वह कभी घर-परिवार श्रादि की भी बातें मुफ से करे। मेरी समफ में नहीं श्राता, स्त्री-प्रेम की बातें उससे क्यों एकदम दूर होनी चाहिएँ।

मैंने कहा, "लालचन्द, तुम मुभे श्रपना समफ लो। जब जो चाहे मुफ से कह सकते हो।"

मैंने देखा, श्रब भी उसमें चर्चा चलाने की चाह है कि जीवन का मोच क्या है ?

जीवन का मोच क्या है, यह मैं बेचारा भी क्या जानता हूँ। लेकिन लालचन्द को सामने लेकर उस मोच्च से कहीं श्राधिक मैं यह जानना चाहता हूँ कि लालचन्द इस मोच्च-चिन्तन के पीछे किस ठोकर से उलट कर पड़ा है। लेकिन मुफे कुछ भी हाथ नहीं आया, और वह विविध विषयों पर आध्यात्मिक चर्चा चलाकर, कुछ सन्तुष्ट और कुछ विषएए, लौट कर चला गया।

उसके बाद एक रोज ऋँगरेजी बाजार के बीच से पैदल जा रहा था कि क्या देखता हूँ, दौड़कर लालचन्द ने मुभे पकड़ लिया ऋौर कह रहा है, "स्वामीजी, ऋाइए, पधारिये।"

इस समय लालचन्द का मुख वैसा कर्त्तव्य-शून्य नहीं है, श्रोर उस पर कुछ प्रफुल्लता भी दिखाई देती है। मैंने कहा, ''कहो भाई, कहाँ ले चलोगे ?"

उसने पास ही एक बहुत बड़ी श्रौर शानदार दूकान की तरफ दिखाकर बताया कि वह 'ईस्ट इंपोरियम' उसी की निज की दूकान है। मुफे प्रसन्नता हुई; लेकिन मेरे मन में जरा खटका भी हुश्रा कि इस श्रादमी में यह कारबारीपन का लत्तुए नहीं है कि श्रब तक मुफ-जैसे स्वामी श्रादमी की उसे चिन्ता है। वह मुफे दूकान में ले गया श्रौर श्रभ्यर्थना-पूर्वक श्रपने इस उद्यम के हालचाल सुनाने लगा। उस समय भी मैंने उसमें वह पुरानी प्रकृति जागृत देखी। देखा, पाप से भय श्रौर पुएय की चिन्ता उसमें लगी ही रहती है, श्रौर वह कुछ श्राध्यात्मिक विषयों पर वार्तालाप करने की श्रावश्यकता में उलफा ही है।

अगले दिन मानिकचन्द मेरे स्थान पर मुफ से मिलने श्राये श्रीर मुफे धन्यवाद देने लगे कि लालचन्द श्रलग दूकान लेकर बैठ गया है। उन्होंने बताया कि एक इजार रुपये माहवार का भी नुकसान हो, तो भी हर्ज नहीं है; लेकिन लड़का तो सम्भलने पर श्राया है। उन्होंने बताया कि सचमुच लालचन्द स्टूघ परिश्रम-पूर्वक काम करता है, व्यवसाय के मामले में स्टूघ चौकस है। श्रीर यह, कि उन्हें विलकुल उम्मीद न थी कि वह अपनी जिम्मेदारी इतनी महसूस करेगा...।

दो साल तक, मैं समभता हूँ, मुभे यदा-कदा 'ईस्ट-इंगोरियम' का वह बड़ा बोर्ड दिखाई देता रहा। उसके बाद मुफे नहीं मालूम क्या हुआ। दूकान वही जवाहरात और अजायवात की वहाँ रही; पर बोर्ड वह न था। मुझे लालचन्द भी नहीं मिला, न उसके सम्बन्ध की श्रौर कोई सूचना ही मिली। मैं बीच-बीच में लाल-चन्द के प्रति श्रपने भीतर सस्नेह चिन्ता का श्रनुभव करता था, श्रोर मुफे अचरज भी था कि दो-तीन वर्ष हो गये हैं, लालचन्द के विषय में मुभे कोई सूचना क्यों नहीं मिली। आज अभी दो घएटे पहले रतनचन्द ( लालचन्द का भाई ) मेरे पास होकर गया है। उसने मुफे बताया कि लालचन्द पागल हो गया है। वह घर के एक कमरे में ख़ाली तख्त पर रस्सी से बँधा हुन्रा पड़ा है। वह चीखता-चिल्लाता है श्रौर उसकी बुरी हालत है। नाखूनों श्रौर दाँतों से अपने को काट लेता है। रतनचन्द ने चाहा कि मैं उसके साथ तुरन्त घर चलुँ। मैंने कह दिया, "मैं तीन-चार घण्टे बाद श्राऊँगा; क्योंकि में यों नहीं जाना चाहता, कुछ सोचकर जाना चाहता हूँ।"

क्या आप लोगों को लालचन्द के साथ इतना वास्ता अनुभव होता है कि मुफे लाचार करें कि लौट आने पर बताऊँ कि मैंने क्या पाया ?

# स्राम का पेड़

रसीली श्रौर गरमागरम होती जाती हुई हमारी बातचीत में श्रभी तक उसने कुछ भाग नहीं लिया । श्रब वह बोला—

'नहां, मैं आप लोगों से सहमत नहीं हूँ। प्रेम को सौन्दर्य की आवश्यकता नहीं। वह अपनी शक्ति से सौन्दर्य उत्पन्न कर सकता है। वह प्रेम क्या, जो बाहरी सौन्दर्य पर टिक रहे। प्रेम सत्य वस्तु है; अर्थात्—बिना किसी का सहारा लेकर वह स्वयं-सिद्ध स्थित रहने वाली वस्तु है। उसमें बल होगा, तो निराधार में से आधार उसे प्राप्त हो जायगा। नहीं तो, निर्बल होने पर, रति और काम-देव के सौन्दर्य का भी आधार उसे दिया जायगा. तो उस पर भी टिककर नहीं ठहर सकेगा। खिसक कर गिर जायगा, और फिर कुछ और आधार ढूँढेगा। वह प्रेम नहीं, प्रेम का आभास है, प्रेम का उपहास है। या यों कहें, प्रेम का आयास है। प्रेम वह होता है, जो भीतर से फूटकर वाहर छा जाता है और जहाँ वरसता है, उसकी असुन्दरता और उसके गुए।-दोष मिटा देकर उसे कमनीय सर्व-सुन्दर बना छोड़ता है। जिसे जगाने और जगाये रखने के लिये बाहरी रूप दरकार हो, वह मानों सजग नहीं, वह सच्चा नहीं।....? हमने मन-चाहा पाया। इस प्रमोद में कुछ देर श्रौर यह भाप चढ़ती रही, तो जरूर कोई नई बात सुनायगा। जाने कहाँ-कहाँ की क्या-क्या बातें इसे आती हैं।

प्रेमकृष्ण ने कहा, "सुन्दरता की बिलकुल जरूरत नहीं, तो क्यों नहीं हम किसी बदसूरत को प्यार करने लगते ?"

प्रमोद को श्रवरोध नहीं मिलना चाहिये। मिला कि भाप घुटी। फिर फट पड़े, तो और मुश्किल। पर यह भला हो गया कि जो गर्मी उसमें चढ़ी, गुह्य श्रंतप्रीन्त में एकरस बहती हुई रस-धारा में से उठकर कहीं से कुछ शीतल वाष्प उसमें आ मिली। उसने प्रेमकृष्ण को देखा। च्रणेक देखकर कहा, ''कौन कहंबा है, नहीं करते। तुम-हम, सब करते हैं।"

प्रेमकृष्ण ने कहा, "घर पर एक बुढ़िया आई थी। पगली-सी थी। बाल कटे थे। चिथड़ों से सजी थी। मुँह से लार टपक रही थी। आँखें चुन्दी-चुन्दी, कीच से सनी थीं। नाक से द्रव निकल कर श्रालग बह रहा था। नौकर से एक चुटकी चून दिलवा, मैंने उसे दूर करवा दिया, कि फिर उसकी शकल दीखे नहीं, आवाज आये नहीं। नहीं क्यों मैंने उसे प्यार किया ?"

प्रमोद अब मानो पैना होगया । जब यह मनस्थिति होती है, तब मनुष्य के तर्क की तलवार पैनी होकर दुधारी हो जाती है, सबको काटती है और अपने को भी काटती है। बोला, "नहीं किया तो तुम्हारा पाप, उसका क्या दोष ? अपनी कमी के लिए उसे क्यों घृण्य सिद्ध करते हो ? तुम में घृणा न हो, तो कोई घृण्य कैसे हो जाय ? और तुममें घृणा है, यानी तुममें गड़बड़ है। और, अगर तुममें घृणा उत्पन्न हुई थी तो क्या तुमने उसे इसीलिए नहीं भगा दिया कि तुम उस घृणा को विषम हो उठने देना नहीं चाहते थे ! क्यों नहीं चाहते थे ? क्या इसका कारण यह नहीं हो सकता कि भीतर से कोई प्रेरणा कह रही थी—'घृणा ग़लत है, ग़लत है, वह विदेशी है, मैं स्वभावगत हूँ, मुफे उसकी जगह आने दो।' तुम्हारी घृणा बल खाकर करुणा में न बदल जाय, और वह करुणा फिर शुद्ध होते-होते प्रेम न हो जाय, इसी डर से तुमने उसे भगा दिया। क्योंकि उस प्रेम को फेलने की तुममें सामर्थ्य न थी। इसी अटूट, अगाध, अनपेत्त प्रेम की सामर्थ्य के कारण ईसा ईसा थे, बुद्ध बुद्ध। त्तुद्र और विराट में अन्तर इसी सामर्थ्य की अपेत्ता से है।…नहीं ?…नहीं, तो उसके सामने स्वस्थ होकर नहीं टिक सके, उस भिखारिन को भगा कर ही चैन पा सके, इसका कारण और क्या हो सकता है ?"

प्रेमकृष्ण ने कहा, ''श्रीर तुम उसे प्यार करते ? मैं भी देखता, तुम कैसे उसे प्यार करते हो !''

प्रमोद सहसा कुछ रुका। रुक कर कहा, "मैं ? मैं भी प्यार न करता मैं भी तुम सब जैसा हूँ, कोई अलग थोड़े ही हूँ। लेकिन सचाई को हमारे अवलम्ब की जरूरत क्या, वह हमारे बिना भी है।"

प्रेमकृष्ण ने उकसाते हुए कहा, "त्रुटि और सत्य की बात कहने से तो तुम्हारी बात प्रमाणित होती नहीं। यह बतात्रो कि हम सुन्दरता से निरपेत्त होकर प्रेम कहाँ करते हैं। इसके उत्तर में यह कहने से काम नहीं चलेगा कि हम सब आदमी हैं, देवता नहीं।"

प्रमोद हलका-सा मुस्कुराया। उस मुस्कुराहट से, बात में विनोद की गुञ्जायश निकल ऋाई, ऋवश्य; पर बात की गम्भीरता जैसे और बढ़ गई। पूछा, "ऋच्छा, तुम्हारी प्रेम-पात्री सुन्दर है? कैसी सुन्दर है ?"

हम हँसे । प्रेमकृष्ण को अब जैसे अपने मनकी-सी धरती मिली । लगा, जैसे अब प्रमोद कुछ समक की-सी बात पर आ रहा है। श्रमिनय के भाव से, जिसमें से यथार्थता का भाव श्रपने श्राप दीख पड़ रहा था, कहा, ''ऐसी…कि बस !''

यही बात प्रमोद ने मुकसे पूछी। मुफे भी कोई उपयुक्त उपमा ढूँढे नहीं मिली। यह प्रकट कर डि्या कि श्रतीव सुन्दर है।

किन्तु हमारे विनोद और अभिनय का भाव उस समय टिकना कठिन हो गया, जब हमने देखा की बारी-बारी से वह प्रश्न हम में से हरेक से किया जा रहा है और हर एक उत्तर में यही जताता चला जा रहा है कि उसकी-सी प्रेयसी की मूरत और कहों नहीं मिलेगी। और बात किसी की भी भूठ न थी। क्योंकि हममें से जो विवाहित थे, अनिवार्य रूप में उनकी प्रेमिका उनकी विवाहित पत्नी नहीं थीं। और जो अविवाहित थे, उनकी प्रेयसी वह थीं, जिनसे विवाह असम्भव-प्राय होता। कारण, अप्राप्य में ही आदर्श का आरोप है, और वहीं पहुँचकर आकांचा गड़ती है।

हममें से एकाध ही रोष रह गया था कि प्रेमकृष्ण ने कहा, "यह क्या तमाशा बना रहे हो, प्रमोद । कुछ कहते भी हो कि सबका भेद ही लेने चले हो !"

प्रमोद ने इसकी पर्वाह न करते हुए, हम में से शेष बाबू वंश-लोचन की स्रोर मुड़कर कहा, ''हाँ, साहब, स्रब स्रापकी…?"

बाबू वंशलोचन ने आधे ओठों से नपी हँसी हँसी, और उत्तर देने में तत्त्वण अपने को समर्थ न पाया। इस अपनी असमर्थता पर मेंपते हुए वह फीके होकर बलात् मुस्कराते रहे।

"श्रापकी प्रेयसी कोई नहीं है ? कोई नहीं ? - श्रापको श्रभागा कहूँ, या भाग्यवान ?"

ें वंशलोचन ऋौर श्रधिक फीके हुए श्रौर तनिक श्रधिक श्रोठ फैलाकर हॅसते रहे, बोल न सके।

"श्वरे भाई श्रौर कोई न सही, तो तिजोरी तो होगी ? यह भी नहीं कह सकते कि वह बड़ी सुन्दर है ?" इस समय प्रेमकृष्ण ने बीच में पड़कर कहा, ''सबसे पूछते हो, तुम्हीं क्यों नहीं बताते, तुम्हारी प्रेयसी कैसी है ?''

प्रमोद ने कहा, ''मैं भी आप लोगों के साथ हूँ और शर्त लगा कर कह सकता हूँ कि वह इतनी सुन्दर है कि विधाता ने बनाई नहीं है, विधाता से बन गई है; श्रीर श्रब वह खयं, बन जाने के बाद, उसे सम्भ्रम के साथ देखकर 'हाय-हाय !' कर रहे हैं ।… सबसे बढ़-चढ़ कर एक सुन्दरी को चुन लेने का दायित्व श्रौर श्रवसर हम लोगों पर श्रा पड़े, तो हम लोग कैसे फैसला करें। <del>श्र</del>न्त में एक ही चुनी जाय न **? शेष फिर कम सुन्दर या श्रसुन्दर** ठहरें । लेकिन उन-उनके प्रेमी हम लोग क्या इससे सन्तुष्ट हों ? क्या हम यह मान लें कि हमारी प्रेमिका आदर्श सुन्दर नहीं है ? अगर पूरे जी से प्रेम करते होंगे, तो हम कभी यह नहीं मानेंगे। श्रव जो एक प्रकार से श्रसुन्दर ठहरती है, उसको सबसे सुन्दर किसने बनाया ? आपकी आँखों में सबसे विशिष्ट सौन्दर्य उसको किसने प्रदान किया ? श्रापको किसने लाचार किया कि इस मामले में श्राप बिलकुल न हारें, तर्क की न सुनें, बहुसम्मति की श्रोर निर्णायकों की न मानें, श्रौर कहें कि सब से सुन्दर वही है। वह श्रापके भीतर का प्रेम है। तर्क, सौंदर्य को क्या जाने ? उसके लिए प्रेम चाहिये। वह नहीं, तो सौंदर्य मिट्टी। वह है, तो सब-कुछ सुन्दर। प्रेम के लिए प्रेम चाहिये।"

प्रमोद—''नहीं भी कर सकते श्रौर कर भी सकते हैं। श्रौर क्या माॡम हम करते भी हैं! मुफे एक बार एक गाँव जाने का मौका द्वत्रा'''

बस, इसी का तो सब भगड़ा था। हम प्रसन्न होकर चुप बैठ गये। उसने कहना शुरू किया--- : २ :

"...एक मित्र ने बुला भेजा था ! मैं इधर शहर से ऊब रहा था। कहीं खुली हवा में पहुँचना चाहता था। मैं तुरन्त चला गया।

मित्र के थोड़ी जमीदारी थी। भाई बाहर जाकर कहीं झोवर-सियरी करते थे झौर माहवार ऋपने वेतन से ड्योढ़े रुपये घर भेज दिया करते थे। मित्र खेती-बाड़ी की देख-भाल कर लेते थे, झाराम झौर ईमानदारी से बसर करते थे। ठाले में साहित्य का प्रेम भी कुछ साथ लगा लिया था। चैन से दिन गुजर जाते थे।"

एक रोज वोले, "पास गाँव में एक तेरहवीं की ज्योनार है। चलो, तुम भी चलो।"

किसी के मरने पर तेरहवें दिन तेरहीं कर लोग खूब खाने-पीने और खिलाने-पिलाने का आयोजन किया करते हैं। यह मुभे मालुम था; पर वैसी किसी ज्योनार में न्योता मिलने पर मैं क्या करूँगा, यह नहीं मालूम था ! मैंने कहा, ''मुर्दे की ज्योनार में जाना कुछ ऐसा ही-सा लगता है। यह भी कोई ऐसी बात है, जिसको ज्योनार का मौका बना लिया जाय ! मेरा तो जाने को जी नहीं होता।"

लेकिन मित्र घसीटते हुए ले ही गये। यह सोच कर कि अकेला बैठा मैं गाँव में क्या करूँगा, मैं भी खिंच गया। सिद्धान्त मैं छाँट सकता हूँ; पर दुनिया में उनका बहुत बोक पीठ पर रख कर मैं कुका-कुका नहीं चलता। वे स्रोढ़ने-बिछाने के तो किसी काम आते नहीं, फिर उनका पुलिंदा क्यों व्यर्थ खींचते ले चलने को साथ रक्खा जाय।

लेकिन मैंने सोचा था, बाहर से नहीं, तो भीतर से असहयोग करूँ गा। वहाँ चर्चा छेड़ ूँगा कि यह कैसी हबुद्धि-शून्य प्रथा साथ लगा रक्सी गई है कि मुर्दे का जीमन करो ! जो जीते हैं, वे मुर्दे की याद मान कर ही क्यों खायें ? खाने-पीने के श्रायोजन के लिए श्रवसर दूँ ढने हैं: तो श्रौर पर्व-त्यौहार कम हैं, जो बेचारे मुर्दे के नाम पर ही हमारी 'भूख टूट कर पड़ती है ! घर शोक से भरा होगा; पर जीमन करने का ध्यान रखना होगा । नहीं रक्खोगे, तो बिरादरी रखवा लेगी । श्रौर फिर बिरादरी वाले पत्तल पर ऐसे टूट कर गिरेंगे कि...

खाना तो खैर मैंने खा लिया। उस समय तो कुछ छेड़ना ठीक न होता। टोटा अपना ही रहता। लेकिन, खाना खाकर जिन्हें जाना था, वे चले गये और जिन्हें बैठना था, वे जमकर बैठ गये, और हुक्का घूमने लगा, तब मौका देखकर अपने मन के संकल्प की बात मैंने धीमे से निकाल कर बाहर छोड़ दी। कहा, "यह तेरहीं के जीमन की प्रथा कुछ बहुत अच्छी तो नहीं माल्म होती। लोग क्यों फिजूल खर्च करने के लिये ऐसे कुसमय को मौका बनाते हैं ?"

उसी गाँव के एक प्रौढ़-वयस्क पुरुष ने कहा, "हमने तो जगतराम से बहुत कहा, ऐसा करने में कुछ फायदा नहीं है। जो हो गया; उस पर न तो बहुत सोच-फिकर करनी चाहिये, न श्राज-कल इन कामों में खरच करने के दिन हैं। श्रोर बात भी कुछ ऐसी न थी। पर...?

मैंने कहा, ''लोगों को बिरादरी की फिकर रहती है। ऋौर फिकर न करें, तो जायँ कहाँ। जन्म तो इसी में गुजारना है, फिर भी..."

उस वृद्धप्राय ने कहा, "नहीं, नहीं। हम सब लोगों ने तो बहुत कही; पर उसने एक नहीं मानी। इम भी समफते हैं, अब दिन ऐसे आ गये हैं कि पैसे पर हाथ भीचना होता है। अभी दो महीने की बात है, अपनी महतारी की तेरहीं के बखत यह मान गया था। तब हमने जीमन देने की बात पर जिद्द नहीं की। लेकिन यह त्र्याम का पेड़ क्या था, माँ से भी बढ़ गया। ऐसी पेड़ की मुहब्बत तो हमने कहीं नहीं देखी।"

त्राम का पेड़ ! त्राम का पेड़ क्या ? मेरी समभ में नहीं त्रा सका । त्राप लोगों की समभ में भी नहीं त्राया होगा । त्राये कैसे ? हम मुहब्बत की जड़ में सुन्दरता देखना चाहते हैं [। वहाँ लाकर रखने लगे कोई 'त्राम का पेड़', तो समभ में कैसे त्राये। मैंने पूछा, ''त्राम का पेड़ कैसा ?''

उन चौधरी ने कहा, "कैसा क्या, मामूली-सा एक पेड़ था। श्राम भी कभी-कभी देता था, श्रोर कम देता था। श्रोर मीठे भी कुछ ऐसे नहीं होते थे। सो श्राज तेरह रोज हुए गिर गया। उसका यह नौता था। हमने बहुत समभाया; पर वह माना ही नहीं। खर्च करके ही दम लिया। कोई ऐसा पैसे-वाला भी नहीं है। श्रव बोलो, जीमन नहीं करता, तो क्या जाता था। कोई उससे कहने जाता था कि जीवन कर, या क्यों नहीं किया ? पर श्रपने-श्रपने मन की बात है। मन में जो समा जाय, थोड़ा। इस मन का ही पागल होता है। श्रौर यह क्या कम पागलपन है। श्रव भी उसे उसी की धुन रहती है। पेड़ न हुआ, क्या हो गया ! बाबूजी, मैं सच कहता हूँ। पेड़ वह कौड़ी काम का नहीं रह गया था। फल श्रगले साल भी दे जाता, तो बहुत मानो। खोखला हुआ खड़ा था। श्रव न गिरता, दो दिन बाद गिरता। गिरना-गिरना तो हो ही रहा था। उस पर ऐसा करना बाबूजी, तो कोई समभ की बात है नहीं।..."

वह पुरुष इसी तरह बहुत देर तक कहे जाता, क्योंके जान पड़ता है, वह इस जगतराम के प्रति गहरे माव रखता था। नहीं तो जिसे जगतराम की श्रनसमभी श्रीर पागलपन कह रहा है, उसके सम्बन्ध में इतना चिंतित होने की उसे श्रावश्यकता न थी। मैंने पूछा, "वह पेड़ गिरा कैसे ?

उसने कहा, "गिरा तो था, जी, किसी आँधी के मोंके से। और सच बात तो यह है कि उसकी आयु सम्पूर्श हो गई, तो गिर गया। और भगवान की ऐसी ही मर्जी होगी । कोई चीज सदा तो जीती नहीं। पर जगतराम सममता है, उसने दो रात पहले उसकी मौत मनाई थी, सो उससे गिरा। इसी का तो उसे बड़ा सोक है। पर हम-तुम क्या करते हैं, सब-कुछ ईश्वर करता है, यह समभाते हैं, तो वह सोक में कुछ नहीं समभ पाता।"

मैंने कहा, "उसने उसकी मौत क्यों मनाई थी ?"

उसने कहा, "मौत क्यों मनाई थी, जी, इसका तो लम्बा किस्सा है। उस पर भगड़ा चल निकला था। एक कहता था कि यह आधा पेड़ मेरा है, मेरी जमीन यहाँ तक आई है। और वह कहता था कि पेड़ पुराना हो गया है, अपने हक़ से मैं इसे कटवा डालूँगा। फल कुछ आते हैं नहीं, लकड़ी बहुत-सी काम की निकलेगी। बात बाबूजी, सब भूठ थी । पेड़ पुश्त-दर-पुश्त जगतराम के ही घर में चला आ रहा है। पर लाठी पास हो, तो किसी की भैंस हेर लो। कोई बोले तो लाठी है ही। सो, आज-कल ज़बर्दस्त का सब-कुछ है। श्रदालत भी उसकी है, दोस्त भी उसके हैं, पैसा भी उसका है। ये सब ऋापस में एक-दूसरे के बन कर रहते हैं। और उसके पास पेड़ नहीं थे, सो बात नहीं थी। कई-कई बाग़ थे। लकड़ी की, श्रौर पैसे की किसी बात की कमी नहीं थी। पर कमी नहीं होती, तभी तो रार सूमती है। काम करना पड़ता नहीं, उन्हें कहा, ''ठाले-बैठे यही सही। दूसरे की जान पर श्राती है, उन्हें ठाले-बैठे का धन्धा हो जाता है। सो, जगतराम को संशय नहीं रह गया कि पेड़ आधा उसके हाथ में चला जायगा, श्रौर वह उसे कटवा डालेगा । पेड़ को जीते-जी कटता<sup>.</sup> हुश्रा जगतराम कैसे देखेगा ? सो, उन्ने मनाया, राम इसे गेर दे !

श्राप गिर जाय, तो चाहे सब लकड़ी इसकी वही लेले 1- श्रौर, राम की करनी दो रोज बाद वह पेड़ सचमुच धरती पर श्रा रहा । सोही उन्ने तेरहीं करी श्रौर श्रब बड़ा बैवल हो रहा है।"

मैंने पूछा, ''उसके घर में कौन-कौन हैं ?''

उसने बताया, ''कौन-कौन क्या, कुल दो ही तो जने हैं। महतारी मर ही गई, बहू मर ही गई। बेटी थी, सो अव पराये घर की होकर आनन्द में है। जगतराम है, और किरपा है। किरपा जवान, मेहनती लड़का है। बाप का सहाई होगा और बाप का कुल चलायगा। कुल का उजागर होगा—बड़ा अच्छा लड़का है। पर इस जगतराम की मत को एकदम क्या हो गया है कि किरपा के ब्याह की बात चल रही थी, सो पाँच-सात रोज से उस बारे में भी चुप हो बैठा है। लड़की वाले बहुत-बहुत कह रहे हैं; पर वह सुन सब लेता है, कहता अपनी एक नहीं। देखो, बहू आये तो घर, घर हो जाय। घर की आस तो बने। बिन घरनी कहीं घर होता है।...और दो रोटी का भी ठीक हो जाय। पर, जगतराम के मन जाने क्या समस्या है कि कोई बात उसके जी नहीं आती।"

पूछा, ''क्यों, ऐसी क्या बात है ?''

"...यही तो कि बात कुछ नहीं है। कहता है कि कुल तो अब उखड़ गया, अब नहीं जमेगा। विधि का लेख ऐसा ही है। माने बैठा है कि यह पेड़ उसके वंश का पेड़ था। वह गया कि वंश भी गया। आदमी की मत ऐसी जड़ हो जाय, तो फिर उससे क्या बस चले। सो ही हाल जगतराम का है। कुछ कहो, कैसी भी कहो, उसके मन नहीं जमती। वह समफता है, जैसे विधि के मन की बात यह जानता है।—आप, बाबूजी, बने तो उसे समफाना। नहीं तो यों ही फ़ुर-फ़ुर के अपने आपको सुखा लेगा।..."

यह जगतराम किंस प्रकार अपने वंश की भवितव्यता के

इतिहास का इस पेड़ के अस्तित्व के साथ ऐकात्म्य स्थापित करके मानो अपने भाग्य से निपटारा किये बैठा है, यह मैं किसी तरह भी स्पष्ट करके न समम सका । यह धारणा क्योंकर उसके मन में फूटकर और फिर वहाँ गहरी जड़ें डालकर जीवन पर ऐसी छा फैली, कि फिर मानो शेष सब-कुछ उसकी छाया के तले आ रहा, उसके तले ही पला,—वह छाया हट जाय, तो और सब-कुछ भी मुर्भा ही जाय ! पिता-पुत्र—परम्परा से जगतराम के कुल ने इस आम को बोकर, उगाकर, सींचकर, अपने स्नेह के आदान-प्रदान द्वारा उसके जीवन के साथ अपने भावी इतिहास को मानो बाँध डाला था—वह आम का वृत्त नहीं रह गया था, वह उनके वंश का वृत्त हो गया था । उसमें उनके भाग्य-विधायक वंश-देवता का आरोप हुआ था !

मैंने जानना चाहा, कि क्या वह, सच, इस पेड़ के मिटने को श्रपने वंश के लोप होने के सम्बन्ध में विधना का निर्देश समफता है ?

मुक्ते बताया गया, कि वह ठीक यही सममता है। झौर इसलिए न निराश है, न इताश है। आशा का वहाँ घात हो, या वहाँ उसका अभाव अखरे, जहाँ वह हो अथवा उसकी सम्भावना हो। जहाँ आशा का ही अवकाश नहीं, वहाँ निराशा का भी दुःख नहीं। उस युद्ध के शब्द ही मैं आपको सुनाऊँ। उसने कहा, "वह सममता है कि पेड़ गया, तो हमें भी चलना है। चलना तो, वह कहता है, सभी को है। यह हमारा भाग्य है कि चलने की खबर हमको पहले ही लग गई। सब पर तो परमात्मा ऐसी दया नहीं करते कि जना दें। अब इतना तो है कि मन को पहले से यहाँ के धन्धों से खींच लोंगे, और खुशी-खुशी यहाँ से चले जाएँगे। और दूसरों को भी नहीं फंसाएँगे। किरपा का ब्याह कर देते, तो एक बिचारी लड़की का अपजस हमारे सिर होता न। अब खबर मिलने पर किसी की बेटी को दुःख में डालने का काम नहीं करेंगे। अब तो हम किसी की बुराई में नहीं रहेंगे। हमारा कुछ रहा क्या है, जो किसी के बुरे बनने और बुरे करने की बात आये। सब हमारे और हम सबके और हमारा कुछ नहीं; क्योंकि हम तो अब रामजी के हो गये, वहीं हमें जाना है।...'' आदि।

जगतराम के सम्बन्ध में इसी प्रकार की और जानकारी पाते रहना मुफे भारी हो रहा था। मन पर जैसे वोफ लदा जाता हो। यह दृश्य क्या सुखकर है कि मौत को आगे रखकर एक आदमी उसके मुँह में फ़ुकने के लिये मामूली ढंग से अपने कदम बढ़ाता हुआ जा रहा है ? मौत की जगह मौत का ख्याल ही सही; लेकिन क्या इससे दृश्य कुछ अधिक सुखकर हो जाता है ?

किन्तु वृद्ध के भीतर से जगतराम के नाम पर ऐसी गहरी सहानुभूति की भाव-धारा फूट पड़ती है कि शव्दों के अनन्त अपव्यय से भी वह खर्च नहीं हो सकती, यह मैंने जान लिया। और इसलिए, जिस-तिस तरह जपनी मुद्रा से यह प्रकट हो जाने दिया कि जगतराम के बारे में इतनी ही जानकारी को लेकर मैं कहीं अकेला आँख मूँद कर जा पड़ने का अवसर चाहता हूँ।

मेरा यह इंगित खोया न गया, और मैं छुट्टी पाकर, एक स्रोर एक खाट पर लेट गया, और सोचते-सोचते सो गयां।"

: ३ :

"शाम होने आई और अब हम जाएँगे । अभ्यागतों में से अधिकतर गाँव के ही थे, वे अपने घर चले भाये हैं। जो और आस-पास के गाँवों के थे, वे भी चले गये हैं। एक-दो और, और मैं और मेरे मित्र, बस इतने जने रहे हैं। हम आतिथ्य के लिये आभारी हैं, गृहस्वामी को धन्यवाद देकर और उनकी आज्ञा लेकर अब हम लोग जाने की प्रतीत्ता में हैं। किरपा इमारी हाजरी में है, हुक्के को ठीक-ठाक करते रहने और कराते-रहने का ध्यान रख रहा है और यत्न कर रहा है कि हम लोग उसे अपना दास मान लेने में संकोच न करें, और उसके साथ बेखटके उसी तरह का व्यवहार करें। वह शेष दोनों सज्जनों का धन्यवाद हाथ जोड़कर साभार स्वीकार करता है, आतिथ्य की त्रुटियों के लिए लज्जित और ज्ञमा-प्रार्थी है। ठीक तरह से बोल भी नहीं सकता; क्योंकि अपनी हीनता और त्रुटियों से अवगत है, और नमस्कार करके और कुछ पग साथ चलकर उनको विदा देता है।

किन्तु हमको विदा वह नहीं दे सकेगा। 'पिताजी झायेंगे, तभी हम लोग जाने की इच्छा श्रोर छपा करें, श्रोर उसे केवल सेवक मानें'—यह भाव कुछ टूटे-से शब्दों में प्रकट करके श्रोर कुछ श्रपनी मुद्रा में लिए रह कर, वह हमारी उपस्थिति में बड़े संकोच श्रोर साहस का सहारा लेकर उपस्थित है।

मेरे मित्र जमींदार हैं, मैं भी कदाचित् उनकी निगाह में सम्माननीय अतिथि हूँ, और जगतराम हम लोगों के साथ कुछ रास्ता चले बिना हमें विदा न दे सकेंगे। 'उनका बड़ा सौभाग्य है, और हम उन पर कृपा रखेंगे और समय-समय पर कभी उनके स्थान पर पधार कर उन्हें ज्ञानन्दित और धन्य होने का अवसर देने का कष्ट उठाने का अनुग्रह करेंगे'—यह निवेदन भी किरपा, जैसे-तैसे हम पर प्रकट कर देता है।

जहाँ की हवा सभ्यता से घुटी रहती है, और जहाँ का शिष्टा-चार अदब-क़ायदों में इतना पाबन्द रहता है कि मन से उसका सम्बन्ध असम्भव हो उठे, उस शहर से टूटकर, मुफे लगा, मेरा सोभाग्य है कि, मैं यहाँ की स्वच्छ प्रकृति और मुक्त वायु में आ सका और इस सहज विनम्रता के दर्शन कर सका, जिसे कर्त्तव्य और सभ्यता की गन्ध भी नहीं लग पाई है। और जो आप ही दूध के भाग के भरने की तरह हृदय में से फूट उठ रही है। उस समय वह बाल-युवक मेरे हृदय के निकट, मानों मेरा पुत्र ही हो उठा। और मुभे जान पड़ा कि यदि ऐसी आत्मीयता के भाव का उदय मुभ में इस चए हुआ है, तो किरपा तो अपने प्रकृत स्नेह-सिक्त हृदय की शक्ति से हम सबको अपने लिए आरम्भ से ही सगे चाचा-ताऊ-सरीखे बना सका है। मैंने उससे कुछ बोलने के लिए पूछा, "भाई,, तुम्हारे पिता कहाँ हैं ?"

उसने कहा, "श्राते ही होंगे। वह श्रापसे तो पल भी देर नहीं करेंगे। पर, वह गाय का बड़ा बछड़ा खूव शैतान हो गया है, वही देर करा रहा होगा।...बस, श्राते ही होंगे।…"

इस आत्मीयता के साथ बिना भूमिका के जो बछड़ा सामने ला दिया गया, वह आप-ही-आप मेरे निकट परिचित बन गया। एक शैतान बछड़ा कूद-उछल कर रहा है, खूँटे से बँधना ही नहीं चाहता, रस्सी समेत जगतराम को भी खींचते हुए ले चलने का दम भरकर इधर-उधर कुलाँचें मार रहा है, — मेरी सहानुभूति ने यह चित्र मेरी आँखों के सामने ला दिया।

मैंने कहा, "बछड़ा बड़ा शैतान है ?"

वह बोला, ''ऋजी, क्या पूछो छाप ? मेरे हाथ तो बँधता ही नहीं, मुझे मारने दौड़ता है । वह तो मैं बच जाता हूँ, नहीं तो ...''

मैंने कहा, "बिलकुल सफेद है, माथे पर काला-काला...."

उसने कहा, "हाँजी, हाँजी, विलकुल...। आपने कब देख लिया ?"

मैंने कहा, "देखा तो नहीं, यों ही कहा।"

उसने बताया, "माथे पै श्राधा काला चाँद-सा बन रहा है। श्रीर कहीं एक दाग नहीं, कैसा हो।..."

इतने में जगतराम का श्राना हो गया।

किरपा ने कहा, "श्राज उसने फिर हैरान करा होगा।" जगतराम ने पूछा, "किसने ?"

किरपा ने कहा, "त्राजी, उसी ने—हरिया ने।" जगतराम ने शान्त भाव से कह दिया, "मैं और काम से आरहा हूँ।" और तुरन्त ही हम लोगों की ओर मुड़ कर दीन-मुद्रा से कहा, "देर बहुत हो गई, काम-पै-काम आते गये। आब निबट सका हूँ। आप जाएँगे ही ?...एक रात रह जाते, तो कोंपड़ी...कोंपड़ी ही है, और जो है, आपकी है।..."

ज्योनार में परोसते वक्त उसे देखा था। पर त्रव उसके उस त्रद्भुत परिचय को पाने के बाद जो देखा, तो जान पड़ा पहले कुछ नहीं देखा था। श्रव तो जैसे चेहरा-मोहरा नहीं, उस चेहरे-मोहरे के भीतर जो है, उसमें से भी कुछ-कुछ दीख रहा था।— माथे के किनारे श्राकर भौंहें भूल कर छा रही हैं, श्रोर नीचे उनके दो काली स्थिर श्राँखें हैं, जो चीजों को ऐसे देखती हैं, जैसे उनके श्रार-पार भी कुछ देख रही हैं।

"...च्यापने तकलीफ की और मैं कुछ कर नहीं सका। हम गाँव के ठहरे, मोटा-फोटा खाना ही जानते हैं, उसी को भगवान् का दिया मानकर, अपने खुश रहते हैं। आप तो...तो आप जाइयेगा हो न ? ठीक है, आपको यहाँ सुभीता क्या होगा।... किरपा, जा, बाबूजी को दो पान तो ले आ।...'

किरपा के जाने पर बताया कि किरपा बड़ा अच्छा लड़का है,—ऐंठ तो, हाँ, थोड़ी है। थोड़ी हेकड़ी तो होनी भी चाहिए। मुफे बुरी तो लग जाती है; पर सोचो तो बुरी लगने की बात नहीं है। नेक हेकड़ी न हो, तो आदमी जिये कैसे । दब-दब के मर जाय। और बड़ा आज्ञाकारी है। और ब्याह की उसकी बात चली थी, सो ब्याह में क्या ? अकेला-दम आदमी को रहना अच्छा, जाने कब चल देना पड़े। श्रीर जाने, वावूजी, लम्बी उमर किरपा को लिखी ह या नहीं।"...श्रादि।

मैं जगतराम को देखता रहा। कह कुछ क्या सकता था। यह व्यक्ति मानो अपने को बिसार कर और बाहर के इसी-किसी को लेकर जीवन चला रहा है। उसकी अपनी अलग दुनिया, अपनी अलग बात कोई नहीं है। सबसे सब कहता है, और सबकी सब सुनता है। मानो अपने को समेट कर इस तरह मिटता-मिटता शून्य होकर सब में खो रहे—इसकी तैयारी कर रहा है।

इतने में किरपा पान ले श्राया । पान हमने ले लिये श्रौर हम चलने को उद्यत दीख पड़े । उसने कहा, ''चलिएगा ? चलिये...''

मित्र ने कहा, ''तकलीफ़ की जरूरत क्या है। रास्ता तो सीधा है, आप वैठिये। नाहक हैरान होने की जरूरत…''

हैरानी त्र्यौर तकलीफ़ के ख़याल की व्यर्थता को जगतराम ने जरा देर में प्रमाणित कर दिया। हम तीनों चल दिये।

सड़क लगभग सीधी ही जाती है। गाँव से बाहर होकर हम सड़क पर आये और उस पर हो लिये। चुप-चुप चले जा रहे थे। मैं जगतराम के बारे में सोच रहा था। सोच रहा था कि अब इन बेचारों को और कप्ट नहीं देना चाहिए। काफी रास्ता आ लिये। मित्र, क्यों न इनसे लौट जाने को कह दें ? वह नहीं, तो मैं कहूँ ? 'आब कहूँगा, कहता ही हूँ आव' सोचता हुआ आगे बढ़ रहा था। मेरे दायीं तरफ सड़क के किनारे एकाध क़दम पीछे जगतराम आ रहे थे, मित्र बाई आर मुफ से आगे थे। मित्र भी जरूर मन में जगतराम की बिदा कर देने की सोच रहे होंग्रे।

कि चलत-चलते सहसा जगतराम ने मेरा हाथ पकड़कर कहा, "जी, देखिये वहाँ—उस जगह था…"

मैं श्रनायास जगतराम की उठी हुई उँगली की सीध में शून्य दृष्टि से देखने लग गया। वहाँ क्या था, श्रौर उस श्रँगुलि- निर्देश द्वारा सीधी तीर की तरह फेंकी जाती हुई 'वहाँ' नामक स्थान की सूचना को मैं इस ज़म्बे सपाट मैरान में किस विशिष्ट बिन्दु पर गिरती हुई देखूँ, यह कुछ भी न समफता हुआ, सीधा सामने देखता रहा । मित्र भी कुछ ऐसी ही हालत में होकर उधर को देखते रह गये।

"...ठीक वहीं था, जी। वह जो छोटा-सा बबूल दीखता है न, उससे जरा बीस एक क़दम इधर, बस, वहीं था।" और मेरा हाथ एकदम छोड़कर अपने दोनों हाथों की सहायता से मानो अपने अगले वाक्य को मूर्तिमान कर देते हुए कहा, "साब, ऐसा मीठा फल देता था कि...! और एक दाना यह-यह जंगी !..."

किन्तु थोड़ी ही देर में उसे पता चल गया कि हम दिइम्ह होकर खड़े हैं और उसकी बातें सब हम पर खोई जा रही हैं। उसने कहा, "बाबूजी, चलिये, वहीं चलकर आपको दिखाऊँ। कुछ नहीं, यही कोई आधी फर्लाङ्ग जगह होगी। ज्यादे देर नही होगी।" यह कहकर वह आगे बढ़ लिया। हम भी हठान् पीछे-पीछे चले।

खेतों की मेढ़ों पर जगतराम के पीछे चलत-चलते मैंने समफ लिया कि हो-न-हो, यह उस आम के पेड़ की ही बात है।

आधे फर्लांग के नाम पर कोई आधा मील चलना पड़ा। खेत की मेड़ से उतरकर पास की बंजर-सी भूमि की ओर मुड़ रहे थे कि जगतराम ने कहा, "ऐं! सब सफाई कर दी! देखा बाबूजी ? आदमी हो, तो ऐसा हो। गिनने को अभी बारह रोज हुए हैं कि एक छिपटी यहाँ नहीं छोड़ी, कैसी हो ? मेरा आनेका मौक़ा तो लगना था नहीं, इस बीच क्या पेड़ और क्या पेड़ का निशान, सब सफा ...!"

हम उस बंजर धरती में आगये। कुछ करबेरी की काड़ियाँ

फ़ैली थीं और पास ही एक गहरा गड्ढा था, और उसके किनारे यृत्त का कटा हुआ, जड़ का तना पड़ा था । नसें सूख कर उससे चिपट रही थीं, धड़ कट चुका था, हडि्याँ सूख कर उभर रही थीं। मिट्टी में, धूप में, मेंह में, इस खुले बियावान ऊसर में अपने पुराने लहलहाते दिनों के स्मरण से खिमाता हुआ, मानो उसका कंकाल पड़ा हो, मानो भाग्य ने अच्छी तरह चिचोड़ने के बाद अपने मुँह के प्रास का कोई कड़ा भाग अपनी दाढ़ में से निकाल कर डाल दिया हो।

जगतराम को लगा होगा, जैसे उसके हृदय में से खोद कर चेतना के, धमनियों श्रोर शिराश्रों के केन्द्र-रूप मर्म को निकाल कर काट-कूट कर उसे किनारे डाल दिया है, श्रीर वहाँ गड्ढा छोड़ दिया है। मैंने देखा कि उस सूने स्थान में गड्ढे को देख-देख कर श्राँसू से कोई भारी चीज कहीं से उठ कर उसकी झाँखों में झागई। कुछ चएए भरी झाँखों से वह देखता भर रहा गया, जैसे उसके भीतर की समस्त चेतना उमँग कर श्राँखों में श्राई श्रौर वहाँ स्तब्ध हो रही। फिर सँभल कर उसने कहा, "बाबूजी, लकड़ी की कोई बात नहीं। ले ही जाता; पर जरा ठैर जाता तो उसका कुछ हर्ज होता ? मुक्ते, सच, लकड़ी का क्या करना था। और ले गया है तो, भगवान् उसका भला करे। वह आदमी थोड़ा सबर आरे करता, तो मेरी ऋाँखें मुँदने का दिन भी क्या दूर रह गया था। वस तभी तक का दुःख है। फिर, पेड़ कटे, चाहे जो हो।...बाबू-जी, कुछ कहो, पेड़ मैंने ऐसा नहीं देखा। आम का पेड़ कोई ऐसी चीज है, जो कहीं मिले नहीं ? पर यह पेड़ तो तीन लोक में नहीं मिलता। यह-यह फल देता था। मौसम में चार पैसे आम की जोड़ी बिकती थी। जो जानते थे, वह जानते थे। दिल्ली में पूछते थे, 'यह सरली का आम है ?' सरली का हो, फिर मुँह माँगे दाम ले लो । सरली इसी पेड़ का नाम था, हमारे बाबा के बाबा ने बोया था, उनका नाम भी सरली था। ऐसा मज़बूत पेड़ कि आपने भी क्या देखा होगा। यह अनबन की बात न हो ज़ाती, और मेरा मन न डूब गया होता, तो यह पिरले में गिरता तो गिरता, पहले क्या गिरना और कैसा गिरना। और छाया वह, वह परले खेत की मेंड़ दीख रही है न, शाम को उसकी छाया उसके भी पार पहुँचती। ऊपर से ऐसा गोल गु बद की तरह छा रहा था कि किसी ने हाथ से ही ऐसा बनाया हो। नीचे चलता बटोही सुस्ताने को बैठे. तो हरा हो जाय, और देखता रह जाय, और जी फिर उसका जाने को करे ही नहीं, ऐसी छाया होती थी। और यह जो यहाँ उगता कुछ नहीं है, सो यही वजह है। धरती का सारा रस खिंच कर उस पेड़ में चला जाता था, और चीज कुछ कैसे होती ? और तभी तो फल ऐसे मीठे होते थे कि वाह !..."

इस अपनी बहक में एका-एक उसने अनुभव किया, कि उसकी बात-चीत में अत्यंत उत्सुकता के साथ दिसचस्पी लेने का हमारे पास पर्याप्त कारण नहीं है । उसको शायद यह भी ध्यान आया कि उसने इससे पहिले हमसे उस पेड़ का परिचय नहीं कराया है, और इसलिए उसका आकस्मिक विशद बखान, सम्भव हो सकता है, हमारी प्रीति का कारण न बने । उसने कहा, "पेड़ को आप नहीं जानते ? कैसे जानेंगे ? आज की तेरहीं उसी की थी । यों तेरहीं में क्या रक्खा है; पर मन भो तो कोई चीज है । उसी के मारे मैंने आप को इतनी तकलीफ दी, और फिर यहाँ खींच लाया । आप जाएँगे ? अच्छा चलिये । वक्त भी तंग हो रहा है । मैं भी कैसा बेवकूफ हूँ ! उधर से नहीं, इधर से आजाइये, सीधी सड़क मिल जायगी ।"

श्रौर सीधी सड़क मिल गई, श्रौर सड़क मिलने पर भारी. हृदय से हम लोगों ने एक दूसरे से विदा ली ।''

### : 8 :

प्रेमकृष्ण ने कहा, "फिर क्या हुद्या ?"

प्रमोद ने कहा, ''मुफे क्या मालूम, फिर क्या हुन्द्रा।''

, प्रेम०----- ''वह झव जीता है या नहीं झौर कृपा का क्या हाल हे ?"

प्रमोद---"मैं फिर उधर गया ही नहीं, न पता लगाया ।"

प्रेम---"तो यह क्या बात हुई ? तुम सममते हो कि वह मर गये होंगे ?"

प्रो० विद्यारत्न ने कहा, ''तो इससे क्या साबित हुत्रा ? इससे कुछ भी साबित नहीं होता।''

प्रमोद ने कहा, "वात वेशक कुछ नहीं हुई। और मैं सममता हूँ, कृपा और जगतराम दोनों जीते होंगे।" फिर विद्यारत्न की ओर मुड़कर कहा, "साबित क्या हुआ ? क्या सब-कुछ साबित ही होना चाहिये ? यह साबित का रोग आजकल फैशनेबल होता जा रहा है, साबित करो, साबित करो। सिर को सदा साबित करने और करवाने में लगाया जाता है, उस सिर बिचारे से इसलिए कुछ भी और अच्छा काम नहीं हो पाता। 'तर्क करो, साबित करो, नहीं तो मैं तर्क से सिद्ध करता हूँ, शास्त्रार्थ करके देख लो' तुम बुद्धिमानों ने आज यह फैल मचा रक्स्वा है। मुमे भी क्यों लालच देकर उसमें फँसाना चाहते हो ? यही हाल रहा, तो एक दिन होगा कि लोग कहेंगे कि साबित करो, हम गधे नहीं हैं। साबित नहीं कर पाओगे, तो वे गधे बन जाएँगे।...भई, मैं कब कहता हूँ, कुछ साबित हो गया..."

े विद्यारल ने कहा, "तो कहो, तुमने बस एक कहानी कही है। यो ही बुस खुत्क के लिए।"

्रिमोद ने कहा, "हाँ, मैंने एक कहानी कही है। और, और, हाँ, बसु आजनद के लिए।"

श्रीर फिर प्रमोद बिलकुल चुप होकर बैठ रहा।

# कश्मीर-प्रवास के दो अनुभव

: १ :

सन् १९२७ की बात है । तब राजनीतिक वातावरए में कमेएयता और प्रचण्डता वैसी नहीं थी। गाँधी की बात को गले से उतार कर उस समय यह भारत देश आलस-निमग्न भाव से, चुपचाप पचाने की क्रिया कर रहा था।

राजनीति-प्रस्त व्यक्तियों को अपने जीवन के और पहलुओं को सँवारने और सँभालने का उस समय श्रच्छा सुयोग प्राप्त हो गया। कुछ ने उस सुयोग से, अपनी चतुराई के बल पर प्रचुर लाभ उठा लिया। वे अपने को कुछ बनाकर बैठे रहे—चाहे लौट कर फिर राजनीति में ही बैठे हों, या इधर-उधर हटकर समाज-नीति में, 'बार' में, व्यवसाय में या सरकार की किसी कुर्सी में बैठे हों ! और जो चूके, सो चूके।

महात्मा...जी को तब एक प्रयोग की सूभी। सूभी तो पहले भी होगी; पर रह-रह गई होगी। सन्' १० में उनके जीवन के विकास-क्रम को एक विशिष्ट दिशा मिली। सन्' १⊏ तक अञ्जयाबाध गति से वह उसी दिशा पर उन्नत होता रहा। धार्मिक चेतना में से वह विकास उद्भूत हुन्न्या था। त्यागमय उसका रूप था, आध्या- सिकता उसकी प्रकृति थी। उस दिशा पर चल पड़ने पर वैसे प्रयोग की बात जीवन में आनी अनिवार्य ही थी। सन्' १८--१९ के गरमागरम काल में वह विकास राजनीति की पटरी पर आ रहा। परिस्थितियाँ कुछ ऐसी ही अनुकूल मिलती चली गईं। यहाँ पर यह कहना नितान्त निर्भ्रान्त न होगा, कि जो हम खिलौनों को चलाता-भगाता है, उस मदारी लाइन्स-मैन की कुछ चूक ही हुई कि गाड़ी यों रालत 'शंट' होकर अनुपयुक्त पटरी पर चल पड़ी। बात यह है, कि हमें सब-कुछ चूक लग सकता है, होता सब-कुछ ठीक है। यही कहने को जी चाहता है कि वास्तव में इस प्रकार राजनीति पर चल पड़ने से उस मौलिक विकास की स्वाभाविकता में और सरलता में व्यतिरेक और व्याघात नहीं पड़ा, वरन् वह तो अधिकाधिक स्पष्ट और सम्पन्न होता ही चला गया।

यह जेल, वह जेल,—सन्' १८ के त्रारम्भ से लगाकर कई वर्षों तक बस यह हाल रहा। इस तरह जो बात मन में पहले भी उठ-उठ चुकी होगी, उसे श्रनुभव में उतार देखने का त्रावकाश त्राब कहीं सन्' २७ में त्राया। इससे पहिले कुछ त्रौर सोचने-करने की गुझायश नहीं निकल सकी।

## : २:

मुभे तार मिला, कि ऋमुक दिन दिल्ली पहुँच रहा हूँ। रावल-पिंडी जाना है। दो और साथ हैं। स्टेशन पर मिलो।

रावलपिंडी से कश्मीर रास्ता जाता है, यह मुफै तुरन्त याद त्र्या गया। कश्मीर की भूल जी में थी ही। मन ने कुछ यह भी कहा, कि हो-न-हो महात्माजी कश्मीर ही जा रहे होंगे। जब तक महात्माजी यहाँ पहुँचे, तब तक रावलपिंडी जाने का कारण त्र्यौर काम मेरे साथ भी निकल त्र्याथा। स्टेशन पर मैं उन्हें मिला त्र्यौर सामान के साथ मिला, श्रोर उनके साथ ही रावलपिंडी के लिये सवार हो लिया।

उनके साथ मेरे मित्र श्रम्बुलकर थे, श्रौर एक ताजा मेजुएट थे। या यह कहना ठीक होगा, कि उनकी ताजगी निष्पन्न होने में ही त्रा रही थी। कालेज की डाल से टूटकर दुनिया के मोल-तोल के बाजार में जा पहुँचने में उन्हें कुछ कसर थी---रिजल्ट श्रभी नहीं त्राया था। श्रभी तक धरती से बहुत ऊँचे रहकर डाल में लगे-लगे ही उन्होंने सूरज की धूप श्रौर हवा की लोरियाँ खाई थीं; लेकिन जब शित्ता के रस से भरकर पक उठेंगे, तब डाल उन्हें उस तरह श्रपने ऊपर धारण नहीं रख सकेगी, तब उन्हें गिरकर धरती पर ही श्रा रहना होगा। वह वहीं थे, जहाँ कि स्वप्न तोड़ना होता है, श्रौर सोचना होता है---'धरती पर श्रब श्राये, श्रब श्राये।' परीत्ता के बाद की छुट्टियाँ बिताने, वह भी महात्माजी के साथ हो लिये थे।

दूसरे मित्र अद्भुत थे। हद के फक्कड़। संकट के समय आगे, यों बेपता। बहुत अच्छा गाते थे। आवाज ऐसी थी, कि बड़ी प्यारी। धोखा कभी न देती थी। असहयोग के दिनों में फोर्थ-ईयर से पढ़ना छोड़ दिया था। अँगरेजी बेहिचक बोलते थे, और हरदम नंगे पैरों पर जाँघिया पहने रहते थे। ऊपर कमीज हुई-हुई, न हुई न हुई। असहयोंग में पड़कर असहयोग के हो रहे। घर-बार जैसी भी कोई वस्तु होती है, इसका ध्यान ही न उठता। जो मिला उसी को पाकर खुश, न मिला, तो और भी खुश। गुस्से की बात पर कभी गुस्सा न होते थे, होते थे, ते बेबात यों-ही हो लेते थे। और फिर गुस्सा था कि राम-राम हिन्दी जो मराठी बनाकर बोलते थे, या मराठी को हिन्दी बनाकर कहना कठिन है; पर चीज वह अजीब होती थी। पर कह बैठिये कि हिन्दी पूरी मुहावरेदार नहीं हुई, तो समक्तिये, पूरी शाम बुला ली। 'तुम्हीं बतास्रो नहीं तो हिन्दी क्या होती है ?' उनकी हिन्दी की धाक माने बिना गुजारा नहीं। यों सदा कहते रहते, कि मुफे हिन्दी सिखा दो, हिन्दी सिखा दो। महात्माजी के पक्के साथी बनकर वह आये थे। जीवन-भर हिमालय के हिम और वन में ही रह जाने की बात आये, तो उसके लिये भी उद्यत। 'एम्बिशन' नामक वस्तु से उनका परिचय पुराना हो गया और उस शहरातिन से ऐसी पक्की छुट्टी ले बैठे थे, कि उसे उठने की हिम्मत न होती थी। भीतर कहीं थी भी, तो मुर्माई, बेजान पड़ी थी। इनके भीतर रहकर वह भूखी मरती थी।

महात्माजी ऋौर इनके बीच ही कुछ तय पाया था, और इस यात्रा का सूत्र-पात हुआ था।

रेल में मुर्भे पता चला, कि जा कश्मीर ही रहे हैं; पर बात जरा टेढ़ी है। रावलपिंडी से रेल छूट जायगी, त्र्यौर किसी सवारी के त्र्यासरे की कल्पना को भी परे रखना होगा, त्र्यौर फिर पैदल कन्धे पर सामान रखकर चलना होगा।

मेरे साथ ट्रंक-वेडिंग था। मैंने बताना त्रारम्भ किया, कि किस तरह पीठ पर सामान लादकर चलना बहुत सुन्दर दृश्य उपस्थित न करेगा। इस तरह लौटकर पीठ को साबित ही पाने का भरोसा भी पूरा नहीं है, त्रौर यह, कि यह सब-कुछ नितान्त त्र्यकल्पनीय धारणा है।

पर श्रकल्पनीय हो, कुछ हो, साथ चलना हो, तो मैं वैसे साथ चलने को तैयार हो जाऊँ, नहीं तो श्रपना रास्ता देखूँ श्रीर मौज करूँ।

श्र्यौर इस प्रकार मुफे सम्पूर्ण स्वातंत्र्य देकर वे तीनों मुफ**पर** हॅंसने लगे।

मैंने मन में समभ लिया कि इनकी यह हँसी मुभ से नहीं

मेली जायगी, श्रौर मैंने कहा, "ऋच्छी बात है । रावलपिंडी तो पहुँचे । वहाँ जाकर फिर श्रागे की देखी जायगी ।"

यहाँ पर मुफे महात्माजी के मनसूबे भी मालूम हो गये थे। इतना ही नहीं था, कि वह कश्मीर पैदल जाएँगे। जाते-जाते वह पैसा भी छोड़ देंगे। फ़िर बे-पैसे चलना होगा। भीख में रोटी मिल गई, तो; नहीं मिल गई, तो । दो-एक महीने कश्मीर में रहकर, राह ठीक मिल जानी चाहिये, फिर, पहाड़-ही-पहाड़ भारत के उस कोने सिकिम-दार्जीलिंग तक जाएँगे। श्रौर यों ही विचरेंगे। जन-समाज का सम्पर्क, जो जीवन-यापन की श्रावश्यक-सी शर्त बन गई है, देखेंगे, कि वह क्यों न श्रनावश्यक सिद्ध हो जाय; श्रौर लोगों से दूर, हिमालय की गोद में, हरियाली से घिर कर, मधुकरी पालकर, सर्वथा निस्संगी श्रौर एकाकी रहकर क्यों न जीवन की सम्पूर्णता उपलव्ध की जा सके ?

इन मनसूबों से मैं डरने के सिवाय कुछ नहीं कर सकता था। मैं कैसे इस सब में महात्माजी का साथ दे सकूँगा।

वह प्रेजुएट सज्जन इस समय मेरी युक्ति का साधन बने। जब ऊपर की वात हुई, तब उन्होंने कहा, "श्राप जहाँ चाहें, जाइये। श्रीनगर तक तो हम साथ हैं, वहाँ से लौट श्राएँगे। हम तो कश्मीर देखने चल रहे हैं।"

मैंने कुछ कहा नहीं; लेकिन मैंने सोच लिया, इसी तरह की राह मेरे लिये भी निकल सकती है।

महात्माजी की स्रोर से छुट्टी थी ही कि जहाँ से जो चाहे, लौट स्राये। स्रौर लौटने की बात की आशंका हमीं दोनों तक थी। स्रम्बुलकर की निगाह में लौटना कुछ चीज ही नहीं है। जो कुछ है, आगे चलना है, लौटना भी एक तरह का आगे चलना ही है। 'आब होता नहीं, चलो, लौटो।'—स्रम्बुलकर का लौटना ऐसा नहीं होता; इसलिए लौटकर भी वह आगे ही बढ़ता है। श्राखिर, रावलपिंडी आ गया। और उन लोगों को अचरज हुआ, जब अपना परिग्रह जिस किसी को सौंपकर जरूरी कपड़ा अपनी कमर से कसकर मैं भी उन लोगों के साथ चल पड़ने को तैयार हो गया।

हम चल पड़े।

## : ३ :

कुछ घटनाएँ ऐसी घट जाती हैं, कि उन्हें संयोग कह देने से जी को तृप्ति नहीं होती । संयोग के श्रतिरिक्त उन्हें श्रौर कुछ कहने का साहस भी कैसे हो ? बुद्धि वहाँ आकर रुक जाती है, और उनसे टकराकर सुन्न होकर बैठ रहती है। आगे उसके लिए धरती नहीं, राह नहीं, गति नहीं । कुछ भी चीन्ह पाने का आगे सुभीता नहीं----बस ऊपर, नीचे, भीतर, चारों श्रोर से हमें घेर कर जो महाशून्य अटल रूप में अवस्थित है, खोखला, निर्भेद्य, फिर-फिरकर दीवार-बना हुआ-सा वही-वह हमारे सामने आ रहता है । और उसके नीले तल पर, हमारी आँखों की सीध में, आ ठहरती हैं, वे घटनाएँ, जो व्यंग श्रीर भेद की हँसी में चमक-चमककर मानो पूछती हैं, 'बतान्त्रो तो भला, हम क्या हैं, कौन हैं ?' उस समय उस श्रज्ञात के तट पर खड़े होकर जी होता है, हम उसके श्रनन्त गर्भ की नीलिमा में श्राँखें फाड़-फाड़कर कुछ देखने की स्पर्द्धा में श्रन्धे क्या बनें, क्यों नहीं हम आँख मूँ दकर घुटनों आ बैठें, दो बूँद आँसू ढर जाने दें और गद्गद् करेठ से गुहार दें, 'हे अज्ञात, तू ही है। हम सब श्रीर हमारा समस्त ज्ञात तेरे गर्भ में है, श्रीर तू उससे परे है, अज्ञात है। तू ज्ञात नहीं है, इससे तू ही है, तू ही सत्य है। मैं तुभमें, तेरी शरण में हूँ।'

त्रागे ऐसी ही दो घटनात्रों का उल्लेख करेंगे, जो कश्मीर-प्रवास में हमारे साथ श्रतक्य रूप में घट गईं।

## :8:

गुलमर्ग श्रीनगर से कोई पच्चीस मील है। बड़ी लुभावनी जगह है। सम्पन्न श्रौर जानकार पर्यटनार्थी कश्मीर श्राकर वहीं रहते हैं। जब श्रीनगर तपता है, तब श्राप बर्फ पा सकते हैं। ६००० फीट ऊँचाई है । यह कदाचित् भारत का सबसे ऊँचा म्वास्थ्य-स्थल है।

हम लोग वहाँ पहुँचे।

उन्नत शैल-श्रंगों से घिरा हुआ पहाड़ी गोद में गुलमर्ग ऐसा बसा है, मानो हरे दोने में सफेद फूल बिखरे हों । भूरे-भूरे, छितरे हुए कुछ मकान हैं, बीच-बीच में हरे लान हैं । पहाड़ के शीर्ष पर माने एक झंजलि बनी है, उस झंजलि की हथेली में मनुष्य नामक कुछ प्राणी बसेरा डालकर खेल रहे हैं; और यह महाकाय हिमाचल, अपनी अंजलि को इसी प्रकार अपरिसीम आकाश के सम्मुख अर्घ्य से भरी लिये रहकर, मानो उसकी स्वीकृति की प्रतीत्ता में अनन्त काल से यों अवसन्न पड़ा है।

हम चार श्रकिंचन वहाँ पहुँचे। साधु थे; पर साधु नहीं थे। साधुत्व के विज्ञान श्रौर व्यवसाय से श्रत्यन्त श्रपरिचित थे। कुछ दत्त साधु भी हमारे देखने में श्राये, जो चन्दन की पादुका श्रौर केवल पश्मीना श्रौर रेशम के वसन ही धारण कर सकते थे। मुख-मण्डल उनका तेज श्रौर तेल से दीप्त रहता था श्रौर वह सदा भक्त-मण्डली से घिरे रहते थे; पर हम इस हुनर से कोरे थे। वस्त्र काषाय कर लेने की चिन्ता भी हमने नहीं की थी। न हमारा परिधान श्रत्यन्त उज्ज्वल था।

फिर भी, न जाने घोड़े वालों ने क्या समफ लिया, कि जब हम कहीं से कुछ पाकर एक देवालय के बरामदे में श्रपनी ज़ुधा शान्त करने में लगे थे, कि उनके फुएड-के-फुएड हमारे स्थमने आकर धरना देकर खड़े हो गये। अनेक स्वर एक साथ कहने लगे, "बाबा खेलनमर्ग चलेगा ? हम ले जायगा,[हमारा घोड़ा…" श्रौर सब-के-सब अपने-श्रपने घोड़े की सविशिष्ट पात्रता का बखान करने लगे।

गुलमर्ग से तीन मील और उपर जाने पर हिमाच्छादित गिरि-श्टंग त्राता था। उसी का नाम खेलनमर्ग था। जो गुलमर्ग त्राता, खेलनमर्ग देखता ही था। ऐसे किसी नये यात्री की बाट देखते यह लोग बैठे रहते थे, त्र्यौर उसको त्रपने घोड़े पर गुलमर्ग पहुँचा कर जो पाते थे, उस पर पेट पालते थे।

उन लोगों का अपने-अपने घोड़ों के बारे में उत्साह और विश्वास और प्रशंसा का प्रदर्शन उस समय हमें कुछ बहुत दिल-चस्पी का विषय नहीं जान पड़ा। हल्की-सी उन्हें टाल देने की चेष्टा करके हम अपनी चुधा-तृप्ति में संलग्न रहे। हमारी उस चेष्टा से उन लोगों के धरने में कोई शिथिलता नहीं आई, वरन् कुछ कड़ाई ही आई; क्योंकि उन्हें हमारी चेष्टा में से इतना ही भावार्थ प्राप्त हुआ, कि हमें उनकी माँग के सम्बन्ध में कुछ वक्तव्य है। वे विश्वसनीयता और पात्रता के प्रमाएा-स्वरूप अपनी-अपनी छाती ठोकते हुए और तरह-तरह के लोभनीय वाक्य कहते हुए सामने ही डटे रहे।

तब क्या हमें यह भूल चला, कि हम कौड़ी-विहीन होकर वहाँ भित्तान्न प्राप्त कर रहे हैं और जीन-चढ़े कसे हुए तैयार घोड़े-सवारी का जो सानुरोध और सानेक स्वर त्रामद्ध्रण हमें दिया जा रहा है वह हमारे किसी प्रकार के भी सरोकार की वस्तु नहीं होनी चाहिये ? तब क्या हमें यह कठिन जान पड़ा, कि इन दीन घोड़े वालों के सामने जाकर हम यह घोषणा करें, कि हम तुमसे भी दीन हैं और ताँबे के एक पैंसे का सभीता भी हमारे पास इस समय नहीं है; इसलिए तुम लोग जाश्रो। उस समय श्रौर क्या बात हुई---कहना कठिन है।

उस समुदाय को सामने पाकर इम नीची श्राँख करके भोजन-समाप्ति की संलग्नता को श्रटूट बना रहने देने में दत्तचित्त हो रहे।

में इससे पहिले कभी घोड़े पर नहीं बैठा था। मेरे मन में हो रहा था, कि अगर घोड़े पर बैठने की नौबत ही आ गई, तो अपनी तो बड़ी भद्द होगी। मन में यह खतरा था, कि सच, वह मौका सामने ही कहीं न आ जाय। कुछ यह भी था कि, घोड़े पर अभी तक बैठे नहीं हैं, जाने घोड़े की सवारी कैसी होती है। मैंने कहा, ''महात्माजी, घोड़े कर लें, तो बड़ा अच्छा हो...कर भी लीजिये।''

श्रम्बुलकर बचपन में खूब घोड़े की सवारी कर चुका है, श्रौर उसे उन दिनों का आनन्द खूब याद है। उसने कहा, "हाँ महात्माजी, कर लीजिये।"

तीसरे मित्र के समर्थन करने की चेष्टा व्यर्थ गई; क्योंकि महात्माजी ने त्राँख ऊपर उठाकर घोड़ेवालों से पूछा, ''एक घोड़े का क्या लोगे ?"

"एक रुपया...." बहुत से स्वरों ने यह कहा श्रोर सबने यह जतलाना श्रारम्भ कर दिया, कि यही बँधा रेट है । इसमें पूछ-ताछ, कम-बढ़ हो ही नहीं सकती ।

महात्माजी ने कह दिया, "तीन रुपये में चार घोड़े लाना हो, तो ले आत्रा ।"

श्रौर वे तीन रुपये में चार घोड़े लाने की बात की श्रसम्भवता श्रौर श्रनुपयुक्तता पर कुछ उद्गार प्रकट करने के बाद श्रन्त में लड़ते-फगड़ते विदा हुए। श्रौर कुछ ही मिनटों में चार श्रादमी चार कसे घोड़े लाकर सामने उपस्थित हो गये। त्रब तो घोड़े आ ही गये ! उगली बात को निगला तो नहीं जा सकता। महात्माजी ने गम्भीर भाव से कहा, "यहाँ ले आत्रो, इधर। "और जब बरामदे के चबूतरे के साथ ही वे घोड़े आ लगे, तब हमसे कहा, "चलो, बैठो।" हमारी शंकितचित्तता को उन्होंने देख दिया और कुछ मुस्कराकर कहा, "चलो; बैठो भी। हम चारों जने बारी-बारी से एक-एक घोड़े पर बैठ गये।"

बैठ तो गये; पर मजा कहाँ। स्फूर्ति का पता नहीं। जैसे कैदी बनकर जा रहे हैं। मन में उत्साह की जगह आशंका थी। घोड़ों पर जैसे हम नहीं बैठे थे, हमारा बोफ लदा था। हमारे बोफ के नीचे वे घोड़े भी सिर फ़ुकाये खुट्ट-खुट्ट चल रहे थे। 'जा तो रहे हैं; पर फिर होगा क्या'— यही विचार हमारी चेतना पर जाकर बैठ गया, जैसे कोई विषाक्त गैस हमारे भीतर फैलकर छा बैठी हो। हमारा आनन्द सुन्न हो गया।

त्रव बोलो, हम पर क्या आकत थी ? सबका जिम्मा लेकर जब महात्माजी ने सब-कुछ किया और उसका बोक भी वह उठायेंगे और उठाने को तैयार हैं, तब हमसे क्या इतना भी नहीं हो सकता कि व्यर्थ बहुत चिन्ता के नीचे हम न पिसें ? लेकिन जब देखते हैं, तो पाते हैं, महात्माजी के चेहरे पर कोई वैसा त्रास का भाव नहीं है, वह साधारएत: निश्चिन्त प्रफुल्ल से ही दीख पड़ते हैं। मुफे लगा जैसे महात्माजी यह अच्छा नहीं कर रहे हैं। आकत बुलाई, और अब उसकी तरफ पीठ करके उसे देखना नहीं चाह रहे हैं, और हँस रहे हैं। उस आकत की तरफ पूरी तरह देखने से हम कैसे इन्कार कर सकते हैं!

श्रपनी दृष्टि से यह वात हमने महात्माजी से बहुत स्पष्टता से कही । कहा, ''महात्माजी, क्या होगा ?''

महात्माजी ने कुछ मुस्कराकर ही कहा, ''भाई, जो हो गया, सो हो गया। श्रीर, जो होगा सो हो जायगा।...'' श्रीर जब उन्होंने देखा कि इस गहन तात्त्विक तथ्य के प्रति-पादन से हमारे चित्त को समाधान-जैसी कोई वस्तु नहीं प्राप्त होती, तब जोड़ा, "श्रच्छा, श्रव तो चले चलो। पीछे देखेंगे। देखने का काम श्रव तो पीछे ही हो सकता है। न हुश्रा, किसी से माँग-मूँगकर दे देंगे। तीन रुपये की ही तो बात है।"

हम चले तो चले; पर शंका हमारी कहीं जाती न थी। हमारे यह अच्छी तरह समक लेने पर भी स्थिति में कुछ विशेष सुधार न हुआ कि शंका को भीतर मजबूती से बैठा लेने से हाथ कुछ नहीं आता, केवल घोड़े की पीठ पर से लुढ़क पड़ने की सम्भावना में ही आधिक्य होता है।

उत्रवड़-खाबड़, कहीं गर्ड्ढा, कहीं तीन-तीन कीट उभरे हुए पत्थर, यहाँ कीचड़, वहाँ रपटन, इधर चीड़ के दरख्त की उठकर टेड़ी-मेढ़ी जाती हुई फैली जड़ें, उधर और कुछ—लड़खड़ाते और सँभलते हुए हमारे घोड़े इन सबको पार करके आगे बढ़ते रहे और उन पर लदे हुए हम-अदद भो आगे आते रहे। सामने हमारे हिमाच्छादित उत्तुंग रौल, इधर पाताल में पहुँचती हुई घाटी, उधर सीधा जाता हुआ पहाड़, सँकड़ी-से-सँकड़ी राह, और इस सब के बाद हमारे मनों पर छाई हुई विषम आशंका—इन सबकी उपस्थिति में हम गठरी-बने हुए पदार्थ खेलनमर्ग और प्रभु की कृपा के निकट पहुँच रहे थे।

चढ़ाई समाप्त कर हम मैदान में आये। छोटी-छोटी घास है। हरे धान के रंग की, जो यहाँ-से-वहाँ तक फैली है। उनके बीच में खूव अतिशयता से उग-उठकर खिल-भूम रहे हैं, रंग-रंग के फूल,—धानी साड़ी पर रंग-रंग की मानो ये बुन्दियाँ हैं। और इसके पार एक ही फर्लांग पर उठकर आकाश में चढ़ा जा रहा है वह बर्फ का स्तूप जो धूप के स्पर्श से उज्ज्वल होकर मकमका रहा है, और जिस पर दूर से आँख ठहरना मुश्किल है। बादल अभी त्राते हैं, और दो फुहार हँसकर अभी भाग जाते हैं। अभी चुपके से कहीं से आकर सूरज की आँख मूँद लेते हैं, और अभी छन में छोड़ देते हैं, और सूरज फिर खिलखिला उठता है। बेहद बारीक धुनी हुई रुई के गाले से बादल उड़-उड़कर हमारे चारों ओर फैले हैं, हमको छू-छूकर भाग जाते हैं, और हमें आर्ट्र-सा कर जाते हैं। वह उधर गाय चर रही है, चुगकर मुँह उपर उठाती है, चारों ओर देखती है और सन्तोष को साँस लेती है—वह साँस नथनों से निकलकर भाप बना हुआ कैसा विलीन होता हुआ दीख पड़ता है।

यहाँ श्राकर हठात् हम प्रकृति के इस विराट् और मौन समारोह में तन्मय हो गये। चित्त की शंका हम पर से न जाने कब खिसक गई श्रोर भाग गई। चित्त खिलकर जाने किससे भर गया, कि श्रोर कुछ रहा ही नहीं, सब श्रपना-ही-श्रपना हो गया। ये घोड़े-वाले हमारे सम्बन्ध में किसी प्रकार के लेनदार हैं---चित्त में इस चेतना के लिये जैसे स्थान न रहा। वे उसके निकट श्रपने ही बन उठे।

त्रम्बुलकर ने कहा, ''देखो, वह बादल के पिल्लू ! कैंसे चिपटे जा रहे हैं !''

हम हैंस पड़े। मैंने कहा, "पिल्लू नहीं, पिल्ले कहो। कैसे कुतिया के पिल्लों की तरह, गुलगुले, मानो कुँ-कुँ-कुँ-कुँ करते-हुए, एक दूसरे में खोये जा रहे हैं !"

अम्बुलकर ने कहा, "नहीं जी, पिल्ले नहीं हैं, हमारे पिल्लू हैं। पिल्लू हैं, पिल्ले कैंसे हो सकते हैं।"

हमको मानना पड़ा कि बादल के बच्चों को पिल्लू ही कहते हैं। ये छोटे-छोटे, होते तो सच, बड़े मेमने से हैं। अभी अच्छी तरह दीख रहे हैं, कि छन में जाने कहाँ ग़ायब !

हम शीघता करके अपने-अपने घोड़ों पर से कूदकर किलकारी

मारते हुए भाग चले । घोड़े कट उस हरित-कोमल घास से अपने भूखे मुख का त्राभिन्न सम्बन्ध स्थापित कर संतृप्त हुए ।

ें हमने जी-तोड़ दौड़ लगाः । देखना था कि बरफ तक पहले कौन पहुँचता है ।

लेकिन अम्बुलकर, अम्बुलकर है । सबसे आगे पहुँचकर बरफ पर पैर रखता है कि गला फाड़कर किलकी मारता है, ''महात्माजी !...''

पीछे-ही-पीछे हम थे। हमने कहा, ''क्या हुआ ?"

इतने में ही उसने दूसरी बार चिल्लाने का मौका निकाल लिया, "महात्माजी !"

महात्माजी पीछे मजे-मजे में चले श्रा रहे थे। बोले, "श्ररे, क्या है ?..."

श्रम्बुलकर ने उछलकर श्रौर चिल्लाकर कहा, ''महात्माजी ! जल्दी श्राइये, भाग के !....''

तब तक हम दोनों भी पहुँच गये थे। हमने उससे भी ऋधिक उछलकर इस माँग का समर्थन किया। कहा, "महात्माजी, भागकर श्राइये।"

महात्माजी त्राये श्रौर हमने उन्हें दिखाया---

तीन नये कोरे रुपये ऋचक-के-ऋचक बरफ के किनारे पर द्यलग-छालग चित्त ऐसे रखे थे, जैसे हमारी बाट ही जोहते हों।

महात्माजी ने कहा, "श्रच्छा !"

त्र्यौर हम उस बरक के पहाड़ के साथ तरह-तरह की शरारत मचाने लगे।

\*

दूसरी घटना यों हुई।

### : ¥ :

आवएा में श्रीनगर से एक छड़ी की यात्रा उठतो है । वह ग्रमरनाथ जाती है। श्रमरनाथ एक तीर्थ-धाम है। उसक/ बड़ा माहात्म्य है।

एक खासा मेला-का-मेला चलता है। राज्य की श्रोर से और समितियों की श्रोर से प्रबन्ध रहता है।

मेले में त्राधी संख्या साधुन्नों की रहती है, त्रौर त्राधे में शेष सब रहते हैं।

इस समय तक हम तीन ही रह गये थे। प्रेजुएट मित्र तार से रुपया मँगाकर बहुत पहले ही घर जा चुके थे। हम तीन एक महन्त की साधु-मण्डली में मिलकर छड़ी के साथ उठ लिये।

छड़ी क्या वस्तु है, श्रोर साधु क्या पदार्थ हैं, इसके वर्णन श्रोर विवेचन का यहाँ अवकाश नहीं।

कश्मीर केशर के लिए मशहूर है। संघ के निर्धारित यात्रा-मार्ग से तनिक इटकर केशर की क्यारियों के लिए पामपुर होते हुए भी यदि हम शीघ्रता करें तो छड़ी को अनन्तनाग में पकड़ सकते हैं, "यह हमने देखा। केशर की कृषि देखने की उत्कण्ठा थी ही। फिर पता चला, इधर ही एक गंधक का चश्मा भी है, और पास ही है एक ज्वालादेवी का मन्दिर। दोनों ही चीजें दर्शनीय हैं। गंधक के चश्मे में साफ स्वच्छ, निर्मल जल है; पर गंधक की बास से बसा हुन्त्रा। पांस खड़ा होना कठिन है। और ज्वालादेवी एक मन्दिर है, जहाँ पहाड़ की चोटी पर एक गहरा छिंद्र है। कभी-कभी वहाँ से ज्वाला की लपटें निकलती दीख पड़ी थीं। आब भी देवी ज्वाला के रूप में उसमें से प्रकट होकर दर्शन देती हैं, ऐसा प्रचलित विश्वास है। उसी छिंद्र और उसी विश्वास पर मन्दिर का निर्माण हुन्त्रा है। बड़े तड़के उठकर चश्मे में स्नान करते हुए हम नौ-दस बजे के लगभग ज्वालादेवी पहुँच गये। स्थान ऋत्यन्त सुरम्य है। पास ही घनी पर्वतमाला है, और मन्दिर के चरणों में है—खिऊ नामक बस्ती। वनस्पति के वैभव के दर्शन के लिए इस स्थान को आदर्श समभिये। पास ही से गहन वन आरम्भ हो जाता है, जहाँ जगह-जगह शिकारगाह बने हैं। वन में श्रच्छा शिकार मिलता है।

हम मन्दिर के बाहर आकर चारों ओर फैली प्रकृति की सुललित श्री की बहार लेते रहे । अम्बुलकर ने तान छेड़ी । ऐसे वातावरण में उसके स्वाभाविक मधुर कण्ठ में न जाने क्या, कुछ और वस्तु आ मिलती थी । तब उसका स्वर लहराता हुआ ओस की नाई जी पर छाकर मानों आर्द्रता की हल्की-हल्की फुद्दार छोड़ने लगा । हम विभोर हो रहे ।

किन्तु देर होते-होते हमें यह मालूम हो गया कि इसी तरह से दिन नहीं बीत जायगा। पेट में भी कुछ डालना ही चाहिये। स्रौर इसके लिए इस स्वर्ग से •हमें उतर कर नीचे धरती पर बसे गाँव में पहुँचकर कुछ चेष्टा भी करनी ही होगी।

नीचे उतर कर गाँव की कीच-भरी गली को पार करते-करते, मानने लगे, कि कब किस भले-मानस की कृपा आप ही हमें ढूँढ़कर हम पर आ बरसे; पर यह होता न दीखा, और आज के लिए ठीक-ठिकाना बनाने के लिए हमने अम्बुलकर को नियुक्त किया।

श्रागे दो सम्भ्रान्त सज्जन श्राते दिखलाई पड़े । हिचक से श्रम्बुलकर को सरोकार नहीं । श्रागे बढ़कर उसने कहा, "महाराज, हम तीन मूर्ति हैं......"

त्रादमी इस साधुत्रों की परिभाषिक शब्दावली के चक्कर में पड़कर मूर्ति बन जाते हैं, श्रौर इसी प्रकार के श्रौर क्या हेर-फेर हो जाते हैं----यह हमने काम चलाने लायक रूप में जान लिया था। वे सज्जन इस प्रकार के पुण्य की खोज में ही थे। उनके यहाँ स्राज वर्षगाँठ का उत्सव था, और अब इसीलिये बाहर निकले थे कि कुछ सत्पात्र अतिथियों को पायें और इस शुभ योग पर कृतार्थ हो सकें। उन्होंने धन्य भाग माना। हमने भी कम अहोभाग्य नहीं माना। साथ-साथ चल दिये।

वह प्रसन्न हुए, जब उन्होंने पाया कि ये बेढंगे साधु बीच-बीच में ऋँगरेजी के शब्द भी बोल जाते थे। वह सुशिच्तित परिवार था। घर पर हमारे पहुँचने के कुछ ही समय बाद कुटुम्ब के सब सदस्य हमारे आस-पास आगये। बच्चे, स्त्री-पुरुष, कन्याएँ—सब हमें श्रपने बीच में पाकर बेहद प्रसन्नता, प्रसन्नता कदाचित् उतनी न हो, जितना कुत्हल और विस्मय हो—ये कौन उठाईगीरे से हैं, जिन्हें यहाँ बैठा कर उनके बड़े, उनसे तरह-तरह की बातें कर रहे हैं। और वे भी उसी तरह की बातें कर सकते हैं ! और कैसा उन से आदर का बर्ताव किया जा रहा है—इसलिये जरूर कोई बढ़िया बात ही है, और इसलिये उन्हें जरूर खुश ही होना चाहिये।

खाना खा-पीकर हमने देखा, कि हमें चलना चाहिये; किन्तु यह बात तो—उस घर वालों ने स्पष्ट जतला दिया—बिलकुल अस-म्भव ही है। और महिलाओं ने भी कहा कि ऐसा किसी प्रकार भी न हो सकेगा और हम लोग भी इस अपरिचित स्नेह और अनुप्रह से कोमल और कठिन आप्रह को तोड़ने की हठ अपने भीतर नहीं जगा सके। रात वहीं बितानी हुई।

रात वहाँ बिताने का मतलब अपगले दिन पूरी पच्चीस मील की मंजिल था। छड़ी को कहीं अनन्तनाग हम लौग पकड़ सकेंगे। और सामान से लदे हुए एक साँस पद्यीस मील चलना कुछ बहुत सुखद कार्य न था। रात यही सोचते-सोचते नींद ली और बहुत सबेरे उठ बैठे। रास्ता हमारा श्रव सीधा न था। सड़क कहीं छूट गई थी। कोई दस मील चलने के बाद सड़क मिलेगी।

घर के कई लोग हमारे साथ-साथ कुछ दूर हमें विदा देने आये और बताया कि एक मील तक सामने फैले हुए धान के खेतों को यों-और-यों पार करके वह जो बाग-सा दीखता है, उसके आगे अमुक गाँव आ जायगा; और वहाँ से फिर फलाँ गाँव की बटिया सीधी है ही, फेर नहीं है; और फिर पहाड़ी आयगी, उसके दाई और की राह पर हम हो लें; फिर सामने वह गाँव है ही; फिर यह...और फिर वह, और आगे बस सड़क ही है। फिर सड़क तो सीधी ही है। और इस प्रकार ब्यौरेवार सूचनाएँ देकर हमारे चित्त का पूर्ण समाधान करके बड़े विनीत और कृतज्ञ भाव से उन्होंने विदा दी और कहा, "अच्छा, नमस्कार।"

श्रंगुलि-संकेत, मौखिक वर्णन और हार्दिक सद्भावना की सहायता से हमारे मार्ग का नक्ष्शा जो उन्होंने विशद स्पष्ट-रूप से खींचकर हमें दे दिया था, वह, चलते-चलते हमने पाया, हमारे निकट वैसा सुगम नहीं रहा। उस दिन सड़क तक के दस मील के रास्ते को कम-से-कम बारह तो हमने बनाकर ही छोड़ा।

चल रहे हैं, ऋौर चल रहे हैं, ऋौर चल रहे हैं। सड़क भी है कि झाज झाकर नहीं देगी। हम पास जाते हैं, तो वह दूर जाती है। झाठ बज गये, नौ बज गये, दस बज गये। सूरज सिर पर तपने लगा, देह थक गई, भूख लग झाई, जी भी हार-सा चला झौर सड़क का झता-न-पता!

राम का नाम लो कि आखिर सड़क आई ही। वहाँ आते ही हम एक चिनार के पेड़ की छाँह में तनिक दम लेने ठहर गये। और तीन मिनट बीती नहीं कि फिर चल पड़े।

ऊपर से गर्द, भीतर से पसीना, आँख के सामने कहीं न अन्त

होने वाली राह, झौर माथे पर चिल-चिलाती धूप,---वस, हमारा बुरा हाल था।

चलते-चलते कोई बस्ती मिली । वहाँ एक सद्गृहस्थ के घर से मट्ठा पाया श्रौर पीया । दूसरी जगह से एक-एक गोले का टुकड़ा श्रौर गुड़ की एक-एक डली प्राप्त की । उसके ऊपर कुछ पानी पेट में पहुँचाया । श्रौर श्रागे बढ़े ।

जो पेट में पहुँचा, वह कहाँ भस्म हो रहा, कुछ पता न चला। और पेट में से मानो लपटें निकल-निकलकर कुछ और भी सामग्री माँगने लगीं, जो पड़े और स्वाहा हो। अगिन प्रज्वलित है, यझ का समय जाने कब का निकल चुका है; पर हवन की सामग्री कहाँ है ? मानो कुएड की वह्ति की जिह्वाएँ निराश दोभ में लपक-लपककर तांडव करके पूछ रही हैं---सामग्री कहाँ है, कहाँ है ?...

मैंने कहा, "श्रवंतिपुर में महन्तजी का वजरा हमें श्रवश्य मिल जायगा। कहा था---शनीचर को हम वहीं होंगे। तब हमें भोजन भी तैयार मिलेगा।"

त्रम्बुलकर ने कहा, "हाँ, कहा तो था । हमारा इंतजाम भी जरूर करेंगे।"

इंतजाम से श्रम्बुलकर का ताल्पर्य इंतजार से था।

महात्माजी हँसते हुए बोले, ''क्यों नहीं । वह इंतजार कर रहे हैं, तभी तो हम चल रहे हैं । उस इंतजार की श्राशा को लेकर ही तो हम चल पा रहे हैं,---क्यों ?"

किन्तु, हम क्या जानते थे श्रौर महात्माजी क्या जानते थे, कि महन्त नहीं, उससे कहीं बड़ी श्रौर श्रपूर्व वस्तु वहाँ श्रवंतिपुर में हमारा इंतजार कर रही थी। हम पहुँचे कि वह वहाँ घटित होगी। श्राँख खोल देने वाले दिव्य प्रकाश की भाँति वह वहाँ हमको लेकर सम्पन्न हो उठेगी।

महात्माजी की बात सुनकर हम ऋपनी धधकती भूख को भीतर-ही-भीतर लिये रहकर वीर की भाँति ऋागे बढ़ते रहे।

अनन्तनाग से लगभग छः मील इधर अवंतिपुर है। सूरज पच्छिम की त्रोर ढला आ रहा था। तीन वजते होंगे। कमर से दो लोइयाँ और कुछ और सामान लपेटे, पसीने से तर-बतर और साँस से उफनते हुए हम अवंतिपुर में प्रविष्ट हुए। बस्ती का पहला मकान आया, हमने चैन की साँस ली। कोई मिला, पूछा, ''मन्दिर कहाँ है ?"

"आगे"

त्रागे बढ़े। फिर पूछा, ''मन्दिर कहाँ है ?'

"वह आगे---"

हम आगे बढ़ते रहे, और मन्दिर भी हमारे आगे-आगे बढ़ता रहा। पौन मील तो कम-से-कम और चले, सारी बस्ती पार की, और तब आया मन्दिर।

हम पहले से बहुत कुछ हल्के मन से भीतर प्रविष्ट हुए। जो साधु पहले मिला उससे पूछा, "श्रीचन्द 'चिनार के महन्त' हैं या गये ?"—श्रीर श्रपने कोले-वोले उतार कर बैठने की तैयारी करने लगे।

१६४

उस साधु ने कहा, "वह ता कभी के चले गये यहाँ से 1 श्रनन्तनाग पहुँच भी चुके होंगे।"

हमने हठात् कहा, "गये ?"

"हाँ, गये, गये !"

किन्तु, उसी समय पास ही से सुन पड़ा, "महाराज, पधारिये।"

हमने देखा, कि ऋधेड़ वयस के एक ब्राह्मण पुरुष खड़े हैं और करबद्ध कृतज्ञ भाव से कह रहे हैं, ''महाराज, पधारिये ।''

हमने पूछा, "कहाँ ?"

"महाराज, भोजन पाने पधारिये।"

उस समय हम एक दम निश्चिन्त होकर आनन्द-मग्न हो गये। धीरे-धीरे सामान उतारा, सुहलाये, हँसे, टहले, बैठे, लेटे और नीचे आई उस चिनार की डाल की छाया में वितस्ता की धारा में स्नान कर डालने की ठहराने लगे। सोचा, पसीने से भीगे कपड़ों को चलो लगे-हाथ धो भी डालें।

हँस-खेल-कूद कर श्रौर तैर कर मजे-मजे में हम नहाये। मजे-मजे में कपड़े घोये—श्रौर वह सज्जन उसी प्रकार विनम्र हमें त्र्यवकाश मिलने की प्रतीत्ता करते हुए खड़े रहे।

निबट कर हम उनके साथ हो लिये। वह चुप-चुप हमारे साथ चले। मानों धन्य श्रीर कृतज्ञ भाव से पानी-पानी हो कर बह न जायँ, इस तरह श्रपने-श्राप में बन्द होकर सूच्म होते हुए वह चल रहे थे।

मकान साधारए था और घर में एक माँ थीं और पत्नी थीं। माँ बरसों से नेत्र-होना हो गई थीं और पत्नी के कोई बाल-बच्चा न था। माँ को एक शिशु की द्यावश्यकता थी, जिसके कोमल गात को छू-छूकर और जिसके साथ मचल कर और हँस कर वह अपने जराच्छादित एकाकीपन की याद से कुछ च्रण छुट्टी पा लें। जिसको पाकर यह अपनी आँख पा लें, अपने जीवन का आधार, अपने भीतर का प्राण पा लें। पत्नी को भी एक बालक की बेहद चाह थी, जो किशन-कन्हाई बनकर इस घर के छोटे-से आँगन में कुछ ऊधम मचाये, कुछ तोड़-फोड़ करे; नहीं तो यह आँगन साफ, शान्त, सुव्यवस्थित, सुन्न और सदा एक-जैसा ऐसा पड़ा रहता है, जाने बेजान हो, मुर्दा हो, भूत हो—चुप-चाप साँस रोक कर, जैसे कोई भयंकर प्राणी पड़ा हो, जो अब काटेगा, अब काटेगा।

हमको एक चटाई पर बैठा कर फट-पट करके तीन थालियाँ हमारे सामने रख दी गईं।

सज्जन ने धीरे से कहा, "पंखा कर, पंखा कर।"

हमें लगा जैसे हमारे में ऋाँख-छागे से सब-कुछ गया, गया ! पत्नी को भोजन की व्यवस्था की सम्भाल में से छुट्टी मिलने में कुछ चएा लग ही जाने थे। इन्हीं चएों में माँ ने बिना देखे ही कहीं-न-कहीं से पंखा खींच लिया छौर फलने लगीं। हमने कहा, ''नहीं-नहीं.....।''

किन्तु कश्मीर में गर्मी नहीं होती, इसका यह श्रर्थ नहीं है, कि माँ पंखा करना छोड़ दें। यह तो गर्मी का पंखा नहीं था, हृदय का पंखा था। हवा की जगह उससे स्नेह लहराया जा रहा था।

माँ इस स्नेह की डोर में बँधी हमारे पास ही सरकती आई। महात्मा जी उस ओर के किनारे पर बैठे थे। माँ ने उनके सिर पर अपना आशीर्वाद का हाथ रक्खा। वह हाथ फिर सिर पर टहलता हुआ और टटोलता हुआ गर्दन पर आया, और फिर महात्मा जी की निर्वस्त कमर को सुहलाने लगा। महात्मा जी की नंगी पीठ पर अपना हाथ फेरते-फेरते उनकी आँखों से आँसू आ-आकर टपकने लगे। वह पंखा मलती रहीं, रोती रहीं, और इसी प्रकार अपना दाहना सूखा हाथ महात्मा जी के सिर के बड़े-बड़े बालों पर, दाढ़ी पर, मुँह पर, कमर पर फेरती रहीं।

१६६

उस समय हमारी आत्मा भीज उठी, और हमारी आँखें भी भीज आईं।

हमारा ऋन्तर स्नेह से खूव भिगो दिया गया, श्रोर हम भोजन के बाद कुछ इधर-उधर की श्रोर पवित्र बातचीत करके चले श्राये।

— और हमें पता चला कि पिछले वर्ष, इस परिवार के प्रत्येक आत्मा की विविध मनौतियों, संचित आकांचाओं, और विपुल व्यय के उत्तर में, किसी व्यक्ति ने दत्तिएाा-दान-यज्ञादि के पर्याप्त आडम्बर के बाद इन्हें बताया था कि अमुक शुभ लग्न के अवसर पर वे दूर से चले आते हुए तीन साधुओं को आहारदान देंगे, तो उन्हें वरदान प्राप्त होगा और उनकी पुत्र-कामना की सिद्धि अवश्यम्भावी है।

साल-भर से उसी दिन की आस बाँधे वह सज्जन बैठे थे। वह दिन आया, प्रभात से वह मन्दिर पर आ रहे—अब तीन साधु आते हैं, अब आते हैं ! सबेरे से निराहार, अपने भाग्य के अन्तिय परीत्ता-फल की प्रतीत्ता में । सूरज निकला, सूरज चढ़ा; साधु आये, साधु गये—वह खड़े.हैं—अब तीन साधु आते हैं, अब आते हैं ! घंटे-पर-घंटे गिनती की तरह बजते चले गये। मन्दिर भर गया, और मन्दिर खाली हो गया। बगीचा कलरव से गूँजा, और अब सन्नाटा है—वे तीन साधु आते हैं, अब आते हैं !—

---श्रौर तीन बजे हम तीन साधु पहुँचे.....

लक्खू को ऋब चारों-तरफ सूना-सूना दीखने लगा। दोनों जून रोटी के लाले थे ही, अब आसरे को ठौर भी न रहा। जिस मिट्टी ऋौर फूस के कोंपड़े में ऋपनी बहू, तीन बच्चे, बुढ़िया माँ श्रौर एक दूर की अनाथ विधवा भाभी को लेकर वह गुजारा करता था, वह आज नीलाम पर चढ़ा दिया गया है। तीन साल पहले बीज के लिए जो आलू उसने महाजन से उधार लिये थे, उनकी कीमत मय सूद-दर-सूद वसूल करने के लिए बेचारे महाजन को भोंपड़ी खाली करा लेना पड़ा है। महाजन को इसके लिए कौन टोक सकता है ? उनके पास मजिस्ट्रेट साहब की डिमी है । श्रौर डिमी यों ही मुफ्त थोड़े ही मिल जाती है । उसके लिए सबूत पहुँचाना पड़ता है और अपने माफिक फैसला लेना होता है तथा खर्च करना पड़ता है। यह ठीक है कि फैसला श्रीर सबूत ये दोनों ही पैसे खर्चने से मिल सकते हैं, पर पैसा खर्चना भी तो कोई कम बात नहीं है। जब पैसे से मनमाना स्वर्ग श्रीर पुण्य मिल सकता है, तो न्याय भी अगर मिले तो क्या हर्ज है ? हम समझते हैं कि संसार में ऐसी कोई चीज नहीं रहने देनी चाहिए, जिसको उचित कीमत पर प्रत्येक व्यक्ति प्राप्त न कर सके श्रौर कदाचित् सभ्यता का नया युग हमें उसके नज़दीक ला रहा है। इस युग की सभी सौगातें खरीदी जा सकती हैं। डिप्री, ऊँची कुर्सी, पदवी, प्रभुत्व, ईमान श्रौर श्रादमी—इन सभी चीजों को सभ्यता के युग ने सभी के लिए सहज श्रौर प्राप्य बना दिया है। 'सभी' से हमारा मतलब उन सभी से है, जो किसी भी तरीके से क्यों न हो, उनके उचित दाम चुकाने के लिए भरी जेबों के स्वामी हों।

हमको इतना मालूम है और लक्खू को भी इतना ही याद है कि तीन साल पहले उसने महाजन से आलू का बीज लिया था और उसकी कीमत आठ रुपया होती थी। वह दिये या नहीं दिये; सो उसे याद नहीं है। आठ रुपया उसने एक ही वक्त नकद दे दिये हों, इस पर तो सचमुच विश्वास नहीं होता। यह तो बेचारा लक्खू भी सोचने की हिम्मत नहीं कर सकता, पर उसे इस पर अचरज जरूर है कि तीन साल के रुपये उसने अब तक चुकाये क्यों नहीं ! उसकी आदत तो ऐसी नहीं है। शायद उसने फसल पर कुछ आलू दिये तो थे ! कुछ गल्ला भी महाजन के घर भिजवा दिया था ! लेकिन कैसे ? महाजन की बही में तो दर्ज नहीं है, और बही के सामने कोरी याद का भरोसा कैसे किया जा सकता है ?

जो कुछ हो, महाजन का कहना है कि उन्हें पैसा वापिस नहीं मिला, श्रौर चूँकि महाजन के पल्ले श्रच्छी खासी रकम है, इसलिए उनका श्राविश्वास भी नहीं किया जा सकता। फिर उनके पास बही है, श्रौर वह निश्चय से, जोर से, धर्म के नाम पर, जो कहो उसकी कसम खाकर यह कहने को तैयार हैं।

डधर लक्खू गँवार है, दरिद्र है। उसे निश्चय नहीं है; सहमते-सहमते बात करता है श्रोर कसम से डरता है।

लेकिन ऐन डिमी के मौके पर ही इतने पुराने कर्ज का जिक क्यों छिड़ा, इसकी बहस में पड़ने को लोग तैयार नहीं हैं। इसका कारण हमारी समफ में यह है कि लक्खू को चिन्ता करने की जरूरत नहीं मालूम होती थी, इससे निश्चिन्त था; श्रौर महाजन, सूद-दर-सूद का हिसाब फैला सकते थे श्रौर दूर की सोच सकते थे, इससे वह भी निश्चिन्त थे।

खैर, नीलाम की तारीख़ से १४ दिन पहले की बात है कि महाजन ने लक्खू को निकलते देखकर अपनी दुकान पर बुला कर बैठाया और ४-७ मिनट साधारण बातचीत के बाद बही के एक पन्ने में दिखाया कि तीन साल हुए, उसने आठ रुपये के आलू उधार लिये थे। अमुक दिन था, अमुक तिथि थी। महाजन देखता था अब भुगताये, अब भुगताये, हिसाब पुराना चला आ रहा है, निपट जाना चाहिए। सूद फैलाकर पचास रुपया होते हैं। लक्खू चाहे तो हिसाब समफ सकता है। ब्याज-दर कुछ ज्यादे नहीं लगाई गई। जो मामूली है, उससे कम ही लगाई है।

लक्खू कुछ न समभ सका । वह चुपचाप महाजन को देखता रहा।

महाजन ने कहा, ''देखो, जल्दी दे दोगे तो ठीक होगा।''

लक्खू उठकर चल दिया। उसने कहा, 'पचास रुपये' यह मानो उसने श्रासमान से कहा, या श्रपने से ही कहा ! किससे कहा, यह वह खुद नहीं जानता। यह निश्चय है कि महाजन से नहीं कहा। उसे नहीं मालूम वह कहाँ है, महाजन कहाँ है। 'पचास रुपये !' पचास किसे कहते हैं—पचास, पचास क्या चीज ! रुपये ! पचास रुपये क्या !—वह मानो कुछ भी न समफ सका। मुँह से वह कहता था 'पचास रुपये', पर जानता न था, वह क्या कह रहा है।

ज्यों-ज्यों समय बीता, पचास रुपये का अर्थ समक में आने लगा। उसे मालूम हो गया, पचास रुपया उसे महाजन को देने हैं---देने होंगे।

200

महाजन भी उसे रोज रास्ते में टोककर-'देने होंगे' के साफ-साफ निर्भ्रान्त अर्थ सममाने लगे। 'देने होंगे-सीधी तौर से, नहीं नालिश से।' 'नालिश !'---नालिश से वह डरता था। कितनी शक्तिशालिनी, वज्रकठोरा, यह पिशाचिनी है नालिश ! उसने उसके लाल-पगड़ी के जो दूत देखे थे---उनसे ही उसकी भयंकरता का अन्दाजा लगाकर वह काँप गया। उसने कहा, ''महाजन, मैं दे दूँगा, धीरे-धीरे सब दे दूँगा, पर नालिश नहीं।''

महाजन ने भी सीधे तौर से कह दिया, "तीन साल तो हो गये। अब कब तक बैठा राह देखूँगा ?"

लक्खू ने गिड़गिड़ा कर कहा, ''मेरी इज्जत महाजन, तुम्हारे हाथ है, नालिश नहीं।''

लेकिन इज्जत को हाथ में लेकर महाजन को सन्तोष न था, वह तो पचास रुपया चाहता था, इसलिए उसने ठहरने में अपनी स्पष्ट असमर्थता जतला दी।

यहाँ कहा जा सकता है कि पचास में महाजन की सम्पत्ति नहीं लुटती थी, उनकी महाजनी फिर भी बहाल रहती। हाँ, पचास में उस लक्खू की जान, लक्खू के आश्रित छह और जनों की जान बचाई जा सकती थी, उन सबकी अनन्त कृतज्ञता कमाई जा सकती थी और यह कुछ टोटे की कमाई न थी। तिस पर ये वे रुपये थे, जो भूठ की तरह शून्य में से उत्पन्न होकर बहुत थोड़े समय में पचास बन गये थे! लेकिन महाजन की ओर से हम यह कह देना चाहते हैं कि वह यदि ऐसी थोथी सलाहों में पड़ते, तो महाजन नहीं हो सकते थे। और वह मूर्ख नहीं हैं। वह अपने मौके को पहचानते हैं, और उसे खाली नहीं जाने दे सकते।

जैसे इमने इन्द्र का वैभव नहीं देखा, वैसे बेचारे लक्खू ने कभी इक्ट्ठे पच।स रुपये नहीं देखे थे। कहाँ से कैसे वह वैभव को प्राप्त करे ! एड़ी-चोटी का पसीना एक करके, नसीब से लड़कर, श्राश्रितों को एक बार सूखा नाज देकर श्रौर श्राप सिर्फ पानी पर सन्तोष मानकर, दस दिन तक घास खोदकर, लकड़ी ढोकर, भीख माँगकर, लक्खू छह रुपये इकट्ठे कर पाया। महाजन के पास जाकर बोला, "लो महाजन, छह रुपया ये लो। ऐसे ही धीरे-धीरे भुगता दूँगा।"

महाजन ने कह दिया, "वाह पचास के एवज में छह रुपये !"

लक्खू मुँह लटकाकर जब चलने लगा, तो महाजन ने कुछ सोचकर उसे बुला लिया और उससे छह रुपये ले लिये। लेकिन पचास की जगह छह लेकर अनन्त काल तक तो ठहरा नहीं जा सकता, इसलिए कुछ ही दिन बाद महाजन ने अदालत में जाकर, खरे दाम चुकाकर पूरे पचास की डिग्री करा ली।

मोंपड़ा नीलाम पर चढ़ा। लक्खू बे-घर हुआ। उसके आश्रित निराश्रय हुए। वह घर, जिसमें लक्खू के पुराने दिन, बीते हुए याद के दिन, सुख के विलास के उल्लास के दिन, अब भी जिन्दा थे, जो लक्खू के समीप उसके बाप का, उसकी माँ के समीप उसके पति का, एक मात्र अवशेष संस्मृति-चिह्न था; जो उनके जीवन में घुल-मिल गया था, जिसके कोनों में, भीतर-बाहर चारों तरफ मानों श्रुपनी शाखा-प्रशाखाएँ फैलाकर उनका जीवन-वृत्त फला-फूला था, जिसके आँगन में लक्खू की माँ का लगाया एक इमली का दरख्त था और जिसके छप्पर पर लक्खू की लगाई कुम्हड़े की बेल थी, वह घर, वह फोंपड़ा, जब बिराने हाथों में चले जाने के लिए बलात् छोड़ना पड़ा, तो मानों आत्मा को, कुत्तों और गिद्धों के खाद्य के लिए अपना शरीर छोड़ना पड़ा।

जब ये सब घर से निकले, लक्खू के सिर पर दो मिट्टी की हडियाँ श्रीर एक हाथ में एक पोटली थी. बहू की छाती पर एक बच्चा श्रीर श्रंगुली पकड़े हुए दूसरा बच्चा था। बड़ा बालक माँ का हाथ थामे-थामे चल रहा था। पोछे लक्ख की माँभी श्रा रही थी, जिसके पास लकड़ी का एक छोटा-सा बक्स था। लकड़ी के बक्स में जवाहिरात हो सकते थे, इसलिए उसे तो ईबेरोक-टोक जाने देना ठीक न था; परन्तु इसके लिए महाजन को श्रौर श्रदा-लत-दूतों को धन्यवाद दे देना हमारा कर्तव्य है कि उन्होंने हँडियों को ग्रौर पोटली को नहीं छीना । हम इसको स्वीकार करते हैं कि डिग्री पास रहते उन्हें उनके कपड़े तक उतरवा लेने का श्रधिकार था, श्रौर यदि श्रावश्यकता होती तो कानून की पृष्ठ-पोषक तमाम डंडा-शक्ति उस श्रधिकार की रत्ता के लिए प्रस्तुत हो सकती थी, परन्तु उस श्रधिकार का प्रयोग नहीं किया गया। इसके लिए हम महाजन की विशालहृदयता श्रौर चपरासियों के शक्ति-संयम का श्राभार माने बिना नहीं रह सकते।

जब ये घर से खदेड़े गये, ऋभागे वस्ती के बाहर बड़े मैदान में पहुँचे, तब उन्हें अनुभव हुआ कि कहाँ जांना होगा, क्या करना होगा, इस पर विचार करना आवश्यक है। लेकिन बहुत-कुछ विचार कर चुकने पर भी कुछ निश्चय न हो सका। गाँव, जहाँ इन्हें कुछ आश्रय की उम्मीद थी, छह कोस था और वहाँ पहुँचना सम्भव नहीं, इसलिए सामने के पीपल के पेड़ के तले बसेरा डाल दिया।

पेड़ के नीचे बैठा लक्खू सोच रहा था कि पेट ंमें डालने के लिए कहाँ से, क्या, किस तरह जुटाया जाय कि उधर से धन्नू लोधा त्र्याता दिखाई दिया। त्र्याते ही उसने कहा, ''कहो भाई, यहाँ कैसे पड़े हो ?''

लक्खू ने ऋपनी कहानी कह दी। धन्नू ने कहा, "तो भूखों मरोगे ?" लक्खू ने कहा, "क्या करूँ ?" "क्या करूँ ? क्यों ?—हम तो भूखों नहीं मरते।" लक्खू ने कहा, "न, न, सो मुफसे न होगा।"

धन्नू बोला, "अभी न होगा, सो तो मैं भी जानता हूँ; पर मैं कहे देता हूँ, होगा तो यही होगा। साधु बने रहकर तुम छह श्रादमियों का पेट नहीं भर सकते। बात यह है, भूखों रहने की नौबत श्रभी तुम तक ही आई है। जब तुम्हारे बच्चे रोटी-रोटी चिल्लाएँगे, माँ दाने-दाने के लिए तरसेगी, बहू भरी और गूँगी श्राँखों से तुम्हें देखेगी, तब देखना है, तुम क्या करते हो । तुम उन्हें मार दे सको, तब तो अच्छा है, तब तो तुम सचमुच साधु बन सकते हो । नहीं तो, नहीं तो, भगवान् न करे, तुम्हें वही करना होगा ।... क्या कहते हो, मेहनत ? मेहनत से पैदा करोगे ? वाह लक्खू, अब तक तुमने मेहनत नहीं की, तो क्या श्रौर कुछ किया है ? पर कहाँ है वह तुम्हारी मेहनत और डसका फल ? सूख कर तुम काँटा हो गये हो, पैसे-पैसे को तुम मुहताज हो, दाने-दाने के लिए फिक कर रहे हो, पीपल के नीचे बसेरा डाले पड़े हो। वह महाजन बड़ी मेहनत करता है न, कि फूलके बोरा बन रहा है। तुम जैसे उसमें तीन बनें। दिन-भर तकिये के सहारे ऐंठता है, और डिप्री लाकर तुम्हारा घर छीन लेता है। यह है तुम्हारी मेहनत !......ग्रीर हाँ, क्या कहा ?---ईमानदारी ? ईमानदारी कहाँ रहती है, सो भी तुम कुछ जानते हो ? ईमानदारी या तो रहती है परमात्मा के पास या बेईमानों के पास । पैसा उसका मालिक है । कोई गरीब कभी ईमानदार सुना है ? ऋौर किसी पैसे-वाले को तुम बेईमान कहने की हिम्मत कर सकते हो ? हिम्मत करके देखो, वह गवाहों से श्रपनी ईमानदारी दुनिया की नाक पर ऐसी साबित करे कि तुम्हें जेल जाना पड़े। बोलो,कौन कह सकता है महाजन बेईमान है और तुम ईमानदार ? ईमान के दो कागज उसके पास हैं, एक यही और दूसरी डिमी ! श्रीर ईमान का वाप उसके पास है—पैसा ! तुम्हारे पास क्या है ?---कुछ नहीं। इससे साफ साबित है, तुम बेईमान हो। फिर

ईमान क्या है—यह भी तो समको । ब्राह्मए कहता है—ईमान पर क़ायम रहो, मुक्ते पैसा चढ़ान्रो । राजा कहता है—ईमान पर क़ायम रहो, टैक्स दो और हमारा हुक्म मानो । बनिया कहता है —ईमान पर क़ायम रहो, सूद चुकाते रहो । और सब कहते हैं—ईमान पर क़ायम रहो, तुम ग़रीब हो, ग़रीब ही बने रहो; नीच हो, उसी में सन्तोष रक्खो, कभी सिर न उठात्रो, यही तुम्हारा ईमान है । श्रब हम क्या कहते हैं ? हमने भी उन्हीं की बातें श्रपने सिर में ठूँ स ली हैं । हम भी कहते हैं—श्रच्छा मालिक, हम कुछ न कहेंगे ईमान पर क़ायम रहेंगे । हम समकते हैं, हम जानवर हैं, वे प्रभु हैं । यह तुम्हारी ईमानदारी है, जिसने हमें यह सिखाया है । नहीं । हम कहेंगे—ईमान पर हम क़ायम हे, तुम्हारे पास धन बहुत है, उसमें हमारा हिस्सा है, हमें दो । नहीं तो हम ले लेंगे ! कहेंगे— ईमान पर क़ायम रहो, चुपचाप धन हमें दे दो । नहीं तो हम छीन लेंगे । एक दफ़े हमने समक लिया कि इसमें बेईमानी नहीं है, तो बेईमानी नहीं रहती ।"

लक्खू ने कहा, "मेरी तो समभ में तुम्हारी बात आई नहीं। मुफे तो डर लगता है।"

धन्नू ने कहा, "डर ! इस डर ही की तो सारी गड़बड़ है। अपनी ईमानदारी को मनवाने के लिए उन्होंने कैसे बड़े-बड़े डर के भूत खड़े कर दिये हैं—अदालत, हवालात, जेल, फाँसी ! लेकिन 'भई, जो नहीं डरता, उसके लिए ये भूत कुछ नहीं हैं। जब हम अपनी बात लेकर उठे हैं, तो इस डर को तो हटा देना होगा। उल्टे हमें अपने डर के साधन खड़े करने होंगे। अगर वह सीधी तरह हमारी बनाई ईमानदारी कबूल नहीं करेंगे, तो हम अपने साधनों को सामने करके कहेंगे—मानो, नहीं तो ये देखो, लूट, चोरो, डकैती, क्रान्ति.....।"

लक्सू ने बीच ही में रोक कर कहा, ''धन्नू भाई, यह तुम क्या

कह रहे हो ? तुम तो यह चोरी पर जैसे सीना-जोरी का उपदेश देते हो । तुम तो गाँव में सबसे भले श्रादमी समभे जाते थे । मैं जानता था तुम ऐसे हो गये हो, पर समभता था तुम इस पर श्रफसोस करते होगे ।"

धन्नू ने उत्तर दिया, "जिस पर अफसोस करूँ, ऐसा काम मैं अपनी शक्ति-भर कभी नहीं करता। तुम जानते हो, मैं अकेला हूँ, मेरे आगे-पीछे काई नहीं। लाचार होकर तो मैं ऐसे काम में पड़ नहीं सकता था। मैं मरने से भी नहीं डरता। भूखों मरने की ही चाहे नौबत क्यों न आ जाती, अपने पेट के खयाल से तो मैं ऐसा कभी न करता। मैं इतना निकम्मा, इतना नीच कभी नहीं हो सकता। मैं तो इसमें जान-बूक्तकर, सोच-समक्तकर पड़ा हूँ। और मैं समक्ता हूँ, मैं कभी भला आदमी था, तो उससे आज ज्यादे ही हूँ---कम नहीं।"

लक्खू ने साफ़-साफ़ कह दिया कि उसकी बातें पागलपन की बातें हैं, और वह और श्रागे नहीं सुनना चाहता। धन्नू ने इस पर चलने की तैयारी की और पाँच रुपये निकालकर देने लगा। कहा, "इस वक्त और ज्यादे नहीं हैं, इसका मुफे दुःख है।"

लक्खूने लेने से साफ़ इनकार कर दिया। धन्नू ने कहा, "बेवकूफ मत बनो। मेरा कहा मानो। रुपये ले लो, काम आएँगे।" उसने न लिये। धन्नू ने कहा, "तुम्हारे लिए नहीं, बच्चों के लिए और माँ के लिए दे रहा हूँ।"

उसने लेना फिर भी स्वीकार न किया। धन्नू ने फिर भी कोशिश की, पर उसने हठ न छोड़ी। धन्नू चला गया।

उसके सात रोज के बाद की बात है। जङ्गल में एक सूने शिवाले में लक्स्बू रहता था। आज दिन-भर बच्चों को कुछ नहीं मिला। खुद वह तीन रोज से निराहार भटकता रहा है। औरों को भी डेढ़-डेढ़, दो-दो रोज का उपवास हो गया है। धन्नू आया। उसने पाँच रुपये दिये—स्वीकार कर लिये गये। वह चला गया। ऐसे कितने दिन गुजारे पता नहीं। महीने-भर वाद लक ख़ चोरी के अपराध में पकड़ा गया। रात के समय बाग से उसने कुछ आम तोड़े थे। आम लेजाने की तैयारी में था कि मालिकों ने उसे घेर लिया और पकड़ लिया। वह एक बार घर जाने की इजाजत चाहता था। कहता था, मैं खुद आ जाऊँगा, नहीं तो एक आदमी साथ चले। लेकिन उन्होंने न माना। लक्खू इस पर जबर्दस्ती अपने को छुटा, उनकी पकड़ में से भाग निकला। घर पर माँ बहुत अशक्त थी। बुड्ढा शरीर भूख कच तक बर्दाश्त कर सकता था ? दिन-भर घूम-फिरकर भी जब कुछ न मिला, तो बाग के पास जाते हुए आम देखकर लक्खू को खयाल हो आया कि इसी से माँ को कुछ सहारा मिले। रात उन्हीं आमों को वह लेने गया था। खाली-हाथ जब वह माँ के पास लोटा, तो नहीं जानता था, वह खुशी मनाये या अफसोस ! आम तो ला नहीं सका, पर खुद तो माँ के पास आ गया।

सबेरा होते ही सिपाही के साथ माली शिवाले पर मौजूद हो गया।

रोने-धोने की, पाप-पुण्य की कौन सुनता है। लक्खू को सिपाही की हथकड़ी में बँधकर साथ चलना पड़ा।

मजिस्ट्रेट के सामने चोरी का अपराध था। यह अपराध खुद तो कुछ बहुत बड़ा न था, पर उसके इस प्रश्न का कोई सन्तोषप्रद उत्तर न दे सकने पर कि उसकी कमाई का जरिया क्या है, जरा-सी चोरी का अपराध गुरुतम हो गया। वह कह्ता था, ''जी, मैं कुछ नहीं करता, भूखा रहता हूँ। कुछ दाने-बाने मिल गये, पैसे मिल गये, या मजदूरी से जो आ गया, उसी से खाने को ले लेता हूँ।'' लेकिन यह भी कोई जवाब है ! मजिस्ट्रेट साहब ने सीधा दो साल का हुक्म सुना दिया ! दो साल तक घर वालों का क्या हुन्त्रा, किसको खबर ? हाँ, श्रगर धनञ्जयसिंह—धन्नू—ने उनकी खबर न ली होगी, तो परमात्मा ने श्रवश्य ली होगी, इसमें संशय नहीं है।

लक्खू महाशय जब जेल से निकले, तो सीधे-सादे भोले-भाले दीन लक्खू नहीं निकले । वह पक्के, छँटे हुए, उस्ताद चोर निकले । लेकिन यह मानना होगा कि धनख़यसिंह की शिचा में और जेल की शिचा में महासागरों का अन्तर था । धनख़यसिंह का कृत्य, हो सकता है, विकृत तर्क और बुद्धिविपर्यय का परिएाम हो, किन्तु उसमें सिद्धान्तों का, दया का-समावेश अवश्य था । इधर लक्खू महाशय की चोरी कुटिल शुद्ध स्वार्थ का परिएाम थी-एक लत थी, व्यसन थी । लेकिन इतना अवश्य है कि लक्खू पहले जैसी कठिनता में नहीं है, और चैन से दिन बिताता है ।

## सजा

बाहर के बरामदे में वेंत की कुर्सी डाले सुहावनी रिम किम देख रहा था। पानी बन्द नहीं होता दीखता था। शायद यह कड़ी कई दिन चल जाय। कभी मेंह धीमा होता कि थोड़ी देर में फिर बौछारें तेजी पकड़ लेतीं। बरामदे के पौधे मैंने नौकर से हटवा-कर पीछे रखवा दिए थे। वर्षा की बूँदों की अगवानी पर पहले तो उन पौधों की पत्तियाँ हँसती मालूम हुई, पर पीछे मारे बौछारों के बेचारी ठिठुरी-सी दीखने लगी थीं।

ऐसी भड़ी में देखता क्या हूँ कि चले आ रहे हैं मित्र अय्यर। अय्यर का भरोसा नहीं, बुलाते रहो तो शायद एक न सुनें, वैसे जाने कब आ धमकें। गाँव-गाँव घूमते हैं। बी० ए० में अव्वल दरजे में आने का प्रायश्चित्त जैसे जिन्दगी भर करते रहेंगे। प्राय-श्चित्त का ढंग यह है कि बात-चीत या चाल-ढाल से किसी को पता न चलने देंगे कि वह अँगरेजी जानते हैं, और बोलेंगे एक-दम वाहियात हिन्दी। हिन्दुस्तान के काले किनारे, सममिए बस कुमारी अन्तरीप के कहीं आस-पास, के रहने वाले हैं। यहाँ दिल्ली में चर्खे को धरम बना कर उसी के प्रचार में लगे रहते हैं। मैं भले आदमी से कह-कह कर हार गया कि अरे भाई अय्यर ! क्यों भाई-बहिन और माँ-बाप से बिछुड़ कर काँग्रेस के इस बंजर काम में पड़े हो ! अपनी सूरत भी कभी शीशे में देखते हो ? ऐसी श्रपने से क्या दुश्मनी ? ब्याह करो और अपने लायक वनो । सुनते हो ?

पर ऋण्यर है कि मीठी मुस्कराहट से ही सब कड़वी बातों का जवाब दे देता है।

पर ऋय्यर का बखान छोड़ें क्योंकि वखान का वहाँ ऋवसर कहाँ था। हज़रत थे तरबतर, सिर पर टोपी तक नहीं थी, छतरी की तो पूछिये क्या ? पैरों की चप्पल से उछटी कींचड़ की छीटों से धोती रंगीन हो रही थी

मैंने कहा, "अरे अय्यर ! आत्रो, आत्रो।" अजी आना, देखना यह कौन हैं।"

त्रय्यर ने हाथों के कागज़ में होशियारी से लिपटे हुए वर्ण्डल को अलग रखा और सिर के बालों को सूँत कर पानी निचोड़ा। कहा, ''तेज़ बारिश है।''

मैंने कहा, "स्रोर तुम क्या कम तेज़ हो कि ऐसी बारिश में निकल पड़े घर से !"

मालूम हुआ कि जनाब आ रहे हैं एक गाँव से, जो दस मील है। चले तब बारिश न थी। यह धोती आज सबेरे ही तैयार हुई। अपनी ही कती-बुनी है, बहिन को आज ही उपहार-रूप भेज देने की इच्छा थी, इसलिए शहर चले आए हैं। मेरी जगह रास्ते में पड़ती है, सो इधर ही मुड़ आए।

मैंने घोती देखी, अन्दर से श्रीमती जी ने भी आकर देखी और पसन्द की। लेकिन उनको अय्यर की यह बात बिल्कुल पसन्द नहीं कि वह चाय नहीं पीते। उन्होंने कहा, "चाय अभी दो मिनट में तैयार होती है। इतने चाहो तो नहा डालो और कपड़े बदल लो।"

१८०

श्रय्यर ने कहा, "भाभी चाय तो रहने दो । पर कपड़े दो तो नहा लेना मैं ज़रूर चाहता हूँ।"

भाभी ने कहा, "चाय नहीं लोगे तो कपड़े ही मैं क्यों देने लगी ?"

कहकर विना उत्तर की प्रतीचा किये वह अन्दर चली गईं और थोड़ी देर में आकर बोलीं, ''चलो सब तैयार है। गुसलखाना भूले तो नहीं कि मैं चलूँ ?"

त्रय्यर जाँघिए और बनियान में हमारी श्रीमती जी के पीछे-पीछे चल दिए।

लौटे तब तक मेज पर चाय का सामान लाया जा रहा था। श्रय्यर ने कपड़े पहने और मैंने देखा कि मेरे कपड़ों में श्रय्यर पहले से कुछ दुरुस्त ही मालूम होता है। चाय पर बैठकर वह बहुत-कुछ हीला-हवाला करता तो रहा, पर हमारी श्रीमती ने उसका कुफ तोड़कर ही दम लिया। यानी श्रय्यर के गरम दूध के प्याले में दो वूँ द चाय तो डाल ही दी। श्रय्यर ने हँसकर उस प्याले को मुँ ह लगाया और गट-गट पी गया। कहा, ''आप नाराज न हों तो ऐसा जहर-छुन्त्रा प्याला एक-न्नाध में और ले सकता हूँ, आगर श्राप दें।"

मैं सुनकर क़ायल हुआ। मैं उस आदमी को गवारा नहीं कर सकता जिसे मजाक गवारा नहीं है। अय्यर की अविवाहित अवस्था को मैं इसीलिए चमा करता हूँ कि उसने मेरी श्रीमती को शुरू से 'भाभी' कहा, एक भी दिन 'बहिन जी' नहीं कहा।

मैंने कहा, "सुनो, जहर जरा कम रखने की ताकीद इन महात्मा से मिले, इससे पहले ही तुम अपनी श्रोर से उसे डालने में संकोच क्यों दिखाश्रो ?"

सचमुच इस बार श्रीमती जी ने श्राधा प्याला चाय का भर

दिया तब उसमें दूध छोड़ा। ऋय्यर कहते रह गए बस-बस, लेकिन श्रीमती जी ने हँसकर कहा—

"खुद दे रही हूँ फिर भी डरोगे ? लो, डरो नहीं।"

श्राय्यर ने हँसकर कहा, "मैं बेगुनाह हूँ। मुफ पर छपा क्यों ?" कहकर उसने प्याला उठा लिया।

उसकी भाभी ने उसी तरह हँसकर कहा, "सोचो नहीं, जहर ही श्रमृत होता है। श्राँख मींचकर राम के नाम के साथ पी जान्त्रो।"

"तो लो" कहकर प्याला वह त्र्योठों के पास ले गया।

लेकिन देखते क्या हैं कि प्याला उसने एकदम मेज पर रख दिया है और खड़े होकर वह सीने पर हाथ दवाकर कुर्ते की जेबों को टटोलने लगा है।

मैंने कहा, ''क्यों, क्या हुआ ?"

उसने जवाब नहीं दिया श्रौर कभी इस जेब को तो कभी उस जेब को टटोलता रहा।

मैंने फिर पूछा, ''क्यों, क्या बात है ?''

संचिप्त-सां "कुछ नहीं" कहकर वह अपनी कुर्सी को हटा पुलिन्दे की धोती की तहों में अच्छी तरह दाव-दावकर कुछ देखने लगा।

पता चला कि उसका पर्स गायब है। जाने क्या हुआ ? होना तो जेब में चाहिए था, कि सहसा उसे कुछ ख्याल आया और कुर्सियों के बीच से रास्ता बनाता हुआ वह अन्दर चला गया। थोड़ी देर में लौटा और कहा, "आपके नौकर का क्या नाम है ? उसने तो गुसलखाने में पर्स नहीं देखा ? मुफे ठीक याद है कि नहाते समय मैंने पर्स अलग निकालकर रखा था। लेकिन अब वहाँ नहीं है।" मालूम हुआ कि पर्स में चार दस-दस के नोट हैं, दो सिक्के के रुपये, कुछ रेजगारी, दो जरूरी खत, और एक पता।

मैंने अपने यहाँ के सुरजना को बुलाकर पर्स के बारे में पूछा। वह सुनकर अचरज में रह गया और कुछ न बता सका। मैंने ताकीद देकर कहा कि जाओ, तलाश करो। नहीं तो तुम ही जानोगे। घर में दूसरा कोन है कि उसको कहा जाय !

सुरजना ने अपने को निर्दोष बतलाया। लेकिन मेरी डपट के आगे वह ज्यादा मुँह नहीं खोल सका श्रीर चला गया।

श्रीमती जी ने पूछताछ करनी शुरू की कि सिक्के किस बाद-शाह के थे त्र्यौर किस सन् के थे ? त्र्यौर दस के नोटों में कोई बड़ा था या सब छोटे थे ? त्र्यौर किस जेब में क्या ? स्रौर—

मैंने कहा, "पूछ-पूछकर श्रपना जी ही भरोगी कि कुछ कर-तब भी करोगी ? देखो पड़ोस के जो किराएदार हैं वहाँ से कुछ पता लगाश्रो । सुना ?"

पहले तो ओमती जी कुछ गर्म-सा जवाब देने पर उतारू दीखीं। मानो उन्होंने कहना चाहा कि मैं ही सब कर-धर के रखूँ तो कुछ हो, यह नहीं कि और भी कोई कुछ पैर-हाथ हिलाए। क्यों न, आदमी बड़े जो ठहरे ! लेकिन यह सब कहें इससे पहले ही आकस्मिक-भाव से चमककर बोलीं कि गये रुपये कहीं भला मिलते हैं ? लेकिन एक बात पक्को हो जानी चाहिए, मैं ढूँ ढ़कर ढूँ तो मुमे क्या इनाम मिलेगा ?

अय्यर श्रब तक स्थिर-चित्त हो गए थे। जो गया सो गया, उस पर समय को श्रौर श्रपनी शान्ति को भी क्यों जाने दिया जाय। लेकिन श्रीमती जी की इनाम की बात सुनकर बोले, "भाभी क्यों दिक करती हो ? लाश्रो पर्स दे दो न।"

श्रीमती बोलीं, "तो मैं चोर हूँ, कि मैंने पर्स उठाकर रख लिया है ?" श्रय्यर बोले, ''श्राखिर तुम दोगी तो हो ही ।''

लेकिन श्रीमती जी ने इस सुने को अनसुना कर दिया। वह ठोड़ी को हथेलियों पर लेकर सोच में आगे मेज पर मुककर बैठ गई और कुछ देर कुछ नहीं बोलीं। इस अप्रत्याशित मौन पर और भी सब-कुछ रुक गया। थोड़ी देर में सहसा बोलीं, "सुरजन को, क्यों जी, हमारे यहाँ दसवाँ साल तो है ? तुम क्या समभते हो उसने लिया होगा ?"

मैंने कहा, "मैं नहीं समभता।"

बोलीं, ''एक बार तुमने जो जेब से पैसे कम होने की शिका-यत की थी। वह फिर मिले भी नहीं। लेकिन सुरजना ने लिये, इसका सबूत भी नहीं मिला।''

मुभे चुप देखकर बोलीं, "सुनते हो, फिर क्या कहते हो ?" मैंने कहा, "क्या कहूँ ?"

बोर्ला, ''कहो क्यों नहीं ? शक हो तो कहो। मैं-अभी उसकी चमड़ी बेंतों से उधेड़ सकती हूँ।''

मैं बोला, "नाहक !"

बोलीं, "तुम कहो नाहक, पर मेरा उस पर सब हक हैं। मैं उससे कह दूँ तो वह अभी जमना में डूबकर मर सकता है। इतना वह मुफे मानता है। तो मैं उसको क्या पीटते-पीटते बेहाल नहीं कर सकती ? वह चोर बने तो क्या मैं चुपचाप इसको देखती रह सकती हूँ। कहो, तुम्हें शक है ?"

मैंने कहा, "शक नहीं है, सबूत का सवाल है।"

श्रीमती जी ने मेरी त्रोर देखकर जोर से कहा, "सबूत नहीं, शक का सवाल है। शक काफी है। उस पर ही मैंने सुरजना को श्रधमरा नहीं कर दिया तो मैं कैसी उसकी मालकिन हूँ। बोलो, कहो।" मैंने फिर कहा, "क्या कहूँ ?"

बोली, "तो मैं कहती हूँ उसका यह काम नहीं है।"

कहकर वह चुप हो रहीं। उँगली माथे पर रख चाय की मेज के पार फ़र्श पर आँख गड़ाए जाने वह क्या देखने लगी थीं कि एकाएक व्यस्त भाव से वोलीं, ''नहीं, यह काम उसका नहीं हो सकता। हर्गिज नहीं हो सकता। सुनते हो, एक लफ्ज भी उससे इस बारे में न कहना। मेरे घर में रहकर उससे कोई कुछ नहीं कह प,यगा।"

इसके बाद थोड़ी देर जैसे सोच में पड़े रहकर वह फिर पूछ-ताछ करने लगीं कि रुपये किस-किस राजा की मूरत के थे और किस सन के ? नोट छोटे थे या वड़े और क्या उनके नम्बर थे ? फर्स ठीक कैसा था ? उसकी किस जेब में क्या था ?… स्रोह ! 'जिप' वाला पर्स आ । और दस-दस के तीन नोट उसी में थे ? तो ठीक है।… यह टीक है।… इस तरह की अपने में उलभी-सी बातें करती हुई वह अय्यर से जिरह करती रहीं।

मैं स्त्री-बुद्धि का बहुत कायल नहीं हूँ। शायद कारए यह हो कि मैं विवाहित हूँ। विवाह से पहले—लेकिन उस बात को जाने दो। लेकिन विवाह के बाद से स्त्री के मिजाज का मैं इतना अधिक क़ायल हो गया हूँ कि बुद्धि के कायल होने का मुफ में कहीं स्थान ही नहीं रह गया है। मैं नहीं जानता कि मिजाज की तीच्छता श्रीर बुद्धि की तीच्छाता दो एक-दम दो चीजें हैं कि नहीं। कहीं-न-कहीं वे आपस में हिली-मिली तो होंगी। नहीं तो समवेदना की सूच्मता से अलग होकर बुद्धि की कुशाम्रता के से चल सकती होगी? इसलिए बावजूद इस बात के कि तर्क चलने पर मेरे सामने अपनी श्रेष्ठता का किसी यूनिवर्सिटी का कोई प्रमाण-पन्न वह मेरे आगे पेश नहीं कर सकती और बावजूद इस के कि घड़ी-बेघड़ी उन्हें मैं याद दिलाता रहता हूँ कि मैं अकाउन्टेन्ट-जनरल-आफिस का एक बड़ा...च्याप समभ ही गए होंगे...इससे जाने दीजिए। यानी बावजूद सब बातों के मालूम होता है कि श्रीमती जी ऋपनी राजी-नाराजी के द्वारा जो दूर के मर्म को सहज-भाव से पकड़ लेती हैं वह मेरे लाख हिसाबी और तात्त्विक तर्क के हाथ नहीं च्या पाता। तब ही मानना होता है कि स्त्री को स्त्रीत्व देकर यद्यपि ईश्वर ने उसे सर्वतोभावेन बुद्धि-शून्य बना दिया होता तो भी जगत् की विशेष चति न होती क्योंकि स्त्री स्त्रीत्व के जोर से सब च्रभावों को भर-कर पुरुष के च्यागे तब भी च्रपराजित ही रहती।

खैर जी, वह छोड़ो। मतलव यह कि श्रीमती जी की जिरह पर मन में कुञ्र सदय होता हुआ मैं वहाँ बैठा रहा। जिरह समाप्त होने पर वह फिर कुछ देर गुम-सुम बैठी रहीं। अनन्तर बोलीं, "मेरा साथ वालों की मिसरानी पर शक है।"

मैं विस्मय से बोला, ''मिसरानी ?''

मैंने कई बार उस मिसरानी को बराबर वाले किराएदारों के यहाँ आते-जाते देखा था। कभी पूरा नहीं देख पाय।। धोती माथे के काफी आगे आई रहती थी। वाचालता उसकी किसो के सामने नहीं आई। चुप आती थी, चुप जाती थी, और किसी के मुख उस की शिकायत मेरे कानों तक नहीं आई थी। इसीलिए मैंने अचरज से कहा, "मिसरानी ?"

श्रीमती जी बोली, "ख्याल आता है कि गुसलखाने की तरफ से उसके गुज़रने की मुफे कुछ फलक मिली थी। नहीं तो तुम बताओ, कौन हो सकता है ?"

निदान हम उस मिसरानी को लेकर बात करने लगे। वह दूसरों के यहाँ से बेतन पाती श्रोर वहीं काम करती है। उससे कैसे कुछ पूछा-ताछा जा सकता है ? श्रजी छोड़ो, जो गया सो गया। किसी पर शक डालकर भला उस को बेइज्जत कैसे किया जाय? अय्यर की और हमारी यही राय रही कि क़िस्से को अब छोड़ा जाय। श्रीमती जी की तलर मुद्रा से मालूम होता था कि वह बात को यहीं छोड़ने पर कभी तैयार न होंगी। पर्स न मिला तो शक सुरजना पर भी ठहर सकता है। बस, यह उन्हें असहा होगा। या तो बटुए को कहीं से मिलना होगा, नहीं तो सुरजना को पिटना होगा। सुरजना को मारते-मारते वह बेदम कर सकती हैं, पर एक च्त्या को भी उसका चोर समफा जाना वह नहीं सह सकतीं।

बात-बात में मैंने जोर से कहा कि कौन तुम्हारे सुरजना को कुछ कहता है ? नहीं करेगा कोई उस पर शक। पर श्रब उस बात को छोड़ो भी।

अरुयर का श्रोर भी श्राग्रह था कि इस क़िस्से पर श्रव एक भी मिनट श्रोर नहीं खर्च करना चाहिए । रुपया गया तो कोई जान तो श्रपनी नहीं गई । पर श्रीमती जी ने कहा कि तुम सुर-जना पर शक न करने वाले कौन होते हो ? पर्स नहीं मिलता तो वह गया कहाँ ? जरूर सुरजना ने ग़ायब किया होगा ? श्रोर श्रगर सुरजना चोर है तो कहाँ से उसने चोरी सीखी ? श्राठ बरस का मेरे यहाँ श्राया । श्रगर चोर है तो उसने चोरी हमारे घर के सिवा कहीं बाहर से नही सीखी । सुनते हो, श्रगर वह चोर है तो इमने उसे चोर बनाया है । हमने उसमं लालच की जगह रहने दी होगी, श्रविश्वात की जगह रहने दी होगी, तभी तो पर्स देखकर उसका मन डिगा । श्रोर मन डिगा भी तो वहू बात हमसे कहने नहीं श्राया !----इसलिए कहीं-न-कहीं से बटुए को पाकर लाना होगा । नहीं तो मैं इस कम्बख्त सुरजना को जीता नहीं छोडूँगी । हमें, कम-से-कम मुफे, उनकी भावना श्रोर उनका तर्क समफ नहीं श्राया श्रीर हमारे बोच से वह उठकर चली गई तो मुफे बुरा नहीं लगा और मैं अय्यर से देश-विदेश और सिद्धान्त-नीति की बातें करने में लग गया और पर्स की बला को मन से दूर भगा दिया ।

त्रायर से मैं हमेशा कहता रहा हूँ कि देखो भाई, सेवा अच्छी चीज है। लेकिन जिन्दगी में पैर जमना भी जरूरी चीज है। क्या यह तुम गाँव-गाँव भटके फिरते हो ! वतात्रो काँप्रेस में तुम किस श्रोहदे पर हो ? प्रोविन्शीयल के मेम्बर बन सके तो बहुत हुन्त्रा। देखते नहीं कि लीडर कौन हैं ! वह हैं जिनके पास सब-कुछ है। मोटी और पक्की त्रामदनी और बँगला और मोटर और त्राशितों का दल। तब सेवा भी उनको पूछती है। तुम्हारी जैसी सेवा नहीं कि जिसमें खुद को भी घुला दिया जाय। आदर्श ! आदर्श की वात न करो। व्यवहार देखो और व्यवहार कहता है कि सचाई से चतुराई की अधिक कोमत है। देखो मुमे ही दो-तोन साल के आन्दर देखना कि मैं कॉंग्रेस की तरफ से म्युनिसिपैलिटी में हूँगा और कॉंग्रेस-सङ्गठन में भी तुम से आगे हूँ। अय्यर, यह छोड़ो, वह राक्ता पकड़ो जहाँ तुम्हारी असली काबलियत चमके। कहता हूँ कि यहाँ तुम एक अपना युप बनाओ। मेरी सेवाएँ अपनी समभो। स्थानीय पौलिटिक्स...

वात इस तरह स्थानीय से देश और फिर विदेश की ओर फैल चली। वह राजनीति के और सिद्धान्त-वाद के ऊँचे-ऊँचे कँगूरों को छूती उन पर उछलती फिरने लगी। उसमें गर्मी भी आई। मैंने गाँधीवाद को तरह-तरह के तर्कों से घायल कर छोड़ा। मुफे विश्वास है कि अय्यर की कट्टरता ही उसे सुरच्तित रख सको नहीं तो गाँधी-नीति धराशायी हो गई थी। अय्यर ने कम प्रखर तर्क नहीं दिये, लेकिन मेरे जवाब के आगे वे सभी कटकर रह गए। मैंने कहा, "देखो, अय्यर, गाँधीवाद के आधार पर तुम चले कि मेरा-तुम्हारा साथ नहों। हम भारत को दीन नहीं, सम्पन्न देखना चाहते हैं। तुम मुफे भावना में पड़कर दीनों का समकत्त होने के लिए स्वयं दीन बनने को कहते हो। लेकिन यह अम है। खुद सम्पन्न बनकर अपने उदाहरण से दीनों को सम्पन्न बनने का मार्ग दिखाना होगा। इन्डस्ट्रीयलाईजेशन—नहीं, इसके विना उपाय नहीं।"

अय्यर ने भी कुछ कहा। पर मुफे अपनी बातें इसलिए याद हैं कि अब ठएडक में देश और सिद्धान्त सम्बन्धी तब की अपनी गर्मी मुफे ही व्यंग मालूम होती है। सारांश, हम इसी तरह की जरूरी बातें कर रहे थे कि पास ही कहीं से धीमे-धीमे उठता हुआ शोर जोर पकड़ने लगा। कोलाहल इस तरह थप्पड़ की भाँति कानों पर पड़ने लगा कि मैं अपनी जगह से उठा, कहा, ''देखूँ क्या मामला है ?''

त्रन्दर पहुँच कर पहले सहन के पार दूसरा जो सहन है वहाँ देखता हूँ कि आठ-दस आदमियों की खासी भीड़-सी खड़ी हुई है। देखा तो आस-पास के नौकर-चाकर, पड़ोस का एक ताँगेवाला, एक दर्जी और एक पन्सारी, इसी तरह के कुछ लोग वहाँ जमा हैं। बीच में मिसरानी खड़ी पुकार-पुकार कर कह रही है कि उससे कसम ले लो, उसके सब मर जायँ, उसके बदन में कीड़े पड़ें जो उसने कुछ लिया हो तो। वह रो रही थी और दुहाई दे रही थी। पास ही श्रीमतीजी खड़ी बड़े धीरज से कह रही थीं कि चीखने-चिल्लाने से फायदा नहीं, धीरे-धीरे बातों का जवाब दो।

मैंने कहा, "यह क्या तमाशा है ? क्यों किसी को सताया जा रहा है !"

श्रीमती जी ने डाँटकर कहा, ''तुमको किसने बुलाया ? क्यों री ! बता तू डधर गई थी या नहीं ?'' जवाब में मिसरानी ने जोर-जोर से पुकारकर दुहाइयाँ दीं---कि भगवान् उसे श्रभी उठा ले जो उसने किसी का कोई बटुश्रा देखा भी हो।

मिसरानी का पत्त लेने वाला एक पड़ोस का नौकर बोला, "बाबूजी, बहूजी नाहक हैरान कर रही हैं। उस बिचारी के बाबू इस वक्त हैं नहीं, इसी से तो ! स्रो री स्रो ! दिखा क्यों नहीं देती है ? लो बहूजी ! उसकी तलाशी ले लो, नंगा-फाड़ा ले लो। इसके स्रागे उसकी जान तो नहीं ले सकतीं ?"

यह कहकर उस आदमी ने मिसरानी का हाथ पकड़ लिया, कहा, ''दिखा री ! तैने कहाँ क्या छिपा रक्खा है ?''

कहने के साथ उसने मिसरानी की धोती का छोर छुआ, देखते-देखते मिसरानी ने अपने ऊपर आया हुआ धोती का पक्षा आलग फेंक दिया और सिर्फ चोली पहिने हुए खुले सिर चुनौती के साथ कहने लगी, ''देख लो, जो कहीं मेरे पास कुछ हो।''

उस त्रादमी ने कहा, 'सब दिखा दे, जो इन बहूजी को बिस-वास हो जाय।''

कहकर वह आदमी और मिसरानी भी उद्यत हुए कि चोली और बाक़ी धोती भी खींच कर अलग कर दी जाय । श्रीमती जी ने डाँट कर और हाथ से उस आदमी को पकड़ कर दूर कर दिया । कहा, "बदमाश ! हया नहीं है ? ( औरों से ) तुम लोग क्या देख रहे हो ? यहाँ कुछ तमाशा है ? जाओ ! और सुनो ए रतना और बिहारी इसको यहीं पकड़े रहना मैं आती हूँ । आउँ तब तक छोड़ना नहीं ।"

कहकर श्रीमती ने सबको वहाँ से दुत्कार कर दूर कर दिया । मिसरानी धम से बैठ कर माथा पीटने और दुहाइयाँ देने लगी । श्रीर श्रीमती जी उसे उसी हालत में छोड़ कर चली गई ।

मेरी इच्छा हुई कि मैं बीच में पड़ कर मिसरानी को छुटकारा

दिलाऊँ। यह दृश्य मुभे अच्छा नहीं मालूम हो रहा था। अत्यन्त शीलयुक्ता दीखने वाली नारी लज्जा को इस प्रकार से चुनौती दे उठे यह मुभे बहुत बीभत्स मालूम हुआ। पर श्रीमती जी की योजना का मुभे कुछ पता न था इससे मैं दखल न दे सका। तो भी मैंने उसे दिलासा दी, उसके हाथ छुड़वा दिए और कहा कि धीरज रखो।

मेरे पास त्र्याने त्र्यौर बोलने पर मिसरानी ने धोती को उसी तरह त्र्यपने सिर पर ले लिया । कोर माथे के त्र्यागे कर ली त्र्यौर रोकर बताया, ''मैं कुछ नहीं जानती, मैं बेकसूर हूँ।''

मैं कुछ समाधान की बात कहने वाला ही था कि देखा वह सहसा उठकर वहाँ से तेज चाल से भपट चली है । रतना श्रौर बिहारी पकड़ने को लपके लेकिन मैंने उन्हें रोक दिया।

भागती-सी हुई वह अपने घर के दरवाजे पर पहुँची। पाँच-सात मिनट बाद मुमे भी अपने घर से सुरजना बुला कर उधर ही ले गया। मैं नहीं कह सकता कि इसके बीच पाँच-सात मिनट में वहाँ क्या हुआ। पर पहुँचने पर देखा कि भीड़ के वीच में खड़ी मिसरानी कह रही है कि बटुआ तो मेरा था। एक दस का नोट दो रुपये और इतने आने उसमें हैं।

वहीं श्रीमतीजी खड़ी पूछ रही हैं, "श्रौर उसमें क्या है ?"

"श्रीर कुछ क़ाराज होंगे, बाक़ी पैसा नहीं है।"

तब सबके सामने श्रीमतीजी ने अपने हाथ का बटुआ दिखा कर उसका 'ज़िप' खोला । अन्दर से तीन नए दस-दस के नोट निकले।

यह देख कर मिसरानी का चेहरा राख हो ऋाया था । पर वह दुहाई देती जा रही थी कि जाने किस मुँह जले ने मेरे ट्रंक में बटुऋा रख दिया—इत्यादि—इत्यादि । श्रीमतीजी की तब की रौट्र-मृतिं का ख्याल त्राता है तो त्रंब भी जाने क्या मन में होता है। पर उस वक्त उन पर जैसे नशा सवार था। उनके हाथ में बेंत थी। उन्होंने उसे दिखाकर सिर्फ एक शब्द कहा, "चुप।"

जाने क्या हुआ कि मिसरानी एकदम चुप पड़ गई । तब श्रीमतीजी ने खुद आगे बढ़कर कहा, ''चलो ।'' सबसे कहा, ''आप लोग जाइए ।''

वह इतनी ठएडी ज़ुवान थी कि जो निकला वही हुआ। उसके वाद फिर मैं ठीक-ठीक नहीं कह सकता कि क्या हुआ। श्रीमतीजी से ही जान के मालूम हुआ कि उसे वह एक कोठरी में ले गईं। वहाँ पूछकर उसके सारे जीवन का इतिहास जाना । उसके वाद उसने शनैः-शनैः अपना दोष स्वीकार किया। फिर उसे खुद राजी किया कि उसे सजा मिलनी चाहिए। फिर अपने हाथों से, बेंतों से उसे बेहद पीटा।

त्रीर बात मैं नहीं जानता, आपसी बातचीत जो उनके बीच हुई हो। लेकिन उनके वेंत से मारने और उस मार पर मिसरानी के चीखने की आवाज मैंने भी सुनी थी।

उसके तत्काल ऋनन्तर श्रीमतीजी ऋाईं, ऋोंठ उनके नीले थे ऋौर हाथ ऋब भी काँप रहा था। पर हँसकर ऋय्यर को उन्होंने उनका पर्स दे दिया। कहा, ''देख लीजिए सब ठोक है।''

<del>श्</del>रयर ने बिना देखे कहा, ''ठीक है।''

बोली, "नहीं, देख लीजिए ।"

ख्राय्यर ने सब चीजें देखकर सँभालीं, कहा, "सब ठीक है।" श्रीमतीजी ने हँसकर कहा, "देखिये मैंने कितनी मेहनत की है। मुफे इनाम नहीं दीजिएगा ? आपके तो रुपये जा ही चुके थे, इससे सब रुपये भी अपने इनाम में मैं माँग लूँ तो बेजा नहीं है।" श्रय्यर ने वापिस बटुश्रा उन्हीं के श्रागे कर दिया।"

श्रीमती हँसकर बोली, ''इस मरे चमड़े का मैं क्या करूँगी ?'' कह कर चारों नोट त्रोर दो रुपये निकालकर बाकी बटुआ उन्हीं को लौटा दिया।

मैंने कहा, "मिनी ! तुम्हें शर्म त्रानी चाहिए। उस बेचारी को तुम कैसे मार सकीं ? कौन जानता है कि किस बेबसी में उसने यह काम किया होगा !"

श्रीमतीजी ने हँसकर कहा, ''मैं जानती हूँ। विधवा के भी बेटा हो सकता है श्रौर उसका लड़का दूर एक स्कूल में पढ़ता है। सातवीं से श्रव श्राठवीं की पढ़ाई करेगा। उसके लिए बेचारी को कुछ चाहिए था...पर चोरी तो चोरी ही है।"

इसके बाद हम दोनों समफ गए कि श्रीमती के इनाम के ४२) रुपये उस दूर के लड़के की आठवीं की पढ़ाई के काम में आएँगे। फिर भी मैंने साहस करके पूछा, "मिसरानी कहाँ है ?"

श्रीमतीजी ने गुस्से में कहा, ''कम्बख्त श्रभी मरी नहीं है, सिसक रही है।''

# हत्या

त्राखिर शहर छोड़ा श्रौर हम लोग एक जङ्गली जगह पहुँचे। वहाँ एक श्रोवरसियर रहते हैं, उनके श्रतिथि हुए।

जगह बड़ी सुहावनी है, और एकान्त । एकान्त है, तभी सुहा-वनी है। नहीं तो आदमी नाम का जन्तु वस्तु-सुहावनी पाये, और उसे सुहावनी छोड़े। रेल का स्टेशन वहाँ से बारद मील होगा, सड़क आठ मील, आदमी की बस्ती पाँच मील। वहाँ बस पहा-ड़ियाँ हैं, और वन है। एक नदी बहती है,जिसे बाँध से बाँधकर रोक दिया गया है। इस तरह वहाँ बड़ी भील बन गई है। उसी बाँध की देख-भाल के लिए यह ओवरसियर साहव यहाँ बसते हैं। भील में किश्तियाँ पड़ी हैं, और पानी की यहाँ सदा बहार रहती है। जब नदी में और जगह गीली कीच न मिले, तब भी आप यहाँ किश्ती चलाइये।

हमारे विवाह को बरसों-बरस हो गये। जो पत्नी बनकर मेरे साथ त्राकर मिली थीं, वह हैं, पर उन्हें कोई श्रव पत्नी नहीं कह सकता। हर बात में वह माँ दीखती हैं। इसमें एकान्त उन्हीं का श्रपराध नहीं है। हम श्रापस में छः बालकों के माता-पिता हैं। इधर पति से श्रधिक मैं भी पिता हो गया हूँ। 'हनीमून' के भी दिन होते हैं, और हमारे सम्बन्ध में भी वे कभी थे, झब यह मालूम करके कुछ झचरज, कुछ खेद होता है। झब तो इम बुजुर्ग हैं, झौर वह सब-कुछ झविश्वसनीय तमाशा-सा लगता है।

तब, क्या अधेड़ उमर-वाले मुफसे सुनकर आपको इसका विश्वास होगा कि जङ्गल का किनारा छूते-छूते हम लोग परस्पर पिता-माता नहीं रहे, पति-पत्नी तक नहीं रहे, जैसे प्रेमी और प्रेमिका बन गये। लेकिन, मैं आपको कहता हूँ, शहर शहर है, जङ्गल जङ्गल है। जङ्गल में वनस्पति है, आस है, घास है, पानी है, आसमान है, हरियाली है। जङ्गल में क़ानून नहीं है, अदव नहीं है, बाजार नही है, आदमी नहीं है, अफ़सर नहीं है। तब जङ्गल वह औषध क्यों न हो, जिसे छूकर आदमी में तारुप्य लहरा आये, बुढ़ापा भागे, जीवन जमग कर उठे, और आदमी पशु की भाँति पशु और देवता की नाई देवता बन जाय ?

मुमे अचरज का अवसर नहीं आया, जब मैंने देखा कि मैं मुग्ध और मूर्ख किशोर बना पत्नी के प्रति रह-रहकर सलज्ज और रह-रहकर निर्लज होने लगा, और पत्नी भी अनजान किशोरी की भाँति व्यवहार करने लगीं।

हम जर्झल में घास पर बैठे थे। श्री ने कहा,

"हम बन्दूक चलाना सीखेंगे।"

बात यह थी कि पहले रोज मित्र के यहाँ बम्बई से नई बन्दूक आई थी।

मैंने कहा, ''बन्दूक !'' बोलीं, ''हम तो सीखेंगे।'' मैंने कहा, ''श्रच्छी बात है। जरूर सीखोगी।'' बोलीं, ''हम घोड़े पर चढ़ेंगे।'' मैंने कहा, "अच्छी बात है। जरूर घोड़े पर चढ़ोगी। पर, तुम हल्की कम हो।"

''हाँ, हम मोटे हैं, मोटे हैं। तुम करते रहो ठठोली। और हम घोड़े पर चढ़ना जरूर सीखेंगे। इतिहास में इतनी वीराङ्गनाएँ नहीं हुई हैं क्या ? और, और मुल्कों में जो स्त्रियाँ सब-कुछ करती हैं।"

मैंने माना, जरूर करती हैं। श्रौर जरूर घोड़े पर चढ़कर ही छोड़ना चाहिए। श्रौर मैं यों ही श्रादमी नहीं हूँ कि मेरी पत्नी किताबी वीराङ्गना तक न बने। श्रादि-श्रादि।

मैंने बताया कि श्रोवरसियर-साइब की वह दूसरी गहरे बदामी रंग की घोड़ी सीधी मालूम होती है। कल उसी पर बैठ-कर देखो। सबसे बड़ी बात न डरने की है। जानवर को यह न मालूम होने देना चाहिए कि वह सवार पर हावी हो सकता है। जानती हो, श्रात्म-विश्वास सफलता का मन्त्र है। चलकर श्रोवर-सियर साहब से कहेंगे। श्रोर देखो, उस लड़के बज्जी को साथ ले लेना। जानवर विदकने-बिगड़ने लगे, तो मौके को श्रादमी साथ रहे, यह श्रच्छा होता है।

शाम को जब साथ बैठे, तो मैंने बातचीत में मित्र से कहा, "श्रापने दो जानवर क्यों रख छोड़े हैं? देखता हूँ, उनमें श्रापस में बनती भी नहीं है, श्रोर श्रापका काम भी एक से मजे में चल सकता है।"

विमनस्क-भाव से वह बोले, "हाँ, पर वह सफेद घोड़ा बदमाश है। बदन में ताक़त है तो उलमे बिना नहीं रहता। अभी तौरस लिया था। काम में मुस्तैद है तो क्या यह मतलब कि औरों को जीने न देगा। यों दोनों का मैं बहुतेरा अलग-अलग रखता हूँ। पर, वह एक बदमाश है। दूसरी, बुढ़िया है। "मेरी मुलाजमत का यह बीसवाँ साल लग गया है। उसे भी बीसवाँ साल ही समभिये। नौकरी पर बहाल हुए चौथे महीने मैंने यह ली थी। तब तीन बरस की बछेड़ी थी। इसने मेरे साथ अच्छी निबाही। मेरी पेंशन में अब कुछ ही दिन हैं। आदमी के मुक़ाबले में जान-वर की उमर ही क्या है ? और मेरी मुलाजमत का क्या, एक तरह की अफसरी समसिये। इधर इन जानवरों की लाचारगी देखिये। जो दे दिया वही खा लिया, वही पी लिया, और रहते रहे। न पशुता का सुख; न परिवार का सुख। हमारे बोफ को अन्तिम दिन तक अपनी पीठ पर लेकर ढोते रहे, और दिन आया कि ढेर हो गये ! सो, पारसाल से मैंने उसकी पेंशन कर दी है । सोचता हूँ, इन्साफ यह था कि दस साल पहले उसे पेंशन दे दी जाती ।...'

"लेकिन क्यों;" मैंने कहा, "सवारी तो श्राप अब भी उस पर कर लेते हैं।"

त्र्योवरसियर-साहब ने धीमे से कहा, ''हाँ, कर लेता हूँ । बच्चे त्र्यपने माँ-बाप पर सवारी नहीं कर लिया करते ?''

कहकर उन्होंने ऊपर आँख उठा कर मेरी आरे देखा। उस निगाह की वेदना मानो मेरे भीतर तक गई। जिरह में और प्रश्न करने की बात मेरे जी नहीं आई।

वह कहते रहे, "मैं बिलकुल सवारी न लूँ, तो घोड़ी को दुःख होगा। मैं उसे दुःख नहीं दे सकता। मैं उसके मन की बात सम-मता हूँ। बीस बरस से हम साथ हैं। इसमें ऋचरज नहीं है।"

वह घोड़ी के सम्बन्ध में इसी भाँति बहुत-कुछ कहते रहे। मैं सुनता रहा। मैंने सोचा, श्री की घोड़े पर बैठने की इच्छा का श्रव मुफे क्या बनाना होगा। उनकी बातों में मैं यह समफ रहा था कि उनका इस पशु के साथ सम्बन्ध प्रयोजन श्रौर व्यवहार का नहीं है, श्रात्मीयता का है। उनके सामान श्रौर सम्पत्ति का वह श्रंश नहीं है, उनके मानो परिवार का श्रंग है। तब मैं सहसा उसके विषय में श्रपनो गर्ज का प्रदर्शन कैसे कर बैठूँ ?

उन्हीं बातों के सिलसिले में मैंने सुना, वह कह रहे हैं--- ''मेरे

यहाँ जो आते हैं, उनमें बालकों और महिलाओं से मेरी इच्छा रहती है कि वे इस पर अवश्य बैठें। आपकी पत्नी से भी मै यह कहने वाला था। जो सवारी करना जानते हैं, वे सवारी के अभि-मान में भरे हुए जानवर की पीठ पर बैठते हैं। मानो वह खुद में एक जानवर न हों। इसलिये शायद आप से तो मैं न कहता। पर जो चढ़ना नहीं जानते उन्हें लगेगा, गोद तो नहीं, पर अवश्य यह माँ की ही पीठ है। मैं अपने लिये कभी उसे सवारी की पीठ नहीं समभता। एक तरह की सिंहासन की पीठ समभता हूँ। जब स्वयं मैं अपनी आँखों में उठना चाहता हूँ. तब मैं उस पर आसीन होता हूँ।..."

उस समय मैंने श्री की इच्छा की बात कही। सुनकर मानो वह छतार्थ हुए, श्रौर फिर व्यस्त-भाव से घोड़ी का वर्णन करने लगे। बताया, "कब कहाँ किस बालक के अचानक घोड़ी की पीठ से लुढ़क पड़ने पर कैंसे वह एक-दम चारों पैर साध कर खड़ी हो गई थी; बच्चे को जरा चोट नहीं आने दी; कैंसे किसी-किसी महिला की रत्ता के लिये वनैले पशुओं का उसने सामना किया; कैसी वह सममदार है, कैसी चतुर, कैसी बावफ़ा, कैसी आत्मी-यता, आदि आदि।" फिर पुकारा, "बज्जी ओ, बज्जी !"

वज्जी लड़का उस घोड़ी का सेवक है । उसे दो-तीन बार समभा कर कहा, ''देखो, सबेरे ही घोड़ी को तैयार करके लाना । बिलकुल सबेरे, देर न हो।''

मित्र की आयु जीवन के दूसरे किनारे की ओर आ रही है। शरीर के साथ मन भी धीमा होता गया है। आब कम बातें रहती जा रही हैं, जिनमें उन्हें जीने का उत्साह आनुभव हो । संख्या में जितनी कम हैं, उतने ही वेग से वह उन्हें पकड़ते हैं। मानो उन्हीं पर टिक कर वह रहते हैं। और मानो रह-रह कर वह टटोल लेते हैं कि वे उनके श्राधार उनके′साथ ही हैं, नीचे से कहीं खिसक तो नहीं गये !

बज्जी के चले जाने के ऋनन्तर भी खासी देर तक मित्र घोड़ी को लेकर उत्साहशील रहे । ऋन्यथा वह मन्द श्रौर शिथिल ही देखने में श्राते हैं ।

#### :२:

रात को खूब बारिश हुई। खपरैल पर बौछार तड़तड़ करती पड़ती। बादल गड़गड़ाता। बिजली मुँह चमकाती, श्रौर भाग जाती। श्रपने पुनर्जागृत तारुएय को हिलोर में हमें यह बहुत श्रच्छा लगा। जान पड़ा, सब-कुछ हम दोनों के लिए विमोह का सामान प्रस्तुत करने में लगा है। घना श्रॅंधेरा श्रौर विपुल कोला-हल उपस्थित करके मानो प्रकृति हमें कानोंकान कह रही है, "तुम दो हो, श्रौर तुम तरुए हो। बाहर दुनिया श्रौर कहीं नहीं है। सबको खो दो। बस, एक-दूसरे में रहो, एक-दूसरे में। तुम्हों दो हो, जो एक हो, रोष श्रौर कुछ नहीं है।"

हम मग्न थे। लेकिन, हमें क्या मालूम था, बाहर वही प्रकृति क्या कुछ नहीं कर सकती थी।

सबेरे तक बूँदाबाँदी धीमी हो गई थी। वह भी जैसे रुकने की प्रतीच्ता में थी। श्री सोई पड़ी थीं। मैंने कहा, ''उठो । घोड़े पर बैठकर घूमने जाना है कि नहीं ?''

उनके उठने में शीघता नहीं हो सकी। लेकिन उठ ही गई, तब जान पड़ा, घोड़ी के आने की पल-पल देर अब उन्हें असहा

है । पूरी तरह तैयार नहीं हुई कि पूछा, "बज्जी लौया घोड़ी ? मैंने कहा, ''लाता होगा ।

बोली, "श्रच्छा लाता होगा ! क्यों नहीं उसे श्रपने काम का खयाल रहता ?"

### जैनेन्द्र की कहानियाँ [छठा भाग]

मैंने पुकारा, "बज्जी, बज्जी !" बज्जी का पता नहीं था । मैंने पुकारा, "पगुई !" पगुई ने आकर बताया, "बज्जी अपनी जगह नहीं है ।" मैंने पूछा, "बाबू कहाँ हैं ?" श्री ने कहा, "श्रच्छा, चाय लात्र्यो ।" पगुई फटपट करके चाय लाया श्रौर खबर दी, "श्रोवरसियर बाबू भी नहीं हैं।" श्री ने पूछा, "कहाँ गये हैं ?" पगुई चुप खड़ा रहा । श्री ने जोर से कहा, "मालूम नहीं, हमें घूमने जाना है ?"

पगुई चुप रहा, और मैंने जब कहा, 'जाश्रो', तब वह चला गया।

चाय बीच में लेकर मैंने परिस्थिति की आलोचना सुननी शुरू की। कहीं-कहीं इतस्ततः स्वयं भी योग दिया। पास हुआ कि कही बात पूरी न की जाय, तो ग़लती है, भारी ग़लती है, अपराध है। इसका क्या अर्थ होता है कि कोई आशा में रहे, और उसका समय खराब हो ? काम नहीं हो सकता है, तो क्यों नहीं वक्त पर साफ 'नहीं' कर दिया जाता। आखिर कहाँ है अब वह बज्जी, और क्या हुए ओवरसियर-साहब ?

मैंने कहना चाहा, ''देखो भाई...''

किन्तु तत्त्रण मुभे मालूम हुन्त्रा कि मर्द त्राधिपत्य का प्रेमी है। यह भी मालूम हुन्त्रा कि वे दिन व्यव गये, त्र्यौर सत्य सत्य है, त्र्यौर साँच को दुनिया में कहीं त्राँच नहीं है, श्रौर स्त्री पुरुष की दासी नहीं रहेगी, त्र्यौर... मैंने मान लिया, ''त्राधिपत्य की श्रादत ऐतिहासिक दुर्भाग्य से मेरी मज्जा-मज्जा में व्याप्त हो गई होगी, श्रौर मैं चमाप्रार्थी हूँ।''

इसी तरह की बातों के बीच में बज्जी श्राया, श्रौर खबर दी कि बाबूजी, घोड़ी की टाँग टूट गई है। श्रब मरी समसिये।

श्री सुनकर एक दम चिन्ताप्रस्त हो गईं। मैं बज्जी के साथ मेंह में गया, और देखा, एक पेड़ के नीचे घोड़ी खड़ी है। उसकी अगली एक टाँग पुट्ठों पर से बिलकुल अलग हो गई है। बस, खाल के सहारे शरीर के साथ हिलगी हुई लटकी है। उसे अपार वेदना है। वह चल सकती नहीं, बैठ सकती नहीं। दोनों-ओर आँखों से गाढ़े-गाढ़े आँसू निकल कर नीचे तक आ गये हैं। वे गीले मोम की लकीर की तरह वहाँ जमे हुए हैं। घाव से लहू रिस रहा है, और बहुतेरा बाहर आकर जम गया है। आसपास गोश्त के छिछड़े लटक रहे हैं। वहाँ मच्छरों, मक्खियों और भिनगों का अन्त नहीं। बिलकुल पानी में भीग रही है। सारी रात भीगती रही है। मालूम हुआ कि उसकी यह हालत उस बदमाश घोड़े ने की है।

मैंने देखा, पास ही एक त्रोर भीगते हुए मित्र खड़े हैं। बर-साती नहीं है, न छतरी है। गुम खड़े हैं। मुफे नहीं सूफा, कैंसे उन्हें सम्बोधन करके कुछ कहूँ, विमूढ़ खड़ा रह गया।

उसी समय तीनों पैरों पर जोर डाल कर घोड़ी ने एक कदम बढ़ना चाहा। घह गिर भी पड़ती, तो उसे चैन मिलता। पर, उस टूटी टाँग को लेकर ढेर की तरह पड़ जाना तक भी उसके लिए सम्भव न रहा। ज्यों ही टूटी टाँग उसने धरती पर टेकी कि असह्य पीड़ा से उसकी सारी देह काँप गई, मुँह पर मूर्च्छा का भाव हो आया, आँखों में सोत भर आया और वह मुर्दा टाँग फिर डरडे की तरह अधर लटक गई ! तभी चल कर मित्र मेरे पास आये। कहा, ''चलो-चलो। यहाँ भीगने से क्या फायदा है।'' और बाँह में हाथ डालकर वह मुफे ले चले।

राह में पूछा, "हाँ, चाय पी ली ?"

मैं देख सका, इस प्रश्न में उत्तर की ऋपेत्ता नहीं है। कुछ है भीतर, जिस तक मेरी निगाह न पहुँचने देने के लिए मानो यह प्रश्न मेरे सामने डाला गया है। जैसे इस प्रश्न का अन्तर डाल कर अपने मर्मस्थ दर्द को उन्होंने मुफ से दूर बना लेना चाहा है।

मैंने कहा, ''हाँ, चाय तो पी ली।"

बोले, ''पी ली ? ऋच्छा किया। तुम मेंह में भीगने क्यों वहाँ गये ? उसे कौन-सा ऋब जीना है ?''

मैंने पूछा, ''म्राप क्या कीजियेगा ?''

कुछ देर चुप रहकर उन्होंने पूछा, "क्या करूँ ?"

मैंने कहा, "वह श्रव जी तो सकती नहीं। गोली मार कर खत्म कीजिये।"

उन्होंने श्राँख उठाकर मुमे देखा ।--- "मार दूँ ?"

मैंने बहुतेरा चाहा कि कह सकूँ 'हाँ'; पर उन उठी हुई श्रोर फिर मुकी हुई श्राँखों में मैंने जो देखा, उसके बाद किसी भाँति मेरे जी में यह साहस नहीं हुश्रा।

उन्होंने कहा, "नहीं, मुर्फ़से नहीं हागा ! ठीक क्या है, कौन जाने । पर, मुफसे नहीं बनेगा ।"

मैंने कहा, "श्राखिर क्या कीजियेगा ?"

बोले, "क्या करूँ ? अभी तो यह जानता हूँ कि देखूँगा, इलाज हो सकता है या नहीं।"

मैंने संदिग्ध स्वर में कहा, "इलाज हो सकता है ?"

वह चुप रह गये।

२०२

मैंने कहा, "इलाज श्रव क्या होगा। मिनटों की तो बात है।" "मैं नहीं जानता।"---कहकर फिर चुप हो गये।

जान पड़ा, कुछ बात उन्होंने पकड़ पाई है। वहाँ रहने वाले श्रपने सब मातहतों को उन्होंने इकट्ठा किया। टिण्डेल, पतरौल, सब को श्रास-पास के गाँव में भेज दिया। हिदायत दी, जो इस बारे में कुछ भी जानते हों, सब को यहाँ ले श्रास्रो। श्रगर वे कुछ न कर सकें, तो फौरन जिले के श्रस्पताल में मेरी गाड़ी में उठा कर ले जाना। मेरी बाट मत देखना। श्रौर देखिये मुन्शीजी, खर्च की तरफ मत देखियेगा। मुफे श्राज जरूरी काम है। गिट्टी नपवानी है। जब लौटूँ, घोड़ी यहाँ न देखूँ। समफा?

डन सब लोगों को भेज देने के बाद मित्र फिर श्राप भी चलने लगे।

मैंने कहा, "कहाँ जा रहे हैं, चाय तो पी लीजिये।"

बोले, "मुमे श्रब याद श्राया, मिट्टी नपवानी है ! बहुत जरूरी काम है । मुश्राइना श्रा गया तो मुश्किल होगी । जल्दी लौटूँगा ।

मैंने कहा, ''खाने के वक्त तक लौट आइयेगा।"

कहा, ''हाँ-हाँ, जरूर।"

वह चले गये, श्रोर मैंने जान लिया, उनका काम जल्दी समाप्त नहीं हो पायगा।

#### ; ३:

वह इतवार का दिन था। उस दिन बहुत से भेंद्रेवर्गीय ऋँगरेज ऋौर हिन्दुस्तानी वहाँ श्रा जाया करते हैं। स्थान दर्शनीय है, श्रौर रमणीय।

सड़क से लगा हुआ हमारा स्थान था, और हम बरामदे में

ड्राफ्ट खेल रहे थे। किसी भी खेल में श्री हारने से इतना डरती हैं कि ड्राफ्ट जैसे खेल में बराबर हारती हैं। जितना हारती हैं उतना ही हारने का डर और जीतने की इच्छा उन्हें सताती है। इसलिए और खेलती हैं; और और हारती हैं। और, और हारती हैं, और और खेलती हैं। रोटी एक तरफ गई और खेलते-खेलते कोई एक बज आया। क्या जाने यह भी बता रही हो कि घोड़ी की दशा पर मन में जो बेचैनी उठती थी, उसे हठात अस्वीकृत करने के लिये हम यों खेल रहे थे। मन के हर एक असन्तोष को लेकर हम यह आवश्यक बना लेते हैं कि यह दबा रहे, या पास न आये। व्यस्तताओं का बोध सृष्ट करके हम उसे दबाते हैं, और वक्त टालकर उसे दूर इटाते हैं। हम घोड़ी की तात्कालिक परि-चर्या में नहीं लग सकते थे, तब आवश्यक था कि किसी भाँति इतने व्यस्त रहें कि उसका ध्यान हम से परे रहे। सो, शायद, हम खेल रहे थे। मित्र को तो भला अभी लौटना क्यों था ?

इतने में देखता हूँ, श्री एकदम उठ कर अन्दर भागी जा रही हैं। मैंने कहा, ''क्यों-क्यों ?''

ज्ञात हुत्र्या कि सामने से एक त्रंग्रेज भद्र-पुरुष हमारी त्रोर ही बढ़ते हुए त्र्या रहे हैं। मोटर सड़क पर खड़ी है। त्र्याकर उन्होंने कहा, "सड़क पर एक घोड़ी है। त्र्यापकी है ?"

मैंने कहा, ''नहीं, पर कहिये।''

उन्होंने पूछा, ''श्रापने उसके बारे में क्या सोचा है ?''

"निस्सन्देह उसका इलाज कराया जायगा। नहीं तो जिले के शहर के श्रस्पताल में भेजा जायगा। हाँ, वह दूर है।"

सज्जन—"छब्बोस मील है। मैं डाक्टर हूँ। वह श्रच्छी नहीं हो सकती।"

मैं--- ''डर तो हमें भी है। पर, भरसक करना हमारा काम है।

स०---- "नहीं, उसे गोली दाग देनी चाहिए। आप कैसे बर्दाश्त कर सकते हैं।''

मैं---"मैं मालिक नहीं हूँ।"

मैं--- "श्रर्ज है, मैं मालिक नहीं हूँ।"

सः----''मालिक कहाँ हैं ?''

मैं—"यहाँ के स्रोवरसियर की यह घोड़ी है। स्रापको शायद स्रागे सड़क पर ही मिलें।"

स०---''ठीक। न मिलें, तो श्राप उनसे कहें, फौरन उसे शूट कर दें। नहीं तो श्रधर्म है, श्रौर मैं उनकी रिपोर्ट करने को मजबूर हूँगा।''

वह चले गये। श्री को मैंने फिर बुलाया । आते ही उन्होंने कहा, ''वैसी ही बाजी लगाओ । अब के तुम कभी नहीं जीत सकते थे। यह कौन था ?"

मैंने उस अप्रारेज की बात बताई। पशु की इस करुएार्त दशा के प्रति श्री में सहानुभूति न थी, सो नहीं; पर यह घोड़ी जातिगत और व्यक्तिगत रूप में उनके निकट इतनी अनात्मीय और इतर कोटि की प्राणी थी कि उसे लेकर उनका मन विकल होने को तैयार न था। स्नियाँ स्त्री होती हैं। मैं सोचता हूँ, उनका हृदय कोमल है, सो वह कुछ विशद भी होता तो ? मैं ही फिर सोच लेता हूँ, "नहीं, नहीं, यह न सोचूँगा।"

उन्होंने कहा, "यह ऋँगरेज कौन होते हैं, जो हर बात में हमारी. द्खल देंगे ?"

मैंने कहा, "उसकी बात कोई बहुत बुरी तो न थी।"

"लेकिन वह कौन होता है ? जानते नहीं, हिन्दुस्तान गुलाम है। तुम गुलामी करो, लेकिन, मैं आजाद होना चाहती हूँ।"

मैंने कहा, "वह तो सब ठीक है। और गुलामी में मुफे भी बहुत सुख नहीं मिल रहा है। पर, श्रॅंगरेज है, इसलिए यह तो नहीं कि वह आदमी भी नहीं है। और आदमी को दया करने का कब अधिकार नहीं है ?"

''श्रच्छी दया है कि उसे मार दो !''

"और तुम्हारी श्रच्छी दया है कि उसे मरता हुन्ना रहने दो !"

"तो जास्त्रो न, तुम यह दया का काम करों। मेरा पीछा छोडो।"

श्रौर मुमको श्रौर ड्राफ्ट को छोड़कर वह चली गई । मेरी तबीयत, मर्द हूँ तो क्या, यह न हुई कि इस बार हारूँ, श्रौर उनको मनाऊँ। तब मैं वहीं बैठा-बैठा गहन तत्त्व की बात सोचने लगा—इस सृष्टि में क्या सार है, क्या श्रसार है। तभी मैंने श्रपने मन में यह प्रतीति भर पाई कि यहाँ जो-जो श्रसार है, सब पुरुष है, सारभूता बस स्त्री है। श्रौर मेरा यहाँ ठौर-ठिकाना तभी तक है, जब तक किन्हीं सारभूता का श्राश्रय मुफे नसीब है। सोचा चल् ँ, कहूँ—"हे स्त्री, मुमे चमा कर, चमा तेरी शोभा है! भूल मेरा काम है। हे स्त्री चमा कर, उठ, मुमे भोजन दे! तेरे हाथ का भोजन पाने से ही मुफ में कुछ सार बना है, नहीं तो मैं निस्सार हूँ, नीरस हूँ।"

इसी विचार को सोच-सोचकर मैं श्री के पास जाने के लिए मन मजबूत कर रहा था। आप जानते हैं, विचार और छत्य में सम्बन्ध भी है। किन्तु, सम्बन्ध पुष्ट होते-होते उनमें अभिन्नत्व स्थापित हो ही कि बाधा पड़ गई। वही श्रॅंगरेज सज्जन आ गये। आते ही पूछा, ''वह आ गये ?'' हत्या

मैं--- "आपको नहीं मिले ?"

स०----''नहीं, मुमे नहीं मिले । कब तक, श्राप 'समफते हैं, वह लौटेंगे ?''

में, "क्या कह सकता हूँ! अब तक तो उन्हें आ जाना चाहिए था।"

मैं---''श्राप तशरीफ रखिये । शायद लौटते ही हों ।''

स०-"क्या मुर्भे रहना होगा ? लेकिन, मेरा बड़ा हर्ज हो रहा है। आध घरटे से ज्यादा देना, लेकिन, नामुमकिन है।...आप उनके मित्र हैं ?"

मैं--- "ऋतिथि।"

स०-"श्राप क्या उनकी तरफ से मुफे इजाजत नहीं दे सकते ?"

मैं--- "शायद दे भी सकता। लेकिन, उनके सेन्टिमेन्ट्स का मुफे खयाल है।"

सo-"Sentiments !"

में—''यह जानवर बीस-बरस से उनके पास है। जानते हैं, उनका क्या उसके साथ वास्ता है? श्रपने हाथों कब खोद कर उसे गाड़ना श्रासान नहीं है।''

स०---"(विनीत भाव से) मैं समफता हूँ । मैं समफ सकता हूँ। पर, इसी से मेरी बात और भी मानी जानी चाहिए।" मैं--- "यह दृष्टिबिन्दु की बात है। लेकिन, मुमे इजाजत दीजिए कि मैं निवेदन करूँ, आप तशरीफ रखें। यह कमरा है। कृपा होगी।"

स०----- "नहीं - नहीं । यह तकलीफ क्यों ? हम इतने श्रपनी गाड़ी में हैं । कुछ देर की तो बात है ।"

किन्तु मेरा अनुरोध हार्दिक था, मैंने उसे ढीला न किया, और वह भी उसे टाल न सके। अपनी सहधर्मिणी को भी मोटर से ले आये । मेरा परिचय कराया, मैंने अपना नाम बता कर सहा-यता की।

सज्जन ने श्रसमन्जस में कहा, ''महाशय, चमा कीजिए । हम सदा श्रसहमत होते हैं। श्रौर श्राप चमा करें, श्रगर इसका तमाशा श्रापके सामने किये बिना हम न रहें। मैं हारता हूँ श्रौर कहता हूँ, मेरे पास कोई तर्क नहीं है । लेकिन मैं जानता हूँ, मैं रालत नहीं हूँ।"

मैं--- "मैं नहीं जानता ... "

महिला—" स्रोर मैं जानती हूँ, यह ग़लत हैं। स्रोर मैं यह भी जानती हूँ कि यह जानते हैं, यह ग़लत हैं। कम-से-कम इन्हें जानना चाहिए। स्रापको मालूम नहीं, तीन बजे कुछ मित्र हमारे यहाँ निमन्त्रित हैं। स्रोर इनके कहने का मतलब यह है कि इनको मालूम नहीं कि किसी राह-पड़ी फंफट में पड़ कर उस वक्त को बिता देना ग़लत है। मैं कहती हूँ—"

मैं समभ सका, इन दोनों में इससे पहले भी विवाद होता रहा है, उसकी गर्मी में एक अपरिचित को उपस्थिति को ये हठात भूलते और हठात् याद करते हैं। मैंने कहा, ''नहीं-नहीं...''

कुछ देर बाद सज्जन ने घड़ी की श्रोर देख कर कहा,—

''देखिये, ऋभी वह नहीं ऋाये। ऋब मेरा दोष नहीं है। ऋपने मित्र से कहियेगा, मेरा दोष नहीं है।''

मैंने प्रश्नवाचक भाव से उन्हें देखा।

उन्होंने कहा, ''मैं चला तो जा ही रहा हूँ। लेकिन यह ठीक नहीं। श्रौर मुभे उनकी रिपोर्ट जरूर करनी होगी।''

मैंने कहा, ''क्या मैं एक बात कह सकता हूँ ? मित्र अनुपस्थित हैं, इसका कारए यह है कि घोड़ी के विषय की उनकी अन्तस्थ वेदना यहाँ रह कर उन्हें असह्य होती है।''

मित्र ने ध्यानपूर्वक मेरी बात को सुना, फिर कहा, "होगा। पर यह ठीक नहीं है।" कह कर सज्जन अपनी सहधर्मिणी के साथ चले गये। मैं मोटर तक साथ गया। वहाँ से महिला ने कहा, "आपसे मिलकर हम सुखी हैं। धन्यवाद।"

वह गये श्रौर में निश्चिन्त हुआ। लौटा, तब भूल गया था

कि मेरे श्रौर श्री के वीच कुछ गड़बड़ भी हुई है। भीतर पहुँच कर मैंने कहा, ''कहिये साहब ?''

बोली, "हाँ, मेम सा'ब से बड़ी घुट-घुट कर बातें कीं। रंग जो गोरा है। मेम मिल ही जाती, तब पता चलता।"

मैंने कहा, ''श्रोर तुम क्या कम मेम हो। तुम काली मेम सही।''

मतलब इसी तरह हमारे बीच में कुछ-न-कुछ हुआ। कुछ बिगाड़ न हो, तो सुधार क्या हो ? फगड़ा न हो, तो मेल का अवसर किधर से आये ? सो, खाने से पहले हम फगड़े न होते, तो खाने के बाद के हमारे मिलन में मिठास का ऐसा ज्वार किसी प्रकार बनकर न आ सकता। पर, बुरा हो भाग्य का, जिसे सुख सह्य नहीं है। उसी समय कहीं पास ही से बन्दूक का धड़ाका सुनाई दिया। मैं बाहर बरामदे में आया।

देखता हूँ कि वही ऋँगरेज सज्जन धीरे-धीरे बरामदे की ऋोर ही बढ़ते छा रहे हैं। बन्दूक उनके हाथ में है। उनके छाते ही मैंने पूछा, ''श्रापने घोड़ी को मार दिया ? यह ठीक किया !''

उन्होंने शान्त-भाव से जेब से सौ-सौ के दो नोट निकाल कर मेरे सामने मेज पर रख दिये। उसके बाद अपने नाम का कार्ड निकाला, श्रौर उस पर अपना पूरा पता लिखा। उसे भी मेरे सामने मेज पर रख दिया। कहा, "घोड़ी दो-सौ से ज्यादे की हो; तो श्राप मुफसे कहें। दो-सौ ये रखे हैं। मित्र से कहिये, वह चाहें, तो श्राप मुफसे कहें। दो-सौ ये रखे हैं। मित्र से कहिये, वह चाहें, तो श्रादालत में जा सकते हैं। मेरा पूरा पता उस कार्ड पर है। उनसे यह भी कहिये कि मुफे उनकी रिपोर्ट करनी होगी। मेरी सफ़ाई थोड़ी है। दस-बीस मील जाकर नैं लौट आया हूँ। मैं अपनी नींद हराम करना नहीं चाहता था। मैं आया, और मैंने इसे मार दिया। आप मित्र से कहियेगा, वह अदालत जा सकते हैं।"

280

मैंने कहना चाहा कि अपने मित्र की ओर से मैं उन्हें धन्यवाद दे सकता हूँ, लेकिन वह सज्जन चले गये।

## : 8 :

छः-मास बाद मुफे मिंत्र का पत्र मिला। लिखा था, दो महीने हुए उनकी नौकरी छूट गई। मैंने उसी कार्ड-वाला पता भेजकर उन्हें लिखा, वह नौकरी चाहें तो उस पते से लिखने पर, मुफे विश्वास है, नौकरी फिर मिल जायगी। मैं नहीं जानता, मित्र ने मेरी सलाह पर उक्त पत्र लिखा या नहीं, या नौकरी मिली या नहीं।

व' गँवार

विनोद ने कहा, "आप अच्छा-बुरा कहते हैं। मैं नहीं कहता। श्रादमियों में कौन श्रच्छा, कौन बुरा ? सब श्रच्छे सब बुरे। सब ही अपनी-अपनी तरह के हैं। हर एक वह है जो है,--अपनी तरह का एक है। हर कोई में नहीं हूँ। श्रीर हम सब वह नहीं हैं। --- उनमें श्रेणियाँ करने लगें तो उतनी करनी होंगी जितनी उनकी अर्थात् अच्छाई-ज़ुराई, यों न हो, जीवन की चेष्टा का जन्म है। कुछ को हरा कर अच्छाई अपनाने का उद्देश्य लेकर आदमी में चेष्टा का जन्म है। कुछ को हराकर दवा देना होगा, श्रौर, कुछ श्रीर तक उठ कर उसे पा लेना होगा। यह न हो, यद्यपि श्रत्यन्त वास्तव में यह नहीं फिर भी हमारी समक के लिए ऐसा न हो, तो जीवन का श्रर्थ ही विलुप्त हो जाय, हम जी न सकें।---इस तरह श्रच्छाई बुराई है।—पर श्रच्छे-बुरे होने का कोई जगह नहीं है। अच्छाई-बुराई को अच्छी तरह समभ देखें तो अच्छा-बुरा मान कर काम चलाने की अदत से छूटें,--- ५स प्रकार की आवश्य-कता से ऊपर हो जायँ। आदमी ही अच्छा-बुरा होने लग जाय, तो देव-दानव किस लिए हैं ?---इसलिए, कि इम भूल न करें

आदमी अच्छा-बुरा नहीं है, आदमी आदमी है।---आदमी को प्यार करो, बुराई का पातक दानव के माथे डालो ।-----जानते हो मताचार का पैमाना लेकर, फट नाप-तोल कर, आदमियों पर अच्छे-बुरे का लेबिल चिपका देकर काम चलाने की बान डाल लेने का क्या परिएाम हुआ ?----हम में विषमता फूट उठी है, हमारे बीच में से प्रेम उठ गया है। जानते हो, एक को सदाचारी कहकर उसे सामा-जिक सम्मान दे उठने, और दूसरे को दुराचारी कहकर उसे जेल में ठूँस देने को उद्यत रहने का क्या परिएाम हुआ है ?---समस्य।एँ बढ़ी हैं और हम हीन रह गये हैं।"

".... झौर जानते हो, क्या परिणाम हुझा है ? लोग लेविल पर जाते हैं। जिसको सदाचारी समभ लिया जाता है, वह श्रपने को दुराचारी समभना छोड़ देता है। हम उसे यह समभने में मदद देते हैं, और फलतः वह दम्भी बनता है। इस तरह आज देखते हैं कि जो भद्र माने जाते हैं उसी श्रेणी के लोगों में, वस्तुत:, अच्छे बनने की चिन्ता की सबसे अधिक जरूरत है। उनके हाथ में शासन-दरण्ड है, समाज-दर्ण्ड है,--मानो, वह श्रव शैतान बन जायँ तो भी सज्जन हैं। दम्भ उन में जम कर है। जहाँ श्रात्म-निरीच्च की वृत्ति होनी चाहिए वहाँ पसर-कर श्रालोचना बैठी है।...हम जो यहाँ हैं, सम्भ्रान्त हैं। मैं कहता हूँ, हम तनिक भी सम्भ्रान्त नहीं हैं। हम बस कठिन हैं। आँसू हमारे पास कम हैं, हृदय हमारा परुष है, अनुभूतिहीन हो सका है, सो ही हम पैसेवाले, संस्कृति, शिचा श्रीर सभ्यतावाले भले लोग हैं। वह दिन श्राये कि हमारी धारणा ढीली हो कि हम सभ्य, शिचित, संस्कृत, सम्मान-नीय हैं। तब हम सहसा ही देख उठेंगे, हम कैसे अधम, निम्न हैं। उनसे बुरे हैं जिन्हें हम बरा समभते हैं। ... "

विनोद यहाँ कुछ ठहरा, देखा, मानो कहा, ''शङ्का हो तो करो, और निवारण करो, नहीं तो वह आगे बढ़े।''

हम सब सुन रहे थे। विनोद सबका विरोध लेने को तैयार होकर कभी ऐसी बातें कह उठता है जिन्हें समफने की हम कभी जरूरत नहीं समफते। न कहूँगा, वे अनसमभी की बातें हैं। ऐसा कहने में मेरी ओछी भी होगी। क्योंकि विनोद की विचार-शीलता की उन पर धाक है, जिनकी मुफ पर धाक है। होगी उन पर धाक। अपनी वे जानें। जो करता है, हमें तो उस में कुछ लुक्फ मिलता नहीं। पहले तो समफ नहीं आतीं। सौ में एक बात समफे भी तो बेमजा। सिर खपाओ तब समफो। और ऐसे समफने से क्या हाथ आये, पता नहीं।

हम में से एक ने पूछा, "विनोद यह क्या कह रहे हो ? जानते हैं, तुम बहुत जानते हो । पर बात सँभाल कर कहो ।"

विनोद मुसकरा कर रह गया। मानों कहा, "सँभाल कर वह कहे जो सँभला न हो, या जिसे शङ्का हो।"

मित्र बोले, "तुमने कहा, वह दूसरे शब्दों में यह है कि आदमी में अच्छाई-बुराई है; पर, जिसमें अच्छाई है वह अच्छा नहीं; बुराई है, वह बुरा नहीं !---क्यों यही न ?"

हमने देखा कि विनोद श्रव फँसा। उसे पता न होगा, बातों का जो भमेला-सा खड़ा कर रहा है, उन में श्राप ही फँसना होगा।

विनोद--- ''ठीक यही मैंने कहा ?''

मित्र जैसे हँसना चाह कर भी नहीं हँस सके। बोले, "फिर श्रच्छाई-बुराई आदमी के भीतर होने का मतलब ? और फिर बुराई दूर करके अच्छाई अपने भीतर लाने में सचेष्ट होने का अथे ? अच्छे-बुरे जब हम हो ही नहीं सकते, तो कहाँ का पाप-वाफ, छोड़ें सब भगड़े को।" मुमे यह अच्छा नहीं लगता। श्रीर नहीं, तो पाप-पुण्य पर ही खपो। यह तो नहीं कि कुछ काम की [बात हो। न हो, एक लतीफा ही सही।

मैंने कहा, "विनोद, छोड़ो इस मंमट को। न कोई अच्छा सही, न बुरा सही। फिर भी, अच्छाई-बुराई सही। जो कहो, माना। पर, विनोद, कोई मजे की चीज सुनाओ, कोई लतीफ़ा सुनात्रो।"

विनोद--- "कहानी ही सुनाता हूँ। उसी का यह सिर है। या कहो पूँछ है। आदमी एक ऐसा जानवर है जो बिना पूँछ है। इससे बिना-सिर हो वह, तो भी मुजायका नहीं । पर, कहानी वैसा जानवर नहीं । " श्रौर, मैं फैशन नहीं] जानता । फैशन जानने के लिए रुकना भी नहीं चाहता। हाँ, वह श्राप का श्रर्थ ? उसी श्रर्थ पर जोर देने का मेरा यत्न है। मैं चाहता हूँ, कुछ हो इमारे लिए जो हमें सदा अस्वीकार्य हो,---एक निषेध का श्राधार, जिससे हमारा सम्बन्ध निषेध का, खण्डन का, युद्ध का ही हो। जिसके साथ समभौता हम किसी भी भाँति न करें। उसी को मैं कहता हूँ 'बुराई।' फिर वह भी कुछ हमारे साथ हो जो सब युद्धों में हमारी टेक रहे।--वही श्वच्छाई, वही सत्य। इस तरह सत्य को श्रौर श्रसत्य को श्रत्यन्त स्वयंसिद्ध Positive बनाकर हम जीएँ। तब देखेंगे, हम सदा लड़ते ही चलते हैं। सत्य के प्रति निरन्तर लगन असत्य के प्रति निरपवाद अनसमभौते के भाव से हमें भरा रखती है। ऋब, मैं यह भी चाहुता हूँ कि प्राणी-मात्र के,-वस्तु-मात्र के साथ हमारा ऐक्य हो, प्रेम का सम्बन्ध हो । यहीं वह तुम्हारा अर्थ आता है। हम बुराई से सदा लड़ेंगे ही। श्रौर कोई चारा नहीं है, कोई बचाव नहीं है। पर जिसमें बुराई है, इस कारण, क्या उससे प्रेम-भाव रखने से हम वब्चित हो जायँ ? नहीं, इसकी इजाजत नहीं है । इसी से मैं कहता हूँ कि हम मानें, बुराई जिस में है, वह बुरा नहीं है। मेरी उस बात का अर्थ यही है। श्रच्छाई को भी मनुष्य से इसी भाँति हम झलग करके समभें। तब हमारा लोगों में समभाव स्थिर हो। यह समफ कर चलें, तभी त्राण है। इसी से मैं 'सदाचार' का उपदेशक नहीं हूँ, विरोधी हूँ। क्योंकि, उस से दम्भ बढ़ता है। मैं समफता हूँ, मेरी बात श्रब श्राप की समफ में श्रा रही है।''

कोई यह मानने को तैयार न था कि बात उनकी समफ में नहीं आ रही। और सब यह मान रहे थे कि बात समफ में आ रही है, और यह भी समफ में आ रहा है कि वह व्यर्थ है।

पर मेरे पास प्रतिष्ठा की कोई गठरी नहीं है, जिसकी रत्ता की मुफे चिन्ता रहे। मैंने कहा, "विनोद, मैं तुम्हें इस तरह की बात और न करने दूँगा, जिसका सिर नहीं दिखता, पैर नहीं दिखता, पर पेट ऐसा दीख पड़ता है कि उसमें दुनिया खो जाय। तुम जब कहानियाँ कह सकते हो, फिर ऐसी वाहियात बातें क्यों ले बैठते हो ? और ..."

विनोद ने कहा, "एक दिन मैं..."

श्रव हमारे जी में जी श्राया, श्रौर टाँग फैलाकर, श्रपनी-श्रपनी कुर्सियों में सँभलकर हम बैठ रहे।

:२:

विनोद ने कहा----

"एक दिन मैं फिर विद्याधर के यहाँ जाने की जरूरत में पड़ गया। मित्र विद्याधर को आप न जानते होंगे। आपकी लाइन की कोई लियाकत उसमें नहीं है कि आप उसे जानें। विद्याधर सर्वथा साधारण है। एक सभा के दफ्तर में क्लर्क है। और मुश्किल यह है कि बरसों-बरस अपनी निज की चेष्टा से हमारी सम्भ्रान्त श्रेणी से विच्छिन्न होकर वह साधारण बना है। खैर, कुछ हो, मेरे लिए उसकी बड़ी लियाकत यह है कि वह अपने को लायक नहीं समभता। मैं भी बहुत उससे नहीं मिलता । जरूरत होती है, तभी मिलता हूँ। जरूरत क्यों होनी चाहिए, यह श्राप पूछ सकते हैं। हम सम्भ्रान्त कैसे, जो निम्न से मिलने की जरूरत हमें हो ! किन्तु मैं आप से कहता हूँ, मैं अपने को लेकर कभी-कभी बड़ी दुविधा, बड़े क्लेश में हो जाता हूँ। फूट-फूटकर मुझे अपने आँसू बहाने होते हैं। यहाँ श्रापके सामने विज्ञ धीमान् बनकर घण्टों हँसता हुन्न्रा जो बड़ी बातें सुनाता रहता हूँ, सो इसी कारण कि घड़ी-श्राध-घड़ी श्रकेले में किसी श्रज्ञेय के मामने, धरती पर लोट-कर, ऋपने को श्रज्ञ निम्मातिनिम्न बनाकर रो लिया करता हूँ। खैर, जब जी ऐसा होता है, बे-काबू हो जाता है, भीतर से फटकर बहना चाहता है, श्रीर मुभे चारों श्रीर एक ऊष्म उसाँस का वलय घुमड़ता हुन्त्रा ऐसा दीखता है जैसे विकल हो, हाय ! कि वह तरल होकर टप-टप टपक क्यों नहीं जाता, तब मैं चुप, सिर हाथ में लेकर बैठ रहता हूँ, कहीं नहीं जाता । श्रौर, कुछ रुककर विद्याधर के यहाँ जाता हूँ।

मैंने विद्याधर के कमरे में प्रवेश किया और देखा कि एक आदमी जूतों के पास, टाट पर, कमरे की छत देखता हुआ बैठा है और विद्याधर मेज पर चिट्ठी लिखने में लगा हुआ है।

मैंने श्रॅगरेजी में विद्याधर से कहा, "विद्याधर, यह किसे बिठाल रखा है ?"

विद्याधर ने एक साथ मेज पर से मुँह उठ्राया, "क्या !"

उसने भी देखा कि एक आदमी बैठा हुआ है। जैसे उसे यह पता न था। विद्याधर ने उससे कहा, ''मैंने आपसे कह दिया था, स्वामी जी यहाँ नहीं हैं। मुफे माऌम न था, फिर भी आप बैठे ही रहे हैं।" दिया कि श्राँखें खुल श्राईं। हम श्रँधियारे में सोते पड़े थे। स्यामी जी ने ऐसा जगाया, कि जनम-जनम जस मानेंगे। ......

पन्द्रह रुपये मासिक पाकर इस सभा का वह निकम्मा उपदेशक स्वामी,—जो गाँव-गाँव उपदेश देता डोलता है श्रोर जो किसी श्रोर से कुछ नहीं है; नितान्त बिना पेंदी, बिना सिर है, श्रोर जो पेट-ही-पेट है; उसी श्रकर्मण्य का यह गँवार जस गा रहा है ! मैंने श्रपना माथा ठोक लिया। पूछा, "तो बैठे कैसे हो ?"

ज्सने कहा, ''जी स्यामी तो हैं नहीं। वैद्वा था कि इन बाबूजी को फुर्सत हो तो कहूँ, कुछ ज्ञान का उपदेस सुना दें।''

मैंने कहा, ''इनको तो फुर्सत नहीं हो सकेगी ! श्रोर यह उपदेश भी नहीं सुनाया करते।''

वह बोला, "हाँ जी, उपदेस तो बस स्यामी जी देते हैं। चित परफुल्लित हो जाता है। पर, हम जैसों को इनका ही बहुत है '''श्रौर, सोई, मैं देख रहा हूँ. बाबूजी को फुरसत नहीं होगी। श्रौर मैं चुप बैट्ठा हूँ, कुछ कह नहीं रहा हूँ।''

मैंने कहा, ''तो फिजूल क्यों बैठते हो ?''

वह ऋपराधी की भाँति त्रस्त हो उठा ।

"...जी, मैंने पूछ ली थी, हरज तो नहीं कर रहा हूँ। हरज कर रहा होऊँ, तो मैं श्रभी उठकर चला जाता हूँ। मैं तो यों ही बैट्ठा था, बैट्ठा, सान्ती की बात कुछ सोच रहा था।''

मैंने कहा, "हरज की बात नहीं, तुम्हारा वक्त भी तो खराव होता है। तुमको श्रौर भी तो दस काम होंगे। गाँव वाले बेकाम नहीं होते।"

उसने कहा, ''बखत तो, जी, यहाँ मेरा श्वच्छा होता है। खराब गाम में होता है, ऐसा खराब होता है कि जी, इप्ते-के-हप्ते यहीं झा कर बैठ जाया करूँगा और, काम तो लगा ही रहता है। जहाँ पेट

२२०

है, वहाँ काम है। पर, एक रोज कभी-कभी भगवान के नाम का भी तो देना चाहिए। काम से खाली एक दिन भी नहीं रखेंगे तो उसे क्या देंगे। सो छाज के रोज तो मैंने सङ्कल्प किया है कि मैं कोई काम की बात नहीं सोचूँगा। ये ही स्वामी जी ने कहा था। कहा था, "भागवानो भगवान को कुछ दो।" सो तब रुपया-पैसा जो सकती थी दिया। उन्होंने ये भी कहा था 'सातवें-आठवें एक दिन भी भगवान के नाम का निकाला करो जिस रोज कोई कुकरम नहीं करना, सान्ती-चित्त से रहना।' सो मैंने आज का रोज रख लिया है, आज मैं काम की कोई बात नहीं सोचूँगा। परमारथ की सब बात सोचूँगा।"

चुप रहा। मैं समफ गया, यहाँ मेरी एक न चलेगी। मैं हार बैठा। वह गँवार भी चुप हो रहा।

मैंने कहा, ''विद्याधर, जाने यह आदमी कहाँ से आ मरा है। इसने मुफे हल्का कर दिया है। जी होता है, इस गँवार पर, रोष क्या करूँ, हँस पड़ूँ। क्या विचित्र जीव है !...आव मुफसे अपनी बात कहते क्या बनेगी। और यह भी यहाँ से क्या टलेगा !"

विद्याधर ने कहा, ''विनोद, तुम विश्वास रख सकते हो, यह त्र्यादमी स्वयं श्रपने मन के भीतर इस समय हल्का नहीं है। इसके साथ भी कुछ है जो गाँठ की तरह बन्द है, श्रौर भारी है।"

मैं चुप हो गया । सभी चुप थे । ऐसे कुछ देर निकली ।

तभी गँवार ने कहा, ''जी, मेरे पास पंचास रुपये हैं। मैं उन्हें कहाँ दान करूँ ?"

हम दोनों ने उसकी श्रोर देखा। क्या चह पचास रुपये दान देने के लिए श्राकर ही वहाँ जूतों के पास श्रपना स्थान बनाकर बैठा है ?

"जी, मेरी आमदनी डेढ़ सौ रुपया महावार से ज्यादा की

नहीं है। हियाव और करूँ, और दया कम पालूँ, और उसी के पीछे पड़ा रहूँ, तो कुछ और बढ़ सकती है। बढ़-से-बढ़ दो-सो हो जायगी। पर मुफे ऐसे दो-सो का क्या करना है। डेढ़-सो का ठीक-ठियाव मुफ से नहीं होता। मेरे एक लड़का है जो उमर वाला हो गया है। वह मेरी फिकर कर सकता है, सो उसकी मुफे फिकर नहीं है। वह मेरी फिकर कर सकता है, सो बहुत है। पचास रुपये में हमारा खरच खूब चल जाता है, उसमें से भीड़ पड़े के लिए कुछ बचाकर भी रख सकते हैं। सो मैंने सोचा है, सौ रुपया महीने-के-महीने मैं किसी भगवान के काम में लगा दिया करूँगा। हर पखवाड़े मैं आप आकर पचास-पचास दे जाया करूँगा। बाबू जी, मुफे बताओ में रुपये कहाँ दे जाया करूँ ? ऐसी जगह बताओ जहाँ देकर दो दीनों को सुख मिले, और भगवान भी आसीरवाद दें, और मेरे चित्त को भी खुब सान्ती मिले।..."

विद्याधर ने कहा, ''तुमको चाहिए, तुम यह रुपया किसी को न दो। रुपया लेने वाले सब हैं। पर जो देने वाले हैं उन्हें मैं कहता हूँ, न दें।''

उसने कहा, "वाबू जी, मेरे चित्त को सान्तो नहीं है। कैसे हो सकता है, मैं नहीं दूँ। मैं तो ऋपने स्वारथ को देता हूँ।"

विद्याधर ने अनाथाश्रम का पता बताकर कहा, "तो जाश्रो। वहाँ देना, और पचास की रसीद ले श्राना।"

उसने मानो हाथ जोड़कर कहा, "बाबू जी, देकर मैं फिर यहीं श्रा जाऊँ। मैं रात से पहले गाम नहीं पहुँचना चाहता। श्राप ठौर दें दो तो सबेरे जाऊँ,—रात यहीं काट दूँ।"

विद्याधर ने कहा, "हाँ, देकर यहाँ आत्रो, तब देखा जायगा।" वह गँवार बहुत धन्यवाद देता हुआ वहाँ से चला गया।

२२२

## : ३ :

विद्याधर ने कहा, ''देखते हो ? अब तुम अपनी बात शुरू कर सकते हो ।''

किन्तु, मैं अपनी बात शुरू नहीं कर सकता था। मन की स्थिति वह नहीं रह गई थी। मुफ पर असर पड़ा था। मैं जानना चाहता था कि क्या लेकर उस गँवार में यह पागलपन उठा है कि रुपये दे डालना चाहता है, पास नहीं रखना चाहता। और इस जमाने में सौ-रुपये जैसी रकम को प्रतिमास दे डालने का सामर्थ्य और गौरव अपने पास रखते हुए भी वह किस भाँति इतना गौरवहीन, गर्वहीन, विनयावनत हैं कि जूतों के पास बैठता है, रिरियाकर बोलता है, ऊपर आँख मिलाकर नहीं देखता। यह मात्र अज्ञता है ? मज्जागत निम्नता है ?--क्या है ? और जो भी है, क्या वह अनुपादेय है, हेय है ?

मेरे मन को बात मन में ही गड़कर नीचे रह गई, ऊपर यह गँवार की बात आकर फैल गई। मैंने कहा, "विद्याधर, अपनी बात कहूँगा। कहे बिना रहा जायगा ? नहीं रहा जायगा। पर इसके लिए फिर कभी आना होगा।...विद्याधर, मैं क्या असहिष्गु हूँ, मैंने क्या जिन्दगी में कुछ कम सहा है, कम जाना है, कम सीखा है ? पर, इस बीती के सामने मैं सबका-सब रखा रह गया हूँ। किधर से भी मेरा कुछ बस नहीं चलता। उसमें मेरे प्रति ऐसी उपेचा आ बसी है कि जब देखता हूँ, जी होता है पहले गोली मार दूँ, फिर चूम लूँ, फिर अपने सीने में गोली मारकर, सब साध के साथ, आप ठएडा हो जाऊँ। यही नहीं, तो ऐसा ही कुछ, अब तक कभी का हो जाता।—पर, सोचा, तुम हो। मैं नहीं मरूँगा।"

छैलबिहारी ने कहा, "विनोद, विनोद, यह सब-कुछ तुमने

कहा ? उस विद्याधर से तुमने—तुमने ! यह कहा ? सच बोलो ? यह सच कहा ?"

विनोद ने अपनी वही विनोदशोल दृष्टि हम-सब लोगों के ऊपरं उठा कर हमें देखा। बोला, "हाँ, विद्याधर से ही यह कहा। क्या और किसी से कह सकता था ? कह सकता हूँ ? और क्या विद्या-धर से भूठ कह सकता हूँ ?...तुम मुभे विनोद जानते हो। विनोद हूँ, पर आदमी हूँ।"

त्रीर मैंने विद्याधर से कहा, "नहीं मैं न मरूँ गा। श्रीर कोई इस तरह का काम नहीं करूँ गा। यही तो है आशा के शव को जी में लिये रह कर जिऊँगा, तब-तक जब-तक कि या तो उस शव में साँस चल श्राये, या उसे दाह कर भस्म कर दूँ।... लेकिन श्रभी मैं भी न कहूँगा, तुम भी न सुनोगे। हमारे बीच में राह काटकर यह गँवार श्रा निकला है। इसको श्रपनी राह तै करते हुए हमारे बीच में से निकल जाने दो। तब तुम सुनोगे, श्रीर तब मैं कहूँगा। श्रभी तो, विद्याधर, मैं जाता हूँ। वह श्रादमी लौटकर फिर तुम्हें मिलेगा। उसकी बात मैं जानना चाहता हूँ। हो तो मिलना। तुम तो कभी घर श्राते नहीं। शायद ही कहीं जाते होगे। तुम ऐसे ही बने हो। मैं तुम पर ईर्ष्या करता हूँ, विद्याधर, ईर्ष्या। तो, तुम नहीं श्रान्रोगे ? खैर, मैं ही आऊँगा।"

विद्याधर ने कहा, "विनोद, बहुत ठीक हुआ है कि बीच में वह आदमी आया है। मैं कहता हूँ, उसके भीतर भी कहीं गहरा चीरा लगा है। पर; उसका दर्द तुम से भिन्न है। वह खिंचना नहीं, मुड़ना चाहता है। दुनिया में ऐसा ही है। कोई आफरा है, कोई भूखा है। एक को चूरन चाहिए दूसरे को नाज के दर्शन नहीं। पर, विनोद, वक्त बड़ी चीज है। उसका नाम काल है, पर अमृत भी कोई और नहीं है। काल अमृत है। अपनी राह जाये जाओ, दिन आने-जाने दो और बीतते जाने दो, ---गहरे-से-गहरा घाव

~**?**?8

नहीं जो इस विध भर न जाय। मुफसे अवश्य कहो, पर, यह भी अवश्य करो। प्रेम गड्ढा छोड़ जाता है, काल का काम है बैठा-बठा, ऐसे गड्ढों को भरे। वह प्रेम भयावह है जिसमें अभाव नहीं तृप्ति है, —वह तभी तब घृण्य हो उठता है। उसमें कविता नहीं रहती, मानवता नहीं रहती; निरी कामुकता रहती है। प्रेम प्रेम तब है जव दोनों श्रोर श्रभाव है, दोनों श्रोर श्राशा रोष है, निराशा वर्तमान है। उस श्रभाव है, दोनों श्रोर श्राशा रोष है, निराशा वर्तमान है। उस श्रभावमय भाव श्रौर श्राशा-सिंचित निराशा की धूनी देकर जव हम विराट की श्रारती करते हैं, कहते हैं—हे राम, मैं प्रतित्तएण मर रहा हूँ, पर तेरे लिये जी रहा हूँ,—तभी हमें श्रालोकमय जीवन की स्फूर्ति प्राप्त होती है। विनोद, जो इस तरह एक बार मरकर जिया है उसने जीवन का स्वाद जाना है। ...विनोद, निराशा से छुट्टी पाने के लिये मत मरो, उसे श्रपना लो, श्रौर उसे निर्माल्य वना लो। देवता को तुम्हारी निःशल्य वेदना का श्रघ्य ही सर्वप्रिय होगा। इसी भाँति तुम निर्वेद होगे।"

आप लोगों से मैं कहूँ, विद्याधर ने यह सब कहा, पर लगा, जैसे वह अपने को ही कह रहा है, मुफे नहीं कह रहा है। जब वह इस तरह कहता है, मुफे अतीव सुख होता है। मैं ही हूँ जो उसके हन्मर्म में से ऐसी गुह्य परमाकाँचा के खिंच आकर बाहर उद्दीप्त हो उठने में उपयुक्त उपलच्य बनकर काम आता हूँ, — यह पाकर मुफे सुख होता है।

मैं वहाँ श्रौर नहीं ठहरा, चला श्राया।

: 8 :

"क्या श्राप समऋते हैं, वह विद्याधरें फिर मेरे यहाँ श्राया ? पर, मैं कह रहा हूँ, वह श्राया।

मैंने कहा, "आश्रो ! धन्य भाग्य !" उसने कहा, "वह आदमी लौट कर आया था। और मैं सम- भता हूँ, प्रति मङ्गलवार को आया करेगा। उसने एक प्रतिज्ञा ली है। प्रतिदिन उसे दोहराता है और लगभग प्रतिदिन उसे तोड़ता भी है। अभागा उसी त्रास में सान्त्वना खोजता मङ्गलवार को मेरे दफ्तर में आकर बैठा करेगा और हर दूसरे मङ्गलवार को दान के पचास रुपये लाया करेगा। विनोद, तुम कुछ समभ सकते हो ?"

में कुछ भी नहीं समभ सका।

विद्यायर ने कहा, "अपने गाँव का पाँच आने हिस्से का वह जमींदार है। धर्म की ओर उसकी रुचि रही है। जलसे-सभाओं में हिस्सा लेता रहा है। पैंतीस वर्ष की अवस्था से विधुर है। लड़का उसका तब आठ वर्ष का था। अब वह उन्नीस वर्ष का है। बस एक साल बाद की बात है:---

गाँव में एक पुनिया रहती थी। अच्छे चलन की वह नहीं समभी जाती थी। इस आदमी का उससे दूर का कुछ नाता भी था। बचपन से विधवा थी, औरों की वह सुनी-अनसुनी कर देती थी, इसकी कहन उसे सालती थी। वह इज्जत करती थी तो इसी आदमी की। औरों से भरी-राह रार करते उसे कुछ नहीं होता था। इसके सामने आँख ऊपर उठाना भारी हो जाता था।

एक दिन किसी ने कुछ सुना था, या देखा था, या क्या, कि लोगों ने पुनिया के द्वार पर आकर खोल-खोंलकर उसे खरी-खोटी सुनानी शुरू कर दीं। वह तब भी सामने मुकाबले को निकल आई और बकने लगी।

इतने में यह श्रादमी उधर को निकला। हजूम देखकर उधर जो चला तो देखता है कि यहाँ यह हो रहा है !

सीधे पहुँच कर दो थप्पड़ पुनिया को जमाये। पुनिया मारे लाज के बिलकुल चुप हो गई। एक शब्द आगे मुँह से नहीं निकाल सकी। इसने उसे बुरा-भला कहकर, धक्का देकर भीतर कर दिया।

फिर सामने इकट्ठे लोगों को ललकार कर, डरा-धमका कर, त्र लहदा किया।

लोग बुरी-भली कहते-सुनते राह लगे।

उसके बाद इसने घर के मीतर पहुँचकर कहा, ''कुलच्छनी, तुभे हया नहीं है। ऐसा हियाव तेरा कि खुले चौंतरे मर्दों से रार करती है !"

पुनिया घुँघट में थी। उसी में बन्द , चुप रही।

इसने कहा, "अवकी कुछ हुआ, काला मुँह करके गाँव से बाहर करवा दूँगा, जो कुछ सममती है। नहीं तो, आबरू से रह।"

वह अपने माथे की चोट को लेकर अलग बैठ रही।

धरती को चोट देकर पैर पटकता हुन्ना यह त्रादमी त्रपने घर त्रा गया।

लेकिन लोगों में चर्चा फैली, आलोचना हुई। और मौका पाकर वे फिर पुनिया के द्वार इकठ्ठे हो गये, और इसी आदमी का नाम ले-लेकर भाँति-भाँति के व्यंग-बाए भीतर फेंकने लगे।

मालूम करके यह आदमी तुरन्त वहाँ पहुँचा। एकत्रित समूह को सम्बोधन कर बोला, "बेहयात्रो, तुम मर्द नहीं हो, जानवर हो। हटो, पुनिया मेरे यहाँ रहेगी। फिर देखें, कौन क्या कहता है? चलो, उठो।''

पुनिया नहीं उठी, घूँघट में बैठी रही । वह रोती थी । ''उठती है ?''

वह नहीं उठी ।

भटक कर उसका हाथ पकड़ कर उठाते हुए कहा---''चल, उठ। श्रभी चल, कम्बख्त ! नहीं चलती ?'' तब पुनिया उठी श्रीर धीमे-धीमे डग-डग बढ़ी।

ं उस घर में ताला डाल कर, बिना कुछ कहे-सुने, चुप पुनिया के पीछे-पीछे वह अपने घर आ गया। लोगों में सन्नाटा रहा। दोनों घर पहुँच गये, तब सबके मुँह खुल पड़े। इसको दस साल हो गये हैं।

श्रौर, श्रौर ... फिर क्या हुश्रा ?... एक बालक भी हुत्रा, जो मर गया।...पर जो हुश्रा, वह कहता है, पुनिया का दोष नहीं है। श्रपने स्वर्ग को श्रौर परलोक को बन्धक रखकर, हा-हा खाकर, कहता है, पुनिया का दोष नहीं है। पशु वही है, वही है !

उसने प्रतिज्ञा की है। कर-कर के हार चुका है, पर कौन भाग-वान दिन है जब वह नहीं टूटतो। कहता है, मैं क्या करूँ, मैं सब कुछ करके हार बैठा हूँ, पर उसे सामने पाता हूँ तो सब भूल जाता हूँ। ''झौर कहता है, वह ऐसी सती है कि सतजुग में भी एक ही थी।

पुनिया तो पुण्य की प्रतिमा है। पर, हाय, जाने उसको, उसको खुद को, क्या हो जाता है कि<sup>...</sup>।

श्रीर प्रतिज्ञा कायम न रख सकने के साथ यह भी उसके भीतर कसक है कि वह पुनिया को जीत नहीं सका है। पुानेया उसके साथ सब-कुछ में से गुजर कर सदा निर्विकार ही रहती श्राई है। कभी भी उद्विग्न, श्रवश, बेकाबू, मोहापन्न, लोमहर्ष, नहीं हो उठी।

विनोद, इसलिए यह सी रुपया मासिक का दान है, श्रीर मंगल पर्व का व्रत है। विनोद, इस तरह श्रादमी चलता है !"

## : ५ :

विनोद ने कहा, "इसलिए मैं कहता हूँ हम सावधान रहें, क्या अच्छा, क्या बुरा ?"

मैंने कहा, "विनोद, उस गँवार की कहानी हुई, और दूर

हुई । लेकिन, जिसकी काँकी हम ले चुके हैं, उस तुम्हारी कहानी को हम तुमसे वसूल करके छोड़ेंगे ।"

मित्र ने कहा, "श्वच्छे-बुरे की बात तुम्हारी सब फिजूल है। हमें वैसी बातें नहीं चाहिएँ। उनके लिए हम किताबें पड़ लेंगे। तुमसे कुछ किताबों से ताजा चीज, हलकी चीज, तबीयत की चीज़ चाहते हैं। ऐसी बातों को हटा दो तो तुम्हारी कहानी खरा सोना हो जाय, खरा सोना। इस तरह की इधर-उधर को बेमतलब बातों से तुम्हें उसे मट्टी बना देने की जाने क्या आदत पड़ गई है !"

विनोद ने कहा, "खरा सोना तुम चाहते हो ? श्रच्छा लगेगा, पचेगा नहीं। पर, शायद तुम्हें पचने की फिक्र नहीं।"

मैंने कहा, ''ऋपनी बीती सुनात्रोगे ? कहो, सुनान्नोगे ?"

विनोद, "विद्याधर को सुनाऊँगा। विद्याधर बनो, बब सुनाऊँगा। पर तब कहोगे नहीं, सुनान्त्रो।"

सबने कहा, "देख लेना, हम सुनेंगे।"