# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

भाग-२

[ क — **न** ]

क्षु. जिनेन्द्र वर्णी



भारतीय ज्ञानपीठ

छठा संस्करण : 2002 🛘 मूल्य : 150 रुपये

## भारतीय ज्ञानपीठ

(स्थापना : फाल्गुन कृष्ण 9, वीर नि. स. 2470; विक्रम सं. 2000, 18 फरवरी 1944)

पुण्यश्लोका माता मूर्तिदेवी की स्मृति में साहू शान्तिप्रसाद जैन द्वारा संस्थापित एवं उनकी धर्मपत्नी श्रीमती रमा जैन द्वारा सम्पोषित

## मूर्तिदेवी जैन ग्रन्थमाला

इस ग्रन्थमाला के अन्तर्गत प्राकृत, संस्कृत, अपभ्रंश, हिन्दी, कन्नड़, तिमल आदि प्राचीन भाषाओं में उपलब्ध आगमिक, दार्शनिक, पौराणिक, साहित्यक, ऐतिहासिक आदि विविध विषयक जैन साहित्य का अनुसन्धानपूर्ण सम्पादन तथा उनके मूल और यथासम्भव अनुवाद आदि के साथ प्रकाशन हो रहा है। जैन-भण्डारों की ग्रन्थसूचियाँ, शिलालेख-संग्रह, कला एवं स्थापत्य पर विशिष्ट विद्वानों के अध्ययन-ग्रन्थ और लोकहितकारी जैन साहित्य ग्रन्थ भी इस ग्रन्थमाला में प्रकाशित हो रहे हैं।

प्रधान सम्पादक (प्रथम सस्करण) डॉ. हीरालाल जैन एव डॉ. आ.ने. उपाध्ये

प्रकाशक भारतीय ज्ञावपीठ 18, इन्स्टीट्यूशनल एरिया, लोदी रोड, नयी दिल्ली-110 003

मुद्रक नागरी प्रिटर्स, नवीन शाहदरा, दिल्ली-110 032

# JAINENDRA SIDDHĀNTA KOŚA

[PART-II]

[क — **न**]

by
Kshu. JINENDRA VARNI



## BHARATIYA JNANPITH

#### BHARATIYA JNANPITH

(Founded on Phalguna Krishna 9, Vira N Sam 2470, Vikrama Sam 2000, 18th Feb 1944)

#### MOORTIDEVI JAIN GRANTHAMALA

FOUNDED BY

Sahu Shanti Prasad Jain

In memory of his illustrious mother Smt. Moortidevi and promoted by his benevolent wife

Smt. Rama Jain

In this Granthamala critically edited Jain agamic, philosophical, puranic, literary, historical and other original texts in Prakrit, Sanskrit, Apabhramsha, Hindi, Kannada, Tamil etc. are being published in the original form with their translations in modern languages.

Catalogues of Jain bhandaras, inscriptions, studies on art and architecture by competent scholars and popular

Jain literature are also being published

General Editors (First Edition)

Dr Hıralal Jaın and Dr A N Upadhye

Published by

Bharatiya Jnanpith

18, Institutional Area, Lodi Road, New Delhi-110 003

Printed at Nagri Printers, Naveen Shahdara, Delhi-110 032

# प्रकाशकीय प्रस्तुति

(द्वितीय भाग, द्वितीय संस्करण)

इस द्वितीय भाग के प्रथम संस्करण का प्रकाशन सन् 1971 में हुआ था। पाँच भागों में नियोजित जैन साहित्य का यह ऐसा गौरव-ग्रन्थ है जो अपनी परिकल्पना मे, कोश-निर्माण कला की वैज्ञानिक
पद्धित में, परिभाषित शब्दों की प्रस्तुति और उनके पूर्वापर आयामों के संयोजन में अनेक प्रकार से अद्भृत
और अद्वितीय है। इसके रचियता और प्रायोजक पूज्य क्षुल्लक जिनेन्द्र वर्णी जी आज हमारे बीच नहीं हैं।
उनके जीवन की उपलब्धियों का चर्मोत्कर्ष था उनका समाधिमरण जो ईसरी में, तीर्थराज सम्मेदशिखर के
पादमूल में, आचार्य विद्यासागर महाराज से दीक्षा एवं सल्लेखना वृत ग्रहण करके श्री 105 क्षुल्लक सिद्धान्तसागर के रूप में, 24 मई 1983 को सम्पन्न हुआ। वह एक ज्योतिपुज का तिरोहण था जिसने आज के
युग को आलोकित करने के लिए जैन-जीवन और जिनवाणी की प्रकाश-परम्परा को अक्षत रखा। उनके
प्रति बारम्बार नमन हमारी भावनाओं का परिष्करण है।

भारतीय ज्ञानपीठ के संस्थापक-दम्पती स्व० श्री साहू शान्ति प्रसाद जैन और उनकी धर्मपत्नी स्व० श्रीमती रमा जैन ने इस कोश के प्रकाशन को अपना और ज्ञानपीठ का सौभाग्य माना था। कोश का कृतित्व पूज्य वर्णीजी की 20 वर्ष की साधना का सुफल था। पूर्तिदेवी ग्रन्थमाला के प्रधान सम्पादक-द्वय स्व० डॉ० हीरालाल जैन और स्व० डॉ० आदिनाथ नेमिनाथ उपाध्ये ने प्रथम संस्करण के अपने प्रधान संपादकीय में लिखा था:

"'''जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश' प्रस्तुत किया जा रहा है जो ज्ञानपीठ मूर्तिदेवी ग्रन्थमाला संस्कृत सीरीज का 38वां ग्रन्थ है। यह क्षुल्लक जिनेन्द्र वर्णी द्वारा संकलित व सम्पादित है। यद्यपि वे क्षीण-काय तथा अस्वस्थ हैं फिर भी वर्णी जी को गम्भीर अध्ययन से अत्यन्त अनुराग है। इस प्रकाशन से ज्ञान के क्षेत्र में ग्रन्थमाला का गौरव और भी बढ़ गया है। ग्रन्थमाला के प्रधान सम्पादक, क्षुल्लक जिनेन्द्र वर्णी के अत्यन्त आभारी हैं जो उन्होंने अपना यह विद्वत्तापूर्ण ग्रन्थ इस ग्रन्थमाला को प्रकाशनार्थ उपहार में दिया।"

उक्त प्रधान-सम्पादकीय को और पूज्य क्षुल्लक जिनेन्द्र वर्णी के मुख्य 'प्रास्ताविक' को हमने प्रथम भाग के द्वितीय संस्करण मे ज्यों-का-त्यों प्रकाशित किया है। उस प्रास्ताविक में वर्णीजी ने कोश की रचना-प्रक्रिया और विषय-नियोजन तथा विवेचन-पद्धति पर प्रकाश डाला है। ये दोनों लेख महत्त्वपूर्ण और पठनीय हैं।

यह कोश पिछले अनेक वर्षों से अनुपलब्ध था। यह नया संस्करण पूज्य वर्णी जी ने स्वयं अक्षरअक्षर देखकर संशोधित और व्यवस्थित किया है। प्रथम भाग के नये संस्करण में वर्णी जी ने अनेक नये
शब्द जोड़े हैं, कई स्थानों पर तथ्यात्मक सशोधन, परिवर्तन, परिवर्दन किये हैं। 'इतिहास' तथा 'परिशिष्ट' के अन्तर्गत दिगम्बर मूल सथ, दिगम्बर जैनाभासी संघ, पट्टाविल तथा गुर्वाविलयी, संवत्, गुणधर
आम्नाय, निन्दसंघादि शीर्षकों से महत्त्वपूर्ण सामग्री जोड़ी है। आगम-सूची में 147 नाम जोड़कर उनकी
संख्या 651 कर दी है। इसी प्रकार आचार्य-सूची में 360 नये नाम जोड़े हैं, अतः आचार्य संख्या 618
हो गई है। पूज्य वर्णीजी ने इन चारों भागों का तो संशोधन किया ही है, सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण बात यह है

कि कोश का पाँचवां भाग भी वह तैयार कर गये हैं जो चारो भागों की अनुक्रमणिका है, इस कारण यह कोश सर्वागीण हो गया है। इसकी उपयोगिता और नात्कालिक संदर्भ-सुविधा कई गुना बढ़ गई है।

इस महान् कोश-प्रन्थ के नियोजन और िकयान्वयन में बाल-ब्रह्मचारिणी कौशल जी ने जो सहयोग दिया है, उसको स्मरण करते हुए पूज्य वर्णी जी ने 'इस कार्य की तत्परता के रूप' में 'उनकी कठिन तपस्या' का उल्लेख किया है। भारतीय ज्ञानपीठ इसे अपना पिवत्र कर्तव्य मानती है कि वह ब्रह्मचारिणी कौशल जी के प्रति कृतज्ञता ज्ञापित करें कि उनकी निष्ठा और साधना के योगदान से यह कार्य सम्पन्न हुआ। इसे स्वीकार करते हुए वर्णीजी ने स्वयं लिखा है: 'प्रभु-प्रदत्त इस अनुग्रह को प्राप्त कर मैं अपने को धन्य समझता हूँ।' किसी अन्य के लिए इससे आगे लिखने को और क्या रह जाता है!

आरम्भ के इन दो नये संस्करणों की भाँति तीसरे और चौथे भाग के संशोधित नये संस्करणों का यथाशीन्न प्रकाशन ज्ञानपीठ के कार्य कम में सम्मिलित है। इसी कम में चारों भागों की अनुक्रमणिका से सम्बद्ध पाँचवाँ भाग भी प्रकाशित होगा। कोश का प्रकाशन इतना व्यय-साध्य हो गया है कि सीमित संख्या में ही प्रतियाँ छापी जा रही हैं। पाँचों भागों की संस्करण-प्रतियों की संख्या समान होगी। अतः संस्थाओं और पाठकों के लिए यह लाभदायक होगा कि वह पाँचों भागों के लिए संयुक्त आदेश भेज दें। पाँचों भागों के संयुक्त मूल्य के लिए नियमों की जानकारी कृपया ज्ञानपीठ कार्यालय से मालूम कर लें।

ज्ञानपीठ के अध्यक्ष श्री साहू श्रेयांस प्रसाद जैन और मैनेजिंग ट्रस्टी श्री अशोक कुमार जैन का प्रयत्न है कि यह बहुमूल्य ग्रन्थ संस्थाओं को विशेष सुविधा-नियमों के अन्तर्गत उपलब्ध कराया जाए।

कोश के इस संस्करण के सम्पादन-प्रकाशन में 'टाइम्स रिसर्च फाउण्डेशन, बम्बई', ने जो सहयोग दिया है उसके लिए भारतीय ज्ञानपीठ उनका आभारी है।

मूर्तिदेवी ग्रन्थमाला के वर्तमान सम्पादक-द्वय—सिद्धान्ताचार्य पं० कैलाशचन्द्रजी, वाराणसी, और विद्या-वारिधि डॉ० ज्योति प्रसाद जैन, लखनऊ, का मार्गदर्शन ज्ञानपीठ को सदा उपलब्ध है। हम उनके कृतज्ञ हैं।

अनन्त चतुर्दशी 17 सितम्बर 1986 --- लक्ष्मीचन्द्र जैन, भारतीय ज्ञानपीठ

## संकेल - सूची

| ख-ग.७/ →                                      | अमितगति शावकाचार अधिकार सं /श्लोक सं., पं व शाधर शःलापुर, प्र.सं., वि.सं. १६७६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ञ्जनःधः…/⋯/⋯                                  | अनगारधर्मामृत अधिकार सं./ श्लाक सं /पृष्ठ सं प. खूनवन्द कोलापुर, प्र. सं., ई, १ ६.१६२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| आ,अनु                                         | आरमानुशासन श्लोक सं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>अ</b> र.्ष,//                              | अ लापपद्धति अधिकार स /सूत्र स /पृष्ठ सं , चौरासी मथुरा, प्र. सं., वी. नि. २४४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| जा <b>प्त प ···/</b> '''/···                  | आधपरीक्षा श्लोक सं /पकरण सं /पृष्ठ सं , बीरसेबा मन्दिर सरसावा, प्र. स., वि. सं २००६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| आप्त मी                                       | आप्तमीमांसा श्लोक सं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| इ उ./मू ⋯/⋯                                   | इष्टोपदेश/मूल या टीका श्ली.सं /पृष्ठ सं (समाधिशतक पेछि) पं आशाधरजीकृत टीका, वीरसेवा मन्दिर दिसी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| क.पा/§/                                       | कषायपाहुड् पुस्तक सं. भाग स./इप्रकरणसं /पृष्ठसं-/वं क्ति सं., दिगम्भर जैनसंघ, मथुरा,प्र.सं.,वि.सं.२०००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| का.अ./मू                                      | कार्तिकेयानुप्रेक्षा/मूल या टोका गाथा सं., राजधन्द्र ग्रन्थमाला, प्र.स. ई.१६६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>कुर</b> स/                                 | कुरल काठ्य परिच्छेद सं /श्लोक सं., पं. गीविन्दराज जैन शास्त्री, प्र.सं., बी.नि.सं. २४८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| कि.क <sub>.</sub> - / ···/··                  | कियाकलाप मुख्याधिकार स्-प्रकरण सं्/श्लोक सं./पृष्ठ सं., पन्नालाल सोनी शास्त्री आगरा,वि.सं.१६१३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| क्रि.को <sub>.'''</sub>                       | कियाकोश श्लोक सं , पं. दौलतराम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| क्ष.सा /मू.···/···                            | क्षपणसार/मूल या टीका गाथा सं./पृष्ठ सं., जैन सिद्धान्त प्रकाशिनी संस्था, कलकत्ता<br>गूणभद्र श्रावकाचार श्लोक सं.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| गुण.श्रा,…                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| गो.क./मू!                                     | गोम्मटसार कर्मकाण्ड/सूल गाथा सं./पृष्ठ सं., जैन सिद्धान्त प्रकाशिनी संस्था, कलकत्ता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| गो.क /जो.प्र/                                 | गोम्मटसार कर्मकाण्ड/जीव तत्त्व प्रदोपिका टोका गाथा सं /पृष्ठ सं ,/पंक्ति सं , जैन सिद्धान्त प्रका, संस्था                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| गो,जी./मू,/                                   | गोमट्टसार जोवकाण्ड/मूल गाथा सः./पृष्ठ सः, जनसिद्धान्त प्रकाशिनो संस्था, कलकत्ता<br>गोमट्टसार जीवकाण्ड/जीव तत्त्वप्रदीपिका टीका गाथा सः./पृष्ठ सं,/पंक्ति सं,,जनसिद्धान्त प्रकाशिनी संस्था                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| गो,जी./जो.प्र.क्क्षीक्ष                       | ज्ञानार्शव अधिकार सं /दोहक सं /पृष्ठ सं . राजचन्द्र ग्रन्थमाला, प्र.सं. ई १६०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>ज्ञा/</b> -                                | ञ्चानागच आवकार संग्रहक संगृष्ठ सः राजचन्द्र प्रन्यमाला, प्र.सः २ रहण्य<br>ज्ञानसार रहीक सं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ह्या,सा · · ·                                 | क्षानतार स्थाप सः.<br>चारित्त पाहुड/मृत या टोका गाथा सं /पृष्ठ सं्. मःणिकचन्द्र ग्रन्थमाला, बम्बई, प्र.सं., वि.सं. १६७७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| चा,पाः/मू ⋯/⋯                                 | चारित्रसार पृष्ठ सं /पंक्ति मं, महाबीर जी, प्र सं, बी.नि २४८८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| चा,सा ⋯∤⋯                                     | जंबूदोवपण्णत्तिसंगहो अघिकार सः/गाथा सं्, जैन संस्कृति संरक्षण संघ, शोलापुर, वि.सं,२०१४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ज,प,/                                         | जैन साहित्य इतिहास खण्ड सं,/पृष्ठ सं., गणेशप्रसाद वर्णी ग्रन्थमाला, वी.नि. २४८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| जै.सा,∙∙∙∤∙∙∙                                 | जैन साहित्य इतिहास/पूर्व पोठिका पृष्ठ सं गणेशप्रसाद वर्णी अन्थमाला, वा नि. २४८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| जै.पी ···                                     | जन सम्हर्य शराहासम्बन्धः नागरेका पृष्ठं सः गणशमसाद वणा अन्यमासान मानन, रेडटर<br>तक्ष्यानुशासन प्रतोक सं , नागरेन सुरिकृत, बीर सेवा मन्दिर देहली, प्र.सं., ईं, रहईं३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| त.अनु · · ·                                   | तस्यार्थवृत्ति अध्याय सं./सृत्र सं./पृष्ठ सं /पं क्ति सं , भारतीय ज्ञानपीठ, बनारस, प्र.सं., ई १६४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| त वृ …/· -/· -/                               | त्रायायक्षाच अञ्चाय सं /पूत्र सं /पृष्ठ सं /पाक्त सं , भारताय शानपाठ, नगरिस, प्र.सं , ६ ११४६<br>तत्त्रार्थसार अधिकार सं /पृष्ठ सं ,जैनसिद्धान्त प्रकाशिनो संस्था कलकत्ता, प्र सः ,ई स १६२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| त.सा//                                        | तन्वार्थसृत्र अध्याय सं /सुत्र सं.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| त.सू/                                         | तिलोयपण्णत्ति अधिकार सं /गाथा सं., जोवराज ग्रन्थमाला, शोलापुर, प्र.स वि.सं. १६६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ति.प <i>…∤…</i><br>ती.⊶                       | तीर्थं कर महावीर और उनकी आ कार्य परम्परा, पृष्ठ स., दि जैन बिद्धद्परिषद्द, सागर, ई. १६७४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| तार <sup>ार</sup><br>त्रि.सा <sub>.</sub> ग्ग | त्रिलीकसार गाथा सं., जैन साहित्य बम्बई, प्र. स., १६१८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| द पा,/म्नु ···/···                            | दर्शनपाहुड/मूल या टोका गाथा सं./पृष्ठ सा, माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला, सम्बई, प्रामा, वि.सं. १६७७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| द,सा                                          | दर्शनसार गाथा स नाथुराम प्रेमो. सम्बई, प्र सं बि. १६७४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| द.सं./यू. <i>ः।</i> ः                         | द्रव्यसंग्रह/मूल या टोका गाथा मं /पृष्ठ रः., देहली, प्र.सं ई १६५३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| धःषः                                          | धर्म परीक्षा इलोक सं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| घ//।।//                                       | धवला पुरतक स /खण्ड स , भाग, सूत्र/पृष्ठ स ,/पंक्ति या गाथा सं , अमरावती, प्र. सं.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| म च.वृ ···                                    | नयचक बृहद्द गाथा सं, श्रोदेमेशनाचार्यकृत, माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला, अम्बई प्र. सं, वि. स. ११७७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| न.च./श्रुत/…                                  | नयचक्र/श्रुत भवन दीपक अधिकार सं /पृष्ठ सं., सिद्ध सागर, शोलापुर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| नि.सा./मृ                                     | नियमसार/मूल या टीका गाथा सं.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| नि.सा /ता.वृ …/क…                             | नियमसार/तोरपर्य वृत्ति गाथा सं /कलश सं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| न्या सी ·· /§···/···/··                       | न्यायदीपिका अधिकार गं./ १०० सं / ११८ सं / पंक्ति मं. वीरसेवा मन्दिर देहली. प्र.सं वि.सं २००१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| न्या,वि./मू                                   | न्यायबिन्दु/मूल या टीका श्लोक सं., चौखम्बा संस्कृत सीरोज, बनारस                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| न्या.वि./मू …/…//                             | न्यायविनिश्चय/मूल या टीका अधिकार स /श्लोक रं /पृष्ठ सं./पंक्ति सं , ज्ञानपीठ बनारस                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| न्या.सू./मू//                                 | न्यायदर्शन सूत्र/मृल या टीका अध्याय सं /आहिक/सूत्र सं./१ष्ट स. मुजपफरनगर, द्वि. सं., ई. १६६४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| पं का./मू.⋯/∙ ∙                               | पंचास्तिकाय/मूल या टीका गथा सं /पृष्ठ सं., परमश्रुत प्रभावक मण्डल, बम्बई, प्र.सं., बि. १६७२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| पं.ध./पू                                      | ंचाध्यायी/पूर्वीर्ध श्लोक सं, पं देशकी नन्दन- प्र. सं., ई. १९३२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>पं.ध./</b> उ.···                           | पंचाध्यायी/उत्तरार्ध श्लोक सं, पं देवकीनन्दन, प्र.सं. ई १९३२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| पं .वि.···/···                                | पद्मनिद पंचिविशतिका अधिकार सं /श्लोक सं जीवराज ग्रन्थमाला. शोलापुर, प्र.सं., ई १९३२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| षं.सं <u>./</u> शा/                           | पंचसग्रह/पाकृत अधिकार स /गाथा सं. ज्ञानपीठ , बनारस प्र. सं. ई. १६६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| मं. <b>सं./</b> सं/                           | पचसंग्रह/संस्कृत अधिकार सः/श्लोक सं, पं सं,/प्रा• की टिप्पणी, प्र• सं, ई. १६६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                               | The second secon |

**4.9**,.../... पद्मपुराण सर्ग/श्लोक सं., भारतीय ज्ञानपीठ बनारस, प्र.सं., वि.स. २०१६ ष.सु.००/००/०० परीक्षामुख परिच्छेद सं /सुत्र सं./पृष्ठ सं., स्याद्वाद महाविद्यालय, काशी, प्र. सं. परमारमप्रकाश/मूल या टीका अधिकार से / गाथा सं / पृष्ठ सं., राजवन्द्र धन्थमाला, द्वि.सं., वि.सं. २००% ष.प्र./मुं.--/---/---पाण्डवपुराण सर्ग सं./श्लोक सं., जीवराज ग्रन्थमाला, शोलापुर, प्र.सं., ई, ११६र षा.षु.../... पु.सि 👵 पुरुषाथ सिद्ध्युपाय श्लोक सं. प्रवचनसार/मृत या टोका गाधा सं./१७ स, प्रसार्गमू.../... प्रतिष्ठासारोद्धार अध्याय स./श्लोक सं. प्रति,सा,.../... मारस अणुवेनस्ता गाथा सं, मा.अ... कोधपाहुड्/मूल या टीका गाथा सं /पृष्ठ सं. माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला, वश्वई, प्र. सं., वि. सं. १६७७ वो.पा./मु,∙∙•/••• बृहत जैन शब्दार्णव/द्वितीय खंड/पृष्ठ सं, मूलचंद किशनदास कापहिया, सुरत, प्र. सं,,वी,नि, २४६० बृ. जे. श · · · भगवती आराधना/मूल वा टीका गाथा सं./पृष्ठ सं,/पंक्ति सं,, सखाराम दोशी, सोलापुर, प्र.सं., ई. १६३६ भ अः/मृ. ./ /... भाव पाहुड़/मूल या टीका गाथा सं /पृष्ठ सं , भाणिकचन्द्र ग्रन्थमाला, बम्बई, प्र.सं., वि सं १६७७ भा.पा./मू.../.. महापुराण सर्ग सं./श्लोक सं,, भारतीय ज्ञानपीठ, बनारस, प्र. स., ई. १६५१ म.पु.../---महाबन्ध पुस्तक सं,/६ प्रकरण मं,/पृष्ठ सं,, भारतीय ज्ञानपीठ, बनारस, प्र,सं., ई, १६६१ म.चं.../ुं\$.../... मुलाचार गाथा सं., अनन्तकीर्ति ग्रन्थमाला, प्र. सं., बि. सं. १९७६ मृहा.... मोक्ष पंचाशिका इसोक सं. मो पं \cdots मोक्ष पाहुड्/मूल या टोका गाथा सं./पृष्ठ सं., माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला, बम्बई, प्र. सं., वि. सं. १६०० मो पा /मु .../... मोक्षमार्गप्रकाशक अधिकार सं,/पृष्ठ सं./पंक्ति सं., सस्तो प्रन्थमाला, देहली, द्वि.सं., वि. सं. २०१० मो,मा,प्र, ⊶ं⊶ं-⊷ युक्त्यनुशासन श्लोक सं., नीरसेना मन्दिर, सरसाना, प्र. सं , ई. १९५१ यु.अनु.... योगसार अमितगति अधिकार सं /श्लोक सं., जैनसिद्धान्त प्रकाशिनी संस्था, कलकत्ता, ई.सं. १९१८ यो सा.अ.../... योगसार योगेन्दुदेव गाथा सं,, परमारमप्रकाशके पीछे छपा यो सा यो. \cdots रत्नकरण्ड श्रावकाचार श्लोक सं र्क.भाः… रयणसार गाथा सं, र,सा.… राजवातिक अध्याय सं ./सूत्र सं /१४ सं ./पंक्ति सं., भारतीय ज्ञानपीठ, बनारस, प्र.सं., वि.सं. २००८ रा.वा.../--/--/--राजवातिक हिन्दी अध्याय सं. पृष्ठ सं. पिक्ति सं. रा,बा हिं लल्ला लिधसार/मृत या टीका गाथा सं./पृष्ठ सं.. जैन सिद्धान्त प्रकाशिनी संस्था, कलकसा, प्र. सं. स.सा /मू.../---लाटी संहिता अधिकार सं /श्लोक सं /पृष्ठ सं ਗ.सं.…/…/… लिंग पाहुड्/मूल या टोका गाथा सं./पृष्ठ सं., माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला, प्र.सं., वि, सं. १६७० ति.पा./मू ···/·· वसुनन्दि श्रावकाचार गाथा सं , भारतीय ज्ञानपीठ ,बनारस, प्र. सं., वि. सं. २००७ वसु भा.... वैशेषिक दर्शन/अध्याय स्./आक्रिक/सूत्र स./पृष्ठ सं , देहली पुस्तक भण्डार देहली, प्र सं.. वि.सं. २०१७ वै.इ.००/००/००/०० वील पहुड़/मूल या टीका गाथा सं./पंक्ति सं., माणिकचन्द्र प्रन्थमाला नम्बई, प्र. सं., वि,सं. १६०७ शी,पा,/मू ···/· श्लोकवार्तिक पुस्तक सं./अध्याय सं /सूत्र सं./वार्तिक सं./पृष्ठ सं., कुन्थुसागर प्रन्थमाला श्लोलापुर, प्र.सं., श्लो,वा.--/--/--/--**इ. ११४१-११५६** षर्खण्डागम पुस्तक सं /खण्ड सं., भाग, सूत्र/पृष्ठ सं ष्वं लन्।।।/---सप्तभङ्गीतरिङ्गनी पृष्ठ सं /पंक्ति सं , परम श्रुत प्रभावक मण्डल, हि,सं., वि.सं. १९७२ स भ.त.⋯/⋯ स्याद्वादमञ्जरी श्लोक सं./पृष्ठ सं./पंक्ति सं., परम श्रुत प्रभावक मण्डल, प्र. सं. १६६१ स.म.../--/--समाधिशतक/मृत या टोका श्लोक सं./पृष्ठ सं., इष्टोपदेश युक्त, वीर सेवा मन्दिर, देहली, प्र.सं., २०२१ स.श./मृ.··/- • समयसार/मूल या टोका गाथा स./पृष्ठ सं /पंक्ति सं,, अहिंसा मन्दिर प्रकादान, वेहली, प्र.सं,३१,१२,१६६८ स्र.सा./मू.००/००/०० समयसार/आत्मरूपाति गाथा सं./कलश स. स.सा./आ.../क सर्वार्थ सिद्धि अध्याय सं./सूत्र सं./पृष्ठ सं , भारतीय ज्ञानपीठ, मनारस, प्र.सं. ई. १६४४ स.सि.--/--/---स्वयम्भू स्तोत्र श्लोक सं, बीरसेवा अन्दिर सरसावा, प्र. सं., ई. १६४१ स. स्तो... सागार धर्मामृत अधिकार सं,/श्लोक सं. सा.घ.../... सामाधिक पाठ अमितगति श्लोक सं-सापा. … सिद्धान्तसार संपह अन्याप सा/श्लोक सं., जीवराज जेन प्रन्थमाला, शीलापुर, प्र. सं. ई. १६४% सि.सा.सं.... सिब्धि विनिश्वय/मून या टोका प्रस्ताव सं /श्लोक सं /पृष्ठ सं /पंक्ति सं भारतीय झानपीठ. प्र.सं ई.१६६१ सि.वि./मू.००/००/००/०० सभावित रत्न सदोह प्रदोक सं, (अभितगति), जेन प्रशाशिनी संस्था, कलकत्ता, प्र.सं.. ई, १६१७ **सु**.र.सं ,··· सूत्र पाहुड/मूल या टीका गाथा सं,/पृष्ठ सं.. मा णकवन्त्र ग्रन्थमाला बन्बई, प्र.सं , वि.सं, १६७० सृ.पा./मृ.*ःः!*---हरिवंश पुराण सगं/श्लोक/मं,, मारसीय ज्ञानगठ, बनारस. प्र सं. **E.g.···/··** 

नोट : भिन्न-भिन्न कोष्ठको व रेखा चित्रोंमें प्रयुक्त संकेशोंके अर्थ मसे उस-उस स्थल पर ही दिये गये हैं।

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

## [ क्षु० जिनेन्द्र वर्णी ]

## [春]

कंचन-१. सौधर्मस्त्रर्गका १वाँ पटल-दे० स्वर्ग/६/३ २, कंचन क्ट व देत्र आदि-दे० कांचन ।

कंजा-भरतक्षेत्र आर्य खण्डकी नदी-दे० मनुष्य/४।

कंजिक व्रत-समय--६४ दिन । विधि-किसी भी मासकी पड़वासे प्रारम्भ करके ६४ दिन तक केवल कांजी आहार (जल व भात) लेना। शक्ति हो तो समयको दुगुना तिगुना आदि कर लेना। नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाप करना। (वर्द्ध मान पुराण), (व्रत-विधान संग्रह/पृ० १००)।

कंटक द्वीप--लवण समुद्रमें स्थित एक अन्तर्द्वीप-दे॰ मनुष्य/४।

कंडरा — औदारिक शरीरमें कंडराओंका प्रमाण—दे० औदारिक/शु७

कंदिक — a. १३/६.३.२६/३४/१० हित्थधरणहुमोद्दिदवारिलंधो कंदओ णाम । हिरण-वाराहादिमारणहुमोद्दिकंदा वा कंदओ णाम । =हाथी के पकड़नेके लिए जो वारिश्वन्ध बनाया जाता है उसे कंदक कहते हैं। अथवा हिरण और सुअर आदिके मारनेके लिए जो फदा तैयार किया जाता है उसे कन्दक कहते है।

कर्दमूल - १. भेद-प्रभेद-- दे० वनस्पति/१। २. भक्ष्याभक्ष्य विचार --दे० भक्ष्याभक्ष्य/४।

कंदर्पः । =रागभावकी तीवतावश हास्य मिश्रित असम्य वचन बोलना कर्न्दर्पः । ( रा, वा./अ/३२/१/४१ ), ( भ. आ./वि./१८०/-३१८/१)।

कंदर्पदेव मू. आ./११३३ कंदण्यभाभिजोगा देवीओ चावि आरण-बुदोत्ति .../११३३। -कन्दर्य जातिके देवोंका गमनागमन अच्युत स्वर्ग पर्यन्ति है।

मस-१, एक ग्रह-दे० ग्रह। २. तोजका एक प्रमाण-दे० गणित/1/१/२ ३.( ह. पु./पर्व/१खो०) पूर्वभव सं० २ में विशिष्ठ नामक तापस
था (३३/३६)। इस भवमें राजा उप्रसेनका पुत्र हुआ (३३/३३)।
मज्जोदरोके घर पला (१६/१६)। जरासंधके शत्रुको जीतकर जरासंधकी कन्या जीवयशाको विवाहा (३३/२-१२,१४)। पिताके पूर्व
व्यवहारसे मुद्ध हो उसे जेलमें डाल दिया (३३/२७)। अपनी महन
देवको वसुदेवके साथ गुरु दक्षिणाके ह्रपमें परिणायी (३३/२६)।

भावि मरणकी आशंकासे देवकीके छ पुत्रोंको मार दिया (३४/७)। अन्तमें देवकीके थ्वें पुत्र कृष्ण द्वारा मारा गया (३६/४६)। ४ श्रुता-वतारके अनुसार आप पाँचवें ११ अंगधारी आचार्य थे। समय—वी. नि. ४३६-४६८ (ई० पू० ६१-४६)—दे० इतिहास/४/४।

कंसक वर्ण-एक ग्रह -दे० ग्रह।

कच्छ —१. भरत क्षेत्र आर्थ खण्डका एक देश—दे० मनुष्य/४। कच्छ परिगित — कामोत्सर्गका एक अतिचार—दे० च्युत्सर्ग/१। कच्छवद — पूर्व विदेहस्थ मन्दर वक्षारका एक क्रूट—दे० लोक/६/४। कच्छविजय — मान्यवान् गजदन्तस्थ एक क्रूट व उसका रक्षक देव —दे० लोक/६/४।

कच्छा पूर्व विदेहका एक क्षेत्र - दे० लोक/६/२। कच्छा वती - पूर्व विदेहका एक क्षेत्र - दे० लोक/६/२ कज्जला - मुमेरु पर्वतके नन्दनादि वनीमें स्थित वापियाँ

-दे० लोकश्रह।

कज्जलामा - कज्जलावत् । -दे० लोक/१/६ ।

क्जली—एक ग्रह-दे० ग्रह ।

कटक — ध. १४/५.६,४२/४०/१ वंसकंबीहि अण्णोण्णजणणाए जे किन्जंति घरावणादिवारणं ढंकणट्ठं ते कड्या णाम । = बाँसकी कम-चियोके द्वारा परस्पर बुनकर घर और अवन आदिके ढाँकनेके लिए जो बनायी जाती हैं, वे कटक अर्थात् चटाई कहलाती हैं।

कर्ड - पंजान देश ( यु. अनु /पा.३६/पं० जुगलकिशोर )।

कणाद --- १. वैशेषिकस्त्रके कर्ता -- दे० वैशेषिक । २, एक अज्ञान-वादो -- दे० अज्ञानवाद ।

कण्य-एक अज्ञानवादी -दे॰ अज्ञानवाद।

कथंचित् — द्र सं./टी./अधिकार २की चूलिका/८१/१। परस्परसापे-श्रुत्वं कथंचित्परिणामित्वशब्दस्यार्थः। = परस्पर अपेक्षा सहित होना, यही 'कथंचित परिणामित्व' शब्दका अर्थ है।

#### २. कथंचित् शब्दकी प्रयोग-विधि व माहातम्य

—दे० स्याद्वाद/४,४ ।

कथा (न्याय)—न्या. दो./पृ.४१ की टिप्पणी—सानाप्रवक्तृत्वे सित तद्विचारवस्तुविषया वाक्यसंपद्त्तिष्ठकथा। अनेक प्रवक्ताओं के विचारका जो विषय या पदार्थ है, उनके वाक्य सन्दर्भका नाम कथा है।

यायसार पृ०१५ वादिप्रतिवादिनोः पक्षप्रतिपक्षपरिप्रह कथा। =वादी प्रतिवादियोंके पक्षप्रतिपक्षका ग्रहण सो कथा है।

#### २. कथाके भेद

न्या. सू./भाष्य/१-१/४१/४९/१८ तिस्रं कथा भवन्ति वादो जन्मे वितण्डा चेति। =कथा तीन प्रकारकी होसी है—वाद, जन्म व वितण्डा।

न्यायसार पृ० १६ सा द्विविधा—बोत्तरागकथा विजिगीषुकथा चेति ।= वह दो प्रकार है--बोतरागकथा और विजिगीषुकथा ।

#### ३. वीतराग व विजिगीषु कथाके लक्षण

न्या. वि/म् /२/२१३/२४३ प्रत्यनीक व्यवच्छेदप्रकारेंगैक सिद्धये वचनं साधनादीनां वादं सोऽयं जिगी षितोः ।२१३। = विरोधी धर्मों मेंसे किसी एकको सिद्ध करनेके लिए, एक दूसरेको जीतनेकी इच्छा रखने-बाले बादी और प्रतिवादी परस्परमें जो हेतु व दूषण आदि देते हैं, वह बाद कहलाता है।

या.दी./३/६३४/७६ वादिप्रतिवादिनोः स्वमतस्थापनार्थं जयपराजयपर्यंतं परस्परं प्रवर्तमानो वाग्व्यापारो विजिगीषुकथा। गुरुशिष्याणां विशिष्ट-विदुषां वा रागद्वेषरहितानां तत्त्विनिर्णयपर्यन्तं परस्परं प्रवर्तमानो वाग्व्यापारो वोतरागकथा। तत्र विजिगीषुकथा वाद इति चोच्यते। ... विजिगोषुत्राग्व्यवहार एव वादत्वप्रसिद्धः। यथा स्वामिसमन्तमद्राचार्यः सर्वे सर्वथैकान्तवादिनो वादे जिता इति । —वादी और प्रतिवादीमे अपने पक्षको स्थापित करनेके लिए जीत-हार होने तक जो परस्परमें वचन प्रवृत्ति या चर्चा होती है वह विजिगोषु-कथा कहलाती है और गुरु तथा शिष्यमे अथवा रागद्वेष रहित विशेष विद्यानोमें तत्त्वके निर्णय होने तक जो चर्चा चलती है वह बीतराग कथा है। इनमे विजिगोषु कथाको वाद कहते हैं। हार जीतकी चर्चाको अवश्य वाद कहा जाता है। जैसे—स्वामी समन्तभद्राचार्यने सभी एकान्तवादियोंको वादमे जीत लिया।

#### \*विजिगीषु कथा सम्बन्धी विशेष—दे० वाद ।

कथा (सत्कथा व विकथा आदि)—म. पु/१/१९८ पुरुषार्थी-पयोगित्वारित्रवर्गकथनं कथा। =मोक्ष पुरुषार्थके उपयोगी होनेसे धर्म, अर्थ और कामका कथन करना कथा कहलाती है।

#### २. कथाके भेद

म. पु./१/११८-१२०--( सत्कथा, विकथा व धर्म कथा )।

भ. आ./मू /६५१/-५२ आक्लेवणी य विक्लेवणी य संवेगणी य णिव्वे-प्रणी य खवयस्स ।=आक्षेपिणी, विक्षेपणी, संवेजनी और निर्वेजनी-ऐसे (धर्म) कथाके चार भेद हैं। (ध. १/१,१,२/१०४/६), (गो. जी / जी. प्र./३५७/७६६/९८) (अन ध./७/८८/७१६)।

#### ३. धर्मकथा व सत्कथाके लक्षण

घ. १/४,१ ६६/२६३/४ एक्कंगस्स एगाहियारोबसंहारो घम्मकहा। तत्थ जो उवजोगों सो वि घम्मकहा त्ति घेत्तव्यो। = एक अंगके एक अघि-कारके उपसंहारका नाम धर्मकथा है। उसमें जो उपयोग है वह भी धर्मकथा है, ऐसा ग्रहण करना चाहिए। (ध.१४/६-६.१४/६/६)।

म. पु./१/१२०.११८ यतोऽभ्युदयनि श्रेयसार्थ संसिद्धि रञ्जसा। सङ्गरित निः नद्याया सा सद्धर्मकथा स्मृता ।१२०००। तत्रापि सत्कथाः धम्यामा-मनन्ति मनीषिणः ।११८। =जिसपे जीवोंको स्वर्गीदि अभ्युदय तथा मोक्षकी प्राप्ति हो जाती है, वास्तवमें वही धर्म कहलाता है। उससे सम्बन्ध रखने वाली जो कथा है उसे सदर्मकथा कहते हैं।१२०। जिसमें धर्मका विशेष निरूपण होता है उसे बुद्धिमान् पुरुष सत्कथा कहते हैं।११८।

गो क /जी. प्र./६८/७४/८ अनुयोगादि धर्मकथा च भवति । = प्रथमानु-योगादि रूप शास्त्र सो धर्मकथा कहिए ।

#### ४. अक्षेपणी कथाका लक्षण

- भ. आ /मू. व वि./११६१/५१३ आक्षेवणी कहा सा विज्जाचरणमुविद-स्सदे जत्थ । । १६१६। आक्षेपणी कथा भण्यते । यस्मां कथायां ज्ञानं चारित्रं चोपिदश्यते । =िजसमें मित आदि सम्यग्ज्ञानोका तथा सामायिकादि सम्यग्चारित्रोका निरूपण किया जाता है वह आक्षेपणी कथा है ।
- घ. १/१.१.२/१०६/१ तथा रहो. ७६/१०६ तत्य अन्खेनणोणाम छह्डमणन-पयत्थाण सरूवं दिगंतर-समयांतर-णिराकरणं मुद्धि करे तो परुबेदि। उक्तं च—आक्षेपणीं तत्त्विधानभूता । । । । ७६। = जो नाना प्रकारकी एकान्त दृष्टियोका और दूसरे समयोंका निराकरण पूर्वक शुद्धि करके छह दृष्ट्य और नौ प्रकारके पदार्थोका प्ररूपण करती है उसे आक्षे-पणी कथा कहते हैं। । । कहा भी है—तत्त्वोंका निरूपण करनेवाली आक्षेपणी कथा है।
- गों जी प्र./३५७/७६६/११ तत्र प्रथमानुयोगकरणानुयोगचरणानुयोगद्वव्यानुयोगरूपपरमायमपदार्थानां तीर्थं करादिवृत्तान्तलोकसंस्थानदेशसकलयतिधर्मपंचास्तिकायादीनां परमताशंकारहितं कथनमासेपणी कथा = तहाँ तीर्थं करादिके वृत्तान्तरूप प्रथमानुयोग, लोकको वर्णनरूप करणानुयोग, शावक मुनिधर्मका कथनरूप चरणानुयोग, पंचास्तिकायादिकका कथनरूप द्वयानुयोग, इनका कथन अर परमत्की शका वृर करिए सो आक्षेपणी कथा है।

अन. घ /७/८८/७१६ आक्षेत्रणी स्वमतसंप्रहणी समेक्षी,...। = जिसके द्वारा अपने मतका संप्रह अर्थात् अनेकान्त सिद्धान्तका यथायोग्य समर्थन हो उसको आक्षेत्रणी कथा कहते हैं।

#### ५. विक्षेपणी कथाका लक्षण

- भ. आ / यू.व.वि /६६६/८५३ ससमयपरसमयगदा कथा दु विक्खेवणी णाम ।६६६।—या कथा स्वसमयं परसमयं वाश्वित्य प्रवृत्ता सा विसेपणी भण्यते । सर्वथानित्यं । इत्यादिकं परसमयं पूर्वपक्षीकृर्य प्रत्यक्षानुमानेन आगमेन च विरोधं प्रदर्श्य कथंचित्रित्यं । इत्यादि स्वसमयनिरूपणा च-विक्षेपणी। = जिस कथामें जैन मतके सिद्धान्तों का और परमतका निरूपण है उसकी विक्षेपणी कथा कहते हैं। जैसे 'वस्तु सर्वथा नित्य ही है' इत्यादि अन्य मतोंके एकान्त सिद्धान्तों को पूर्व पक्षमें स्थापित कर उत्तर पक्षमें वे सिद्धान्त प्रत्यक्ष, अनुमान और आगमसे विरुद्ध हैं, ऐसा सिद्ध करके, वस्तुका स्वरूप कथंचिव नित्य इत्यादि रूपसे जैनमतके अनेकान्तको सिद्ध करना यह विक्षेपणी कथा है।
- ध. १/१,१,२/१०६/२ तथा श्लो. नं. ७६/१०६ विक्खेवणी णाम पर-समएण स-समयं दूसंती पच्छा दिगंतरमुद्धि करेती स-समयं थावंती
  छद्द्य-णव-पयस्थे परूबेदि।...उक्तं च—विक्षेपणी तत्त्वदिगन्तरशुद्धिस्।..।७६। = जिसमें पहले परसमयके द्वारा स्वसमयमें दोष
  अतलाये जाते हैं। अनन्तर परसमयकी आधारभूत अनेक एकान्त
  दृष्टियोंका शोधन करके स्वसमयकी स्थापना की जाती है और छह्द्वय्य नौ पदार्थोंका प्ररूपण किया जाता है उसे विक्षेपणी कथा कहते
  है। कहा भी है—तत्त्वसे दिशान्तरको प्राप्त हुई दृष्टियोंका शोधन
  करनेवाली अर्थात् परमतको एकान्त दृष्टियोंका शोधन करके स्वसमयको स्थापना करनेवाली विक्षेपणी कथा है। (गो. जी./जी.प्र./
  १५७/७६६/२०) (अन. ध./७/८८/७१६) ।

#### ६, संवेजनी कथाका उक्षण

भ आ , । भू , व , वि , । ६६७ | ८६४ संवेषणी पुण कहा णाणचिरत्तं तक्वीरिय इंदिट्रगदा | ६६७ | . . . . संवेजनी पुन कथा ज्ञानचारित्रतपी भावनाजित व्यक्तिसंपन्निरूपणपरा । = ज्ञान, चारित्र, तप व वीर्य इनका अभ्यास करने से आत्मामें कैसी कैसी अतौकिक शक्तियाँ प्रगट होती हैं इनका खुलासेवार वर्णन करनेवाली कथाको संवेजनी कथा कहते हैं।

घ. १/१,१,२/१०६/४ तथा श्लो. ७६/१०६ संवेयणी णाम पुण्य-फल-संकहा। काणि पुण्य-फलाणि। तित्थयर-गणहर-रिसिचक्कत्रिट्ट-बलदेव-बासुदेव-सुर-विज्ञाहररिद्धीओं अस्तं च-'संवेगनी धर्मफल-प्रपञ्चा अश्वी = पुण्यके फलका कथन करनेवाली कथाको संवेदनी कथा कहते हैं। पुण्यके फल कीनसे हैं। तीर्थं कर, गणधर, ऋषि, चक्रवर्ति, बलदेव, बासुदेव, देव और विद्याधरोंकी अद्भिद्धमाँ पुण्यके फल हैं। कहा भी हैं—विस्तारसे धर्मके फलका वर्णन करनेवाली संवेगिनी कथा है। (गो.जी./जी. प्र./३५७/७६६/१) (अन. ध./ ७/८८/७१६)।

#### तिर्वेजनी कथाका लक्षण

भ. आ. मू,व,वि./६१७/८१४ णिक्वेयणी पुण कहा सरीरभोगे भवोघे य

।६१७०० निर्वेजनी पुनः कथा सा । शरीरभोगे, भवसंतती च पराद्पुलताकारिणी शरीराण्यशुचीनि अनित्यकायस्वभावाः प्राणप्रभृतः इति शरीरतत्त्वाभ्यणात् । तथा भोगा दुर्लभा अपि
कथं चित्र तृप्तिं जनयन्ति । अलाभे तेषां, लब्धायां वा विनाशे शोको
महानुदेति । देवमनुजभवायि दुर्लभौ, दुःखबहुलौ अल्पसुलौ इति
निरूपणात् । = शरीर, भोग और जन्म परम्परामें विरक्ति उत्पन्न
करनेवाली कथाका निर्वेजनो कथा ऐसा नाम है । इसका खुलासा—
शरीर अपवित्र है, शरीरके आश्रयसे आत्माकी अनित्यता प्राप्त होतो
है । भोग पदार्थ दुर्लभ हैं । इनकी प्राप्ति होनेपर आत्मा तृप्त होता
नहीं । इनका लाभ नहीं होनेसे अथवा लाभ होकर विनष्ट हो जानेसे
महाद दुःख उत्पन्न होता है । देव व मनुष्य जन्मकी प्राप्ति होना
दुर्लभ है । ये बहुत दुःखोंसे भरे हैं तथा अल्प मात्र सुल देनेवाले हैं ।
इस प्रकारका वर्णन जिसमें किया जाता है वह कथा निर्वेजनी कथा
कहलाती है (अन. ध./७/८८/७१६)।

ध. १/१.१.२/१०६/६ तथा श्लोक ७६/१०६ णिव्वेयणी णाम पावफल-संकहा। काणि पावफलाणि। णिरय-तिरय-कुमाणुस-जोणीसु जाइ-जरा-मरण-बाहि-वेयणा-दालिद्दादीणि। संसार-सरीर-भोगेसु वेरगु-ण्पाइणी णिव्वेयणी णाम। उक्तं च—निर्वेगिनी चाह कथा विरा-गाम् ।७६। = पापके फलका वर्णन करनेवाली कथाको निर्वेदनी कथा कहते हैं। पापके फल कौनसे हैं? नरक, तिर्यंच और कुमानुषकी योनियोंमें जन्म, जरा, मरण, व्याधि, वेदना और दारिद्र आदिकी प्राप्ति पापके फल हैं।—अथवा संसार, शरीर और भोगोंमें वैराग्यको उरपन्न करनेवाली कथाको निर्वेदनी कथा कहते हैं। कहा भी है— वैराग्य उत्पन्न करनेवाली निर्वेगिनी कथा है। (गो,जी,/जी,प्र./३६७/ ७६६/१)।

#### ८. विकथाके मेद

नि. सा./मू./६७ थीराजचोरभत्तकहादिवयणस्स पावहेउस्स ।...। =पाप के हेतुभूत ऐसे स्त्रीकथा, राजकथा, चोरकथा, भक्तकथा इत्यादिरूप वचनोंका त्याग करना वचनगुप्ति है।

मृ. आ./मृ./८६६-८६६ इत्थिकहा अत्थकहा भत्तकहा लेडकव्यक्षणं च।
रायकहा चोरकहा जणबदणयरायरकहाओ १८६६। णडभडमलकहाओ
भायाकरजलप्रद्विमाणं च। अज्जडललं वियाणं कहामु ण विरच्जए
धीराः १८६६। स्त्रीकथा, धनकथा, भोजनकथा, नदी पर्वतसे धिरे
हुए स्थानकी कथा, केवल पर्वतसे धिरे हुए स्थानकी कथा, राजकथा,
चोरकथा, देश-नगरकथा, खानि सम्बन्धी कथा १८६६। नटकथा,
भादकथा, मल्लकथा, कपटजीबो व्याध व ज्वारीकी कथा, हिसकोंकी

कथा, ये सब लौकिकी कथा (विकथा) हैं। इसमें वैरागी मुनिराज रागभाव महीं करते ।८५६।

गो. जी./जी प्र./४४/०४/१७ तद्यथा—स्त्रीकथा अर्थकथा भोजनकथा राजकथा चोरकथा वैरकथा परपालण्डकथा देशकथा भाषाकथा गुण-बन्धकथा देशिकथा निष्टुरकथा परपे शुन्यकथा कन्दर्पकथा देशकाला- नृचितकथा भंडकथा मूर्खकथा आत्मप्रशंसाकथा परपिरवादकथा पर-जुगुप्साकथा परपीडाकथा कलहकथा परिप्रहक्तथा कृष्याद्यारम्भकथा सगीतवाद्यकथा चिति विकथा पञ्चविश्वतिः।=स्त्रीकथा अर्थ (भन) कथा, भोजनकथा, राजकथा, चोरकथा, वैरकथा, परपाखंडकथा, देशकथा, भाषा कथा (कहानी इत्यादि), गुणप्रतिबन्धकथा, देवीकथा, मिष्टुरकथा, परपेशुन्य (चुगली) कथा, कन्दर्व (काम) कथा, देशकालके अनुचित कथा, भंड (निर्लज्ज) कथा, मूर्खकथा, आत्मप्रशंसा कथा, परपरिवाद (परिनन्दा) कथा, पर जुगुप्सा (घृणा) कथा, परपीड़ाकथा, कलहकथा, परिप्रहकथा, कृषि आदि आरम्भ कथा, संगीत वादित्रादि कथा—ऐसे विकथा २६ भेद संयुक्त हैं।

#### ९. स्त्री कथा आदि चार विकथाओंके लक्षण

नि. सा./ता. वृ./६७ अतिप्रवृद्धकामें कामुकजनेः स्त्रीणां संयोगिविप्रलम्भजनित्विविध्यवनरचना कर्त्तच्या श्रोतव्या च सैव स्त्रीकथा।
राज्ञां युद्धहेतूपन्यासो राजकथाप्रपञ्चः। चौराणां चौरप्रयोगकथनं
चौरकथाविधानम् । अतिप्रवृद्धभोजनप्रीत्या विचित्रमण्डकावलीखण्डदिधालण्डिसिताशनपानप्रशंसा भक्तकथा।—जिन्होके काम अति वृद्धिको प्राप्त हुआ हो ऐसे कामी जनों द्वारा की जानेवाली और सुनी
जानेवाली ऐसी जो स्त्रियोंकी संयोग वियोगजनित विविध्यवचन
रचना, वही स्त्रीकथा है। राजाओंका युद्धहेतुक कथन राजकथा
प्रपंच है। चौरोका चोर प्रयोग कथन चोरकथाविधान है। अति
वृद्धिको प्राप्त भोजनकी प्रीति द्वारा मैदाकी पूरी और शकर, दहीशक्तर, मिसरी इत्यादि अनेक प्रकारके अशन-पानकी प्रशंसा भक्त कथा
या भोजन कथा है।

#### १०. अर्थ व काम कथाओं में धर्मकथा व विकथापना

म पु/१/११६ तत्फलाभ्युदयाङ्गरवादर्थकामकथा । अन्यथा विकथेवा-सावपुण्यासवकारणम् ।११६।=धर्मके फलस्वरूप जिन अभ्युदयोकी प्राप्ति होती है, उनमें अर्थ और काम भी मुख्य हैं, अत धर्मका फल दिखानेके लिए अर्थ और कामका वर्णन करना भी कथा (धर्म कथा) कहलाती है। यदि यही अर्थ और कामकी कथा धर्म-कथासे रहित हो तो विकथा ही कहलावेगी और मात्र पापासवका ही कारण होगी।११६।

# ४ किसको कब कौन कथाका उपदेश देना चाहिए─ दे० उपदेश ३।

कथाकीश--१. आ. हरिषेण (ई: १३१)कृत 'बृहइ कथा कोश' नामका मूल संस्कृत ग्रन्थ है। इसमें विभिन्न १४७ कथाएँ निबद्ध हैं। २. आ. प्रभा-चन्द्र (ई. १४०-१०२०) की भी 'अद्य कथाकोश' नामकी ऐसी ही एक रचना है। ३.आ. क्षेमन्धर (ई. १०००) द्वारा संस्कृत छन्दोंमें रची 'बृहद्ध कथामञ्जरी' भी एक है। ४, आ. सोमदेव (ई. १०६१-१०८१) कृत 'बृहत्कथासरित्सागर' है। १. आ. ब्रह्मदेव (ई० श०९१ मध्य) ने एक 'कथा कोश' रचा था। ई. आ. श्रुतसागर (ई. १४६०-१४६१) कृत दो कथा कोश प्राप्त है-व्रत कथा कोश और बृहद्ध कथा कोश। ७. नं. १ वाले कथा कोशके आधार पर ब्र. नेमिदत्त (ई. १४१०) ने 'आराधना कथा कोश' की रचना की थी। इसमें १४४ कथाएँ निबद्ध हैं। ८ आ. वेवेन्द्रकीर्ति (ई. १४०३-१६०४) कृत कथाकोष। १. आपभ्रंश किंव सुनि बीचन्द (ई०२०११ एतरार्ध) कृत ४३ कथाओं बाला कथाकोष। (ती० ४/१३४)।

**फर्वब** -- गर्न्धव नामा अ्यन्तर देवोंका एक भेद -- दे० गधर्व. ।

कर्दंब वंश क्रिणिटकके उत्तरीय भागमें, जिसका नाम पहिले बनवास था, कर्म्ब वश राज्य करता था, जिसकी चालुक्यवंशी राजा कीर्तिवर्मने श-४०० (ई. ४७०) में नष्ट-भ्रष्ट कर दिया। समय सगभग—(ई ४४०-४७०) (स. १/प.३२/ H-L. Jain)

**कदलोघात--**दे० मरण/४।

किनकि — दिल्ला क्षौद्रवर द्वीप तथा घृतवर समुद्रके रक्षक व्यन्तर देव — दे० व्यन्तर/४।

कनककूट - रुचक पर्वत, कुण्डल पर्वत, सौमनस पर्वत, तथा मानुषोत्तर पर्वतपर स्थित कूट - दे० लोक १/१३,१२०४,१०।

कनकचित्राः— रुचक पर्वतके नित्यालोक क्टकी निवासिनी विद्यु-रकुमारी देवी—दे० लोक /६/१३ ।

कनकध्वज — (पा. पु/१७/ श्लोक) दुर्योधन द्वारा घोषित आधे राज्यके लालचसे इसने कृत्या नामक विद्याको सिद्ध करके (१४०-१४२) उसके द्वारा पाण्डकोंको मारनेका प्रयस्म किया, परन्तु उसी विद्यासे स्वयं मारा गया (२०६-१६)।

कनकनिद् -- १. आप इन्द्रनिद्द सिद्वान्त चक्रवर्तीके शिष्य तथा
नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्तीके सहधर्मा थे।कृति--६० गाथा प्रमाण
सन्द स्थान निभंगी नामक प्रन्थ। समय- इन्द्र निन्द के अनुसार
लगभग वि० ६६६ (ई. ६३६) दे० इन्द्रनांन्द (गो.क. ३६६)
(तो./२/४६०) (जै/१/३८३, ४४२) २. निन्द मंघके देशीय
गणके अनुसार आप माघनन्दि कोलापुरीयके शिष्य थे। इन्होने
बौद्ध चार्वाक व मोमांसकांको अनेकों वरदर्गेमें परास्त किया।
समय--ई. १९३३-१९६३।--दे० इतिहास /७/६। (घ. ल. २/प्रा४/
H. L. Jam).

कनकप्रभ — कुण्डल पर्वतका एक कूट- दे० लोक/७/१२।

कनकरीन-आप आ बलदेवके गुरु थे। उनके अनुसार आपका समय लगभग वि० ६-२ (ई. ६२१) आता है। (अवणबेलगोलाके शिलालेख नं०११ के आधारपर, भ. आ./प्र.११/प्रेमी जी).

**कर्नकी** — रुचक पर्वत नित्रासिनी एक दिश्कुमारी — दे० लोकश्रशहर

कनकाभं — उत्तर क्षौद्रवर द्वीप तथा घृतवर समुद्रके रक्षक व्यन्तर देव —दे० व्यन्तर/४।

कनकोज्ज बल —, म. पु /७४/२२०-२२१). महाबीर भगवात्का पूर्वका नवमा भव। एक विद्याधर था।

किनिष्क - इतिहासकारोके अनुसार कुशान वंश (भृत्य वंश ) का तृतीय राजा था। बड़ा पराक्रमी था। इसने शकोको जोतकर भारतमें एक च्यत्र गणतन्त्र राज्य स्थापित किया था। समय वी. नि/६४६- ६६८ (ई. १२०-१६२)—(दे० इतिहास/३/४)।

क्सीज -- कुरुक्षेत्र देशका एक नगर। पूर्वमें इसका नाम कान्यकुन्ज था। (म.पू./प्र.४१/पं. पन्नालाल)।

कपाटसमुद्घात--हे० केवली/०।

कपित्थमुष्टि--कायोत्सर्गका एक अतिचार-दे० व्युत्सर्ग/१ ।

किपिछ --१. (प. पु./३६/इलोक) एक ब्राह्मण था, जिसने बनवासी रामको अपने घरमे आया देखकर अध्यन्त क्रोध किया था (८-१३)। पीछे जङ्गलमें रामका अतिशय देखकर अपने पूर्वकृत्यके लिए रामसे क्षमा मांगी (८४,१४६,१७०)। अन्तमें दीक्षा धार ली (१६०-१६२)। २. सांख्य दर्शनके गुरु --दे० सांख्य।

किपशा -- वर्तमान 'कोसिया' नामक नदी (म. पु. / ४१ / पं० पन्ना जाता)।

क्रपोवती-पूर्वी मध्य आर्यखण्डकी नदी - दे० मनुष्य/४ ।

कफ--शरीरमें कफ नामक धातुका निर्देश-दे० औदारिक/१।

कमठे— (म.पु /७३/१ होक) भरतक्षेत्रमें पोषनपुर निवासी विश्वभूति बाह्मणका पुत्र था। (७-१)। अपने छोटे भाई मरुभूतिको मारकर उसकी स्त्रीके साथ व्यभिचार किया (११)। तस्परचात— प्रथम भवमें कुक्कुट सर्प हुआ (२३)। द्वितीय भवमे धूमप्रभा नरकमे गया (२१) तीसरे भवमें अजगर हुआ (३०) चौथे भवमें छठे नरकमे गया (३३) पाँचवे भवमें कुरंग नामक भीत हुआ (३७) छठे भवमें सप्तम नरकका नारकी हुआ (६७) सातवें भवमें सिंह हुआ (६७) आठवें भवमें महीपाल नामक राजा हुआ (६७,१९६) और नवें भवमे शम्बर नामक ज्योतिष देव हुआ, जिसने भगवान् पार्वनाथपर घोर उपसर्ग किया। (इन नौ भवोंका युगपन कथन— म.पु./७२/१७०)।

कमल--१. लोककी रचनामें प्रत्येक नानडीमें अनेकों कमलाकार द्वीप स्थित हैं, जिन्हें कमल कहा गया है। इनपर देवियाँ व उनके परिवारके देव निवास करते हैं। इनका अवस्थान व विस्तार आदि — देवनोकांशि ये कमल वनस्पत्तिकायके नहीं निष्क पृथिवी कायके हैं — देव वृक्ष । २ काल का एक प्रमाण-देव गणित / 1/ १/४।

कमलभव--ई, १२३६ के एक कि थे, जिन्होने शान्तीस्वर पुराणकी रचना की थी। (वरांग चरित्र/प्र.२२/पं. खुशालचन्द ) (ती./४/३९१)

कमलांग-कालका एक प्रमाण-दे० गणित /1/ १/४।

कमेकुर--मध्य आर्यखण्डका एक देश-दे० मनुष्य/४।

करकंड चरित्र--१. मुनि कन काम (ई० ६ ६४-१०४१) कृत अपभंश काठ्य (ती० ४/१६१) रि-आ शुभचन्द्र (ई० १४५४) की एक रचना ती० ३/३६६)।

करण—१. अंतरकरण व उपशमकरण आदि—दे० वह वह नाम।
२. अवधिज्ञानके करण चिह्न—दे० अवधिज्ञान/६। ३. कारणके अर्थ में
करण—दे० निमित्त/१। ४. प्रमाके करणको प्रमाण कहने सम्बन्धी—
दे० प्रमाण। ६. मिथ्यात्त्रका त्रिधा करण—दे० उपशम/२। ६. अधः
करण आदि त्रिकरण व दशकरण—दे० आगे करण

करण — जीवके शुभ-अशुभ आदि परिणामोंकी करण संज्ञा है।
सम्यक्त व चारित्रकी प्राप्तिमें सर्वत्र उत्तरोत्तर तरतमता लिये तीन
प्रकारके परिणाम दर्शाये गये हैं — अधःकरण, अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण। इन तीनों में उत्तरोत्तर विशुद्धिकी वृद्धिके कारण कर्मोंके
बन्धमें हानि तथा पूर्व सत्तामें स्थित कर्मोंकी निर्जरा आदिमें भी
विशेषता होनो स्वाभाविक है। इनके अतिरिक्त कर्म सिद्धान्तमें
अन्ध उदयसस्व आदि जो दस मूल अधिकार हैं उनको भी दशकरण
कहते हैं।

ŝ

#### करण सामान्य निर्देश

- करणका अर्थ इन्द्रिय व परिखास । δ
- इन्द्रिय व परिणामीको करण कहनेमें हेतु। ર
- दशकरण निर्देश **ર**
- दशकरणोंके नाम निर्देश। 8
- कम प्रकृतियोंमें यथासम्भव १० करण अधिकार २ निदेश ।
- गुणस्थानों में १० करण सामान्य व विशेषका श्रधिş कार निदेश।
- त्रिकरण निर्देश ₹
- त्रिकरण नाम निदेश। ş
- सम्यक्त व चारित्र प्राप्ति विधिमें तीनों करण अवश्य ą हैं:ते हैं।
- मोहनीयके उपराम स्वयं व स्रयोपराम विधि मैं --दे० वह वह नाम त्रिकरशोंका स्थान
- श्रमन्तानुबन्धीकी विसयोजनामें त्रिकरणोंका स्थान ¥ --दे० विसंगोजना
- त्रिकरणका माहात्म्य। ą
- तीनों करखोंके कालमें परस्पर तरतमता। X
- तीनों करशोंकी परिशामविशुद्धियोंमें तर्तमता। ¥
- तानी करणोका कार्य भिन्न-भिन्न कैसे है। Ę
- अधःप्रवृत्तकरण निर्देश
- अधःप्रवित्तरस्थका लद्यस्य । 8
- श्रयः यक्षत्रकाकाकाल । ₹
- प्रति समय सम्भव परिणाभौकी संख्या सहिष्ट व यत्र। 3
- परिगाम संख्यामें अंकुश व लांगल रचना। ሄ
- परिगामोंकी विश्रद्भाके छविनाग प्रतिच्छेद, सदृष्टि ¥
- परिणामीकी विशुद्धताका ऋत्यवहुत्व व उसकी सर्प-Ę बत चाल
- अध:पब्तकरणके चार आवश्यक । ø
- सन्यक्तव प्राप्तिमे पहले भी सभी जीवोंके परिणाम = भधःकरण रूप ही होते है।
- अपूर्वकरण निर्देश ч
- अपूर्वकरणका लक्षण। १
- श्रपृर्वेकरणका काल ₹
- प्रतिसमय सम्भव परिणामीकी सख्या। ₹
- परिणामोंको विश्वदत्तामें बृद्धिकम X
  - श्रपूर्वकरणके परिणामों की सदृष्टि व यत्र ।
- अपूर्वकरणके चार बावश्यक। Ę

- श्रपूर्वकरण व श्रवः श्रवृत्तकरणमें कथितित् समानता व असमानता ।
- अनिवृत्तिकरण निर्देश
- श्रनिवृत्तिकरणका लच्छा। ş
- भनिवृत्तिकरणका कात ।
- अनिवृत्तिकरगर्मे प्रतिसमय एक ही परिणाम सम्भव है।
- परिशामोंकी विश्रद्धनामें वृद्धिकम।
- नाना जीवोंमें योगोंकी सदशताका नियम नहीं है। ¥
- नाना जीवों में कारडक घात आदि तो समान होते है. पर प्रदेशबन्ध श्रसमान ।
- त्र्यनिवृत्तिकरण के चार् आवश्यक। ऋनिवृत्तिकरण व ऋपूर्वकरणमें अन्तर।
- परिणामोंकी समानताका नियम समान समयवर्ती जीवोंमें ही है। यह कैसे जाना ।
- गुणुश्रेणी श्रादि अनेक कार्योंका कारण होते हुए ŧο भी परिणामीमें अनेवता क्यों नहीं।

#### १. करणसामान्य निर्देश

#### ९. करणका रुक्षण परिणाम व इन्द्रिय--

- रा. वा /६/१३/१/६२३/२६ करणं चधुरादि । =चधु आदि इन्द्रियोको करण कहते हैं।
- घ, १/१,१,१६/१८०/१ करणा परिणामाः । = करण शन्दका अध परिणाम है।

#### २. इन्द्रियों व परिणामोंको करण संज्ञा देनेमें हेत-

- ध, ६/१,६-८/३/२९७/६ कवं परिणामाणं करणं सण्णा। ण एस दोसो, असि-वासीणं व सहायतमभावविवक्कार परिणामाणं करणस्व-र्लभादो । - प्रश्न - परिणामोंकी 'करण' यह संज्ञा कैसे हुई १ उत्तर-यह कोई दोष नहीं; क्योंकि, असि (तलवार) और वासि (वसूला) के समान साधकतम भावकी विवशामें परिणामोके करणपना पाया जाता है।
- भ. आ./बि./२०/७१/४ कियन्ते रूपादिगोचरा विज्ञप्तय एभिरिति करणानि इन्द्रियाण्युच्यन्ते क्वचित्करणशब्देन । = क्योंकि इनके द्वारा रूपादि पदार्थीको प्रहण करनेवाले ज्ञान किये जाते है इसिलए इन्द्रियोको करण कहते हैं।

#### २. दशकरण निर्देश

#### ५. दशकरणोंके नाम निर्देश

गो. क /मू /४३७/६१ नंधुक्रट्टणकरणं सकममोकट द्वदीरणा सत्तं । उद-युवसामणिधसी णिकाचणा होदि पडिपयडी ।४६७। = बन्ध, उत्कर्षण, संक्रमण, अपकर्षण, उदीरणा, सत्त्व, उदय, उपशम, निधत्ति और नि काचना ये दश करण प्रकृति प्रकृति प्रति संभवे हैं।

### २. कर्मप्रकृतियोंमें यथासम्मन दश करण अधिकार निर्देश

गो क./म्./४४१,४४४/४६३,४६५ संकमणाकरणुणा जवकरणा होति सब्ब आञ्ज्षं । सेसाणं दसकरणा अपुट्यकरणोत्ति दसकरणा ।४४१। बंधु-

X

कहणकरणं सगसगबंधोत्ति होदि णियमेण। संकमणं करणं पुण सगसगजादीण बंधोत्ति। ४४४। = च्यार आयु तिनिकें संक्रमण करण भिना नव करण पाइए हैं जातें चाखी आयु परस्पर परिणमें नाही। अवशेष सर्व प्रकृतिनिकें दश करण पाइये हैं। ४४१। बन्ध करण अर उत्कर्षण करण ये तौ दोऊ जिस जिस प्रकृतिनिकी जहाँ बन्ध व्यु-च्छित्ति भई तिस तिस प्रकृतिका तहाँ ही पर्यन्त जानने नियमकरि। बहुरि जिस जिस प्रकृतिके जे जे स्वजाति हैं जैसे ज्ञानावरणको पाँचों प्रकृति स्वजाति हैं ऐसे स्वजाति प्रकृतिनिकी बन्धकी व्यु-च्छित्ति जहाँ मई तहाँ पर्यन्त तिनि प्रकृतिनिके संक्रमणकरण जानना। ४४४। (विशेष देखो उस उस करणका नाम)

#### इ. गुणस्थानोंमें १० करण सामान्य व त्रिरोषका अधि-कार निर्देश

( गो. क /४४१-४५०/५६३-५६६)

#### १. सामान्य प्ररूपणा-

| गुणस्थान  | करण व्युच्छित्ति             | सम्भव करण                 |
|-----------|------------------------------|---------------------------|
| १-19<br>८ | ×                            | दशो करण                   |
| 2         | उपशम, निधक्त, निःकांचित      | 75                        |
| ٤ .       | ×                            | शेष ७                     |
| १०        | संक्षमण                      | 4*                        |
| ११        | ×                            | संक्रमणरहित ६+ मिथ्यात्व  |
|           | •                            | व मिश्र प्रकृतिका संक्रमण |
| <b>,</b>  |                              | भी=७                      |
| १२        | .× .                         | संक्रमण रहित~-६           |
| १३        | ×<br>बन्ध, उत्कर्षण, अपकर्षण | •                         |
|           | ं उदीरणा ं                   | 41                        |
| १४        | , ×                          | उद्य व सत्त्व == २        |

#### २. विशेष प्ररूपणा--

| गुणस्थान                                 | कर्मप्रकृति                                                                                                                         | सम्भवकरण                                                              |
|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| सातिशय<br>मि०                            | मिथ्यात्व                                                                                                                           | एक समयाधिक आवलीतक<br>उदीरणा                                           |
| १-४<br>१-४<br>१-६                        | नरकायु<br>तिर्यंचायु<br>अनन्तानुबन्धी चतुष्क                                                                                        | सत्त्व, उदय, उदीरणा = ३<br>,, = ३<br>स्व स्व विसंयोजना तक<br>उस्कर्षण |
| १०<br>१-११<br>(समान्य)<br>१-११<br>उपशामक | सूक्ष्मलीभ<br>देवायु<br>नरक द्वि. तिर्फ द्वि: ४<br>जाति;स्त्यान त्रिक, आतप,<br>उद्योत, सूक्ष्म, साधारण,<br>स्थावर, दर्शनमोहत्रिक=११ | उदीरणा<br>अपकर्षण                                                     |
|                                          | अप्रत्या० व प्रत्या. चतु०;<br>संज्य० क्रोध, मान, माया;<br>नोकषाय ≕२०                                                                | स्व स्व उपशम पर्यन्त अप-<br>कर्षण                                     |

| गुणस्थान      | कर्म प्रकृति                                        | सम्भवकरण                              |
|---------------|-----------------------------------------------------|---------------------------------------|
| १-११<br>क्षपक | उपरोक्त १६                                          | क्षयदेश पर्यन्त अपकर्षण               |
|               | उपरोक्त २०                                          | स्व स्व क्षयदेश पर्यन्त अप-<br>कर्षण  |
| ११ उपश०<br>स० | स०मिथ्यात्व व मिश्रमोह                              | उपशम, निधक्ति व निः-<br>कांचित विना ७ |
| ११क्षा, स.    | उपरोक्त २के विना शैष १४६                            | संक्रमण रहित उपरोक्त≖ई                |
| १२            | ५ ज्ञाना०, ५ अन्तराय, ४<br>दर्शना० निदाब प्रचला ≈१६ | स्व स्व क्षयदेश पर्यन्त अप-<br>कर्षण  |
| १-१३          | अयोगीकी सत्त्ववाली न्द्र                            | अपकर्षण                               |
| .,            | जिस प्रकृतिकी जहाँ व्यु-<br>च्छित्ति वहाँ पर्यन्त   | बन्ध और उत्कर्षण                      |
| <b>,</b> ,    | स्व जाति प्रकृतिकी बन्ध                             |                                       |
|               | व्यु० पर्यन्त                                       | संक्रमण                               |

#### ३. त्रिकरण निर्देश

#### 3. त्रिकरण नाम निर्देश

ध. ६/१, ६-८,४/२१४/६ एरथ पढमसम्मतं पिडविज्जंतस्स अधापवत्तकरण-अपुव्वकरण-अणियट्टीकरणभेदेन तिविहाओं विसोहीओ होति। = यहाँपर प्रथमोपशम सम्प्रवत्वको प्राप्त होनेवाले जीवके अधःप्रवृत्त-करण, अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरणके भेदसे तीन प्रकारकी विशुद्धियाँ होतो हैं। (ल सा./मू./३३/६६), (गो. जी./मू/४७/६६) (गो. क./मू./८६६/१०७६)।

गो. क /जो.प/८./८९७/१०७६/४ करणानि त्रीण्यधःप्रवृत्तापूर्वानिवृत्तिकर-णानि । =करण तीम हैं - अधःप्रवृत्त, अपूर्व और अनिवृत्तिकरण।

#### २. सम्यक्त व चारित्र प्राप्ति विधिमें तीनों करण अवदय होते हैं

गो. जी./जी. प./१५१/११००/१ करणलिधस्तु भव्य एव स्यात् तथापि सम्यवस्वप्रहणे चारित्रग्रहणे च। =करणलिध भव्यके ही हो है। सो भी सम्यवस्व और चारित्रका ग्रहण विषे ही हो है।

#### ३. त्रिकरणका माहात्म्य

ल. सा./जी प्र/३२/६१ क्रमेणाधःप्रवृत्तकरणमपूर्वकरणमनिवृत्तिकरणं च विशिष्टमिर्जरासाधनं विशुद्धपरिणामं । =क्रमशः अधःप्रकृत्तकरण अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण ये तीनों विशिष्ट निर्जराके साधनभूत विशुद्ध परिणाम है (तिन्हें करता है)।

#### ४. तीनों करणोंके कालमें परस्पर तरतमता

त. सा /मू व. जी. प्र /३४/७० अंतो मुहुत्तकाला तिण्णिव करणा हवंति पत्तेयं। उवरीदो गुणियकमा कमेण संखेडजरूवेण ।३४। एते जयोऽपि करणपरिणामाः प्रत्येकमन्तर्मृहूर्तकाला भवन्ति। तथापि उपरितः अनिवृत्तिकरणकालारक्रमेणापूर्वकरणाधः करणकालौ संख्येयरूपेण गुणितक्रमौ भवति। तत्र सर्वत स्तोकान्तर्मृहूर्तः अनिवृत्तिकरणकालः, ततः संख्येयगुणः अधः प्रवृत्तकरणकालः। स्तीनों ही करण प्रत्येक अन्तर्मृहूर्तं कालमात्रस्थितियुक्त हैं तथापि उपर उपरते संख्यातगुणा कम लिये हैं। अनिवृत्तिकरणका काल स्तोक है। तातें अधः प्रवृत्तकरणका काल स्तोक है। तातें अधः प्रवृत्तकरणका संख्यात गुणा है। तातें अधः प्रवृत्तिकरणका संख्यात गुणा है।

## ५. तीनों करणोंकी परिणाम विद्युद्धियोंमें तरतमता

ध. ६/१,१-८,१/२२३१४ अधापवत्तकरणपढमसमयद्विविवंधादो चरिमसम-यद्विवंधो संखेजजगुणहीनो । एत्थेव पढमसम्मत्तसंजमासंजमाभि-मुहस्स द्विविवंधो संखेजजगुणहीणो, पढमसम्मत्तसंजमाभिमुहस्स अधापवत्तकरणचरिमसमयद्विविवंधो संखेजजगुणहोणो । पवमधा-पवत्तकरणस्स कज्जपरूपणं कदं ।

ध. ६/१,६-८,९४/२६६/६ तस्थतण अणियद्दीकरणहिदिघादादी वि एत्थ-तणअपुळ्यकरणद्विदिघादस्स बहुवयरत्तादो वा। ण चेदमपुञ्चकरणं पद्धमसम्मत्ताभिमुहमिच्छाइद्विजपुव्यकर्णेण तुरुलं, सम्मत्त-संजम-संजमासंजमफलाणं तुल्लक्तविरोहा। ण चापुव्वकरणाणि सव्वअणियही करजेहितो अणंतगुणहीणाणि चिनवोत्तं जुर्च ततुप्पायणसुत्ताभावा। = १ अध प्रवृत्तिकरणके प्रथम समय सम्बन्धी स्थिति-बन्धरी उसी-का अन्तिम समय सम्बन्धी स्थितिबन्ध संख्यात गुगाहीन होता है। यहाँपर ही अर्थात् अवःप्रवृत्तकरणके चरम समयमें ही प्रथम-सम्बद्धको अभिमुख जीवके जो स्थितिबन्ध होता है, उससे प्रथम सम्यक्त्व सहित संयमासंयमके अभिमुख जीवका स्थितिधन्ध संख्यातपूणा होन होता है। इससे प्रथम सम्यक्त सहित सकलसंयम-के अभिमुख जीवका अधाप्रवृत्तकरणके अन्तिम समय सम्बन्धी स्थितिबन्ध संख्यातगुणा हीन होता है। ''इस प्रकार अध'प्रवृत्त-करणके कार्योंका निरूपण किया। २. वहाँके अर्थात प्रथमोपशम-सम्यक्रवके अभिमुख मिध्यादृष्टिके, अनिवृत्तिकरणसे होनेवाले स्थिति : षातकी अपेक्षा यहाँके अर्थात् संयमासंयमके अभिमुख निष्यादृष्टिके, अपूर्वकरणसे होनेवाला स्थितिघात बहुत अधिक होता है। तथा, यह अपूर्वकरण, प्रथमोपशम सम्यन्त्वके अभिमुख मिश्यादृष्टिके अपूर्व-करण के साथ समान नहीं है; क्योंकि सम्यक्त, संयम और संयमा-संयम्ख्य फलवाले विभिन्न परिणामोंके समानता होनेका विरोध है। तथा, सर्व अपूर्वकरण परिणाम सभी अनिवृत्तिकरण परिणामोंसे अनन्त गुणहीन होते हैं, ऐसा कहना भी युक्त नहीं है; क्योंकि, इस मातका प्रतिपादन करनेवाले सूत्रका अभाव है। भावार्थ-( यद्यपि सम्यक्त्व, संयम या संयमासंयम आदि रूप किसी एक ही स्थानमें प्राप्त तीनों परिणामों की विशुद्धि उत्तरोत्तर अनन्तगुणा अधिक होती है, परन्तु विभिन्न स्थानों में प्राप्त परिणामों में यह नियम नहीं है। वहाँ तो निचले स्थानके अनिवृत्तिकरणकी अपेक्षा भी ऊपरले स्थान-का अध्यमुत्तकरण अनन्तगुणा अधिक होता है।)

#### ६. तीनों करणोंका कार्य मिस्र कैसे है

ध. ६/९.६-८.१४/२८६/२ कथं ताणि चैव तिण्णि करणाणि पुध-पुध कज्जुप्पायणाणि । ण एस दोसो, लक्खणसमाणत्तेण एयत्तमावण्णाणं भिण्णकम्मविरोहित्तणेग भेरमुबगयाणं जीवपरिणामाणं पुध पुध कज्जुबपायणे विरोहाभाता । = प्रश्न — वे हो तीन करण पृथक्-पृथक् कार्योके (सम्यक्ष्व, संयम, संयमासंयम आदिके) उरशादक केमें हो सकते हैं ! उत्तर — यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि, लक्षणकी समा-नतासे एकत्वको प्राप्त, परन्तु भिन्न कर्मोंके विरोधो होनेसे भेदको भी प्राप्त हुए जोव परिणामोके पृथक्-पृथक् कार्यके उरपादनमें कोई विरोध नहीं है।

#### ४. अधःप्रवृत्तकरण निर्देश

#### ी. अधःप्रवृत्तकरणका लक्षण

ल सा./पू. ब. जी. प्र./३६/७० जहा हे द्विमभावा उवरिमभावे हिं सरिसगा होति । तहा पढ़मं करणं अधापत्तो सि णिहिट्ठं ।३६। संख्यमा बिशुद्धवा च सहशा भवन्ति तस्मात्कारणत्यथमः करणपरिणामः अधः-प्रकृत्त इत्यन्वर्थतो निर्दिष्टः। =करणनिका नाम नाना जीव अपेक्षा है। सो अध'करण मांडे कोई जीवको स्तोक काल भया. कोई जीव-को बहुत काल भया। तिनिके परिणाम इस करणविषे संख्या व विशुद्धताकरि (अर्थात दोनों ही प्रकारसे) समान भी हो है ऐसा जानना। क्योंकि इहाँ निचले समयवर्ती कोई जीवके परिणाम जपरले समयवर्ती कोई जीवके परिणामके सहश हो हैं तातें याका नाम अध प्रवृत्तकरण है। (यद्यपि वहाँ परिणाम असमान भी होते हैं, परन्तु 'अध'प्रवृत्त करण' इस संझा में कारण नीचले व ऊपरले परि-णामों की समानता हो है असमानता नहीं)। (गो, जी./मू./४८। १००), (गो. क./मू./८६८/१०७६)। और भी दे० अध'प्रकृतिकरण

#### २. अधःप्रवृत्तकरणका काल

गो. जी /मू /४६/१०२ अंतोमुहुत्त मेत्तो तकालो होदि तथ्य परिणामा ।
गो. जी./जो.प्र./४६।१०२/५ स्तोकान्तर्मुहूर्तमात्रात् अनिवृत्तिकरणकालात्
संख्यातगुणः अपूर्वकरणकालः; अतः संख्यातगुणः अधःप्रवृत्तकरणकालः सोऽप्यन्तर्मुहूर्तमात्र एव । = हीनों करणनिविषे स्तोक अन्तमूहूर्त प्रमाण अनिवृत्तिकरणका काल है । यातें संख्यातगुणः अपूर्वकरणका काल है । यातें संख्यातगुणा इस अधःप्रवृत्तकरणका काल
है । सो भो अन्तर्मुहूर्त मात्र हो है । जाते अन्तर्मुहूर्तके भेद बहुत
है । (गो. क./मू./८६६/१०७६) ।

#### २. प्रति समय सम्भव परिणामोंकी संख्या संदृष्टि व यन्त्र

गो. जी./जी. प्र./४६/१०२-१०६/६ तस्मिन्नघ.प्रवृत्तकरणकाले त्रिकाल-गोचरनानाजीवसंबन्धिनो विशुद्धपरिणामाः सर्वेऽपि असंख्यातलोक-मात्राः सन्ति । २। तेषु प्रथमसमयसंबन्धिनो यावन्तः सन्ति द्वितीया-दिसमयेषु उपर्युपरि चरमसमयपर्यन्तं सदशवृद्धया विधिताः सन्ति ते च ताबदङ्कसंदृष्ट्या प्रदश्यते—तत्र परिणामाः द्वासप्तत्युत्तरत्रिसहस्री ३०७२।अधःप्रवृत्तकरणकासः षोडशसमय। ।१६। प्रतिसमयपरिणामवृद्धि-प्रमाणं चत्वारः ।४।···एकस्मिन् प्रचये ४ वर्धिते सति द्वितीयतृतीया-दिसमयवर्तिपरिणामाना संख्या भवति। ताः इमाः - १६६,१७०,१७४, १७८,१८२,१८६,१६०,१६४,९६८,२०२,२०६,२१०,२१४,२१८,२२२ । एता-अध प्रवृत्तकरणप्रथमसम्याचरमसमग्रपयंन्तमुप्रयूपरि न्युक्तधना नि स्थापियतव्यानि । अथानुकृष्टिरसनोच्यते-तत्र अनुकृष्टिर्नाम अधस्तन-समयपरिणामखण्डानौ उपरितनसमग्रपरिणामखण्डैः सादश्यं भवति (१०२१६) अत्र सर्वेजधन्यखण्डपरिणामानां ३१ सर्वोत्कृष्टखण्डपरिणा-माना ५७ च कैरपि साहश्यं नास्ति श्रेषाणामेवीपयघस्तनसम्यवति-परिणामपुञ्जानां यथासंभवं तथासंभवात् । ···खथ अर्थसंदृष्ट्या विन्यासो दश्यते - तदाधा - त्रिकालगोचरनानाजीवसंबन्धिनः अधः-प्रवृत्तकरणकालसमस्तसमयसंभविनः सर्वपरिणामा असंख्यातलोक-मात्राः सन्ति । २।अघः प्रवृत्तकरणकालो गच्छः (१०३/४) । अथाधः-प्रकृत्तकरणकालस्य प्रथमादिसम्यपरिणामानां मध्ये त्रिकालगोचरनाना-जीवसंबन्धिप्रथमसमयज्ञधन्यमध्यमोत्कृष्टपरिणामसमूहस्याधःप्रवृत्तः 🔸 करणकात्तरां स्यातं कभागमात्रनिर्व र्गणकाण्डकसमयसमानानि खण्डानि क्रियन्ते तानि चयाधिकानि भवन्ति । ऊर्ध्वरचनाचये अनु-कृष्टिपदेन भक्ते लब्धमनुकृष्टि चयत्रमाणं भवति । (१०४/१३)। पुनः द्वितीयसमयपरिणामप्रथमत्वण्डप्रथमसमयप्रथमत्वण्डाद्विषेषाधिकम् । (१०६/१४) । द्वितीयसमयप्रथमलंडप्रथमसमयद्वितीयखण्डं च द्वे सहरो तथा द्वितीयसमयद्वितीयादिखण्डानि प्रथमसमयतृतीयादिखण्डैः सह सरशानि किंतु द्वितोयसमयवरमखण्डप्रथमसमयखण्डेषु केनापि सह सदशं नास्ति । अतोऽग्रे...अधःप्रवृत्तकरणकान्नचरमसमयपर्यन्तं नेत-व्यानि(१०६/११)। ="तोहि अधःप्रवृत्तकरणके कालविषे अतीत अनागत वते मान त्रिकालवर्ती नाना जीव सम्बन्धी विशुद्धतारूप इस करणके सर्व परिणाम असंख्यात लोक प्रमाण हैं। ... बहुरि तिनि परिणामनिविधे

तेस अध प्रवृत्तकरणकालका प्रथमसमयसम्बन्धी जेते परिणाम हैं तिनिते सगाय द्वितीयादि समयनिविषै ऊपर-ऊपर अन्त समय र्यन्त समान वृद्धि (चय) कर वर्द्धमान है (पृ०१२०)। अंक संदृष्टिकरि करपना रूप परिमाण लीएं दृष्टान्त मात्र कथन करिए है। प्तर्व अध्करण परिणामनिको संख्यारूप सर्वधन ३०७२ । **बहुरि अध**क् करणके कालके समयनिका प्रमाणरूप गच्छ १६। बहुरि समय समय परिणामनिकी वृद्धिका प्रमाणरूप चय ४ : ( पृ०१२२ ) । तहां (१६ समयनिविषें ) क्रमतें एक-एक चय बधली परिणामनिकी संख्या हो है--१६ैन, १६ै६, १७०, १७४, १७=, १=२, १=६, १६०, १६४, १६=, २०२. २०६, २१०, २१४, २१८, २२२ (सबका जोड़ = ३०७२)। ये उक्त राशियें अध प्रवृत्तकरणके प्रथम समयसे लगाकर उसके चरम समय पर्यन्त जपर-जपर स्थापन करने चाहिए। (पृ०१२४)॥ आगे अनुकृष्टि कहिये हैं। तहाँ नीचेके समय सम्मन्धी परि-णामनिके जे खण्ड ते परस्पर समान जैसे होइ तैसे एक समयके परिणामनि विषे लण्ड करना तिसका नाम अनुकृष्टि जानना । ए लण्ड एक समयविषै युगपत् ( अर्थात् एक समयवर्ती विकालगोचर ) अनेक जीवनिके पाइमें ताते इनिको बरोबर स्थापन किए है (देखो आगे संहष्टिका यन्त्र) । ( प्रथम समयके कुल परिणामीको संख्या १६२ कह आर हैं। उसके चार लण्ड करनेपर अनुकृष्टि रचनामें क्रमसे ३६, ४०. ४१, ४२ हो है. इनका जोड १६२ हो है। इतने इतने अंक बरोबर स्थापन किये। इसो प्रकार द्वितोय समयके चार खण्ड ४०, ४१, ४२, ४३ हो है। इनका जोड़ १६६ हो है। और इसी प्रकार आगे भी खण्ड करते-करते सोलबें समयके ६४, ६६, ६५, ६५ लण्ड जानने ) इहाँ सब जधन्य (बण्ड जो प्रथम समयक। प्रथम खण्ड ३६ तकि परिणामनिकै अर सर्वोत्कृष्ट जन्त समयका जन्त खण्ड '४७' ताके परिणामनिकै किसी ही खण्डके परिणामनिकरि सहश समानता नाहीं है, जाते अवशेष समस्त ऊपरके व निचले समयसम्बन्धी खण्डनिका परिणाम वंजितके यथा सम्भव समानता सम्भवे हैं। (पृ० १२४-१२६)।

अब यथार्थ कथन करिये हैं... त्रिकालवर्ती नाना जोव सम्बन्धों समस्त अध प्रवृत्तकरणके परिणाम असंख्यात लोकमात्र है, सो सर्बन्धन जानना (सहनानो ३००२)। बहुरि अध प्रवृत्तकरणका काल अन्तर्मृहूर्तमात्र। ताके जेते समय होइ सो इहाँ गच्छ जानना (सहनानी १६)। श्रेणो गणित द्वारा चय व प्रथमादि समयोंके परिणामोंकी संख्या तथा अमुकृष्टिगत परिणाम पुंज निकाले जा सकते हैं।) (दे० 'गणित'/।।/१)। (पृ० १२७)

| १६     | १५  | १४   | <b>१३</b> | १२  | ११  | १०         | ξ3  | =    | g.  | Ę   | Į <b>ર</b> | 8   | ą        | २           | 8                    | समय       |
|--------|-----|------|-----------|-----|-----|------------|-----|------|-----|-----|------------|-----|----------|-------------|----------------------|-----------|
| ६४     | ķ₹  | ५२   | ५१        | ķο  | કદ  | 8=         | ૪૭  | કર્ફ | 84  | 88  | 83         | ४२  | ४१       | yo          | 38                   | प्र० खण्ड |
| ६६     | 18  | ५३   | ६२        | ११  | ķo  | 88         | 8८  | પ્રહ | ४६  | 814 | ४४         | 83  | ४२       | ४१          | 30                   | द्वि.खण्ड |
| ५६     | ٤ķ  | ŧ8   | 43        | ķ٦  | ५१  | ķα         | 88  | 상도   | જી  | ४६  | ૪૪         | 88  | 83       | ४२          | ४१                   | तृ० खण्ड  |
| ķΘ     | ķŧ  | ६५   | 48        | ५३  | ५२  | <b>५</b> १ | ६०  | કદ   | પુષ | ४७  | ୪६         | ४५  | 88       | 83          | ४२                   | च०खण्ड    |
| २२२    | २१८ | રશ્ય | २१०       | २०६ | २०२ | १६८        | ११४ | १६०  | १⊏६ | १≂२ | १७=        | १७३ | १७०      | <b>१६</b> ६ | १६२                  | सर्व धन   |
| चतुर्थ |     |      |           | तृत | ीय  |            |     | द्वि | ीय  |     |            | Я¥  | ——<br>!म |             | निर्वर्गणा<br>काण्डक |           |

विशुद्ध परिणामनिको संख्या जिकालवर्ती नामा जोवनिकै असंख्यात लोकमात्र है। तिनिविषे अधःप्रवृत्तकरण मोडे पहिला समय है ऐसे जिकाल सम्बन्धी अनेक जोवनिकै जे परिणाम सम्भवे तिनिके समूहकौ प्रथम समय परिणामपुंज कहिये है। बहुरि जिनि जीवनिकौ अधःकरणमांडे दूसरा समय भया ऐसे जिकाल सम्बन्धी

अनेक जीवनिकै जे परिणाम सम्भवै तिनिके समृहको द्वितीय समय-परिणामपुंज कहिये। ऐसे क्रमतै अंतसमय पर्यंत जानना।

तहाँ प्रथमादि समय सम्बन्धी परिणाम पुंजका प्रमाण श्रेढी गणित व्यवहारका विधान करि पहिले जुदा जुदा कहा। है। सो सर्व सम्बन्धी पुंजनिको जोड़ै असंख्यात लोकमात्र (३०७२) प्रमाण होई है। बहुरि इस अधापवृत्तकरणकालका प्रथमादि समय सम्बन्धी परि-णामनिके विषे त्रिकालवर्ती नाना जीव सम्बन्धी प्रथम समयके जवन्य मध्यम उत्कृष्ट भेद लिये जो परिणाम पुंज कह्या (३१,४०००५७ तक). ताके अध प्रवृत्तकरणकालके जेते समय तिनिको संख्यातका भाग दिये जैता प्रमाण आबे तितना लण्ड करिये। ते खण्ड निर्वर्गणा काण्डकके जैते समय तितने हो है (४)। वर्गणा कहिये समयनिकी समानता तीर्हि करि रहित जे ऊपरि ऊपरि समयवर्ती परिणाम खण्ड तिनिका जो काण्डक कहिए सर्वप्रमाण सो निर्वर्गणा काण्डक है। (चित्रमें चार समयोंके १६ परिणाम खण्डोका एक निर्वर्गणा काण्डक है। 1 तिनि निर्वर्गणा काण्डकके समयनिका जो प्रमाण सो अधःप्रवृत्तकरण-रूप जो ऊर्ध्व गच्छ (अन्तर्मु हुर्त अथवा १६) ताके संख्यातवें भाग मात्र है (१६/४ =४)। सो यह प्रमाण अनुकृष्टि गच्छका (३६ से ४२ तक=४) जानना । इस अनुकृष्टि गच्छ प्रमाण एक एकसमय सम्बन्धी परिणामनि विषै खण्ड हो है (चित्रमें प्रदर्शित प्रत्येक समय सम्बन्धी परिणाम पु'ज जो ४ है सो यथार्थमें संख्यात आवली प्रमाण है, क्योंकि अन्तर्मुहूर्ते – संख्पात = संख्यात अविकी) ते क्रमतै जानना । पृ० १२८

बहुरि इहां द्वितोय समयके प्रथम खण्ड अर प्रथम समयका द्वितोय खण्ड (४०) ये दोऊ समान हो है। तैसे हो द्वितीय समयका का द्वितोयादि खण्ड अर प्रथम समयका तृतोयादि खण्ड दोऊ समान हो हैं। इतना विशेष है कि द्वितोय समयका अन्त खण्ड सो प्रथम समयका खण्ड निविषे किसो हो करि समान नाहीं । । ऐसे अधा-प्रमुक्तकरणकालका अन्तसमय पर्यंत जानने। (५०१२६) . ।

ऐसे तिर्यग्रचना जो नरोकर (अनुकृष्टि) रचना तीहि विषे एक एक समय सम्बन्धो खण्डनिक परिणामनिका प्रमाण कहा।।

च्यूर्वे अधाकरणका एक एक समय विषे सम्भवते नाना जोवनिके परिणामनिका प्रमाण कहा। था। अता तिस विषे जुदे जुदे सम्भवते ऐसे एक एक समय सम्बन्धो खण्डिन विषे परिणामनिका प्रमाण इहां कहा। है। ा जारिके और मोचे के समय सम्बन्धो खण्डिन विषे परस्पर समानता पाइये हैं, ताते अनुकृष्टि ऐसा नाम इहां सम्भवे हैं। जितनी सरुद्रा लोए जपरिके समय विषे भी परिणाम खण्ड हो हैं। ऐसे तितनो संरुद्रा लोए निचले समय विषे भी परिणाम खण्ड हो हैं। ऐसे निचले समयसम्बन्धो परिणाम खण्डते ऊपरिके समय सम्बन्धो परिणाम खण्ड विषे समानता जानि इसका नाम अधाप्रवृत्तकरण कहा है। (पृ० १३०)। (ध.६/१,६-६-,४/२९४-२९७)

#### ४. परिणाम संख्यामें अंकुश व ळांगळ रचना

गो. जो./जी. प्र /४६/१००/६ प्रथमसम प्रानुकृष्टिप्रथमसर्व जवन्यखण्डस्य ३६ विरासमयपरिणामानां चरमानुकृष्टिसर्वात्कृष्टलण्डस्य १७ च कुत्रापि साहश्यं नास्ति वैवोपरितनसम्यवित्वण्डानामधस्तनसम्यवित्वण्डैः सह यथासंभवं साहश्यमस्ति । द्वितीयसमया ४० द्विचरमसमयपर्यन्तं १३ प्रथमप्रथमखण्डानि चरमसमयप्रथमखण्डाइ द्विचरमसमयपर्यंतखण्डानि च १४/६५/६६ । स्त्रस्वोपरितनसमयपरिणामैः सह साहश्याभावात असहशानि । इयमङ्कुशरचनेत्युच्यते । तथा द्वितीयसमया ४३ दि-चरमसमय १६ पर्यन्तं चरमचरमखण्डानि प्रथमसमयप्रथमखण्डां ३६ विज्ञेषखण्डानि च स्वस्वाधस्तनसमयपरिणामेः सह साहश्याभावाइ विसहशानि इयं लाङ्करचनेत्युच्यते । च बहुरि इहां विशेष है सो किहिये हैं—प्रथम समय सम्बन्धी प्रथम खण्ड (३६) सौं सर्वसे जवन्य

लण्ड है। नहुरि अन्त समय सम्बन्धो अन्तका अनुकृष्टि लण्ड (१७) सो सर्वोत्कृष्ट है। सो इन दोऊनिक कहीं अन्य लण्डकि समानता नाहीं है। बहुरि अवशेष ऊपरि समय सम्बन्धो लण्डिनिक नीचले समय सम्बन्धो लण्डिनिक सिंहत अथवा नीचले समय सम्बन्धो लण्डिन सिंहत अथवा नीचले समय सम्बन्धो लण्डिन सिंहत अथवा नीचले समय सम्बन्धो लण्डिन लिक ऊपरि समय सम्बन्धो लण्डिन सिंहत यथा सम्भव समानता है। तहां दितीय समयते लगाय दिचरम समय पर्यंत जे समय (२ से १५ तक के समय) तिनिका पिंहला पिंहला पिंहता रूण्ड (४०-५३); अर अंत (नं०१६) समयके प्रथम लण्डित लगाय दिचरम लण्ड पर्यंत (१४-५६) अपने अपने उपितके समय सम्बन्धो लण्डिनकिरि समान नाहीं है, ताते असहश हैं। सो दितीयादि चरम समय पर्यंत सम्बन्धो लण्डिनकी उर्ध्व रचना कीएं अनुश्वे आकारकी दिचरम पर्यंत लण्डिनकी तिर्यंक् रचना कीएं अनुश्वे आकारकी

रचना हो है। तातै याक् अंकुश रचना कहिये। बहुरि डितीय सम्यति लगःई द्विचरम समय पर्यंत सम्बन्धी अंत अंतके लण्ड अर प्रथम समय सम्बन्धी प्रथम खण्ड (३६) बिना अन्य सर्व खण्ड ते अपने अपने नीचले समय सम्बन्धी किसी ही खण्डनिकरि समान नाहीं तातै असरश है। सो इहां द्वितीयादि द्विचरम पर्यन्त समय सम्बन्धी अंत अंत खण्डनिकी उध्वे रचना कीएं उपर नीचे प्रथम समयके द्वितीयादि अंत पर्यंत खण्डनिकी तिर्यक रचना कीए, हसके आकार रचना हो है। तातै यार्ज़ लिंगल चित्र कहिये।

बहुरि जधन्य उत्कृष्ट खण्ड अर उपरि नोचे समय सम्बन्धी खण्डनिकी अपेशा कहे असहश खण्ड तिनि खण्डनि बिना अवशेष सर्वखण्ड अपने ऊपरिके और

नीचले समयसम्बन्धी खण्डनिकरि यथा सम्भव समान है। (पृ०१३०-१३१)। (अंकुश रचनाके सर्व परिणाम यद्यपि अपनेसे नीचेनाले समयोंके किन्हीं परिणाम खण्डोंसे अवश्य मिलते हैं, परन्तु अपनेसे उपरवाले समयोंके किसी भी परिणाम खण्डके साथ नहीं मिलते। इसी प्रकार लांगल रचनाके सर्व परिणाम यद्यपि अपनेसे उपरवाले समयोंके किन्हीं परिणाम खण्डोंसे अवश्य मिलते हैं, परन्तु अपनेसे नीचेवाले समयोंके किसी भी परिणाम खण्डके साथ नहीं मिलते। इनके अतिरिक्त बोचके सर्व परिणाम खण्डके साथ नहीं मिलते। इनके अतिरिक्त बोचके सर्व परिणाम खण्ड अपने उपर अथवा नीचे दोनों ही समयोंके परिणाम खण्डोंके साथ बराबर मिलते ही हैं। (ध.६/१.६-८.४/९१७/१)।

### ५. परिणामोंकी विद्युद्धताके अविमाग प्रतिच्छेद, अंक संदृष्टि व यंत्र

गो. जी./जो. प्र./४६/१०६/१ तत्राघःप्रवृत्तकरणपरिणामेषु प्रथमसमयपरि-णामखण्डानां मध्ये प्रथमखण्डवरिणामा असंख्यातलोकमात्राः --अपथ-तितास्तदा संख्यातप्रतरावलिभक्तासंख्यातलोकमात्रा भवन्ति । अमी च जबन्यमध्यमोरकृष्टभेदभिन्नानां --। ब्रितीयसमयप्रथमखण्डपरिणा-मारच प्राधिका जबन्यमध्यमोरकृष्टविकल्या प्राप्यदसंख्यातलोक्कटे-

स्थानवृद्धिविधिताः प्रथमलण्डपरिणामाः सन्ति । एवं तृतीयसमयादि-चरमसमयपर्यन्त चयाधिकाः प्रथमखण्डपरिणामाः सन्ति तथा प्रथमा-दिसमयेषु द्वितीयादिखण्डपरिणामाः अपि चयाधिकाः सन्ति। अत्र विशुद्धताके अनिभाग प्रतिच्छेदनिकी अपेक्षा वर्णन करिए है। तिनिको अपेक्षा गणना करि पूर्जोक्त अधःकरणनिके खण्डनि विषै अन्पनहूरन वर्णन करें है-तहां अधः प्रवृत्तकरणके परिणामनिविषे प्रथम समय सम्बन्धी परिणामः तिनिके खण्डनिविषे जे प्रथम लण्डके परिणाम तै सामान्यपने असंख्यातलोकमात्र (३६) है। तथापि पूर्वोक्त विधानके अनुसार संख्यात प्रतरावलीको जाका भाग दीजिए ऐसा असंख्यातलोक मात्र हैं (अर्थात् असं/सं. प्रतरा-वली-लोकके प्रदेश )। ते ए परिणाम अविभाग प्रतिच्छेदिनिकी अपेक्षा जघन्य मध्यम उत्कृष्ट मेद लिये हैं । . . क्रमतै प्रथम परिणामतै लगाइ इतने परिणाम (देखो एक षट्स्थान पतित हानि-वृद्धिका रूप) भए पीछे एक बार पट्स्थान वृद्धि पूर्ण होती (अर्थात पूर्ण होती है)। (ऐसी ऐसी) असंख्यात लोकमात्र बार षट् स्थान पतित वृद्धि भए तिस प्रथम खण्डके सब परिणामनिकी संख्या (३१) पूर्ण होई हैं। (जैसे संदृष्टि ≕सर्व अधन्य विशुद्धि ⇒८; एक षट्स्थान पतित वृद्धि=६; असंख्यात लोक कर्ा तो प्रथम खण्डके कुल परिजाम प्रद्रश्०=४८०। इनमें प्रत्येक परिणाम घट्स्थान पतित बृद्धिमें वताये अनुसार उत्तरोत्तर एक-एक वृद्धिगत स्थान रूप है) याते असंख्यात लोकमात्र षट्स्थान पत्तित वृद्धि करि वर्द्धमान प्रथम खण्डके परिणाम हैं। पृ० १३२ ।

तैसे ही द्वितीय समयके प्रथम खण्डका परिणाम (४०) अनुकृष्टि चयकरि अधिक है। तै जघन्य मध्यम उरकृष्ट भेद लिये हैं। सो ये भी यूर्वोक्त प्रकार असंख्यात लोकमात्र षर्स्थान पतित वृद्धिकरि वर्छमान है। "(एक अनुकृष्टि चयमें जितनी षर् स्थानपतित वृद्धि सम्भवे हैं) तितनी बार अधिक षर्स्थानपतित वृद्धि प्रथम समयके प्रथम खण्डमें सम्भवे हैं। (अर्थात यदि प्रथम विकल्प में ई बार वृद्धि ग्रहण की थी तो यहाँ ७ बार ग्रहण करना)। ऐसे ही नृतीय आदि अन्तपर्यन्त समयनिक प्रथम खण्डके परिणाम एक अनुकृष्टि चयकरि अधिक है। बहुरि तैसे ही प्रथमादि समयनिक अपने अपने प्रथम खण्डते द्वितीय आदि खण्डनिक परिणाम भी कमतै एक एक चय अधिक है। तहाँ यथा सम्भव षर्स्थान पतित वृद्धि जेती बार होइ तितना प्रमाण (प्रत्येक खण्डके प्रति) जानना। (पृ० १३३)।

स्य कृत संष्टृष्टि व यन्त्र—उपरोक्त कथनके तारपर्यपरसे निम्न प्रकार संष्ट्रि की जा सकती है।—सर्व जघन्य परिणामकी विश्वित्व — ८ अविभाग प्रतिच्छेद; तथा प्रत्येक अनन्तगुणवृद्धि —१ की वृद्धि। यन्त्रमें प्रत्येक खण्डके जघन्यसे उत्कृष्ट पर्यन्तके सर्व परिणाम दर्शानेके लिए जघन्य व उत्कृष्टवाले दो ही अंक दर्शाये जायेंगे। तहाँ वीचके परिणामोंकी विशुद्धाता क्रमते एक-एक वृद्धि सहित योग्य प्रमाणमें जान लेना।

#### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

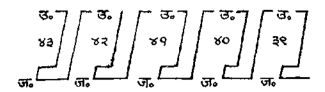
| E               |              |             | yl.    | यम खण्ड                  | f      | द्वे० खण्ड                 | 7              | ० खण्ड                  | ₹             | तु० खण्ड                 | ŀ |
|-----------------|--------------|-------------|--------|--------------------------|--------|----------------------------|----------------|-------------------------|---------------|--------------------------|---|
| मिन्गं जाकाण्डक | समञ          | कुल परिणाम  | चरिषाम | ज॰ से॰ उ॰<br>विशुद्धता   | परिणाम | ज॰ सै॰ उ॰<br>विशुद्धता     | वरिणाम         | ज० से० उ०<br>विशुद्धता  | परियाम        | ज॰ सै॰ उ॰<br>विशुद्धता   |   |
| İ               | १६           | २२२         | १४     | <b>ई</b> ह≂~७५१          | ķķ     | ७६२-५०६                    | ٨ę             | 400-463                 | ধৃত           | <b>=६३</b> -१११          |   |
| 五               | 24           | २१व         | ķξ     | <b>₹8</b> ₹− <b>€</b> £0 | 68     | ई१=-७५१                    | ११             | ७४२-८०ई                 | <b>६</b> ई    | కాంఆ–క <b>६२</b>         |   |
| बंधित           | १४           | २१४         | ५२     | 883~€38                  | ५३     | <b>६</b> ८४-६६७            | 48             | <b>६</b> ६≂-७५१         | ķ٤            | ७५२-२०६                  | l |
|                 | १३           | २१०         | ५१     | <b>484-4</b> 83          | १२     | <b>₹</b> 88}− <b>\$</b> 3} | Ł₹             | ६४५-६१७                 | 48            | ११७-७३३                  | ١ |
|                 | १२           | र∘ई         | ķo     | ४६२–६४१                  | ५१     | <i>६</i> ४२− <u>६</u> ६२   | <sub>१</sub> २ | ५१३-६४४                 | <b>43</b>     | ६४५-६१७                  | 1 |
| Þ               | ११           | २०२         | 8£     | 883-856                  | ķ٥     | ४६२-५४१                    | ५१             | ६४२-५१२                 | ५२            | <b>₹</b> £3− <b>ξ</b> 88 | I |
| वसीय            | १०           | ११८         | 87     | ३६५-४४२                  | ८६     | ४४३-४६१                    | ধ্ত            | ४६२-५ <b>४१</b>         | ११            | ६४२-६६२                  | ۱ |
|                 | L.           | 833         | ४७     | 38368                    | 88     | ३१४-४४२                    | 88             | 883-858                 | 140           | ४६२-५४१                  | ۱ |
|                 | 5            | <b>१</b> १० | λŧ     | \$0 <b>2</b> —\$80       | ૪૭     | ३४८∼३६४                    | 용도             | ३६१-४४२                 | યુદ           | ४४३-४६१                  |   |
| द               | ঙ            | १=६         | 84     | २५७-३०१                  | ૪Ę     | इ०२-३४७                    | પ્રહ           | 384-3€8                 | 8=            | ३१५-४४२                  | I |
| द्वितीय         | Ĉ.           | १८२         | 18.8   | २१३–२५ई                  | ४५     | २६७-३०१                    | γŧ             | \$0 <b>7</b> -380       | 80            | 38=-388                  |   |
|                 | ķ            | 20%         | ४३     | १७०-२१२                  | ४४     | २१३२१६                     | ४५             | २६७-३०१                 | કર્ફ          | ३०२–३४७                  | l |
|                 | 8            | १७४         | ४२     | १२८-१६६                  | ४३     | १७०२१२                     | 88             | २१३−२५६                 | ૪૪            | २६७–३०१                  | ١ |
| ler I           | -<br>ই       | १७०         | ४१     | 59-65                    | ४२     | १२५-१६६                    | ४३             | १७०-२१२                 | 88            | २१३-२५६                  |   |
| प्रथम           | <del>-</del> | १६६         | ۸۰     | 89-⊏€                    | ४१     | ⊏७–१२७                     | ४२             | १२८१६१                  | ૪રૂ           | १७०-२१२                  | l |
|                 | •            | १६२         | 38     | <-8€                     | ४०     | ४७-८६                      | ४१             | <b>≂</b> ७– <b>१</b> २७ | <sub>કર</sub> | १२८-१६६                  |   |

यहाँ स्पष्ट रीतिसे ऊपर और नीचेके समयों के परिणामों की विशुद्धतामें यथायोग्य समानता देलों जा सकतो है। जैसे ईठे समयके द्वितीय खण्ड के ४६ परिणामों में से नं० १ वाला परिणाम २६७ अविभाग प्रतिच्छेदवाला है। यदि एककी वृद्धिके हिसाबसे देलें तो इस ही का नं० २६वाँ [२६७ + (२६ -- १)] = २८१ है। इसी प्रकार चौथे समयके चौथे खण्डका २६वाँ परिणाम भी २८१ अविभाग प्रतिच्छेदवाला है। इसलिए समान है।

#### परिणामोंकी विशुद्धताका अस्प-बहुत्व तथा उसकी प्रपंतर चाल---

गो. जी./जी. प्र /४१/११०/१ तेषां विशुद्धवारणमहुत्वमुच्यते तद्यथा—
प्रथमसमयप्रथमखण्डजवन्यपरिणामविशुद्धिः सर्वतः स्तोकापि जीवराशिलोऽनन्तगुणा अविभागप्रतिच्छेदससृहारिमका भवति १६ ख ।
अतस्तदुरकृष्टपरिणामविशुद्धिरनन्तगुणा । ततो द्वितीयखण्डजवन्यपरिणामविशुद्धिरनन्तगुणा । ततस्तवुरकृष्टपरिणामविशुद्धिरनन्तगुणा ।
एवं तृतीयादिखण्डेच्यपि जवन्योरकृष्टपरिणामविशुद्धयोऽनन्तगुणानन्तगुणाश्चरमखण्डोरकृष्टपरिणामविशुद्धियाँ वर्तन्ते । पुनः प्रथमसमयप्रथमखण्डोरकृष्टपरिणामविशुद्धितो द्वितीयसमयप्रथमखण्डजद्यन्यपरिणामविशुद्धिरनन्तगुणा । ततस्तदुरकृष्टपरिणामविशुद्धिरनन्तगुणा ।

ततो द्वितीयखण्डजघन्यपरिणोमीवसुद्धिरनन्तगुणा तत्रतद्व्हप्रपरि-णामविशुद्धिरनन्तगुणा। एवं तृतीयादिखण्डेष्वपि जवन्योत्कृष्टपरि-णामविशुद्धयोऽनन्तगुणितक्रमेण द्वितीयसमयचरमखण्डोत्कृष्टपरिणाम-विशुद्धिपर्यन्तं गच्छन्ति। अनेन मार्गेण तृतीयादिसमयेष्यपि निर्वर्गण-काण्डकद्विचरमसमयपर्यन्तं जघन्योत्कृष्टपरिणामविशुद्धयोऽनन्तपूणि-तुक्रमेण नेत्व्याः । प्रथमनिर्वर्गणकाण्डकचर्मसमयप्रथम्खण्डजघन्यप्-रिणामविशुद्धितः प्रथमसमयचरमखण्डोत्कृष्टपरिणामविशुद्धिरनन्तगुणाः । ततो द्वितीयनिर्वर्गणकाण्डकप्रथमसमयप्रथमखण्डजघन्यपरिणामविश्-द्धिरनन्तगुणा । ततस्तत्प्रथमनिर्वर्गणकाण्डकद्वितीयसमयचरमखण्डोरकृ-ष्टपरिणामविशुद्धिरनन्तगुणाः ततो द्वितीयनिर्वर्गणकाण्डकद्वितीयसम्-यप्रथमखण्डजघन्यपरिणामविशुद्धिरनन्तगुणा । ततः प्रथमनिर्वर्गणका-ण्डकतृतीयसमयचरमखण्डोत्कृष्टपरिणामविशुद्धिरनन्तगुणा एवमहिग-त्या जधन्यादुरकृष्टं उरकृष्टाज्यस्यमित्यनन्तगुणितक्रमेण परिणासवि-शुद्धिनीत्वा चरमनिर्वर्गणकाण्डकचरमसमयप्रथमखण्डअधन्यपरिणाम-विशुद्धिरनन्तानन्तगुणा। कुतः। पूर्वपूर्वविशुद्धितोऽनन्तानन्तगुणासिद्ध-त्वात् । ततश्चरम्निवर्गणकाण्डकप्रथमसमयचरमखण्डोत्कृष्टपरिणाम-विशुद्धिरनन्तगुणा । ततस्तदुपरि चरमनिर्वर्गणकाण्डकचरमसमयचर-मखण्डोत्कृष्टणरिणामविशुद्धिपर्यन्ता उत्कृष्टखण्डोत्कृष्टपरिणामविशुद्ध-योऽनन्तगुणितक्रमेण गच्छन्ति । तन्मध्ये या जबन्योत्कृष्टपरिणा-मिनशुद्धयोऽनन्तानन्तगुणिताः सन्ति ता न निवक्षिता इति ज्ञातव्यम् । ≈ अब तिनि खण्डिनकै विशुद्धताका अविभाग प्रतिच्छेदनिकी अपेक्षा अरपबहुत्व कहिए हैं--प्रथम समय सम्बन्धी प्रथम खण्डका जघन्य परिणामकी विशुद्धता अन्य सर्व तै स्तोक है। तथापि जीव राशिका जो प्रमाण ताती अनन्तगुणा अविभाग प्रतिच्छेदनिकी समृहको धारै है। बहुरि याते तिसही प्रथम समयका प्रथम खण्डका उत्कृष्ट परि-णामको विशुद्धता अनन्तगुणी है। तातै द्वितीय खण्डकी जधन्य परिणाम विशुद्धता अनन्तगुणी है। तातै तिस ही का उत्कृष्ट परिणाम-की विशुद्धता अनन्तगुणी है। ऐसे ही क्रमते तृतीयादि खण्डनिविषे भी जधन्य उत्कृष्ट परिणामनिकी विशुद्धता अनन्तगुणी अनन्तगुणी अन्तका खण्डकी उत्कृष्ट परिणाम विशुद्धि पर्यंत प्रवर्त्त है। (पृ० १३३) । बहुरि प्रथम समयसम्बन्धी प्रथम खण्डकी उरकृष्ट-परिणाम-विशुद्धतातै द्वितीय समयके प्रथम खण्डकी जधन्य परिणाम विशुद्धता (प्रथम समयके द्वितीय खण्डवत् । अनन्त गुणी है। तातै तिस ही की उत्कृष्ट विशुद्धता अनन्तगुणी है ताते तिस ही के द्वितीय खण्डकी जदन्य परिणाम विशुद्धता अनन्तगुणी है। ताते तिस ही की उरकृष्ट परिणाम विशुद्धता अनन्तगुणी है। ऐसे तृतीयादि खण्डनिविचै भी जधन्य उत्कृष्ट परिणाम विशुद्धता अनन्तगुणी अनुक्रमकरि, द्वितीय समयका अन्त लण्डकी उत्कृष्ट विशुद्धता पर्यन्त प्राप्त हो है। (पृ० १३३)। बहुरि इस हो मार्गकरि तृतीयादि समयखण्डनिविषै भी पूर्वीक्त लक्षणयुक्त जो निर्दर्गणा काण्डक ताका द्विचरम समय पर्यन्त जधन्य उत्कृष्ट परिणाम विशुद्धता अनन्त गुणानुक्रमकरि ज्यावनी । बहुरि प्रथम निर्वर्गणा काण्डकका अन्त समय सम्बन्धी प्रथमखण्डकी जघन्य विशुद्धतालै प्रथम समयका अन्त खण्डकी उस्कृष्ट परिणाम निशुद्धता अनन्तगुणी है। तातै दूसरे निवेर्गणा काण्डकका प्रथम समय सम्बन्धी प्रथम खण्डकी जघन्य परिणाम विशुद्धता अनन्तगुणी है। तातै तिस प्रथम निर्वर्गणा काण्डकका द्वितीय समय सम्मन्धी अन्त खण्डकी उत्कृष्ट परिणाम विशुद्धता अनन्तगुणी है। तातै द्वितीय निवर्गणा काण्डकका द्वितीय समय सम्बन्धी प्रथम खण्डकी जवन्य परिणाम विशुद्धता अनन्तगुणी है। तातै प्रथम निर्वर्गणा काण्डकका तृतीय समय सम्बन्धी अन्त खण्डकी उत्कृष्ट चिशुद्धता अन-त गुणी है। या प्रकार जैसे सर्पको चाल इधरतै उधर और उधरते इधर पनटिन रूप हो है तेसे अधन्यते उत्कृष्ट और उत्कृष्टते अवन्य ऐसे पलटनि विषै अनन्तगुणी अनुक्रमकरि विशुद्धता प्राप्त करिए।



पीछे अन्तका निर्वर्गणा काण्डकका अन्त समय सम्बन्धी प्रथम खण्डकी जमन्य परिणाम विशुद्धता अनन्तानन्तगुणी है। काहै तै १ यातै पूर्व पूर्व विशुद्धताते अनन्तानन्तगुणापनौ सिद्ध्ध है। बहुरि तातै अन्तका निर्वर्गणा काण्डकका प्रथम समय सम्बन्धी अन्त खण्डकी उत्कृष्ट परिणाम विशुद्धता अनन्तगुणी है। ताकै ऊपरि अन्तका निर्वर्गणा काण्डकका अन्त समय सम्बन्धी अन्तखण्डकी उत्कृष्ट परिणाम विशुद्धता पर्यन्त अनन्तगुणा अनुक्रमकरि प्राप्त हो है। तिनि विषे जे ( उपरिके ) जधन्यतै ( नीचेके ) उत्कृष्ट परिणामिनकी विशुद्ध्यता अनन्तानन्तगुणी है ते इहाँ विवक्षा रूप नाहीं है, ऐसे जानना। ( ध. ६/१.६-८, ४/२१८-२१६ )।

( ऊपर ऊपर के समयों के प्रथम खण्डों की जधन्य परिणाम विशुद्धिसे एक निर्वर्गणा काण्डक नीचेके अन्तिम समयसम्बन्धी अन्तिम खण्डको उत्कृष्ट परिणाम विशुद्धि अनन्तगुणी कही गयी है।) उसकी संदृष्टि—( ध. ६/१,६-८,४/२१६) (गो.जी./जी.प्र व भाषा/ ४६/१२०)।



#### ७. अधःप्रवृत्तकरणके चार आवश्यक

६/१-६-५,४/२२२/६ अत्रापत्रत्तकरणे ताव दिठदिखंडगो वा अणु-भागखंडगो वा गुणसेडी वा गुणसंकमो वा णत्थि। कुदो। एदेसि परिणामाणं पुञ्बुत्तचउव्ञिहकज्जुप्पायणसत्तीए अभावादो । केवल-मणंतगुणाए विसोहीए पडिसमयं विम्रुज्मतो अप्यसत्थाणं कम्माणं वेट्ठ।णियमणुभागं समयं पिंड अणंतपुणहीणं बंधदि, पसत्थाणं कम्माणमणुभागं चदुद्ठाणियं समयं पडि अणंतगुणं मंधदि। एरध-रिठिवमंधकालो अंतोमुहूत्तमेलो । पुण्णे पुण्णे दिठदिबंधे पलिदोन-मस्स संखेजजदिभागेणुणियमण्णं द्विदि बंधदि । एवं संखेजसहस्स-नारं द्विदिनंधोसरणेष्ठ करेष्ठ अधापत्रत्तकरणद्वा समप्पदि । अधापत्त-करणपढमसमयटि्ठदिबंधादो चरिमसमयटि्ठदिबंधो संखेजागुण-हीणो । एत्थेव पढमसम्मत्तसंजमासंजमाभिमुहस्स टि्ठदिबंधो संविज्ञगुणहोणो, पढमसम्मत्तसंजमाभिमुहस्स अधापवत्तकरणचरिम-समयरिठदिवंधो संखेजजगुणहीणो ।'' अध प्रवृत्तकरणमें स्थिति-काण्डकघात, अनुभागकाण्डकघात, गुणश्रेणी, और गुण संक्रमण नहीं होता है; नयों कि इन अध-प्रवृत्तपरिणामों के पूर्वोक्त चतुर्विध कायों के उरपादन करनेकी शक्तिका अभाव है।-१. केवल अनन्तगुणी अप्रशस्त कर्मोंके द्विस्थानीय अर्थाद निव और कांजीररूप अनुभाग-को समय समयके प्रति अनन्तगुणित हीन वान्धता है;—३. और प्रशस्त कर्मोंके गुड़ खाण्ड आदि चतुःस्थानीय अनुभागको प्रतिसमय अनन्तगुणित नान्धता है। ४, यहाँ अर्थात् अधःप्रवृत्तकरण कालमें,

स्थितिअन्धका काल अन्तर्मृहूर्त मात्र है। एक एक स्थिति बन्धकाल के पूर्ण होनेपर परयोपमके संख्यातवें भागसे हीन अन्य स्थितिको बान्धता है (दे० अपकर्षण/३)। इस प्रकार संख्यात सहस्र बार स्थिति बन्धापसरणोंके करनेपर अध प्रवृत्तकरणका काल समाप्त होता है।

अधःप्रवृत्तकरणके प्रथमसमय सम्बन्धो स्थितिबन्धसे उसीका अन्तिम समय सम्बन्धो स्थितिबन्ध संख्यात्युणा होन होता है। यहाँ पर ही अर्थात् अधःप्रवृत्तकरणके चरम समयमें, प्रथमसम्यक्त्वके अभिमुख जीवके जो स्थितिबन्ध होता है. उससे प्रथम सम्यक्त्व सहित संयमासंयमके अभिमुख जीवका स्थितिबन्ध संख्यातगुणा होन होता है। इससे प्रथमसम्यक्त्व सहित सक्लसंयमके अभिमुख जीवका अधःप्रवृत्तकरणके अन्तिम समय सम्बन्धी स्थितिबन्ध संख्यातगुणा होन होता है। (इस प्रकार इस करणमें चार आवश्यक जानने—१. प्रतिसमय अनन्तगुणी विशुद्धिः, २. अप्रशस्त प्रकृतियौंका केवल द्विस्थानीय बन्ध और उसमें भी अनन्तगुणी हानिः ३. प्रशस्त प्रकृतियौंक चतुःस्थानीय अनुभागबन्धमें प्रतिसमय अनन्तगुणी वृद्धिः, ४. स्थितिबन्धा अनुभागबन्धमें प्रतिसमय अनन्तगुणी वृद्धः, ४. स्थितिबन्धा असुभागबन्धमें प्रतिसमय अनन्तगुणी वृद्धः, ४. स्थितिबन्धा प्रसर्ण) (ल. सा./मू./३७-३१/७२)/(स. सा./मू./३६३/४०८)/(गो. जी./जी.प्र./४१/१९०/९४)/(गो. क./जी.प्र./४१/९०/९४)/(गो. क./जी.प्र./४१/९०/९४)/(गो. क./जी.प्र./४१/९०/९४)/(गो. क./जी.प्र./४१/९०/९४)/(गो.

#### ८. सम्यक्त्व प्राप्तिसे पहले मी सर्व जीवोंके परिणाम अधःकरण रूप ही होते हैं।

ध. ६/१,६-म,४/२१७/७ मिच्छादिट्ठीआदोणं ट्ठिदिबंधादिपरिणामा वि हेट्ठिमा उवरिमेसु, उवरिमा हेट्ठिमेसु अणुहरंति, तेसि अधरा- वत्तसण्णा किण्ण कदा । ण, इट्ठतादो । कधं एद णव्वदे । अंतदीवय- अधापवत्तणामादो । म्प्रश्न — मिथ्यादृष्टि आदि जीवोंके अधस्तन- स्थितिबन्धादि परिणाम उपरिम परिणामोंमें और उपरिम स्थिति- बन्धादि परिणाम अधस्तन परिणामोंमें अनुकरण करते है, अथित परस्पर समानताको प्राप्त होते हैं; इसलिए इनके परिणामोंकी 'अधः प्रवृत्त' यह संज्ञा क्यों नहीं की । उत्तर—नहीं, क्योंकि यह बात इष्ट है । प्रश्न—यह कैसे जाना जाता है ! उत्तर—क्योंकि 'अधः प्रवृत्त' यह नाम अन्तदीपक है । इसलिए प्रथमोपशमसम्यवत्व होनेसे पूर्व तक मिथ्यादृष्टि आदिके पूर्वोत्तर समयवर्ती परिणामोंमें जो सहज्ञता पायी जाती है, उसकी अधः प्रवृत्त संज्ञाका सूचक है ।

## ५. अपूर्वंकरण निर्देश

#### अपूर्वकरणका स्वक्षण---

ध. १/१,१,१७/गा. ११६-११७/१-३. भिण्ण-समय-द्रिएहि दु जीवेहि ण होइ सञ्बदा सिरसो। करणेहि एकसमयद्रिएहि सरिसो विस-रिसो य।११६। एदिन्ह गुणट्ठाणे विसरिस-समय-द्रिएहि जीवेहि। पुठ्यमपत्ता जम्हा होति अपुठ्या हु परिणामा।११७।

घ. १/१.१,९६/१८०/१ करणाः परिणामाः न पूर्वाः अपूर्वाः । नाना-जीवापेक्षया प्रतिसमयमादितः क्रमप्रवृद्धासंख्येयलोकपरिणामस्यास्य गुणस्यान्तिविक्षतसमयवित्रिप्रणिनो व्यतिरिच्यान्यसमयविद्राणि-भिरप्राप्या अपूर्वा अत्रतनपरिणामेरसमाना इति यावत् । अपूर्वाश्च ते करणाश्चापूर्वकरणाः।''=१. अपूर्वकरण गुणस्थानमें भिन्न समयवर्ती जीवोंके परिणामोंकी अपेक्षा कभी भी सदशता नहीं पायी जाती है, किन्तु एक समयवर्ती जीवोंके परिणामोंकी अपेक्षा सदशता और विसदशता दोनों ही पायी जाती है।११६। (गो. जी./मू /४२/१४०) इस गुणस्थानमें विसदश अर्थात् भिन्न-भिन्न समयमें रहनेवाले जीव, जो पूर्वमें कभी भी प्राप्त नहीं हुए थे, ऐसे अपूर्व परिणामोंको ही धारण करते हैं। इसलिए इस गुणस्थानका नाम अपूर्वकरण है।११७। (गो.जी./मू. १९/९३६)। २. करण राज्यका अर्थ परिणाम है, और जो पूर्व अर्थात् पहिले नहीं हुए उन्हें अपूर्व कहते हैं। इसका तारपर्य यह है कि नाना जीवोंकी अपेक्षा आदिसे लेकर प्रत्येक समयमें क्रमसे बढ़ते हुए सल्यातलोक प्रमाण परिणामवाले इस गुणस्थानके अन्तर्गत विवक्षित समयवर्ती जोवोंको छोड़ कर अन्य समयवर्ती जीवोंके द्वारा अपाप्य परिणाम अपूर्व कहलाते हैं। अर्थात् विवक्षित समयवर्ती जीवोंके परिणाम असमान अर्थात् जीवोंके परिणाम असमान अर्थात् विलक्षण होते हैं। इस तरह प्रत्येक समयमें होनेवाले अपूर्व परिणामों को अपूर्व करण कहते हैं। (यद्यपि यहाँ अपूर्व करण नामक गुणस्थान की अपूर्व करण कहते हैं। (यद्यपि यहाँ अपूर्व करण नामक गुणस्थान की अपूर्व करण कानना। (रा. वा./६/१/१२१६८६/४) (ल. सा. मू./६१/६३)। और भी दे० अपूर्व करण

और भी दे० अपूर्वकरण २. अपूर्वकरणका काल

ध. ६/१,६ ८.४/२२०/१ ' अपुन्तकरणद्वा अंतोमुहुत्तमेत्ता होदि ति ।— अपूर्वकरणका काल अन्तर्महूर्तमात्र होता है । (गो.जी./मू./६३/१४१) (गी.क /मू./६१०/१०६४)।

#### ३. अपूर्वकरणमें प्रतिसमय सम्मन परिणामींकी संख्या

ध. ६/१.६-८,४/२२०/१ अपुञ्चकरणद्धा अंतोमुहुत्तमेत्ता हो दि ति अंतोमुहुत्तमेत्तसमयाणं पढमं रचणा कायञ्जा । तत्थ पढमसमयपाओ-रणिवस होणं पमाणमसंखेज्जा लोगा । विदियसमयपाओग्गिनसोहीणं पमाणमसंखेज्जा लोगा । एवं णेयञ्बं जाव चरिमसमओ ति । ज्ञ अपूर्वकरणका काल अन्तर्मृहूर्त मात्र होता है, इसलिए अन्तर्मृहूर्त-भ्रमाण समयोकी पहले रचना करना चाहिए। उसमें प्रथम समयके योग्य विशुद्धियोंका प्रमाण असंख्यात लोक है, दूसरे समयके योग्य विशुद्धियोंका प्रमाण असंख्यात लोक है। इस प्रकार यह क्रम अपूर्व- करणके अन्तिम समय तक ले जाना चाहिए। (यहाँ अनुकृष्टि रचना नहीं है)।

गो.जी./मू /६३/९४९ अंतोमुहुत्तमेले पडियसमयमसंखलोगपरिणामा।
कमउड्ढा पुळगुणे अणुकट ठीणिष्य णियमेण ।६३। - अन्तर्मुहूर्तमात्र
को अपूर्वकरणका काल तीहिंविषे समय-समय प्रति कमते एक-एक
चय बंधता असंख्यात लोकमात्र परिणाम है। तहाँ नियमकरि पूर्वापर समय सम्बन्धी परिणामनिकी समानताका अभावते अनुकृष्टि
विधान नाहीं है। - इहाँ भी अंक संदृष्टि करि दृष्टांत मात्र प्रमाण
कल्पनाकरि रचनाका अनुक्रम दिखाइये है-( अपूर्वकरणके परिणाम
४०६६; अपूर्वकरणका काल न समय; संख्यातका प्रमाण प्र; चय १६.।
इस प्रकार प्रथम समयसे अन्तिम आठवें समय तक क्रमसे एक एक
चय (१६) बढ़ते - ४४६,४७२,४००,४२०,६३६,११२ और १६८
परिणाम हो है। सर्वका जोड़ = ४०६६ (गो. क्र/मू./६६०/१०१४)।

#### ४. परिणामोंकी विशुद्धता में वृद्धिकम

धः ६/१.६-८.४/२२०/४ "पढमसमयिसोहो हिंती विदिवसमयिसोही औ
विसेसोहियाओ। एवं गेदव्वं जाव चरिमसमओ ति । विसेसो पुण
अंतो मुहुत्तपिडिभागिओ। एदेंसि करणाणं तिव्य-मंददाए अन्पाबहुगं
उच्चदे । तं जधा — अपुट्यकरणस्य पढमसमयजहण्णिया विसोही थोवा।
तत्थेव उक्कस्सिया विसाहो अगंतगुणा। विदियसमयजहण्णिया विसोही
अगंतगुणा। तत्थेव उक्कस्सिया विसोहो अगंतगुणा। तिहयसमयजहण्णिया विसोही अगंतगुणा। तेथ्थेव उक्कस्सिया विसोही अगंतपुणा। एवं णेयव्यं जाव अपुट्यकरणचिरमसमओ ति । क्यम
समयको विशुद्धियोसे दूसरे समयको विशुद्धियाँ विशेष अधिक होती
हैं। इस प्रकार यह कम अपूर्वकरणके अन्तिम समय तक ते जाना
चाहिए। यहाँपर विशेष अन्तर्मुहूर्तका प्रतिभागो है। इन करणोंकी,
अर्थाद अपूर्वकरणकालके विभिन्न समयवर्ती परिणामीको तीव-

मन्दताका अल्पबहुत्व कहते हैं। वह इस प्रकार है—अपूर्व करणकी प्रथम समयसम्बन्धी जधन्य विशुद्धि सबसे कम है। वहाँ पर ही उत्कृष्ट विशुद्धि अनन्तगुणित है। प्रथम समयकी उत्कृष्ट विशुद्धि अनन्तगुणित है। प्रथम समयकी उत्कृष्ट विशुद्धि अनन्तगुणित है। वहाँ पर हो उत्कृष्ट विशुद्धि अनन्तगुणित है। तृतीय समयकी जधन्य विशुद्धि द्वितीय समयकी उत्कृष्ट विशुद्धिसे अनन्तगुणी है। वहाँ पर हो उत्कृष्ट विशुद्धि अनन्तगुणी है। उत्कृष्ट विशुद्धि अनन्तगुणी है। उत्कृष्ट विशुद्धि अनन्तगुणी है। उत्कृष्ट विशुद्धि अनन्तगुणी है। उत्कृष्ट प्रकृष्ट विशुद्धि अनन्तगुणी है। उत्कृष्ट विशुद्धि अनन्तगुणी है। अन्तग्रि हि। उत्कृष्ट विशुद्धि अनन्तगुणी है। उत्कृष्ट विशुद्धि अनन्तगुणी है। उत्कृष्ट विशुद्धि अनन्तगुणी है। अन्तग्रि हो। उत्कृष्ट विशुद्धि अनन्तगुणी है। उत्कृष्ट विशुद्धि अन्तग्रि हो। अन्य हो। उत्कृष्ट विशुद्धि अन्तग्रि हो। अन्तग्य हो। अन्य हो

#### प. अपूर्वकरणके परिणामोंकी संदृष्टि व यन्त्र

कोशकार — अपूर्वकरणके परिणामों की संख्या व विशुद्धियों को दर्शानिके लिए निम्न प्रकार संदृष्टि की जा सकती है—

| समग्र | प्रतिसमय<br>वर्ती कुल<br>परिणाम | ज. से. ड <sub>.</sub><br>विशुद्धियाँ |
|-------|---------------------------------|--------------------------------------|
| 2     | ५६८                             | \$\$85-F08£                          |
| છ     | १५२                             | \$८ <i>६७-</i> 888८                  |
| Ę     | ५३६                             | ३ <b>३६१~३</b> 5६६                   |
| ķ     | ५२०                             | २८४१-३३६०                            |
| 8     | ५०४                             | २३३७२८४०                             |
| 3     | ४८८                             | १८४६२३३६                             |
| ₹ .   | ४७२                             | ६३७७-१८४८                            |
| 8     | ४५६                             | ६२१-१३७ई                             |
|       | ४०१६                            | सर्व परिणाम                          |

कुल परिणाम = ४०६६, अनन्त गुणी वृद्धि = १ चय, सर्व-जदम्य परिणाम = अध करण-के उत्कृष्ट परिणाम ६१६ से आगे अनन्तगुणा = ६२१ ॥

यहाँ एक ही समयवर्ती जीवोंके परिणामों में यद्यपि समानता भी पायी जाती है, वयोंकि एक ही प्रकारकी विशुद्धिवाले अनेक जीव होने सम्भव हैं। और विसदशता भी पायी जाती है, क्योंकि एक समयवर्ती परिणाम विशुद्धियोंकी संख्या अ-संख्यात लोक प्रमाण है।

परन्तु भिन्न समयवर्ती जोवोके परिणामोंमें तो सर्वथा असमानता ही है, समानता नहीं; क्योंकि, यहाँ अधःकरणवद अनुकृष्टि रचना-का अभाव है।

## ६. अपूर्वकरणके चार आवश्यक

ल.सा./मू./५३-५४/५४ गुणसेढीगुणसंकमिठिदिरसर्खंडा अपुञ्चकरणादो । गुणसंकमेण सम्मा मिस्साणं पूरणोत्ति हवे । १३। ठिदि बंधोत्सरणं पूण अञ्चापनत्तादुपूरणोत्ति हवे। ठिदिबंधट्ठिदिखंडुक्कोरणकाला समा होति । ५४। = अपूर्वकरणके प्रथम समयतै लगाय यावत् सम्यवस्वन मोहनी मिश्रमोहनोका पूरणकाल, जो जिस काल विषे गुणसंक्रमणकरि मिथ्यात्वकौ सभ्यक्त्यभोहनी मिश्रमोहनी रूप परिणमावै है, तिस कालका अन्त समग्र पर्यन्त १. गुणश्रेणी. २. गुणसंक्रमण, ३. स्थिति खण्डन और ४, अनुभाग खण्डन ए च्यार आवश्यक हो हैं।५३। बहुरि स्थिति वंधापसरण है सो अध प्रवृत्त करणका प्रथम समयते लगाय तिसं गुणसंक्रमण पूरण होनेका काल पर्यंत हो है। यदापि प्रायोग्य लिधतें हो स्थितित्रंधापसरण हो है, तथापि प्रायोग्य लब्धिकै सम्यक्त्व होनेका अनवस्थितपना है। नियम नाहीं है। तातें ग्रहण न कीया। बहुरि स्थिति बंधाण्सरण काल अर स्थितिकांडकोत्करण-काल ए दोऊ समान अन्तर्भुहूर्तमात्र है। (विशेष देखो अपकर्षण / ३,४) ( ययपि प्रथमसम्यन्त्यका आश्रय करके कथन किया गया है। पर सर्वत्र ये चार आवश्यक यथासम्भव जानना ।) ( ध. ६/१, ६-५ ६/२२४/१ तथा २२७/७) (*स.* सा./मू./३६७/४८७), (गो. जी./जी प्र,/५४/१४७/८ ) ।

#### ७. अपूर्वेकरण व अधःप्रवृत्तकरणमें कथंचित् समानता असमानता

धः १/१,१,१७/१००/४ एतेनापूर्व निशेषेण अध प्रवृत्त परिणामन्युदासः कृत' इति द्रष्टन्य', तत्रतनपरिणामानामपूर्व स्वाभावाद । = इसमें दिये गये अपूर्व निशेषणसे अधःप्रवृत्त परिणामोंका निराकरण किया गया है; ऐसा समभना चाहिए; क्यों कि, जहाँ पर उपरितनसमयवर्ती जीवोके परिणामोंके साथ सदश भी होते हैं और विसदश भी होते हैं ऐसे अधःप्रवृत्तमें होनेवाले परिणामोंमें अपूर्वता नहीं पायी जाती। (उपर उपरके समयोमें नियमसे अनन्तगुण विशुद्ध विसदश ही परिणाम अपूर्व कहता सकते हैं)।

ल, सा./मू./१२।८४ विदियकरणादिसमयादंतिमसमओत्ति अवस्वर-मुद्धी । अहिगदिणा लल्ल सब्बे होति अणंतेण गुणियकमा ।१२। = दूसरें करणका प्रथम समयते लगाय अन्त समयपर्यन्त अपने जवन्यते अपना उत्कृष्ट अर पूर्व समयके उत्कृष्टते उत्तर समयका जवन्य परिणाम क्रमते अनन्तगुणीं विशुद्धता लीएं सर्पकी चालबत् जानने । (विशेष देखो करण ।१/४ तथा करण ।४/६)।

#### ६. अनिवृत्तिकरण निर्देश

#### १. अनिवृत्तिकरणका लक्षण

ध, १/१.१.१०/११६-१२०/१८६ एकम्मिकालसमए संठाणादीहि जह णिवट्टंति। ण णिवट्टंति तह चिय परिणामेहि मिहो जे हु।११६। होति अणियहिणोते पिडसमयं जेस्सिमेकपरिणामा। विम्लयर-फाण- हुयवह-सिहाहि णिद्द कम्म-वणा।१२०। = अन्तर्मृहूर्तमात्र अनिवृत्तिकरणके कालमें-से किसी एक समयमें रहनेवाले अनेक जीव जिस प्रकार शरीरके आकार, वर्ण आदि बाह्यरूपसे और ज्ञानोपयोगादि अन्तरंग रूपसे परस्पर भेदको प्राप्त होते हैं, उस प्रकार जिन परिणामोंके द्वारा उनमें भेद नहीं पाया जाता है उनको अनिवृत्तिकरण परिणामवाले कहते है। और उनके प्रत्येक समयमें उत्तरोत्तर अनन्त गुणी विशुद्धिसे बढ़ते हुए एकसे ही (समान विशुद्धिको लिये हुए ही) परिणाम पाये जाते हैं। तथा वे अत्यन्त निर्मल ध्यानरूप अग्निकी शिखाओं कर्मवनको भस्म करनेवाले होते हैं। ११६-१२०। (गो. जी./सू./४६-५७/१४६), (गो. क./सू./६११-६१२/१०६०), (ल. सा./जी. प्र./३६/७१)।

य. १/१.१,१०/१८३।११ समानसमयावस्थितजीवपरिणामानां निर्भेदेन गृत्तिः निवृत्तिः । अथवा निवृत्तिव्यावृत्ति , न विद्यते निवृत्तिर्थेषां तेऽनिवृत्तयः । समान समयवर्ती जीवोंके परिणामोंकी भेद रहित यृत्तिको निवृत्ति कहते हैं । अथवा निवृत्ति शब्दका अर्थ व्यावृत्ति भी है । अतएव जिन परिणामोंकी निवृत्ति अर्थात् व्यावृत्ति नहीं होती (अर्थात् जो झूटते नहीं ) उन्हें ही अनिवृत्ति कहते हैं ।

## २. अनिवृत्तिकरणका काल और भी दे० अनिवृत्तिकरण

ध. ६/१.६-८, ४/२२१/८ अणियद्दीकरणद्धा अंतोमुहुत्तमैता होदि ति तिस्मे अद्राए समया रचेरव्या । = अनिवृत्तिकरणका काल अन्त-मृदूर्तमात्र होता है । इसलिए उसके कालके समयोंकी रचना करना भाहिए ।

#### ३. अमिवृत्तिकर्णमें प्रति समय एक ही परिणाम सम्मव है

ध, ६/१.६-८.४/२२१/६ एतथ समयं पिड एक्केक्को चैत्र परिणामो होदि, एक्किम्हिसमए जहण्णुक्कस्सपरिणामभेदाभावा। =यहाँ पर अर्थात अनिष्टृश्चिकरणमें, एक एक समयके प्रति एक-एक ही परिणाम होता है; क्योंकि, यहाँ एक समयमें जधन्य और उत्कृष्ट परिणामोंके भेद-का अभाव है। (त. सा./मू./प्रश्रित तथा जी. प्र./क्र्री/७१)।

#### ध. भनिवृत्तिकरणके परिणामोंकी विश्वद्धतामें वृद्धिकम

धः ६/१,६-५,४/२२१/११ एदासि (अणियट्टीकरणस्स) विसोहीणं तिक्न-मंददाए अप्पानहुगं उच्चदे—पढमसमयिसोही थोवा। विदियसमयिक्सोही अणितगुणा। तत्तो तिदयसमयिक्सोही अजहण्णु-क्कस्सा अणंतगुणा। एवं णेयक्वं जाव अणियट्टीकरणद्धाए चरिम-समओ ति। —अम अनिवृत्तिकरण सम्बन्धी विशुद्धियोंकी तीवता मन्दताका अक्पबहुत्व कहते हैं—प्रथम समय सम्बन्धी विशुद्धि सबसे कम है। उससे द्वितीय समयकी विशुद्धि अनन्तगुणित है। उससे तृतीय समयकी विशुद्धि अजवन्योत्कृष्ट अनन्तगुणित है। इस प्रकार यह कम अनिवृत्तिकरणकालके अन्तिम समय तक ले जाना चाहिए।

#### ५ नाना जीवोंमें योगोंकी सदशताका नियम नहीं है

ध. १/१,१,२७/२२०/६ ण च तेसि सब्बेसि जोगस्स सरिसक्तणे णियमो अरिथ लोगपूरणम्हिट्ठ्यकेवलीणं व तहा पडिवायय-मुक्ताभावादो। — अनिकृत्तिकरणके एक समयवर्ती सम्पूर्ण जीवोंके योगकी सहज्ञता- का कोई नियम नहीं पाया जाता। जिस प्रकार लोकपूरण समुद्धातमें स्थित केविद्योंके योगकी समानताका प्रतिपादक परमागम है उस प्रकार अनिकृत्तिकरणमें योगकी समानताका प्रतिपादक परमागमका अभाव है।

#### नाना जीवोंमें काण्डक घात आदिकी समानता और प्रदेश बन्धकी असमानता

ध. १/१,१.२७/२२०/६ ण च अणियदिठिम्ह पदेसबंधो एयं समयिम्ह बहुमाणसञ्बजीबाणं सिरसो तस्स जोगकारणत्ताहो।—तहो सिरसपरिणामत्तादो सञ्बेसिमणियद्ठीणं समाणसमयसंदिठ्याणं दिठिदिअणुभागधादत्त-बंधोसरण-गुणसेढि-णिज्जरासंक्मणं सिरसत्तणं सिद्धं।
—परन्तु इस कथनसे अनिवृत्तिकरणके एक समयमें स्थित सम्पूर्ण
जीवोके प्रदेशबन्ध सदश होता है. ऐसा नहीं समभ लेना चाहिए:
क्योंकि, प्रदेशबन्ध योगके निमित्तसे होता है और तहाँ योगोंके
सदश होनेका नियम नहीं है (देखो पहले नं०६ बाला शोर्षक)।
...इसलिए समान समयमें स्थित सम्पूर्ण अनिवृत्तिकरण गुणस्थानवाले जीवोंके सदश परिणाम होनेके कारण स्थितिकाण्डकघात, अनुभागकाण्डकघात, बन्धापसरण, गुणश्रेणी निर्जरा और संक्रमणमें भी
समानता सिद्ध हो जाती है।

क्ष. सा./मू./४१२-४१३/४६६ बाहरपढमे पढमं ठिदिखं इविसरिसं दु विदियादि। ठिदिखंडयं समाणं सव्वस्स समाणकालिम्ह ।४१२। पक्षस्स संखभागं अवरं तु वरं तु संखभागहियं । घादादिमढिदिखंडो सेसो सञ्बस्स सरिसा हु ॥४१३। = अनिवृत्तिकरणका प्रथम समयविषै पहिला स्थिति खण्ड है सो तो विसदश है, नाना जीवनिकें समान नाहीं है। बहुरि द्वितीयादि स्थितिखण्ड हैं ते समानकाल विर्धे सर्व-जीवनिकें समान हैं। अनिवृत्तिकरण माद्री जिनकीं समान काल भया तिनकें परस्पर द्वितीयादि स्थितिकाण्डक आयामका समान प्रमाण जानना ।४१२। सो प्रथम स्थिति खण्ड जधन्य तो परयका असंख्यातवाँ भाग मात्र है। उत्कृष्ट ताका संख्यातवाँ भाग करि अधिक है। बहुरि अवशेष द्वितीयादिखण्ड सर्व जीवनिके समान हो हैं। अपूर्वकरणका प्रथम समयतै लगाय अनिवृत्तिकरणविषै यावत् प्रथम खण्डका घात न होइ तावत् ऐसे ही संभवै (अथित् विसीके स्थिति खण्ड जघन्य होइ और किसीके उत्कृष्ट) बहुरि तिस प्रथम-काण्डकका धात भए पीछे समान समयनिविषे प्राप्त सर्व जीवनिकें स्थिति सत्त्वकी समानता हो है, तातै द्वितीयादि काण्डक आयामकी भी समानता जाननी ।४१३।

#### ७. अनिवृत्तिकरणके चार आवश्यक

घ. ६/१.६-८.५/१२६/८ ताघे चेत्र अण्णो हिठ्दिखंड औ अण्णो अणुभागखंड ओ, अण्णो हिठ्दिबंघो च आढतो। पुठ्नोक हिड्दपदेसग्गादो
असं खेज्जगुणं पदेसमोक हिड्दूण अपुट्नकरणो व्य गलिदसेसं गुणसे ढिं
करेंदि। ... एवं हिठ्दिबंघ-हिठ्दिखंड य-अणुभागरणंड यसहस्सेसु गदेसु
अणियही अद्वधाए चिरमसमयं पावदि। = उसी (अनिवृत्तिकरणको
प्रारम्भ करने के) समयमें ही १, अन्य स्थितिखण्ड, २, अन्य अनुभाग
खण्ड और ३, अन्य स्थिति चन्य (अपसरण) को आरम्भ करता है।
पूर्वमें अपकिषत प्रदेशायसे असंख्यात गुणित प्रदेशका अपकर्षण कर
अपूर्वकरणके समान गलितावर्शेष गुणश्रेणीको करता है। ... इस प्रकार
सहस्रो स्थितिष्य, स्थितिकाण्ड कथात, और अनुभागकाण्ड कथातींक
व्यतीत होनेपर अनिवृत्ति करणके कालका अन्तिम समय प्राप्त होता
है। (ज. सा./मू/८३-८४/११८), (क्ष. सा./मू/४११-४३०/४६५)।

#### ८. अनिवृत्तिकरण व अपूर्वकरणमें अन्तर

घ १/१.१.१७/९ ४/१ अपूर्वकरणाश्च तादक्षाः केचित्सन्तीति तेषामप्ययं व्यपदेश' प्राप्नोतीति चैन्न, तेषां नियमाभावातः। = प्रश्न-अपूर्व-करण गुणस्थानमे भी कितने ही परिणाम इस प्रकारके होते हैं (अर्थात् समान समयवर्ती जोबोके समान होते हैं और असमान समयवर्तीके भी परस्पर समान नहीं होते ) अतएव उन परिणामोको भी अनिवृत्ति संज्ञा प्राप्त होनी चाहिए। उत्तर—नहीं, क्योंकि, उनके निवृत्ति रहित (अर्थात समान ) होनेका कोई नियम नहीं है। ल. सा./जी. प्र./३६/७१/१६ अनिवृत्तिकरणोऽपि तथैव पूर्वोत्तरसमग्रेषु संख्याविशुद्धिसादश्याभावाद् भिन्नपरिणाम एव । अयं तु विशेष'---प्रतिसमयमेकपरिणामः जवन्यमध्यमोरकृष्ट्रपरिणामभेदाभावात् । यथाध'प्रवृत्तापूर्वकरणपरिणामाः प्रतिसमयं जघन्यमध्यमोत्कृष्टभेदाद-संस्थातलोकमात्रविकल्पाः षट्स्थानवृद्धचा वर्द्धमानाः सन्ति न **नथानिवृत्तिकरणपरिणामा**ः तेषामेकस्मिन् समये कालत्रयेऽपि विशुद्धिसादृश्यादैक्यमुपचर्यते । 😑 यदापि अपूर्वकरणकी भाँति अनिवृत्तिकरणमें भी पूर्वीत्तर समयोगे होनेवाले परिणामींकी संख्या व विशुद्धि सदश न होनेके कारण भिन्न परिणाम होते हैं, परन्तु ग्रहाँ यह विशेष है कि प्रतिसमय एक ही परिणाम होता है, क्यों कि यहाँ जबन्य मध्यम और उत्कृष्ट परिणामरूप भेदका अभाव है। अर्थात् जिस प्रकार अध्यवसकरण और अपूर्वकरणके परिणाम प्रतिसमय जवन्य मध्यम और उत्कृष्टके भेदसे अस ख्यात लोकमात्र विकल्प-सहित षट्स्थान बृद्धिसे बर्द्ध मान होते है, उस प्रकार अनिवृत्तिकरणके परिणाम नहीं होते; वयोंकि, तीनों कालोमें एक समयवर्ती उन परि-णामोर्ने विशुद्धिकी सदशता होनेके कारण एकता कही गयी है।

## यहाँ जीवोंके परिणामोंकी समानताका नियम समान समयवालोंके लिए ही है, यह कैसे कहते हो ?

घ. १/१.१.१०/१० ४/२ समानसमयस्थितजीवपरिणामानामिति कथम-धिगम्यत इति चेन्न, 'अपूर्वकरण' इत्यनुवर्त्त नादेव द्वितीयादिसमय-वर्तिजीवै' सह परिणामापेक्षया भेदसिद्धे । ≈प्रश्न—इस गुणस्थान-मे जो जीवोके परिणामोंकी भेदरहित वृत्ति बत्तलायी है, वह समान समयवर्ती जीवोंके परिणामोंकी ही विविश्तित है यह केसे जाना । उत्तर—'अपूर्वकरण' पदकी अनुवृत्तिसे ही यह सिद्ध होता है कि इस गुणस्थानमें प्रथमादि समयवर्ती जीवोका द्वितोयादि समयवर्ती जीवोके साथ परिणामोकी अपेक्षा भेद है।

#### ९०. गुणश्रेणी आदि अनेक कार्योंका कारण होते हुए भी इसके परिणामोंमें अनेकता क्यों नहीं कहते

ध. १/१,१,२७/२१६/२ कउज-णाणत्तादो कारणणाणत्तमणुमाणिकादि इदि एदमविण घडदे, एयादो मोग्गरादो बहुकोडिकवालोवलंभा। तस्थ वि होसु णाम मोगगरो एखा, ण तस्स सत्तीणमैयत्तं, तदो एयक्खण्य-रुप्पत्ति-प्पसंगादो इदि चे तो क्खहि एत्थ वि भवद् णाम द्विदिकंडय-घाद-अणुभागकंडमघाद - द्विदिनं घोसरण - गुणसं व म-गुणसेढी-द्विद-अणुभागबंध-परिणामाणं णाणत्तं तो वि एग-समयसंठियणाणा-जीवाणं सरिसा चेव, अण्णहा अणियद्विविसेसणाणुववत्तीदो। जइ एवं, तो सब्वेसिम्णियट्टी-लमेय-समयम्ह बद्दमाणाणां द्विदि-अणु-भागवादाणं सरिसत्तं पावेदि त्ति चे ण दोसो, इट्टलादो। पढम-द्विदि-अणुभाग-खंडदाणं-सरिसत्त णियमो णत्थि, तदो णेदं घडदि ति चे ण दोसो, हद सेस-दि्ठदि अणुभागाणं एय-पमाण-णियम-दंसणादो ।= प्रश्न - अनेक प्रकारका कार्य होनेसे उनके साधनभूत अनेक प्रकारके कारणोंका अनुमान किया जाता है ! अर्थात अनि-वृत्तिकरण गुणस्थानमें प्रतिसमय असंख्यातगुणी कर्मनिर्जरा, स्थितिकाण्डकघात आदि अनेक कार्य देखे जाते हैं. इसलिए उनके साधनभूत परिणाम भी अनेक प्रकारके होने चाहिए! उत्तर-यह कहना भी नहीं बनता है, क्यों कि, एक मुद्दगरसे अनेक प्रकारके कपालरूप कार्यकी उपलब्धि होती है। प्रश्न-वर्होपर मुद्दगर एक भले ही रहा आवे, परन्त उसकी शक्तियों में एकपना नहीं बन सकता है। यदि मुद्दगरकी शक्तियों में भी एकपना मान लिया जाने तो उससे एक कपालस्व कार्यकी ही उत्पत्ति होगी ! उत्तर-यदि ऐसा है तो यहाँपर भी स्थितिकाण्डकघात, अनुभागकाण्डकघात, स्थितिबन्धा-पसरण, गुणसंक्रमण, गुणश्रेणीनिर्जरा, शुभ प्रकृतियोके स्थितिबन्ध और अनुभागनन्धके कारणभूत परिषामीमें नानापना रहा आवे. तो भी एक समयमें स्थित नाना जीवोंके परिणाम सदश ही होते हैं. अन्यथा उन परिणामोके 'अनिवृत्ति' यह विशेषण नहीं बन सकता है। प्रश्न--यदि ऐसा है तो एक समयमे स्थित सम्पूर्ण अनिवृत्ति-करण गुणस्थानवालोके स्थितिकाण्डकघात और अनुभागकाण्डकघात-की समानता प्राप्त हो जायेगी। उत्तर—यह कोई दोष नहीं है. क्यों कि यह बात तो हमें इष्ट ही है-दे करण/६/६। पश्न-प्रथम स्थितिकाण्डक और प्रथम अनुभागकाण्डककी समानताका नियम तो नहीं पाया जाता है, इसलिए उक्त कथन घटित नहीं होता है ? उत्तर-यह भी कोई दोष नहीं है, क्योंकि, प्रथम स्थितिके अवशिष्ट रहे हुए खण्डका और उसके अनुभाग खण्डका अनिवृत्तिकरण गुण-स्थानवाते प्रथम समयमे ही घात कर देते हैं, अतएव उनके दिती-यादि समयोगे स्थितिकाण्डकोंका और अनुभागकाण्डकोका एक प्रमाण नियम देखा जाता है।

करण लब्धि—दे० लब्धि/४। करणानुयोग—दे० अनुमोग।

करभवेदिनी--भरत आर्य खण्डकी एक नदी-दे० मनुष्य/४ ।

करोरी-भरत आर्यखण्डकी एक नदी-दे० मनुष्य/४।

करणा—स, सि./७/११/३४१/० दीनानुग्रहभावः कारुण्यम् । = दीनीं पर दयाभाव रखना कारुण्य है । (रा वा./७/११/३/४३८/११) (ज्ञा /२७/८-१०)

भ. आ /वि /१६१६/१६/१६/१३ शारीरं, मानसं, स्वाभाविकं च दु खम-सह्माप्नुवतो रृष्ट्वा हा वराका मिण्यादर्शनेनाविरस्या कषायेणाशुभेन योगेन च समुपाजिताशुभकर्मपर्यायपुद्दगत्तस्कन्धतदुपोद्भवा विपदो विवशाः प्राप्तुवन्ति इति करुणा अनुकम्पा । =शारीरिकः, मानसिकः और स्वाभाविक ऐसी असहा दुःखरादि। प्रािंग्योको सता रही है, यह देखकर, ''अहह, इन दोन प्राणियोने निध्यादर्शन, अविरति, कषाय और अशुभयोगसे जो उत्पन्न किया था; वह कर्म उदयमें आकर इन जीवोंको दुःख दे रहा है। ये कर्मवश होकर दुःख भोग रहे हैं। इनके दुःखसे दु खित होना करुणा है।

भ. आ /बि १९२६/१६५०/३ दया सर्वप्राणिविषया। -सर्व प्राणियोके जपर उनका दुःख देखकर अन्त करण आर्द्र होना दयाका लक्षण है।

\* अनुकरपाके भेद व **ळक्षण-**दे० अनुकरपा।

#### २. कृहणा जीवका स्वमाव है

ध. १३/५.४.४८-/३६१/१४ करुणाए कारणं कम्मं करुणे ति कि ण वृत्तं। ण करुणाए जीवसहाबस्स कम्मजणिदत्तिवरोहादो। अकरुणाए कारणं कम्मं वत्तव्वं। ण एस दोसो, संजमघादिकम्माणं फलभावेण तिस्से अध्यवगमादो। = प्रश्न-करुणाका कारणभूत कर्म करुणा कर्म है, यह क्यो नहीं कहा व उत्तर-नहीं, क्योंकि, करुणा जीवका स्वभाव है, अतएव उसे कर्मजनित मानमेमें विरोध आता है। प्रश्न-तो फिर अकरुणाका कारण कर्म कहना चाहिए! उत्तर-यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि, उसे संयमघाती कर्मोंके फलरूपसे स्वीकार किया गया है।

#### ३. करणा धर्मका मूल है

कुरल/२६/२ यथाकमं समीक्ष्येव दयां चित्तेन पालयेत्। सर्वे धर्मा हि भाषन्ते दया मोक्षस्य साधनम् ।२। =ठीक पद्धतिसे सोच-विचारकर हृदयमें दया धारण करो, और यदि तुम सर्व धर्मोंसे इस नारेमें पूछकर देखोगे तो तुम्हें मालूम होगा कि दया ही एकमात्र मुक्तिका साधन है।

पं.िन /६/३७ मेषां जिनोपदेशेन कारूण्यामृतपूरिते । चित्ते जीवदया नास्ति तेपां धर्मः कुतो भवेत ।३७। मूलं धर्मतरोराचा वतानां धाम संपदाम् । गुणानां निधिरित्यिङ्गदया कार्या विवेकिभिः ।३८। = जिन भगवानके उपदेशसे दयाखुतारूप अमृतसे परिपूर्ण जिम श्रावकांके हृदयमें प्राणिदया आविर्भृत नहीं होती है उनके धर्म कहाँसे हो सकता है । १३७। प्राणिदया धर्मरूपी वृक्षकी जड है, वर्तोमें मुख्य है, सम्पत्तियोंका स्थान है और गुणोंका भण्डार है। इसलिए उसे विवेकी जनोंको अवश्य करना चाहिए ।३८।

#### ४. करुणा सम्यक्तका चिह्न है

ना.अ./४१२/पं. जयचन्द "दश लक्षण धर्म दया प्रधान है और दया सम्यक्तका चिह्न है। (और भी देखो सम्यय्दर्शन/I/२। प्रश्नम संवेग आदि चिह्न)।

#### ५. परन्तु निश्चयसे करुणा मोहका चिह्न हैं

प्र.सा./पू./५६ अट्ठे अजधागहण करुणाभावश्च तिर्यंड्मनुजेषु । विषयेषु च प्रसङ्घो मोहस्यैतानि लिङ्गानि ।८६। = पदार्थका अयथार्थ प्रहण और तिर्यच मनुष्योंके प्रति करुणाभाव तथा विषयों-की संगति (इष्ट विषयों में प्रीति और अनिष्ट विषयों में अप्रीति) ये सम मोहके चिह्न है।

प्र.सा./त.प्र /द्र तिर्यग्मनुष्येषु प्रेक्षाहेँ ज्विष कारुण्यबुद्धया च मोहस्र मिणित संभवत्रिष त्रिभूमिकोऽपि मोहो निहन्तव्यः। चित्रंग्मनुष्य प्रेक्षायोग्य होनेपर भी उनके प्रति करुणाबुद्धिसे मोहको जानकर, तरकाल उत्पन्न होते भो तीनों प्रकारका मोह (दे० ऊपर मूलगाथा) नष्ट कर देने योग्य है।

प्र सा./ता. वृ./८६ शुद्धास्मोपलिधलक्षणपरमोपेक्षासंयमाद्विपरीत करुणाभावो दयापरिणामश्च अथवा व्यवहारेण करुणाया अभावः। केषु विषयेषु । तिर्यग्मनुजेषु, इति दर्शनमोहचिह्नं। चशुद्धात्माकी उपलब्धि है लक्षण जिसका ऐसे परम उपेक्षा संयमसे विपरीत करुणाभाव या दयापरिणाम अथवा व्यवहारसे करुणाका अभाव, किनमें — तिर्यंच मनुष्योमें; ये दर्शनमोहका चिह्न है।

#### निश्चयसे बैराग्य ही करुणा है

स.म./१०/१०८/१३ कारुणिकत्वं च वैराग्याई न भिदाते । ततो युक्तमुक्तम् अहो विरक्त इति स्तुतिकारेणोपहासवचनम् । क्रकणा और वैराग्य अत्म-अलग नहीं हैं । इसिक्ए स्तुतिकारने (दे० मृत श्लोक नं० १०) 'अहो विरक्तः' ऐसा कहकर जो उपहास किया है सो ठीक है।

करोति करोति किया व इप्ति क्रियामें परस्पर विरोध।
—दे० चेतना/३।

कर्षा गुर्जर नरेन्द्र राजा जगतुङ्गके छोटे भाई इन्द्रराजका पुत्र था। इसकी सहायतासे ही श. सं. ७५७ (ई. ०३६) मे अमोधवर्ष प्रथमने राष्ट्रकूटोंको जीतकर उनके राष्ट्रकूट देशपर अधिकार किया था। अमोधवर्षके अनुसार इनका समय ई० ०१४-०७० आता है। —दे० इतिहास/३/४।

कर्कोटक -- कंटक द्वीपमें स्थित एक पर्वत-दे मनुष्य/४।

कर्णइन्द्रिय-ते० इन्द्रिय/१।

कर्णगोिस—ई श. ७-० के एक बौद्ध नैयायिक थे। इनने धर्म-कीर्ति कृत 'प्रमाणवातिक' की स्ववृत्ति नामकी टीका लिखी है। (सि.वि /३४/पं. महेन्द्रकुमार)

कर्ण (राजा)—(पा. पु /सर्ग /श्लो०)—पाण्डुका पुत्र था। कुँवारी कुन्तीसे उत्पन्न हुआ था। (७/२३७-६७)। चम्पा नगरीके राजा भानुके यहाँ पला (७/२८८)। महाभारत युद्धमें कौरवोके पक्षसे लड़ा (१६/७१)। अन्तमें अर्जु न द्वारा मारा गया। (२०/२६३)।

कर्णविधि—Diagonal method (ज.प /प्र.१०ई)।

कणं सुवर्ण - बंगालका वर्तमान वनसोना नामका ग्राम जो पहले वंग (वंगाल) देशको राजधानी थी। (म पु/प,४६/पं. पन्नालाल)।

कर्तेच्य जीवका कर्तव्य अकर्तव्य —दे० धर्म/४।

कर्ती यद्यपि लोकमें भैं घट, पट आदिका कर्ता हूँ ऐसा ही व्यव-हार प्रलित है। परन्तु परमार्थ में प्रत्येक पदार्थ परिणमन स्वभावी होने तथा प्रतिक्षण परिणमन करते रहनेके कारण वह अपनी पर्यायका ही कर्ता है। इस प्रकारका उपरोक्त भेद कर्ता कर्म भाव विकल्पात्मक होनेके कारण परमार्थ में सर्वत्र निषद्ध है। अभेद कर्ता कर्म भावका विचार ही ज्ञाता द्रष्टाभावमें ग्राह्म है।

| <ol> <li>कर्ताकर्म सामान्य निर्देश</li> </ol> | ١. | कर्ताकम | सामान्य | निर्देश |
|-----------------------------------------------|----|---------|---------|---------|
|-----------------------------------------------|----|---------|---------|---------|

- १ निश्चय कर्ताकारकका लक्तण व निर्देश।
- र ∤ तिश्चय कर्मकारकका ,, ,,
- ३ किया सामान्यका ,, ,,
- ४ कर्मकारकके प्राप्य विकार्थ आदि तीन मेदोंका लक्ष्य व निर्देश।
- \* अभाचार्यका कर्ता गुख।

—दे० प्रकुर्वी ।

- २. निश्चय कर्ता कर्म माव निर्देश
- १ निश्चपसे कर्ता कर्म व अधिकरण्में अमेद है।
- २ निश्चयसे कर्ता कर्म व करणमें अमेद है।
- ३ निश्चयसे कर्ता व करणमें भमेद।
- ४ निश्चयसे वस्तुका परिणामो परिणाम सम्बन्ध ही उसका कर्ता कर्म भाव है।
- प्र एक हो वस्तुमें कर्ता और कर्म दोनों वार्ते कैसे हो सकती हैं?
- ६ व्यवहारसे भिन्न बस्तुभौते भी कर्या कर्म क्यपदेश किया जाता है।
- \* वट् द्रव्योमें परस्पर उपकार्य उपकारक भाव।
  - —दे० कारण/III १ ;
- षट् द्रव्यों में कर्ताभकर्ताविभागः दे० द्रव्य/३ ।
- निश्चय व्यवहार कर्ताकर्ममावकी कथंबित्
   सत्यार्थता असत्यार्थता ।
- श वास्तवमें व्याप्यव्यापकरूप दी कर्ता कर्म भाव अध्यातममें इष्ट हैं।
- २ निश्चयसे प्रत्येक पदार्थ अपने ही परिणामका कर्ता है दूसरेका नहीं।
- इ एक दूसरेके परिणामका कर्ता नहीं हो सकता
  - निमित्त न दूसरेको भवने रूप परिणमन करा सकता है, न स्वय दूसरे रूपसे परिणमन कर सकता है, न किसीमें भनहोनी शक्ति उत्पन्न कर सकता है बिलक निमित्तके सञ्जावमें उपादान स्वय परिणमन करता है।
    ——दे० कारण II/१।
- ४ एक द्रव्य दूसरेको निमित्त हो सकता है पर कर्ता नहीं।
- \* तिमित्त नैमित्तिक भाव ही कर्ताकर्म भाव है

---वे० कारण/III/१/४।

- भू निमित्त भी द्रव्यरूपसे कर्ता है ही नहीं, पर्याय रूपसे हो तो हो।
- इ | निमित्त किसीके परिणामीके उत्पादक नहीं होते।
- स्वयं परिशामने वाले द्रव्यको निमित्त वेचारा क्या
   परिशामने ।
- प्रकाशे दूसरेका कर्ता कहना उपचार या व्यवहार है। परमार्थ नहीं

- ्ध पक्को दूसरेका कर्ता कहना लोकपसिद्ध रूदि है।
- १० वास्तवमें एकको दूसरेका कर्ता कहना असत्य है।
- ११ एकको दूसरेका कर्ता माननेमें अनेक दोव आते हैं।
- १२ पकको दूसरेका कर्ता माने सी अज्ञानी है।
- १३ ) एकको दूसरेका कर्ता माने सो भिश्यादृष्टि है।
- १४ एकको दूसरेका कर्ता माने सो अन्यमती है।
- १५ एकको दूसरेका कर्जा माने सो सर्वशके मतसे बाहर है।
- ४. निश्रय व्यवहार कर्ताक्रमेमात्रका समन्त्रय
- र ज्यवहारसे ही निमित्तको कर्ता कहा जाता है निश्चय से नहीं।
- र स्थवहारसे ही कर्ता व कर्म भिन्न दिखते हैं, निक्षयसे दोनों मभिन्न हैं।
- ह निश्चयसे अपने परिणामोंका कर्ता है पर निमित्तकी अपेका पर पदार्थीका भी कहा जाता है।
- ४ भिन्न कर्ताकर्मभावके निषेधका कारण।
- प्र भिन्न कर्ताकर्मभावके निषेधका प्रयोजन ।
- ६ मिन्न कर्ताकर्म स्थपदेशका कारण।
- 🦠 मिन्न कर्ताकर्म स्थवदेशका प्रधोजन ।
- 🖒 कर्ताकर्भभाव निर्देशका नयार्थ व मतार्थ ।
- # जीव ज्ञान व कर्म चेतनाके कारण ही शकती था कर्ता होता है ' —दे० चेतना/३।

## १. कर्ता व कर्म सामान्य निर्देश

#### मिश्रय कर्ता कारक निर्देश

स.सा./आ,/८६/क,५१ य. परिणमति स कर्ता । = जो परिणमन वरता है, बही अपने परिणमनका कर्ता होता है।

प्र.सा./त.प्र./१८४ स तं च-स्वतन्त्रः कुर्वाणस्तस्य कर्ताऽवस्यं स्यातः। =वह (आत्मा ) उसको (स्व-भावको ) स्वतन्त्रतया वरता हुआ उसका कर्ता अवस्थ है।

प्र.सा./ता.वृ./१६ अभिन्नकारकिषदानन्दैकस्वभावेन स्वतन्त्रस्वात् कर्ता भविता = अभिन्नकारक भावको प्राप्त चिदानन्द ह्रूप चैतन्य स्व-स्वभावके द्वारा स्वतंत्र होनेसे अपने आनन्दका कर्ता होता है।

#### २. निश्चय कर्मकारक निर्देश

स.सि./६/१/३१८/४ कर्म किया इत्यनथन्तिरस्। = कर्म और क्रिया में एकार्थवाची नाम हैं।

रा,वा,/६/१/४/४०४/१६ कर्तुः क्रियया खाप्तुमिष्टतमं कर्म। = कर्ताको क्रियाके द्वारा जो प्राप्त करने योग्य इष्ट होता है उसे कर्म कहते हैं। (स. सा./परि/शक्ति नं.४१)।

भ आ, बि. (२०/७१/६ कर्तु कियाया व्याप्यत्वेन विवक्षितमपि कर्म, यथा कर्मणि द्वितीयेति । तथा क्रिया वचनोऽपि अस्ति, किं कर्म करोषि । कां क्रियामिल्यर्थः । इह क्रियावाची गृहोतः । =कत्तिको होनेवाली क्रियाके द्वारा जो व्याप्त होता है, उसको कर्मकारक कहते है । कर्मकी व्याकरण शास्त्रमें द्वितीया (विभक्ति ) होती है । जैसे 'कर्मणि द्वितीया' यह सूत्र है। कर्म शब्दका 'क्रिया' ऐसा भी अर्थ है। यहाँ कर्म शब्द क्रियावाची समभना।

१७

- स. सा./आ /८६/क. ५१ यः परिणामो भवेत्तु तत्कर्म ।= (परिणमित होने वाले कर्ता रूप द्रव्यका ) जो परिणाम है सो उसका कर्म है।
- प्र. सा./त. प्र /१६ शुद्धानन्तशक्तिज्ञानिवपरिणमनस्वभावेन प्राप्यत्वात् कर्मस्वं कलयत् । —शुद्ध अनन्तशक्तियुक्त ज्ञानरूपसे परिणमित होने-के स्वभावके कारण स्वयं ही प्राप्य होनेसे (आश्मा) कर्मस्वका अनुभव करता है।
- प्र. सा./त.प्र. ११७ किया खल्वात्मना प्राप्यत्वास्कर्म । = क्रिया वास्तवर्में आस्माके द्वारा प्राप्त होनेसे कर्म है। (प्र. सा./त.प्र./१८४).
- प्र. सा./ता.व./१६ नित्यानन्दं कस्वभावेन स्वय प्राप्यत्वात् कर्मकारकं भवति । चित्र्यानन्दरूप एक स्वभावके द्वारा स्वयं प्राप्य होनेसे (आत्मा हो) कर्म कारक होता है।

#### ३. क्रिया सामान्य निर्देश

- स. सि./६/१/३१८/४ कर्म क्रिया इत्यनथन्तिरम्। = कर्म और क्रिया एकार्थवाची नाम है।
- स.सा./आ /८६/क. ५१ या परिणति.किया ।= (परिणमित होनेवाले कर्ता रूप द्रव्य की) जो परिणति है सो उसकी क्रिया है।
- प्र. सा./त. प्र/१२२ यश्च तस्य तथाविधपरिणामः सा जोवमध्येव किया सर्वद्रवयणां परिणामलक्षणं कियाया आत्मगयत्वाभ्युपगमात ! = जो उस (आत्मा)का तथाविध परिणाम है वह जोवमयी हो किया है, वयों कि सर्व द्रवयोकी परिणाम लक्षण किया आत्ममयतासे स्वी-कार की गयी है।
- प्र. सा./त. प्र /१६६२ क्रिया हि तावच्चेतनस्य पूर्वोत्तरदशाविशिष्ट-चैतन्यपरिणामात्मिका। = (अल्माकी) क्रिया चेतनकी पूर्वोत्तर दशासे विशिष्ट चैतन्य परिणाम स्वरूप होती है।

## ४. कर्म कारकके प्राप्य विकार्य आदि तीन भेदींका निर्देश

- रा. वा /६/१/४/४०४/१७ तित्विविधं निर्वर्त्यं विकार्यं प्राप्यं चेति । तत् त्रितयमपि कर्तुरन्यत् । स्यह कर्म कारक निर्वर्त्य, विकार्य और प्राप्य तीन प्रकारका होता है। ये तोनों कर्म कर्तासे भिन्न होते हैं।
- सा./आ / १६ यतो यं प्राप्यं विकार्यं निर्वर्यं च व्याप्यस्थाणं पुद्गसपरिणामं कर्म पुद्गसद्वयेण स्वयमन्तव्यापिकेन भूत्वादिमध्यान्तेषु व्याप्य
  तं गृह्यता तथा परिणमता तथो स्पद्यमानेन च क्रियमाणं ...। = प्राप्य,
  विकार्य और निर्वर्य ऐसा, व्याप्यस्य एवा पुद्गस्तका परिणाम
  स्वस्य कर्म (कर्ताका कार्य) उसमें पुद्गस्त द्वव्य स्वयं अन्तव्यापिक
  होकर, आदि मध्य और अन्तमे व्याप्त होकर उसे ग्रहण करता हुआ,
  उस स्वय परिणाम करता हुआ, और उस स्वय उत्पन्न होता हुआ, उस
  पुद्गस परिणामको करता है। भावार्थ पं ० जयचन्द्र सामान्यत्या
  कर्ताका कर्म तीन प्रकारका कहा गया है निर्वर्य, विकार्य और
  प्राप्य । कर्ताके द्वारा जो पहिले न हो ऐसा नवीन कुछ उत्पन्न किया
  जाये सो कर्ताका निर्वर्य कर्म है (जैसे घट बनाना) कर्ताके द्वारा,
  पदार्थ में विकार-(परिवर्तन) करके जो कुछ किया जाये वह कर्ताका
  विकार्य कार्य है (जैसे दूधसे दही बनाना) कर्ता जो नया उत्पन्न
  नहीं करता, तथा विकार करके भी नहीं करता, मात्र जिसे प्राप्त करता
  है (अर्थात् स्वयं उसकी पर्याय) वह कर्ताका प्राप्य कर्म है।

टिप्पणी — अन्य प्रकारसे भी इन तीनोंका अर्थ भासित होता है — इञ्यकी पर्याय दो प्रकारकी होती है — स्वाभाविक व विभाविक। विभाविक भी दो प्रकारकी होती है — प्रदेशात्म द्रञ्यपर्याय तथा भावात्मक गुणपर्याय। स्वाभाविक एक ही प्रकारकी होती है — पट् गुण हानिवृद्धिरूपा तहाँ प्रदेशात्म विभावद्रञ्य पर्याय द्रञ्यका निवृद्धि कमें है, क्यों कि निवृद्धिनाका ज्यवहार पदार्थिक आकार व

संस्थान आदि बनानेमे होता है जैसे घट बनाना। विभाव गुण पर्याय द्रव्यका विकास कर्म है, क्यों कि अन्य द्रव्यके साथ सयोग होनेपर गुण जो अपने स्वभावसे च्युत हो जाते हैं उसे ही विकार कहा पया है—जैसे वृधमे दही बनाना। और स्वभाव पर्यायको प्राप्य कर्म कहते हैं. क्यों कि प्रतिक्षण वे स्वतः द्रव्यको प्राप्त होती रहती हैं। न उनमें कुछ प्रदेशास्मक परिस्पन्दनको आवश्यकता होती है और न अन्य द्रव्यों के संयोगकी अपेक्षा होती है।

#### २. निश्चय व व्यवहार कर्ता कर्म भाव निर्देश

#### १. निश्चयसे कर्ता कर्म च अधिकरणमें अभेद

- स सा /आ /८५ इह खलु क्रिया हि ताबदिखलापि परिणामलक्षणतया न परिणामतोऽस्ति भिन्ना, परिणामोऽपि परिणामपरिणामिनोरभिन्न-बस्तुत्वात्परिणामिनो न भिन्नस्ततो या काचन क्रिया किल सकलापि सा क्रियावतो न भिन्नेति = जगत्मे जो क्रिया है सो सब ही परि-णाम-स्वरूप होनेसे वास्तवमें परिणामसे भिन्न नही है। परिणाम भी परिणामीसे भिन्न नहीं है, क्योंकि, परिणाम और परिणामों अभिन्न वस्तु हैं, इसलिए जो कुछ क्रिया है वह सब ही क्रियानासे भिन्न नहीं है।
- प्र. सा /त प्र /हई यथा हि इव्येण वा क्षेत्रेण वा कालेन वा कार्तस्वरात् पृथगनुप्रमथमाने कर्तृ करणाधिकरणस्त्रेण पीततादिगुणानां कुण्ड-लादिपर्यायाणां च स्वस्तपमुपादाय प्रवर्तमानप्रवृत्तियुक्तस्य यदस्तित्वं कार्तस्वरस्य स स्वभावः तथा हि इव्येण वा क्षेत्रेण वा कालेन वा भावेन वा इव्यारपृथगनुप्रमथमाने कर्तृ करणाधिकरणरूपेण गुणाना पर्यायाणां च स्वरूपमुपादाय प्रवर्तमानप्रवृत्तियुक्तस्य अवस्तित्वं इव्यस्य स स्वभावः । = जैसे इव्य क्षेत्र काल या भावसे स्वर्णसे जो पृथक् दिखाई नहीं देते, कर्ता-करण अधिकरण रूपसे पीतत्वादि गुणोंके और कुण्डलादि पर्यायोंके स्वरूपको धारण करके प्रवर्तमान सुवर्णका जो अस्तित्व है वह उसका स्वभाव है; इसी प्रकार इव्यसे, क्षेत्रसे, कालसे या भावसे जो इव्यसे पृथक् दिखाई नहीं देते, कर्ता-करण अधिकरण रूपसे गुणोके और पर्यायोंके स्वरूपको धारण करके प्रवर्तमान जो इव्यक्त अस्तित्व है। वह स्वभाव है।
- प्र. सा /त.प्र /१९३ ततः परिणामान्यत्वेन निश्चीयते पर्यायस्वस्तपकर्तृ करणाधिकरणभूतत्वेन पर्यायेभ्योऽपृथग्भूतस्य द्रव्यस्यासवुत्पादः ।
  = इसिलिए पर्यायोकी (व्यतिरेकी रूप) अन्यताके द्वारा द्रव्यका—
  जो कि पर्यायोके स्वरूपका कर्ता, करण और अधिकरण होनेसे
  अपृथक् है, असद उत्पाद निश्चित होता है।

#### २. निश्चयसे कर्ता कर्म व करण में अभेद

- प्र.सा /मू /१२६ कत्ता करणं कम्मं फलं च अप्प ति णिच्छिदो समणो।
  परिणमदि जेव अण्णं जदि अप्पाणं सहिद सुद्धं ।१२६। = यदि अभण
  कर्ता, कर्म, करण और फल आत्मा है' ऐसा निश्चय वाला होता हुआ, अन्य रूप परिणमित नहीं ही हो तो वह शुद्ध आत्माको उप-सन्ध करता है।
- प्र. सा./त प्र /१६ समस्तक्वेयान्तर्व तिज्ञानस्वभावमात्मानमात्मा शुद्धो-पयोगप्रसादादेवासादयति । = समस्त ज्ञेयोके भीतर प्रवेशको प्राप्त ज्ञान जिसका स्वभाव है, ऐसे आत्माको आत्मा शुद्धोपयोगके ही (आत्माके ही) प्रसादसे प्राप्त करता है।
- प्र.सः./त.प्र./३० अंवेदनमप्याश्मनोऽभिन्नत्वात् कर्जशैनात्मतामापन्नं करणशिन ज्ञानतामापन्नेन करणभूतानामर्थानां कार्यभूतात् समस्तज्ञेयाकारानभिव्याप्य वर्तमानं कार्यकारणत्वेनोपचर्यं ज्ञानमर्थानभिभूय वर्तत इत्युच्यमानं न विप्रतिषिध्यते । = संवेदन (श्रुद्धोपयोग)
  भो आत्मासे अभिन्न होनेसे कर्ता अंशसे अन्तमताको प्राप्त होता हुआ

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

ज्ञानरूप करण अंशके द्वारा कारणभूत पदार्थीके कार्यभूत समस्त ज्ञेयाकारोमे व्याप्त हुआ वर्तता है, इसलिए कार्यमे कारणका (ज्ञेया-कारोमे पदार्थीका) उपचार करके यह कहनेमे विरोध नहीं आता कि ज्ञान पदार्थीमे व्याप्त होकर वर्तता है।

स. सा /अर /२६४ आरमअन्धयोद्धिधाकरणे कार्य कर्तुरात्मन् करणमीमा-सायो निश्चयत स्वतो भिन्नकरणासंभवात भगवती प्रज्ञेव छेदनात्मक करणं । अरात्मा और बन्धके द्विधा करनेरूप कार्यमे कर्ता जो आत्मा उसकी करण सम्बन्धो मीमासा करनेपर, निश्चयतः अपनेसे भिन्न करणका अभाव होनेसे भगवती प्रज्ञा ही छेदनात्मक करण है।

#### ३. निइचयसे कर्ता व करणमें अभेद

रा.वा./१/१/५/४/२६ कर्नु करणयोरन्यस्वादन्यस्वमात्मज्ञानादीनां पर-श्वादिवदिति चेतः नः तत्परिणामादिग्निवतः । = प्रश्न-कर्ता व करण तो देवदत्त व परशुकी भाँति अन्य होते हैं । इसी प्रकार आत्मा व ज्ञान आदिमे अन्यस्व सिद्ध होता है । उत्तर-नहीं, जैसे अग्निसे उसका परिणाम अभिन्न है उसी प्रकार आत्मासे उसका परिणाम जो ज्ञानादि वे भी अभिन्न है ।

प्र.सा /त.प्र /३६ अपृथग्भृतकर्नु करणस्वशक्तिपारमेशवर्ययोगिस्वादासमा य एव स्वयमेव जानाति स एव झानमन्तर्जीनसाधकत्योष्णत्वशक्ते स्वतन्त्रस्य जातवेदसो दहनिक्रयाप्रसिद्धे रुष्णव्यपदेशवत् । = आरमा अपृथग्भृत कर्तु स्व और करणस्वकी शक्तिरूप पारमेशवर्यवान है, इसलिए जो स्वयमेव जानता है ( झायक है ) वही झान है । जैसे— जिसमें साधकतम (करणरूप) उष्णस्व शक्ति अन्तर्जीन है ऐसी स्वतस्त्र अग्निके दहनिक्रियाकी प्रसिद्धि होनेसे उष्णता कही जाती है।

#### ४. निरुचयसे वस्तुका परिणामी परिणाम सम्बन्ध ही उसका कर्ता कर्म भाव है

रा. ना, १२/७/१३/११२/३ कर्नु त्वमिष साधारणं क्रियानिष्पत्ती सर्वेषां स्वातन्त्र्यात्। ननु च जीवपुद्गलानां क्रियापरिणामयुक्तानां कर्नु त्वं युक्तस्, धर्मादीनां कथम्। तेषामिष अस्त्यादिक्रियाविषयमस्ति कर्नु त्वम्। = कर्नु त्व नामका धर्मभी साधारण है क्योंकि क्रियाकी निष्पत्तिमे सभी द्वय्य स्वतन्त्र हैं। प्रश्न--क्रिया परिणाम युक्त होने के कारण जीव व पुद्गलमें कर्नु त्व धर्मकहना युक्त है, परन्तु धर्मादि द्वयोंमें वह करें। घटित होता है। उत्तर--उनमें भी अस्ति आदि क्रियाओंका (अर्थात् घट्गुण हानि वृद्धि रूप उत्पाद व्यय का) अस्तित्व है ही।

स.सा./आ./८६/क ६१ यः परिणमित स कर्ता यः परिणामी भवेतु तस्कर्म । या परिणितः क्रिया सा त्रयमित भिन्नं न वस्तुतया ।६१। = जो परिणमित होता है सो कर्ता है, (परिणमित होनेत्रालेका) जो परिणाम है सो कर्म है और जो परिणित है सो क्रिया है। ये तीनों वस्तुस्पसे भिन्न नहीं हैं।

स.सा./आ. ३११ सर्वद्रव्याणां स्वपरिणामे सह तादात्म्यात कड्कणादि-परिणामे काञ्चनवत् । अर्वद्रव्याणां द्रव्यान्तरेण सहोत्पाद्योत्पादक-भावाभावात्—कर्तृ कर्मणोरनन्यापेश्वसिद्धत्वात् जोवस्याजीवकतृ त्वं न सिध्यति । = जेसे मुवर्णका कंकण आदि पर्वायोके साथ तादात्म्य है उसो प्रकार सर्व द्रव्योंका अपने परिणामोके साथ तादात्म्य है। क्योंकि सर्व द्रव्योंका अन्य द्रव्यके साथ उत्पाद्य-उत्पादक भावका अभाव है, इसलिए कर्ता कर्मकी अन्य निर्पेशता सिद्ध होनेसे जीवके अजीवका कर्तृत्व सिद्ध नहीं होता है।

स.सा./आ /१४६-३५६ ततः परिणामपरिणामिभावेन तत्रैव कत् कर्म-भोक्तृभोग्यत्विनश्चयः । = इसिलए परिणाम-परिणामीभावसे वही (एक ही द्रवयमें) कर्ता कर्मपनका और भोक्तृभोग्यपनका निश्चय है। पं.का./ता.व /२७/चू लिका/५७।१७ अशुद्धनिश्चयेन • शुभाशुभपरिणामानां परिणमनमेव कर्तृत्वं सर्वत्र ज्ञातव्यमिति। पृद्गालादीना पञ्च-द्रव्याणां च स्वकीयस्वकीयपरिणामेन परिणमनमेव कर्तृत्वं। वस्तु-वृत्त्या पुनः पुण्यपापादिरूपेणाकर्तृत्वमेव।=अतुद्ध निश्चय नयसे ग्रुभाशुभ परिणामोका परिणमन हो कर्तापना है। सर्वत्र ऐसा ही जानना चाहिए। पुद्लादि पाँच द्रव्योके भो अपने-अपने परिणामोंके द्वारा परिणमन करना ही कर्तृत्व है। वस्तुवृत्तिसे अर्थात् शुद्ध निश्चय नयसे तो पुण्यपापका अकर्तापना ही है। (द्र.सं/अधिकार २ की चृत्विका/७८/१)।

प.ध./उ /१५२ तद्यथा नत्र तत्त्वानि केवलं जीवपुद्गली । स्वद्रव्याखैर-नन्यस्वाद्वस्तुतः कर्नु कर्मणोः ।१५२। = ये नव तस्व केवल जीव व पुद्ग्गल रूप है. क्यों कि वास्तवमे अपने द्रव्य क्षेत्र। दिके द्वारा कर्ता तथा कर्ममे अनन्यस्व होता है।

# प्क ही वस्तुमें कर्ता व कर्म दोनों बातें कैसे हो सकती हैं

स सि /१/१/६/२ नन्वेबं स एव कर्ता स एव करणित्यायातम् । तच विरुद्धम् । सत्यं स्वपरिणामपरिणामिनोर्भे दिविवक्षाया तथाभिषानात्। यथाग्निर्वहतीन्धनं दाहपरिणामेन । = प्रश्न — दर्शन आदि शब्दोंकी इस प्रकार व्युत्पत्ति करनेपर कर्त्ता और करण एक हो जाता है। किन्तु यह बात विरुद्ध है १ = उत्तर— यद्यपि यह कहना सही है. तथापि स्वपरिणाम और परिणामीमे भेदकी विवक्षा होनेपर उक्त प्रकारसे कथन किया गया है। जैसे 'अग्नि दाह परिणामके द्वारा ईधनको जलाती है'। यह कथन भेद-विवक्षाके होने पर बनता है।

रा बा./१/२६/२/८८/३० द्रव्यस्य पर्यायाणां च कथंचिद्भे दे सति उक्तः कर्तृ कर्मव्यपदेशः सिद्धचति । ⇒एक ही द्रव्य स्वयं कर्ता भी होता है और कर्म भी, क्योंकि उसका अपनी पर्यायोके साथ कथंचित् भेद है।

श्लो. वा २/१/६/२८-२९/३७८/३ नन् यदेवार्थस्य ज्ञानक्रियायां ज्ञानं करणं सैंव ज्ञानक्रिया, तत्र कथं क्रियाकरणव्यवहारः प्रातीतिकः स्याद्विरोधादिति चेन्न, कथं चिद्धोदात् । प्रमातुरात्मनो हि बस्तु-परिच्छित्तौ साधकतमत्वेन व्यापृतं रूपं करणम्, निव्यापारं तु कियोच्यते, स्वातन्त्रयेण पुनव्याप्रियमाणः कर्तात्मेति निर्णीतप्रायम् । तेन ज्ञानात्मक एवात्मा ज्ञानात्मनार्थं जानातीति कर्नुकरणिकया-विकल्प प्रतीतिसिद्ध एव। तद्वत्तत्र कर्मव्यवहारोऽपि ज्ञानात्मात्मान-मात्मना जानीतीति घटते । सर्वथा कत् करणकर्मक्रियानामभेदानम्यु-पगमातः, तासां कर्तुः त्वादिशक्तिनिमित्तत्वातः कथं चिह्भेदसिद्धे। = प्रश्न - जो ही अर्थकी ज्ञान किया करनेमें करण है वही तो ज्ञान क्रिया है। फिर उसमें क्रियापने और करणपनेका व्यवहार कैसे प्रतीत हो सकता है। इसमें तो बिरोध दीख रहा है। उत्तर---नहीं, इन दोनोंने कथं चित् भेद है। प्रमितिको करनेवाले आत्माके वस्तुकी इप्ति करनेमे साधकतमरूपसे व्यापृतको करणज्ञान कहते हैं। और न्यापार रहित शुद्ध ज्ञानरूप धारवर्थ को इप्ति क्रिया कहते है। स्वतन्त्रता से व्यापार करनेमें लगा हुआ आत्मा कर्ता है। इस प्रकार ज्ञानात्मक ही आत्मा अपने ज्ञानस्वभाव करके अर्थ को ज्ञानस्वरूपपने जानता है। इस प्रकार कर्ता कर्म और क्रियांके आकारोंका विकल्प करना प्रतीतियोसे सिद्ध ही है। तिन ही के समान उस ज्ञानमें कर्म पनेका व्यवहार भी प्रतीतिसिद्ध समक्ष लेना चाहिए। सर्वथा कर्ता करण कर्म और क्रियापनका अभेद हम स्वीकार नहीं करते हैं. क्योंकि उनका न्यारी-न्यारी कर्नु त्वादि शक्तियोके निमित्तसे किसी अपेक्षा भेद भी सिद्ध हो रहा है।

ध, १३/६,३.१/१ कधमेकि म्ह कम्म-कत्तारभावो जुज्जदे । ण मुज्जेदुख-ज्जोअ-जलण-मणि-जलखलादिसु उभयभाबुवलंभादो । = प्रश्न -- एक ही स्पर्श शन्दमें कर्मरव व कर्तृ त्व दोनो कैसे बन सकते हैं १ उत्तर -- कर्ता

१९

नहीं, क्यों कि, लोकमे सूर्य, चन्द्र, खदोत्त, अग्नि, मणि ओर नक्षत्र आदि ऐसे अनेक पदार्थ है जिनमे उभय भाव देखा जाता है। उसी प्रकार प्रकृत में जानना चाहिए।"

# इयवहारसे मिन्न वस्तुओं में भी कर्ता कर्म व्यपदेश किया जाता है

स.सा./मू /१८ वत्रहारेण दु आदा करेदि घडपडरथाणि दव्ताणि। कर-णाणि य कम्माणि य णोकम्माणोहि विविहाणि ।१८। = व्यवहारसे अर्थात लोकमे आत्मा घट, पट, रथ इत्यादि वस्तुओको, इन्द्रियोंको, अनेक प्रकारके कोधादि द्रव्य कर्मीको और शरीरादि नोकर्मीको करता है। (द्र.सं./मू / प)।

म.च.वृ /१२४-१२५ देहजुदो सो भुत्ता भुत्ता सो चैव होइ इह कता।
कत्ता पृण कम्मजुदो जीओ संसारिओ भणिओ ।१२४। कम्मं दुविहवियप्पं भावसहावं च देव्वसव्भावं। भावे सो णिच्छयदो कत्ता
ववहारदो दक्षे ।१२६। =देहधारी जीव भोक्ता होता है और जो
भोक्ता होता है वही कर्ता भी होता है। जो कर्ता होता है बह कर्म
संयुक्त होता है। ऐसे जीवको संसारी कहा जाता है।१२४। वह कर्म
दो प्रकारका है—भाव-कर्म और दंव्य-कर्म। निश्चयसे वह भावकर्मका कर्ता है और व्यवहारसे द्व्य कर्मका /१२६/ (इ.सं/मू./=) (और
भी देखो कारण/III/६)।

प्र.सा./त.प्र/३० संवेदनमिष कारणभूतानामर्थानां कार्यभूतान् समस्त-झो याकारानभिन्याप्य वर्तमानं कार्यकारणव्येनोपचर्य ज्ञानमर्थान-भिभूय वर्तत इत्युच्यमानं न विप्रतिषिध्यते। —संवेदन (ज्ञान) भी कारणभूत पदार्थोके कार्यभूत समस्त ज्ञोयाकारों में व्याप्त हुआ वर्तता है, इसलिए कार्यमे कारणका उपचार करके यह कहने में विरोध नहीं आता कि ज्ञान पदार्थोमें व्याप्त होकर वर्तता है।

पं.का./त.प्र./२७/४८ त्र्यवहारेणात्मपरिणामनिमित्तपौद्गातिककर्मणां कर्नु स्वात्कर्ता । =व्यवहारसे जीव आत्मपरिणामोके निमित्तसे होने-

वाले कर्मोको करनेसे कर्ता है।

#### ३. निश्चय व्यवहार कर्ता कर्म भावकी-कर्थचित् सत्यार्थता असत्यार्थता

#### वास्तवमें व्याप्यव्यापकरूप ही कर्ता कर्म भाव अध्यात्ममें इष्ट है

स.सा/आ/७६/क ७६ व्याप्यव्यापकभावसंभवमृते का कर्तृ कर्म स्थिति । = व्याप्यव्यापक भावके अभावमे कर्ता कर्मकी स्थिति कैसी १

प्र.सा./त प्र./१८६ स्रो हि यस्य परिणाम ियता दृष्ट स न तत्रुपादानहान-द्भान्यो दृष्टः, यथाग्निरय. पिण्डस्य । ⇒ जो जिसका परिणमन करने-बाला देखा जाता है, वह उसके ग्रहण त्यागसे रहित नहीं देखा जाता है। जैसे — अग्नि लोहेके गोलेमें ग्रहण त्याग रहित होती है। (और भी दे० कर्ता /२/४)

#### २. निइचयसे प्रत्येक पदार्थ अपने ही परिणामका कर्ता है दूसरे का नहीं—

प्र.सा/म् /१८४ कुव्वं सभावपादा हवदि कित्ता सगस्स भावस्स । पोग्गल-दव्यमयाणं ण दु कत्ता सव्यभावाण ११८४। = अगने भावको करता हुआ अल्मा वारतवमे अगने भावका कर्ता है, परन्तु पुद्गालद्रव्यम्य सर्व भावोंका कर्ता नहीं है।

प्र.सा./त./प्र /१२२ ततस्तस्य परमार्थादातमा आत्मपरिणामात्मकस्य भाव-कर्मण एव कर्ता, न तु पुद्गलपरिणामात्मकस्य द्रव्यकर्मणः। पर-मार्थात् पुद्गलात्मा आत्मपरिणामात्मकस्य द्रव्यकर्मणः एव कर्ता न तु आतमपरिणामात्मकस्य भावकर्मण'। = इसलिए (अर्थाद् अपने परि-णामों स्वप कर्मसे अभिन्न होनेके कारण) आत्मा परमार्थतः अपने परिणामस्यस्य भावकर्मका ही कर्ता है, किन्तु पुद्दगलपरिणामात्मक द्रव्य कर्मका नहीं। इसी प्रकार परमार्थसे पुद्दगल अपने परिणामस्वरूप द्रव्यकर्मका ही क्ति है किन्तु आत्माके परिणामस्वरूप भावकर्मका नहीं।

स.सा./आ /८६ यथा किल कुलाल कतशसंभवानुक्लमात्मव्यापारपरि-णामभात्मनोऽव्यतिरिक्तम् अक्रियमाणं कुर्वाणः प्रतिभाति, न पुनः कलशकरणाह्ं कार निर्भरोऽपि...कलश-परिणामं मृत्तिकायाः अव्यति-रिक्तं - क्रियमाणं कुर्वाणः प्रतिभातिः, तथारमापि पुद्गलकर्मपरिणा-मानुकूलमज्ञानादारमपरिणाममारमनोऽव्यतिरिक्तम् ⊷क्रियमाणं कुर्नाणः प्रतिभातु, मा पुनः पुद्रगलपरिणामकरणाहंकारनिर्भरोऽपि स्वपरिणा-मानुरूपं पुद्रगलस्य परिणामं पुद्रगलादव्यतिरिक्तं क्रियमाणं कुर्वाणः प्रतिभातु। = जैसे कुम्हार घड़ेकी उत्पत्तिमें अनुकूल अपने व्यापार परिणामको जो कि अपनेसे अभिन्न है, करता हुआ प्रतिभासित होता है, परन्तु घडा बनानेके अहं कारसे भरा हुआ। होने पर भी अपने व्यापारके अनुरूप मिट्टीसे अभिन्न मिट्टीके घट परिणामको करता हुआ प्रतिभासित नहीं होता: उसी प्रकार आत्मा भी अज्ञानके कारण पुद्रगत कर्मरूप परिणामके अनुकूल, अपनेसे अभिन्न, अपने परिणामको करता हुआ प्रतिभासित हो, परन्तु पुद्गलके परिणामको करनेके अहं-कारसे भरा हुआ होते हुए भी, अपने परिणामके अनुरूप पुद्गालके परिणामको जो कि पुद्गलसे अभिन्न है, करता हुआ प्रतिभासित न हो । ( स.सा /आ /८२ )

स.सा./आ./द्रि/क १३-१४ नोभी परिणामत खलु परिणामो नोभयो. प्रजायेत । उभयोर्न परिणति स्यायदनेकमनेकमेव सदा ।१३। नैकस्य हि कर्तारौ द्वौ स्तो द्वे कर्मणी न चैकस्य । नैकस्य च क्रिये द्वे एकमनेकं यतो न स्यात् ।१४। =जो दो वस्तुएँ हैं वे सर्वथा भिन्न ही हैं, प्रदेश भेद वाली ही हैं; दोनो एक होकर परिणमित नहीं होतीं, एक परिणामको उत्पन्न नहीं करतीं और उनकी एक क्रिया नहीं होती. ऐसा नियम हैं। यदि दो द्वञ्य एक होकर परिणमित हों तो सर्व द्वयोंका लोप हो जाये ।१३। एक द्वञ्यके दो कर्ता नहीं होते और एक द्वञ्यके दो कर्म नहीं होते, तथा एक द्वञ्यकी दो क्रियाएँ नहीं होती, क्योंकि एक द्वञ्य अनेक द्वञ्यस्य नहीं होता ।१४।

#### ३. एक द्रव्य दूसरेके परिणामीका कर्ता नहीं हो सकता—

स सा./प् /१०३ जो जिम्ह गुणे दन्वे सो अण्णिम्ह दुण संकमदि दन्वे। सो अण्णमसंकंतो कह तं परिणामए दन्ने ।१०३। चनो वस्तु जिस दन्यमें और गुणमे वर्तती है वह अन्य दन्यमे तथा गुणमें संकमणको प्राप्त नहीं होती (बदलकर उसमे नहीं मिल जाती)। और अन्य रूपसे संक्रमणको प्राप्त न होती हुई वह अन्य वस्तुको केसे परिणमन करा सकती है।१०३। (स.सा /आ/१०४)

क पा /१/१९२५/११८/४ तिण्हं सद्दायाणं ज्या कारणस्स हो दि; सगसरू-बादो उप्पणस्स अण्णेहितो उप्पत्तिविरोहादो । = तीनो शब्द नयोकी अपेशा कपायरूप कार्य कारण का नहीं होता, अर्थात् कार्यरूप भाव-कपायके स्वामी उसके कारण जीवद्यव्य और कर्मद्रव्य कहे जा सकते है, सो भी बात नहीं है, क्यों कि कोई भी कार्य अपने स्वरूपसे उत्पन्न होता है। इसलिए उसकी अन्यसे उत्पत्ति माननेमे विरोध आता है।

यो सा /अ /२/१८ पदार्थानां निमग्नानां स्वरूपं परमार्थतः । करोति कोऽपि, कस्यापि न किंचन कदाचन ११८।

यो सा /अ./३/१६ नान्यद्रव्यपरिणाममन्यद्रव्यं प्रपद्यते । स्वान्यद्रव्य-व्यवस्थेय परस्य घटते कथम् ।१६। — संसारमें समस्त पदार्थ अपने-अपने स्वरूपमे मश्न है। निश्चयनयसे कोई भी कभी कुछ भी उनके स्वरूपको नवीन नहीं बना सकता ।१८। जो परिणाम एक द्रव्यका है वह दूसरे द्रव्यका परिणाम नहीं हो सकता। अन्यया संकर दोष आ जानेसे निजदव्य और अन्य द्रव्यकी व्यवस्था ही न बन सकेगी।१६।

२०

- स सा./आ./१०४ यथा कलशकार, द्रव्यान्तरसंक्रममन्तरेणान्यस्य वस्तुन परिणमियतुमञ्ज्ञास्यात् तदुभयं तु तस्मिन्ननादधानो न तत्त्वतस्तस्य कर्ता प्रतिभाति तथा पुद्दगलमयज्ञानावरणादौ कर्मणि वात्मा न खल्बाधत्ते-द्रव्यान्तरसंक्रममन्तरेणान्यस्य वस्तुनः परिणमियतुमञ्ज्ञाल्वास्यं तु तस्मिन्ननादधान कथं नु तत्त्वतस्तस्य कर्ता प्रतिभायात्। ततः स्थितं खल्बात्मा पुद्दगलकर्मणामकर्ता। = जैसे कुम्हार द्रव्यान्तर रूपमें संक्रमण प्राप्त किये बिना अन्य वस्तुको परिण्यमन करना अश्च्य होनेसे अपने द्रव्य और गुण दोनोंको उस घटरूपी कर्ममे न डातता हुआ परमार्थसे उसका कर्ता प्रतिभात्तित नहीं होता। इसी प्रकार पुद्दगलमयी ज्ञानावरणादि कर्मोंका, द्रव्यान्तररूपमें संक्रमण किये बिना अन्य वस्तुको परिणमित करना अश्च्य होनेसे अपने द्रव्य और गुण दोनों को उन ज्ञानावरणादि कर्मोंमें न डालता हुआ वह आरमा परमार्थसे उसका कर्ता कैसे हो सकता है । इसलिए आत्मा पुद्दगल कर्मोंका अकर्ता सिद्ध हुआ (स.सा./आ./१५,५०३)
- स.सा./आ /३७२ एवं च सत्ति मृत्तिकायाः स्वस्वभावानितिक्रमाञ्च कुम्भकारः कुम्भस्योत्पादक एवः मृत्तिकेव कुम्भकारस्वभावमस्पृदान्ती
  स्वस्वभावेन कुम्भभावेनोत्पद्यते । एषं च सति सर्वद्रव्याणां न
  निमित्तभूतद्रव्यान्तरस्वभावमस्पृदान्ति स्वस्वभावेम स्वपरिणामभावेनोत्पदाद्रव्यान्तरस्वभावमस्पृदान्ति स्वस्वभावेम स्वपरिणामभावेनोत्पदादते । अतो न परद्रव्यं जीवस्य रागादीनामुद्रपादकमुत्पश्यामो
  यस्मै कुप्याम । मिट्टी अपने स्वभावको उक्लंधन नही करती इसलिए कुम्हार घडे का उत्पादक है ही नहीं; मिट्टी ही कुम्हारके स्वभावको स्पर्श न करती हुई अपने स्वभावसे कुम्भभावसे उत्पन्न हुई ।
  इसी प्रकार सर्व द्रव्योके निमित्तभूत अन्यद्रव्य अपने परिणामोके
  (अर्थात् उन सर्व द्रव्योके निमित्तभूत अन्यद्रव्यके स्वभावको स्पर्श न करते हुए
  अपने स्वभावसे अपने परिणामभावसे उत्पन्न होते हैं । इसलिए हम
  जीवके रागादिका उत्पादक परद्रव्यको नही देखते, कि जिस पर
  कोष करे ।
- स,सा /आ./२६२ य एव हिनस्मीत्यह काररस निर्भरो हिंसायामध्यव-साय' स एव निश्चयतस्तस्य बन्धहेतु, निश्चयेन परभावस्य प्राणव्य-परोपस्य परेण कर्तुमशक्वत्वात् ।= "मै मारता हुँ" ऐसा अहंकार रससे भरा हुआ हिसाका अध्यवसाय ही निश्चयसे उसके बन्धका कारण है, क्योंकि निश्चयसे परका भाव जो प्राणींका व्यपरोप वह दूसरेसे किया जाना अशवय है।
- स.सा/आ /३६६/क २९३ वस्तु चैकिमिह नान्यवस्तुनो, येन तेन खलु वस्तु वस्तु तत् । निश्चयोऽयम१रो परस्य क', कि करोति हि बहिर्जु-ठन्नि ।२९३। च इस लोकिने एक वस्तु अन्य वस्तुकी नहीं है, इसलिए वास्तवमे वस्तु वस्तु ही है—यह निश्चय है। ऐसा होनेसे कोई अन्य वस्तु अन्य वस्तुके बाहर लोटती हुई भी उसका क्या कर सकती है।
- स सा /अर./७८-७६ प्राप्य विकार्य निर्वर्यं च व्याप्यलक्षणं परद्रव्य-परिणामं कर्माकुर्वाणस्य सुखदु खादिरूपं पुद्रगलकर्मफलं जानलोऽपि झातिनः पुद्रगलेन सह न कर्नु कर्मभावः १७८१ ... जीवपरिणामं स्वपरि-णामं स्वपरिणामफलं चाजानतः पुद्रगलद्रव्यस्य जीवेन सह न कर्नु-कर्मभावः १७६१ = प्राप्य विकार्य और निर्वर्य ऐसा जो व्याप्य लक्षण-वाला परद्रव्यपरिणामस्वरूप कर्म है, उसे न करनेवाले उस झानीकाः, पुद्रगलकर्मके फलको जानते हुए भी कर्नाक्मभात्र नहीं है १७८। (और इसी प्रकार) अपने परिणामको, जीवके परिणामको तथा अपने

परिणामके फलको नहीं जानते हुए भी पुद्दगल द्रह्मका जीवके साथ कर्ताकर्मभाव नहीं है ।७१।

- स.सा./आ./३२३/क २०० नास्ति सर्वोऽिप संबन्ध परद्रव्यात्मतत्त्वयोः। कर्नु कर्मत्वसबन्धाभावे तत्कर्णु ता कुतः।२००। = परद्रव्य और आत्म-द्रव्यका (कोई भी) सम्बन्ध नहीं है। इस प्रकार कर्नु कर्मत्वके सम्बन्धका अभाव होनेसे आत्माके परद्रव्यका कर्नु त्व कहाँसे हो सकता है १
- पं का, त प्र./६२ कर्म खलु स्वयमेव षट्कारकी रूपेण व्यवतिष्ठमानं न कारकान्तरमपेशते। एवं जीवोऽपि स्वयमेव षट्कारकी रूपेण व्यव-तिष्ठमानो न कारकान्तरमपेशते। खतः कर्मण कर्तुर्नास्ति जीवः कर्ता, जीवस्य कर्तुर्नास्ति कर्मकर्तृ निश्चयेनेति। = कर्म वास्तवमें षट्कारकी रूपसे वर्तता हुआ अन्य कारककी अपेक्षा नहीं रखता। उसी प्रकार जीव भी स्वयमेव षट्कारक रूपसे वर्तता हुआ अन्य कारककी अपेक्षा नहीं रखता। इसलिए निश्चयसे कर्मरूप कर्ताको जीवकर्ता नहीं है और जीवरूप कर्ताको कर्मकर्ता नहीं है।

#### ४. एक द्रव्य दूसरेको निमित्त हो सकता है पर कर्ता नहीं

- पं का./यू./६० भावो कम्मणिमित्तो कम्मं पुण भावकारणं भवि । ण दु तेसि खलु कत्ताण विणा भूदा दु कत्तारं ।६०। = जीवभावका कर्म निमित्त है और कर्मका जीव भाव निमित्त है । परन्तु वास्तवमें एक दूसरेके कर्ता नहीं हैं । कर्ताके विना होते हों ऐसा भी नहीं है । (क्योंकि आत्मा स्वयं अपने भावका कर्ता है और पुद्गल कर्म स्वयं अपने भावका ६१-६२)।
- गो. जी./मू./१००/१०९४/१ ण य परिणमिद सर्य सो ण या परिणामेइ अण्णमण्णेहि। विविह्परिणामियाणं हवदि हु कालो सर्य हेदू १५७०। काल द्रव्य स्वयं अन्य द्रव्य रूप परिणमन करता नहीं, न ही अन्य द्रव्यको अपने रूप परिणमाता है। नाना प्रकार परिणामों रूप से द्रव्य जन्न स्वयं परिणमन करते हैं, तिनकौ हेतु होता है अर्थात् उदा-सीनरूपसे निमित्त मात्र होता है।
- स. सा /आ /८२ जीवपुद्दगलयोः परस्पर व्याप्यव्यापकभावाभावाज्ञीवस्य पुद्दगलपरिणामानां पुद्दगलकर्मणापि जीवपरिणामानां कर्तृ कर्मत्वा-सिद्धौ निमित्तनैमित्तिकभावमात्रस्याप्रतिषिद्धश्वादितरेतरनिमित्तमा-त्रीभावेनैव द्वयोरपि परिणामः । = जीव और पुद्दगलमें परस्पर व्याप्य व्यापकभावका अभाव होनेसे जीवको पुद्दगल परिणामोके साथ और पुद्दगल कर्मको जीव परिणामोंके साथ, कर्ताकर्मपनेकी असिद्धि होनेसे, मात्र निमित्त नैमित्तिकभावका निषेध न होनेसे, परस्पर निमित्त-मात्र होनेसे ही दोनोके परिणाम (होता है)।
- पं. घ./पू/१७६ इदमत्र समाधानं कर्ता यः कोऽपि सः स्वभावस्य । पर-भावस्य न कर्ता भोक्ता वा तिल्लिमित्तमात्रेऽपि । = जो कोई भी कर्ता है वह अपने स्वभावका हो कर्ता है किन्तु परभावमे निमित्त होनेपर भी, परभावका न कर्ता है और न भोक्ता ।
- पं. घ./ड./१००२-१०७३ अन्तर्ह ष्ट्रचा कषायाणां कर्मणां च परस्परम्।
  निमित्तने मित्तिकां भावं स्यान्न स्याज्ञावकर्मणां । १००२। यतस्तत्र
  स्वयं जीवे निमित्ते सति कर्मणाम्। नित्या स्यात्कतृ ता चेति
  न्यायान्मोक्षो न कस्यचित् ।१००३। = अन्तर्ह ष्टिसे कषायोका और
  कर्मौंका परस्परमें निमित्तने मित्तिकभाव है किन्तु जीव (द्रव्य)
  तथा कर्मका नहीं है।१००२। क्योंकि उनमेसे जीवको कर्मोका
  निमित्त माननेपर जीवमे सदैव ही क्तृ त्वका प्रसंग आवेगा और
  फिर ऐसा होनेपर कभी भी किसी जीवको मोक्ष नहीं होगा।१००३।

# मित्त भी द्रव्यरूपसे तो कर्ता है ही नहीं पर्याय रूपसे हो तो हो—

स सा./आ./१०० यहिकत घटादि क्रोधादि वा परव्रव्यादम्कं कम तदय-मारमा तनमयत्वानुषद्वाइ व्याप्यव्यापकभावेन तावव करोति, नित्यकर्गृ त्वानुषद्वाविभित्तने मित्तिकभावेनापि न तत्कुर्याद । अनित्यौ योगोपयागावेव तत्र निमित्तत्वेन कर्तारो । = बास्तवमे जो घटादिक तथा क्रोधादिक परद्रव्य स्वरूप कर्म है उन्हे आत्मा (द्रव्य ) व्याप्य-व्यापकभावसे नही करता, क्यों कि यदि ऐसा करे तो तन्मयताका प्रसंग आ जावे, तथा वह निमित्त नै मित्तिक भावसे भी (उनको) नहीं करता, क्यों कि, यदि ऐसा करे तो नित्यकर्तृ त्व (सर्व अवस्थाओं में कर्तृ त्व होनेका ) प्रसंग आ जायेगा । अनित्य (जो सर्व अवस्थाओं ने व्याप्त नहीं होते ऐसे ) योग और उपयोग हो निमित्त रूपसे उसके (परव्याप्त स्वरूप कर्मके) कर्ता है । (पं.ध /उ./१०७३)

प्र.सा /त प्र /१६२ न चापि तस्य कारणद्वारेण कर्तृ द्वारेण कर्तृ प्रयोजक-द्वारेण कर्त्रनुमन्तृद्वारेण वा शरोरस्य कर्ताहमस्मि, मम अनेक-परमाणुष्ण्डपरिणामात्मकशरीरकर्तृ त्वस्य सर्वथा विरोधात । च उस शरीरके कारण द्वारा या कर्ता द्वारा या कर्ताके प्रयोजक द्वारा या कर्ताके अनुमोदक द्वारा शरीरका कर्ता मै नहीं हूँ। क्यों कि मेरे अनेक परमाणु द्वयोके एक पिण्ड पर्यायरूप परिणामात्मक शरीरका कर्ता होने मे सर्वथा विरोध है।

#### ६. निमित्त किसीके परिणामों के उत्पादक नहीं हैं

रा,बा,/१/२/११/२०/६ स्यादेतत्-स्वपरिनिमित्त उत्पादो दृष्टोः ; तन्नः किं कारणम् । उपकरणमान्नःवात् । उपकरणमान्नं हि बाह्यसाधनम् । = प्रश्त-उत्पत्ति स्व व पर निमित्तासे होतो देखी जातो है, जैसे कि मिट्टी व दण्डादिसे घडेकी उत्पत्ति । उत्तर-नहीं, क्योंकि निमित्त तो उपकरण मात्र होते हैं अर्थात् केवल बाह्य साधन होते हैं। (अतः सम्यादर्शनकी उत्पत्तिमे अत्मपरिणमन ही मुख्य है निमित्त नहीं) स.सा./आ./३८२ एवं च सति सर्वद्रव्याणां न निमित्तभूतद्रव्यान्तराणि

स्वपरिणामस्योत्त्पादकान्येव । = ऐसा होनेपर, सब द्रव्योके, निमित्तभूत अन्यद्रव्य अपने (अर्थात् उन सर्वद्रव्योके) परिणामोके उत्पादक हैं ही नहीं।

प्र.सा./त प्र./१८५ यो हि यस्य परिणम्यिता दृष्टः स न तदुत्याद्द्यान-द्यन्यो दृष्टः यथाग्निर्यं पिण्डस्य । ततो न स पुद्रगलानां कर्मभावेन परिणम्यिता स्यात् । च्लो जिसका परिणम्न करानेवाला देखा जाता है वह उसके प्रहण त्यागसे रहित नहीं देखा जाता; जैसे अग्नि लोहेके गोलेमें प्रहण त्यागसे रहित हैं । इसलिए वह (आत्मा) पुद्दगलोका कर्मभावसे परिणमित करनेवाला नहीं है ।

पं.ध./उ /३६४-३६६ अर्थाः स्पर्शादयः स्वैरं ज्ञानमुत्पादयन्ति चेत । घटारौ ज्ञानसून्ये च तत्कि नंत्रादयन्ति ते ।३६४। अथ चेच्चेतने द्रव्ये ज्ञानस्यात्पादकाः क्रचित् । चेतनत्रात्स्वयं तस्य कि तत्रोत्पाद-यन्ति वा ।३६६। = यदि रपर्शादिक विषय स्वतन्त्र बिना आत्माके ज्ञान उत्तन्त करते ह.ते तं। वे ज्ञानसून्य घटादिकोमें भी वह ज्ञान क्यों उत्पन्त नहीं करते है ।३६४। और यदि यह कहा जाय कि चेतन द्रव्यमें कहींपर ये ज्ञानको उत्पन्त करते है, तो उस आत्माके,स्वयं चेतन होनेके कारण, वहाँ वे नवीन क्या उत्तन्त करेंगे।

#### ७. स्वयं परिणमनेवाले दक्यको निमित्त बेचारा क्या परिणमावे

स.सा./आ /११६ कि स्वयमपरिणममानं परिणममानं वा जीव. पुह्नाल-द्रव्यं कर्मभावेन परिणामयेत् । न तावलत्यवयमपरिणममानं परेण परिणमयितं पार्थेत्; न हि स्वतोऽसती शक्तिः कर्तुमन्येन पार्यते । स्वयं परिणमप्तां तु न पर परिणमियतारमपेक्षेत्; न हि बस्तुशक्त्यः परमपेक्षन्ते । तत पुइगलद्रव्य परिणामस्वभाव स्वयमेवास्तु । = क्या जीव स्वय न परिणमते हुए पुइगलद्रव्यको कर्मभावस्त्रपे परिणमाता है या स्वयं परिणमते हुए को १ स्वयं अपरिणमते हुएको दूसरेके द्वारा नहीं परिणमाया जा सकता, क्यों कि जो शक्ति (वस्तुमे) स्वयं न हो उसे अन्य काई नहीं उत्पन्त कर सकता। और स्वयं परिणमते हुएको अन्य परिणमानेवालेकी अपेक्षा नहीं होती, क्यों कि वस्तुकी शक्तियाँ परकी अपेक्षा नहीं रखती। अतः पुद्गाल द्रव्य परिणमत्स्वभाववाला स्वयं हो। (पं.धः/उः/६२) (ध १/१.१,१,१६३/४०४/१) (स्या.म /४/३०/११)

- प्र.सा./त.प्र./६७ एवमस्यात्मन' संसारे मुक्ती वा स्वयमेव सुखत्या परिणममानस्य सुखसाधनिधया अबुधैर्मुधाध्यास्यमाना अपि विषया. कि हि नाम कुर्युः । स्यद्यपि अज्ञानी जन 'विषय सुखके साधन है' ऐसी बुद्धिके द्वारा व्यर्थ ही विषयोंका अध्यास आश्रय करते हैं, तथापि संसारमें या मुक्तिमें स्वयमेव सुखरूप परिणमित इस आत्माका विषय क्या कर सकते हैं। (पं. ध./उ /३५३)
- प.का /त.प्र /६२ स्वयमेत्र षट्कारकी रूपेण व्यवतिष्ठमानो न कारका-न्तरमपेशन्ते । = स्वयमेत्र षट्कारको रूपसे वर्तता हुआ (पुद्गल या जोव) अन्य कारककी अपेक्षा नहीं रखता ।
- पं.धः/पू./५७१ अथ चेदवश्यमेतिन्निमित्तनै मित्तिकल्लमस्ति मिथः । न यतः स्त्रतो स्वयं वा परिणममानस्य कि निमित्तत्या। = यदि कदा-चित यह कहा जाये कि इन दोनों (आत्मा व शरीरमे) परस्पर निमित्तनैमित्तिकपना अवश्य है तो इस प्रकारका कहना भी ठीक नहीं है, नयोकि स्वयं अथवा स्वतः परिणममान वस्तुके निमित्त-कारणसे क्या प्रयोजन है।

#### ८. एकको द्सरेका कर्ता कहना व्यवहार व उपचार है परमार्थ नहीं

स.सा./मू./१०६-१०७ जीविम्ह हेदुभूदे बंधस्स तु पिस्तदूण परिणामं । जीविण कदं कम्मं भण्णिद जवयारमत्तेण ।१०६। जोधिह कधे जुद्धे राएण कदंति जंपदे लोगो । ववहारेण तह कद णाणावरणादि जीविण ।१०६। उप्पादित करेदि य बंधिद परिणामएदि गिण्हिद य । आदा पुगालद्व्यं ववहारणयस्स वत्तव्य ।१०७१ = जीव निमित्तभूत होनेपर कम्बन्धका परिणाम होता हुआ देखकर 'जीवने कर्म किया' इस प्रकार उपचारमात्रसे कहा जाता है ।१००। योद्धाओके द्वारा युद्ध किये जानेपर राजाने युद्ध किया' इस प्रकार लोक (व्यवहारसे) कहते हैं । उसी प्रकार 'ज्ञानावरणादि कर्म जीवने किया' ऐसा व्यवहारसे कहा जाता है ।१०६। 'आत्मा पुर्गा द्व्य को उत्पन्न करता है, बाँधता है, परिणमन कराता है और प्रहण करता है'—यह व्यवहार न्यका कथन है।

स सा,/आ./१०५ इह त्वलु पौड्रगिलिककर्मणः स्वभावाद निमित्तभूतेऽप्यात्मन्यनादेरज्ञानात्तर्हिमित्तभूतेनाज्ञानभावेन परिणमनाज्ञिमित्तीभूते सित संपद्यम नत्वात् पौड्रगिलिकं कर्मात्मना कृतिमिति निर्विकल्पविज्ञान-वनभ्रष्टानां विकल्पपरायणानां परेषामस्ति विकल्प. । स त्पचार एव न तु परमार्थः । = इस लोकमे वास्तवमें आत्मा स्वभावसे पौड्रगिलिक कर्मका निमित्तभूत न होनेपर भी, अनादि अज्ञानके कारण पौड्रगिलिक कर्मको निमित्तस्य होते हुए अज्ञानभावमें परिणमता होनेसे निमित्तभूत होनेपर, पौड्रगिलिक कर्म उत्पन्त होता है, इसिलए 'पौड्रगिलिक कर्म आत्माने किया' ऐसा निर्विकल्प विज्ञानधनसे भ्रष्ट, विकल्पपरायण अज्ञानियोका विकल्प है; वह विकल्प उपचार ही है, प्रमार्थ नहीं।

- स सा /अा /३६१ ततो निमित्तने मित्तिकभावमात्रेणेय तेत्र कर्तु कर्म-भोक्तुभोग्यव्यवहार १० ≈इसलिए निमित्तने मित्तिक भावमात्रसे ही वहाँ कर्तृ कर्म और भोक्तुभोग्यका व्यवहार है।
- प्र-साः./त.प्र./१२१ तथारमा चारमपरिणामकर्तृ त्वाइ द्रव्यकर्मकर्ताच्युप-चारातः = आत्मा भो अपने परिणामका कर्ता होनेसे द्रव्यकर्मका कर्ताभी उपचारसे है।
- प्र,सा,/११८/प. जयचन्द "कर्म जीवके स्वभावका पराभव करता है" ऐसा कहना सो तो उपचार कथन है।

#### एकको दूसरेका कर्ता कहना लोकप्रसिद्ध रूढ़ि है

- स.सि /६/२२/१६१/७ यद्योव कालस्य क्रियावत्त्वं प्राप्तोति। यथा शिष्योऽघोते, उपाध्यायोऽध्यापयतीति। नैषदाषः, निमित्तमात्रेऽांप हेतुकत् व्यपदेशो दृष्ट । यथा कारीषोऽग्तिरध्यापयति। एवं कालस्य हेतुकत् ता। — प्रश्न—यदि ऐसा है (अर्थात् द्रव्योकी पर्याय बदलने-वाला है) तो काल क्रियावान द्रव्य प्राप्त होता है। जैसे शिष्य पढता है और उपाध्याय पढाता है, यहाँ उपाध्याय क्रियावान द्रव्य है। उत्तर—यह कोई दाष नहीं है, वयोकि निमित्तमात्रमे भो हेतुकर्तारूप व्यपदेश देखा जाता है जैसे कण्डेको अग्नि पढाती है। यहाँ कण्डेकी अग्नि निमित्तमात्र है। उसी प्रकार काल भी हेतुकर्ता है।
- रा. वा./१/११/४६/६२ लोके हि करणत्वेन प्रसिद्धायासे, तत्वशसापरायामिधानप्रवृतौ समीक्षितायां 'ते देण्यगौरवकाठिन्याहितविशेषाऽयमेव छिनति' इति कर्नु धर्माध्यारोपः क्रियते। स्करणरूपसे प्रसिद्ध तत्त्रवार आदिको तो देणता आदि गुगोको प्रशसामे
  'तल्बारने छेद दिया' इस प्रकारका कर्नु त्यथमका अध्यारोपण करके
  कर्नु साधन प्रयोग होता है।
- स.सा /आ./८४ कुलाल. कलशं करोत्यनुभवति चेति लोकानामनादि-रूढाऽस्ति त वद्वववहारः "=कुम्हार धडेका कर्ता है और भाक्ता है ऐसा लोगोंका अनादिसे रूढ़ व्यवहार है।

#### १०. चास्तनमें एकको दूसरेका कर्ता कहना असस्य है

- स.सा./मू./११६ अहं सयमेत्र हि परिणमदि कम्मभावेण पुरगल दृष्यं। जोवा परिणामभदे कम्म कम्मसमिदि मिच्छा ।११६। = अथवा यदि पुद्रगल द्रव्य अपने आप हो कर्मभावसे परिणमन करता है ऐसा माना जाये तो 'जीव कर्मको अर्थाद् पुद्रगलद्रव्यको कर्मस्वप परिणमन कराता है, यह कथन मिथ्या सिद्ध होता है।
- प्र.सा./१६/प, जयचन्द = नयो कि वास्तवमें कोई दृव्य किसो द्रव्यका कर्ता व हर्ता नहीं है, इसलिए व्यवहारकारक असत्य है, अपनेको आप ही कर्ता है इसलिए निश्चयकारक सत्य है।

#### ११. एकको दूसरेका कर्ता माननेम अनेक दोष आते हैं

- यो.सा./अ./२/३० एवं सपद्यते दोष सर्त्रथापि दुरुनरः । चेतनाचेतन-द्रव्यविशेषाभावल्यणः ।३०। = यदि कर्मको चेतनका और चेननको कर्मका कर्ता माना जाये तो दोनो एक दूसरे के उपादान बन जानेके कारण (२७-२६), कौन चेतन और कौन अचेतन यह बात हो सिद्ध न हो सकेगी ।३०।
- स.सा./आ/२२ यो हि नाम फनरानसमर्थतया प्राहुर्भ्य भावकरवेन भवन्तमपि दूरत ९व तदनुन नेरात्मनो भाव्यस्य व्यावत नेन हठानमे हं न्यनकृत्योपरतसमस्तभाव्यभावकसकरदोषत्वेन टङ्कोत्कीण आत्मान संचेतयते स खल्ल जित्तमोहो । चमे हकर्म फल देनेकी सामर्थ्यसे प्रगट उदयह्म होकर भावकपनेते प्रगट होता है, तथापि तदनुसार जिनको प्रकृति है ऐसा जा आत्मा आत्मा—भाव्य, उसको भेरलानके

- बल द्वारा दूरसे ही अलग करनेसे इस प्रकार बलपूर्वक मोहका तिररकार करके, ममस्त भावप्रभावक सकरदोष दूर हो जानेसे एकत्व में टंकीत्कीर्ण अपने आत्माको जो अनुभव करते हैं वे निश्चयसे जितमोह है।
- पं.का./ता.वृ /२४/६१/६ अन्यद्रव्यस्य गुणोऽन्यद्रव्यस्य कर्तु नायाति संकरव्यत्तिकरदोषप्राप्ते । = अन्य द्रव्यके गुण अन्य द्रव्यके कर्ती नहीं हो सकते, क्योंकि ऐसा माननेसे संकर व्यतिकर दोषोकी प्राप्ति होती है।
- पं.ध /पू /१७३ १७४ नाभासत्वमसिद्ध स्यादपसिद्धान्तो नयस्यास्य । सदनेकरवे सति किल गुणसंक्रान्ति कृत प्रमाणाद्धा १२०३। गुण-संक्रान्तिमृते यदि कर्त्ता स्यादकर्मणश्च भोक्तारमा । सर्वस्य सर्वसकर्दाष स्यात् सर्वश्चन्यदोषश्च ।२७४। = अपसिद्धान्त होनेसे इस नयको (कर्म व नोकर्मका व्यवहारसे जीव कर्ता व भोक्ता है) नयाभासपना असिद्ध नही है क्योंकि सत्को अनेकत्व होनेपर और जीव और कर्माके मिन्न-भिन्न होनेपर निश्चयसे किस प्रमाणसे गुण संक्रमण होगा ।१७३। और यदि गुणसक्रमणके बिना ही जीव कर्मीका कर्ता तथा भाक्ता होगा तो सब पदार्थोंमें सर्वसकरदोष और सर्वश्चन्यदोव हो जायेगा ११७४।

## १२. एकको दूसरेका कर्ता माने सो अज्ञानी है-

- स.सा./मू./२४७,२५३ जो मण्णि हिसामि य हिसिज्जामि य परेहि सत्ते हि। सो युढो अण्णाणी णाणी एतो दु विवरी हो।२४७। जो अप्पणा दु मण्णि दु शिवरमुहिरे करेमि सत्ते ति। सो युढो अण्णाणी णाणी एतो दु विवरी हो।२५३। = जो यह मानता है मैं पर जीवोको मारता हूँ और पर जीव मुफे मारते हैं, वह युढ हैं, अज्ञानी है। और इससे विपरीत ज्ञानी है।२४७। जो यह मानता है कि अपने द्वारा मैं जीवों-को दु खी सुखो करता हूँ, वह युढ है, अज्ञानी है। और इससे विपरीत है वह ज्ञानी है।२५३।
- स सा /आ /०१/क ६० अज्ञानारकर्नु कर्मभ्रममितरनयोभीति तावल्ल शावत्। विज्ञानाचिश्च कति ककचवदयं भेदमुरपाद्य सद्यः ।६०। क 'जीव पुद्दगलके कर्ताकर्म भाव है' ऐसी भ्रमबुद्धि अज्ञानके कारण वहाँ तक भासित होतो है कि जहाँ तक विज्ञानज्योति करवतको भाँति निर्दयतासे जीव पुद्दगलका तत्काल भेद उत्पन्न करके प्रकाशित नहीं होती।
- स.सा./आ /६०/क ६२ आत्मा ज्ञानं स्वयं ज्ञानं ज्ञानादन्यत्करोति किम्।
  परमावस्य कर्तात्मा मोहोऽयं व्यवहारिणाम् ।६२। = आत्मा ज्ञान
  स्वरूप है, स्वयं ज्ञान हो है; वह ज्ञानके अतिरिक्त अन्य क्या करें!
  वात्मा कर्ता, ऐसा मानना सो व्यवहारी जीवोंका मोह है।
- स.सा./आ./२२०/क १६६ ये तु क्तरिमात्मान परयन्ति तमसा तताः। सामान्यजनवर्तेषां न मोशोऽपि मुगुशताम्।१६६। — जो अज्ञानांध-कारमे आच्छादित होते हुए आत्माको कर्ता मानते है वे भने ही मोशके इच्छुक हो तथापि सामान्य जनोको भाँति उनकी भी मुक्ति नहीं ह तो १९६६।
- स सा /आ /१११ अथाणं तकं पुद्रगलमयमिश्यात्वादीस् वेदयमानो जीवः स्वयमेत्र मिश्याद ष्टिभूत्वा पुद्रगलकमं करोति । स किलाविवे-कः यतो न तक्वात्मा भाव्यभावकभावात् पुद्रगलद्रव्यमयमिश्यात्वा-दिवेदकोऽपि कथं पुत पुद्रगलकमंग कर्ता नाम । = प्रश्न पुद्रगलमय मिश्यात्वादि कर्नोको भागता हुआ जीव स्वश्रं ही मिश्यादृष्टि होकर पुद्रगल कर्मको करताः है । = उत्तर यह तर्क वास्तवमे अविवेक है, वर्याकि भावभावका अभाव होनेसे आ मा निश्चयसे पुद्रगल-द्रव्यमय मिश्वात्यादिका भोक्ता भी नहीं है, तब फिर पुद्रगल कर्मका कर्ता कैसे हो सकता है ।

#### १३. एकको दूसरेका कर्ता माने सी मिध्यादृष्टि है-

यो.सा /अ /४/१३ कोऽपि कस्मापि कर्ता हित नोपकारापकारयोः । उप-कुर्वे ऽपकुर्वे ऽहं मिथ्येति क्रियते मतिः ।१३। — इस ससारमें कोई जीव किसी अन्य जीवका उपकार या अपकार नहीं कर सकता । इसलिए 'मै दूसरेका उपकार या अपकार करता हूं' यह बृद्धि मिथ्या है।

स /सा /आ./२२१,३२७ ये त्वातमानं कर्तारमेव पश्यन्ति ते लोकोत्तरिका अपि न लौकिकतामितवर्तन्ते; लौकिकानां परमात्मा विष्णु, सुरनारकादिकार्याणि करोति, तेषां तु स्वात्मा करोतोत्यपसिद्धान्तस्य
समत्वाद ।३२१। योऽयं परदव्ये कर्तृ व्यवसाय स तेषां सम्यग्दर्शनरिहतत्वादेव भवति इति सुनिश्चितं जानीयात् ।३२७। = जो आत्माको
कर्ता ही देखते हैं वे लोकोत्तर हो तो भी लौकिकताको अतिक्रमण
नहीं करते, क्योंकि, लौकिक जनोंके मतमें परमात्मा, विष्णु, देव,
नारकादि कार्य करता है और उनके मतमे अपना आत्मा वह कार्य
करता है। इस प्रकार (दोनोंमें) अपसिद्धान्तकी समानता है।३२१।
लोक और श्रमण दोनोमे जो यह परद्वयमें कर्तृ त्वका व्यवसाय है
वह जनकी सम्यग्दर्शन रहितताके कारण हो है। (स.सा /सूल भो)

पं ध /पू./१८०-१८१ अपरे बहिरात्मनो मिथ्याबादं वदन्ति दुर्मत्य. । यदबद्ध ऽपि परस्मिन् कर्ता भोक्ता परोऽपि भवति यथा।१८०। सद्वेद्धो-दयभावान् गृहंधनधान्यं कलत्रपुत्रांश्च । स्वमिह करोति जोनो भुनक्ति वा स एव जीवश्च ।१८१। =कोई खोटी बुद्धि वाले मिथ्यादृष्टि जीव इस प्रकार मिथ्याकथनका प्रतिपादन करते हैं, जो बन्धको प्राप्त नहीं होनेवाले पर पदार्थके विषयमें भी अन्य पदार्थ कर्ता और भोक्ता होता है ।५००। जैसे कि साता वेदनीयके उदयसे प्राप्त होनेवाले धर, धन, धान्य और स्त्रो-पुत्र वगैरहको जीव स्वयं करता है तथा वही जीव ही उनका भोग करता है ।६०१।

#### १४. एकको दूसरेका कर्ता कहनेवाला अन्यमती है

स सा./मू /-१,११६-११७ जिंद पुरगलकम्मिणं कुटबिंद तं चेव वेदयदि आदा। दोकिरियाबिदिरित्तो पसजिंद सो जिणावमदं ।८६। जीने ण संयं बद्ध ण संयं परिणमिद कम्मभानेण। जह पुरगलदेव्वमिणं अप्परिणामी तदा होदि।११६। कम्मइयनगणासु य अपरिणमंतीसु कम्मभानेण। ससारस्स अभानो पसज्जदे संख्समओ वा ।११९६। च्यदि आत्मा इस पुद्दगलकर्मको करे और उसोको भोगे तो नह आत्मा दो क्रियाओसे अभिन्न ठहरे ऐसा प्रसंग आता है, जो कि जिनदेवको सम्मत नहीं हैं। ५१। 'यह पुद्दगल द्वय जीनमें स्वयं नहीं बन्धा और कर्मभानसे भो स्वयं नहीं परिणमता', यदि ऐसा माना जाये तो नह अपरिणामी सिद्ध होता है; और इस प्रकार कार्मण-वर्गणाएँ कर्मभानसे नहीं परिणमती होनेसे संसारका अभाव (सदा शिववाद) सिद्ध होता है अथवा सांख्यमतका प्रसंग आता है। ११९६-११७।

#### १५. एकको दूसरेका कर्ता कहनेवाले सर्वज्ञके मतसे वाहर हैं

स.सा /आ /८१ वस्तुस्थित्या प्रतपत्यां यथा व्याप्यव्यापकभावेन स्व-परिणामं करोति भाव्यभावकभावेन तमेवानुभवति च जीवस्तथा-व्याप्यव्यापकभावेन पुद्गतकमापि यदि कुर्यात् भाव्यभावकभावेन तदेवानुभवेच्च ततोऽयं स्वपरसमवेतिक्रयाद्वयाव्यतिरिक्षतायां प्रसजन्त्यां•••िमध्यादृष्टितया सर्वज्ञावमतः स्यात् । = इस प्रकार वस्तुस्थितिसे हो, (क्रिया और कर्ताको अभिन्नता) सदा प्रगट होनेसे, जैसे जीव व्याप्यव्यापकभावसे अपने परिणामको करता है और भाव्यभावकभावसे उसीका अनुभव करता है: उसो प्रकार यदि व्याप्यव्यापकभावसे पुद्गलकर्मको भी करे और भाव्यभाव- कभावसे उसीको भोगे, तो वह जीव अपनी व परकी एकत्रित हुई दो क्रियाओसे अभिन्नताका प्रसंग आनेपर मिथ्यादृष्टिताके कारण सर्वज्ञके मृतसे बाहर है।

#### ४. निश्चय व्यवहार कर्ता-कर्म भावका समन्वय

#### १. ध्यवहारसे ही निमित्तको कर्ता कहा जाता है निश्चयसे नहीं

स.सा /आ./१५५ क २१४ यत्तु वस्तु कुरुतेऽन्यवस्तुनः, किंचनापि परिणामिनः स्वयम् । व्यावहारिकदृशेव तन्मतं, नान्यदस्ति किम्पीष्ट् निश्चयात् ।२१४। =एक वस्तु स्वयं परिणमित होतो हुई अन्य वस्तु-का कुछ भी कर सकती है ऐसा जो माना जाता है, सो व्यवहारदृष्टिसे ही माना जाता है। निश्चयसे इस लोकमे अन्यवस्तुको अन्यवस्तु कुछ भी नहीं है।

#### २. व्यवहारसे ही कर्जा कमें भिन्न दिखते हैं निश्चयसे दोनों अभिन्न हैं

स.सा /आ./२४८ क २१० व्यावहारिक दशैव केवलं, कर्तृ कर्म च विभिन्न-मिष्यते। निश्चयेन यदि वस्तु चित्यते; कर्तृ कर्म च सदैक मिष्यते। १२१०। चकेवल व्यावहारिक दृष्टिसे ही कर्ता और कर्म भिन्न माने जाते है, यदि निश्चयसे वस्तुका विचार किया जाये तो कर्ता और कर्म सदा एक माना जाता है।

#### ३. निश्चयसे अपने परिणामींका कर्ता है पर निमित्तकी अपेक्षा परपदार्थोंका भी कहा जाता है

स सा./मू./३५६-३६५ जह सेडिया दुण परस्स सेडिया सेडिया य सा होइ। तह जाणओ दुण परस्स जाणओ जाणओ सो दु।३१६। एवं तु णिच्छयणयस्स भासियं णाणदंसणचरित्ते। सुणु वबहारणयस्स य वत्तव्य से समासेण ।३६०। जह परदव्य सेडयदि ह सेडिया अप्पणी सहावेण । तह परदव्यं जाणइ णाया वि सयेण भावेण ।३६१। एवं ववहारस्स दु विणिच्छओ णाणदंसणचरित्ते । भणिओ अण्णेसु वि पज्जएसु एमेव णायव्या ।३६५। - जैसे खडिया पर (दीवास आदि ) की नहीं है, खडिया तो खडिया है, उसी प्रकार ज्ञायक (आत्मा) परका नहीं है, ज्ञायक तो ज्ञायक ही है ।३५६। वयों कि जो जिस का होता है वह वही होता है, जैसे आत्माका ज्ञान होनेसे ज्ञान आत्मा ही है (आ रूपाति टीका)। इस प्रकार ज्ञान दर्शन चारित्रमें निश्चयका कथन है। अब उस सम्बन्धमें संक्षेपसे व्यवहार नयका कथन सुनो ।३६०। जैसे खडिया अपने स्वभावसे (दीवाल आदि ) परद्रव्यको सफेद करती है उसी प्रकार ज्ञाता भी अपने स्वभावसे परद्रव्यको जानता है ।३६१। इस प्रकार ज्ञान दर्शन चारित्रमें व्यवहारनयका निर्णय कहा है। अन्य पर्यायोंमें भी इसी प्रकार जानना चाहिए। ३६५। (यहाँ तात्पर्य यह है कि निश्चय दृष्टिमें वस्तुस्यभावपर ही लक्ष्य होनेके कारण तहाँ गुणगुणी अभेदकी भाँति कर्ता कम भावमे भी परिणाम परिणामी रूपसे अभेद देखा जाता है। और व्यवहार दृष्टिमें भेद व निमित्त नैमित्तिक सम्बन्धपर लक्ष्य होनेके कारण तहाँ गुण-गुणी भेद की भाँति कर्ता-कर्म भानमें भी भेद देखा जाता है।) (स.सा./२२ की प्रश्लेपक गाथा)

पं.का./ता.वृ./२६/१४/१८ यथा निश्चयेन पुद्धगलिण्डोपादानकारणेन समुत्पन्नोऽपि घटः व्यवहारेण कुम्भकारनिमिन्नोत्तेनत्त्वात्कुम्भकारेण कृत इति भण्यते तथा समयादिव्यवहारकालो न्या = जिस प्रकार निश्चयसे पुद्धगलिण्डस्त्व उपादानकारणसे उत्पन्न हुआ भी घट व्यवहारसे कुम्हारके निमित्तसे उत्पन्न होनेके कारण कुम्हारके द्वारा किया गया कहा जाता है, उसी प्रकार समयादि व्यवहार काल भी ···। (पं.का./त.प्र./६८)

#### ४ भिन्त कर्ता-कर्म मावके निषेधका कारण

स.सा./मृ.व.आ./१६ यदि सो परदञ्जाणि य करिक्व णियमेण तम्मओ होका। जम्हा ण तम्मओ तेण सो ण तेसि हवाद कता।१६। परिणामणारिणामिभावान्यथानुपपत्ते नियमेन तन्मय स्यात्। =यदि आत्मा पर द्रव्योंको करे तो वह नियमसे तन्मय अर्थात परद्रव्यमय हो जाये किन्तु तन्मय नहीं है इसलिए वह उनका कर्ता नहीं है। (तन्मयता हेनु देनेका भी कारण यह है कि निश्चयसे विचार करते हुए परिणामी कर्ता हैं और उसका परिणाम उसका कर्म) यह परिणामपरिणामीभाव क्यों कि अन्य प्रकार बन नहीं सकता इसलिए उसे नियमसे तन्मय हो जाना पड़ेगा।

स.सा/आ/७६ व्याप्यव्यापकभावाभावाद कर्त् कर्मस्वासिद्धौ : = (भिन्न द्रव्योमें ) व्याप्यव्यापकभावका अभाव होनेसे कर्ता कर्म भावकी असिद्धि है !

सा.सा/अः/५४ इह खलु क्रिया हि तावदिखलापि परिणामसक्षणत्या न नाम परिणामतोऽस्ति भिन्ना, परिणामोऽपि परिणामपरिणामिनोर्भिन्न-वस्तुत्वात् परिणामिनो न भिन्नस्ततो या काचन क्रिया किल सकलापि सा क्रियावतो न भिन्नेति क्रियाकत्रोरव्यतिरिक्ततायां वस्तुस्थित्या प्रतपत्यां यथा व्याप्यव्यस्पकभावेन स्वपरिणामं करोति भाव्यभावक-भावेन तमेत्रानुभवति च जोवस्त्था व्याप्यव्यापकभावेन प्रहाल-कर्मापि यदि कुर्यात् भाव्यभावकभावेन तदेवानुभवेच तताऽयं स्थपरसम्बेतिकियाद्वयाव्यतिरिक्ततायां प्रसजन्त्यां स्थपरयोः परस्पर-विभागप्रत्यस्तमनादनेकात्मकमेकमात्मानमनुभवन्मिथ्यादृष्टित्यासर्व-ज्ञावमत' स्यात्। = (इस रहस्थको समभतनेके लिए पहले ही यह बुद्धिगोचर करना चाहिए कि यहाँ निश्चय दृष्टिसे मीमांसा की जा रहो है व्यवहार दृष्टिसे नहीं। और निश्चयमे अभेद तत्त्वका विचार करना इष्ट होता है भेद तत्त्व या निमित्त मै मिल्तिक सम्बन्ध का नहीं।) जगत्में जा क्रिया है सो सब हो परिणाम स्वरूप होनेसे वास्तवमे परिणामसे भिन्न नहीं है (परिणाम हो है), परिणाम भा परिणामी (द्रव्य) से भिन्न नहीं है क्यों कि परिणाम और परिणामी अभिन्न वस्तु हैं। इसलिए (यह सिद्ध हुआ ) कि जो कुछ क्रिया है वह सब ही क्रियाबान्से भिन्न नहीं है। इस प्रकार वस्तुस्थितिसे हो क्रिया और कर्ताको अभिन्नता सदा हो प्रगटित हानसे, जसे जाव व्याप्य-व्यापकभ बसे अपने परिणामको करता है और भाव्यभावकभावसे उसीका अनुभव करता है—उसी प्रकार यदि व्याप्यव्यापकभावसे पुद्गतकर्मको भो करै और भाव्यभावकभावसे उसाका भागे ता वह जाव अपनी व परको एकत्रित हुई दो क्रियाओसे अभिन्नताका प्रसग आनेपर स्व-परका परस्पर विभाग अस्त हो जानेसे, अनेकद्रुठ्यस्वरूप एक आत्माका अनुभव करता हुआ मिध्याद्धिताके कारण सर्वज्ञके मतसे बाहर है।

#### ५. भिन्न कर्ताकर्ममावके निषेधका प्रयोजन

स सा/आ/३२१/क २००-२०२ नास्ति सर्वोऽिष संवन्धः परह्रव्यात्मतत्त्वयोः । कर्नु कर्मत्वसं वन्धः।भावे तत्कर्नु ता कृतः । २०० । एकस्य
वस्तुनो ह्यन्यतरेण सार्धः, संबन्ध एव सवलोऽिष यतो निषिद्धः ।
तत्कर्नु कर्मधटनास्ति न वस्तुभेदे, एश्यन्त्वकर्नु सुनयश्च जनाश्च
तत्त्वम् । २०१ । ये तु स्वभावनियमं कलयन्ति नेममज्ञानमन्त्रसो
वत ते वराकाः । कुर्वन्ति कर्म तत एव हि भावकर्मः कर्ता स्वयं भवति
चेतन एव नान्यः ।२०२। =परद्रव्य और आत्माका कोई भी सम्बन्ध
नहीं है तब फिर उनमें कर्ताकर्म सम्बन्ध केसे हो सकता है । इस
प्रकार जहाँ कर्ताकर्म सम्बन्ध नहीं है, वहाँ आत्माके परद्रव्यका
कर्नु त्व कैसे हो सकता है । १००० ।। वयोकि इस लोकमें एक वस्तुका

अन्य वस्तुके साथ सम्पूर्ण सम्बन्ध ही निषेष किया गया है, इसलिए जहाँ वस्तुभेद है अथित भिन्न वस्तुएँ हैं वहाँ कर्ताकर्म घटना नहीं होती। इस प्रकार मुनिजन और लौकिक जन तरवको (वस्तुके यथार्थ स्वरूपको) अकृती देलो, (यह श्रद्धामे लाओ कि कोई किसीका कर्ता नहीं है, पर द्रव्य परका अकृता हो है) ॥ २०१॥ जो इस वस्तु-स्वभावसे नियमको नहीं जानते वे बेचारे, जिनका तेज (पुरुषार्थ या पराक्रम) अज्ञानमे दूव गया है ऐसे, कर्मको करते हैं; इसलिए भाव, कर्मका कर्ता चेतन हो स्वयं होता है, अन्य कोई नहीं। २०२।

#### ६. मिल कर्ताकर्म च्यपदेशका कारण

स सा/मू/३१२-३१३ चेया हु उपयही अट्ठं उप्पज्ज ह विणस्स । पयही वि चेययट्ठं उपज्ज ह विणस्स । २१४। एवं बंधो उ दुण्हं वि अण्णोण्ण-पच्चमा हवे। अप्पणां पयहीए स संसारो तेण जायए। ३१३। = तत एव च तयों कर्नृ कर्म उपवहार। आ. स्याति. टीका = चेतक अर्थात् आत्मा प्रकृतिके निमित्तसे उत्पन्न होता है और नष्ट होता है। तथा प्रकृति भी चेतनके निमित्तसे उत्पन्न होती है तथा नष्ट होती है। इस प्रकार परत्पर निमित्तसे दोनों ही आत्माका और प्रकृतिका बन्ध होता है। और इससे संसार उत्पन्न हो जाता है। ३१२-३१३। इस सिए उन दोनोंके कर्ताकर्मका उपवहार है।

#### ७. भिन्न कर्ताक्रमें व्यपदेशका प्रयोजन

द्र.सं /टी /८/२२/४ यतो हि नित्यनिरञ्जननिष्क्रियनिजात्मभावना-रहितस्य कर्मादिकत्त्रं व्याख्यातम्, ततस्तज्ञैन निजशुद्धात्मनि भावना कर्त्त्रच्याः = क्योंकि नित्य निरञ्जन निष्क्रिय ऐसे अपने आत्मस्वरूपकी भावनासे रहित जीवके कर्मादिका कर्न्त्तं कहा गया है, इसलिए उस निज शुद्धात्मामें हो भावना करनी चाहिए।

#### ८. कर्ताकर्म भाव निर्देशका मतार्थ व नयार्थ

स.सा /ता.चृ./२२ की प्रक्षेपक गाथा - अनुपचरितासद्वभूतव्यहारनयात् पुद्दगलद्रव्यकर्मादीना कर्लेति । = अनुपचरित असद्भूत व्यवहारसे ही आत्मा पुद्दगलद्रव्यका या कर्म आदिकोका कर्ता है।

प्का /ता वृ /२७/६१/१० शुद्धाशुद्धपरिणामकर्तृ त्वच्याख्यानं तु नित्याकर्तृ त्वेकान्तसारुव्यमतानुयायिशिष्यसबं धनार्थं, भोवतृत्व-च्याख्यानं कर्ता कर्मफलं न भुड्क इति बौद्धमतानुसारिशिष्य-प्रतिबोधनार्थम् । = शुद्ध व अशुद्ध परिणामोंके कर्तापनेका च्याख्यान, आत्माको एकान्तसे नित्य अकर्ता माननेवाले सांख्य-मतानुसारी शिष्यके सम्बोधनार्थ किया यया है, और भोक्तापनेका च्याख्यान, 'कर्ता स्वयं कर्मके फलको नहीं भोगता' ऐसा माननेवाले बौद्ध मतानुसारी शिष्यके प्रतिबोधनार्थ हैं।

कर्तावाद— ईश्वर कर्ताबाद—दे० परमात्मा/३। कर्नृत्व—

रा.वा २/७/१२/१११२/३. कर्नु स्वर्माप साधारणं क्रियानिष्पत्तौ सर्वेषां स्वातन्त्र्यात् । =कर्नु स्व भी साधारण धर्म है क्योंकि अपनी-अपनी क्रियाकी निष्पत्तिमे सब द्रव्योकी स्वतंत्रता है।

स.सा /आ /परि./शक्ति नं० ४२ भवतारूपसिद्धरूपभावभावकत्वमयी कर्तृ शक्तिः। ४४ । = प्राप्त होने रूपता जो सिद्धरूप भाव है, उसके भावकत्वमयी कर्तृ त्वशक्ति है।

पं.का./त.प्र./२९ समस्तवस्त्वसाधारणं स्वरूपिर्वर्तनमात्रं कर्तृत्व । = समस्त वस्तुओंसे असाधारण ऐसे स्वरूपकी निष्पत्तिमात्ररूप कर्तृत्व होता है।

कतृ नय—दे० नप/I/१। कतृ समवायिनी क्रिया— दे० क्रिया/१। कर्त्रस्वय क्रिया— दे० संस्कार/२। कर्नाटक — आन्ध्र देशमें अर्थात गोदावरी व कृष्णा नदीके मध्यवर्ती क्षेत्रके दक्षिण-पश्चिमका 'वनवास' नामका वह भाग जिसके अन्तर्गत मैसूर भी आ जाता है। इसकी राजधानियाँ मैसूर व रंगपत्तन थीं। (म, पु./प्र०/६० पं० पन्नालाल). (ध/३/प्र.४/Н.L Jain)। जहाँ-जहाँ कनडी भाषा भोली जाती है वह सम कर्नाटक देश है अर्थाद मैसूरसे लेकर द्वारसमुद तक (द्व.सं./प्र.४/पं. जवाहर लाल)।

कर्बु क-भरत क्षेत्र पश्चिम आर्य खण्डका एक देश-दे०मनुष्य/४।

कर्म - 'कर्म' शब्दके अनेक अर्थ हैं यथा - कर्म कारक, क्रिया तथा जीवके साथ नम्धनेवाले विशेष जातिके पुद्गात स्कन्ध । कर्म कारक जगत् प्रसिद्ध है, क्रियाएँ समवदान न अध'कर्म आदिके भेदसे अनेक प्रकार हैं जिनका कथन इस अधिकारमें किया जायेगा।

परन्तु तीसरे प्रकारका कर्म अप्रसिद्ध है। केवल जैनसिद्धान्त ही उसका विशेष प्रकारसे निरूपण करता है। वास्तवमें कर्मका मौलिक अर्थ तो क्रिया ही है। जीव-मन-वचन कायके द्वारा कुछ न कुछ करता है, वह सब उसकी क्रिया या कर्म है और मन, वचन व काय ये तीन उसके द्वार हैं। इसे जीव कर्म या भाव कर्म कहते हैं। यहाँ तक तो सबको स्वोकार है।

परन्तु इस भाव कर्मसे प्रभावित होकर कुछ सूक्ष्म जड़ पुद्दगल स्कन्ध जीवके प्रदेशोमे प्रवेश पाते हैं और उसके साथ बँधते हैं यह बात केवल जैनागम ही बताता है। ये सूक्ष्म स्कन्ध अजीव कर्म या द्रव्य कर्म कहलाते हैं और रूप रसादि धारक सूर्तीक होते हैं। जैसे-जैसे कर्म जीव करता है वैसे ही स्वभावको लेकर ये द्रव्य कर्म उसके साथ वँधते हैं और कुछ काल पश्चात परिपक्ष दशाको प्राप्त होकर उदयमें आते हैं। उस समय इनके प्रभावसे जीवके ज्ञानादि गुण तिरोभूत हो जाते हैं। यही उनका फलदान कहा जाता है। सूक्ष्मता-के कारण वे दृष्ट नहीं हैं।

समबदान आदि कर्म निर्देश

- १ कर्म सामान्यका सम्राख्य । कमके समबदान श्रादि अनेक मेद। समबदान कर्मका लक्ष्य। ş श्रधःकर्म, ईर्यापथ कर्म, कृतिकर्म, तप:कर्म श्रीर सावद्यकर्म ~ दे० वह वह नाम । भाजीविका सम्बन्धी श्रसि मसि श्रादि कर्म प्रयोगकर्मका लक्षण । ٧ चितिकर्म प्राटि कमौका निर्देश व लक्तण । X जीवको ही पयोग कर्म कैसे कहते हो। Ę समवदान आदि कर्मों में स्थित जीवों में द्रव्यार्थता व प्रदेशार्थता का निर्देश कर्म व नोक्रमं आगम द्रव्य निज्ञेष --वे० निक्षेष/४ । समवदान आदि कर्मीकी सत्संख्या आदि आठ
  - कर्मसान्यकालक्षणः। कर्मके मेद-प्रमेद (द्रव्यभाव व नोकर्म)।

द्रव्य भावकर्म व नोकर्मरूप भेद व लक्षण-

- क्मक सद-प्रमद (द्रव्यभाव व नाकम)।
   कमीके शाना परणादि मेदव उनका कार्य
  - —दे० प्रकृतिबन्ध/१ ।

--दे० वह वह नाम ।

- ३ द्रव्य भाव या अजीव जीव कर्मों के लच्छा।
- ४ | नोकर्मका लच्छा।
- गृशिच्चित कर्माशिक

—दे० क्षपित ।

प् कर्मफलका अर्थ

3

X

Ę

---बिशेष दे० उदय ।

#### द्रव्यमाव कर्म निर्देश-

- १ कुम जगत्का स्रष्टा है।
- र कम सामान्यके श्रस्तित्वकी सिद्धि।
- ३ कर्मवनोकर्ममें अन्तर।
- 🐐 बर्मनोकर्मद्रव्य निचेष व संसार

—दे० निक्षेप/६ व संसार/३/२

- छहीं ही द्रव्यों में कथंचित् द्रव्यकर्मपना देखा जा सकता है।
- जीव व पुद्गल दोनोंमें कथंचित् भाव कर्मपना देखा जा सकता है।
- इसि परिवर्तनरूप कर्म भी संसारका कारण है।

शरीरकी उत्पत्ति कर्माधीन है।
 कर्मीका मृतिल व रसल श्रादि उसमें हेल

—दे० मूर्त /२।

- श्रमूर्न जीवसे मूर्तकर्म कैसे वैंथे देव वन्य/२। द्रव्यकर्मको नोजाव भी कहते हैं — देव जीव/१।
- # द्रव्यकर्मको नोजाव भी कहते हैं -दे० जीव/१।
  # कम सूदम स्कन्ध हैं रशूल नहीं -दे० स्कन्ध/८६
  - द्रव्यक्तर्मको अविधि मनः पर्यय ज्ञान प्रत्यत्त ज्ञानते हैं
    --दे० बन्ध/२ व स्वाध्याय/१।
  - द्रव्यक्तमंको या जीवको ही कोध आदि संद्वा कैसे प्राप्त होती है —दे० कषाय/२।
- कर्म सिद्धान्तको जाननेका प्रयोजनः
- ४ अन्य सम्बन्धित विषय
- कमोंके बन्ध उदय सत्त्वकी प्ररूपणाप्
  - —्दे० वह वह नाम ।
  - कर्म प्रकृतियों में १० करणोंका अधिकार
    - —दे० करण/२ ।
  - कर्मों के स्वय उपशम आदि व शुद्धाभिमुख परिणाममें केवल भाषाका भेद हैं — दे० पद्धति।
- \* बोव कर्म निमित्त नैमित्तिक भाव
  - —दे० कारण/III/३,४ ।
  - भाव कर्मका सहेतुक प्रहेतुकपना नदे० विभाव/३-४।
  - श्रक्तत्रिम कर्मीका नारा कैसे दो —दे० मोक्ष/६। लर्हार्ग कर्म —दे० उदीरणा/१।
  - वर्दीर्शं कर्म —वे० उदीरणा/१। भार कर्में के बार बहादाना —वे० प्रकृतिबन्ध/३।
- अाठ क्रमों के भाठ उदाहरण —द॰ प्रकृतिबन्ध/३
- जीव प्रदेशोंके साथ कर्म स्कन्च भी चलते हैं
  - —दे० जीव/४। किया के अर्थ में कर्म —दे० योग।
- \* कियों के अर्थ में कर्म ए० योग। \* कर्म कर्थ चित चेतन है और कर्थ चित अचेतन

—दे० मन ११

#

१रूपणाएँ

δ

Jain Education International

#### १. समवदान आदि कर्म-निर्देश

#### १. कर्म सामान्यका रूक्षण

वैशे. द./१-१/१७/३१ एकद्रव्यमगुणं संयोगिवभागेष्वनपेक्षकारणमिति कर्मलक्षणम् ।१७।

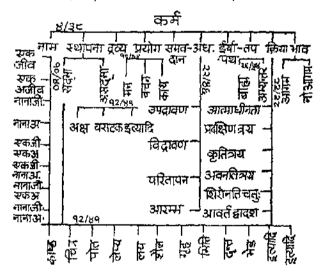
वैश्वे. द./१-१/१/१५० आत्मसंयोगप्रयत्नाभ्यां हस्ते कर्म । रूर एक द्रव्यके आश्रय रहनेवाला तथा अपनेमें अन्य गुण न रखनेवाला िकता किसी दूसरेकी अपेक्षाके संयोग और विभागमें कारण होनेवाला कर्म है। गुण व कर्ममें यह भेद है कि गुण तो संयोग विभागका कारण नहीं है और कर्म उनका कारण है।१७। २. आत्माके संयोग और प्रयत्नसे हाथमें कर्म होता है।१।

नोट—जैन वाड्मयमे यही लक्षण पर्याय व क्रियाके हैं —दे० वह वह नाम। अन्तर इतना ही है कि वैशेषिक जन परिणमनरूप भावा-रमक पर्यायको कर्म न कहकर केवल परिस्पन्दन रूप क्रियात्मक पर्यायको ही कहता है, जबकि जैनदर्शन दोनों प्रकारको पर्यायों-को। यथा—

रा. वा./६/१/३/१०४/११ कर्मशब्दोऽनेकार्थं — क्वचित्कर्तुरीप्सिततमें वर्तते — यथा घटं करोतीति । क्वचित्रपृण्यापुण्यवचनः — यथा ''कुशलाकुशलं कर्म'' [आत मी. ८] इति । कचिच्च कियावचनः — यथा उत्क्षेपणमवक्षेपणमाकुञ्चनं प्रसारणं गमनमिति कर्माणि [वैशे./१/१/७] इति । तत्रेह क्रियावाचिनो ग्रहणम् । — कर्म शब्दके अनेक अर्थ हैं — 'घटं करोति' में कर्मकारक कर्मशब्दका अर्थ है । 'कुशल अकुशल कर्म' में पुण्य पाप अर्थ है । उत्क्षेपण अवक्षेपण आदिमें कर्मका क्रिया अर्थ विवक्षित है । यहाँ आन्नवके प्रकरणमें क्रिया अर्थ विवक्षित है । यहाँ आन्नवके प्रकरणमें क्रिया अर्थ विवक्षित है अन्य नहीं (वयोंकि वही जड़ कर्मोके प्रवेशका द्वार है )।

#### २. कमके समवदान भादि अनेक भेद

( ष.खं. १३/६,४/सू. ४-२८/३८-८८ ), प्रमाण =सूत्र/पृष्ठ



#### ३. समवदान कर्मका लक्षण

ष.खं.१३/४.४/म्.२०/४५ तं अडुविहस्स वा सत्तविहस्स वा छव्विहस्स वा कम्मस्स समुदाणदाए गहणं पवत्तवि ते सञ्बं समुदाणकम्मं णाम ।२०। = यत' सात प्रकारके, आठ प्रकारके और छह प्रकारके कर्मका भेदरूपसे प्रहण होता है अत. वह सब समवदान कर्म है।

ध, १३/४,४,२०/४४/६ समयाविरोधेन समबदोयते खण्ड्यत इति समब-दानम्, समबदानमेव समबदानता। कम्मइयपोग्पलणं मिन्छत्ता- संजम-जोग-कसाएहि अट्ठकम्मसस्त्वेण सत्तकम्मसस्त्वेण धकम्मसस्त्-पेण वा भेदो समुदाणद त्ति बुत्तं होदि । = [समनदान शब्दमें 'सम्' और 'अव' उपसर्ग पूर्वक 'दाप् लवने' धातु है। जिसका व्युरपत्ति-लम्म अर्थ है—] जो यथाविधि विभाजित किया जाता है वह समनदान कहलाता है। और समनदान हो समनदानता कहलाती है। कार्मण पूद्रणलोका मिथ्यात्व, असंयम, योग और कषायके निमित्तसे आठ कर्मरूप, सात कर्मरूप और छह कर्मरूप भेद करना समनदानता है, यह उक्त कथनका तारपर्य है।

#### ४. प्रयोग कर्मका लक्षण

ष.स्तं. १३/४,४/स्. १६-१७/४४ ते तिविहं—मणपद्यो अकम्मं विचिप्ञो-अकम्मं कायपञ्जो अकम्मं ।१६। तं संसारावत्थाणं वा जीवाणं सजीपि-केवलीणं चा ।१७। ≔वह तीन प्रकारका है—मनःप्रयोगकर्म, वचन-प्रयोगवर्म और कायप्रयोगकर्म ।१६। वह संसार अवस्थामें स्थित जीवोंके और सयोगकेवलियोंके होता है।१७। (अन्यत्र इस प्रयोग कर्मको ही 'योग' कहा गया है।)

#### प. चितिकर्म आदि कर्मोंका निर्देश व लक्षण

म्.आ./४२=/५७६ अप्पासुष्ण मिस्सं पासुगद्यं तु पूदिकममं तं । चुही उक्खित्त द्व्वी भायणगंधित्त पंचितहं ।४२=। किदियकममं चिदियकममं प्राक्तममं च विणयकममं च । काद्यं केण कस्स व कथं व किहं व किदिखत्तो ।५७६। = प्राप्तुक आहारादि वस्तु सचित्तादि वस्तु- से मिश्रित हों वह पूति दोष है—दे० आहार/II/४ । प्राप्तुक द्वय्य भी पूतिकमंसे मिला पूतिकमं कहलाता है । उसके पाँच भेद हैं — चूली, ओखती, कड्छी, पकानेके वासन, गन्धयुक्त द्वय्य । इन पाँचोंमें संकल्प करना कि चूलि आदिमें पका हुआ भोजन जब तक साधुको न दे दें तबतक किसीको नहीं देंगे । ये ही पाँच आरम्भ दोष है ।४२=। जिससे आठ प्रकारके कर्मोंका छेद हो वह कृतिकमं है, जिससे पुण्य कर्मका संचय हो वह चित्कमं है, जिससे पूजा की जाती है वह माला चन्दन आदि पूजा कर्म है, शुश्रूषाका करना विनयकमं है।

#### ६. जीवको ही प्रयोगकम कैसे कहते हो

ध. १३/४,४,९७/४४/२ कधं जीवाणं पञ्जोञ्जकम्मववएसो । ण, पञ्जोञ्जं करेदि स्ति पञ्जोञ्जकम्मसद्दणिष्यस्तीष्ट कस्तारकारए कीरमाणाए जीवाणं पि पञ्जोञ्जकम्मसिद्धीदो । = प्रश्न—जीवोंको प्रयोग संज्ञा कैसे प्राप्त होती है । उसर—नहीं, क्योंकि 'प्रयोगको करता है' इस ब्युत्पस्तिके आधारसे प्रयोगकर्म शब्दकी सिद्धि कर्ता कारकमें करने-पर जीवोंके भी प्रयोगकर्म संज्ञा बन जाती है।

#### समवदान आदि कर्मोंमें स्थित जीवोंमें द्रव्यार्थता व प्रदेशार्थताका निर्देश

ध. १३/६,४,३१/६३/१ दब्बपमाणाणुगमे भण्णमाणे ताव दब्बहुद-पवेसह-दाणं अत्थपरूबणं कस्सामो । त जहा — पक्षोअकम्म-तबोकम्म-किरियाकम्मेसु जीवाणं दब्बहुदा त्ति सण्णा। जीवपदेसाणं पदेस-हुदा त्ति ववएसो। समोदाणकम्म-इरियावथकम्मेसु जीवाणं दब्बहुदा त्ति ववएसो। तेसु चेत्र जीवेसु द्विदकम्मपरमाणुणं पदेसद्वदा त्ति सण्णा। आधाकम्मिम्म-ओरालियसरीरणोकम्मक्षंधाणं दब्ब-द्वदा त्ति सण्णा। तेसु चेव ओरालियसरीरणोकम्मक्षंधाणं दब्ब-प्रमाणुणं पदेसहुदा त्ति सण्णा। = द्रव्य प्रमाणानुगमकका कथन करते समय सर्व प्रथम द्रव्यार्थताके अर्थका कथन करते हैं। यथा— प्रयोगकर्म, तपःकर्म और क्रियाकर्ममें जीवोंकी द्रव्यार्थता संज्ञा है, और जीवप्रदेशोंकी प्रदेशार्थता संज्ञा है। समवधान और ईय्यापथ- कर्ममें जीवोंकी द्रव्यार्थता संज्ञा है, और उन्हीं जीवोंमें स्थित… कर्म परमाणुओंकी प्रदेशार्थता संज्ञा है। अधःकर्ममें औदारिक शरीरके नोकर्मस्कन्धोंकी द्रव्यार्थता संज्ञा है और उन्हीं शरीरोंमें स्थित परमाणुओंकी प्रदेशार्थता संज्ञा है।

#### २. द्रव्य भाव व नोकर्म रूप भेद व लक्षण

#### १. कम सामान्यका लक्षण

रा.वा./६/१/७/५०४/२६ कर्मशब्दस्य कर्त्रादिषु साधनेषु संभवतम् इच्छातौ विशेषोऽध्यवसेयः । बीयन्तिरायज्ञानावरणक्षयक्षयोपश्मापेक्षेण आत्मनारमपरिणामः पुद्रगलेन च स्वपरिणामः व्यत्ययेन च निश्चय-व्यवहारनयापेक्ष्या क्रियत इति कर्म । करणप्रशंसा विवक्षायां कर्तृ -धर्माध्यारोपे सति स परिणामः कुशलमकुशलं वा द्रव्यभावरूपं कर्रो-तीति कर्म । आत्मनः प्राधान्यविवक्षायां कर्तृत्वे सित परिणामस्य करणस्वोपपत्ते : बहुनापेक्षया क्रियतेऽनेन कर्मेत्यपि भवति । साध्यसा-धन भावानभिधित्सायां स्वरूपावस्थिततत्त्वकथनात् कृतिः कर्मेत्यपि भवति । एवं शेषकारकोपपत्तिश्च योज्या । ज्वर्का शब्द कर्ता कर्म और भाव तीनों साधनों में निष्पन्न होता है और विवक्षानुसार तीनों यहाँ (कमिसवके प्रकरणमे ) परिगृहीत हैं। १. वीर्यान्तराय और ज्ञानावरणके क्षयोपरामकी अपेक्षा रखनेवाले आत्माके द्वारा निश्चय नयसे आत्मपरिणाम और पुद्गालके द्वारा पुद्गालपरिणाम; तथा व्यवहारनयसे आत्माके द्वारा पुर्गलपरिणाम और पुर्गलके द्वारा आतमपरिणाम, भी जो किये जायें वह कर्म हैं। २ कारणभूत परि-णामों की प्रशंसाकी विवक्षामें कर्तु धर्म आरोप करनेपर वही परिणाम स्वयं द्रव्य और भावरूप कुशल-अकुशल कर्मोंको करता है अतः वही कर्म है। ३ आत्माकी प्रधानतामें वह कर्ता होता है और परिणाम करण तन 'जिनके द्वारा किया जाये वह कर्म 'यह विग्रह भी होता है। साध्यसाधन भावकी विवक्षा न होनेपर स्वरूपमात्र कथन करनेसे कृतिको भी कर्म कहते है। इसी तरह अन्य कारक भी लगा लैने चाहिए।

आप्तप./टो./११३/§२६६ जीवं परतन्त्रीकुर्वन्ति, स परतन्त्री क्रियते वा यस्तानि कर्नाणि, जीवेन वा मिथ्यादर्शनादिपरिणामैः क्रियन्ते इति कर्माणि । = १ जीवको परतन्त्र करते है अथवा जीव जिनके द्वारा परतन्त्र किया जाता है उन्हें कर्म कहते हैं। २ अथवा जीवके द्वारा मिथ्यादर्शनादि परिणामोंसे जो किये जाते हैं—उपाजित होते है वे कर्म हैं। (भ,आ./वि./२०/७१/८) केवल सक्षण नं.२।

#### २. कर्मके भेद-प्रभेद

स.सा./मू./=७ मिच्छत्तं पुण दुविहं जीवमजीवं तहेव अण्णाणं। अविरिद् जीगो मोहो कोहादीया इमे भावा ।=७। = मिध्यात्व, अज्ञान, अवि-रित, योग, मोह तथा क्रोधादि कषाय ये भाव जीव और अजीवके भैदसे दी-दो प्रकारके हैं।

आप्तप./मू./११३ कर्माणि द्विविधान्यत्र द्रव्यभावविकल्पतः। =कर्म दो प्रकारके हैं - द्रव्यकर्म और भावकर्म।

ध.१४/६,६,७१/५२/६ दठत्रवरगणा दुविहा--कम्म-वरगणा, णोकम्मवरगणा चिति । च्ट्रच्य वर्गणा दो प्रकारकी है कर्मवर्गणा और नोकर्म-वर्गणा।

गो.क./मू./६/६ कम्मत्त्रणेण एककं दव्वं भावोत्ति होति दुविहं तु। -कर्म सामान्य भावरूप कर्मत्वकरि एक प्रकारका है। बहुरि सोई कर्म द्रव्य व भावके भेदरे दो प्रकारका है।

#### ३. द्रव्य माव या जीव अजीव कर्मोंके लक्षण

स.सा,/यू./व्य पुग्गलकम्मं मिच्छं जोगो अविरित अण्णाणमजीवं।
उवओगो अण्णाणं अविरइ मिच्छं च जीवो दू। ८८/६ = जो मिथ्यात्व योग अविरिति और अज्ञान अजीव है सो तो पुद्गल कर्म हैं और जो मिथ्यात्व अविरिति और अज्ञान जीव है वह उपयोग है। (पुद्गल याके द्रव्य भाये गये कर्म अर्थात् उन कार्मण स्कन्धोंकी अवस्था अजीव कर्म है और जीवके द्वारा भाये गये अर्थात् उपयोगस्वरूप राग-द्वेषादिक जीव कर्म है—(स.सा./आ./व्य), (प्र.सा./त.प्र/११७, १२४)।

स.सि./२/२४/१८२/८ सर्वशरीरप्ररोहणबीजभूतं कार्मण शरीरं कर्में-त्युच्यते । —सब शरीरोंकी उत्पत्तिके मूलकारण कार्मण शरीरको कर्म (द्रव्यकर्म) कहते हैं। (रा.वा./२/२४/३/१३७/६), (रा.वा./४/२४/ ६/४८८/२०)।

आप्त.प./म् /११३-११४ प्रव्यकर्माणि जीवस्य-पुद्गृलात्मान्यनेकथा ।११३। भावकर्माणि चैतन्यविवस्तिनि भान्ति तुः । क्रोधादीनि स्ववेद्यासि कथं चिदभेदतः ।११४। = जीवके जो द्रव्यकर्म हैं वे पौद्गिलिक हैं और उनके अनेक भेर हैं ।११३। तथा जो भावकर्म हैं वे आत्माके चैतन्य परिणामात्मक हैं, क्योंकि आत्मासे कथंचित अभिन्न रूपसे स्ववेद्य प्रतीत होते हैं और वे क्रोधादि रूप हैं ।११४। (पं.ध./उ./-१०६८०)

घ १४/५.६,७१/५२/५ तस्य कम्भवग्गणा णाम अट्टकम्मवस्वंधवियण्ण ।
- उनमें-से आठ प्रकारके कर्मस्कन्धोंके भेद कर्म वर्गणा ( द्रव्य कर्म-वर्गणा ) है । (नि.सा /ता.वृ./१०७)

और भी (दे० कर्म/३/४)

#### ४. नोकमका कक्षण

ध,१४/४,६,७१/४२/६ सेस एक्कोणवीसवरगणाओं जोकम्मवरगणाओं।
—(कार्मण वर्गणाको छोडकर) शेष उन्नीस प्रकारकी वर्गणाएँ नोकर्म वर्गणाएँ हैं। (अर्थात् कुल २३ प्रकारकी वर्गणाओं में-से कार्माण, भाषा, मनो व तेजस इन चारको छोड़कर शेष १६ वर्गणाएँ नोकर्म वर्गणाएँ हैं)।

गो. जी./मू./२४४/५०७ ओरालियनेपुव्यियआहारयतेजणामकम्मुद्ये।
चउणोकम्मसरीरा कम्मेत्र य होदि कम्मइयं। म्औदारिक, नैकि-यिक, आहारक और तैजस नामकर्मके उदयसे चारप्रकारके शरीर होते हैं। वे नोकर्म शरीर हैं। पाँचवाँ जो कार्मण शरीर सो कर्म रूप ही है।

नि.सा./ता.व./१०७ औदारिकवैकियिकाहारकतैजसकार्मणानि शरी-राणि हि नोकर्माणि। = औदारिक, वैकियिक, आहारक, तैजस और कार्मण शरीर (१) वे नोकर्म है।

गो,जी,जी.प्र./१४४/६०८/२ नोशब्दस्य विपर्यये ईषदर्थे च वृत्तेः। तेषां शरीराणां कर्मवदात्मगुणघातित्वगत्यादिपारतन्त्र्यहेतुत्वाभावेन कर्म-विपर्ययत्वात् कर्मसहकारित्वेन ईषत्कर्मत्वाच नोकर्मशरीरत्वसंभवात् नोइन्द्रियवत्। —नो शब्दका दोय अर्थ है—एक तौ निषेधरूप और एक ईषत् अर्थात् स्तोकरूप। सो इहाँ कार्माणको ज्यों ये चार शरीर आत्माके गुणोंको घाते नाहीं वा गत्यादिक रूप पराधीन न करि सकें तातें कर्मते विपरीत लक्षण धरनेकरि इनिको अकर्मशरीर कहिए। अथवा कर्मशरीरके ए सहकारी हैं तातें ईषत् कर्मशरीर कहिए। ऐसे इनिको नोकर्म शरीर कहैं जैसे मनको नोइन्द्रिय कहिए है।

## ५. कर्मफलका अर्थ

प्र.सा./त.प्र./१२४ तस्य कर्मणो यद्मिष्पाच' सुखदु'खं तत्कर्मफलम्। = उस कर्मसे उत्पन्न किया जानेवाला सुख-दुख कर्मफल है। (विशेष देखो 'उदय')

#### ३. द्रव्यभाव कर्म निर्देश

#### १, कर्म जगत्का स्नष्टा है

प.पु./४/३७ विधि सष्टा विधाता च दैवं कर्म पुराकृतम् । ईश्वरक्चेति पर्याया विज्ञेयाः कर्मवेधसः ॥३७॥ = विधि, स्रष्टा, विधाता, दैव, पुराकृत कर्म और ईश्वर ये सब कर्मरूपी ईश्वरके पर्याय वाचक शब्द हैं। अर्थात् इनके सिवाय अन्य कोई लोकका बनानेवाला नहीं।

#### २. कर्म सामान्यके अस्तित्वकी सिद्धि

क.पा १/१,१/६३७-३८/६६/४ एदरस पमाणस्स बहि हहाणि-तर-तमभावो ण ताव णिकारणो; विड ह हाणि हि विणा एगसरुविगावहाण्यपसंगातो। ण च एवं तहाणुवलंभातो। तम्हा सकारणाहि ताहि होहव्वं। जं तं हाणि-तर-तमभावकारणं तमावरणमिति सिद्धं ।३७। ...कम्मं पि सहेउ अं तिव्वणासण्णाहाणुववत्तीदो णव्वते। ण च कम्मविणासो असिद्धो। = ज्ञानप्रमाणका वृद्धिहासके द्वारा जो तरतम भाव होता है वह निष्कारण तो हो नहीं सकता है, क्यों कि ऐसा माननेपर उस वृद्धि हानिका ही अभाव हो जायेगा और उसके न होनेसे ज्ञानके एकस्पसे रहनेका प्रसंग प्राप्त होता है। परन्तु ऐसा है नहीं, क्यों कि एकस्पसे अवस्थित ज्ञानकी उपलब्धि नहीं होती। इसिल् वह सकारण होना चाहिए। अतः उसमें जो हानिके तरतमभावका कारण है वह आवरण कर्म है यह सिद्ध हो जाता है।३७। तथा कर्म भी अहेतुक नहीं है, क्यों कि उनको अहेतुक माना जायेगा तो उनका विनाश वन नहीं सकता है। कर्म का विनाश असिद्ध नहीं है।

--दे० मोक्ष/ई,--दे० राग/b/१ 1

प्र.सा./त,प्र./११७ क्रिया खल्बारमना प्राप्यत्वास्कमः तन्निमित्तप्राप्तपरि-णामः पुद्रगलोऽपि कर्म, तत्कार्यभूता मनुष्यादिपर्याया जीवस्य कियाया मूलकारणभूतायाः प्रवृत्तत्वात् कियाफलमेव स्युः। किया-भाने पुरुगलानां कर्मस्वाभावात्तत्कार्यभूतानां तेषामभावात् । अथ कथं ते कर्मणः कार्यभावमायान्ति, कर्मस्वभावेन जीवस्वभावमभिभूय क्रियमाणत्वात् प्रदीपवत् । तथाहि—यथा ज्योतिः स्वभावेन तैल-स्वभावमभिभूय क्रियमाणः प्रशीपो ज्योति कार्यं तथा कर्मस्वभावेन जीवस्वभावमभिभूयः मनुष्यादिपर्यायाः क्रियमाणा कार्यम्। = क्रिया नास्तवमें आत्माके द्वारा ग्राप्त होनेसे कर्म है। उसके निमिन्तसे परिणमनको प्राप्त होता हुआ पुद्गात भी कर्म है। उसकी कार्यभूत मनुष्यादि पर्यार्थे मूलकारणभूत जीवकी क्रियासे प्रवर्तमान होनेसे क्रियाफल ही हैं, क्योंकि क्रियाके अभावमें पुद्रगलीं-को कर्मत्वका अभाव होनेसे उसकी कार्यभूत मनुष्यादि पर्यायोंका अभाव होता है। प्रश्न-मनुष्यादि पर्यायें कर्मके कार्य कैसे हैं। उत्तर-वे कर्म स्वभावके हारा जीवके स्वभावका पराभव करके ही की जाती हैं। यथा-ज्योतिः (ही) के स्वभावके द्वारा तेलके स्वभावका पराभव करके किया जानेवाला दीपक ज्योतिका कार्य है, उसी प्रकार कर्मस्वभावके द्वारा जीवके स्वभावका पराभव करके की जानेवाली मनुष्यादि पर्यायें कर्मके कार्य हैं।

गो.क./जो.प्र./२/३/६ तयोरस्तित्वं कृतः सिद्धं। स्वतः सिद्धं। अहं-प्रत्यमवेदात्वेन आत्मनः दरिवशीमदादिविचित्रपरिणामात् कर्मणश्च सरिसहृषेः । = प्रश्न-जीव और कर्म इन दोनोंका अस्तित्व काहे ते सिद्ध है। उत्तर-स्वतः सिद्ध है। जाते 'अहं' इत्यादिक मानना जीव बिना नाहीं सम्भवे है। दरिदी लक्ष्मीवान इत्यादिक विचि-श्रता कर्म बिना नाहीं सम्भवे है। (पं. ध./७./४०)

#### ३. कर्म व नोकर्ममें अन्तर

रा, वा,/४/२४/१/४८८/२० अत्राह—कर्मनोकर्मणः कः प्रतिविशेष इति । उच्यते—आरमभावेन योगभावसक्षणेन क्रियते इति कर्म । तदारमनोऽ- स्वतन्त्रीकरणे मूलकारणस्। तदुदयापादितः पुदगलपरिणाम आरमनः मुखदुःखनलाधानहेतुः औदारिक दारीरादिः ईषत्कर्म नोकर्मेत्युच्यते। कि च स्थितिभेदाहभेदः। = प्रश्न-कर्म और नोकर्ममें क्या विशेष है ! उत्तर-आरमके योगपरिणामोंके द्वारा जो किया जाता है उसे कर्म कहते हैं। यह आत्माको परतंत्र मनानेका मूलकारण है। कर्म-के उदयसे होनेवाला वह औदारिक दारीर आदिस्प पुद्रगलपरिणाम जो आत्माके मुख-दुःखमें सहायक होता है; नोकर्म कहलाता है। स्थितिक भेदसे भी कर्म और नोकर्ममें भेद है। -दे० स्थिति।

## ४. छहों ही द्रव्योंमें कथंचित् द्रव्य कर्मपना देखा जा सकता है

ष.खं.१२/४,४/सूत्रौ१४/४३ जाणि दव्याणि सन्भाविकरियाणिष्फण्णाणि तं सव्यं दव्यकम्मं णाम ।१४।

ध. १३/५,४,१४/४३/७ जीवद्व्वस्स णाणदंसणेहि परिणामो सन्भाव-किरिया, पोग्गलद्व्यस्स वण्ण-गंध-रस-फास-विसेसेहि परिणामो सन्भाविकरिया। ... एवमादीहि किरियाहि जाणि णिष्पण्णाणि सहा-बदो चेव द्व्वाणि तं सर्व्यं द्व्वकम्मं णाम। = १. जो द्व्य सद्भाव-कियानिष्पन्न हैं वह सब द्व्यकर्म हैं ११४। २. जीवद्वयका ज्ञान-दर्भन आदिरूपसे होनेवाला परिणाम उसकी सद्भावक्रिया है। पुद्गल द्वव्यका वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श विशेष रूपसे होनेवाला परिणाम उसकी सद्भाव-क्रिया है। (धर्म व अधर्म द्वव्यका जीव व पुद्गलोंकी गति व स्थितिमें हेनुरूप होना तथा काल व आकाशमे सभी द्वयो-को परिणमन व अवगाहमें निमित्त रूप होनेवाला परिणाम उन-उन की सद्भाव क्रिया है। इस्यादि क्रियाओंके द्वारा जो द्व्य-स्वभावसे हो निष्पन्न है वह सब द्वव्य कर्म है।

विशेषार्थ सूल द्रव्य छह है और ने स्वभावसे ही परिणमन-शील हैं। अपने-अपने स्वभावके अनुरूप उनमें प्रतिसमय परिणमन क्रिया होती रहती है और क्रिया कर्मका पर्यायवाची है। यही कारण है कि यहाँ 'द्रव्यकर्म' शब्दसे यूलभूत छह द्रव्योंका ग्रहण किया है।

### ५. जीव व पुद्गल दोनोंमें कथंचित् मावकर्मपना देखा जा सकता है

गो. क | मू , | ६|६ कम्मत्तरोण एक्कं दव्वं भावोत्ति होदि दुविहं तु । भोग्नर्लापडो दव्वं तस्सत्ती भावकम्मं तु । ६।

गो.क./जी.प्र./६/६/६ कार्ये कारणोपचाराचु शक्तिजनिताज्ञानादिर्वा भावकर्म भवति । = कर्म सामान्यभावरूप कर्मत्व करि एक प्रकारका है। बहुरि सोई कर्म द्रव्य और भावके भेदसे दोय प्रकार है। तहाँ ज्ञानावरणादि पुद्गलद्रव्यका पिण्ड सो द्रव्यकर्म है, बहुरि तिस पिण्ड विषे फल देनेकी शक्ति है सो भावकर्म है। अथवा कार्य विषे कारणके उपचारते तिस शक्ति उत्पन्न भए अज्ञानादिक व क्रोधादिक, सो भी भाव कर्म कहिए।

स.सा./ता.चृ./१६०-१६२ में प्रक्षेपक गाथाके पश्चावकी टीका—
भावकम द्विविधा भवति। जीवगतं पुद्दगलकर्मगतं च। तथाहि—
भावकोधादिक्यक्तिरूपं जीवभावगतं भण्यते। पुद्दगलिण्डशक्तिरूपं
पुद्दगलद्रक्यगतं। तथा चोक्तं—(जपरोक्त गाथा)॥ अत्र दष्टान्तो
यथा—मधुरकटुकादिद्रव्यस्य भक्षणकात्ते जीवस्य मधुरकटुक्दव्यव्यक्तिविकवपरूपं जीवभावगतं, तद्वचिक्तकारणभूतं मधुरकटुक्दव्यगतं शक्तिरूपं पुद्दगलद्रव्यगतं। एवं भावकर्मस्वरूपं जीवगतं पुद्दगलगतं च द्विधेति भावकर्म व्याख्यानकाते सर्वत्र ज्ञातव्यम्। =भावकर्म दो प्रकारका होता है—जीवगत व पुद्दगलगत। भावकोधादिकी

ह्यक्तिष्प जीवगत भावकर्म है और पुद्रगल पिंडकी श्रांतिरूप पुद्रगल प्रविक्त भावकर्म है। कहा भी है—(यहाँ उपरोक्त गाथा ही उद्धृत की गयी है)। यहाँ हृष्टान्त देकर समभाते हैं—जैसे कि मीठे या खट्टे द्रव्यको खानेके समय जीवको जो भीठे खट्टे स्वादकी व्यक्तिका विकल्प उत्पन्न होता है वह जीवगत भाव है; और उस व्यक्तिका कारणभूत मीठे-खट्टे द्रव्यकी जो शक्ति है, सो पुद्रगलद्रव्यगत भाव है। इस प्रकार जीवगत व पुद्रगलगतके भेदसे दो प्रकार भावकर्मका स्वरूप भावकर्मका कथन करते समय सर्वत्र जानना चाहिए।

# ६. ज्ञप्ति परिवर्तनरूप कर्म भी संसारका कारण है

प्र. सा./त, प्र./२३३ न च परात्मज्ञानञ्चन्यस्य परमात्मज्ञानञ्चन्यस्य वा मोहादिद्रव्यभावकर्मणां ज्ञप्तिपरिवर्तनस्यकर्मणां वा क्षपणं स्यात्। तथाहि ...मोहरागद्वेषादिभावेश्व सहैक्यमाकस्ययो वध्यवातकविभागा-भावान्मोहादिद्रव्यभावकर्मणां क्षपणं न सिद्ध्येत्। तथा च क्षेयत्वष्ठ-तया प्रतिवस्तु पातोत्पातपरिणतत्वेन इष्तेरासंसारात्परिवर्तमानायाः परमात्मिनष्ठत्वमन्तरेणानिवार्यपरिवर्तत्या ज्ञप्तिपरिवर्तस्पकर्मणां क्षपणमि न सिद्ध्येत्। = आगमके बिना परात्मज्ञान व परमात्मञ्चान नहीं होता और उन दोनोंसे ञ्चन्यके मोहादि द्रव्यभाव कर्मोंका या ज्ञप्ति परिवर्तन स्प कर्मोंका क्षय नहीं होता। वह इस प्रकार है कि—भोहरागद्वेषादि भावोंके साथ एकताका अनुभव करनेसे बध्यघातकके विभागका अभाव होनेसे मोहादि द्रव्य व भाव कर्मोंका क्षय सिद्ध नहीं होता। तथा क्षेयनिष्ठतासे प्रत्येक वस्तुके उत्पाद विनाशस्य परिणमित होनेके कारण अनादि संसारसे परिवर्तनको पानेवाली जो ज्ञप्ति, उसका परिवर्तन परमात्मिनष्ठताके अतिरिक्त अनिवार्य होनेसे ज्ञप्ति परिवर्तनस्य कर्मोंका क्षय भी सिद्ध नहीं होता।

### ७. शरीरको उत्पत्ति कर्माधीन है

न्या सू./मू व टी./३-२/६३/२१६ यूर्वकृतफलानुबन्धात्तदुरपत्तिः। ६३। पूर्वशरीरे या प्रवृत्तिवाग् बुद्धिशरीरारम्भवक्षणा तत्पूर्वकृतं कर्मोक्तं, तस्य फलं तज्जनितौ धर्माधर्मौ तत्फलस्यानुबन्ध आत्मसमवेतस्यान-स्थानं तेन प्रयुक्तंभ्यो भूतेम्यस्तस्योत्पत्तिः शरीरस्य न स्वतन्त्रेम्य इति। =पूर्वकृत फलके अनुबन्धसे उसकी उत्पत्ति होती है।६३। पूर्व शरीरोमे क्रिये मन, वचन, कायकी प्रवृत्तिस्त्य कर्मौके फलानुबन्धसे देहकी उत्पत्ति होती है, अर्थान् धर्माधर्मस्य अदृष्टमे प्रेरित पंचभूतोंसे शरीरकी उत्पत्ति होती है स्वतन्त्र भूतोंसे नहीं। (रा.वा./४/२-१६/४८८/२१)।

### ८. कर्मसिद्धान्त जाननेका प्रयोजन

प्र.सा./मू./१२६ कत्ता करणं कम्मं फलं च अप्प ति णिच्छिदो समणो।
परिणमदि णेव अण्णं जदि अप्पाणं लहिद मुद्धं ।१२६। चयदि श्रमण
'कर्ता, करण, कर्म और कर्मफल आत्मा है' ऐसा निश्चयवाला होता
हुआ अन्यरूप परिणमित नहीं हो हो तो वह शुद्ध आत्माको उपलब्ध करता है।

पं.का/ता.वृ./१६/१०६/१७ अत्र यदेव शुद्धनिश्चयनयेन [मूलोत्तरप्रकृति-रहितं नीतरागपरमाहावै करूपचैतन्यप्रकाशसहितं शुद्धजीनास्ति-कायस्वरूपं तदेवोपादेयमिति भावार्थः। स्यहाँ (मनुष्यादि नाम-प्रकृतियुक्त जीवोके उत्पाद विनाशके प्रकरणमे) जो शुद्धनिश्चयनयसे मूलोत्तरप्रकृतियोसे रहित और वीतराग पःमाह्वाद रूप एक चैतन्य-प्रकाश सहित शुद्ध जीवास्तिकायका स्वरूप है वह ही उपादेय है. ऐसा भावार्थ है।

कर्म कारक—दे० कर्ता।

### कर्मक्षय वृत---

वत विधान संग्रह/१२१ कुल समय=२१६ दिन; कुल उपवास=१४०; कुल पारणा=१४८॥ विधि—सात प्रकृतियोंके नाशार्थ ७ चतुर्थियोंके ७ उपवास; तीन प्रकृतियोंके नाशार्थ ३ सप्तमियोंके ३ उपवास; छत्तीस प्रकृतियोंके नाशार्थ ३६ नविमयोंको ३६ उपवास; एक प्रकृतिके नाशार्थ १ दशमीका १ उपवास । १६ प्रकृतियोंके नाशार्थ १६ द्वादियोंके १६ उपवास और ८५ प्रकृतियोंके नाशार्थ ८५ चतुर्व शियोंके ८५ उपवास । इसप्रकार कुल १४८ उपवास पूरे करे । "ॐ हीं णमो सिद्धाणं" इस मंत्रका त्रिकाल जाप्य करे ।

ह पु./३४/१२१ २१६ दिन तक जगातार १ उपवास व १ पारणाके क्रमसे १४८ उपवास व १४८ ही पारणा करे। 'सर्वकर्मरहिताय सिद्धाय नमः'' इस मन्त्रका त्रिकाल जाण्य करे।

कर्म सूर सत— कुल समय= २वर्ष मास अर्थात् ३२ मासकी ६४ अष्टमियोंके ६४ दिन, विधि नं. १—१. प्रथम आठ अष्टमियोंके आठ उपनास; २. दूसरी आठ अष्टमियोंके आठ कांजिक आहार; (भात व जल); ३. तीसरी आठ अष्टमियोंको केवल तंदुलाहार; ४. चौथी आठ अष्टमियोंको एक प्रासाहार; ४. पाँचवीं आठ अष्टमियोंको एक प्रासाहार; ६. छठी आठ अष्टमियोंको एक रस व एक अन्नका आहार; ६. सतवीं आठ अष्टमियोंको एक रस व एक अन्नका आहार; ७. सातवीं आठ अष्टमियोंको एकलठाने; म. आठवीं आठ अष्टमियोंको स्था अन्नका आहार। "ओं हों णमो सिद्धाणं सिद्धपरमेष्टिने नम" इस मन्त्रका जिकाल जाण्य। (वत-विधान संग्रह/पृ.४८), (वर्द्धमान पुराण)।

नं र.-जपरोक्त क्रममें ही -- नं. १ बाले स्थानमें जपवास, नं. २ वालेमें एकलटाना, नं. ३ वालेमें एक प्रास; नं. ४ वालेमें नीरस भोजन; नं. ५ वालेमें एक ही प्रकारके फलोंका आहार; नं. ६ वालेमें केवल चावल; नं. ७ वालेमें लाडू; नं. ५ वालेमें कांजी आहार (भात व जल) (व्रत-विधान संग्रह/पृ १४) (किशनसिंह क्रियाकोश)।

कर्म चेतना-दे॰ चेतना।

कर्मत्व—वैशे. द./१-२/१६ कर्मसु भावात कर्मत्वसुक्तस् ।१६१ — प्रत्येक कर्ममें रहनेवाला सामान्य व नित्य धर्म कर्मत्व है। कर्म निर्जरा स्रत — विश्व—१. दर्शन विश्व द्विके अर्थ आषाढ शु. १४; २, सम्यक्तानकी भावनाके अर्थ आवण शु. १४. ३. सम्यक्चा-रित्रकी भावनाके अर्थ भावपद शु. १४; और ४. सम्यक्तपकी भावनाके अर्थ आसीज (कार) शु. १४। इन चार तिथियोंके चार उपवास। जाप्य मन्त्र—नं. १ के लिए 'ॐ हीं दर्शविशुद्धये नमः'; नं. २ के लिए 'ॐ हीं सम्यक्चारित्राय नमः' और नं, ४ के लिए 'ॐ हीं सम्यक्तपाय नमः'। उस उस दिन उस-उस मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करना। (व्रत-विधान संग्रह/पृ. १६), (किशन सिंह क्रिया कोश)।

कर्म प्रकृति—वन्ध का भेद —दे० प्रकृतिबन्ध,श्रुतज्ञान का एक अझ —दे० परिविष्ट १।

कमं प्रकृति चूणि— -दे० परिशिष्ट १।

कर्म प्रकृति रहस्य---आ. अभयनन्दि (ई० १३०-१४०) कृत एक रचना।

कर्म प्रकृति विधान-यं, ननारसीदास (ई. १६१६-१६६७) द्वारा रचित कर्मसिद्धान्त विषयक भाषा ग्रन्थ।

कर्म प्रवाद--श्रुतज्ञानका ७वाँ पूर्व - दे० श्रुतज्ञान/III ।

कर्म प्राभृत टीका-आ समन्तभद्र (ई. श. २) कृत कर्म-सिद्धान्त विषयक एक संस्कृत भाषा-बद्ध ग्रन्थ । —दे० समन्तभद्र । **कर्म फल**—हे० कर्म/२।

**कर्म फल चेतना—**दे० चेतना।

कर्म भूमि--दे० भूमि/३।

कर्म शक्ति—स.सा /आ /शक्ति नं. ४१ प्राप्यमाणिसद्धरूपभावमयी कर्मशक्ति'। =प्राप्त किया जाता जो सिद्ध रूप भाव है उसमयी कर्म-शक्ति है। विशेष दे० कर्ता/१/२।

कर्मसमवायिनी क्रिया-दे० क्रिया/१।

कर्भस्तव-एक प्रसिद्ध प्रनथ । -दे० परिशिष्ट १ ।

कर्मस्पर्श--दे० स्पर्श/१।

कर्माहार—दे० आहार/I/१।

कर्मोपाधि-सापेक्ष व निरपेक्ष नय --दे० नय/1v/ २।

कर्वट-ध.१३/५.५,६३/३३४/८ पर्वतावरुद्धं कटबर्ड णाम । = पर्वती से रुके हुए नगरका नाम कर्वट है ।

म. पु./१६/१७६ शतान्यष्टी च चःवारि द्वे च स्युर्ग्रामसंख्यया। राज-धान्यस्तथा द्रोणमुखकर्वटयोः क्रमात्। १७६। चएक कर्वटमें २०० ग्राम होते हैं।

कलथौतनन्दि-निवसघ देशीयगण । समय ई० श० १० ।

--दे० इतिहास ७/६।

कलह — ( घ.१२/४.२.८.१०/२०६/४ ) — क्रोधादिवशाद सिदण्डासम्य-वचनादिभिः परसंतापजननं कलहः। = क्रोधादिके वश होकर तल-वार, ताठी और असम्य वचनादिके द्वारा दूसरोंको सन्ताप उत्पन्न करना कलह कहलाता है।

कला—१. Art (ध./पु.१प्र./२७)। २. कालका एक प्रमाण विशेष। दे० गणित/I/१/४।

किंछिंग-१. भरत क्षेत्र दक्षिण आर्य खण्डका एक देश-दे० मनुष्य/-४। २. मद्रास प्रान्तका उत्तर भाग और उड़ीसाका दक्षिण भाग। राजधानी राजमहेन्द्री है। (म.पु /प्र.४१/पं. पञ्चाताल)

**कलि ओज**—दे० ओज।

किं चतुर्दशी व्रत-विधि-आषाढ, श्रावण, भाद्रपद, आश्विन, इन चार महीनों की शुक्क चतुर्द शियोंको बराबर ४ वर्ष तक उपवास करना । नमस्कार मंत्रका त्रिकाल जाष्य । (व्रत-विधान संग्रह/पृ.१०३) (कथाकोश)।

**कलुषता**—दे० कालुष्य ।

**कलेवर**—एक ग्रह्~दे० 'ग्रह'।

करकी जैनागममें कल्की नामके राजाका उल्लेख जैनयतियोंपर अत्याचार करनेके लिए बहुत प्रसिद्ध है। इसके व इसके पिताके विभिन्न नाम आगममें उपलब्ध होते हैं और इसी प्रकार इनके समयका भी। फिर भी वह लगभग गुप्त वंशके पश्चात् प्राप्त होता है। इतिहासकारोंसे पूछनेपर पता चतता है कि भारतमें गुप्त साम्राज्यके पश्चात् एक वर्बर जंगली जातिका राज्य इआ था, जिसका नाम 'हून' था। ई० ४३१-५४६ के १२५ वर्षके राज्यमें एकके पीछे एक चार राजा हुए। सभी अत्यन्त अत्याचारी थे। इस प्रकार आगम व इतिहासका मिलान करनेसे प्रतीत होता है कि कल्की नामका कोई राजा न था। बल्कि उपरोक्त चारों राजा ही अपने अत्याचारोंके कारण कल्की नामसे प्रसिद्ध हुए। इस प्रकार उनके विभिन्न नामों व समयोंका सम्मेल बँठ जाता है।

# १. आगमकी अपेक्षा कल्की निर्देश

ति प /४/१६०६-१६१० तत्तो ककी जादो इंदसुतो तस्स चउमुहो णामो।
सत्तरि विरसा आऊ विगुणियइगिवीस रज्जंतो ११६०६। आचारांगधरादो पणहत्तरिजुत्तदुसयवासेसुं । वोसीणेसुं बद्धो पट्टो किकिस्स
णरवइणो ११६१०। = इस गुप्त राज्य (वी. नि. १६६०) के पश्चात्त
इन्द्रका सुत कल्की उत्पन्न हुआ। इसका नाम चतुर्मुख, आयु ७० वर्ष
और राज्यकाल ४२ वर्ष प्रमाण था ११६०६। आचारांगधरों (वी. नि.
६८३) के २७६ वर्ष पश्चात् (वी. नि. १६८ में ) कल्कीको नरपतिका
पट्ट बाँघा गया ११५१०।

ह.पु./६०/४६१-४६२ भद्रबाणस्य तद्राज्यं गुप्तानां च शतद्वयम् । एक-विदाश्च वर्षाणि कालविद्भिरुदाहृतम् ।४६१। द्विचरवारिशदेवातः कल्किराजस्य राजता । --- ।४६२। = फिर २४२ वर्ष तक वाणभट्ट (शक वंश) का, फिर २२१ तक गुप्तोंका और इसके बाद (वी. नि. ६५८ में )४२ वर्ष तक कल्कि राजाका राज्य होगा ।

म पृ /७६/३६७-४०० दुष्यमार्यो सहस्राव्दव्यतीतौ धर्महानितः ।३६७। पुरे पाटलिपुत्रात्ये शिशुपालमहीपतेः । पापी तन्नः पृथिवीसुन्दर्या दुर्जनादिमः ।३६८। चतुर्मृखाद्यः कल्किराजो वेजितभूततः । उत्प-त्स्यते माधसंवत्सरयोगसमागमे ।३६६। समानां सप्ततिस्तस्य परमागुः प्रकीतितम् । चत्वारिंशत्समा राज्यस्थितिश्चाक्रमकारिणः ।४००। = दुषमाकाल (वी.नि. ३) के १००० वर्ष बीतनेपर (वी.नि. १००३ में) धर्मकी हानि होनेसे पाटलिपुत्र नामक नगरमें राजा शिशुपालकी रानी पृथिवीसुन्दरीके चतुर्मुल नामका एक ऐसा पापी पुत्र होगा, जो किक नामसे प्रसिद्ध होगा । यह कल्की मधा नामके संवत्सर मे होगा । इसकी जत्कृष्ट आयु ७० वर्ष और राज्यकाल ४० वर्ष तक रहेगा ।

त्रि.सा./८६०-८६१ पणछस्सयनस्यं पणमासजुदं गमिय नीरिणव्युह्दो ।
सगराजो तो कक्की चतुणनित्यमिहिय सगमासं ।८६०। सो जम्मणाहिमुहो सदिरिवासपरमाजः चालीसरज्जओ जिदभूमी पुच्छइसमंतिगणं ।८६१। = नीर मगनाम्की मुक्तिके ६०६ वर्ष व ६ महीने जानेपर
शक राजा हो है। उसके उपर ३६४ वर्ष ७ महीने जाने पर (वी. नि.
१००० में) कल्की हो है। १५०। वह उन्मार्गके सम्मुख है। उसका
नाम चतुर्मुख तथा आयु ७० वर्ष है। ४० वर्ष प्रमाण राज्य करै
है। १५१।

### २. इतिहासकी अपेक्षा हून वंश

यह एक बर्बर जंगली जाति थी, जिसके सरदारोंने ई० ४३२ में गुप्त राजाओं पर आक्रमण करना प्रारम्भ कर दिया था। यद्यपि स्कन्द -गुप्तने उन्हें परास्त करके पीछे भगा दिया परन्तु ये बराबर अपनी शक्ति बढाते रहे, यहाँ तक कि ई० ५०० मे उनके सरदार तौरमाणने गुप्त राज्यको कमजोर पाकर समस्त पंजानव मालवा प्रान्तपर अपना अधिकार जमा लिया। फिर ई० ५०७में उसके पुत्र मिहिरकुलने भानुगुप्तको परास्त करके गुप्त वंशको नष्ट-भ्रष्ट कर दिया । इसने प्रजा-पर बड़े अत्याचार किये जिससे तंग आकर एक हिन्दू सरदार विष्णु-धर्मने विखरो हुई हिन्दू शक्तिको संगठित करके ई० ५२८ मे मिहिर-कुलको परास्त करके भगा दिया। उसने काश्मीरमें जाकर शरण ली और वहाँ ही ईं० १४० में उसकी मृत्यु हो गयी। (क. पा./पु. १ प्र, ५४/पं० महेन्द्र ) यह विष्णु यशोधर्म कट्टर वैष्णव था। इसने हिन्द्र धर्मका तो बडा उपकार किया परन्तु जैन साधुओं व जैन मन्दिरोंपर बडा अत्याचार किया, इसलिए जैनियोंमें वह कल्की नामृसे प्रसिद्ध हुआ और हिन्दू धर्ममे उसे अन्तिम अवतार माना गर्या। (न्यायावतार/प्र. २ सतीशचन्द विद्याभूषण)।

# ३. आगम व इतिहासके निर्देशोंका समन्वय

आगमके उपरोक्त उद्धरणोंमें कल्कीका नाम चतुर्मुख बताया गया है पर उसके पिताका नाम एक स्थानपर इन्द्र और दूसरे स्थानपर शिश्पाल कहा गया है। हो सकता है कि शिशुपाल ही इन्द्र नामसे विख्यात हो । इधर इतिहासमे तोरमाणका पुत्र मिहिरकुल कहा गया है। प्रतीत होता है कि तोरमाण ही इन्द्र या शिशुपाल है और मिहिरकूल ही वह चतुर्मुख है। समयको अपेक्षा भी आगमकारोका कुछ मतभेद है। तिल्लोग पण्णति व हरिवंशपुराणकी अपेक्षा उसका काल बी० नि० ६५८-१००० (ई०४३१-४७३) और महापुराण व ब्रिलोकसारकी अपेक्षा वह बी० नि० १०३०-१०७० (ई० ५०३-५३३) है। इन दोनों मान्यताओमें विशेष अन्तर नहीं है। पहिलीमें कल्की-का राज्यकाल मिलाकर भगवान्के निर्वाणके पश्चात् १००० वर्षकी गणना करके दिखाई है अर्थाद निर्वाणने १००० वर्षे पश्चात् धर्मव संधका लोप दशिया है और दूसरी मान्यतामें वी० नि० १००० में कल्कीका जन्म वताकर ३० वर्ष पश्चात् उसे राज्यारूढ कराया गया है। दोनों हो मान्यताओमें उसका राज्यकाल ४० वर्ष वताया गया है। इतिहाससे मिलान करनेपर दूसरी मान्यता ठीक जँचती है, बयोंकि मिहिरकुलका काल ई० ५०७-५२८ बताया गया है।

#### ४. कल्कीके अध्याचार

ति. प./४/१६११ अह सिहयाण ककी णियजोग्गे जणपदे पयत्तेण । मुक्कं जाचि छुद्धो पिंडागं जाव ताव समणाओ ।१६११। = तदनन्तर वह कक्की प्रयत्न पूर्वक अपने योग्य जनपदोंको सिद्ध करके लोभको प्राप्त होता हुआ मुनियोंके आहारमें-से भी प्रथम ग्रासको शुक्कके रूपमें माँगने लगा ।१६११। (ति. प/१६२३-१६२६) (म. पु./७६/४१०) (त्रि. सा./८६३, ८६६)।

### ५. कल्कीकी मृत्यु

ति. प./४/१५१२-१६१३ दादूणं पिंडग्गं समणा कालो य अंतराणं पि।
गच्छं ति आहिणाणं अप्पजइ तेसु एकमिम।१६१२। अह को वि असुरदेवो ओहीदो सुणिगणाण उवसग्गं। णादूणं तं किंक मारेदि हु धम्मवोहि ति ।१५१३। =तन अमण अप्रिपण्डको शुल्कके ऋपमें देकर और
'यह अन्तरायोंका काल है' ऐसा समभकर (निराहार) चले जाते
हैं। उस समय उनमें-से किसी एकको अवधिज्ञान उत्पन्न हो जाता
है ।१६१२। इसके परचात् कोई असुरदेव अवधिज्ञानसे मुनिगणके उपसर्गको जानकर और धर्मका द्रोही मानकर उस कक्कीको मार डालता
है ।१६१३। (ति. प./४/१५२६-१६३३) (म. पु./७६/४९१-४१४)
(त्रि. सा./५४४)।

# ६. कल्कीके पश्चात् पुनः धर्मकी स्थापना

ति. प./४/१५१४-१५१६ किक्कपुदो अजिदं जय णामो रक्खित्त णमिंद तवरणे। तं रक्खि असुरदेओ धम्मे रज्जं करेंजा ति ११६१४। ततो दोवे नासा सम्मद्धम्मो पयदृदि जणाणं। कमसो दिवसे दिवसे काल-महप्पेण हाएदे ११६१६। क्लाब अजिलं जय नामका उस कन्कीका पुत्र 'रक्षा करो' इस प्रकार कहकर उस देवके चरणोंमें नमस्कार करता है। तब वह देव 'धर्म पूर्वक राज्य करो' इस प्रकार कहकर उसकी रक्षा करता है।१५१४। इसके पश्चात दो वर्ष तक लोगोंमें समीचीन धर्म-प्रवृत्ति रहती है, फिर क्रमशः कालके माहास्म्यसे वह प्रतिदिन हीन होती जाती है।१५१६। (म. पु /७६/४२८-४३०) (जि. सा./८५६)/-

# ७. पंचम कालमें कल्कियों व उपकिक्योंका प्रमाण

ति, प./४/१५१६, १५३४,१५३५ एवं वस्ससहस्से पुह पुह कक्की हवइ रक्केको । पंचसयवच्छरयसुं एक्केको तह य उवकक्की ।१५१६। एव- मिगवीस कक्की उवककी तेत्तिया य घम्माए। जम्मेति धम्मदोहा जलणिहिउवमाणआउजुदो । १६३४। वासतए अइमासे पक्ले गलि-दिम्म पिवसदे तत्तो। सो अदिदुस्समणामो छट्टो कालो महाविसमो। ११५३६। — इस प्रकार १००० वर्षोके पश्चात पृथक्-पृथक् एक-एक करकी तथा ६०० वर्षोके पश्चात एक-एक उपकरकी होता है।१६९६। इस प्रकार २१ करकी और इतने ही उपकरकी धर्मके द्रोहसे एक सागरोपम आधुसे युक्त होकर घर्मा पृथिवी (प्रथम नरक) में जन्म लेते हैं।१६३४। इसके पश्चात् ३ वर्ष ८ मास और एक पक्षके बीतनेपर महा विषम वह अतिदुषमानामका छठा काल प्रविष्ठ होतम है।१६३६। (म. पु./७६/४३१-४४१) (त्रि. सा./०६/४३१)।

#### ८. कल्कीके समय चतुःसंघकी स्थिति

ति. प./४/१६२१,१६३० बीरांगजाभिधाणो तक्षाले मुणिवरो भवे एको ।
सव्वसिरी तह विरदी सावयजुगमन्गिदत्तपंगुसिरी ११६२१। ताहे
चत्तारि जणा चउविहआहारसगपहुदीणं। जावजीवं छंडिय सण्णासं
ते करंति य ११६३०। चउस समय वीरांगज नामक एक मुनि, सर्वशी
नामक आर्यिका तथा अग्निदत्त (अग्नित और पंगुश्री नाम श्रावक
युगल (श्रावक-श्राविका) होते हैं ११६२१। तब वे चारों जन चार
प्रकारके आहार और परिग्रहको जन्म पर्यन्त छोड़कर संन्यास
(समाधिमरण) को ग्रहण करते हैं ११६३०। (म, पु/७६/४३२-४३६)
(त्रि. सा./८६८-८६६)।

### ९. प्रत्येक कल्कीके कालमें एक अवधिज्ञानी सुनि

ति. प. /४/१६१७ कक्की पिड एक्केक्कं दुस्समसाहुस्स ओहिणाणं पि । संघा य चादुवण्णा थोवा जायंति तकाले ।१६१७। — प्रत्येक करकोके प्रति एक-एक दुष्पमाकालवर्ती साधुको अवधिज्ञान प्राप्त होता है और उसके समयमें चातुर्वर्ण्य संघ भी अरुप हो जाता है ।१६१७।"

#### कल्प---१. साधु चर्याके १० कल्पोंका निर्देश

१.--वै० साधु /२। २. इन दसों कल्पोंके लक्षण--वे० वह वह नाम । ३. जिनकस्य--वे० जिन कल्प । ४. महाकस्य --श्रुतज्ञानका ११वाँ अंगनाह्य है--वे० श्रुतज्ञान / III। ४ म्वर्ग विभाग -वे० स्वर्ग १/३। कल्प काल--वे० काल /४।

कल्पपूर--भरतक्षेत्रका एक नगर--दे० मनुष्य/४।

कल्पभूमि-समनशरणकी छठी धूमि-दे० समनशरण।

कल्पवासी देव--वे॰ स्वर्ग १/३।

कल्पवृक्ष - १. कल्पवृक्ष निर्देश - दे० वृक्ष/१; । २, कल्पवृक्ष पूजा - दे० पूजा/१।

करुप व्यवहार---शुतज्ञानका ६वाँ अंग बाह्य--दे० शुतज्ञान / III

कल्पशास्त्र--दे० शास्त्र ।

**कल्प स्वर्ग**—दे० स्वर्ग ।

**कल्पाकल्प---भु**तज्ञानका ध्वाँ अंगनाह्य--दे० श्रुतज्ञान / III

कल्पातीत-स्वर्ग विभाग -दे० स्वर्ग १/३।

कल्याण-शुतज्ञान ज्ञानका १० वाँ पूर्व -- दे० शुतज्ञान / III

क्तत्याणक्त — जैनायममें प्रत्येक तीर्थं करके जीवनकालके पाँच प्रसिद्ध घटनास्थलोंका उन्लेख मिलता है। उन्हें पंच कल्याणकके नामसे कहा जाता है, क्यों कि वे अवसर जगत्के लिए अत्यन्त कल्याण व मंगल-कारी होते हैं। जो जनमसे ही तीर्थं कर प्रकृति लेकर उत्पन्न हुए हैं उनके तो १ ही कल्याणक होते हैं, परन्तु जिसने अन्तिम भवमें ही तीर्थं कर प्रकृतिका बन्ध किया है उसकी यथा सम्भव चार व तीन व दो भी होते हैं, क्यों कि तीर्थं कर प्रकृतिके विना साधारण साधकों को

वे नहीं होते हैं। नवनिर्मित जिन्निम्बकी शुद्धि करनेके लिए जो पंच कल्याणक प्रतिष्ठा पाठ किये जाते है वह उसी प्रधान पंच कल्या-णकको कल्पना है जिसके आरोप द्वारा प्रतिमामें असली तीर्थं करकी स्थापना होती है।

#### १. पंच कल्याणकोंका नाम निर्देश

ज. प./१३/१३ गण्भावयारकाले जम्मणकाले तहैव णिक्खमणे। केवल-णाणुप्पण्णे परिणिव्वाणम्मि समयम्मि ११३। चको जिनदेव गर्भा-वतारकाल, जन्मकाल, निष्क्रमणकाल, केवलज्ञानोत्पत्तिकाल और निर्वाणसमय, इन पाँच स्थानों (कालों)में पाँच महा-कन्याणकोंको प्राप्त होकर महाऋद्धियुक्त सुरेन्द्र इन्द्रोंसे पूजित हैं ११३-१४।

### २. पंच कल्याणक महोत्सवका संक्षिप्त परिचय

१. गर्भकल्याणक — भगवान्के गर्भमें आनेसे छह मास पूर्वसे लेकर जन्म पर्यन्त १६ मास तक उनके जन्म स्थानमें कुबेर द्वारा प्रतिदिन तीन बार ३६ करोड रत्नोंकी वर्षा होती रहती है। दिक्कुमारी देवियाँ माताकी परिचर्या व गर्भ शोधन करती हैं। गर्भवाले दिनसे पूर्व रात्रिको माताको १६ उत्तम स्वप्न दीखते हैं, जिनपर भगवान्का अवतरण निश्चय कर माता पिता प्रसन्न होते हैं। (प. पु./१/१९२-१६७) (ह. पु. ३७/१-४७) (म. पू./१२/८४-१६६)

२. जन्म कल्याणक - भगवानुका जन्म होनेपर देवभवनों व स्वर्गों आदिमें स्वयं घण्टे आदि बजने लगते हैं और इन्द्रोके आसन कम्पायमान हो जाते हैं जिससे उन्हें भगवान्के जन्मका निश्चय हो जाता है। सभी इन्द्र व देव भगवानुका जनमोत्सव मनानेको बड़ी धूमधामसे पृथिवीपर आते हैं। अहमिन्द्रजन अपने-अपने स्थानपर ही सात पग आगे जाकर भगवान्को परोक्ष नमस्कार करते हैं। दिवकुमारी देवियाँ भगवान्के जातकर्म करती हैं। कुबेर नगरकी अइभुत शोभा करता है। इन्द्रकी आज्ञासे इन्द्राणी प्रसृतिगृहमें जाती है, भाताको माया निदासे मुलाकर उसके पास एक मायामयी पुतला लिटा देती है और बालक भगवान्को लाकर इन्द्रकी गोदमें दे देती है, जो उनका सौन्दर्य देखनेके लिए १००० नेत्र बनाकर भी सन्तुष्ट नहीं होता। ऐरावत हाथीपर भगवान्को लेकर इन्द्र सुमेरुपर्वतकी और चलता है। वहाँ पहुँचकर पाण्डुक शिलापर, भगवान्का क्षीर-सागरसे देवों द्वारा लाग्ने गये जलके १००८ कलशों द्वारा, अभिषेक करता है। तदनन्तर बालकको वस्त्राभूषणसे अलंकृत कर नगरमें देवों सहित महान् उत्सवके साथ प्रवेश करता है। बालकके अंगूठेमें अमृत भरता है, और ताण्डव नृत्य आदि अनेकों मायामयी आश्चर्यकारी लीलाएँ प्रगट कर देवलोकको लौट जाता है। दिक्कुमारी देवियाँ भी अपने-अपने स्थानॉपर चली जाती हैं। (प. पू./३/१६८-२१४) (ह. पु/३८/५४ तथा ३१/१५ वृत्तान्त) (म. पु./१३/४-२१६) (ज. मः/४/१४२-२११) ।

इ. तपकल्याणक — कुछ कालतक राज्य विभूतिका भीग कर लेनेके पश्चात किसी एक दिन कोई कारण पाकर भगवान्को वैराग्य उत्पन्न होता है। उस समय बद्ध स्वर्गसे लौकान्तिक देव भी आकर उनको वैराग्य वर्द्धक उपदेश देते हैं। इन्द्र उनका अभिषेक करके उन्हें बखाभूषणसे अलंकृत करता है। कुबेर द्वारा निर्मित पालकी में भगवान् स्वयं बैठ जाते हैं। इस पालकी को पहले तो मनुष्य कन्धों- पर लेकर कुछ दूर पृथिवीपर चलते हैं और देव लोग लेकर आकाश मार्गसे चलते हैं। तपोवन में पहुँचकर भगवान् बस्त्रालंकारका स्याग- कर केशों का छुंचन कर देते हैं और दिगम्बर मुद्रा धारण कर लेते हैं। अन्य भी अनेकों राजा उनके साथ दीक्षा धारण करते हैं। इन्द्र उन केशों को एक मणिमय पिटारेमें रखकर क्षीरसागर में क्षेपण करता है। दीक्षा स्थान तीर्थ स्थान बन जाता है। भगवान् बेला तेला आदिके नियमपूर्वक 'ॐ नमः सिद्धेभ्यः' कहकर स्वयं दीक्षा ले लेते

हैं क्योंकि वे स्वयं जगइ गुरु हैं। नियम पूरा होनेपर आहारार्थ नगरमें जाते हैं और यथाविधि आहार ग्रहण करते हैं। दातारके घर पंचारचर्य प्रगट होते हैं। (प. पु/१/२६३-२८३ तथा ४/१-२०) (ह. पु./१६/१००-१२६) (म. पु/१७/४६-२६३)।

४. ज्ञान कल्याणक—यथा कम घ्यानकी श्रेणियोंपर आरुढ होते हुए चार घातिया कमाँका नारा हो जानेपर भगवान्को केवलज्ञान आदि अनन्तचतुष्ट्रय लक्ष्मी प्राप्त होती है। तन पुष्प नृष्टि, दुन्दुभी रान्द, अशोक वृक्ष, चमर, भामण्डल, छत्रत्रय, स्वर्ण सिंहासन और दिव्य घ्वनि ये आठ प्रतिहार्य प्रगट होते हैं। इन्द्रकी आज्ञासे कुनेर समवशरण रचता है जिसकी विचित्र रचना से जगद चिकत होता है। १२ सभाओं यथा स्थान देव मनुष्य तिर्यंच मुनि आर्यिका आवक श्रानिका आदि सभी नैठकर भगवान्के उपदेशामृतका पान कर जीवन सफल करते हैं।

भगवात्का विहार बडी धूमधामसे होता है। याचकोंको किमि-च्छक दान दिया जाता है। भगवान्के चरणोंके नीचे देव लोग सहस्र-दल स्वर्ण कमलोंकी रचना करते है और भगवात् इनको भी न स्पर्श करके अधर आकाशमे ही चलते हैं। आगे-आगे धर्मचक चलता है। बाजे नगाडे बजते हैं। पृथिवी ईति भीति रहित हो जाती है। इन्द्र राजाओंके साथ आगे-आगे जय-जयकार करते चलते हैं। मार्गमें मुन्दर कीड़ा स्थान बनाये जाते है। मार्ग अष्टमंगल द्रव्योंसे शोभित रहता है। भामण्डल, छन्न, चमर स्वतः साथ-साथ चलते हैं। ऋषिगण पीछे-पीछे चलते हैं। इन्द्र प्रतिहार बनता है। अनेकों निधियाँ साथ-साथ चलती हैं। विरोधी जीव वैर विरोध भूज जाते हैं। अन्धे बहरोंको भी दिखने मुनने लग जाता है। (प. पु./४।२१-६२) (इ. पु./४६/११२-११८; ५७/१, ५६/१-१२४) (म. पु.

४. निर्वाण कल्याणक — अन्तिम समय आनेपर भगवान् योग निरोध द्वारा ध्यानमें निश्चलता कर चार अवातिया कर्नोंका भी नाश कर देते हैं और निर्वाण धामको प्राप्त होते हैं ॥ देव लोग निर्वाण कल्याणकको पूजा करते है । भगवान्का शरीर काक्सरकी भाँति उड़ जाता है। इन्द्र उस स्थानपर भगवान्के लक्षणोसे युक्त सिद्धशिलाका निर्माण करता है। (ह. पु./६६/१-१७); (म. पु/४७/३४३-३५४)/

### ३. पंच कल्याणकोंमें १६ स्वर्गोंके देव व इन्द्र स्वयं आते हैं

ह. पु./८/१३१ स्वाम्यादेशे कृते तेन चेलुः सौधर्मवासिनः । देवैश्चाच्युत-पर्यन्ताः स्वयंबुद्धा सुरेश्वराः ।१३१।, = सेनापतिके द्वारा स्वामीका आदेश सुनाये जाते ही सौधर्म स्वर्गमें रहनेवाले समस्त देव चल पड़े। तथा अच्युत स्वर्गतकके सर्व इन्द्र स्वयं ही इस समाचारको जान देवोंके साथ बाहर निकले। (ज्रप /४/२७३-२७४)।

### ४. पंच कल्याणकोंमें देवोंके वैकियक शरीर आते हैं देव स्वयं नहीं आते

ति. प./८/६६ गन्भावयारपहुदिसु उत्तरदेहा सुराण गच्छं ति । जम्मण-ठाणेसु सुहं मूलसरीराणि चेद्वंति ।६६६। =गर्भ और जन्मादि कल्याणकोमें देवोंके उत्तर शरीर जाते है । उनके मूल शरीर सुखपूर्वक जनमस्थानोंमें स्थित रहते हैं।

# ५. रत्नोंकी चृष्टिमें तीर्थंकरोंका पुण्य ही कारण है

म. पु/४८/१८-२० तीर्थकृत्रामपुण्यतः ।१८। तस्य शकाज्ञया गेहे वण्मा-सान् प्रत्यहं मुहुः। रत्नान्यैजविनस्तिकः कोटीः सार्घं न्यपीपतत् ।२०। = उस महाभागके स्वर्गसे पृथिबीपर अवतार लेनेके छष्ट माह पूर्वसे ही प्रतिदिन तीर्थंकर नामक पुण्य प्रकृतिके प्रभावसे, जितशत्रुके धरमें इन्द्रकी आहासे कुबेरने साढे तीन करोड रत्नोंकी वृष्टि की।

# उन रत्नोंको याचक लोग बे-रोकटोक ले जाते थे।

ह. पु /३७/३ तया पतन्त्या वसुधारयार्धभाक् त्रिकोटिसंख्यापरिमाणया जगत । प्रतिपतं प्रत्यहमधि सर्वतः क पात्रभेदोऽस्ति धनप्रविणाम्।३। = त्रह धनकी धारा प्रतिदिन तीन बार साढे तीन करोडकी संख्याका परिमाण लिये हुए पड़ती थी और उसने सब ओर याचक जगत्को सन्तुष्ट कर दिया था। सो ठोक ही है; क्योंकि, धनकी वर्षा करने-वाहोको पात्र भेद कहाँ होता है।

# \* हीनादिक कल्याणक वाले तीर्थंकर—दे ॰ तीर्थंकर

#### कल्याणक वृत--

१. कण्याणक व्रत—पहले दिन दोपहरको एकलठाना (कण्याणक तिथिमें उपवास तथा उससे अगले दिन आचामल भोजन (इसली व भात) खाये। इस प्रकार पंचकण्याणकको १२० तिथियोंके १२० उपवास ३६० दिनमें पूरे करे। (ह. पु./३४/१११-११२)।

२. चन्द्र कल्याणक वृते — क्रमशः १ उपवास, १ कांजिक (भात व जल): १. एकतठाना (एक बार पुरसा): १ रूथाहार: १ मुनि वृत्तिसे भोजन (अन्तराय टालकर मौन सहित भोजन), इस १कार २१ दिनतक लगातार करे। (बर्द्ध मान पुराण) (बत विधान संग्रह) पृ० ६१)

3. निर्वाण कस्याणक न्रत—चौत्रीस तीर्थं करोंके २४ निर्वाण तिथियोमे उनसे अगले दिनों सहित दो-दो उपवास करें। तिथियोंके सिए देखो तीर्थं कर १। (बत विधान संग्रह। पृ० १२४) (किशन सिह किया कोश)।

४. पंच कल्याणक ब्रत — प्रथम वर्षमें २४ तीर्थं करों की गर्भ तिथियों के २४ उपवास, द्वितीय वर्ष में जन्म तिथियों के २४ उपवास, तृतीय वर्ष में जन्म तिथियों के २४ उपवास, चतुर्थ वर्ष में ज्ञान कल्याणक की तिथियों के २४ उपवास और पंचम वर्ष में निर्वाण कल्याणक की तिथियों के २४ उपवास और पंचम वर्ष में निर्वाण कल्याणक की तिथियों के २४ उपवास — इस प्रकार पाँच वर्ष में १२० उपवास करे। "ॐ हीं वृषभादिवीरान्ते भ्यो नमः" इस मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करे। — यह बृहद्द विधि है। एक ही वर्ष में उपरोक्त सर्व तिथियों के १२० उपवास पूरे करना लघु विधि है। "ॐ हीं वृषभादिच तुर्विश्वतितीर्थ कराय नमः" इस मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करे। (पंच कल्याणक की तिथिमों — दे० तीर्थं कर ४)।

(व्रत विधान संग्रह । पृ० १२६) (किशन सिंह कथा कोश)

१. परस्पर कस्याणक ब्रत-१. बृहद्द विधि-पंच कल्याणक, ८ प्रातिहार्य, ३४ अतिशय-सम मिलकर प्रत्येक तीर्थंकर सम्बन्धी ४७ उपनास होते हैं। २४ तीर्थंकरों सम्बन्धी ११२८ उपनास एकांतरा रूपसे लगातार २२५६ दिनमें पूरे करें। (ह. पु./३४/१२६)

२. मध्यम विधि — क्रमशः १ उपवास, ४ दिन एकलठाना (एक बारका परोसा); ३ दिन काजी (भात व जल); २ दिन रूक्षाहार; २ दिन अन्तराय टालकर मुनि वृत्तिसे भोजन और १ दिन उपवास इस प्रकार लगातार १३ दिन तक करे। नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाप्य दे। (वर्द्ध मान पुराण) (वर्त विधान संग्रह / पृ० ७०)

३. ल्घु विधि--क्रमशः १ उपवास, १ दिन कांजी (भात व जल); १ दिन एकलठाना (एक बार पुरसा); १ दिन ऋशाहार: १ दिन अन्त-राय टालकर मुनिवृत्तिसे आहार, इस प्रकार लगातार पाँच दिन करे। नमस्कार मन्त्रका जिकाल जाम्य। (वर्द्धमान पुराण) (व्रत विधान संग्रह/पृ० ६१)

र्रः शील कल्याणक व्रत--मनुष्यणी, तिर्यंचिनी, देवांगना व अचेतन ब्री इन चार प्रकारकी स्त्रियों में पाँचौं इन्द्रियों व मन वचन काय तथा कृत कारित अनुमोदनासे गुणा करनेपर १८० मंग होते हैं। ३६० दिनमें एकान्तरा क्रमसे १८० उपवास पूरा करे। नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करे। (ह. पु/३४/११३) (वत विधान संग्रह/पु० ६८) (किशन सिंह क्रियाकोश)

७. श्रुति कस्याणक व्रत—श्रंभशः १ दिन उपवास, १ दिन कांजी (भात व जल); १ दिन एकलठाना (एक बार पुरसा) १ दिन स्थाहार, १ दिन मुनि वृत्तिसे अन्तराय टालकर मौन सहित भोजन, इस प्रकार लगातार २१ दिन तक करे। नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाप्य। (वत-विधान संग्रह/पु० ६६), (किशन सिंह क्रियाकोशः)

कल्याणमन्दिर स्तोत्र — श्वेताम्बराचार्य सिद्धसेन दिवाकर (ई० ५०८) कृत ४४ स्लोक प्रमाण पार्श्वनाथ स्तोत्र । (ती० २/२१४) ।

कल्याणमाला—( ५. पु /३४/१कोः नं०) बान्यखिल्यकी पुत्री थी। अपने पिताकी अनुपस्थितिमें पुरुषवेशमें राज्यकार्य करती थी। ४०-४८। राम सक्ष्मण द्वारा अपने पिताको म्लेड्छोंकी बन्दीसे मुक्त हुआ जान (७६-६७) उसने सक्ष्मणको वर सिया (८०-१९०)।

कल्ली - भरत क्षेत्र पश्चिम आर्य खण्डका एक देश - मनुष्य/४)

**कवयव**—एक ग्रह—दे० ग्रह ।

**कवल—**दे० ग्रास ।

कवलचन्द्रायण वत — किसी भी मासकी कृ० १५ को उपवास इससे आगे पिंडमाको एक ग्रास, आगे प्रतिदिन एक-एक ग्रासकी वृद्धिसे चतुर्दशीको १४ ग्रास । पूर्णमाको पुनः उपवास । इससे आगे उत्तरा क्रम अर्थात कृ० १ को १४ ग्रास, फिर एक-एक ग्रासकी प्रति दिन हानिसे कृ० १४ को १ ग्रास और अमावस्याको उपवास । इस प्रकार पूरे १ महीने तक लगातार करें। नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाप्य । (ह. पु./३४/६१) (वत-विधान संग्रह/पृ० ६८) (किशनचन्द्र क्रियाकोश )।

कवलाहार निर्देश -- दे० आहार /1/१। २. केवलीको कवलाहारका निषेध -- दे० केवली/४।

कवाटक - भरतक्षेत्र आर्थखण्डमें मलयगिरि पर्वतके निकट स्थित एक पर्वत-दे० मनुष्य/४।

कियां — आत्माके भीतरी कलुष परिणामको कषाय कहते हैं। यद्यपि कोध मान भाया लोभ ये चार ही कषाय प्रसिद्ध हैं पर इनके अतिरिक्त भी अनेकों प्रकारकी कषायोंका निर्देश आगममें मिलता है। हास्य रित अरित शोक भय ग्लानि व मैथुन भाव ये नोकषाय कही जाती हैं, क्योंकि कषायवत व्यक्त नहीं होती। इन सबको ही राग ब देष में गर्भित किया जा सकता है। आत्माके स्वरूपका घात करनेके कारण कषाय ही हिंसा है। मिथ्यात्व सबसे बड़ी कषाय है।

एक दूसरी दृष्टिसे भी कषायोंका निर्देश मिलता है। वह चार प्रकार है—अनन्तानुकन्धी, अप्रत्याख्यान, प्रत्याख्यान व संज्वलन—ये भेद विषयोंके प्रति आसक्तिको अपेक्षा किये गये हैं और क्योंकि वह आसक्ति भी क्रोधादि द्वारा ही व्यक्त होती है इसलिए इन चारोंके क्रोधादिके भेदसे चार-चार भेद करके कुल १६ भेद कर दिये है। तहाँ क्रोधादिकी तीव्रता मन्दतासे इनका सम्बन्ध नहीं है बिक्क आसक्तिकी तीव्रता मन्दतासे हैं। हो सकता है कि किसी व्यक्ति में कोधादिकी तो मन्दता हो और आसक्तिकी तीव्रता। या क्रोधादिकी तीव्रता हो और आसक्तिकी तीव्रता। या क्रोधादिकी तीव्रता मन्दताको लेक्या द्वारा निर्दिष्ट किया जाता है और आसक्तिकी तीव्रता मन्दताको अनन्तानुबन्धी आदि द्वारा।

कषायों की शक्ति अचिन्त्य है। कभी-कभी तीव कषायवश आत्माके प्रदेश शरीरसे निकलकर अपने बेरीका घात तक कर आते हैं, इसे कषाय समुद्धात कहते हैं।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

| ۹.       | कषायके भेद व लक्षण                                         |
|----------|------------------------------------------------------------|
| <b>१</b> | क्षाय सामान्यका लच्चण ।                                    |
| 2        | क्षावके भेद प्रमेद।                                        |
| ş        | निचेपकी अपेचा कषायके भेद।                                  |
| ٧        | कषाय मार्गणाके भेद।                                        |
| X        | नोकषाय या श्रकषायका लच्चण ।                                |
| इ        | श्रक्षाय मार्गणाका सम्मण ।                                 |
| છ        | तीत्र व मन्द कषायके लक्षण व उदाहरण।                        |
| ធ        | श्रादेश व प्रत्यय श्रादि क्यायोंके सच्चा ।                 |
| *        | क्रोषादि व भनन्तानुबन्ध्यादिके लक्त्या।                    |
|          | दे० वह वह नाम ।                                            |
|          |                                                            |
| ₹.       | कषाय निर्देश व शंका समाधान                                 |
| ₹        | कषायोमें परस्पर सम्बन्ध ।                                  |
| २        | कथाय व नोकपायमें विशेषता।                                  |
| *        | कथाय नोकषाय व अकषाय वेदनीय व उनके बन्ध                     |
|          | योग्य परिशाम ।दे० मोहनीय/३।                                |
| *        | क्षाय ऋविरति व प्रमादादि प्रत्ययोमें भेदाभेद ।             |
|          | —दे० प्रश्यय/१ ।                                           |
| *        | इन्द्रिय क्षाय व क्रियारूप आस्त्रवर्भे अन्तर।              |
|          | —दे० क्रिया/३।                                             |
| <b>ર</b> | क्षाय जीवका गुण नहीं विकार है।                             |
| #        | क्रवायका कर्धित् स्वभाव व विभावपना तथा                     |
|          | सहेतुक शहेतुकपना। —दे० विभाव।                              |
| *        | क्षाय औदिविक भाव है।दे० उदय/१।                             |
| *        | कषाय वास्तवमें दिसा है। —दे० हिंसा/२                       |
| *        | मिथ्यात्व सबसे बड़ी क्षाय है। —दे० मिथ्यादर्शन।            |
| *        | व्यक्ताव्यक्त क्वाय । —दे० राग/३।                          |
| <br>8    | जीव या द्रव्य कर्मको क्रोधाद्दि संज्ञाएँ कैसे प्राप्त हैं। |
| ¥        | निमित्तभूत भिन्न द्रव्योंको समुत्यत्तिक कवाय कैसे          |
| _        | कहते हो।                                                   |
| દ્       | क्षायले अजीव द्रव्योंको क्षाय केंसे कहते हो।               |
|          | प्रत्यय व संमुत्पत्तिक कथायमें अन्तर।                      |
| <b>ب</b> | श्रादेश क्षाय व स्थापना क्षायमें अन्तर।                    |
| *        | क्षाय निम्नहका उपाय । — दे॰ संयम/२।                        |
| £        | चारों गतियोंमें कषाय विशेषोंकी प्रधानताका नियम।            |
| ₹.       | कषायोंकी शक्तियाँ, उनका कार्य व स्थिति                     |
| ŧ        | क्षायोंकी शक्तियोंके दृष्टान्त व उनका फल ।                 |
| 2        | उपरोक्त दृष्टान्त स्थितिकी अपेचा है अनुमागकी               |
|          | श्रपेचा नही।                                               |
| ₹        | उपरोक्त दृष्टान्तोंका प्रयोजन ।                            |
| 8        | कोधादि कषायोंका उदयकाल।                                    |
| '        |                                                            |

श्रनन्तानुबन्धी भादिका वासनाकास । -दे० वह वह नाम । कषायोंकी दीवता मन्दताका सम्बन्ध लेश्याचीसे है X अनन्तानुबन्ध्यादि अवस्थाश्रोसे नहीं। धनन्तानुबन्धी धादि क्यायें। -दे० वह वह नाम । कषाय व लेश्यामें सम्बन्ध । -- देव लेश्या/२ । कषायोंकी तीन मन्द शक्तियोंमें सम्भव लेश्यापें। - वे० आग्र/३/११६ कैसी कवायसे कैसे कर्मका बन्ध होता है। - दे० वह वह कर्मका नाम कौन-सी कवायसे मरकर कहाँ इत्यन्त हो। -- दे० जन्म/५ क्षायोंकी बन्ध उदय सस्व प्रस्पणाएँ। — दे० वह वह नाम क्षाय व स्थिति बन्धाच्यवसाय स्थान । **—दे० अध्यवसाय** कषायोंका रागद्वेषादिमें अन्तर्भाव 8. राग-द्वेष सम्बन्धी विषय । --दे० राग नयोंकी अपेदा अन्तर्भाव निर्देश। ₹ नैगम व संग्रहनयकी श्रपेचामें युक्ति । ₹ •यवद्दारनयको अपेचामें युक्ति । ş ऋजुस्वनयकी अपेचामें युक्ति। शन्दनयकी श्रपेक्षामें युक्ति । संशा प्ररूपणाका कथाव मार्गणामें श्रन्तर्भाव। -दे० मार्गणा कषाय मार्गणा 4. गनियोंकी अपेद्धा कषायोंकी प्रधानता । ŧ गुणस्थानोंमें कपायोंकी सम्भावना । ₹ साधुको कदाचित् कषाय आती है पर वह संयमसे च्युत नहीं होता । --दे० संयत/३ अपमत्त गुणस्थानोंमें कषायोंका अस्तित्व कैसे सिद्ध ş **उपशान्तकपाय गुणस्थान कषाय रहित कैसे है**। × क्षाय मार्गणामें भाव मार्गणाकी इष्टता और तहाँ श्रायके अनुसार ही व्ययका निवम । - दे० मार्गणा क्षायोंमें पाँच भावों सम्बन्धी भोघ भादेश प्ररूपगार्थे । —दे० भाव कषाय विषयसत्, संख्या, चेत्र,स्पर्शन,काल, अन्तर, भाव व अल्पनदुत्व प्रस्तपणार्ये। --दे० वह वह नाम क्षाय विश्यक गुणस्थान, मार्गणा, बीवसमास श्रादि २० प्ररूपणाएँ । --दे० सत्त क्षायमागंशामें बन्ध उदय सस्व प्ररूपशायें। -- दे० वह वह नाम

#### कषाय समुद्घात क्षाय समुद्धातका लक्षण । ₹ यह शरीरसे तिगुने विस्तारवाला होता है। —दे० ऊपर लक्षण यह संख्यात समय स्थितिवाला है। -दे० समुद्धात # इसका गमन व फैलाव सर्व दिशाओं में होता है। # --- दे० समुद्रघात यह बद्धायुष्क व अबद्धायुष्क दोनोंको होता है। —दे० मरण/४/७ क्याय व मारखान्तिक समुद्धातमें अन्तर । —दे० मरण/४ —दे० क्षेत्र/६ कवाय समुद्घातका स्वामिस्व ।

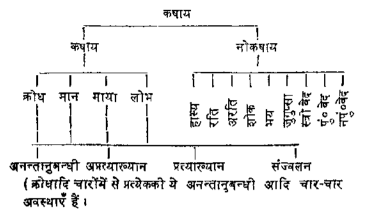
### १. कषायके भेद व लक्षण

#### १. कषाय सामान्यका लक्षण

- पं. सं./प्रा./१/१०६ सुहदुवलं बहुसस्सं कम्मिक्खित्तं कसेइ जीवस्स । संसारगदी मेरं तेण कसाओ त्ति णं विति ।१०६। = जो कोधादिक जीवके सुल-दु:लरूप बहुत प्रकारके धान्यको उत्पन्न करनेवाले कर्मरूप लेतको कर्षण करते हैं अर्थात् जोतते हैं, और जिनके लिए संसारकी चारों गतियाँ मर्यादा या मेंढ रूप हैं, इस लिए उन्हें कथाय कहते हैं। (ध. १/१,१,४/१४१/६) (ध. ६/१,६-१,२३/४९/३) (ध, ७।२,१,३/७/१) (चा. सा./२६/१)।
- स. सि./६/४/३२०/६ कषाय इन कषायाः। कः उपमार्थः। यथा कषायो नैयप्रोधादिः श्लेषहेतुस्तथा कोधादिरप्यारमनः कर्मश्लेषहेतुस्वात् कषाय इव कषाय इरयुच्यते। कषाय अर्थात् 'क्रोधादि' कषायके समान होनेसे कषाय कहलाते हैं। उपमारूप अर्थ क्या है। जिस प्रकार नैयप्रोध आदि कषाय श्लेषका कारण है उसी प्रकार आत्माका कोधादिरूप कषाय भी कर्मों के श्लेषका कारण है। इसलिए कषायके समान यह कषाय है ऐसा कहते हैं।
- रा. वा, / २/६/२/१०८/२- कषायवेदनीयस्योदयादात्मनः कालुष्यं क्रोधादिरूपमुत्पद्यमानं 'कषत्यात्मानं हिनस्ति' इति कषाय इत्युष्यते । व्यक्षप्रयोदनीय (कर्म ) के उदयसे होनेवाली क्रोधादिरूप
  क्लुंचता कथाय कहलाती है; क्योंकि यह आत्माके स्वामाविक ह्यको कष देती है अर्थात् उसकी हिंसा करती है । (यो. सा. अ./६/४०)
  (पं. ध./उ /११३६)।
- रा. बा./६/४/२/५०८/८ कोधादिपरिणामः कषति हिनस्रवारमानं कुगति-श्रापणादिति कषायः। ध्वकोधादि परिणाम आत्माको कुगतिमें ले जानेके कारण कवते हैं; आत्माके स्वस्त्पकी हिंसा करते हैं, अतः ये कथाय हैं (ऊपर भी रा. बा./२/६/२/१०८) (भ. आ./ वि./२७/१०७/११) (गो.क/जी. प्रा./३३/२८/१)।

रा. बा./१/७/११/६०४/६ चारित्रपरिणामकथणात् कषायः । = चारित्र परिणामको कथनेके कारण या घातनेके कारण कथाय है। (चा. सा./२८/६)।

#### २. कषायके भेद प्रभेद

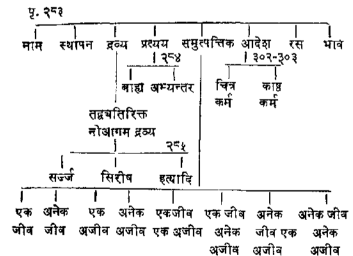


#### प्रमाण'-

- १. कपाय व नोकषाय—(क. पा. १/१,१३-१४/६२८७/३२२/१)
- २. कषायके कोधादि ४ भेद—( ष. स्वं. १/१,१/सू. १११/३४८ ) (वा. स./४६ ) (रा. वा./६/७/११/६०४/७ ) ( घ. ६/१,६-२,२३/४१/३ ) ( ब. सं./टी/३०/८६/७ )।
- ३. नोकषायके नौ भेद—(त सू./८/१) (स. सि./५/१/३०६/१२)
   (स. वा./५/१/४७४/१६) (पं. घ /उ./१०७७)।
- ४. क्रोधादि के अनन्तानुबन्धी आदि १६ भेद—(स. सि./८/१/३८६/४) (स. सि./८/१/३७४/८) (रा. वा. ८/१/१/५७४/५७) (न.च. वृ./३०८) ५. कषायके कुल २४ भेद—(स. सि./८/१/३७६/११) (रा. वा./८/१/२६१/६६) (ध. ८/३,६/२१/४) (क. पा./१/१,१३८४/६२८०/३२२/१) (द्र. सं./टी/१३/२८/७)।

### ३. निक्षेपकी अपेक्षा कषायके भेद

( क. पा.१/१,१३-१४/§२३४-२७६/२=३-२६३ ) । कषाय



### ४. कषाय मार्गणाके भेद

ष. खं. १/१,१/सू. १११/३४ "कसायाणुवादेण अतिथ कोधकसाई माण-कसाई मायकसाई लोभकसाई अकसाई चेदि।" कषाय मार्गणाके अनुवादसे कोधकषायी, मानकषायी, मायाकषायी, लोभकषायी और कषायरहित जीव होते है।

#### ५. नोकषाय या अकषायका लक्षण

स. सि./८/१/६८/११ ईषदर्थे नजः प्रयोगादीष्टकषायोऽकषाय इति।
—यहाँ ईषद अर्थाद् कि चित्र अर्थमें 'नज्' का प्रयोग होनेते कि चित्र
कषायको अकषाय (या नोकषाय) कहते है। (रा वा /८/१/१७४/१०) (ध. ६/१.६-१,२४/४६/१) (ध. १३/१,१,१४/३४६/१). (गो. क/जी. प्र./३३/२८/७)।

### ६. अक्षाय मार्गणाका सक्षण

पं. सं / प्रा./१/११६ अप्पपरोभयबाहणबंधासंजमिणिमित्तकोहाई। जेसि णित्थ कसाया अमला अकसाइ णो जीवा ।११६। = जिनके अपने आपको, परको और उभयको बाधा देने, बन्ध करने और असंयमके अध्यरणमें निमित्तभूत कोधादि कषाय नहीं है, तथा जो बाह्य और अभ्यन्तर मलसे रहित है ऐसे जीवोको अकषाय जानना चाहिए। (ध. १/१,१,१११/१७८/३५१) (गो.जी /मू./२८८/६१७)।

### ७. तीव व मन्द कषायके लक्षण व उदाहरण

पा. अ./मू./६१-६२ सब्बरथ वि पिय वयणं दुब्बयणे दुज्जणे वि खम-करणं । सब्बेसि गुणगहणं मंदकसायाण दिहु ता ।६१। अप्पपसंसण-करणं पुज्जेसु वि दोसगहणसील तं । वेरधरणं च सुइरं तिब्ब कसायाण लिंगाणि ।६२। = सभीसे प्रिय बचन बोलना, खाटे बचन बोलनेपर दुर्जनको भी क्षमा करना और सभीके गुणोको ग्रहण करना, ये मन्द-कषायी जीवोंके उदाहरण हैं '६१। अपनी प्रशंसा करना, युज्य पुरुषोमे भी दोष निकालनेका स्वभाव होना और बहुत कालतक वैरका धारण करना, ये तीव कषायी जीवोंके चिन्ह हैं ।६२।

#### ८. आदेश व प्रत्यय आदि कषायोंके लक्षण

क. पा. १/१,१३-१४/प्रकरण /पृष्ठ/पंक्ति ''सर्जो नाम वृक्षविशेष', तस्य कषायः सर्जकषायः । शिरीषस्य कषाय शिरीषकषायः । § २४२/२८५/ एच्यकसायो णाम कोहवेयणीयस्स कम्मस्स उदएण जीवो कोहो होदि तम्हा तं कम्मं पचयकसाएण कोहो । (चूर्ण सूत्र पृ. २८७) / ससु-रपत्तियकसायो णाम, कोहो सिया जीवो सिया णोजीवो एवमट्टभंगा/ (चूर्ण सूत्र पृ. २६३)/ मणुसस्सपडुच्च कोहो समुप्पण्णो सो मणुस्सो कोहो । (चूर्ण सूत्र पृ. २६५)/ कहु वा लेडु वा पडुच कोहो समुप्पण्णो तं कट्टं वा लेड्डं वा कोहो। (चूर्णसूत्र पृ. २६८) एवं माणमाया-लोभाणं/ (पृ. २००)। आदेसकसाएण जहा चित्तकम्मे लिहिदो कोहो रुसिदो तिवसिदणिङासो भिउडि काऊण। (चूर्ण सूत्र/पृ ३०१)। एवमेदे कटुकम्मे वा पोत्तकम्मे वा एस आदेसकसायो णाम । ( चूर्ण-सूत्र/पृ०३०३) = सर्ज साल नामके बृक्ष्विशेषको कहते हैं। उसके कसैले रसको सर्जकषाय कहते हैं। सिरीप नामके वृक्षके कसैले रसको सिरोषकषाय कहते हैं ( § २४२ ) । अत्र प्रत्ययकषायका स्वरूप कहते हैं - कोध वंदनीय कर्मके उदयसे जीव क्रोध रूप होता है, इस-लिए प्रत्ययकर्मकी अपेक्षा वह क्रोधकर्म क्रोध कहलाता है ( १२४३ का चूर्णसूत्र पृ. २८७)। (इसी प्रकार मान मायाव लोभका भी कथन कहींपर जीव क्रीधरूप है कहोंपर अजीव क्रोधरूप है इस प्रकार आठ भंग करने चाहिए। जिस मनुष्यके निमित्तसे क्रोध उश्पन्न होता है वह मनुष्य समुत्पत्तिक कषायकी अपेक्षा क्रोध है। जिस लक्डी अथवा ईंट आदिके टुकड़ेके निमित्तसे क्रोध उत्पन्न होता है समु-पित्तिक कषायको अपेक्षा व लकड़ी या ईट आदिका टुकडा क्रोध है। (इसी प्रकार मान, माया, लोभ का भो कथन करना चाहिए) । (§ २५२-२६२ के चूर्ण सूत्र पृ. २६३-३००)। भौह चढ़ानेके कारण जिसके ललाटमें तीन बली पड गयी है

चित्रमें अंकित ऐसा रुष्ट हुआ जीव आदेशकषायकी अपेक्षा क्रोध है। (इसी प्रकार चित्रलिखित अकडा हुआ पुरुष मान, ठगता हुआ मनुष्य माया तथा लम्पटताके भाव युक्त पुरुष लोभ है)। इस प्रकार काष्ठ कर्ममें या पोतकर्ममें लिखे गये (या उकेर गये) क्रोध, मान, माया और लोभ आदेश कषाय है। (६२६३-२६८ के चूर्ण सूत्र पृ. ३०१-३०३)

### २. कषाय निर्देश व शंका समाधान

### १. कषायोंका परस्पर सम्बन्ध

ध.१२/४,२,७,८६/५२/६ मायाए लोभपुरंगमत्तुवसंभादो । ध.१२/४,२,७,८८/५२/११ कोधपुरंगमत्तदंसणादो । ध.१२/४,२,७,१००/५७/२ अरदीए विणा सोगाणुप्पत्तीए := माया, लोभ-पूर्वक उपलब्ध है । वह ( मान ) कोधपूर्वक देखा जाता है । अरतिके किना शोक नहीं उत्पन्न होता ।

#### २. कषाय व नोकषायमें विशेषता

ध. ६/१,६-१,२४/४६/६ एरथ णोसहो देसपिडसेहो घेस्तव्बो, अण्णहा एदेसिमकसायस्वप्पसंगादो । होदु चे ण, अकासायाणं चारिस्तावरण-विरोहा । ईष्वक्षायो नोकवाय इति सिद्धम् । ...कसाएहितो णोकसायाणं कथं थोवत्तं । द्विदीहितो अणुभागदो उदयदो य । उदयकालो णोकसायाणं कसाएहितो बहुओ उवसक्भिदि स्ति णोकसाएहितो कसायाणं थोवत्तं किण्णोच्छदे । ण, उदयकालमहस्रत्तेणण चारिस-विणासिकसाएहितो तम्मलफलकम्माणं महस्रताणुववत्तीदो । चनोकषाय राज्दमें प्रयुक्त नो राज्द, एकदेशका प्रतिषेध करनेवाला प्रहण करना चाहिए, अन्यथा इन स्त्रीवेदादि नवों कषायोंके अकषायताका प्रसंग प्राप्त होता है । प्रश्न-होने हो, क्या हानि है ? उत्तर-नहीं; क्योंकि, अकषायोंके चारित्रको आवरण करनेका विरोध है।

इस प्रकार ईषत् कषायको नोकषाय कहते हैं, यह सिद्ध हुआ । प्रश्न-कषायोसे नोकषायोके अन्पपना कैसे है ' उत्तर-स्थितियोकी, अनुभागकी और उदयकी अपेक्षा कषायोसे नोकषायोके अन्पता पायी जाती है। प्रश्न-नोकषायोंका उदयकाल कषायोंका अपेक्षा बहुत पाया जाता है, इसलिए नोकषायोंकी अपेक्षा कषायोंके अन्पता नहीं मान लेते हैं ' उत्तर-नहीं, क्योंकि, उदयकालकी अधिकता होनेसे, चारित्र विनाशक कषायोंकी अपेक्षा चारित्रमे मलको उत्पन्न करनेरूप फलवाले कमोंकी महत्ता नहीं बन सकती। (ध १३/६,६१४/३६६/६)

### ३. कघाय जीवका गुण नहीं है, विकार है

ध.श/१,७,४४/२२३/६ कसाओ णाम जीवगुणो, ण तस्स विणासो अत्थि णाणदं सणाणमिव । विणासो वा जीवस्स विणासेण होद्व्यं; णाण- दंसणाविणासेणेव । तदो ण अकसायत्तं घडदे । इदि । होदु णाण- दंसणाणं विणासिम्ह जीव विणासो, तेसि तल्लक्ष्यणत्तादो । ण कसाओ जीवस्स लक्ष्वणं, कम्मजणिद्स्स लक्ष्वणत्तविरोहा । ण कसायाणं कम्मजणिद्त्तमिद्धं, कसायवड्ढीए जीवलक्ष्वणणणहाणिक्षणण्हाणुववत्तीदो तस्स कम्मजणिद्त्तसिद्धोदो । ण च गुणो गुणंतरिवरोहे अण्णत्थ तहाणुवलंभा । = प्रश्न — कषाय नाम जीवके गुणका है, इस्मिल् उसका विनाश नहीं हो सकता, जिस प्रकार कि ज्ञान और दर्शन, इन दोनो जीवके गुणोंका विनाश नहीं होता । यदि जीवके गुणोंका विनाश माना जाये, तो ज्ञान और दर्शनके विनाशके समान जीवका भी विनाश हो जाना चाहिए । इसलिए सूत्रमें कही गयी अकषायता घटित नहीं होती १ उत्तर — ज्ञान और दर्शनके विनाश होनेपर जीवका विनाश भले ही हो जावे; क्योंकि, वे जीवके लक्षण

हैं। किन्तु कपाय तो जीवका सक्षण नहीं है, क्यों कि कर्म जिनत कपायको जीवका स्थण माननेमें विरोध आता है। और न कपायो-का कर्मसे उत्पन्न होना असिद्ध है, क्यों कि, कपायों की बृद्धि होनेपर जीवके सक्षणभूत झानकी हानि अन्यथा बन नहीं सकती है। इस-लिए कपायका कर्मसे उत्पन्न होना सिद्ध है। तथा गुण गुणान्तरका विरोधी नहीं होता, बयों कि, अन्यत्र बैसा देखा नहीं जाता।

# ४. जीवको या द्रव्यकर्म दोनोंको ही क्रोधादि संज्ञाएँ कैसे प्राप्त हो सकती हैं

क.पा.१/१,९,१३-११/§२४२-२४४/२६७-२६८/०§२४३ 'जीवो कोहो हो हिं'

कि ण घडदें; दठतस्स जीवस्स पज्जयसस्त्रकोहभावावित्ति विरोहादो;
ण; पज्जएहितो पुधभुदजीवद्द्रव्याणुवर्त्तं भावो । तेण 'जीवो कोहो
होदि' क्ति घडदे । § २४४. दठतकम्मस्स कोहणिमित्तस्स कर्यं कोहभावो । ण; कारणे कज्जुवयारेण तस्स कोहभावसिद्धीदो । — प्रश्न—
'जीव कोधस्तप होता है' यह कहना संगत नहीं है. नयों कि जीव
द्रव्य है और क्रोध पर्याय है। अत. जीवद्रव्यको क्रोध पर्यायस्त्रप
माननेमे विरोध आता है। उत्तर—नहीं, नयों कि जीव द्रव्य अपनी
क्रोधादि पर्यायों से सर्वथा भिन्न नहीं पाया जाता।—दे० द्रव्य/४।
अत. जीव क्रोधस्त्रप होता है यह कथन भी बन जाता है। प्रश्न—
द्रव्यक्म क्रोधका निभित्त है अत वह क्रोधस्त्रप क्रेसे हो सकता है ?
उत्तर—नहीं, वर्यों कि. कारणस्त्रप द्रव्यमें कार्यस्त्रप क्रोध भावका
उपचार कर लेनेसे द्रव्यकर्ममे भी क्रोधभावकी सिद्धि हो जाती है,
अर्थात् द्रव्यकर्मको भी क्रोध कह सकते हैं।

क.पा.१/१,१३-१४/६२६०/२६२/६ ण च एत्थ दब्बकम्मस्स जवयारेण कसायत्तं; उजुसुदे उवयाराभावादो । कथं पुण तस्स कसायत्तं । उच्चदे दब्बभावकम्माणि जेण जीवादो अपुधभूदाणि तेण दब्बकसायत्तं जुज्जदे । व्यदि कहा जाय कि उदय द्वब्यकर्मका ही होता है अतः ऋजुसूत्रनय उपचारसे दब्य कर्मको भी प्रत्ययक्षाय मान लेगा, सो भी कहना ठीक नहीं है, वयोकि ऋजुसूत्रनयमे उपचार नहीं होता । प्रश्न—यदि ऐसा है तो द्वयकर्मको क्षायपना कैसे प्राप्त हो सकता है ! उत्तर — चूँ कि द्रव्यकर्म और भावकर्म दोनों जीवसे अभिन्न हैं इसलिए द्वयकर्ममें द्रव्यक्षायपना बन जाता है ।

### ५. निमित्तभूत भिन्न द्रव्योंको समुत्पत्तिक कषाय कैसे कह सकते हो

क पा.१/१.१३-१४/\$२१७/२६७/१ जं मणुस्सं पडुच कोहो समुप्पणो सो
सत्तो पुधभूदो संतो कथं कोहो । होंत एसो दोसो जिद संगहादिणया
अवलं भिदा, किसु णइगमणओ जिप्यवसहाइरिएण जेणावलं बिदो तेण
एस दोसो । तत्थ कथं ण दोसो । कारणिम्म णिलीणकज्जन्भुवगमादो । = प्रश्न — जिस सनुष्यके निमित्तसे क्रोध उत्पन्न हुआ है, वह
मनुष्य उस क्रोधसे अलग होता हुआ भी क्रोध कैसे कहला सकता है ।
उत्तर — यदि यहाँपर संग्रह आदि नयोंका अवलंबन लिया होता,
तो ऐसा होता, किन्तु यतिवृषभाचार्यने यहाँपर नैगमनयका अववम्मन लिया है, इसलिए यह कोई दोष नहीं है । प्रश्न — मैगमनयका अवलम्भन लेनेपर दोष कैसे नहीं है । उत्तर — क्योंकि नैगमनयकी अपेक्षा कारणमें कार्यका सद्भाव स्वीकार किया गया है (अर्थात्
कारणमें कार्य निलीन रहते है ऐसा माना एया है)।

क. पा.१/१,१२-१४/§२५६/२६८/६ वाबारिवरिहिओ णोजीवो कोहं ण उप्पादेदि त्ति णासंकणि ज्ञं विद्धमायकंटए वि समुप्पज्ञमाणकोहुव-संभादो, संगगलगाले हुआवंडं रोसेण दसंतमकडुवलंभादो च । = पश्न- ताडन मारण आदि व्यापारसे रहित आजीव (काष्ठ ढेला आदि ) कोधको उत्पन्न नहीं करते हैं (फिर वे कोध कैसे कहला सकते हैं) । उत्तर—ऐसी आशंका करना ठीक नहीं है; क्योंकि, जो कॉटा पैरको बींध देता है उसके उत्पर भी कोध उत्पन्न होता हुआ देखा जाता है। तथा बन्दरके शरीरमें जो पत्थर आदि लग जाता है, रोषके कारण वह उसे चवाता हुआ देखा जाता है। इससे प्रतीत होता है कि अजीव भी कोधको उत्पन्न करता है।

क.पा.१/१,१३-१४/१ २६२/३००/११ ''कधं णोजीवे माणस्स समुप्यत्ती। णः अप्पणो रूवजोव्यणगठवेण वरथालं कारादिष्ठ समुठवहमाणमाणस्थी पुरिसाणमुवलं भादो।''= पश्न—अजीवके निमित्तसे मानकी उत्पत्ति कैसे होती है १ उत्तर—ऐसी आशंका करना ठीक नहीं है, क्योंकि अपने रूप अथवा यौवनके गर्वसे वस्र और अलंकार आदिमें मानको धारण करनेवाले स्त्री और पुरुष पाये जाते है। इसलिए समुत्पत्तिक कषायकी अपेक्षा वे वस्र और अलंकार भी मान कहे जाते हैं।

### ६. कवायले अजीव द्रव्योंको कवाय कैसे कहा जा सकता है

क.पा.१/१,१३-१४/\$२००/३०६/२ दव्वस्स कथं कसायववरसो;ण: कसायविदिश्तदव्वाणुलंभादो । अकसायं पि दव्वमित्थं ति चे; होदु
णाम: कितु 'अप्पियदव्वं ण कसायादो पुधभूदमित्थं ति भणामो ।
तेण 'कसायरसं दव्वं द्व्वाणि वा सिया कसाओ' ति सिद्धं ।
= प्रम-द्वव्यको (सिरीष आदिको ) कषाय कैसे कहा जा सकता
है ' उत्तर-वर्यों कि कषाय रससे भिन्न द्वव्य नहीं पाया जाता है,
इसलिए द्वव्यको कषाय कहनेमें कोई आपत्ति नहीं आती है ।
प्रश-कषाय रससे रहित भी द्वव्य पाया जाता है ऐसी अवस्थामें
दव्यको कषाय कैसे कहा जा सकता है ! उत्तर-कषायरससे रहित
द्वव्य पाया जाओ, इसमें कोई आपत्ति नहीं है, किन्तु यहाँ जिस
दव्यके विचारकी मुख्यता है वह कषायरससे भिन्न नहीं है, ऐसा
हमारा कहना है । इसलिए जिसका या जिनका रस कसैला है उस
दव्यको या जन द्वव्योंको कथं चित्त कषाय कहते हैं यह सिद्ध हुआ।

### ७. प्रत्यय व समुत्पत्तिक कषायमें अन्तर

क.पा.१/१,१३-१४/६२४६/२०६/६ एसो पश्चयकसाओ समुप्पत्तियकसायादो अभिण्णो ति पुध ण वत्तक्वो । ण; जीवादो अभिण्णो होदूण जो कसाए समुप्पदिदि सो पश्चओ णाम भिण्णो होदूण जो समुप्पदिदि सो समुप्पत्तिओ ति दोण्डं भेदुवर्जभादो । — मश्न--- यह प्रत्ययकषाय समुद्पत्तिककषायसे अभिन्न है अर्थात् ये दोनो कषाय एक हैं (क्योंकि दोनों हो कषायके निमित्तभूत अन्य पदार्थोको उपचारसे कषाय कहते हैं) इसलिए इसका (प्रत्य कषायका) पृथक् कथन नहीं करना चाहिए । उत्तर---नहीं, वर्योकि, जो जीवसे अभिन्न होकर कषायको उत्पन्न करता है वह प्रत्यय कषाय है और जो जीवसे भिन्न होकर कषायको उत्पन्न करता है वह समुद्पत्तिक कषाय है । अर्थात् कोधादि कर्म प्रत्यय कषाय है और उनके (बाह्य ) सहकारीकारण (मनुष्य ढेला आदि ) समुद्पत्तिककषाय हैं इस प्रकार इन दोनोंमें भेद पाया जाता है, इसलिए समुद्पत्तिक कषायका प्रत्ययकषायसे भिन्न कथन किया है।

### ८. आदेशकषाय व स्थापनाकषायमें अन्तर

क.पा.१/१,१३-१४/§२६४/३०१/६ आदेसकसाय-द्ववणकसायाणं को भेओ। अस्थि भेओ, सब्भावद्ववणा कवायपरूवणा कसायबुद्धी च आदेस-कसाओ, कसायविसयसब्भावासब्भावद्ववणा ट्ठवणकसाओ, तम्हाण पुणक्तवोसो त्ति। ≈प्रश्न--(यदि चित्रमें तिखित या काष्टादिमें उकेरित कोधादि आदेश कथाय है। तो आदेशकथाय और स्थापना-कषायमें क्या भेद है। उत्तर—आदेशकथाय और स्थापनाकथायमें भेद है, क्योंकि सद्भावस्थापना कथायका प्ररूपण करना और 'यह कथाय है। इस प्रकारकी बुद्धि होना, यह आदेशकथाय है। तथा कथायकी सद्भाव और असद्भावरूप स्थापना करना स्थापनाकथाय है। तथा इसलिए आदेशकथाय और स्थापनाकथायका अत्तग-अलग कथन करनेसे पुनस्क्त दोष नहीं आता है।

### ९. चारों गतियोंमें कषाय विशेषोंकी प्रधानताका नियम

गो.जी./मू./२८८/६१६ णारयतिरिक्त्लणरसुरगईसु उष्पण्णपढमकालम्हि । कोहो माया माणो लोहुदखो अणियमो वापि ।

मो. जी./जी. प्र./२८ /६१६/१ नारकतिर्यग्नरसुरगरसुरणन्नजीवस्य तद्भवप्रथमकाले-प्रथमसमये यथासंख्यं कोधमायामानलोभकवायाणासुद्यः
स्यादिति नियमवचनं कषायप्राभृतद्वितीयसिद्धान्तव्याख्यातुर्यतिकृषभाचार्यस्य अभिप्रायमाश्रिखोक्तं । वा-अथवा महाकर्मप्रकृतिप्राभृतप्रथमसिद्धान्तकर्तुः भूतवव्याचार्यस्य अभिप्रायेणानियमो
ज्ञातव्यः। प्रागुक्तियमं त्रिना यथासंभवं कवायोदयोऽस्तीत्यर्थः।
— नरकः, तिर्यंचः, मनुष्य व देविववै उत्पन्न हुए जोवके प्रथम समयविवै कमसे क्रोधः, मायाः, मान व लोभका उदय ही है। हो ऐसा
नियम कवायप्राभृत दूसरा सिद्धान्तके कर्ता यतिवृषभाचार्यके अभिप्रायसे जानना । बहुरि महाकर्म प्रकृति प्राभृत प्रथमसिद्धान्तके कर्ता
भूतवित्व नामा आचार्य ताके अभिप्रायकरि पूर्वोक्तिनियम महीँ है।
जिस तिस किसो एक कवायका भी उदय हो सकता है।

घ.४/१.६,२६०/४४४/१ णिरयगदीएं ... उपण्णजीवाणं पढमं कोशीषसस्य-बनंभा । ... मणुसगदीए ... माणोदय । ... तिरिनखनदीए ... मायौदय । ... देवगदीए ... नोहोदओ होदि ति आइरियपरं परागदुबदेसा । = नरक-गतिमें उत्पन्न जीवोंके प्रथमसमयमें कोधका उदय, ममुख्यगतिमें मानका, तिर्यंचगतिमें माथाका और देवगतिमें लोभके उदयका नियम है । ऐसा आचार्य परम्परागत उपदेश है ।

# ३. कषायोंकी शक्तियां, उनका कार्य व स्थिति

### १. क्यायोंकी शक्तियोंके दशन्त व उनका फल

पं.सं./प्रा./१/१११-११४ सिलभेयपुढिविभेया धूनीराई य उदयराइसमा।
णिर-तिरि-णर-देवसं उविति जीवा ह कोहवसा ।१११। सेनसमो
अटिठ्समो दारुसमो तह य जाण वेससमो । णिर-तिरि-णर-देवसं
उविति जीवा हु माणवसा ।१२१। वंसीमूलं मेसस्स सिंगगोमुत्तिर्यं
च खोरुण्यं। णिर-तिरि-णर-देवसं उविति जीवा हु मायवसा ।११३।
किमिरायचक्षमलकदमो य तह चैय जाण हारिदं। णिर-तिरि-णरदेवसं उविति जीवा हु नोहवसा ।११४।

| कषायकी                                             |                                                  | शक्तियाँके                                    | <b>इ</b> ष्टान्त                         |                                                              |                                 |
|----------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| अवस्था                                             | क्रोध                                            | मान                                           | माया                                     | स्रोभ                                                        | फल                              |
| अनन्तानु०<br>अप्रत्या०<br>प्रत्याख्यान<br>संज्यसम० | शिला रेखा<br>पृथिवी रेखा<br>धुलि रेखा<br>जल रेखा | शैस<br>अस्थि<br>दारु या काश्र<br>वेत्र (बेता) | वेणु मूल<br>मेष शृंग<br>गोमूत्र<br>खुरपा | किरमजीका<br>रंग या दाग<br>चक्र मल ,,<br>कीच्छ ,,<br>हल्दी ,, | नरक<br>तिर्यंच<br>मनुष्य<br>देव |

(ध.१./१,१,११९/१७४-१७७/३६०), (रा.बा./८/१/६/६७४/२१), (गो.जो. / सू./२८४-२८७(६१०-६१४), (पं.सं./सं /१/२०८-२११)

### २. उपरोक्त दृष्टान्त स्थितिकी अपेक्षा है अनुमागकी अपेक्षा नहीं

गो.जी./जी.प्र /२८४-२८७/६१०-६१४ यथा शिलादिभेदानां चिरतरचिर-शीघशीघतरकालै विना संधानं न घटते सथीत्कृष्टादिशक्तियुक्तकोध-परिणतो जीबोऽपि तथाविधकालै विना क्षमालक्षणसंधानाहीं न स्याद इत्युपमानोपमेययोः साहश्यं संभवतीति तात्पर्यार्थः ।२८४। यथा हि चिर्तरादिकालै विना शैलास्थिकाष्ठवेत्रा नामयित् न शक्यन्ते तथो-त्कृष्टादिशक्तिमानपरिणतो जीवोऽपि तथाविधकालैर्विना मानं परि-हत्य विनयरूपनमनं कर्तुं न शक्नोतीति साहश्यसंभवोऽत्र ज्ञातव्यः ।२८४। यथा वेणुपभू लादयः चिरतरादिकालै विना स्वस्ववक्रतां परि-हृत्य मृजुत्वं न प्राप्नुवन्ति तथा जीवोऽपि उत्कृष्टादिशक्तियुक्त-मायाकषायपरिणतः तथाविधकालै विना स्वस्ववक्रतो परिहृत्य ऋजु-परिणामो न स्यात् इति सादृश्यं युक्तम् ।२८६। = जैसे शिलादि पर उकेरी या खेंची गयी रेखाएँ अधिक देरसे, देरसे, जल्दी व नहुत जरुदी काल बीते बिना मिलती नहीं है, उसी प्रकार उत्कृष्टादि शक्तियुक्त क्रोधसे परिणत जीव भी उतने-उतने काल नीते निना अनुसंधान या क्षमाको प्राप्त नहीं होता है। इसलिए यहाँ उपमान और उपमेयकी सहराता सम्भव है ।२८४। जैसे चिरतर आदि काल बीते जिना शैल, अस्थि, काष्ठ और बेत नमाये जाने शका नहीं हैं वैसे ही उत्कृष्टादि शक्तियुक्त मानसे परिणत जीव भी उत्तना उतना काल बीते विनामानको छोड़कर विनय रूप नमनाया प्रवर्तना शक्य नहीं है, अत यहाँ भी उपमान व उपमेयमें सरशता है :२८१। जैसे वेणुमुल आदि चिरतर आदि काल बीते बिना अपनी-अपनी वक्रता-को छोड़कर ऋजूत्व नहीं प्राप्त करते हैं, बैसे ही उत्कृष्टादि दाक्तियुक्त मायासे परिणत जीव भी उतना-उतना काल बीते बिना अपनी। अपनी बकताको छोड़कर त्रुजु या सरल परिणामको प्राप्त नहीं होते, अत' यहाँ भी उपमान व उपमेयमें सहशता है। (जैसे ऋभिराग आदिके रंग चिरतर आदि काल बीते बिना छूटते नहीं हैं, वैसे ही उत्कृष्टादि शक्तियुक्त लोभसे परिणत जीव भी उतना-उतना काल बीते बिना लोभ परिणामको छोडकर सन्तोषको प्राप्त नहीं होता है, इसलिए यहाँ भी उपमान व उपमेयमें सहशता है। बहरि इहाँ शिसाभेदादि उपमान और उत्कृष्ट शक्तियुक्त आदि क्रोधादिक उप-मेय ताका समानपना अतिषमा कालादि गये बिना मिलना न होने-की अपेक्षा जानना (पृ.६११) ।

#### ३. उपरोक्त दृष्टान्तींका प्रयोजन

गो जी /जी.प्र /२६१/६१६/६ इति शिलाभेदादिदृष्टान्ता स्फुटं व्यवहाराव-धारणेन भवन्ति । परमागमव्यवहारिभिराचार्यै अव्युत्पन्नमन्दप्रझ-शिष्यप्रतिबोधनार्थं व्यवहर्तव्यानि भवन्ति । दृष्टान्तप्रदर्शनमस्त्रैव हि अव्युत्पन्नमन्दप्रज्ञाः शिष्याः प्रतिबोधियतु शक्यन्ते । अतो दृष्टान्त-नामान्येव शिलाभेदादिशक्तीनां नामानीति रूढानि । ए शिलादि-के भेदरूप दृष्टान्त प्रगट व्यवहारका अवधारणकरि हैं, और परमा-गमका व्यवहारी आचार्यनिकरि मन्दबुद्धि शिष्यको सम्भावनेके अधि व्यवहार रूप कीए हैं, जातें दृष्टान्तके बलकरि ही मन्दबुद्धि समभै हैं, तातें दृष्टान्तको मुख्यताकरि जेदार्ष्टान्तके नाम प्रसिद्ध कीए हैं।

### ४. क्रोधादि कषायोंका उदयकाल

ध.४/१,४,२४४/४४७/३ कसायाणामुदयस्स अन्तोमुहुत्तादो उवरि णिच्च-एण विणासो होदि त्ति गुरूबदेसा। = कषायोंके उदयका, अन्त-मुहूर्तकालसे ऊपर, निश्नयसे विनाश होता है, इस प्रकार गुरुका उप-देश है। (और भी देखो काल/४)

### प, कषायोंकी तीव्रता मन्द्रताका सम्बन्ध छेस्याओंसे हैं अनन्तानुबन्धी आदि अवस्थाओंसे नहीं

ध./१/१, १, १३६/३८८।३ षड् विधः कषायोवयः। तद्यथा तीव्रतमः, तीव्रतरः, तीवः, मन्दः, मन्दतरः, मन्दतम इति। एतेभ्यः षड्भ्यः कषायोदयेभ्यः परिपाट्या षट् लेश्या भवन्ति। —कषायका उद्य छह् प्रकारका होता है। वह इस प्रकार है—तीव्रतम, तीव्रतर, तीव्र, मन्दः मन्दतर और मन्दतम। इन छह प्रकारके कषायके उदयसे उत्पन्न हुईं परिपाटीक्रमसे लेश्या भी छह हो जाती हैं।

यो. मा. प्र./२/६७/२० अनादि संसार-अवस्थाविषे इनि च्यारबं ही कथायिनका निरन्तर उदय पाइये है। परमकृष्णलेश्यारूप तीव कथाय होय तहाँ भी अर परम शुक्ललेश्यारूप मन्दकपाय होय तहाँ भी निरन्तर च्यारबौं होका उदय रहे है। जाते तीव मन्दकी अपेक्षा अनन्तानुबन्धी आदि भेद नहीं है, सम्यक्त्वादि घातनेकी अपेक्षा ये भेद हैं। इनिही (क्रोधादिक) प्रकृतिनिका तीव अनुभाग उदय होते तीव क्रोधादिक हो है और मन्द अनुभाग उदय होते मन्द क्रोधादिक हो है।

### ४. कषायोंका रागद्वेषादिमें अन्तर्भाव

### नयोंकी अपेक्षा अन्तर्भाव निर्देश

क. पा./१/१, २१/चूर्ण सूत्र व टोका/§३३४-३४१ । ३६४-३६६--

|               |       | <u>, , , , , , , , , , , , , , , , , , , </u> | नय                 | <del></del> |               |
|---------------|-------|-----------------------------------------------|--------------------|-------------|---------------|
| कषाय          | नै गम | संग्रह                                        | व्यवहार            | ऋजु सू      | श्बद          |
| क्रोध         | द्वेष | हेष                                           | होष                | द्वेष       | द्वेष         |
| मान           | ,,    | *1                                            | ,,                 | l           | 25            |
| माया          | राग   | राग                                           | 11                 |             | ,,            |
| स्रोभ         | 11    | 44                                            | राग                | राग         | द्वेष व       |
|               |       |                                               | ]                  |             | कथं चित्र राग |
| हास्य-रति     | 11    | 17                                            | हेष                |             |               |
| अरति-शोक      | द्वेष | द्वेष                                         | ,,                 |             |               |
| भय-जुगुप्सा   | ,,    | 45                                            | 77                 |             |               |
| स्त्री-प्.वेद | राग   | राग                                           | राग                |             |               |
| नपुंसक वेद    | 73    | ļ <u>"</u> ,                                  | द्वेष              |             | ]             |
|               | ( ਬ.  | १२/४, २, ६,                                   | <b>८/२८३/८) (स</b> | सा./ता. वृ, | २८१/३६१)      |
|               |       |                                               | ८/२१४) ( द्र.      |             |               |

### १. नैगम व संग्रह नयोंकी अपेक्षामें युक्ति

क. पा./१/चूर्णसूत्र व ही /१-२१/१३३६-३३६/३६६ णेगमसंगहाणं कीहो दोसो, माणो दोसो, माया पेज्जं, लोहो पेज्जं। (चूर्णसूत्र)। ...... कोहो दोसो; अइसन्तापकम्प.....पितृमात्रादिप्राणिमारणहेतुस्वात्, सकलानर्थनिकन्धन्त्वात्। माणो दोसो क्रोधपृष्ठभावित्वात्, क्रोधो-काशेषदोषनिकन्धनस्वात्। माणो दोसो क्रोधपृष्ठभावित्वात्, क्रोधो-काशेषदोषनिकन्धनस्वात्। माया पेज्जं प्रेयोवस्त्वालम्बनस्वात्, स्व-निष्पत्युत्तरकाले मनसः सन्तोषोत्पादकस्वात्। लोहो पेज्जं आह्वाद-नहेतुस्वात् ( १३३६)। क्रोध-मान-माया-लोभाः दोषः आस्वर्वा-दिति चेत्; सत्यमेततः किन्त्वत्र आह्वादनामाह्वादनहेतुमात्रं विवक्षितं तेन नायं दोषः। प्रेयसि प्रविष्टदोषत्वाद्वा माया-लोभौ प्रयानसौ। अरइ-सोय-भय-दुगुं छाओ- दोसोः कोहोव्व अमुहकारणत्तादो। हस्स-रइ-इरिध-पुरिस-णवुंसयसेया पेज्जं लोहो व्व रायकारणत्तादो ( १३३६)। =नैगम और संग्रहनयकी अपेक्षा क्रोध दोष है, मान

होष है, माया पेज्ज है और लोभ पेजा है। (सूत्र) कोध दोष है; क्यों कि क्रोधके करने से शरीरमें सन्ताप होता है, शरीर कॉॅंपने लगता है·····आदि·····माता-पिता तकको मार डालता है और कोध सकल अनर्थोंका कारण है। मान दोष है; क्योंकि वह क्रोधके अनन्तर उत्पन्न होता है और क्रोधके विषयमें कहे गये समस्त दोषों-का कारण है। मामा पेज्र है; क्यों कि, उसका बालम्बन प्रिय बस्तु है, तथा अपनी निष्पत्तिके अनन्तर सन्तोष उत्पन्न करती है। लोभ पेजा है; क्योंकि वह प्रसन्नताका कारण है। प्रश्न-ऋोध, मान, माया और लोभ से चारों दोष हैं, क्यों कि वे स्वयं आसव रूप हैं या आसवके कारण हैं। उत्तर-यह कहना ठीक हैं, किन्सु यहाँ पर, कीन कवाय आनन्दकी कारण है और कौन आनन्दकी कारण नहीं है इतने मात्रकी विवक्षा है, इसलिए यह कोई दोष नहीं है। अथवा ब्रेममें दोषपना पायाही जाता है अत माया और होभ प्रेम अर्थाद पेजा है। अरति, शोक, भय और जुगुल्सा दोष रूप हैं; क्यों कि ये सब क्रोधके समान अशुभके कारण हैं। हास्य, रति, खीवेद, पुरुषवेद और नपुंसकवेद पेजारूप हैं, क्यों कि ये सब लोभके समान रागके कारण हैं।

### ३. ब्यवहारनयकी अपेक्षामें युक्ति

क. पा./१/चूर्णसूत्र व टो./१-२१/§ ३३७-३३८/३६७ ववहारणयस्स कोहो दोसो, माणो दोसो, माया दोसो, लोहो पेज्जं (सू.) क्रोध-मानौ दोष इति न्याय्यं तत्र लोके दोषव्यवहारदर्शनात, न माया तत्र तद्वयवहारानुपतम्भादितिः; नः मायायामपि अप्रत्ययहेतुत्व-लोक-गहितस्वयोरुपतम्भातः । न च लोकनिन्दितः प्रियं भवतिः सर्वदा निन्दातौ दु:लोत्पत्ते (३३८)। लोहो पेडजं लोभेन रक्षितद्रव्यस्य मुखेन जीवनीपलम्भात्। इत्थिपुरिसवैया पेज्जं सेसणोकसाया दोसो; तहा सोए संववहारदंसणादो। = व्यवहारनयकी अपेक्षा कोध दोष है, मान दोष है, माया दोष है और लोभ पेज है। (सूत्र)। प्रश्न--क<u>्रोध</u> और <u>मान</u> द्वेष हैं यह कहना तो युक्त है, क्योंकि लोकमें क्रोध और मानमें दोषका व्यवहार देखा जाता है। परन्तू मायाको दोष कहना ठीक नहीं है, क्यों कि मायामें दोषका व्यवहार नहीं देखा जाता ! उत्तर--नहीं, क्योंकि, मायामें भी अविश्वासका कारणपना और लोकनिन्दितपना देखा जाता है और जो बस्तु लोक-निन्दित होती है वह प्रिय नहीं हो सकती है; क्योंकि, निन्दासे हमेशा दुःख उत्पन्न होता है। लोभ पेज है, क्यों कि लोभके द्वारा बचाये हुए इब्यसे जीवन सुखपूर्वक व्यतीत होता हुआ पाया जाना है। इतिवेद और पुरुषवेद पेज हैं और बोष नोकषाय दोष हैं क्यों कि लोकमें इनके बारेमें इसी प्रकारका व्यवहार देखा जाता है।

# ४. ऋजुसूत्रनयकी अपेक्षामें युक्ति

क. पा, १/१-२१/चूर्णसूत्र व टी./१ ३३१-३४०/३६८ उजुसुदस्स कोहो दोसो, माणो णोदोसो णोपेज्जं, साया णोदोसो णोपेज्जं, लोहो पेजजं (चूर्णसूत्र)। कोहो दोसो त्ति णव्ददे; सयलाणत्थहेउत्तादो। लोहो पेजजं त्ति एदं पि सुगमं, तत्तो...... किंतु माण-मायाओ णोदोसो णोपेज्जं त्ति एदं ण णव्वदे पेज्ज-दोसविज्जयस्स कसायस्स अणुवलंभादो त्ति (३३१)। एतथ परिहारो उच्चदे, माण-माया णोदोसो; अंगसंतावाईणमकारणचादो। तत्तो ससुप्पज्जमाण-अंगसंतावादओ दीसंति त्ति ण पच्चवट्टादुं जुत्तं; माण-णिबंधणकोहादो मायाणिबंधणलोहादो च समुप्पज्जमाणाणं तेसि-मुवलंभादो। तम्हा माण-माया वे वि णोदोसो णोपेजजं ति जुज्जदे

(३४०)। = ऋजुपुत्रनयको अपेक्षा क्रोध दोष है; मान न दोष है और न पेजा है; मायान दोष है और न पेजा है; तथा लोभ पेजा है।(सूत्र)। पश्न--क्रोध दोष है यह तो समक्रमें आता है, क्यों कि वह समस्त अनथौंका कारण है। लोभ पेज्ज है यह भी सरल है। ..... किन्तु मान और माया न दोष हैं और न पेज्ज हैं, यह कहना नहीं बनता, क्योंकि पेज्ज और दोष्से भिन्न कषाय नहीं पायी जाती है <sup>१</sup> उत्तर--ऋजुसुत्रकी अपेक्षा मान और माया दोष नहीं हैं, नयों कि ये दोनों अंग संतापादिके कारण नहीं हैं (अर्थाद इनकी अभेद प्रवृत्ति नहीं है)। यदि कहा जाय कि मान और मायासे अंग संताप आदि उत्पन्न होते हुए देखे जाते हैं; सो ऐसा कहना भी युक्त नहीं है, क्योंकि वहाँ जो अंग संताप आदि देखे जाते हैं, वे मान और मायासे न होकर मानसे होनेवाले क्रोधसे और मायासे होनेवाले लोभसे ही सीधे उत्पन्न होते हुए पाये जाते हैं। .... उसी प्रकार मान और माया ये दोनों पेज भी नहीं है, क्यों कि उनसे आनन्दकी उत्पत्ति होती हुई नहीं पायी जाती है। इसलिए मान और माया ये दोनों न दोष हैं और न पेज हैं, यह कथन बन जाता है।

### ५. शब्दनयकी अपेक्षामें युक्ति

क. पा. १/१-२१/चूर्णसूत्र व टी /§ ३४१-३४२/३६१ सहस्स कोहो दोसो, माणो दोसो, माया दोसो, लोहो दोसो । कोहो माणो माया णोपेज्जं, लोहो सिया पेज्जं (चूर्णसूत्र)। कोह-माण-माया-लोहा-चत्तारि वि दोसो: अदुकम्मसबत्तादो, इहपर्लोयविसेसदोसकारणत्तादो (१ ३४१)। कोष्टो माणो-माया गोपेज्जं: एदेहितो जीवस्स संतोस-परमाणंदाणम-भावादो । लोहो सिया पेज्जं, तिरयणसाहणविसयलोहादो सग्गापव-ग्गाणमुप्पत्तिदंसणादो । अत्रसेसवस्थुविसयलोहो णोपेज्जं; तत्तो पाबुप्पत्तिदं सणादो । ण च धम्मो ण पेजजं, सयलसुह-दुक्खकारणाणं धम्माधम्माणं पेज्जदोसत्ताभावे तेसि दोग्हं पि अभावप्पसंगादो । = इल्द नयकी अपेक्षा कोध दोष है, मान दोष है, माया दोष है और लोभ दोष है। क्रोध, मान और माया पेज नहीं हैं किन्तु लोभ कथं-चित् पेज्ज है। (सूत्र)। क्रोध, मान, माया और लोभ ये चारों दोष हैं न्यों कि, ये आठों कर्मोंके आसवके कारण हैं, तथा इस लोक और पर लोकमें विशेष दोषके कारण है। क्रोध, मान और माया ये तीनों पेजज नहीं हैं; क्यों कि, इनसे जीवको सन्तोध और परमानन्दकी प्राप्ति नहीं होती है। लोभ कथं चित्र पेऊज है; क्यों कि रत्न त्रयके साधन विषयक लोभसे स्वर्ग और मोक्षकी प्राप्ति देखी जाती है। तथा शेष पदार्थ विषयक लोभ पेच्च नहीं हैं; क्योंकि, उससे पापकी उत्पत्ति देखी जाती है। यदि कहा जाये कि धर्म भी पेज नहीं है, सो भी कहना ठीक नहीं है, क्योंकि मुख और दुखके कारणभूत धर्म और अधर्मको पेजा और दोषरूप नहीं माननेपर धर्म और अधर्मके भी अभावका प्रसंग प्राप्त होता है।

### ५. कषाय मार्गणा

#### १. गतियोंकी अपेक्षा कवायोंकी प्रधानता

- गो. जी./मू./२८८/६१६ णारयतिरिक्खणरसुरगईसु उप्पण्णपढमकात्तम्ह । कोहो माया माणो लोहैदओ अणियमो वापि ॥ २८८ ॥
- गो, जी./जी. प्र./२८=/६१६/६ नियमवचनं · · · यितवृषभाचार्यस्य अभिप्रायमाभित्योक्तं । · · भूतवव्याचार्यस्य अभिप्रायेणाऽनियमो ज्ञातव्यः ।
  = नरक, तिर्यंच, मनुष्य व देव विषे उत्पन्न भया जीवके पहिला
  समय विषे क्रमते कोध, माया, मान व लोभका उदय हो है।
  नारकी उपज तहाँ उपजते हो पहिले समय कोध कषायका उदय हो

है। ऐसे तिर्यंचके मायाका, मनुष्यके मानका और देवके लोभका उदय जानना। सो ऐसा नियम कथाय प्राभृत द्वितीय सिद्धान्तका कर्ता यतित्रृषभाचार्य ताके अभिषाय करि जानना। बहुरि महाकर्म-प्रकृति प्राभृत प्रथम सिद्धान्तका कर्ता भूतविल नामा आचार्य ताके अभिष्रायकरि पूर्वीक्त नियम नाही। जिस-तिस कोई एक कषायका उदय हो है।

#### २. गुणस्थानोंमें कषायोंकी सम्भावना

ष. खं./१/१, १/मू. ११२-११४/३६१-३६२ कोधकसाई माणकसाई माय-कसाई एइंदियप्पहुं जिल अणियिंद्र सि ।११२। लोभकसाई एइंदि-यप्पहुं जिल सुहुम-संपराइय सुद्धि संजदा सि ।११३। अकसाई चदुसुद्राणेसु अत्थि उनसंतकसाय-नीयराय-छदुमत्था खीणकसाय-नीयराय-छदुमत्था, सजोगिकेवली अजोगिकेवलि सि । ११४ ।= एकेन्द्रियसे लेकर (अर्थात मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर) अनिवृत्ति-करण गुणस्थान तक कोधकषायी, मानकषायी, और मायाकषायी जीव होते हैं ।११२। लोभ कषायसे युक्त जीव एकेन्द्रियोंसे लेकर सृक्ष्म साम्परायशुद्धिसंयत गुणस्थान तक होते हैं ।११३। कषाय रहित जीव उपश्चानतकषाय-नीतरागळग्नस्थ, श्वीणकषाय-नीतरागछग्नस्थ, सयोगिकेवली और अयोगिकेवली इन चार गुणस्थानोंमे होते हैं ।११४।

### ३. अप्रमत्त गुणस्थानोंमें कषायोंका अस्तित्व कैसे सिद्ध हो

घ. १/१.१,११२/३५१/७ यतीनामपूर्वकरणादीनां कथं कथायास्तित्वमिति चेत्, अव्यक्तकषायापेक्षया तथोपदेशात् ।= प्रश्न—अपूर्वकरण आदि गुणस्थान वाले साधुओके कथायका अस्तित्व कैसे पाया जाता है ! उत्तर—नहीं, क्योंकि अव्यक्त कथायकी अपेशा वहाँपर कथायोंके अस्तित्वका उपदेश दिया है।

# ४. उपशान्तकषाय गुणस्थानवर्शीको अकषाय कैसे-कैसे कह सकते हो ?

ध. १/१,१,११४/३५२/६ उपशान्तकषायस्य कथमकषायस्यमिति चेत्, कथं च न भवित । द्रव्यकषायस्यानन्तस्य सत्त्वात् । न, कषायोदयाभावा-येश्या तस्याकषायस्वोपपत्ते । = प्रश्न — उपशान्तकषाय गुणस्थानको कषायरिहत कैसे कहा । प्रश्न = वह कषायरिहत क्यों नहीं हो सकता है । प्रतिप्रश्न — वहाँ अनन्त द्रव्य कपायका सद्भाव होनेसे उसे कषायरिहत नहीं कह सकते हैं । उत्तर — नहीं; व्योंकि, कषायके उदयके अभावको अपेक्षा उसमें कषायोसे रहितपना बन जाता है।

### ६. कषाय समुद्घात

### १. कषाय समुद्घातका लक्षण

- रा. वा./१/२०/१२/७७/१४ द्वितयप्रत्ययप्रकर्षोत्पादितकोधादिकृतः कषाय-समुद्द्यातः । च्चाह्य और आम्यन्तर दोनों निमित्तोके प्रकर्षसे उत्पादित जो कोधादि कषायें. उनके द्वारा किया गया ज्याय समुद्द्यात है।
- ध. ४/१,३,२/२६/८ ''कसायसमुग्वादो णाम कोधभयादोहि सरीर-तिगुणविष्फुडजणं ।'' =क्रोध भय आदिके द्वारा जीवींके प्रदेशोंका उरकृष्टतः शरीरसे तिगुणे प्रमाण विसर्पणका नाम कथाय समुद्रवात है।
- ध. ७/२.६,१/२६६/- कसायतिव्यदाए सरीरादो जीवपदेसाणं तिगुण-विपूंजणं कसाय समुग्दादो णाम । = कषायकी तीवतासे जीवप्रदेशोका अपने शरीरसे तिगुने प्रमाण फैलनेको कषाय समुद्द्रवात कहते है ।

का. अ./टी./१७६/११६/१६ तीवकषायोदयान्युलशरीरमत्यक्ता परस्य घातार्थमारमप्रदेशानां वहिनिर्गमनं संयामे सुभटानां रक्तलोचनादिभिं प्रत्यक्ष्टश्यमानिमितं कषायसमुद्धातः । चतीव कषायके उदयसे मूल-शरीरको न छोड़कर परस्परमें एक दूसरेका घात करनेके लिए आत्म-प्रदेशोंके बाहर निकलनेको कषाय-समुद्धात कहते हैं। संप्राममें योद्धा लोग कोधमें आकर साल लाल आँखें करके अपने शतुको ताकते हैं। यह प्रत्यक्ष देखा जाता है। यही कषायसमुद्ध्धातका रूप है।

क्रदाय पाहुड-यह प्रन्थ मूल सिद्धान्त प्रन्थ है जिसे आ० गुणधर (बि॰ पू॰श॰ १) ने ज्ञान विच्छेदके भयसे पहले केवल १८० गाथाओं में निबद्ध किया था। आचार्य परम्परासे उसके ज्ञानको प्राप्त करके आचार्य आर्यमंक्ष व नागहस्तिने ई० १३-१६२ में पीछे इसे २१४ गाथा प्रमाण कर दिया। उनके साज्ञिध्यमें ही ज्ञान प्राप्त करके यतिवृषभाचार्यने ई० १५०-१८० में इसको १५ अधिकारों में विभा-जित करके इसपर ६००० चूर्णसूत्रोंकी रचना की। इन्हीं चूर्ण-मुत्रोंके आधारपर उच्चारणाचार्यने विस्तृत उच्चारणा लिखी। इसी उच्चारणाके आधारपर आ० कष्पदेवने ई० श० १~ ई में एक और भी सक्षिप्त उच्चारणा सिखी । इन्हीं आचार्य बप्पदेवसे सिद्धान्तज्ञान प्राप्त करके पीछे हैं ई॰ ६९६ में आ० वीरसेन स्वामीने इसपर २०,००० रनोक प्रमाण जयधवला नामकी अधूरी टीका लिखी, जिसे उनके परचात उनके शिष्य श्री जिनसेनाचार्यने ४०,००० श्लोक प्रमाण और भी रचना करके पूरी की। इस ग्रन्थपर उपरोक्त प्रकार अनेकों टीकाएँ लिखी गर्यी । आचार्य नागहस्ती द्वारा रची गयी २५ गाथाओं के सम्बन्धमें आचार्यों का कुछ मतभेद है यथा-२. ३५ गाथाओंके रचयिता सम्बन्धी दृष्टि भेद

क. पा. १/१,१३/§१४७-१४८/१८३/२ संकमम्मि बुत्तपणतीसवित्ति-गाहाओ बंधगरथाहियारपडिश्रद्धाओं त्ति असीदिसदगाहासु पवेसिय किण्ण पइज्जा कदा । बुच्चदे, एदाओ पणतीसगाहाओ तीहि गाहाहि परुविदमं चसु अत्थाहियारेसु तत्थ वंधगोरिथ अत्थाहियारे पडि **बद्धाओ। अहवा अस्थाव**न्तिसन्ध्याओं न्तिण तस्य एदाओं पवेसिय बुसाओ। असीदि-सदगाहाओ मोत्तूण अवसेससंबंधद्वापरिमाणणि-इदेस-संकमणगाहाओं जेण णागहत्थि आइरियकयाओं तेण 'गाहासदे असीदे' ति भणिदूण णागहरिथ आइरिएण पइज्जा कदा इदि के वि बनखाणाइरिया भणंतिः तण्ण धडदेः संबंधगाहाहि अद्भापरिमाण-णिइ सगाहाहि संकमगाहाहि य विणा असीदिसदगाहाओ चैव भणंतस्स गुणहरभडारयस्स अयाणत्तप्पसंगादो । तम्हा पुठ्युत्थो चैव वेत्तव्यो ।=प्रश्न—संक्रमणमें कही गर्सी पैंतीस वृत्तिगाथाएँ बन्धक नामक अधिकारसे प्रतिबद्ध हैं, इसलिए इन्हें १८० गाथाओं में सम्म-लित करके प्रतिज्ञा क्यों नहीं की ! अर्थात् १८० के स्थानपर २१४ गाथाओं की प्रतिज्ञा क्यों नहीं की १ उत्तर-ये पैतीस गाथाएँ तीन गाथाआंके द्वारा प्ररूपित किये गये पाँच अर्थाधिकारों में से मन्धक नामके ही अर्थाधिकार में प्रतिबद्ध हैं, इसलिए इन ३६ गाधाओं को १८० गाथाओं में सम्मिलित नहीं किया, क्योंकि तीन गाथाओं के बारा प्रस्पित अथिधिकारों में से एक अथिधिकारमें ही वे ३६ गाभाएँ प्रतिमद्ध हैं। अथवा यह बात अर्थापित्तसे ज्ञात हो जाती है कि ये ३५ गाथाएँ बन्धक अधिकारमें प्रतिबद्ध हैं।

'चूँ कि १८० गाथाओं को छोडकर सम्बन्ध अद्धापरिमाण और संक्रमणका निर्देश करनेवाली शेष गाथाएँ नागहस्ति आचार्यने रची हैं; इसलिए 'गाहासदे असीदे' ऐसा कहकर नागहस्ति आचार्यने १८० गाथाओं की प्रतिक्वा की है, ऐसा कुछ व्याख्यानाचार्य कहते हैं, परन्तु उनका ऐसा कहना घटित नहीं होता है, क्योंकि सम्बन्ध गाथाओं, अखापरिमाणका निर्देश करनेवाली गाथाओं और संक्रम गाथाओं के बिना १८० गाथाएँ हो गुणधर भट्टारकने कही हैं। यदि ऐसा माना जाय तो गुणधर भट्टारकको अञ्चपनेका प्रसंग प्राप्त होता है। इसलिए पूर्वोक्त अर्थ ही प्रहण करना चाहिए। (विशेष दे० परिशिष्ट १)

# कवायपाहुड चूर्णि--दे० परिशिष्ट/१।

कहाण छुट्यम् — आ. विनयचन्द्र (ई० श०१३) की एक प्राकृत छन्दश्र रचना।

कांक्षा—रे॰ निकांक्षित।

कांचनकृत — १. रुचक पर्वतका एक कृट — दे० लोक १/१३ २. मेरु पर्वत के सीमनस बनमें स्थित एक कृट — दे० लोक १/४ ३. शिखरी पर्वतका एक कृट — दे० लोक/ १/४।

कांचन गिरि — विदेहके उत्तरकुरु व देवकुरुमें सीता व सीतोदा नदीके दोनों तटोंपर पचास-पचास अथवा नदीके भीतर स्थित दस-दस द्रहोंके दोनों और पाँच-पाँच करके, कंचन वर्णवाले क्टाकार सौ-सौ पर्वत हैं। अर्थात् देवकुरु व उत्तरकुरुमें पृथक्-पृथक् सौ-सौ है। —दे० लोक/२/८।

कांचन देव-शिलरी पर्वतके कांचनक्टका रक्षक देव। दे० लोक/१/४

कांचन द्वीप--मध्यलोकके अन्तमें नवमद्वीप-दे० लोक/४/१।

कांचनपुर -- १. विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर--दे० विद्याधर। २. कलिंग देशका एक नगर--दे० मनुष्य/४।

कांचन सागर--मध्य लोकका नवम सागर-दे० लोक/धार।

कांचीपुर—वर्तमान कांजीवरम् ( यु० अनु०/प्र. ३६/पं. जुगल-किशोर)।

क्षांजी-आहार--केवन भात व जन मिलाकर पीना, अथवा केवल चावलोंकी मोड़ पीना। (ब्रह्म विधान संग्रह/पृ. २६)।

कांजी बारस व्रत—प्रतिवर्ष भाद्रपद शु. १२ को उपवास करना। नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाप्य।

#### कांडक--१. काएडक काएडकायाम व फालिके लक्क्ष

- क. पा. १/८,२२/६ १७१/३३४/४ ''किं कडयं णाम। सूचिअंगुलस्स असंकि० भागो। तस्स को पिडभागो। तप्पाओग्गअसंबह्नवाणि।''

   प्रश्न-काण्डक किसे कहते हैं! उत्तर-सूच्यंगुलके असंख्यातवें भागको काण्डक कहते हैं। प्रश्न-उसका प्रतिभाग क्या है! उत्तर-उसके योग्य असंख्यात उसका प्रतिभाग है। (ताल्प्य यह कि अनुभाग वृद्धियों स्वनन्त भाग वृद्धिके इतने स्थान उत्पर जाकर असंख्यात भाग वृद्धि होने लग जाती है।)
- ल सा./भाषा/पर/११६/१६ इहाँ (अनुभाग काण्डक घातके प्रकरणमें) समय समय प्रति जो द्रव्य ग्रह्मा ताका तौ नाम फालि है। ऐसे अन्त-मृहूर्तकरि जो कार्य कीया ताका नाम काण्डक है। तिस काण्डक करि जिन स्पर्धकिनका अभाव कीया सो काण्डकायाम है। (अर्थाव अन्तर्महूर्त पर्यंत जितनी फालियोंका घात किया उनका समूह एक काण्डक कहताता है। इसी प्रकार दूसरे अन्तर्मुहूर्तमें जितनी फालि-योंका घात कीया उनका समूह द्वितीय काण्डक कहताता है। इस प्रकार आगे भी, घात कमके अन्त पर्यन्त तीसरा आदि काण्डक जानने।)
- ल सा /भाषा/१३३/१८३/८ स्थितिकाण्डकायाम मात्र निषेकनिका जो द्रव्य ताकौ काण्डक द्रव्य कहिये, ताकौँ इहाँ अध्यप्तवृत्त (संक्रमण-के भागाहार) का भाग दिये जो प्रमाण आया ताका नाम फालि है (विशेष देखी अपकर्षण/४/१)

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

#### २. काण्डकोस्करण काल

ल. सा./जी.प्र./०१/११४ एकस्थितिलण्डोरकरणस्थितिनन्धापसरणकालस्य संख्यातैकभागमात्रोऽनुभागलण्डोरकरणकाल इत्यर्थः। अनेनानुभाग-काण्डकोत्करणकालप्रमाणमुक्तम्। —जाकरि एक बार स्थिति घटाइये सो स्थिति काण्डकोरकरणकाल अर जाकरि एक बार स्थिति वन्ध घटा-इये सो स्थिति बन्धापसरण काल ए दोन्ड समान हैं, अन्तर्मृहुर्त मात्र हैं। बहुरि तिस एक विषे जाकरि अनुभाग सत्त्व घटाइये ऐसा अनुभाग लण्डोरकरणका यह काल संख्यात हजार हो है, जाते तिसकाले अनुभाग लण्डोरकरणका यह काल संख्यात बें भागमात्र है।

#### ३. अन्य सम्बन्धित विषय

- \* निर्वर्गणा काण्डक---दे० करण/४।
- 🛨 **आबाधा काण्डक** दे० आनाधा ।
- \* स्थिति व अनुमाग काण्डक—हे० अपकर्षण/४।
- ४. कोघ, मान आदिके काण्डक
- स. सा./भाषा/४०४/६६८८/१६ कोधिक अवशेष कहिए कोधिक स्पर्धकिनका प्रमाणको मानके स्पर्धकिनका प्रमाणिविषे घटाएँ जो अवशेष
  रहै ताका भाग कोधिक स्पर्धकिनका प्रमाणको दीए जो प्रमाण आवै
  ताका नाम कोध काण्डक हैं। बहुरि मानित्रक विषे एक एक अधिक
  है। सो कोध काण्डकते एक अधिकका नाम मान काण्डक है। यातै
  एक अधिकका नाम माया काण्डक है। यातै एक अधिकका नाम
  लोभ काण्डक है। अंकसंदृष्टिकिर कैसे कोधिक स्पर्धक १८, ते मानके
  २१ स्पर्धकिन विषे घटाएँ अवशेष ३, ताका भाग कोधिक १८ स्पर्धकिनको दीएँ कोध कांडकका प्रमाण छह। याते एक एक अधिक
  मान, माया, लोभके कांण्डकिनका प्रमाण क्रमते ७, ८, ६ स्प

कांबोज-१. भरत क्षेत्र उत्तर आर्य खण्डका एक देश-दे० मनुष्य/ ४। २. वर्तमान बलोचिस्तान ( म. पु./प्र.४०/पं. पञ्चालाख )

#### काकतालीय न्याय—

द्र.सं./टी./३६/१४४/१ परं परं दुर्लभेषु कथं चित्काकतालीयन्यायेन लब्दे-ष्वपि...परमसमाधिर्दु र्लभः। = एकेन्द्रियादिसे लेकर अधिक अधिक दुर्लभ बातोंको काकताली न्यायसे अर्थात् विना पुरुषार्थके स्वतः ही प्राप्त कर भी ले तौ भी परम समाधि अत्यन्त दुर्लभ है।

मो.मा.प्र./३/८०/१४ बहुरि काकतालीय न्यायकरि भवितव्य ऐसा ही होय और ताते कार्यकी सिद्धि भी हो जाय।

काकावलोकन-कायोत्सर्गका अतिचार-दे० व्युत्सर्ग/१।

**काकिणी —** चक्रवर्तीके चौदह रत्नोंमें-से एक — दे० शलाका पुरुष/२।

काफुस्थ चारित्र---आ. वादिराज (ई. १०००-१०४०) द्वारा रिचत संस्कृत छन्दबद्ध ग्रन्थ ।

काक्सी--भरतक्षेत्र पश्चिम आर्य खण्डका एक देश --दे० मनुष्य/४।

कार्गधुनी-भरतक्षेत्र आर्यखण्डकी एक नदी-दे० मनुष्य/४।

काणोविद्ध-एक क्रियानादी।

कार्क्ट महायान सम्प्रदायका एक गूढवादी बौद्ध समय – डॉ॰ शाही दुल्लाके अनुसार ई. ७००; और डॉ॰ एस. के. चटर्जीके अनुसार ई. श. १२ का अन्त । (प.प्र./प्र.१०३/A.N. up.)

कानना रुचक पर्वत निवासिनी एक दिवकुमारी देवी -दे० लोक/४/१३।

कान्यकुरुले कुरुलेत्र देशमें स्थित वर्तमान कन्नौज—(म.पु./प्र.४१! पं. पन्नालाल)

कापिष्ठ-आठवाँ कल्पस्वर्ग-दे० स्वर्ग / १/२।

कापोत-अशुभलेश्या-दे० लेश्या ।

#### काम-1. काम व काम तत्त्वके कक्षण

न्या.व./४-१/३ में न्यायवार्तिकसे उद्दश्व/पृ.२३० कामः स्त्रीगतोऽभि-लाषः। =स्त्री-पुरुषके परस्पर संयोगकी अभिलाषा <u>काम</u> है।

का./२१/१६/२२७/११ क्षीभणदिमुद्राविशेषशाली सकलजगद्वशीकरण-समर्थ:—इति चिन्त्यते तदायमारमैव कामीक्तिविषयतामनुभवतीति कामतत्त्वम्। —क्षीभण कहिए चित्तके चलने आदि मुद्राविशेषोमें शाली कहिए चतुर है, अर्थात समस्त जगत्के चित्तको चलायमान करनेवाले आकारोंको प्रगट करनेवाला है। इस प्रकार समस्त जगत्-को बशीभूत करनेवाले कामकी कल्पना करके अन्यमती जो ध्यान करते हैं, सो यह आत्मा ही कामकी जक्ति कहिये नाम व संज्ञाको धारण करनेवाला है। (ध्यानके प्रकरणमें यह कामतत्त्वका वर्णन है)। स सा./ता.वृ/४ कामशब्देन स्पर्शरसनेन्द्रियद्वयं। =काम शब्दसे स्पर्शन व रसना इन दो इन्द्रियोंके विषय जानना।

#### २. काम व भोगमें अन्तर

मु.आ./मू./११३८ कामा दुवे तक भोग इंदयत्था विदृहि पण्णत्ता । कामो रसो य फासो सेसा भोगेति आहीया ।११३८। = दो इन्द्रियोके विषय काम हैं, तीन इन्द्रियोंके विषय भोग हैं, ऐसा विद्वानों ने कहा है। रस और स्पर्श तो काम हैं और गन्ध, रूप व शब्द ये तीन भोग हैं, ऐसा कहा है। (स. सा./ता. वृ./११३०)

#### ३. कामके दस विकार

भ.आ./म्./८१३-८१६ पढमे सोयदि वेगे दर्हुं तं इच्छदे विदियवेगे।
णिस्सिद तिदयवेगे आरोहिद जरो चउत्थिमि । १६३। उउमिदि
पंचमवेगे अंगं छठ्ठे ण रोचदे भत्तं। सुच्छिजदि सत्तमए उम्मतो
होइ अट्ठमए ।८१४। णवमे ण किंचि जाणदि दसमे पाणेहि सुचिदि
मदंधो। संकप्पवसेण पुणो नेग्ग तिक्वा व मंदा वा । १६५। = कामके
उदीस होनेपर प्रथम चिन्ता होती हैं; २. तत्परचात् श्लीको देखनेकी
इच्छा; और इसी प्रकार कमसे ३. दीर्घ नि.श्वास, ४, ज्वर, ६.
शरीरका दग्ध होने लगना; ६. भोजन न रुचना; ७. महासूच्छा;
८, उन्मत्तवत् चेष्टा; १ प्राणोंमें सन्देह; १०. अन्तमें मरण। इस
प्रकार कामके ये दश वेग होते हैं। इनसे व्याप्त हुआ जीव यथार्थ
तत्त्वको नहीं देखता। (ज्ञा./११/२१-३१), (भा.पा /टी./१६१/२४६/पर
उद्दश्त), (अन, घ /४/६६/२६३ पर उद्दश्त), ( ला.सं./२/११४-१२७)

#### काम तत्त्व-

शा./१११६ सकलजगन्नमत्कारिकामृं कास्पदिन विशित्तमण्डलीकृतरहेश्चकाण्डस्वरसहितकुसुमसायकविधिलक्ष्यीकृतः स्फुरन्मकरवेतः । कमनोयसकलललनावृन्दवन्दितसौन्दर्यरतिकेलिकलापदुर्लात्तचेताक्ष्यत् रक्षेष्टितभूभङ्गमात्रवशीकृतजगत्त्रयस्त्रिणसाधने । स्त्रीपुरुषभेदिभिन्नसमस्तसत्त्वपरस्परमन संघटनसूत्रधारः । । संगीतकप्रियेण । सकलजगद्वशीद्वारसंविध्दनवजार्गला । । स्कलजगद्वशीकरणसमर्थ इति । कामतत्त्वम् । सकल जगद्व चमत्कारी, खींचकर
कुण्डलाकार किये हुए इक्षुकाण्डके धनुष व उनमादन, मोहन, संतापन, शोषण और मारणक्षप पाँच बाणोसे निशाना बाँध रखा है
जिसने, स्फुरायमान मकरकी ध्वजावाला, कमनीय ख्वियोंके समूह
द्वारा वन्दित है सुन्दरता जिसकी ऐसी रित नामा खीके साथ केलि
करता हुआ, चतुरोंकी चेष्टारूप भूमंगमात्रसे वशीभृत विया ख्वियों-

का समृह हो है साधन सेना जिसके, स्त्री-पुरुषके भेदसे भिन्न समस्त प्राणियों के मन मिलानेके लिए सूत्रधार, संगीत है प्रिय जिसको, स्वर्ग व मोक्षके द्वारमें वज्रमयी अर्गलेके समान, चित्तको चलानेके लिए मुद्राविशेष बनानेमें चतुर, ऐसा समस्त जगतको वशीभूत करने-में समर्थ कामतत्त्व है। —दे. घ्यान/४/६ यह काम-तत्त्व वास्तवमें आस्मा ही है।

कामवेव -- दे० शताका पुरुष/१,८।

कामनी- देव अभिलाषा ।

कामपुरुषाथं-- हे० पुरुषार्थ/१।

कामपुष्य-विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर ।

कामराज जयकुमार पुराणके कर्ता एक ब्रह्मचारी । समय ई.१४६० वि. १४५५ (म.पु.२०/५, पत्रालाल)

कामरूपित्व ऋद्धि--दे० ऋद्धि/३।

कामरूप्य - भरत क्षेत्र आर्थलण्डका एक देश-देश्यनुष्य/४।

काम्य मत्र-दे॰ मंत्र/श्र ।

कियि कायका प्रसिद्ध अर्थ शरीर है। शरीरविद् ही बहुत प्रदेशों के समूह रूप होनेके कारण कालातिरिक्त जीवादि पाँच द्रव्य भी काय-वान कहलाते है। जो पंचास्तिकाय करके प्रसिद्ध है। यद्यपि जीव अनेक भेद रूप हो सकते हैं पर उन सबके शरीर या काय छह ही जाति की हैं—पृथिवी, अप्, तेज, बायु, वनस्पति व त्रस अर्थाद मांसिनिर्मित शरीर। यह ही पट् कायजीवके नामसे प्रसिद्ध हैं। यह शरीर भी औदारिक आदिके भेदसे पाँच प्रकार हैं। उस उस शरीरके निमित्त से होनेवाली आत्मप्रदेशोंकी चंचलता उस नामवाला काय-योग कहलाता है। पर्याप्त अवस्थामे काययोग होते हैं और अपर्या-प्रावस्थामें मिश्र योग वर्थोंकि तहाँ कार्मण योगके आधीन रहता हुआ ही वह वह योग प्रगट होता है।

### १. काय सामान्यका कक्षण व शंका समाधान

- ? बहुपदेशीके अर्थमें कायका लच्छा।
- २ शरीरके अर्थमें कायका लक्षण।
- 🗱 बौदारिक शरीर व उनके लक्षण —दे० वह वह नाम।
- कार्मण काययोगियोंमें कायका यह लच्चण कैसे घटित होगा।
- २. षट्काय जीव व मार्गणा निर्देश व शंकाएँ
- १ पट्काय जीव व मार्गणाके मेद-प्रमेद।
- \* पृथिवो मादिके कायिकादि चार-चार भेद
  - —दे∘ पृथिवी ।
- जीवके एकेन्द्रियादि मेद व त्रस स्थावर कायमें
   श्रम्तर।
   —वे० स्थावर
- 🗱 । युद्धम बादर काय व त्रस स्थावर काय।

---दे० वह वह नाम

- # प्रतिष्ठित व अप्रतिष्ठित प्रत्येक व साधारण । —दे० वनस्पति
  - श्रकाय मार्गणाका लच्चण ।
  - बहुपदेशी भी सिद्ध जीव शकाय कैसे हैं।

८ | कायमार्गणार्मे गुणस्थानीकास्वामित्व।

काय मार्गणा विषयक सत् संख्या क्षेत्र स्परांन काल । अन्तर भाव व ऋल्पबहुत्व रूप आठ प्ररूपणाएँ

—दे० वह वह नाम

काय मार्गणा विषयक गुणस्थान मार्गणास्थान ।
 जीवसमासके स्वामित्वकी २० प्रह्मणणार्थै।—दे० सत्

\* काय मार्गेशामें सम्भव कमोंका बन्ध उदय सस्व।
—वे० वह वह नाम

कौन कायसे मरकर कहाँ उपजै और कौन गुण व
 पद तक उत्पन्न कर सके।

\* | काय मार्गशामें भाव मार्गशाकी शहता तथा तहाँ | श्रायके अनुसार व्यय होनेका नियम। — दे० मार्गशा

तेजस श्रादि कायिकोंका लोकमें श्रवस्थान व तद्गत

\* त्रस स्थावर श्रादि जीवीं का लोकमें श्रवस्थान । —दे० सिर्यंच/3

काय स्थिति व भव स्थितिमें अन्तर।

—दे० स्थिति/२ —दे० अस्तिकाय

| पंचास्तिकाय।

¥

### ३. काययोग निर्देश व शंका समाधान

१ काययोगका लच्छा।

२ काय योगके भेद।

श्रीदारिकादि काययोगीके सवसाधि ।

—दे० वह वह नाम

३ शुभ अशुभ काययोगके लक्ष्ण।

शुभ त्रशुभ काययोगर्मे अनन्त विकल्प कैसे सम्भव है —दे० योग/२

जीव या शरीरके चलनेको काययोग क्यों नहीं कहते।

काययोग विषयक गुर्णस्थान, मार्गणास्थान, जीव-समासके स्वामित्वकी २० प्ररूपणाएँ। —दे० सत

पर्याप्तावस्थामें कार्मणकावयोगके सद्भावमें भी विश्व-योग क्यों नहीं कहते।

अप्रमत्तादि गुणस्थानों में कायबोग कैसे सम्भव है। —दे० योग/ ४

मिश्र व कार्मण योगमें चक्षुर्दर्शन नहीं होता।

काययोग विषयक सत्, संख्या, त्रेत्र, स्पर्शन, काल, श्रन्तर, भाव व श्रल्पबहुत्व प्ररूपणाएँ।

--दे० वह वह नाम

काययोगमें सम्भव कमीका बन्ध. सदय व सत्त्व।
--दे० यह यह नाम

मरण व न्याधात हो जानेपर एक काययोग ही शेष रहता है। —-दे० मनोयोग/६

₹

ş

### १. काय सामान्यका लक्षण व शंकाएँ

### १. बहुप्रदेशीके अर्थमें कायका लक्षण

नि. सा./मू./ ३४ काया हु बहुपदेसत्तं । =बहुप्रदेशीयना ही कायत्व है। (प्र. सा/त, प्र. व ता. वृ/१३४).।

स, सि /१/१६६/१ 'काय'शब्द' शरीरे व्युत्पदित' इहोपचारादिष्या-रोष्यते । कुतः उपचार' । यथा शरीरं पुद्गतद्वव्यप्रचयात्मकं तथा धर्मादिष्यपि प्रदेशप्रचयापेक्षया काया इव काया इति । = व्युरपत्तिसे काय शब्दका अर्थ शरीर है तो भी यहाँ उपचारसे उसका आरोप किया है । प्रश्न-उपचारका क्या कारण है ! उत्तर-जिस प्रकार शरीर पुद्गत द्वव्यके प्रचय रूप होता है, उसी प्रकार धर्मादिक द्वव्य भी प्रदेश प्रचयकी अपेक्षा कायके समान होनेसे काय कहे गये हैं । (रा वा./४/१/९-८/४३२/२६) (नि. सा /ता. इ /३४) (द सं /टी./ २४/७०/१)।

स्या. म./२१/३२१/२० 'तेषां संघे वानूष्वें' इति चिनोतेष्वं आदेशस्य करवे कायः समूह जीवकायः पृथिव्यादिः । = यहाँ 'संघे वानूष्वें' सूत्र- से 'चि' धातु से 'घञ्' प्रत्यय होनेपर 'च' के स्थानमें 'क' हो जानेसे 'काय' शब्द बनता है। अतः जीवोंके समूहको जीवकाय कहते हैं।

### २. शरीरके अर्थमें कायका लक्षण---

पं सं ।पा.।११/७६. अप्यप्पबुत्तिसंचियपुग्गलपिंडं वियाण काओ ति । सो जिणमयम्हि भणिओ पुढवा कायाइयो छद्धा ।७६। =योगरूप आत्माकी प्रवृत्तिसे संचयको प्राप्त हुए औदारिक।दिरूप पुद्रगल पिंड-को काय जानना चाहिए। (ध. १/१,१,४) ८६/१३६) (पं. सं.। सं.।१/१६३)।

घ. ७/२,१,२/६/८ ''आत्मप्रवृत्त्युपचितपुद्गमलिण्ड' कायः, पृथिवीकायादिनामकर्मजनितपरिणामो वा कार्ये कारणोपचारेण कायः,
चीयन्ते अस्मिन् जीवा इति व्युत्पन्तेर्वा कायः।" = आत्माकी प्रवृत्ति
द्वारा उपचित किये गये पुद्गलिपंडको काय कहते हैं। अथवा
पृथिवीकाय आदि नामकर्मोंके द्वारा उरमन्न परिणामको कार्यमे
कारणके उपचारसे काय कहा है। अथवा, 'जिसमें जीवोंका संचय
किया जाय' ऐसी व्युत्पत्तिसे काय (शब्द) बना है। (रा. वा./६/७
११/६०३/३० लक्षण सं. १) (ध. १/१,१,४/१३८/१ तथा १,१,३६/३६६/
२ में लक्षण नं. १ व २)।

### ३. उपरोक्त स्रक्षणकी ईट पत्थरोंके साथ अतिन्याप्ति नहीं है।

धः १/१.१.४/१३८/१ "चीयत इति कायः । नेष्ठकादिचयेन व्यभिचारः पृथिव्यादिकर्मभिरिति विशेषणात् । औदारिकादिकर्मभिः पुद्दगतविपाकिभिश्चीयत इति चेन्न, पृथिव्यादिकर्मणां सहकारिणामभावे तत्रश्चयनानुपपत्तेः । = प्रश्न- जो संचित किया जाता है उसे काय कहते हैं, ऐसी व्याप्ति बना लेनेपर, कायको छोड़कर ईट आदिके संचयरूप विपक्षमें भी यह व्याप्ति घटित हो जाती है, अतः व्यभिचार दोष आता है ' उत्तर-नहीं आता है; क्योंकि, पृथिवी आदि कर्मोंके उदयसे इतना विशेषण जोड़ कर ही, 'जो संचित किया जाता है' उसे काय कहते हैं ऐसी व्याख्या की गयी है। प्रश्न- 'पृद्दगलविपाकी औदारिक आदि कर्मोंके उदयसे जो संचित किया जाता है उसे काय कहते हैं, ऐसी व्याख्या क्यों नहीं की गयी ' उत्तर--ऐसा नहीं है, क्योंकि, सहकारी खप पृथिवी आदि नामकर्मके अभाव रहनेपर केवल औदारिक आदि नामकर्मके उदयसे नोकर्म वर्गणाओंका संचय नहीं हो सकता।

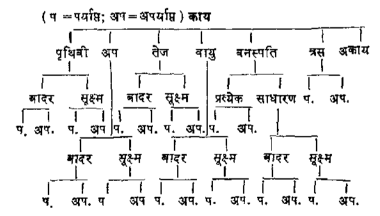
### ४, कार्माण काययोगियोंमें यह छक्षण कैसे घटित होगा

ध. १/१,१,४/१३८/३. कार्मणशरीरस्थानां जीवानां पृथिव्यादिकर्म-भिश्वितनोक्तर्मपुद्गलामावादकायर्व स्यादिति चेन्न, तच्चयनहेतुकर्मण-स्तत्रापि सत्त्वतस्तद्वयपदेशस्य न्याय्यत्वास् । अथवा आत्मप्रवृत्त्यु-पचितपुद्दगलपिण्ड. काय.। अत्रापि स दोषो न निर्वायत इति चेत्र. आत्मप्रवृत्त्युपचितपुद्दगत्तिपण्डस्य तत्र सत्त्वात् । आरमप्रवृत्त्युपचित-नोकर्मपुद्रगल्पिण्डस्य तन्नासस्वान्न तस्य कायव्यपदेश इति चेन्न, तञ्चयनहेतुकर्मणस्तन्नास्तित्वतस्तस्य तद्दव्यपदेशसिद्धेः। = पश्न-कार्मणकाययोगमें स्थित जीवके पृथियी आदिके द्वारा संचित हुए नोकर्म पुद्रगलका अभाव होनेसे अकायस्य प्राप्त हो जायेगा ! उत्तर-ऐसा नहीं समफना चाहिए, क्योंकि, नोकर्म रूप पुद्रगलोंके संचयका कारण पृथिवी आदि कर्मसहकृत औदारिकादि नामकर्मका सत्त्व कार्मणकाययोग अवस्थामें भी पाया जाता है, इसलिए उस अवस्थामें भी कायपनेका व्यवहार बन जाता है। २. अथवा योगरूप आत्माकी प्रवृत्तिसे संचित हुए औदारिकादिरूप पुदुगलपिण्डको काय कहते हैं। प्रश्न-- कायका इस प्रकारका लक्षण करनेपर भी पहले जो दोष दे आये हैं वह दूर नहीं होता है। उत्तर-ऐसा नहीं है, क्यॉिक, योग-रूप आत्माकी प्रवृत्तिसे संचित हुए कर्मरूप पुद्गलिपण्डका कार्मण-काययोग अवस्थामें सद्दभाव पाया जाता है। अर्थात् जिस समय आरमा कार्मणकाययोगकी अवस्थामें होता है, उस समय उसके ज्ञानावरणादि आठों कर्मोंका सद्भाव रहता ही है. इसलिए इस अपेक्षासे उसके कायपना बन जाता है। प्रश्न-कार्मणकाय योगरूप अवस्थामें योगसप आरमाकी प्रवृत्तिसे संचयको प्राप्त हुए (कमेरूप पुटुनलपिण्ड भले ही रहो परन्तु ) नोकर्मरूप पुदुनलपिण्डका असत्त्व होनेके कारण कार्मण काययोगमें स्थित जीवके 'काय' यह व्यपदेश नहीं बन सकता ' उत्तर-नोकर्म पुदूगलिपण्डके संचयके कारणभूत कर्मका कार्मणकाययोगरूप अवस्थामें भी सद्भाव होनेसे कामणकाय-योगमें स्थित जीवके 'काय' यह संज्ञा बन जाती है।

# २. षट्काय जीव व मार्गणा निर्देश व शंकाएँ

# १. षट्काय जीव व मार्गणाके भेद-प्रभेद

ष. स्वं. १/१,१/ सूत्र ३१-४२/२६४-२५२'' ( ति. प./६/२७८-२८० )



रा. वा. /१/७/१/६०३/३१ तत्संबिन्धजीवः षड्विधः — पृथिवीकायिकः अप्कायिकः तेजस्कायिकः व्ययुकायिकः, वनस्पतिकायिकः त्रस-कायिकश्चितः। = काय सम्बन्धी जीव छह प्रकारके हैं — पृथिवी-कायिक, अप्कायिक, तेज कायिक, वायु कायिक, वनस्पति कायिक और त्रसकायिक। (यहाँ 'अकाय' का ग्रहण नहीं किया है, यही ऊपरवालेसे इसमें विशेषता है। इसका भी कारण यह है कि उपरकाय मार्गणाके भेद हैं और यहाँ षट्काय जीवोके।) (मू. आ./२०४-

२०६) (पं.सं./ प्रा./१/७६). (ध. १/१.१,४/ =६/१३६). (गो. जी./मू./१=१/४१४), (ब. सं./टी./१३/३७/६)।

### २. अकाय मार्गणाका लक्षण

पं. सं./प्रा./१/८० जह कंचणमिगयं मुच्च किहेण कित्याराय । तह कायबंधमुका अकाहया काणजोएण ।८०। ≔िलस प्रकार अग्निमें दिया गया मुवर्ण किहिका (बिहरंगमल ) और कालिमा (अन्तर ग मल ) इन दोनों प्रकारके मलोसे रहित हो जाता है उसी प्रकार ध्यानके योगसे सुद्ध हुए और कायके बन्धनसे मुक्त हुए जीव अकायिक जानना चाहिए। (ध. १/१,१,३६/ १४४/२६६); (गो,जी,/६/-२०३/४४६)।

# इ. बहुप्रदेशी भी सिद्ध जीव अकाय कैसे हैं

ध-/१/१,१,४६/२००/६ जीवप्रदेशप्रचयात्मकत्वात्सिद्धा अपि सकाया इति चेन्न, तेषामनादिनन्धनन्नद्धजीवप्रदेशात्मकत्वात्। अनादि-प्रचयोऽपि कायः किन्न स्थादिति चेन्न, मूर्तामां पुद्रगलानां कर्म-नोकर्मपर्यायपरिणतानौ सादिसान्तप्रचयस्य कायस्वाम्युपगमात्। —प्रश्न-जीव प्रदेशोंके प्रचयरूप होनेके कारण सिद्ध जीव भी सकाय हैं, फिर उन्हें अकाय क्यों कहा ! उत्तर-नहीं, क्योंकि सिद्ध जीव अनादिकालीन स्वाभाविक बन्धनसे बद्ध जीव प्रदेशस्यरूप हैं, इसलिए उसकी अपेक्षा यहाँ कायपना नहीं लिया गया है। प्रश्न-अनादि कालीन आत्मप्रदेशोंके प्रचयको काय क्यों नहीं कहा ! उत्तर-नहीं, क्योंकि, यहाँपर कर्म और नोकर्म रूप पर्यायसे परिणत मूर्त पुद्रगलोके सादि और सान्त प्रदेश प्रचयको ही कायरूपसे स्वीकार किया गया है। (किसी अपेक्षा उनको कायपना है भी। यथा-)

द्र. सं./टी./२४/७०/१ कायरवं कथ्यते—बहुप्रदेशप्रचयं दृष्ट्वा यथा शरीरं कायो भण्यते तथानन्तज्ञानादिगुणाधारभूतानां लोकाकाश-प्रमितासंख्येयशुद्धप्रदेशानां प्रचर्यं समृहं संघातः मेलापकं दृष्ट्वा मुक्तात्मित कायत्वं भण्यते । = अब इन ( मुक्तात्माओं )में कायपना कहते हैं —बहुतसे प्रदेशोमें व्याप्त होकर रहनेको देखकर जैसे शरीरको काय कहते हैं, अर्थात् जैसे शरीरमें अधिक प्रदेश होनेके कारण शरीर को काय कहते हैं उसी प्रकार अनन्तज्ञानादि गुणोंके आधारभृत जो सोकाकाशके बराबर असंख्यात शुद्ध प्रदेश है उनके समृह, संघात अथवा मेलको देखकर मुक्त जीवमें भी कायत्व वहा जाता है।

# ४. काय मार्गणामें गुणस्थानीका स्वामित्व

ष. लं./१/१.१/४३-४६ पुढ विकाइया आउकाइया तेउकाइया बाउकाइया वणप्प इकाइया एक मिम चेय मिन्छ इट्टिट्टाणे १४३। तसकाइया बोई दिय-प्पहुं जिल अजोगिकेविल ति १४४। बादरकाइया बादरे-इंदिय-प्पहुं जिल अजोगिकेविल ति १४४। तेण परमकाइया चेदि १४६। = पृथिवोकायिक, जलकायिक, अग्निकायिक, वायुकायिक और वनस्पत्तिकायिक जीव मिश्यादिष्ट नामक प्रथम गुणस्थानमें ही होते हैं १४३। बोन्द्रियसे लेकर अयोगिकेविली पर्यन्त जीव बादरकायिक होते हैं १४६। स्थावर और बादरकायिक होते हैं १४६। स्थावर और बादरकायिक पर्य कायरिहत जकायिक जीव होते हैं १४६। (विशेष —दे० जनम/४)।

गो. क,/जो. प्र./३०१/४३८/८ गुणस्थानद्वय । कुतः । "णहि सासणो अपुण्णे साहारणमुहमगेयतेजदुगे ।" इति पारिशेष्यात् पृथ्व्यप्प्रत्येक-वनस्पतिषु सासादनस्थोत्पत्तेः ।"

गो. जो./जो. प्र./७०३/१४ ते मिथ्यादृष्टी पर्याप्तापर्याप्ताश्च । सासादने गाररपृथ्वयन्त्रनस्पतिस्थावरकायाः द्वित्रिचतुरिन्द्रियासं ज्ञित्रसकाया-भाषयाताः संज्ञित्रसकायः उभयश्चेति षड्जीवनिकायः । मिश्रे संशिपव्चिन्द्रियत्रसकायपर्याप्त एव। असंयते उभयः, संवेशयते पर्याप्त एव। प्रमत्ते पर्याप्तः। साहारकिंधस्तुभयः। अप्रमत्तादिक्षीणकषायान्तेषु पर्याप्त एव। सयोगे पर्याप्तः। समुद्रधाते दूभयः। अयोगे पर्याप्त एव। च"णहि सासणो---" इस वचनते पृथिवी अप प्रत्येक वनस्पति विषे हो सासादन मर उपजे है (अतः तहाँ अपर्याप्तावस्था विषे दो गुणस्थान संभवे निध्यादृष्टि व सासादन) तहाँ निध्यादृष्टिविषे तौ छहो (कायवाले) पर्याप्त वा अपर्याप्त हैं। सासादनिविषे नादर पृथिवी, अप व वनस्पति ए—स्थावर अर तस विषे बेंद्री तोंद्री चौद्री असेनी पंचेंद्री ए तौ अपर्याप्त ही हैं। सासादनिविषे नादर पृथिवी, अप व वनस्पति ए—स्थावर अर तस विषे बेंद्री तोंद्री चौद्री असेनी पंचेंद्री ए तौ अपर्याप्त ही हैं। सासादनिविषे नादर पृथिवी, अप व वनस्पति हैं। अपर्याप्त ही हैं। तहौँ निश्च विषे पर्याप्त हो है। अविरत विषे दोऊ हैं। देश संयत विषे पर्याप्त ही है। प्रमत्त विषे पर्याप्त ही है। प्रमत्त विषे पर्याप्त ही। खाहारक (समुद्रधात) सहित दोऊ हैं। अप्रमत्तावि क्षीणकषाय पर्यन्त पर्याप्त ही है। स्योगी विषे पर्याप्त हैं। समुद्रधात सहित दोऊ हैं। अयोगी विषे पर्याप्त ही है। (गो. जी./मू.व. जी. प्र./ई७६) (विशेष दे० जनम/४)

### ५. तैजस आदि काथिकोंका कोकमें अवस्थान व तद्गत शंका समाधान

ध. ७/२,७,७१/४०१/३ कम्मभूमिपडिभागसयंभूरमणदोवद्वे चैव किर तेजकाइया होति, ण अण्णत्येत्ति के वि आइरिया भणंति । . . अण्णे के वि आइरिया सब्वेस दीवसमुद्दे मु तेजकाइयबादरपज्जन्ता संभवंति त्ति भणंति । कुदो । सयंभूरमणदीवसमुद्दध्पण्णाणं भादरते उपज्ज-त्ताणं वाएण हिरिज्जमाणाणं कीडणसीलदेवपरतंताणं वा सञ्बदीव-समुद्दे मु सविजन्नणाणं गमणसंभवादो । केइमाइरिया तिरियलोगादो संखेजनपुणो फासिदो ति भणंति । कुदो । सञ्बपुढवीसु बादरतेष-पज्जत्ताणं संभवादो । तिसु वि उवदेसेसु को एत्थ गेज्भो । तहज्जो घेत्तव्यो जुत्तीए अणुग्गहित्तादो। ण च मुत्तं त्तिण्हमे<del>वकस्</del>स वि मुक्ककंठं होऊण परूवयमत्थि । पहिल्लओ उनएसो वन्स्वाणे इरियेहि य संमदो त्ति एतथ सो चैव णिहिट्टो। = १. कर्मभूमिके प्रतिभाग-रूप अर्ध स्वयमभूरमण द्वीपमें ही तैजस कायिक जीव होते हैं, अन्यत्र नहीं ऐसा कितने ही आचार्य कहते हैं। २. अन्य कितने ही आचार्य 'सर्व द्वीपसमुद्रोंमें तेजसकायिक बादर पर्याप्त जीव संभव हैं' ऐसा कहते हैं, क्योंकि स्वयम्भूरमणद्वीप व समुद्रमें उत्पन्न मादर तेजस्कायिक पर्याप्त जीवींका बायुसे से जाये जानेके कारण अथवा कीडनशील देवोंके परतन्त्र होनेसे सर्व द्वीप समुद्रों में विक्रिया युक्त होकर गमन सम्भव है। ३. कितने आचार्यौ-का कहना है कि उक्त जीवोंके द्वारा वैक्रियकसमुद्धातकी अपेक्षा तिर्धग्लोकसे संख्यातगुणा क्षेत्र स्पृष्ट है, क्यों कि ( उस प्रकार ) सब द्वीप समुद्रोंमें बादर तेजसकायिक पर्याप्त जीवोंकी सम्मावना है। उपर्युक्त तीनों उपदेशोंमें-से तीसरा उपदेश यहाँ ग्रहण करने मोग्य है क्यों कि वह युक्तिसे अनुगृहीत है। दूसरी बात यह है कि सूत्र इन तीन उपदेशों में ने एकका भी मुक्तकण्ठ होकर प्ररूपक नहीं है। पहिला उपदेश न्यारन्यानी और व्यारन्यानाचार्यीसे संमत है। इसलिए यहाँ उसीका निर्देश किया गया है।

थ./७/२,६,३६/३३२/१ तैउ-आउ-रुक्खाणं कथं तत्थ संभवो । ण इंदिएहि अगेज्काणं मुट् हुसण्हाणं पुढविजोगियाणमध्यित्तस्स विरोहाभावादो । ध./७/२,७,७८/४०६/१ ''तहं जलंता णिरयपुढवीसु अगिणो बहंतीओ णईओ च णिथ त्ति जदि अभावो बुस्वदे, तंपि ण घडदे—'गष्ठ सप्तमयोः शीतं शीतोष्णं पञ्चमे स्मृतम् । चतुर्व्वयुष्णमुद्दिष्टंस्ता-सामेव महीगुणाः ।१। इदि तत्थ वि आउ तेऊणं संभवादो । कथं पुढवीणं हेद्वा पत्त्यसरीराणं संभवो । ण, सीरण वि सम्मुस्थिज-माणपगण-कुहुणादीणमुवर्जभादो । कथमुण्हम्ह संभवो । ण, अन्चुण्हे वि समुप्पजमाणजवासपाईणमुवर्जभादो ।'' —(पर्याप्त व अपर्याप्त बादर) **प्रश्न**—तुजसकायिक, जलकाथिक, और वनस्पतिकायिक जीवोंकी वहाँ (भवनवासियोंके विभावों व अधोलोककी आठ-पृथिवियों में सम्भावना कैसे है। उत्तर-नहीं, क्योंकि, इन्द्रियोंसे अगाह्य व अतिशय सुक्ष्म पृथिवी सम्बद्ध उन जीवोंके अस्तित्वका कोई विरोध नहीं है। प्रश्न-नरक पृथिवियों में जनती हुई अग्नियाँ और बहती हुई निदयाँ नहीं हैं? उत्तर-इस कारण यदि उनका अभाव कहते हो, तो वह भी घटित नहीं होता, नयों कि - छठी और सातवीं पृथिवीमें शीत, तथा पाँचवींमें शीत व उष्ण दोनों माने गये हैं। शेष चार पृथिवियों में अत्यन्त उष्णता है। ये उनके ही पृथिवी गुण हैं ॥१॥ इस प्रकार उन नरक पृथिवियोंमें अप्कायिक व तेजसकायिक जीवोंकी सम्भावना है। प्रश्त-पृथिवियोंके नीचे प्रत्येक वारीर जीवोंकी सम्भावना कैसे है ? उत्तर-नहीं; क्योंकि शीतसे भी उत्पन्न होनेवाले पगण और कुहूण आदि वनस्पति विशेष पाये जाते हैं। प्रश्न-उष्णतामें प्रत्येक शरीर जीवोंका उत्पन्न होना केंसे सम्भव है । उत्तर---नहीं, क्यों कि, अत्यन्त उष्णतामें भी उत्पन्न होनेवाले जवासप आदि बनस्पति विश्लेष पाये जाते हैं। विश्लेष देखो जन्म/४ ---( सासादन सम्बन्धी दृष्टि भेद )

# ३. काय योग निर्देश व शंका समाधान

#### १. काय योगका उक्षण

- स. सि./६/१/६११/० वीर्यान्तरायक्षयोपशमसञ्जावे सति औदारिकादि-सप्तविधकायवर्गणान्यतमालम्बनापेक्ष आस्मप्रदेशपरिस्पन्दः काय-योगः। —वीर्यान्तराय कर्मके क्षयोपशमके होनेपर औदारिकादि सप्त-प्रकारकी कायवर्गणाओं में-से किसी एक प्रकारकी वर्गणाओं के आल-म्बनसे होनेवाला आस्मप्रदेश परिस्पन्द काययोग कहलाता है। (रा. वा./६/१/१०/४०४/१७)
- ध.१/१.१.६६/३०८/६ सप्तानां कायानां सामान्यं कायः, तेन जिततेन वीर्येण जीवप्रदेशपरिस्पन्दलक्षणेन योगः काययोगः। कसात प्रकार-के कार्योमें जो अन्वयरूपसे रहता है उसे सामान्य काय कहते हैं। उस कार्यसे उत्पन्न हुए आत्मप्रदेशपरिस्पन्द लक्षण वीर्यके द्वारा जो योग होता है उसे कार्ययोग कहते हैं।

घ.७/२,१,३३/०६/१ चजिवहसरीराणि अवलं निय जीवपदेसाण' संकोच-विकोची सो कायजोगो णाम । =जो चतुर्विध शरीरोंके अवलम्बन-से जीवप्रदेशोंका संकोच विकोच होता है, वह काययोग है।

घ-१०/४,२,४,१७६/४३७/११ वातिपत्तसंभादीहि जणिदपरिस्समेण जाव जीवपरिष्फंदो कायजोगो णाम । = वात, पित्त व कफ आदिके द्वारा उत्पन्न परिश्रमसे जो जीव प्रदेशोंका परिस्पन्द होता है वह काययोग कहा जाता है।

### २. काययोगके भेद

ष. लं.१/१,१/सू.६६/२८६ कायजोगो सत्तिवृहो ओरालियकायजोगो ओरालियमिस्सकायजोगो बेउव्वियकायजोगो वेउव्वियमिस्सवाय-जोगो आहारकायजोगो आहारिमिस्सकायजोगो कम्मइयकायजोगो चेदि ।६६। =काय सोग सात प्रकारका है—औदारिककाययोग, औदारिकमिश्रकाययोग, वैक्रियिककाययोग, वैक्रियिकमिश्रकापयोग, आहारककाययोग, आहारकमिश्रकाययोग और कार्मणकाययोग । (रा.वा/१/७/१४/३६/२२) (ध.८/३,६/२१/७) (इ.सं./टी./१३/३७/८)

### ६. शुम-अशुभ काययोगके लक्षण

वा.अ./४३,४४ मंधणछेदणमारणिकरिया सा अमुहकायेत्ति ।४३। जिण-देवादिम्र पूजा मुहकायंत्ति य हवे चेट्ठा ।४४। ≔वान्धने, छेदने और मारनेकी क्रियाओंको अशुभकाय कहते हैं। १३। जिनदेव, जिनगुरु, तथा जिनशास्त्रीकी पूजारूप कायकी चेष्टाको शुभकाय कहते हैं।

रा. वा/६/३/१-२/५०६-५०७ प्राणातिपातावत्तावानमैथुनप्रयोगादिरसुभः काययोगः ।२। ततोऽनन्तिकिक्पादन्यः सुभः ।३। …तद्यथा अहिंसा-स्तेयब्रह्म-वर्यादिः सुभः काययोगः । ≔हिंसा, चोरी और मैथुनप्रयोग्गादि अनन्त विकल्परूप अद्युभकाय योग है।२। तथा उससे अन्य जो अहिंसा, अस्तेय ब्रह्मचर्यादि अनन्त विकल्प वे शुभ काययोग हैं। (स. सि./६/३/३११/१०)

# क्षत्र या शरीरके चलनेको काययोग क्यों नहीं कहते

- ध.ध्/१,७,४८/२२६/२ ण सरीरणामकम्मोदयजिषदो वि, पोग्गलिवनाइ-याणं जीवपरिफद्दणहेउत्तविरोहा । च्योग शरीरनामकर्मोदय-जितत भी नहीं है, क्योंकि, पुद्दगलिपाकी प्रकृतियोंके जीवपरिस्पन्दनका कारण होनेमें विरोध है।
- ध.७/२,१,१३/७०/३ ण जीवे चलंते जीवपदेसाणं संकोचिकिचेणियमो, सिच्मंतपढमसमए एत्तो लोअग्गं गच्छंतिम्म जीवपदेसाणं संकोच-विकोचाणुवलंभा। —चलते समय जीवप्रदेशोंके संकोच-विकोचका नियम नहीं है, क्योंकि, सिद्ध होनेके प्रथम समयमें जब जीव यहाँसे अर्थात् मध्यसोकसे, लोकके अग्रभागको जाता है, तब उसके प्रदेशोंमें संकोच-विकोच नहीं पाया जाता।

### पर्याप्तावस्थामें कार्माणकायके सञ्जावमें भी सिश्र-योग क्यों नहीं कहते

- ध.१/१,१,७६/३१६/४ पर्याप्तावस्थायां कार्मणशरीरस्य सस्वात्तत्राप्युभय-निवन्धनारमप्रदेशपरिस्पन्द इति औदारिकमिश्रकाययोगः किमु न स्यादिति चैन्न, तन्न तस्य सतोऽपि जीवप्रदेशपरिस्पन्दस्याहेतुस्वात् । न पारम्पर्यकृतं तह्मेतुस्वं तस्यौपचारिकस्वाद् । न तद्यविविक्षित्त्वाद् । न प्रश्न — पर्यप्त अवस्थामें कार्मणशरीरका सद्भाव होनेके कारण वहाँपर भी कार्मण और औदारिकशरीरके स्कन्धोंके निमित्त-से आत्माके प्रदेशोंमें परिस्पन्द होता है, इसलिए वहाँपर भी औदा-रिकमिश्रकाययोग क्यों नहीं कहा जाता ! उत्तर—नहीं, क्योंकि, पर्याप्त अवस्थामें यद्यपि कार्मण शरीर विद्यमान है फिर भी वह जीव प्रदेशोंके परिस्पन्दनका कारण नहीं है । यदि पर्याप्त अवस्थामें कार्मणशरीर परम्परासे जीव प्रदेशोंके परिस्पन्दका कारण वहा जावे, सो भी ठीक नहीं है, क्योंकि, कार्मणशरीरको परम्परासे निमित्त मानना उपचार है । यदि कहें कि उपचारका भी यहाँ पर प्रहण कर लिया जावे, सो भी ठीक नहीं है, क्योंकि, उपचारसे परम्परास्त्य निमित्तके ग्रहण करनेकी यहाँ विवक्षा नहीं है ।
- कायक्छेश शरीरको जानबुभकर कठिन तपस्याकी अग्निमें भोंकना कायक्लेश कहलाता है। यह सर्वथा निरर्थक नहीं है। सम्य-ग्दर्शन सहित किया गया यह तप अन्तरंग बलकी बृद्धि, कर्मोंकी अनन्ती निर्जरा व मोक्षका साक्षात् कारण है।

#### १. कायक्लेश तपका सक्षण

- मू.आ./मू./३४६ ठाणसयणासणेहिं य विविहेहि पर्णगयेहिं बहुगेहिं। अणुविन्तिपरिताओं कायिकलेसो हवदि एसो। खड़ा रहना, एक पार्श्व मृतकी तरह सोना, वीरासनादिसे बैठना इत्यादि अनेक तरहके कारणोंसे शास्त्रके अनुसार आतापन आदि योगोंकरि श्रारिको क्तेश देना वह कायक्तेश तप है।
- स. सि./१/११/४६८/११ आतपस्थानं वृक्षमूलिनवासो निरावरणशयनं महुविधप्रतिमास्थानमित्येवमादिः कायवलेशः । आतापनयोगः, वृक्षमूलमें निवासः, निरावरण शयन और नानाप्रकारके प्रतिमास्थान

इत्यादि करना कायक्लेश है । (रा.वा/१/११/१३/६११/१४), (य.४३/१/ ४,२६/४८/४), (चा.सा./१३६/२), (त.सा.७/१३)

का.अ./पू./४५० दुस्सह-उबसम्गजई आतावण-सीय-वाय-खिण्णो वि। जो णवि खेदं गच्छदि कायिकलेसो तवो तस्स । चदुःसह उपसर्गको जीतनेवाला जो मुनि आतापन, शीत, वात वगैरहसे पीड़ित होनेपर भी खेदको प्राप्त नहीं होता, उस मुनिके कायक्लेश नामका तप होता है।

वसु.शा./३६९ आयंबित णिन्त्रियडी एयट्ठाणं छट्ठमाइखवणेहि । जं कीरइ तणुतानं कायिकलेसो मुणेयन्नो ३३५१। = आचाम्ल, निर्विकृति, एकस्थान, चतुर्भक्त, (उपनास), षष्ठ भक्त (बेला), अष्टम भक्त (तेला), आदिके द्वारा जो शरीरको कृश किया जाता है उसे कायक्लेश जानना चाहिए।

भ.आ./वि./६/३२/१८ कायशुक्षाभिताषस्यजनं कायक्तेशः। =शरीरको मुख मिले ऐसी भावनाको स्यागना कायक्तेश है।

### २. कायक्छेशके भेद

कायक्लेश

अन. घ./७/३२/६=३ ज्रष्ट्यकिवियमें: श्वादिशयनैविरिसनावासनैः, स्थानैरेकपदाग्रगामिभिरिनिष्ठीवाग्रमावग्रहैः । योगैश्वातपनादिभिः प्रशमिना संतापनं यत्तनोः, कायक्लेशमिदं तपोऽत्यूपमतौ सङ्ध्या-नसिङ्ध्यै भजेत् ।३२। ⇒यह शरीरके कदर्थनरूप तप, अनेक उपायों द्वारा सिद्ध होता है। यहाँ छ उपायोंका निर्देश किया है—अयन (सूर्यादिकी गति); शयन, आसन, स्थान, अवग्रह और योग। इनके भी अनेक उत्तर भेद होते हैं (देखो आगे इन भेदोंके जक्षण)।

### ३. अयनादि कायक्वेशोंके भेद व सक्षण

भ.आ./मृ./२२२-२२७ अणुसुरी बडिसूरी पउड्हसूरी य तिरियसूरी य। उन्भागमेण य गमणं पडिआगमणं च गंतूणं ।२२२। साधारणं सवी-चारं सणिरुद्धं तहेव वोसट्ठं । समपादमेगपादं गिद्धोलोणं च ठाणा-णि।२२३। समपलियंक णिसेजा समपदगोदो हिया य उक्कुडिया। मगरमुह हत्थिसुंडी गोणणिसेज्जद्धपत्तियंका ।२२४। दीरासण च दंडा य उड्डसाई य लगडसाई य। उत्ताणी मन्छिय एगपाससाई य मडयसाई य 1२२४। अन्भावगाससयणं अणिट्ठवणा अकंडुगं चेव। तणफलयसिलाभूमी सेजा तह केसलीचे य ।२२६। अध्युट्टणं च रादो अण्हाणमदंतधोवणं चेव । कायकिलेसो एसो सीदुण्हादावणादी य । १२७। = अयन - कडी धूपत्राते दिन पूर्वसे पश्चिमकी और चलना अनुपूर्य है-पश्चिमसे पूर्वकी ओर चलना प्रतिसूर्य है-सूर्य जन मस्तक पर चढ़ता है ऐसे समयमें गमन करना अर्घ्व सूर्य है, सूर्यको तिर्यंक् ( अर्थात् दार्ये-वार्ये ) करके गमन करना तिर्धक्सूर्य है--स्वयं ठहरे हुए ग्रामसे दूसरे गाँवको विश्रान्ति न लेकर गमन करना और स्वस्थानको लौट आनाया तीर्थादि स्थानको जाकर लगे हाथ लौट आना गमनागमन है। इस तरह अयनके अनेक भेद होते हैं। स्थान-कायीत्सर्ग करना स्थान कहलाता है। जिसमें स्तम्भादिका आधय नेना पड़े उसे साधार; जिसमें संक्रमण पाया जाये उसको सविचार; जो निश्चलरूपसे धारण किया जाय उसको ससिन्नरोध, जिसमें सम्पूर्ण शरीर ढीला छोड़ दिया जाय उसको विसृष्टांग; जिसमें दोनों पर समान रखे जायें उसको समुपाद; एक पैरसे खड़ा होना एकपाद, दोनों बाहू ऊपर करके खड़े होना प्रसारितनाहू। इस तरह स्थान के भी अनेक भेद हैं। आसन--जिसमें पिडलियाँ और स्फिक नरा-

**बर मिल जायें वह सम**पर्यकासन है; उससे उत्तटा <u>असमपर्यकासन</u> है; गौको दुहनेकी भाँति बैठना गोदोहन है; ऊपरको संकुचित होकर बैठना उत्कृरिकासन है; मकरमुखबद दोनों पैरोंको करके बैठना मकरमुखासन है; हाधीकी सुंडकी तरह हाथ या पाँवको फैसाकर बैठना हस्तिस् डासन है; गौके बैठनेकी भाँति बैठना गोशस्यासन है; अर्धपर्यंकासन, दोनों जंघाओंको दूरवर्ती रखकर बैठना <u>वीरासन</u> है: दण्डेके समान सीधा बैठना दण्डासन है। इस प्रकार आसनके अनेक भेद हैं। शयन--शरीरको संकुचित करके सोना लगडशय्या है: अपरको मुख करके सोना उत्तानशय्या है: नीचेको मुख करके सोना अवाक्शय्या है। शवकी तरह निश्चेष्ट सोना श्वशय्या है; किसी एक करवटसे सोना एकपार्वदाय्या है; बाहर खुले आकाशमें सोना अभावकाशश्यम है। इस प्रकार शयनके भी अनेक भेद हैं। अब-ग्रह-अनेक प्रकारकी माधाओं को जीतना अवग्रह है। धूकने, खाँसने की बाधा; छींक व जंभाईको रोकना; खार्ज होनेपर न खुजाला; काँटा आदि लग जानेपर खिन्न न होना; फोड़ा, फुंसी खादि होने पर दुःखी न होना; परथर आदि लग जानेपर या ऊँची-नीची धरती आ जानेपर खेद न मानना; यथा समय केशलींच करना; राजिको भी न सोना; कभी रनान न करना; कभी दाँतींको न मौजना; इत्यादि अवग्रहके अनेक भेद हैं। योग-ग्रीष्म भृतुमें पर्वतके शिखर पर सूर्यके सम्मुख खड़ा होना आतापन है; वर्षा ऋतुमें वृक्षके नीचे बैठना वृक्षमूल योग है; शीतकालमें चौराहे पर नदी किनारे ध्यान लगाना शीत योग है। इत्यादि अनेक प्रकार योग होता है। ( अन. धः/७/३२/६८३ में उद्दध्तः)

### ४. कायक्लेश तपके अतिचार

भ.आ.,वि./४८७/७०७/११ कायवलेशस्यातापनस्यातिचारः जव्णदितस्य शीतलद्रव्यसमागमेच्छा, संतापापायो मम कथं स्यादिति चिन्ता, पूर्वानुभूतशीतलद्रव्यप्रदेशानां स्मरणं, कठोरातपस्य द्वेषः, शीतला-हे शादकृतगात्रप्रमाजेनस्य आतपप्रवेशः । आतपसंतप्तशरीरस्य वा अप्रमृष्टगात्रस्य झायानुप्रवेदाः 'इस्यादिकः । वृक्षस्य मूलमुगतस्यापि हस्तेन, पादेन, शरीरेण वाष्कायानां पीडा। कथं। शरीरावस्त्रन-जलकणप्रमाजनं, हस्तैन पादैन वा शिलाफलकादिगतोदकापनयनं। मृत्तिकार्द्रायां भूमी शयनं । निम्नेन जलप्रवाहागमनदेशे वा अव-स्थानस्। अवग्राहे वर्षापातः कदा स्यादिति चिन्ता। वर्षति देवे कदास्योपरमः स्थादिति वा। छत्रकटकादिधारणं वर्षानिवारणायै-स्यादिकः। ---तथा अभावकाशस्यातिचारः। सचित्तायां भूमौ प्रस-सहितहरितसमुर्त्थितायां विवरवत्यां शयनं । अकृतभूमिशरीरप्रमा-र्जर्नस्य हस्सपादसंकोचप्रसारणं पाष्ट्रवन्तिरसंचरणं, कण्डूयनं वा। हिमसमीरणाभ्यां हतस्य कदैतदुपशमो भवतीति चिन्ता, वंशदला-दिभिरुपरिनिपतितहिमापकर्षणं, अवश्यायघटुना वा। प्रचुरवाता-पातवेशोऽयमिति संवलेशः । अग्निप्रावरणादीनां स्मरणमित्यादिकः । = आतापन योगके अतिचार--- ऊष्णसे पीड़ित होनेपर ठंडे पदार्थीं-के संयोगकी इच्छा करना, 'यह मेरा संताप कैसे नष्ट होगा' ऐसी चिन्ता करना, पूर्वमें अनुभव किये गये शीतल पदार्थीका स्मरण होना, कठोर धूपसे द्वेष करना, शरीरको बिना फाड़े ही शीतलता से एकदम गर्मीमें प्रवेश करना तथा शरीरको पिच्छीसे न स्पर्श करके ही धूपसे शरीर संताप होनेपर छ।यामें प्रवेश करना इत्यादि अतिचार आतापन योगके हैं। वृक्षमूल योगके अति-चार-इस योगको धारण करनेपर भी अपने हाथसे, पाँवसे और

शरीरसे जलकायिक जीवोंको दुख देना अर्थात् शरीरसे लगे हुए जल-कण हाथसे पोंछना, अथवा पाँबसे शिला या फलक पर संचित हुआ जल अलग करना, गीली मिट्टीकी जमीनपर सोना, जहाँ जनप्रवाह बहता है ऐसे स्थानमें अथवा खोल प्रदेशोंमें बैठना, वृष्टि-प्रतिबन्ध होनेपर 'कब वृष्टि होगी' ऐसी चिन्ता करना; और वृष्टि होनेपर उसके उपशमकी चिन्ता करना, अथवा वर्षाका निवारण करनेके लिए छत्र चटाई बगैरह घारण करना। अञ्चायकाश या शीतयोगके अतिचार-सचित्त जमीनपर, त्रसंसहित हरितवनस्पति जहाँ उत्पन्न हुई है ऐसी जमीनपर, छिद्र सहित जमीनपर, शयन करना। जमीन और शरीरको पिच्छिकासे स्वच्छ किये बिना हाथ और पाँव संकुचित करके अथवा फैला करके सोना; एक करवटसे दूसरे करवटपर सोना अर्थात् करवट बदलनाः अपना अंग खुजलानाः हवा और ठंडीसे पीडित होनेपर इनका कम उपराम होगा' ऐसा मनमें संकल्प करना; शरीरपर यदि वर्फ गिरा होगा तो बाँसके टुकड़ेसे उसको हटाना; अथवा जलके तुषारोंको मर्दन करना, 'इस प्रदेशमें धूप और हवा बहुत है' ऐसा विचारकर संक्लेश परिणानसे युक्त होना, अग्नि और आच्छादन बस्त्रोंका स्मरण करना। ये सम अभावकाशके अतिचार है।

### कायक्लेश तप गृहस्थके लिए नहीं है

सा.ध./७/६० श्रावको वीरचर्याह. प्रतिमातापनादिषु । स्यान्नाधिकारी सिद्धान्तरहस्याध्ययनेऽपि च ।६०। = श्रावकको वीरचर्या अर्थात स्वयं भ्रामरी वृत्तिसे भोजन करना, दिनश्रतिमा, आतापन योग, आदि धारण करनेका तथा सिद्धान्तकास्त्रोके अध्ययनका अधिकार नहीं है।

### ६. कायक्छेश व परिवहजय भी आवश्यक हैं

चा सा./१०७ पर उद्दध्त—परोषोढ्व्या नित्ये दर्शनचारित्ररक्षणे विरतैः।
संयमतपोविशेषास्तदेकदेशाः परीषहारूयाः स्युः। =दर्शन और
चारित्रकी रक्षाके लिए तत्पर रहनेवाले मुनियोंको सदा परिषहोंको
सहन करना चाहिए। न्योंकि ये परिषहे संयम और तप दौनोंका
विशेष रूप हैं, तथा उन्हीं दोनोंका एकदेश (अंग) हैं।

अन. ध./७/३२/६८२ कायक्लेशमिदं तपोऽर्त्युपनती सहध्यानसिहध्ये भजेत् ।३२। चयह तप भी मुमुक्षुओंके लिए खानश्यक है अतएव प्रशान्त तपस्नियोको ध्यानकी सिद्धिके लिए इसका नित्य ही सेवन

करना चाहिए।

#### ७. कायक्छेश व परिषद्भें अन्तर

स.सि./१/११/४३६/१ परिषहस्यास्य च को विशेषः। यहच्छयोपनि-पतितः परिषहः स्वयंकृतः कायवलेशः। ≈प्रश्न—परिषह और काय बलेशमें क्या अन्तर है : उत्तर—अपने आप प्राप्त हुआ परिषह और स्वयं किया गया कायवलेश है। यही इन दोनों में अन्तर है। (रा. वा/१/१६/१५/६१६/२०)

#### ८. कायवजेश तपका प्रयोजन

स.सि./१/११/४३१/१ तिकमर्थस् । देहदुःखितितिशासुखानभिष्यङ्ग-प्रवचनप्रभावनायर्थस् । = प्रश्न--यह किस लिए किया जाता है १ उत्तर-यह देहदुःखको सहन करनेके लिए, सुखिवयक आसिक्तिको कम करनेके लिए और प्रवचनकी प्रभावना करनेके लिए किया जाता है । (रा.वा/१/११/१४/६११/१७) (चा.सा./१३६/४)

ध,९३/४,४,२६/४८/६ किमट्ठमेसो करिदे। सदि-वादादवेहि बहुदोव-वासेहि तिसा-छुहादिवाहाहि विसंठुलासणेहि य उकाणपरिचयट्ठं, अभावियसदिनाधादिजननसादिनाह्रस्स मारणंतियअसादेण ओत्थ-अस्सज्भाणाणुनत्तीदो । =प्रश्न—यह (काय क्लेश तप ) किस लिए किया जाता है ! उत्तर—शीत. वात और आतपने द्वारा; नहुत उप-नासोंने द्वारा; तृषा क्षुधा आदि नाधाओं द्वारा और निसंस्थुन आसनों द्वारा ध्यानका अभ्यास करनेके निए किया जाता है: क्योंकि जिसने शीतनाधा आदि और उपनास आदिकी नाधाका अभ्यास नहीं किया है और जो मारणान्तिक असातासे खिन्न हुआ है, उसके ध्यान नहीं बन सकता। (चा, सा./१२६/३). (अन.ध./-७/३२/६८२)।

कायगुप्ति—दे गुप्ति। काय बल ऋद्धि—दे बृद्धि/६। काय विनय—दे विनय। काय शुद्धि—दे शुद्धि। कायको क्रिया—दे क्रिया/१/१।

कायोत्सर्गं — दे० ब्युत्सर्ग/१।

कारक — व्याकरणमें प्रसिद्ध तथा नित्यको बील चालमें प्रयोग किये जानेवाले कर्ता कर्म करण आदि छः कारक हैं। लोकमें इनका प्रयोग भिन्न पदार्थों में किया जाता है, परन्तु अध्यात्ममें केवल वस्तु स्वभाव लक्षित होनेके कारण एक ही द्रव्य तथा जसके गुणपर्यायों में ये छही लागू करके विचारे जाते हैं।

# १. भेदाभेद षट्कारक निर्देश व समन्वय

# १. षट्कारकींका नाम निर्देश

प्र. सा./त, प्र./१६ कर्तृ त्वं ... कर्मत्वं ... करणत्वं .... संप्रदानत्वं ... अपा-दानत्वं ... अधिकरणत्वं ...। पं. जयचन्द्रकृत भाषा -- कर्ता, कर्म, करण, सम्प्रदान अपादान और अधिकरण नामक छ कारक हैं। जहाँ परके निमित्तसे कार्यकी सिद्धि कहलाती है, वहाँ व्यवहार कारक है और जहाँ अपने ही उपादान कारणसे कार्यकी सिद्धि कही जाती है वहाँ निश्चय कारक हैं (व्याकरणमें प्रसिद्ध सम्बन्ध नामके सातवे कारकका यहाँ निर्देश नहीं किया गया है, क्योंकि इन छहोंका समु-दित रूप ही सम्बन्ध कारक है)।

# २. षट्कारकी अभेद निर्देश

प्र. सा /त. प्र./१६ व्ययं खल्वात्मा .... शुद्धानन्तशक्ति-ज्ञायकस्वभावेन स्वतन्त्रत्वाइगृहीतकर्नु स्वाधिकारः … विपरिणमनस्वभावेन प्राप्य-त्वात् कर्मत्वं कलयन् - विपरिणमनस्वभावेन् साधकतमत्वात करणत्वमनुबिभाणः • विपरिणमनस्वभावेन कर्मणा माणस्वात् संप्रदानस्वं दधानः ... विपरिणमनसमये पूर्वप्रकृत्त-विकलज्ञानस्वभावायगमेऽपि सहजज्ञानस्वभावेन धुवस्वावसम्बनादपा-दानस्वसुपाददानः, · · विपरिणमनस्वभावस्याधारभूतत्वादधिकरणस्व-मात्मसात्कुर्वाणः स्वयमेव षट्कारकीरूपेणोपजायमानः…स्वयंभूरिति निदिश्यते । 🖚 यह अस्मा अनन्तशील युक्त ज्ञायक स्वभावके कारण स्वतन्त्र होनेसे जिसने कर्नृ त्वके अधिकारको ग्रहण किया है, तथा (उसी शक्तियुक्त ज्ञानरूपसे) परिणामित होनेके स्वभावके कारण स्वयं ही प्राप्य होनेसे कर्म्यका अनुभव करता है। परिणामन होनेके स्वभावसे स्वयं ही साधकतम होनेसे करणताको घारण करता है। स्वयं ही अपने (परिणमन स्वभाव रूप) कर्मके द्वारा समाधित होने-से सम्प्रदानलाको धारण करता है। विपरिणमन होनेके पूर्व समयमें प्रवर्तमान विकल ज्ञानस्वभाषका नाश होनेपर भी सहज ज्ञानस्व-

भावसे स्वयं ही भ्रुवताका अवसम्बन करनेसे अ<u>पादानताको</u> घारण करता हुआ, और स्वयं परिणमित होनेके स्वभावका आधार होनेसे अधिकरणताको आत्मसात् करता हुआ—(इस प्रकार) स्वयमेव छह कारक रूप होनेसे अथवा उत्पत्ति अपेक्षासे स्वयमेव आविभूति होनेसे स्वयंभू कहलाता है। (पं.का./त.प्र./६२)।

स.सा./आ./२१७ 'ततोऽहमेत्र मयैन महामेन मत्त एव मय्येन मामेन गृह्णामि।
यित्कल गृह्णामि सच्चेतनैक क्रियत्वादारमनश्चेतय एव, चेतयमाने
एव चेतये, चेतयमाने नैन चेतये, चेतयमानायैन चेतये, चेतयमानादेव
चेतये, चेतयमाने एव चेतये, चेतयमानमेन चेत्रये. कितु सर्विवशुद्धचिन्मात्रो भावोऽस्मि। — (अन्यसर्व भाव क्योकि मुक्तसे भिन्न हैं)
इसिलए मैं ही, अपने द्वारा ही, अपने लिये ही, अपनेमेंसे ही, अपनेमें ही अपनेको ही यहण करता हूँ। आत्माकी चेतना ही एक क्रिया है
इसिलए 'मैं ग्रहण करता हूँ' का अर्थ 'मैं चेतता हूँ' ही है, चेतता हुआ ही चेतता हूँ, चेतते हुएके जिए ही
चेतता हूँ, चेतते हुएके द्वारा ही चेतता हूँ, चेतते हुएके लिए ही
चेतता हूँ, चेतते हुएसे ही चेतता हूँ, चेतते ही चेतता हुँ, चेततेको ही चेतता हूँ (अथवा न तो चेतता हूँ, न चेतता हुआ चेतता हूँ —
इस्यादि छहाँ कोल) किन्तु सर्विवशुद्ध चिन्मात्र भाव हूँ।

का./त. प्र./४६/१२ मृत्तिका घटभावं स्वय स्वेन स्वस्ये स्वस्मात् स्वस्मिन् करोतोत्यात्मात्मानमात्मनात्मने आत्मन आत्मिन जानान्तोत्यन्यत्वेऽपि। = 'मिहो स्वय घटभावको (घडारूप परि-णामको) अपने द्वारा अपने लिए अपनेमेंसे अपनेमें करती हैं 'आत्मा आत्माको आत्मा द्वारा आत्माके लिए आत्मामेसे आत्मामें जानता है' ऐसे अनन्यपनेमें भी कारक व्यपदेश होता है।

#### ३. निश्चयसे अभेद कारक ही परम सत्य है

- प्र. सा./१६. पं. जयचन्द परमार्थत एकद्रव्य दूसरेकी सहायता नहीं कर सकता और द्रव्य स्वयं ही, अपनेको, अपनेसे, अपने लिए, अपनेमें, अपनेमें करता है, इसलिए निश्चय छः कारक ही परमसस्य हैं प्रकर्ता कम करण व कियामें भेदाभेद आदि दे० कर्ता।
  - × कारण कार्य स्थपदेश--दे० कारण।
  - \* ज्ञानके द्वारा ज्ञानको जानना--दे० ज्ञान/1/३/

### भ. द्रव्य अपने परिणामोंमें कारकान्तरकी अपेक्षा नहीं करता ।

पं. का./त. प्र./ ६२ स्वयमेव षट्कारकीरूपेण व्यवतिष्ठमानो न कार-कान्तरमपेक्षते । ==स्वयमेव षट्कारकी रूपसे वर्तता हुआ ( द्रव्य ) अन्य कारककी अपेक्षा नहीं करता । ( प्र सा /त. प्र. १६ )

### ५. परमार्थमें पर कारकोंकी शोध करना वृथा है

प्र. सा./त.प्र./१६ अतो न निश्चयतः परेण सहात्मन कारकत्वसंबन्धोऽ-रित, यतः शुद्धारमस्वभावलाभाय सामग्रीमार्गणव्यग्रतया परतन्त्रे-भूयते। = अतः यहाँ यह कहा गया समभना चाहिए कि निश्चयसे परके साथ आत्माका कारकताका सम्बन्ध नहीं है, कि जिससे शुद्धात्म-स्वभावकी प्राप्तिके लिए सामग्री (बाह्य साधन) हुँ ढनेकी व्यग्रतासे जोव (व्यर्थ हो) परतन्त्र होते हैं।

### ६. परन्तु छोकमें भेद षट्कारकोंका ही ब्यवहार होता है

पं. का/त. प्र./४६/६२ यथा देवदत्तः फलमङ्कुशेन धनदत्ताय वृक्षाद्वादि-कायामविचनोतीत्पन्यत्वे कारकव्यपदेशः । व्यक्तिस प्रकार 'देवदत्त, फलको, अङ्कुश द्वारा, धनदत्तके लिए वृक्षपरसे, बगीचेमें, तोड़ता है ऐसे अन्यपनेमें कारक व्यपदेश होता है ( उसी प्रकार अनन्यपनेमें भी होता है )।

#### ७. अभेद कारक व्यपदेशका कारण

पं.ध /पू./३३१ अतिदिविमहप्रतीतौ कियाफलं कारकाणि हेतुरिति। तिदिदं स्यादिह संविदि हि हेतुस्तत्त्वं हि चेन्मिथ प्रेम ।३३१। =यदि परस्पर दोनों (अन्वय व व्यत्तिरेकी अंशो) में अपेक्षा रहे तो 'यह वह नहीं हैं' इस प्रतीतिमें कियाफल, कारक, हेतु ये सब बन जाते है और 'ये वही हैं' इस प्रतीतिमें भी निश्चयसे हेतुतत्त्व ये सब बन जाते हैं।

#### ८. अभेद कारक व्यपदेशका प्रयोजन

- प्र.सा /मू./१६० णाहं देहो ण मणो ण चेव वाणी ण कारणं तेसि । कत्ता ण ण कारियदा अणुमता णेव कत्तीणं ।१६०। = मै न देह हूँ, न मन हूँ, और न वाणी हूँ, उनका कारण नहीं हूँ, कर्ता नहीं हूँ, करानेवाला नहीं हूँ (और) कर्ताका अनुमोदक नहीं हूँ। (अर्थात् अभेद कारक पर दृष्टि आनेसे पर कारकों सम्बन्धी अहंकार टल जाता है। विशेष दे० कारक १/१।
- प्र.सा./मू./१२६ कत्ता करणं कम्मं फलं च अप्पत्ति णिच्छिदो समणो । परिणमित णेव अण्णं जिद अप्पाणं सहिद शुद्धं ।१२६। =यदि श्रमण 'कर्ता, करण, कर्म और कर्मफल आत्मा है' ऐसा निश्चयनाला होता हुआ अन्य रूप परिणमित नहीं ही हो तो वह शुद्ध आत्माको उप-लब्ध करता है ।१२६।
- प. प्र / टी /२/१६ यावस्वालमातमा कर्ता आत्मामं कर्मतापन्नं आत्ममा करणभूतेन आत्मने निमित्तं आत्मनः सकाशात् आत्मनि स्थितं न जानासि तावत्कालं परमात्मानं किं लभसे। = जब तक आत्मा नाम कर्ता, कर्मतापन्न आत्माको, करणभूत आत्माके द्वारा, आत्माके लिए, आत्मामें-से, आत्मामें ही स्थित रहकर न जानेगा तबतक परमात्माको कैसे प्राप्त करेगा ?

### ९. अभेद व भेदकारक व्यपदेशका नयार्थ

त अनु,/२१ अभिन्नकर्नु कर्मादिविषयो निश्चयो नयः । व्यवहार-नयो भिन्नकर्नु कर्मादिगोचरः ॥२१॥ = अभिन्न कर्ता कर्मादि कारक निश्चयनयका विषय है और व्यवहार नय भिन्न कर्ता कर्मादि-को विषय करता है। (अन ध /१/१०२/१०८)

### 🛨 षट् ब्रच्योंमें उपकार्य उपकारक भाव।

--दे० कार्ण/III/१।

### २. सम्बन्धकारक निर्देश

# १. भेद व अभेद सम्बन्ध निर्देश

स. सि./१/१२/२७७ नतु च लोके पूर्वोत्तरकालभाविनामाधाराधेयभावो हष्टो यथा कुण्डे वदरादीनास् । न तथाकाशं पूर्वं धर्मादीन्युत्तर-कालभावीनिः अतो व्यवहारनयापेक्षयापि आधाराधेयकवपनानुप-पित्तिरित । नेष दोषः, युगपदभाविनामपि आधाराधेयभावो हस्यते । वटे रूपादयः शरीरे हस्तादय इति । = प्रश्न— लोकमें जो पूर्वोत्तर कालभावी होते हैं, उन्हींका आधार आध्य भाव देखा गया है । जैसे कि बेरोंका आधार कुण्ड होता है । उस प्रकार आकाश पूर्व कालभावी हो और धर्मादिक इव्य पोछेसे उत्पन्न हुए हों ऐसा तो है नहीं; अतः व्यवहारनयकी अपेक्षा भी आधार आध्य कल्पना (इन द्व्योंमें) नहीं बनती १ उत्तर—यह कोई दोष नहीं है; क्योंकि एक साथ होने-

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

वाले पदार्थों में भी आधार आधेय भाव देखा जाता है। यथा- षटमें रूपादिकका और शरीरमें हाथ आदिकका।

- प. ध्, । उ. /२११ व्याप्यव्यापकभावः स्यादात्मिन नातदात्मिन । व्याप्यव्यापकताभावः स्वतः सर्वत्र वस्तुषु ।२११। अपनेमें ही व्याप्य-व्यापकभाव होता है, अपनेसे भिन्नमें नहीं होता है क्यों कि बास्तविक रीतिसे देखा जाये तो सर्व पदार्थीं का अपनेमें ही व्याप्यव्यापकपनेका होना सम्भव है । अन्यका अन्यमें नहीं ।
- \* द्रष्यगुण पर्यायमें युतसिद्ध व समवायसम्बन्धका --वे॰ द्रव्य/ध/४

### २. व्यवहारसे ही भिक्क द्रव्योंमें सम्बन्ध कहा जाता है तस्वतः कोई किसीका नहीं

स, सा/मृ/२७ ववहारणयो भासदि जीवो देहो य हवदि खलु इक्को। ण दु णिच्छयस्स जीवो देहो य कदावि एकहो १२७। = व्यवहारनय तो यह कहता है कि जीव और शरीर एक ही है; किन्तु निश्चयनयके अभिपायसे जीव और शरीर कभी भी एक पदार्थ नहीं हैं।

यो. सा./अ/६/२० शरीरिमिन्द्रियं द्रव्यं विषयो विभवो विभुः। ममेति व्यवहारेण भण्यते न च तत्त्वतः ।२०। = 'शरीर, इन्द्रियः द्रव्यः विषयः ऐश्वर्य और स्वामी मेरे हैं' यह बात व्यवहारसे कही जाती है, निश्चयनयसे नहीं ।२०।

स.सा./आ/१०१ न खन्नेकस्य द्वितीयमस्ति द्वयोभिन्नप्रदेशत्वेनैक-सत्तानुषपत्ते, सदसत्त्वे च तेन सहाधाराधेयसंनन्धोऽपि नास्त्येन, ततः स्वरूपप्रतिष्ठित्वलक्षण एवाधाराधेयसंनन्धोऽनितष्ठते । = वास्तवमें एक वस्तुको दूसरी वस्तु नहीं है (अर्थात् एक वस्तु दूसरीके साथ कोई सम्बन्ध नहीं रखती) क्योंकि दोनोंके प्रदेश भिन्न हैं, इसलिए उनमें एक सत्ताकी अनुषपत्ति है (अर्थात् दोनों सत्ताएँ भिन्न-भिन्न है) और इस प्रकार जबकि एक वस्तुकी दूसरी वस्तु नहीं है तब उनमें परस्पर आधार आधेय सम्बन्ध भी है ही नहीं। इसलिए स्वरूप प्रतिष्ठित वस्तुमें ही आधार आधेय सम्बन्ध है।

### ३. मिल इंब्योंमें सम्बन्ध माननेसे अनेक दोष आते हैं

यो. सा /अ./३/१६ नान्यद्रव्यपरिणाममन्यद्रव्यं प्रपचते । स्वान्यद्रव्य-व्यवस्थेयं परस्य घटते कथम् ।१६। = जो परिणाम एक द्रव्यका है वह दूसरे द्रव्यका परिणाम नहीं हो सकता । यदि ऐसा मान लिया जाये तो संकर होष आ जानेसे यह निज द्रव्य है और वह अन्य द्रव्य है, ऐसी व्यवस्था ही नहीं नन सकती ।

पं. ध./पू./५६७-१७० अस्तिव्यवहार किल लोकानाम्यमलब्धबुद्धित्वात्।
योऽयं मनुजादिवपुर्भवित सजीवस्ततोऽप्यनन्यत्वात्।६६७। सोऽयं
व्यवहार स्याद्वयवहारो यथापसिद्धान्तात्। अप्यपसिद्धान्तवं
नासिद्धं स्याद्वेकधिमत्वात्।६६८। नाशक्यं कारणमिदमेकक्षेत्रावगाहिमात्रं यत्। सर्वद्रवयेषु यतस्तथानगाहाद्भवेदित्वयाप्ति।१६६१।
अपि भवित नन्धवन्धकभावो यदिवानयोनं शड्क्यमिति।तदनेकत्वे
नियमात्तद्धनन्धस्य स्वतोऽप्यसिद्धत्वाद्।१७०। = अलब्धबुद्धि जनोका
यह व्यवहार है कि मनुष्यादिका शरीर हो जीव है क्योंकि दोनों
अनन्य हैं। उनका यह व्यवहार अपसिद्धान्त अर्थात् सिद्धान्त विरुद्ध
होनेसे अव्यवहार हैं। क्योंकि वास्तवर्मे वे अनेकधर्मी हैं।१६७-१६०।
एकक्षेत्रावगाहीपनेके कारण भी शरीरको जीव कहनेसे अतिव्याप्ति
हो जायेगी, क्योंकि सम्पूर्ण द्वयोमें ही एकक्षेत्रावगाहित्व पाया
जाता है।१६६। शरीर और जीवमें बन्ध्यवन्धक भावकी आशंका
भी युक्त नही है क्योंकि दोनोंमें अनेकत्व होनेसे उनका बन्ध ही
असिद्ध है।

### ४. अन्य द्रव्यको अन्यका कहना मिथ्यात्व है

स. सा /मू./३२१-३२६ जह को विणरो जंपइ अम्हं गामविसयणयररहं।
ण य हुं ति तस्स ताणि उ भणह य मोहेण सो अप्पा ।३२६। एमेव
भिच्छादिट्ठी णाणी णीसंसर्य हवइ एसो। जो परदव्वं सम हिंद
जाणंतो अप्पणं कुणइ ।३२६। चित्रेस कोई मनुष्य 'हमारा ग्राम,
हमारा देश, हमारा नगर, हमारा राष्ट्र,' इस प्रकार कहता है, किन्सु
वास्तवमें वे उसके नहीं हैं; मोहसे वह आरमा 'मेरे हैं' इस प्रकार
कहता है। इसी प्रकार यदि झानी भी 'परद्रव्य मेरा है' ऐसा
जानता हुआ परद्रव्यको निजरूप करता है वह नि सन्देह मिथ्यादृष्ट होता है। (स सा /मू./२०/२२)।

यो. सा./अ./३/१ मयीदं कार्मणं द्रव्यं कारणेऽत्र भवान्यहम् । यावदेषा-मतिस्तावन्मिथ्यात्वं न निवर्तते ।१। = 'कर्मजनित द्रव्य मेरे हैं और मैं कर्मजनित द्रव्योका हूँ', जब तक जीवकी यह भावना बनी रहती है तबतक उसकी मिथ्यात्वसे निवृत्ति नहीं होती।

स. सा./आ/३१४-३११ यावदयं चेतियता प्रतिनियतस्वलक्षणिन्हां-नात प्रकृतिस्वभावभारमनो बन्धनिमित्तं न मुख्यति, तावत् स्वन्ध्यस्य परयोरेकस्वदर्शनेन मिध्यादृष्टिभवति। ज्ञाबतक यह आत्मा, (स्व व परके भिन्न-भिन्न) निश्चित स्वनक्षणोंका ज्ञान (भेदज्ञान) न होनेसे प्रकृतिके स्वभावको, जो कि अपनेको बन्धका निमित्त है उसको नही छोड्ला, तबतक स्व-परके एकस्वदर्शनसे (एकस्वरूप श्रद्धानसे) मिध्यादृष्टि है।

### ५. परके साथ एकत्वका वास्पर्य

स. सा /ता. वृ /६३ ननु धर्मास्तिकायोऽहमिस्यादि कोऽपि न वृतै तरकथं घटत इति । अत्र परिहारः । घमस्तिकायोऽयमिति योऽसौ परिच्छित्तरूपविकल्पो मनसि वर्तते सोऽप्युपचारेण धर्मास्तिकायो भण्यते । यथा घटाकारविकलपपरिणतज्ञानं घट इति । तथा तद्धर्मा-स्तिकायोऽग्रमित्यादिविकल्पः यदा ज्ञेयतस्विविचारकाले करोति जीवः तदा शुद्धात्मस्वरूपं विस्मरति, तस्मिन्विकल्पे कृते सति धर्मोऽहमिति विकल्प उपचारेण घटत इति भावार्थः। =प्रश्न-"मैं धर्मास्तिकाय हुँ'' ऐसा तो कोई भी नहीं कहता है, फिर सूत्रमें यह जो कहा गया है वह कैसे घटित होता है । उत्तर—"यह धर्मास्तिकाय है'' ऐसा जो ज्ञानका विकल्प मनमें वर्तता है वह भी उपचारसे धर्मास्तिकाय कहा जाता है। जैसे कि घटाकारके विकल्परूपसे परिणत झानको घट कहते हैं। तथा 'यह धर्मास्तिकाय है' ऐसा विकल्प, जब जीव ज्ञीयतत्त्वके विचारकालमें करता है उस समय उसे शुद्धारमाका स्वरूप भूल जाता है ( नयों कि उपयोगमें एक समय एक ही निकल्प रह सकता है); इसलिए उस विकल्पके किये जानेपर 'मैं धर्मास्तिकाय हूँ 'ऐसा उपचारसे घटित होता है। ऐसा भावार्थ है। (स. सा./ता. 평./**२**६८ }

### ६. मिन्न द्वडयोमें सम्बन्ध निषेधका प्रयोजन

स सा /मू /१६-१७ एवं पराणि दन्नाणि अप्पयं कुणित मंदबुद्धीओ । अप्पाणं अवि य परं करेइ अण्णाणभानेण ।१६। एदेण दु सो कत्ता आदा णिच्छयिवदूहि परिकहिदो । एवं लखु जो जाणित सो मृंचिद सन्वकत्तित्तं ।१७। = इस प्रकार अज्ञानी अज्ञानभावसे परद्रव्योको अपने रूप करता है और अपनेको परद्रव्यों रूप करता है ।१६। इस-लिए निश्चयके जाननेवाले ज्ञानियोंने उस आत्माको कर्ता कहा है। ऐसा निश्चयसे जो जानता है वह सर्व कर्तु त्वको छोड़ता है।१९०।

# कारक व्यभिचार-दे नय/।।।/६/८।

 ★ जीव शरीर सम्बन्ध व उसकी मुख्यता गौणताका समन्वय—दे० बन्ध/४। कारण - कार्यके प्रति नियामक हेतुको कारण कहते हैं। वह दो प्रकारका है-अन्तरंग व बहिरंग। अन्तरंगको उपादान और बहि-रंगको निमित्त कहते हैं। प्रत्येक कार्य इन दोनोंसे अवश्य अनुगृहीत होता है। साधारण, असाधारण, उदासीन, प्रेरक आदिके भेदसे निमित्त अनेक प्रकारका है। यद्यपि शुद्ध द्रव्योंकी एक समयस्थायी शद्भवर्षायों में केवल कालद्रव्य ही साधारण निमित्त होता है, पर इसका यह अर्थ नहीं कि अन्य निमित्तीका विश्वमें कोई स्थान ही नहीं है। सभी अशुद्ध व संयोगी द्रव्योंकी चिर कालस्थायी जितनी भी चिदात्मक या अविदात्मक पर्यायें दृष्ट हो रही हैं, वे सभी संयोगी होनेके कारण साधारण निमित्त (काल व धर्म द्रव्य) के अतिरिक्त अन्य बाह्य असाधारण सहकारी या प्रेरक निमित्तोंके द्वारा भी यथा योग्य रूपमें अवस्य अनुगृहीत हो रही हैं। फिर भी उपा-दानकी शक्ति ही सर्वतः प्रधान होती है क्योंकि उसके अभावमें निमित्त किसीके साथ जबरदस्ती नहीं कर सकता। यदापि कार्यकी उत्पत्तिमें उपरोक्त प्रकार निमित्त व उपादान दोनों का ही समान स्थात है, पर निर्मिकल्पताके साधकको मात्र परमार्थका आश्रय होनेसे निमित्त इतना गीण हो जाता है, मानो वह है ही नहीं। संयोगी सर्व कार्योपर-से दृष्टि हट जानेके कारण और मौलिक पदार्थपर ही सध्य स्थिर करनेमें उद्यत होनेके कारण उसे केवल उपादान ही दिखाई देता है निमित्त नहीं और उसका स्वाभाविक शुद्ध परिणमन ही दिखाई देता है, संयोगी अशुद्ध परिणमन नहीं । ऐसा नहीं होता कि केवल उपादरन पर दृष्टिको स्थिर करके भी वह जगत्के व्यावहारिक कार्योंको देखता या तुरसम्बन्धी विकल्प करता रहे। यद्यपि पूर्वभद्ध कर्मोंके निमित्तसे जीवके परि-णाम और उन परिणामोंके निमित्तसे नवीन कर्मीका बन्ध, ऐसी अट्टर शृंखना अनादिसे चली आ रही है, तदि मत्य पुरुषार्थ द्वारा साधक इस शृंखलाको लोड़कर मुक्ति लाभ कर सकता है, क्यों कि जसके प्रभावसे सत्ता स्थित कर्मीमें महातु अन्तर पड छाता है।

| 1             | कारण सामान्य निर्देश                                                                   |
|---------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 3.            | कारणके भेद व लक्षण                                                                     |
| <b>१</b><br>२ | कारण सामान्यका लक्ष्ण ।<br>कारणके श्रन्तरंग बहिरंग व झास्मभूत श्रनात्मभूत<br>रूप मेद । |
| *             | उपरोक्त मेदोंके लक्षण ।<br>सहकारी व प्रेरक श्रादि निमित्तींके लक्षण                    |
| *             | दे० निमित्त/१।<br>करणका लच्चा तथा करण व कारणमें अन्तर।<br>दे० करण/१।                   |
| ₹.            | उपादान कारण कार्थ निर्देश                                                              |
| 1             | निश्चयसे कारण व कार्यमें भमेद है।                                                      |
| ₹ .           | द्रव्यका स्वभाव कारण है और पर्शय कार्य।                                                |
|               | त्रिकाली द्रव्य कारण है और पर्याय कार्य।                                               |
| ¥             | पूर्ववर्शी पर्यावयुक्त द्रव्य कारण है और उत्तरवर्ती                                    |
|               | पर्याययुक्त द्रव्य कार्य ।                                                             |
| ય             | वर्तमान पर्याय ही कारण है और वही कार्य।                                                |
| 6             | कारण कार्यमें कथंचित् मेदाभेद।                                                         |

| ₹.           | निमित्त कारण कार्य निर्देश                                                             |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| १            | भिन्न गुणों या द्रव्योंमें भी कारणकार्य भाव<br>होता है।                                |
| ર            | राजा है।<br>राजित ही द्रम्मको कारण कहा जाता है जिस                                     |
| `            | किसीको नहीं।                                                                           |
| ą            | कार्यानुसरण निरपेस्र बाद्य वस्तुमात्रको कारण मही                                       |
| ļ            | कइ सकते ।                                                                              |
| ¥            | कार्यानुसरण सापेच ही बाह्य वस्तुको कारणपना<br>प्राप्त है।                              |
| *            | कार्यपर-से कारणका अनुमान किया जाता है                                                  |
| ,,           | —दे० अनुमान/२।                                                                         |
| ሂ            | श्रनेक कारणोर्नेन्से प्रधानका ही ग्रहण करना<br>न्याय है।                               |
| *            | षट् द्रक्योंमें कारण अकारण विभाग — दे० द्रव्य/३।                                       |
| "            |                                                                                        |
| 8.           | कारण कार्य सम्बन्धी नियम                                                               |
| *            | कारणके बिना कार्य नहीं होता                                                            |
| <u> </u>     | दे० कारण/[]]/४।                                                                        |
| ₹            | कारण सदृश ही कार्य होता है।                                                            |
| *            | कारणमेंदसे कार्यभेद अवस्य होता है                                                      |
| ૨            | दे० दान/४।<br>कारण सङ्श ही कार्य हो ऐसा नियम नही।                                      |
| ₹            | पक कारणसे सभी कार्य नहीं हो सकते।                                                      |
| ` <b>`</b> ' | पर एक कारणसे अनेक कार्य अवश्य हो सकते हैं।                                             |
| X            | एक कार्यको अनेकों कारण चाहिए।                                                          |
| Ę            | एक दी प्रकारका कार्य विभिन्न कारणोसे होना                                              |
|              | सम्भव है।                                                                              |
| ø            | कारण व कार्य पूर्वोत्तरकालवती दोते हैं।                                                |
| *            | दोनी कथेचित् समकालवती भी होते हैं                                                      |
| _            | दे० कारण/IV/२/४ ।                                                                      |
| 5            | कारण व कार्यमें स्याप्ति श्रवश्य होती है।<br>कारण कार्यका उत्पादक हो ही ऐसा नियम नहीं। |
| १०           | कारण कार्यका उत्पादक न ही हो देसा भी नियम                                              |
| •            | नहीं।                                                                                  |
| <b>१</b> १   | कारणकी निवृक्तिसे कार्यकी भी निवृत्ति हो जाये                                          |
|              | रेसा नियम नहीं।                                                                        |
| १२           | कदाचित् निमित्तसे विषरीत भी कार्य होना सम्भव                                           |
|              | ति ।                                                                                   |
| ļ            | ·<br>•                                                                                 |
| II           | उपादान कारणको मुख्यता गौणता                                                            |
| ۹.           | उपादानकी कथंचित् स्वतन्त्रता                                                           |
| *            | उपादान कारण कार्यमें कथिचत् भेदाभेद                                                    |
| ·            | दे० कारण/1/२।                                                                          |

| रण       |                                                       |
|----------|-------------------------------------------------------|
| ₹        | अन्य अन्यको अपने रूप नहीं कर सकता।                    |
| ₹        | श्रन्य स्वयं अन्य रूप नहीं हो सकता।                   |
| Ą        | निमित्त किसीमें अनहीनी शक्ति उत्पन्न नहीं कर<br>सकता। |
| ¥        | स्वभाव दूसरेकी ऋपेचा नहीं रखता।                       |
| ¥.       | परिशामन करना द्रव्यका स्वभाव है।                      |
| Ę.       | उपादान अपने परिणमनमें स्वतन्त्र है।                   |
| *        | प्रस्थेन परार्थ अपने परिधामनका नतां स्वय है।          |
|          | दूसरा द्रव्य उसे निमित्त हो सकता है पर कर्ता          |
|          | नहीं। —दे॰ कर्ता/३।                                   |
| *        | सत् अहेतुक होता है।दे॰ सव।                            |
| *        | संभी कार्य कथनित निहतुक है—दे० नय/1V/३/६।             |
| · ·      | उपादानके परिशासनमें निमित्त प्रधान नहीं है।           |
| =        | परिण्यमनमें उपादानकी धोग्यता ही प्रधान है।            |
| *        | यदि योग्यता ही कारण है तो सभी पुद्गल युगपत्           |
| ļ        | कर्मरूपसे क्यों नहीं पारश्यम जाते - दे० बन्ध/६।       |
| *        | कार्य ही कशंचित स्वयं कारण है                         |
| ]        | दे० नय/IV/१/६,३/७।                                    |
| *        | काल आदि लब्धिसे स्वय कार्य होता है                    |
| Ì        | दे० नियति।                                            |
| 3        | निमित्तके सङ्गावमें भी परिधमन तो स्वतः ही             |
| }        | होता है।                                              |
| }_       |                                                       |
| ₹.       | उपादानकी कथंचित् प्रधानता                             |
| <b>₹</b> | उपादानके श्रभावमें कार्यका भी श्रभाव।                 |
| ૨        | उपाद'नसे इं। कार्यकी उत्पत्ति होती है।                |
| ₹        | श्रन्तरंग कारण ही बलवान् है।                          |
| 8        | विध्नकारी कारण भी अन्तरंग ही है।                      |
| 1        |                                                       |
| Э.       | उपादानको कथंचित् परतंत्रता                            |
| P        | निमित्त सापेच पदार्थ अपने कार्यके प्रति स्वयं समर्थ   |
|          | नहीं कहा जा सकता।                                     |
| 2        | व्यावहारिककार्थं करनेमें उपादान निमित्तीके अधीनी      |
| <b>\</b> | जैसा-जैसा निमित्त मिलता है वैसा-वैसा ही कार्य         |
|          | होता है।                                              |
| 8        | उपादानको ही स्वयं सहकारी नही माना जा                  |
|          | सकता ।                                                |
|          |                                                       |
| 111      | निकासको उपनित्र क्षेत्रका सम्बद्ध                     |
| 111      | निमित्तको कथचित् गौणता मुख्यता                        |

निमित्त कारणके उदाहरण

षट् द्रच्योंका परस्पर उपकार्य उपकारक भाव। द्रच्य चेत्र काल भवरू। निमित्तः।

| * }           | भर्मास्तिकायकी प्रधानता —दे० धर्माधर्म/२/३।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| *             | कालद्रव्यकी प्रधानता —दे० काल/र।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| *             | सम्यग्दर्शनकी उलक्तिमें निमित्तीकी प्रधानना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|               | —्दे० सम्यादर्शन/III/२।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ₹             | निमित्तकी पेरणासे कार्य होना।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ૪             | निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ¥             | श्रन्य सामान्य उदाहरण ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ₹.            | निभित्तकी कथंचित् गौणता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 8             | सभी कार्य निमित्तका श्रनुसरण नहीं करते।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ર             | धर्म श्रादिक द्रव्य उपकारक है प्रेरक नहीं।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ą             | श्रन्य भी उदासीन कारण धर्म द्रव्यवत् जानने ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٧             | विना उपादानके निमित्त कुछ न करे।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ሂ             | सहकारीको कारण कहना उपचार है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 8             | सहकारीकारण कार्थके प्रति प्रधान नहीं है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 9             | सहकारीको कारण मानना सदोष है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 5             | सहकारीकारण भहेतुवत् होता है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 3             | सहकारीकारण निमित्तमात्र होता है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Ç o           | परमार्थसे निमित्त अकिचित्कर व हेय है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>१</b> १    | भिन्नकारण वास्तवमें कोई कारण नहीं।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| १२            | द्रस्थका परिशामन सर्वधा निमित्ताधीन मानना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|               | मिश्या है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| *             | उपादान अपने परिणमनमें स्वतन्त्र है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|               | —-दे० कारण/[]/१।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ₹.            | कर्म व जीवगत कारणकार्यमावकी गौणता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| \$            | जीव भावको निमित्तमात्र करके पुद्गल स्वयं कर्म-<br>रूप परिणमता है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|               | अनुभागोदयमें हानि वृद्धि रहनेपर भी ग्यारहवे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| २             | I was a second of the second o |
| २             | गुणस्थानमें जीवके भाव भवस्थित रहते है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>₹</b>      | गुणस्थानमें जीवके भाव भवस्थित रहते है।<br>जीवके परिणामीको सर्वथा कर्माधीन मानना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|               | गुणस्थानमें जीवके भाव भवस्थित रहते है।<br>जीवके परिणामोको सर्वथा कर्माधीन मानना<br>भिष्या है। —दे० कारण/III/र/१२।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|               | गुणस्थानमें जीवके भाव भवस्थित रहते है। जीवके परिणामीको सर्वथा कर्माधीन मानना मिथ्या है। —दे० कारण/III/र/१२। जीव व कर्ममें कथ्य धातक विरोध नहीं है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| *             | गुणस्थानमें जीवके भाव भवस्थित रहते है। जीवके परिणामोंको सर्वथा कर्माधीन मानना मिथ्या है। जीव व कर्ममें वध्य घातक विरोध नहीं है। कर्म कुछ नहीं कराते जीव स्वयं दोषी है-दे० विभाव ध                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| *             | गुणस्थानमें जीवके भाव भवस्थित रहते है। जीवके परिणामीको सर्वथा कर्माधीन मानना मिथ्या है। —देव कारण/III/र/१२। जीव व कर्ममें कथ्य धातक विरोध नहीं है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| * 4           | गुणस्थानमें जीवके भाव भवस्थित रहते है। जीवके परिणामोको सर्वथा कर्माधीन मानना मिथ्या है। जीव व कर्ममें कथ्य घातक विरोध नहीं है। कर्म कुछ नहीं कराते जीव स्वयं दोषी है-दे० विभाव ध्रानी कर्मके मन्द उदयका तिरस्कार करनेको समर्थ है। समर्थ है। —दे० कारण/17/२/७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| * * *         | गुणस्थानमें जीवके भाव भवस्थित रहते है। जीवके परिणामोंको सर्वथा कर्माधीन मानना मिथ्या है। जीव व कर्ममें वध्य घातक विरोध नहीं है। कर्म कुछ नहीं कराते जीव स्वयं दोषी है-दे० विभाव श्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| * * * *       | गुणस्थानमें जीवके भाव भवस्थित रहते है। जीवके परिणामोंको सर्वथा कर्माधीन मानना मिथ्या है। जीव व कर्ममें बध्य घातक विरोध नहीं है। कर्म कुछ नहीं कराते जीव स्वयं दोषी है—है। विभाव प्रशानों कर्मके मन्द उदयका तिरस्कार करनेको समर्थ है। विभाव कर्यन्ति महेतुक है।दे० कारण/12/२/७ विभाव कर्यन्ति महेतुक है।दे० विभाव/४।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| * * * *       | गुणस्थानमें जीवके भाव भवस्थित रहते है। जीवके परिणामोको सर्वथा कर्माधीन मानना मिथ्या है। जीव व कर्ममें कथ्य घातक विरोध नहीं है। कर्म कुछ नहीं कराते जीव स्वयं दोषी है—के विभाव प्रज्ञानी कर्मके मन्द उदयका तिरस्कार करनेको समर्थ है। विभाव कर्मनित् अहेतुक है। जीव व कर्ममें कारण कार्य सम्बन्ध मानना उप-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 8 * * * * *   | गुणस्थानमें जीवके भाव भवस्थित रहते है। जीवके परिणामोंको सर्वथा कर्माधीन मानना मिथ्या है। जीव व कर्ममें कथ्य धातक विरोध नहीं है। कर्म कुछ नहीं कराते जीव स्वयं दोषी है—के विभाव भे ज्ञानी कर्मके मन्द उदयका तिरस्कार करनेको समर्थ है। विभाव कर्भनित् अहेतुक है। —वे विभाव/४। जीव व कर्ममें कारण कार्य सम्बन्ध मानना उप- चार है। ज्ञानियोंको कर्म अकिचिटकर है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| * * * * * * * | गुणस्थानमें जीवके भाव भवस्थित रहते है। जीवके परिणामोंको सर्वथा कर्माधीन मानना मिथ्या है। जीव व कर्ममें बध्य घातक विरोध नहीं है। कर्म कुछ नहीं कराते जीव स्वयं दोषी है-दे० विभाव प्रश्नानों कर्मके मन्द उदयका तिरस्कार करनेको समर्थ है। विभाव कर्यन्ति महेतुक है। जीव व कर्ममें कारण कार्य सम्बन्ध मानना उप-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| * * * * * * * | गुणस्थानमें जीवके भाव भवस्थित रहते है। जीवके परिणामोंको सर्वथा कर्माधीन मानना मिथ्या है। जीव व कर्ममें बध्य घातक विरोध नहीं है। कर्म कुछ नहीं कराते जीव स्वयं दोषी है-दे० विभाव प्रज्ञानो कर्मके मन्द उदयका तिरस्कार करनेको समर्थ है। विभाव कर्मने कारण कार्य सम्बन्ध मानना उप- चार है। जीव व कर्ममें कारण कार्य सम्बन्ध मानना उप- चार है। जीव व कर्ममें कारण कार्य सम्बन्ध मानना उप- चार है। जीव मानमें कारमपरिणामोंको विवज्ञा प्रधान है,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 8 7 8 * * * * | गुणस्थानमें जीवके भाव सवस्थित रहते है। जीवके परिणामोंको सर्वथा कर्माधीन मानना मिथ्या है। जीव व कर्ममें वध्य घातक विरोध नहीं है। कर्म कुछ नहीं कराते जीव स्वयं दोषी है—दे० विभाव प्रश्नानों कर्मके मन्द उदयका तिरस्कार करनेको समयं है। विभाव कर्मके मन्द उदयका तिरस्कार करनेको समयं है। जीव व कर्ममें कारण कार्य सम्बन्ध मानना उप-चार है। जीव व कर्ममें कारण कार्य सम्बन्ध मानना उप-चार है। जीवियोंको कर्म अकिचित्कर है। मोद्यागमें जात्मपरिणामोंको विवद्या प्रधान है, कर्मके परिणामोंको नहीं।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

ξ

| र्वा      |                                                                                                        |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 8.        | निमित्तकी कथंचित् प्रधानता                                                                             |
| *         | निभित्तको प्रधानताका निर्देश<br>—दे० कारण/III/१।                                                       |
| *         | धर्म व काल इच्यकी प्रधानता<br>—दे० कारण/III/१।                                                         |
| ę         | निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध वस्तुभृत है।                                                                 |
| 3         | कारण होनेपर ही कार्य होता है, उसके विना                                                                |
| ş         | डिचत निभित्तके साजिष्यमें ही द्रव्य परिखमन<br>करता है।                                                 |
| ¥         | उपादानको योग्यताके सद्भावमें भी निमित्तके विना<br>कार्य नहो होता।                                      |
| ય         | निमित्तके विना नेवल उपादान व्यावहारिक कार्य<br>करनेको समर्थ नहीं।                                      |
| *         | विपादान भी निमित्ताधीन है। दें कारण/II/३                                                               |
| *         | जैसा-जैसा निमित्त मिलता है वैद्या-वैद्या कार्य होता<br>है। —दे० कारण/11/३                              |
| *         | द्रव्य चेत्रादिकी प्रधानता। —दे० कारण/III/१/२                                                          |
| દ્        | निमित्तके विना कार्यकी उत्पत्ति मानना सदोष है।                                                         |
| છ         | सभी कारण धर्मद्रव्यवत् उदासीन नहीं होते।                                                               |
| *         | निमित्ता श्रमुकूल मात्र नही दोता ।दे० कारण/१/३                                                         |
| <b>4.</b> | कर्म व जीवगत कारणकार्य मावकी कथंचित्<br>प्रधानता                                                       |
| 1         | जीव व कमंमें परस्पर निमित्त-नैमितिक सम्बन्धका                                                          |
| २         | जीव व कर्मकी विचित्रता परस्पर सापेच है।                                                                |
| ₹         | सीवकी अवस्थाओं में कर्म मूल हेतु है।                                                                   |
| *         | विभाव भी सहेतुक है। -दे० विभाव/३                                                                       |
| ¥         | कर्मकी बलवसाके उदाहरण।                                                                                 |
| *         | जीवकी एक अवस्थामें अनेक कर्म निमित्त होते हैं।                                                         |
| 8         | कर्मके उदयमें तदनुसार जीवके परिणाम अवश्य<br>होते है।                                                   |
| *         | मोहका जधन्यांश यद्यपि स्व प्रकृतिबन्धका कारण<br>नहीं पर सामान्य बन्धका कारण श्रवश्य है।<br>—दे० बन्ध/३ |
| 1         |                                                                                                        |

विश्व द्रव्योपर भी कर्मका प्रभाव पड़ता है। ---दे० वेदनीय ८ तथा तीर्थं कर/२७

|               | <del></del>                                         |
|---------------|-----------------------------------------------------|
| v             | कारण कार्यभाव समन्वय                                |
| ۹.            | उपादान निमित्त सामान्य विषयक                        |
| ٤             | कार्य न सर्वथा स्वतः होता है, न सर्वथा परतः।        |
| `<br><b>२</b> | प्रत्येक कार्य अन्तरक व विदरंग दोनों कारणोंके       |
| -             | संस्मेलसे होता है।                                  |
| 3             | अन्तरंग व बहिर्ग कार्शोंसे होनेके उदाहरशा           |
| γ             | व्यवहार नयसे निमित्त वस्तुभृत है और निश्वय नय-      |
|               | से बरुपमा मात्र ।                                   |
| ¥             | निमित्त स्वीकार करनेपर भी वस्तुस्वतन्त्रता वाधित    |
|               | नहीं होती।                                          |
| *             | कारण व कार्यमें परस्पर व्याप्ति श्रवश्य होनी चाहिए। |
|               | —दे० कारण/I/४/८                                     |
| Ę             | उपादान उपादेय भावका कारण प्रयोजन ।                  |
| છ             | उपादानको परतंत्र कइनेका कारण प्रयोजन।               |
| 5             | निमित्तको प्रधान कहनेका कारण प्रयोजन ।              |
| *             | निश्चय व्यवहारनय तथा सम्यव्दर्शन चारित्र, धर्म      |
|               | श्रादिकमें साध्यसाथन भाव। —दे० वह वह नाम            |
| *             | मिर्था निभित्त या संयोगवाद । —दे० संयोग             |
|               |                                                     |
| ₹.            | २. कमें व जीवगत कारणकायमाव विषयक                    |
| <b>१</b>      | जीव यदि कर्म न करे तो कर्म भी उसे फल नयों दे ?      |
| ₹             | कर्म जीव को किस प्रकार फल देते हैं ?                |
| *             | अचेतन कर्म चेतनके गुणोंका घात कैसे कर सकते          |
|               | हैं। -दे० विभाव/१                                   |
| *             | बास्तवमें कर्म जीवसे वेंचे नहीं बल्कि सश्लेशके      |
|               | कारण दोनोंका विभाव परिशामन हो गया है।               |
| _             | —दे० बन्ध/४                                         |
| ş             | कर्म व जीवके निमित्त नैमित्तिकपनेमें हेतु।          |
| ¥             | बास्तवमें विभाव व कर्ममें निमित्त नैमित्तिक भाव     |
|               | है, जीव व कर्ममें नहीं।                             |
| ሂ             | समकालवर्ती इन दोनोंमें कारण कार्य भाव कैसे हो       |
|               | सकता है ?                                           |
| *             | विभावके सहेतुक ऋहेतुकपनेका समन्वय ।                 |
|               | —दे० विभाव/ <u>४</u>                                |
| #             | निश्चयसे आत्मा अपने परिणामीका और व्यवहारसे          |
| _             | कमीका कर्ता है। —दे कर्ता/४/३                       |
| ξ             | कर्म व जीवके परस्तर निमित्ता नैमित्तिक सम्बन्धसे    |
|               | इतरेतराश्रय दोष भी नहीं श्राता।                     |
| 9             | क्रमोंदयका अनुसरण करते हुए भी जीवको मोच             |
|               | सम्भव है।                                           |
| *             | जीव कर्म नःथकी सिद्धि। —देश नन्ध/२                  |
| 5             | कर्म व जीवके निमित्त नैमित्तिकपनेमें कारण           |
|               | प्रयोजन ।                                           |

#### I. कारण सामान्य निर्देश

#### १. कारणके भेद व लक्षण

#### १. कारण सामान्यका लक्षण

स.सि./१/२१/१२६/७ प्रत्ययः कारणं निमित्तमित्यनयन्तिरम्। जप्रत्यय, कारण और निमित्त ये एकार्थवाची नाम हैं। (स.सि./१/२०/१२०/७); (रा.वा./१/२०/२/७०/३०)

स.सि./१/७/२२/३ साधनमुत्पत्तिनिमित्तं। = जिस निमित्तसे वस्तु जरपन्न होती है वह साधन है।

रा.वा./१/७/.../३८/१ साधनं कारणम् । = साधन अर्थात् कारण ।

#### २. कारणके भेद

रा, वा/२/६/१११८/१२ द्विविधी हेतुर्बाह्य आभ्यन्तरश्च !...तत्र माह्यो हेतुर्द्विविध:—आश्मभूतोऽनात्मभूतश्चेति !...आभ्यन्तरश्च द्विविध — अनात्मभूत आत्मभूतश्चेति । —हेतु दो प्रकारका है—<u>बाह्य</u> और आभ्यन्तर। बाह्य हेतु भी दो प्रकारका है—अनात्मभूत और आत्मभूत और अभ्यन्तर हेतु भी दो प्रकारका होता है—आत्मभूत और अनात्मभूत और अनात्मभूत । (और भी दे० निमित्त/१)

#### ३. कारणके भेदोंके लक्षण

रा.वा/२/=/१/११८/१४ तत्रात्मना संबन्धमापन्नविशिष्टन्यमर्गीपात्त-चक्षुरादिकरणग्राम् आरमभूतः। प्रदीपादिरनात्मभूतः अन्तरिभिनिविष्ट-काग्रवर्गणालक्षणो द्रव्ययोगः चिन्ताद्यालम्बनभूत अन्तरिभिनिविष्ट-त्वादाभ्यन्तर इति व्यपदिश्यमान आत्मनोऽन्यत्वादनात्मभूत इत्यभि-धोयते। तन्निमित्तो भावयोगो वीर्यान्तरायक्कानदर्शनावरणक्षयोपश्मनि-मित्त आत्मनः प्रसादश्चात्मभूत इत्यात्यामईति। = (ज्ञान दर्शनरूप उप-योगके प्रकरणमें) आत्मासे सम्बद्ध शरीरमें निर्मित चक्षु आदि इन्द्रियों आत्मभूत बाह्यहेतु हैं और प्रदीप आदि अनात्मभूत बाह्य हेतु हैं। मनवचनकायकी वर्गणाओं के निमित्तसे होनेवाला आत्मप्रदेश परि-स्पन्दन रूप द्रव्य योग अन्तः प्रविष्ट होनेसे आभ्यन्तर अनात्मभूतहेतु है तथा द्रव्ययोगनिमित्तक ज्ञानादिरूप भावयोग तथा वीर्यान्तराय तथा ज्ञानदर्शनावरणके क्षयोपशमके निमित्तसे उत्पन्न आत्माकी विशुद्धि आभ्यन्तर आत्मभूत हेतु है।

# २. उपादान कारणकार्य निर्देश

### निश्चयसे कारण व कार्यमें अभेद हैं

रा.वा/१/३३/१/६५/५ न च कार्यकारणयोः कृश्चिद्र्पभेदः तदुभयमेका-कारमेव पर्वाङ्गुलिद्रव्यवदिति द्वव्याधिकः। =कार्य व कारणमे कोई भेद नहीं है। वे दोनों एकाकार ही हैं। जैसे—पर्व व अंगुली। यह द्वव्याधिक नय है।

ध.१२/४.२, ८, ३/३ सब्बस्स सचकलापस्स कारणादो अभेदो सत्तादीहितो त्ति णए अवलं त्रिज्ञमाणे कारणादो कज्जमभिण्णं । . . . . कारणे कार्यम-स्तीति विवक्षातो वा कारणात्कार्यमभिन्नस् । — सत्ता अदिकी अपेशा सभी कार्यकलापका कारणसे अभेद है । इस नयका अवलम्बन करने पर कारणसे कार्य अभिन्न है, तथा कार्यसे कारण भी अभिन्न है । . . . . अथवा 'कारणमें कार्य है' इस विवक्षासे भी कारणसे कार्य अभिन्न है । (प्रकृतमें प्राण प्राणिवियोग और वचनकलाप चूँ कि ज्ञानावरणीय बन्धके कारणभूत परिणामसे उत्पन्न होते है अतएन वे उससे अभिन्न हैं। इसो कारण वे ज्ञानावरणीयनन्धके प्रत्यय भी सिद्ध होते हैं)। स सा,/आ./हं निश्चयत कर्मकरणयोरभिन्नत्वात् यद्योन क्रियते तत्त-देवेति कृत्वा, यथा कनकपत्रं कनकेन क्रियमाणं कनकमेव न त्वन्यत् । =िनश्चय नयसे कर्म और करणकी अभिन्नता होनेसे जो जिससे किया जाता है (होता है) वह वही है - जैसे सुवर्णपत्र सुवर्णसे किया जाता होनेसे सुवर्ण ही है अन्य कुछ नहीं है।

### २. द्रव्यका स्वभाव कारण है और पर्याय कार्य है

श्लो वा/२/१/०/१२/४४६/भाषाकार द्वारा उद्दधृत—यावन्ति कार्याणि तावन्तः प्रत्येकं वस्तुस्वभावाः । = जितने कार्य होते हैं उतने प्रत्येक वस्तुके स्वभाव होते हैं ।

न.च.वृ./३६०-३६१ कारणक ज्ञसहावं समयं णाऊण होइ उफायव्वं। कउजं सुद्धसद्धवं कारणभूदं तु साहणं तस्स ।३६०। सुद्धो कम्मखयादो कारणसमओ हु जीवसब्भावो। खय पुण सहावभाणे तम्हा तं कारणं भेयं।३६१। =समय अर्थात आत्माको कारण व कार्यरूप जानकर ध्याना चाहिए। कार्य तो उस आत्माका प्रगट होने वाला शुद्ध स्वरूप है और कारणभूत शुद्ध स्वरूप उसका साधन है।३६०। कार्य शुद्ध समय तो कर्मोंके क्षयसे प्रगट होता है और कारण समय जीव-का स्वभाव है। कर्मोंका क्षय स्वभावके ध्यानसे होता है इसलिए वह कारण समय ध्येय है। (और भी दे० कारण कार्य परमात्मा कारण कार्य समयसार)।

स.सा |आ./परि/क. २६५ के आगे-आत्मवस्तुमो हि ज्ञानमात्रत्वेऽप्यु-पायोपेश्रभावो विद्यत एव । तस्यैकस्यापि स्वयं साधकसिद्धरूपोभय-परिणामित्वात । तत्र यत्साधकं रूपं स उपायः यत्सिद्धं रूपं स उपयः । = आत्म वस्तुको ज्ञानमात्र होनेपर भी उसे उपायउपेय भाव है; न्पोंकि वह एक होनेपर भी स्वयं साधक रूपसे और सिद्ध रूपसे दोनों प्रकारसे परिणमित होता है (अर्थात् आत्मा परिणामी है और साधकत्व और सिद्धत्व ये दोनों परिणाम है) जो साधक रूप है वह उपाय है और जो सिद्ध रूप है वह उपेय है।

### ३. श्रिकाली द्रव्य कारण है और पर्याय कार्य

रा बा./१/३३/१/६६/४ अर्यते गम्यते निष्पाखते इत्यर्थकार्यम् । द्रवति गच्छतीति द्रव्यं कारणम् । चजो निष्पादन या प्राप्त किया जाये ऐसी पर्याय तो कार्य है और जो परिणमन करे ऐसा द्रव्य कारण है ।

न. च मृ./३६५ उप्पन्जंतो कन्जं कारणमण्या णियं तु जणयंतो । तम्हा इह ण विरुद्ध एकस्स व कारणं कन्ज ।३६५। = उत्पद्ममान कार्य होता है और उसको उत्पन्न करनेवाला निज आत्मा कारण होता है। इसलिए एक ही द्रव्यमें कारण व कार्यभाव विरोधको प्राप्त नहीं होते।

का.आ./मू./२३२ स सरूबरथो जीवो कउजं साहेदि वट्टमाणं पि। स्नेत्ते एकम्मि द्विदो णिय दव्वे संठिदो चेव १२३२। =स्वरूपमें, स्वक्षेत्रमे, स्वद्रवयमें और स्वकालमें स्थित जीव हो अपने पर्यायरूप कार्यको करता है।

### ४. पूर्व पर्याय विशिष्ट द्रव्य कारण है और उत्तर पर्याय उसका कार्य है

आ. मी./१८ कार्योरपाद. क्षयो हेतुनियमाञ्चक्षणात्पृथक् । न तौ जात्या-द्यवस्थानादनपेक्षा' खपुष्पवत् ।१८। —हेतु किह्ये उपादान कारण ताका क्षय किह्ए विमाश है सो ही कार्यका उत्पाद है। जाते हेतुके नियमते कार्यका उपजना है। ते उत्पाद विनाश भिन्न लक्षणते न्यारे न्यारे हैं। जाति आदिके अवस्थानते भिन्न नाहीं हैं—कथं चित अभेद रूप हैं। परस्पर अपेक्षा रहित होय तो आकाश पृष्पवत् अवस्तु होय। (अष्टसहन्नी/श्लो, १८)

- रा.वा/१/६/१४/३५/२५ सर्वेषामेव तेषां पूर्वीत्तरकालभाव्यवस्थाविशेषापणाभेदादेकस्य कार्यकारणशक्तिसमन्वयो न विरोधस्यास्पदमित्यविरोधसिद्धिः। = सभी वादी पूर्वावस्थाको कारण और उत्तराबस्थाको कार्यमानते है। अतः एक ही पदार्थमें अप्रनी पूर्व और उत्तर पर्यायकी दृष्टिसे कारण कार्य व्यवहार निर्विरोध रूपसे होता ही है।
- अष्टसहस्री/श्लो. १० टीकाका भावार्थ (द्रव्यार्थिक व्यवहार नयसे मिट्टी घटका उपादान कारण है। ऋजुसूत्र नयसे पूर्व पर्याय घटका उपादान कारण है। तथा प्रमाणसे पूर्व पर्याय विशिष्ट मिट्टी घटका उपादान कारण है।)
- श्लो. वा. २/१/०/१२/५३६/५ तथा सति रूपरसयोरेकार्थात्मकयोरेक-द्रव्यप्रत्यासन्तित्व लिङ्गलिङ्गिब्यवहारहेतु. कार्यकारणभावस्यापि नियतस्य तदभावेऽनुपपत्ते संतानान्तरवत् । = आप बौद्धोके यहाँ मान्य अर्थकियामें नियत् रहना रूप कार्यकारणभाव भी एक द्रव्य प्रत्यासन्ति नामक सम्बन्धके बिना नहीं बन सकता है। किसी एक द्रव्यमें पूर्व समयके रस आदि उत्तरवर्ती पर्यायोंके उपादान कारण हो जाते हैं। (श्लो.वा/पु.२/१/८/१०/५६६)
- अष्टसहस्रो/पृ.२९१ की टिप्पणी—नियतपूर्वसणवर्तित्वं कारणन्यसणम्। नियतोत्तरक्षणवर्तित्वं कार्यनक्षणम्। —नियतपूर्वक्षणवर्तीतो कारण होता है और नियत उत्तरक्षणवर्तीकार्य होता है।
- क पा,१/६२४६/२५१/३ पागभावो कारण । पागभावस्स विषासो वि दव्व-खेत्त-काल-भवावेश्खाए जायदे । ⇒ (जिस कारणसे द्रव्य कर्म सर्वदा विशिष्टपनेको प्राप्त नहीं होते हैं ) वह कारण प्राप्तभाव है । प्राप्तभाव को विनाश हुए बिना कार्यकी उत्पत्ति नहीं हो सकती है । और प्राप्तभावका विनाश द्रव्य क्षेत्र काल और भवको अपेक्षा लेकर होता है, (इसलिए द्रव्य कर्म सर्वदा अपने कार्यको उत्पन्न नहीं करते हैं ।)
- का.अ /मू./२२२-२२३ पुक्यपरिणाभजुत्तं कारणभावेण बहुदे दब्धं। उत्तर-परिणामजुदं तं चिय कर्जं हवे णियमा १२२२। कारणकज्जविसेसा तीम्च वि कालेमु हुंति बत्थूणं। एवकेक्किम्म य समए पुब्बुत्तर-भावमा-सिज्ज १२२३। = पूर्व परिणाम सहित द्रव्य कारण रूप है और उत्तर परिणाम सहित द्रव्य नियमसे कार्य रूप है १२२२। वस्तुके पूर्व और उत्तर परिणामोंको लेकर तीनों ही कालोंमें प्रत्येक समयमें कारणकार्य भाव होता है १२२३।
- सा./ता. वृ /१११/१६=/१० मुक्तारमनां य एव…मोक्षपर्यायेण भव उत्पादः स एवः निश्चयमोक्षमार्गपर्यायेण विलयो विनाशस्तौ च मोक्षपर्यायमोक्षमार्गपर्यायौ कार्यकारणरूपेण भिन्नौ । = मुक्तारमाओं-की जो मोक्ष पर्यायका उत्पाद है वह निश्चयमोक्षमार्गपर्यायका निलय है। इस प्रकार अभिन्न होते हुए भी मोक्ष और मोक्षमार्गरूप दोनों पर्यायोंमें कार्यकारणरूपसे भेद पाया जाता है (प्र. सा. ता. वृ /८/१०/११) (और भो देखों) — 'समयसार' व 'मोक्षमार्ग/३/३'

# ५. एक वर्तमानमात्र पर्याय स्वयं ही कारण है और स्वयं ही कार्य है--

रा. वा./१/३३/१/१५/६ पर्याय एवार्यः कार्यमस्य न द्रव्यम्। अतीतानाय-तयोविनष्टानुत्पन्नत्वेन व्यवहाराभावात्, स एवैकः कार्यकारणव्यप-देशमार्गात् पर्यायाधिकः। =पर्याय ही है अर्थ या कार्यः जिसका सो पर्यायाधिक नय है। उसकी अपेक्षा करनेपर अतीत और अनागत पर्याय विनष्ट व अनुरुद्ध होनेके कारण व्यवहार योग्य ही नहीं हैं। एक वर्तमान पर्यायमें ही कारणकार्यका व्यपदेश होता है।

### ६. कारणकार्यमें कथंचित् मेदाभेद

आप्त. मो./६८ नियमाह्रक्षणात्पृथक् । ⇒पूर्वोत्तर पर्याय विशिष्ट वे उत्पाद व विनाश रूप कार्यकारण क्षेत्रादि से २व होते हुए भी अपने-अपने लक्षणो से पृथक् है। आप्त. मी./१-१४ (कार्य के सर्वथा भाव या अभाव का निरास ) आप्त. मी./२४-३६ (सर्वथा अद्वेत या पृथक्तवका निराकरण)

आप्त. मी /३७-४४ (सर्वथा नित्य व अनित्यत्वका निराकरण)

आप्त. मी./१७-६० (सामान्यरूपसे उत्पाद व्ययरहित है, विशेषरूपसे वही उत्पाद व्ययसहित है)

आप्त. मी /६१-७२ ( सर्वथा एक व अनेक पक्षका निराकरण )

- श्लो ना.! राशांशिश्याध्वश्यक्षित विकासित पूर्वे रसादिपर्यायाः पर-रसादिपर्यायाणामुपादानं नान्यत्र इत्ये वर्तमाना इति नियमस्तेषा-मेकद्रव्यतादारम्यविरहे कथंचितुपपद्यः। =िकसी एक द्रव्यमें पूर्व समयके रस आदि पर्याय उत्तरवर्ती समयमें होनेवाले रसादिपर्यायों-के उपादान कारण हो जाते है, किन्तु दूसरे द्रव्यमें वर्त रहे पूर्व-समयवर्ती रस आदि पर्याय इस प्रकृत द्रव्यमें होनेवाले रसादिक उपादान कारण नहीं है। इस प्रकार नियम करना उन-उन रूपा-दिकोंके एक द्रव्य तादारम्यके विना कैसे भी नही हो सकता।
- य. १२/४, २, ८, ३/२८०/३ सन्त्रस्स कज्जकलावस्स कारणादो अभेदो सत्तादोहितो न्ति णए अवलं बिज्जमाणे कारणादो कञ्जमभिण्णं, कज्जादो कारणं पि, असदकरणाद उपादानग्रहणात, सर्वसंभवाभावात, शक्तस्य शक्यकरणात, कारणभावाच्च । सत्ता आदिकी अपेक्षा सभी कार्यकलाप कारणसे अभेद हैं। इस (द्रव्यार्थिक) नयका अवलम्बन करनेपर कारणसे कार्य अभिन्न हैं तथा कार्यसे कारण भी अभिन्न हैं, व्योक्ति—१ असत् कार्य कभी किया नहीं जा सकता, २. नियत उपादानकी/ अपेक्षा की जाती है, ३. किसी एक कारणसे सभी कार्य उत्पन्न नहीं हो सकते, ४, समर्थकारणके द्वारा शक्य कार्य ही किया जाता है, ४, तथा असत् कार्यके साथ कारणका सम्बन्ध भी नहीं बन सकता।
- नोट--(इन सभी पक्षोंका ग्रहण उपरोक्त आग्नमीमांसाके उद्धरणों में तथा उसीके आधारपर (ध. १६/१७-३१) में विशद रीतिसे क्या गया है)
- न. च. वृ /३६६ उप्पज्जंती कल्जं कारणमध्या णियं तु जणयंती । तम्हा इह ण विरुद्ध एकस्स वि कारणं कल्जं ।३६६। = उत्पद्यमान पर्याय तो कार्य है और उसको उपपन्न करनेवाला आत्मा कारण है, इसिल्ए एक ही द्वायमें कारणकार्य भावका भेद विरुद्ध नहीं है।
- द्र. सं./टी./३७/६७-६८ उपादानकारणमि मृष्मयकलशकार्यस्य मृहिषण्डस्थासको शकुश्चलो पादानकारणविद्वि च कार्यादेकदेशेन भिन्नं
  भवति । यदि पुनरेकान्तेनो पादानकारणस्य कार्येण सहाभेदो भेदो वा
  भवति तर्हि पूर्वोक्तसुत्रण मृत्तिकादृष्टान्तद्वयवत्कार्यकारणभावो न
  घटते । चपादान कारण भी मिट्टोरूप घट कार्यके प्रति मिट्टीका
  पिण्ड, स्थास, कोश तथा कुश्चलरूप उपादान कारणके समान (अथवा
  सुवर्णकी अधस्तन व अपरितन पाक अवस्थाओं वत् ) कार्यसे एकदेश भिन्न होता है । यदि सर्वथा उपादान कारणका कार्यके साथ
  अभेद वा भेद हो तो उपरोक्त सुवर्ण और मिट्टीके दो दृष्टान्तों की
  भाँति कार्य और कारण भाव सिद्ध नहीं होता ।

### ३. निमित्त कारणकार्य निर्देश

### ९. मिश्र गुणों व द्रव्योंमें भी कारणकार्य माद होता है

रा. वा./१/२०/३-४/००/३३ कश्चिदाह — मतिपूर्व श्रुतं तदिष मत्यात्मकं प्राप्नोति, कारणगुणानुविधानं हि कार्यं दृष्टं यथा मृत्निमित्तो घटो मृदात्मकः । अथातदात्मकिमध्यते तत्पूर्वकत्वं तिर्हि तस्य होयते इति ।३। न वेष दोषः । कि कारणम् । निमित्तमात्रवाद् दण्डादिवत् मित्तिपण्ड एव बाह्यदण्डादिनिमित्तापेक्ष आभ्यन्तरपरिणामसांनिध्याद् घटो भवति न दण्डादयः, इति दण्डादीनां निमित्तमात्रवम् । तथा पर्यायिपयीययोः स्यादन्यत्वाद् आत्मन स्वयमन्तःश्रुतभवनपरि-

णामाभिमुरुषे मतिज्ञानं निमित्तमात्रं भवति अती बाह्यमति-ज्ञानादिनिमित्तापेक्ष आत्मैव⋯शुतभवनपरिणामाभिमुख्यात् श्रुती-भवति, न मतिज्ञानस्य श्रुतीभवनमस्ति तस्य निमित्तमात्रत्वात्। =प्रश्न-जैसे मिट्टीके पिण्डसे नना हुआ घड़ा मिट्टी रूप होता है, जसी तरह मतिपूर्वक श्रुत भी मतिरूप ही होना चाहिए अन्यथा उसे मतिपूर्वक नहीं कह सकते! उत्तर-मतिज्ञान श्रुतज्ञानमें निभित्तमात्र है, उपादान नहीं। उपादान तो शुत पर्यायसे परिणत होनेवाला आत्मा है। जैसे मिट्टी ही बाह्य दण्डादि निमित्तींकी अपेक्षा रखकर अभ्यन्तर परिणामके साम्निध्यसे घड़ा बनती है, परन्त्र दण्ड आदिक घडा नहीं बन जाते और इसलिए दण्ड आदिकोंको निमित्त-मात्रपना प्राप्त होता है। उसी प्रकार पर्यायी व पर्यायमें कथंचित अन्यस्व होनेके कारण आत्मा स्वयं ही जब अपने अन्तरंग शुतज्ञान-रूप परिणामके अभिमुख होता है तब मतिज्ञान निमित्तमात्र होता है। इसलिए बाह्य मतिज्ञानादि निमित्तोंकी अपेक्षा रखकर आरमा ही श्रुतज्ञानरूप परिणामके अभिमुख होनेसे श्रुतरूप होता है, मति-ज्ञान नहीं होता। इसलिए उसको निमित्तपना प्राप्त होता है। (स. सि./१/२०/१२०/८)

रलो. वा./२/१/०/१२/६६३/१६ सहकारिकारणेण कार्यस्य कथं तत्स्या-देकद्रव्यप्रत्यासत्तेरभावादिति चेत् कालप्रत्यासत्तिविशेषात् तत्सिद्धः: यदनन्तरं हि यदवश्यं भवति तत्तस्य सहकारिकारणमन्यत्कार्यमिति प्रतीतम् । = पश्न—सहकारी कारणोके साथ पूर्वोक्त कार्यकारण भाव केसे ठहरेगा, क्योंकि तहाँ एक द्रव्यकी पर्यायें म होनेके कारण एक द्रव्य नामके सम्बन्धका तो अभाव है । जत्तर—काल प्रत्यासत्ति नाम-के विशेष सम्बन्धसे तहाँ कार्यकारणभाव सिद्ध हो सकता है । जिससे अव्यवहित उत्तरकालमें नियमसे जो अवश्य उत्पन्न हो जाता है, वह उसका सहकारी कारण है और शेष दूसरा कार्य है, इस प्रकार कालिक सम्बन्ध सबको प्रतीत हो रहा है।

### २. उचित ही द्रव्यको कारण कहा जाता है, जिस किसी-को नहीं

श्लो. वा. ३/१/१३/४८/२२९/२४ तथा २२२/१६ स्मरणस्य हि न अनुभव-मात्रं कारणं सर्वस्य सर्वत्र स्वानुभूतेऽर्थे स्मरण-प्रसंगात । नापि दष्ट-सजातोयदर्शनं सर्वस्य दृष्टस्य हेतोर्क्यभिचारात्। तदविधावासनाः प्रहाणं तत्कारणमिति चेत्, सैव योग्यता स्मरणावरणक्षयोपदामलक्षणा तस्यां च सत्यां सदुषयोगिवशेषा वासना प्रमोध इति नाममात्रं भियते। =पदार्थीका मात्र अनुभव कर लेना ही स्मरणका कारण नहीं है. क्योंकि इस प्रकार सभी जीवोंको सर्वत्र सभी अपने अनुभूत विषयों के स्मरण होनेका प्रसंग होगा। देखे हुए पदार्थों के सजातीय पदार्थींको देखनेसे वासना उद्धबोध मानो सो भी ठीक नहीं है; नयों कि, इस प्रकार अन्वय व व्यतिरेको व्यभिचार आता है। यदि उस स्मरणीय पदार्थकी लगी हुई अविद्यावासनाका प्रकृष्ट नाश हो जाना उस स्मरणका कारण मानते हो तब तो उसीका नाम योग्यता हमारे यहाँ कहा गया है। वह योग्यता स्मरणावरण कर्मका क्ष्योप-शम स्वरूप इष्ट की गयी है, और उस योग्यताके होते संते श्रेष्ठ उप-योग विशेषरूप वासना ( तिब्ध ) को प्रमोध कहा जाता है। तब तो हमारे और तुम्हारे यहाँ केवल नामका ही भेद है।

पं. ध /छ./१६६,१०२ वैभाविकस्य भावस्य हेतुः स्यारसंनिकर्षतः। तत्र-स्थोऽप्यपरो हेतुर्न स्यार्त्तका नतेति चेत् ।११। बद्धः स्याइबद्धयोभिवः स्यादबद्धयोः। सानुकूत्तत्या बन्धो न बन्धः प्रतिकूलयोः ।१०२। =प्रश्न-यदि एकक्षेत्रावगाहरूप होनेसे वह यूर्त द्वव्य जीवके वैभाविक भावमें कारण हो जाता है तो खेद है कि वहीं पर रहने-वाला विस्तरोपच्य रूप अन्य द्वव्य समुदाय भी विभाव परिणमनका कारण क्यों नहीं हो जाता ! उत्तर-एक दूसरेसे बंधे हुए दोनोंके

भावको बद्ध कहते हैं और एक दूसरेसे नहीं बैंधे हुए दोनोके भावको अबद्ध कहते हैं, क्यों कि, जीवमें बन्धक शक्ति तथा कर्ममें बन्धनेकी शक्तिकी परस्पर अनुक्कार्ताई से बन्ध होता है, और दोनोंके प्रतिक्त होनेपर बन्ध नहीं होता है। १०२। अर्थात् बंधे हुए कर्म ही उदय आनेपर विभावमें निमित्त होते है, विस्रसोपचयरूप अबद्ध कर्म नहीं।

### कार्यानुसरण निरपेक्ष बाह्य वस्तु मात्रको कारण नहीं कह सकते।

- ध. २/१, १/४४४/३ "दब्बे दियाणं णिप्पत्ति पडुच्च के वि इस पाणे भणंति । तण्ण घडदे । कुदो । भाविदियाभावादो ।" = कितने ही आचार्य द्रव्येन्द्रियोंकी पूर्णताको (केवस्ती भगवात्के) दश प्राण कहते हैं, परन्तु उनका ऐसा कहना घटित नहीं होता है, क्योंकि संयोगि जिनके भावेन्द्रिय नहीं पायी जाती है ।
- प. मु./३/६१. ६३ न च पूर्वोत्तरचारिणोस्तावारम्यं तदुत्पत्तिर्वा काल-व्यवधाने तदनुपलव्धे ।६१। तद्ववापाराश्चितं हि तद्भावभावित्वम् ।६३। —पूर्वचर व उत्तरचर हेतु साध्यके कालमें नहीं रहते इसलिए उनका तादातम्य सम्बन्ध न होनेसे तो वे स्वभाव हेतु नहीं कहे जा सकते और तदुत्पत्ति सम्बन्ध न रहनेसे कार्य हेतु भी नहीं कहे जा सकते ।६१। कारणके सद्भावमें कार्यका होना कारणके व्यापारके आधीन है ।६३। दे मिथ्यादष्टि/२/६ (कार्यकालमें उपस्थित होने मात्रसे कोई पदार्थ कारण नहीं बन जाता)

### ४. कार्यानुसरण सापेक्ष ही बाह्य वस्तु कारण कह-काती है

आप्त. मी./४२ ययसत्सर्वथा कार्यं तन्मा जिन खपुष्पवत् । मोपादान-नियामो भून्माश्वासः कार्यं जन्मिन ।४२। = कार्यको सर्वथा असत् माननेपर 'यहो इसका कारण है अन्य नहीं' यह भी घटित नहीं होता, नयों कि इसका कोई नियामक नहीं है। और यदि कोई नियामक हो तो वह कारणमें कार्यके अस्तित्वको छोड़कर दूसरा भला कौन सा हो सकता है। (घ, १२/४, २, ८, ३/२८०/६) (ध १६/-६/२६)

रा. वा /१/१/११/१६/८ दृष्टो हि तोके छेत्तु हैं वदसाइ अर्थान्तरभूतस्य परशोः काठिन्यादिविशेषस्थापेतस्य सतः करणभावः। न च तथा ज्ञानस्य स्वरूपं पृथगुपलभामहे। कि हि परशोः देवदस्ताधि शितोद्यमानिपातनापेक्षस्य करणभावः, न च तथा ज्ञानेन कि चित्रकर्तृ साध्यं क्रियान्तरमपेक्ष्यमस्ति । किच तत्परिणामाभावात् । छेदन-कर्तृ साध्यं क्रियान्तरमपेक्ष्यमस्ति । किच तत्परिणामाभावात् । छेदन-क्रियापरिणतेन हि देवदस्तेन तिक्क्रियायाः साचित्र्ये नियुज्यमानः परशुः 'करणम्' इत्येतदयुक्तम्, न च तथा आत्मा ज्ञानिक्रयापरिणतः । ज्ञास प्रकार छेदनेवाले देवदस्तसे करणभूत फरसा कठोर तीक्ष्ण आदि रूपसे अपना पृथक् अस्तित्व रखता है, उस प्रकार (अप्य मौद्धोंके यहाँ ) ज्ञानका पृथक् सिद्ध कोई स्वरूप उपलब्ध नहीं होता जिससे कि उसे करण बनाया जाये। फरसा भी तम करण बनता है जब वह देवदसकृत उपर उठने और नीचे गिरकर लकड़ीके भीतर धुसने रूप व्यापारकी अपेक्षा रखता है, किन्तु (आपके यहाँ ) ज्ञानमें कर्ताके द्वारा की जानेवाली कोई क्रिया दिखाई नहीं देती, जिसकी अपेक्षा रखनेक कारण उसे करण कहा जा सके।

स्वयं छेदन कियानें परिणत देवदस्त अपनी सहायताके लिए फरसेको तेता है और इसीलिए फरसा करण कहलाता है। पर (आपके यहाँ) आत्मा स्वयं झान क्रिया रूपसे परिणति ही नहीं करता (वयों कि वे दोनों भिन्न स्वीकार किये गये हैं)।

- श्लो. वा. २/१/७/१३/४६३/२ यदनन्तरं हि यदवश्यं भवति तत्तस्य सहकारिकारणमितरस्कार्यमिति प्रतीतस्। =िजससे अन्यवहित उत्तरकालमें नियमसे जो अवश्य उत्पन्न होता है, वह उसका सहकारी कारण है और दूसरा कार्य है।
- स. सा./आ./८४ बहिट्यांप्यव्यापकभावेन कलशसंभवानुकूलं व्यापारं कुर्वाणः कलशकृततोयोपयोगजां तृष्ठि भाव्यभावकभावेनानुभवंश्च कुलालः कलशं करोत्यनुभवति चेति लोकानामनादिरूढोऽस्ति ताबद्वचवहारः। = बाह्ममे व्याप्यव्यापक भावसे घड़ेकी उत्पत्तिमे अनुकूल ऐसे व्यापारको करता हुआ तथा घडेके द्वारा किये गये पानाके उपयोगसे उत्पन्न तृष्ठिको भाव्यभावक भावके द्वारा अनुभव करता हुआ, कुम्हार घड़ेका कर्ता है और भोक्ता है, ऐसा लोगोंका अनादिसे रूढ व्यवहार है।
- पं. का./ता. वृ./१६०/२३०/१३ निजशुद्धात्मतस्य सम्यग्थद्धानज्ञानानुष्ठानस्त्रेण परिणममानस्यापि सुवर्णपाषाणस्याग्निरिव निश्चयमोक्षमार्गस्य बहिरङ्गसाधको भवतोति सूत्रः । = अपने हो उपादान कारणसे स्वयमेव निश्चयमोक्षमार्गको अपेक्षा शुद्ध भावोसे परिणमता है वहाँ यह व्यवहार निमित्त कारणको अपेक्षा साधन कहा गया है। जैसे—सुवर्ण यद्यपि अपने शुद्ध पीतादि गुणोंसे प्रत्येक आँचमें शुद्ध चोखो अवस्थाको धरे हैं, तथापि बहिरंग निमित्तकारण अग्नि आदिक वस्तुका प्रयत्न है। तेसे हो व्यवहार मोक्षमार्ग है।

### ५, अनेक कारणींमें-से प्रधानका ही प्रहण करना न्याय है

स. सि,/१/२१/१२६ भवं प्रतीस्य क्षयीपश्चमः संजायत इति कृत्वा भवः
प्रधानकारणिनत्युपदिश्यते । = (भवप्रस्यय अवधिज्ञानमें यद्यपि
भव व क्षयोपश्चम दोनों ही कारण उपलब्ध हैं, परन्तु) भवका
अवलम्बन लेकर (तहाँ) क्षयोपश्चम होता है, (सम्यक्त्व व चारिवादि गुणोंकी अवेक्षासे नहीं)। ऐसा समक्तर भव प्रधान कारण है,
ऐसा उपदेश दिया जाता है। (कि यह अवधिज्ञान भव प्रत्यय है)।

### ४. कारण कार्य सम्बन्धी नियम

# १. कारण सदश ही कार्य होता है

- धः १/१, १, ४१/२७०/६ कारणानुरूषं कार्यिमिति न निषेद्धं पार्यते सकतनैयायिकलोकप्रसिद्धत्वाद् । = कारणके अनुरूप ही कार्य होता है, इसका निषेध भी तो नहीं किया जा सकता है, क्योंकि, यह बात सम्पूर्ण नैयायिक लोगोंमें प्रसिद्ध है।
- घ-१०/४,२,४,९७६/४३२/२ सन्बत्थकारणाणुसारिकउजुबलंभादो । = सन्न जगह कारणके अनुसार ही कार्य पाया जाता है ।
- न.च.वृ./३६८ की चूलिका-इति न्यायादुपादानकारणसद्दंगं कार्यं भवति । इस न्यायके अनुसार उपादान सदश कार्य होता है। (विशेष दे० 'समयसार')
- स.सा./आ./६८ कारणानुविधायीनि कार्याणीति कृत्वा यवपूर्वका यवा यवा एवेति। ⇒कारण जैसा ही कार्य होता है, ऐसा समफ कर जी पूर्वक होनेवाले जो जी (यव), वे जी (यव) ही होते है। (स.सा./ आ./१३०-१३०) (पं.स./पू./४०६)
- प्र.सा./ता.वृ./८/१०/११ उपादानकारणसदृशं हि कार्यमिति । = उपादान कारण सदृश ही कार्य होता है । (पं.का./ता.वृ./२३/४६/१४)
- स.म./२०/३०४/१८ उपादानानुरूपत्वाइ उपादेयस्य । = उपादेयस्य कार्य उपादीन कारण के अनुरूप होता है ।

# २. कारण सदश ही कार्य हो ऐसा कोई नियम नहीं

- स.सि./१/२०/१२० यदि मितपूर्वं श्रुतं तदिष मस्यारमकं प्राप्नोति 'कारण-सहशं हि लोके कार्यं हष्टम्' इति । नैतदैकान्तिकम् । दण्डादिकारणोऽयं घटो न दण्डाखात्मकः । = प्रश्न-यदि श्रुतज्ञान मितपूर्वक होता है; तो वह श्रुतज्ञान भी मत्यारमक ही प्राप्त होता है; क्योंकि लोकमें कारणके समान ही कार्य देखा जाता है। उत्तर-यह कोई एकान्त नियम नहीं है कि कारणके समान कार्य होता है। यद्यपि घटकी उत्पत्ति दण्डादिसे होती है तो भी दण्डाखारमक नहीं होता । (और भी दे० कारण/1/३/१)
- रा. वा/१/२०/१/७१/११ नायमेकान्तोऽस्ति—'कारणसदृशमेव कार्यम्' इति कुतः । तत्रापि सप्तभंगीसंभवात् कथम् । घटवत् । यथा घटः कारणेन मृत्यिण्डेन स्यात्सदृशः स्यान्न सदृशः इरयादि । मृदृद्रव्या-जीवानुपयोगा**द्यादेशाद् स्या**त्सदृशः, पिण्डघटसंस्थानादिप**र्याया**न देशात् स्यान्न सद्दशः । "यस्यैकान्तेन कारणानुरूपं कार्यम्, तस्य घट-पिण्डशिवकादिपर्याया उपालभ्यन्ते । किंच, घटेन जलधारणादि-व्यापारो न क्रियते मृत्यिण्डे तददर्शनात् । अपि च मृत्यिण्डस्य घट-त्वेन परिणामवड् घटस्यापि घटत्वेन परिणाम' स्यात् एकान्तसहरा-स्वाद । न चैवं भवति । अतो नैकान्तेन कारणसङ्शत्वम् ! = यह कोई एकान्त नहीं है कि कारण सदश ही कार्य हो। पुद्दगल द्रव्य-की दृष्टिसे मिट्टी रूप कारणके समान घड़ा होता है, पर पिण्ड और घट आदि पर्यायोंकी अपेक्षा दोनों विलक्षण हैं,यदि कारणके सदश ही कार्य हो तो वट अवस्थासे भी पिण्ड शिवक आदि पर्यार्थे मिलनी चाहिए। थीं। जैसे मृत्पिण्डमें जल नहीं भर सकते उसी तरह घड़ेमें भी नहीं भरा जाना चाहिए और मिट्टीकी भाँति घटका भी घट रूपसे ही परिणमन होना चाहिए, कपालखप नहीं। कारण कि दोनों सदृश जो हैं। परन्तु ऐसा तो कभी होता नहीं है अतः कार्य एकान्तसे कारण सहश नहीं होता।
- ध १६/१६/१० ण च एयंतेण कारणाणुसारिणा कज्जेण होद्दृढ्वं, मृह्यि-पिडाको मृहिप्रपिडं मोत्तृण घटघटी-सरावालिजरुष्ट्रियादीणमृणुष्पत्ति-प्यसंगादो । सुत्रण्णादो सुत्रण्णस्स घटस्सैव उप्पत्तिवंसणादो कारणाणु-सारि चेत्र कज्जं त्ति ण बोत्तुं जुत्तं, कृष्टिणादो, सुत्रण्णादो जलणादि-संजोगेण सुत्रण्णजलुष्पत्तिवंसणादो । कि च—कारणं व ण कज्जमुष्प-ज्ञित, सञ्ज्ञपणा कारणस्रुक्तमानण्णस्स उप्पत्तिविरोहादो । जिद् एयंतेण [ण] कारणाणुसारि चेत्र कज्जमुष्पज्जिद हो मुत्तादो पोग्गल-दृज्जादो अमुत्त्रस्स गयणुष्पत्ती होज्ज, णिच्चेपणादो पोग्गलदृज्जादो सचेपणस्स जीवद्व्यस्स वा उप्पत्ती पावेज्ज । ण च एवं, तहाणुब-संभादो । तम्हा कारणाणुसारिणा कज्जेण होद्द्विसिद्वं। एस्थ परि-

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

हारो बुचरे - होदु णाम केण वि सरूवेण कउजस्स कारणाणुसारित्तं, ण सञ्बप्पणाः, उप्पादवय-द्विदिलक्खणाणं जीव-पोग्गल-धम्माधम्म-कालागासदव्याणं सगवहसे सियमुणा विणाभावि सयलगुणाणमपरि-श्वारम परजायंतरगमणदं समादो । = 'कारणानुसारी ही कार्य होना चाहिए, यह एकान्त नियम भी नहीं है, नयों कि मिट्टीके पिण्डसे मिट्टीके पिण्डको छोडकर घट, घटी, शराब, अल्जिर और उष्टिका आदिक पर्याय विशेषोंकी उत्पत्ति न हो सकनेका प्रसंग अनिवार्य होगा। यदि कहा कि सुवर्णसे सुवर्णके घटकी हो उत्पत्ति देखी जानेसे कार्य कारणानुसारी ही होता है, सो ऐसा कहना भी योग्य नहीं है; क्यों कि, कठोर सुवर्ण से अग्नि आदिका संयोग होनेपर मुत्रर्ण जलको उत्पत्ति देखी जाती है। इसके अतिरिक्त जिस प्रकार कारण उत्पन्न नहीं होता है उसी प्रकार कार्य भी उत्पन्न नहीं होगा, क्योंकि कार्य सर्वात्मना कारणरूप ही रहेगा, इसलिए उसकी उत्पत्तिका विरोध है। प्रश्न - यदि सर्वथा कारणका अनुसरण करनेवाला हो कार्य नहीं होता है तो फिर मूर्त पुद्रगत द्रव्यसे अमुर्त आकाशकी उत्पत्ति हो जानी चाहिए। इसी प्रकार अचेतन पुरुगत द्रव्यसे सचेतन जीव द्रव्यकी भी उत्पत्ति पायी जानी चाहिए। परन्तु ऐसा सम्भव नहीं है. क्यों कि, वैसा पाया नहीं जाता. इसलिए कार्य कारणानुसारी ही होना चाहिए ? उत्तर-यहाँ उपर्युक्त शंकाका परिहार कहते हैं। किसी विशेष स्वरूपसे कार्य कारणानुसारी भले ही हो परन्तु वह सर्वात्मस्वरूपसे वैसा सम्भव नहीं है; क्योंकि, उत्पाद, व्यय व धौव्य लक्षणवालें जीव, पुद्दगल, धर्म, अधर्म, काल और आकाश द्रव्य अपने विशेष गुणोंके अविनाभावी समस्त गुणोंका परित्याग न करके अन्य पर्यायको प्राप्त होते हुए देखे जाते हैं।

ध.१/४.१,४६/१४६/१ कारणानुगुणकार्यनियमानुप्तम्भातः । = कारणगुणा-नुसार कार्यके होनेका नियम नहीं पाया जाता ।

# ३. एक कारणसे सभी कार्य नहीं हो सकते

सांख्यकारिका/६ सर्व संभवाभावात । शक्तस्य श्वयकरणात । = किसी एक कारणसे सभी कार्योंकी उत्पत्ति सम्भव नहीं । समर्थ कारणके द्वारा शक्य कार्य ही किया जाता है । (ध.१२/४,२,८,११३/२८०/४)

### थ. परन्तु एक कारणसे अनेक कार्य अवदय हो सकते हैं

स.सि./६/१०/३२८/६ एककारणसाध्यस्य कार्यस्यानेकस्य दर्शनात सुरुयेऽपि प्रदोषादौ झानदर्शनावरणास्रवहेतवः । = एक कारणसे भी अनेक कार्य होते हुए देखे जाते हैं. इसजिए प्रदोषादिक (कारणों ) के एक समान रहते हुए भो इनसे झानावरण और दर्शनावरण दोनोंका आसव (स्प कार्य) सिद्ध होता है। (रा.वा/६/१०/१०-१२/५१८)

धः १२/४,२,२/२७०/१० कधमेगो पाणादिवादो अक्रमेण दोण्णं कज्जाणं सपादओ। ण एयादो एयादो मोर वादो वयव विभाज हाणसंचालणविक्षेतंत्रवित्विष्परकज्जाणमक्कमेणुष्पत्तिदंसणादो । कधमेगो
पाणादिवादो अणंते कम्मइयवर्त्वंधे णाणावरणीयस्र देण अक्रमेण
परिणमावेदि, बहुन्न एकस्स अक्रमेण बुत्तिविरोहादो। ण, एयस्स
पाणादिवादस्स अणंतसत्तिजुत्तस्स तदिवरोहादो। = १५० — प्राणातिपाति रूप एक हो कारण युगपद दो कार्यों का उत्पादक कैसे हो सकता
है। (अर्थाद कर्मको ज्ञानावरण रूप परिणमाना और जीवके साथ
उसका बन्ध कराना ये दोनों कार्य कैसे कर सकता है)। उत्तर—
नहीं, क्योंकि, एक मुद्दगरसे घात, अवयवविभाग, स्थानसंचालन
और क्षेत्रान्तरकी प्राप्तिरूप खप्पर कार्योंकी युगपद उत्पत्ति देखी
जाती है। प्रश्न—प्राणातिपात रूप एक हो कारण अनन्त कार्माण
स्कन्धोंको एक साथ ज्ञानावरणीय स्वरूपसे कैसे परिणमाता है,
क्योंकि, बहुतोंमें एककी युगपत वृत्तिका विरोध है। उत्तर—नहीं,

क्योंकि, प्राणातिपातरूप एक ही कारणके अनन्त शक्तियुक्त होनेसे वैसा होनेमें कोई विरोध नहीं आता। (और भी दे० वर्गणा/२/६/३ में ध./११)

### एक कार्यको अनेकों कारण चाहिए

स.सि./१/१७/२०३/३ भूमिजलादीन्येव तत्प्रयोजनसमर्थानि नार्थो धर्मा-धर्माभ्यामिति चेत । न साधारणाश्रय इति विशिष्योक्तत्वात । अनेककारणसाध्यत्वाच्चैकस्य कार्यस्य । न्यश्चन-धर्म और अधर्म द्रव्यके जो प्रयोजन हैं, पृथिवी और जल आदिक ही उनके करनेमें समर्थ है, अत धर्म और अधर्म द्रव्यका मानना ठीक नहीं है ! उत्तर-नहीं, क्योंकि धर्म और अधर्म द्रव्य गति और स्थितिके साधारण कारण है । यह विशेष रूपसे कहा गया है । तथा एक कार्य अनेक कारणोंसे होता है, इसांलए धर्म और अधर्म द्रव्यका मानना ठीक है ।

रा.वा/६/१९/३१/४६४/२६ इह लोके कार्यमनेकोपकरणसाध्यं दृष्ट्म, यथा
मृत्पिण्डो घटकार्यपरिणामश्राप्ति प्रति गृहीताभ्यन्तरसामर्थ्यः बाह्यकुलालदण्डचकसूत्रोदककालाकाशाद्यनेकोपकरणापेक्षः घटपर्यायेणाविभवति, नेक एव मृत्पिण्डः कुलालादिबाह्यसाधनसंनिधानेन निना
घटात्मनाविर्धावतुं समर्थः। इस लोकमें कोई भी कार्य अनेक
कारणोंसे होता देखा जाता है, जैसे मिट्टीका पिण्ड घट कार्यस्य
परिणामकी प्राप्तिके प्रति आभ्यन्तर सामर्थ्यको ग्रहण करके भी, बाह्य
कुम्हार, दण्ड चक्र, होरा, जल, काल ब आकाशादि अनेक कारणोंकी
अपेक्षा करके ही घट पर्यायस्यपेसे उत्पन्न होता है। कुम्हार आदिक
बाह्य साधनोकी सन्निधिके बिना केवल अकेला मिट्टीका पिण्ड घटस्थसे उत्पन्न होनेको समर्थ नहीं है।

पं का/ता वृ./२१/६२/४ गतिपरिणतेर्धर्मह्रव्यं सहकारिकारणं भवित काल-ह्रव्यं च, सहकारिकारणानि बहुन्यिप भविन्त यतः कारणाइ घटो-पत्तौ कुम्भकारचक्रचोवरादिवत्, मतस्यादीमां जलादिवत्, मनुष्याणां शकटादिवत्, विद्याधराणां विद्यामन्त्रौषधादिषत्, देवानां विमानव-दिर्यादि कालद्रव्यं गितकारणम् ।=गितरूप परिणतिमें धर्मद्रव्य भी सहकारी है और कालद्रव्य भी । सहकारीकारण बहुत होते है जैसे कि घड़ेकी उत्पत्तिमें कुम्हार, चक्र, चोवर आदि, मछली आदिकोंको जल आदि, मनुष्योको रथ आदि, विद्याधरोंको विद्या, मन्त्र, औषधि आदि तथा देवोंको विमान आदि । अतः कालद्रव्य भी गतिका कारण है । (प.प./टी./२/२३), (इ.स./टी./२१/७१/१२)

पं.ध./प्र./४०२ कार्य प्रतिनियतत्वाद्धे तुद्दैतं न ततोऽतिरिक्त चेत्। तन्न यतस्तिन्नियमग्राहकमित्र न प्रमाणिमह । —कार्यके प्रति नियत होने-से उपादान और निमिक्त रूप दो हेतु ही है, उससे अधिक नहीं है, यदि ऐसा कहो तो यह कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि, यहाँ पर उन दो हेतुओं के ही माननेरूप नियमका ग्राहक कोई प्रमाण नहीं है। ४०२। (पं.ध /पू /४०४)

# ६. एक ही प्रकारका कार्य विभिन्न कारणींसे ही सकता है

घ.७/२,१,१७/६१/५ ण च एवकं कज्ज एकादो चेव कारणादो सव्वस्थ जण्यज्जिदि, खइर-सिंसव-धव-धव-धव-मण-गोमय-सूरपर-सुज्जकंतिहितो समुप्यज्जमाणेकाग्निकज्जुवन्तंभा। = एक कार्य सर्वत्र एक ही कारणसे जस्पन्न नहीं होता, क्योंकि खदिर, शोसम, धौ, धामिन, गोमर, सूर्यकिरण, व सूर्यकान्तमणि, इन भिन्न-भिन्न कारणोंसे एक अग्नि-रूप कार्य उत्पन्न होता पाया जाता है।

घ,१२/४,२,८,११/२८६/११ कथमेयं कउजमणेगे किया उप्यक्जदे । ण, एगादो सुंभारादो उप्यण्णघडस्स अण्णादो वि उप्यक्ति दंसणादो । पुरिसं पृष्ठि प्रथ पुध उप्पज्जमाणा कुंभोदंचणसराक्षादछो दीसंति ति चै। ण, एरथ वि कमभाविकोधादीहितो उप्पन्जमाणणाणावरणीयस्स दव्वादिभेदेण भेदुवलंभादो । णाणावरणीयसमाणत्त्रणेण तदेवकं चे । ण, बहुहिंसो समुप्यज्जमाणघडाणं पि घडभावेण एयत्त्वलंभादो। =प्रश्न-एक कार्य अनेक कारणोंसे कैसे उत्पन्न होता है। (अर्थात् अनेक प्रत्ययों से एक ज्ञानावरणीय ही वेदना कैसे उत्पन्न होती है)। उत्तर-नहीं, क्योंकि. एक कुम्भकारसे उत्पन्न किये जानेवाले घटकी उत्पत्ति अन्यसे भी देखी जाती है। प्रश्न - पुरुष भेदसे पृथक्-पृथक् उत्पन्न होने वाले कुम्भ, उदंच, व शराव आदि भिन्त-भिन्न कार्य देखे जाते हैं (अथवा पृथक्-पृथक् व्यक्तियोसे बनाये गये घड़े भी कुछ न कुछ भिन्न होते हो हैं।)? उत्तर—तो यहाँभी क्रमशाबी क्रीधादिकोंसे उत्पन्न होने वाले ज्ञानावरणीयकर्मका द्रव्यादिकके भेदसे भेद पाया जाता है। प्रश्न--ज्ञानावरणीयव्यकी समानता होनेसे बहु (अमेक भेद स्थप होकर भी) एक ही है ' उत्तर-इसी प्रकार यहाँ भी बहुतोंके द्वारा उत्पन्न किये जाने वाले घटोके भी घटत्व रूप-से अभेद पाया जाता है।

### कारण व कार्य पूर्वीत्तर काळवर्ती ही होते हैं

श्लो. बार/१/४/२३/१२१/१६ य एव आस्मनः कर्मबन्धविनाशस्य कालः स एव केश्लरवारूयमोक्षोरपादस्येति चेत्, न, तस्यायोगकेवलिचरम-समयत्वविरोधात पूर्वस्य समयस्यैव तथात्वापत्तः। = यदि इस उपा-न्त्य समयमें होने वाली निर्जराको भी मोक्ष कहा जायेगा तो उससे भी पहले समयमें परमनिर्जरा कहनी पड़ेगी। क्योंकि कार्य एक समय पूर्वमें रहना चाहिए। प्रतिबन्धकोंका अभावरूप कारण भले कार्यकालमें रहता होय किन्तु प्रेरक या कारक कारण तो कार्यके पूर्व समयमें विद्यमान होने चाहिए—(ऐसा कहना भी ठीक नहीं है) क्योंकि इस प्रकार द्विचरम, जिचरम, चतुश्चरम आदि समयोंमें मोक्ष होनेका प्रसंग हो जायेगा; कुछ भी व्यवस्था नहीं हो सकेगी। अतः यही व्यवस्था होना ठीक है कि अयोग केवलीका चरम समय ही परम निर्जराका काल है और उसके पीछेका समय नोक्षका है।

घ.१/१,१,४७/२७६/७ कार्यकारणयोरेककालं समुत्पत्तिविरोधात् । चकार्य और कारण इन दोनोंकी एक कालमें उत्पत्ति नहीं हो सकती है।

ध.१/४,१.१/३/८ ण च कारणपुञ्चकासभावि कज्जमित्थे, अणुवसंभादो । क्कारणसे पूर्व कासमें कार्य होता नहीं है, क्योंकि वैसा पाया नहीं जाता।

स्या.म./१६/१६६/२२ न हि युगपदुत्पद्यमानयोस्तयोः सव्येत्रगोविषाण-योरिव कारणकार्यभावो युक्तः । नियतप्राक्षालभावित्वात् कारणस्य । नियतोत्तरकालभावित्वात् कार्यस्य । एतदेवादुः न तुल्यकालः फल-हेतुभाव इति । फलं कार्यं हेतुः कारणस्, तयोभीवः स्वरूपस्, कार्य-कारणभावः । स तुल्यकालः समानकालो न युज्यत इत्यर्थः । — प्रमाण और प्रमाणका फल बौद्ध लोगोके मत्तमें गायके बार्ये और दाहिने सींगोंकी तरह एक साथ उत्पन्न होते हैं, इसलिए उनमें कार्यकारण सम्बन्ध नहीं हो सकता । क्योंकि नियत पूर्वकानवर्ती तो कारण होता है और नियत उत्तरकालवर्ती उसका कार्य होता है। फल कार्य है और हेतु कारण । उनका भाव या स्वरूप हो कार्यकारण भाव है। वह तुल्यकालमें नहीं हो सकता ।

### ८. कारण व कार्यमें ज्यासि आवश्यक होती है

व्यतिरेक कार्यके व्यवस्थित होते हैं, अर्थात् जो जिसका कारण होता है उसके साथ अन्वय व्यतिरेक अवश्य पाया जाता है।

ध /पु. ७/२, १, ७/१०/१ जस्स अण्ण-विदिरेगेहि णियमेण जस्सण्यम् विदिरेगा उवलं भंति तं तस्स कज्जिमवरं च कारणं। = जिसके अन्वय और व्यतिरेकके साथ नियमसे जिसका अन्वय और व्यतिरेक पाये जावें वह उसका कार्य और दूसरा कारण होता है। (ध./८/३, २०/४१/३)।

ध./१२/४, २, ८, १३/२८१/४ यद्यास्मन् सस्येव भवति नासति तत्तस्य कारणमिदि न्यायात्मजी जिसके होनेपर ही होता **है न होने पर मही वह उ**सका कारण होता है, ऐसा न्याय है। (ध./१४/४, ६, १३/१/२)

# कारण अवश्य कार्यका उत्पादक हो ऐसा कोई नियम नहीं

घ./१२/४, २, ८, १३/२८६/८ नावश्यं कारणानि कार्यवन्ति भवन्ति, कुम्भमकुर्वस्यपि कुम्भकारे कुम्भकारव्यवहारोपलम्भात्। = कारण कार्यवाले अवश्य हों ऐसा सम्भव नहीं, क्योंकि, घटको न करनेवाले भी कुम्भकारके लिए 'कुम्भकार' शब्दका व्यवहार पाया जाता है।

भ. खा./बि/१६४/४१०/६ न चावश्यं कारणानि कार्यबन्ति । धूमजन-यतोऽप्यग्नेर्दर्शनात् काष्ठाद्यपेक्षस्य । ककारण अवश्य कार्यवान् होते ही हैं, ऐसा नियम नहीं है, काष्ठादिकी अपेक्षा रखनेवाला अपिन

धूमको उत्पन्न करेगा हो, ऐसा नियम नहीं।

न्या. दी./३/९६६/६६ ननु कार्यं कारणानुमापकमस्तु कारणाभावे कार्य-स्यानुपपत्तेः। कारणं तु कार्यभावेऽपि संभवति, अथा धूमाभावेऽपि विद्वाः सुत्रतीतः। अतएव विद्वानं धूमं गमयतीति चैतः, तक्षः अप्मी-लितशक्तिकस्य कारणस्य कार्याव्यभिचारित्वेन कार्यं प्रति हेतुत्वा-विरोधात्। =प्रश्न-कारण तो कार्यका ज्ञापक (जनानेवाला) हो सकता है, क्योंकि कारणके विना कार्य नहीं होता किन्तु कारण कार्यके विना भी सम्भव है, जैसे-धूमके बिना भी अप्नि देखी जाती है। अतएव अप्नि धूमकी गमक नहीं होती, (धूम हो अग्नि-का गमक होता है), अत' कारणरूप हेतुको मानता ठीक नहीं है। उत्तर-नहीं, जिस कारणकी शक्ति प्रकट है-अप्रतिहत है, यह कारण कार्यका व्यभिचारी नहीं होता है। अत' (उत्पादक न भी हो, पर) ऐसे कारणको कार्यका ज्ञापक हेतु माननेमें कोई दोष नहीं है।

दे. मंगल/२/६ (जिस प्रकार औषधियोंका औषधित्व व्याधियोंके शमन न करनेपर भी नष्ट नहीं होता इसी प्रकार मंगलका मंगलपना बिच्नों-का नाश न करनेपर भी नष्ट नहीं होता)।

# १०. कारण कार्यका उत्पादक न ही हो यह भी कोई नियम नहीं

धः [१/४, १, ४४] ११७ | १० ण च कारणाणि कर्ज ण जलें ति चेवेति णियमो अत्थि, तहाणुवलंभादो । = कारण कार्यको उत्पन्न करते ही नहीं हैं, ऐसा नियम नहीं है, क्यों कि, वैसा पाया नहीं जाता। अतएव किसी कालमें किसी भी जीवमें कारणकताप सामग्री निश्चय-से होना चाहिए।

# ११. कारणकी निवृत्तिसे कार्यकी भी निवृत्ति हो ऐसा कोई नियम नहीं

रा. वा./१०/३/१/६४२/१० नायमेकान्तः निमित्तापापे नैमित्तिकानी निवृत्तिः इति । =निमित्तके अभावमें नैमित्तिकका भी अभाव हो ही ऐसा कोई नियम नहीं है। (जैसे दीपक जला चुकनेके पश्चाद उसके कारणभूत दियासलाईके कुफ जानेपर भी कार्यभूत दीपक बुफ नहीं जाता )।

### १२. कदाचित् निमित्तसे विपरीत भी कार्यकी सम्मावना

ध./१/१, १, ६०/२८३/६ किमिति केवलिनो वचनं संशयानध्यवसाय-जनकमिति चेरस्वार्थानन्त्याच्छ्रोतुरावरणक्षयोपशमातिशयाभावात । चकेवलीके ज्ञानके विषयभूत पदार्थ अनन्त होनेसे और श्रोताके आवरण क्षयोपशम अतिशयतारहित होनेसे केवलीके वचनोके निमित्तसे (भी) संशय और अनध्यवसायकी उत्पत्ति हो सकती है।

# II. उपादान कारणकी मुख्यता गौणता

### १. उपादानकी कथंचित् स्वतन्त्रता

#### १. अन्य अन्यको अपने रूप नहीं कर सकता

यो. सा./अ./१/४६ सर्वे भावाः स्वस्वभावव्यवस्थिताः। न श्वत्यन्तेऽ-न्यथा कर्तुं ते परेण कदाचन १४६। = समस्त पदार्थ स्वभावते ही अपने स्वस्त्पमें स्थित हैं, वे कभी पर पदार्थते अन्यथा रूप नहीं किये जा सकते अर्थात् कभी पर पदार्थ उन्हें अपने रूपमें परि-णमन नहीं करा सकता।

#### २. अन्य स्वयं अन्य रूप नहीं हो सकता

रा. बा./१/६/१०/४६/२० मनश्चेन्द्रियं चास्य कारणमिति चेत्; न; तस्य तच्छक्रयभावास्। मनस्तावन्न कारणम् विनष्टस्वात्। नेन्द्रियमप्य-तीतम्; तत एव। = मनस्त्य इन्द्रियको ज्ञानका कारण कहना उचित नहीं है, क्योंकि उसमें वह शक्ति ही नहीं है। 'छहों ज्ञानोंके लिए एक क्षण पूर्वका ज्ञान मन होता है' यह उन बौद्धोंका सिद्धान्त है। इसलिए अतीतज्ञान रूप मन इन्द्रिय भी नहीं हो सकता। (विशेष देखों कर्ता/३)

### ३. निमित्त किसीमें अनहोनी शक्ति उत्पन्न नहीं करा सकता

- ध /१/१. १. १६३/४०४/१ न हि स्वतोऽसमर्थोऽन्यत' समर्थो भवत्यति-प्रसंगात । = (मानुषोत्तर पर्वतके उस तरफ देवींकी प्रेरणासे भी मनुष्योंका गमन नहीं हो सकता, क्योंकि ऐसा न्याय है कि ) जो स्वयं असमर्थ होता है वह दूसरोंके सम्बन्धसे भी समर्थ नहीं हो सकता।
- स. सा /आ /१९८-१९६ न हि स्वतोऽसती शक्तिः कर्तुमन्येन पार्यते। जो शक्ति (वस्सुमें ) स्वतः न हो उसे अन्य कोई नहीं कर सकता। (पं. ध./ड./६२)

### ४. स्वमाव यूसरेकी अपेक्षा नहीं करता

स. सा./आ /११६ न हि बस्तु शक्तय परमपृक्षन्ते। = बस्तुकी शक्तियाँ परकी अपेक्षा नहीं रखतीं।

प्र. सा./त. प्र./१६ स्वभावस्य तु परानपेक्षत्वादिन्दियेविनाध्यात्मनो ह्यानानन्दौ संभवतः । = (ह्यान और आनन्द आत्माका स्वभाव ही है: और) स्वभाव परकी अपेक्षा नहीं करता इसलिए इन्द्रियों के त्रिना भी (केवलङ्कानी) आत्माके ह्यान आनन्द होता है। (प्र. मा./त. प्र.)

### ५. और परिणमन करना द्रब्यका स्वभाव है

प्र. सा./पू /६६ सब्भावो हि सभावो गुणेहि सगगज्जएहि चित्तेहि। दन्तस्स सञ्दकालं उप्पादन्त्रयधुवत्तेहि।६६। —सर्व लोकमें गुण

- तथा अपनी अनेक प्रकारकी पर्यायोंसे और उत्पाद व्यय भीव्यसे इव्यका जो अस्तित्व है वह वास्तवमें स्वभाव है।
- प्र. सा /त. प्र./६६ गुणेभ्यः पर्यायेभ्यश्च पृथगचुपलभ्यमानस्य कर्तृ कर-णाधिकरणरूपेण द्रव्यस्वरूपमुपादाय प्रवर्तमानप्रवृत्तियुक्तिर्गणैः पर्या-येश्च अयदस्तित्वं स स्वभावः । चणे पुणों और पर्यायोसे पृथक् नहीं दिखाई देता, कर्ता करण अधिकरणरूपसे द्रव्यके स्वरूपको धारण करके प्रवर्त्तमान द्रव्यका जो अस्तित्व है, वह स्वभाव है ।

### ६. उपादान अपने परिणमनमें स्वतन्त्र है

- त. सा /पू /११ जं कुणइ भावमादा कसा स होदि तस्स भावस्स।
  कम्मत्तं परिणमदे तिम्ह सयं पुग्गलं द्व्यं। आरमा जिस भावको
  करता है, उस भावका वह कर्ता होता है। उसके कर्ता होनेपर पुद्गल
  द्रव्य स्वयं कर्म रूप परिणमित होता है। (स. सा./पू./००-०१);
  (स. सा./आ /१०५); (पु. सि. उ./१२); (और भी देखो कारण/III/२/१)।
- स मा./मू /११६ अहं सयमेव हि परिणमिंद कम्मभावेण पुरगलं दव्वं। जीवो परिणामयदे कम्मं कम्मन्तिमिंदि मिन्छा।११६। च्लाअवा यदि पुद्धगलद्रव्य अपने आप ही कर्मभावसे परिणमम करता है ऐसा माना जाये, तो जीव कर्मको अर्थात पुद्धगलद्रव्यको परिणमन कराता है यह कथन मिथ्या सिद्ध होता है ''ततः पुद्धगलद्रव्यं परिणामस्व-भावं स्वयमेवास्तु" अतः पुद्धगलद्रव्य परिणामस्वभावी स्वयमेव हो (आत्मस्याति)।
- प्र. सा /मू /१६ उन्जोगिवसुद्धो जो विगदावरणीतरायमोहरखो । भूदो सयमेवादा जादि पारं णेयभूदाणं ।१६। च जो उपयोग विशुद्ध है, वह आत्मा ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोह और अन्तराय रजसे रहित स्वयमेव होता हुआ ज्ञेयभूत पदार्थीके पारको प्राप्त होता है।
- प्र. सा./मू./ १६७ दुपदेसादी खंधा सुहुमा वा बादरा स संठाणा।
  पुढविजलतेउवाऊ सगपरिणामेहिं जायते। =िह्नप्रदेशादिक स्कन्ध
  जोकि सूक्ष्म अथवा बादर होते हैं और संस्थानों (आकारों) सहित
  होते हैं, वे पृथिवी, जल, तेज और वायुरूप अपने परिणामोंसे
  होते हैं।
- का. अ,/म् /२१६ कालाहनद्धि जुत्ता णाणा सत्तीहि संजुदा अत्था। परिणममाणा हि सयं ण सक्ष्मदे को वि वारेदुं। —काल आदि लब्धियों से युक्त तथा नाना शक्तियों वाले पदार्थों को स्वयं परिणमन करते हुए कीन रोक सक्ता है।
- पं. धः/७६० उत्पद्धते विनश्यति सदिति यथास्वं प्रतिक्षणं यावतः।

  व्यवहार्विशिष्ठोऽग्रं नियतमनित्यनयः प्रसिद्धः स्यातः।७६०। =सत्

  यथायोग्य प्रतिसमयमें उत्पन्न होता है तथा विनष्ट होता है यह
  निश्चयसे व्यवहार विशिष्ट अनित्य नय है।
- पं. घा, छा, १६३२ तस्मासिखोऽस्ति सिद्धान्तो दृष्ट्मोहंस्येतरस्य वा। उदयोऽनुद्यो वाथ स्यादनन्यगति स्वतः। ⇒इसलिए यह सिद्धान्त सिद्ध होता है कि दर्शनमोहनीय और चारित्रमोहनीय इन दोनोंके उदय अथवा अनुदय ये दोनों ही स्वयं अनन्यगति हैं अर्थात् अपने आप होते हैं, परस्परमें एक दूसरेके निमित्तसे नहीं होते।

### ७. उपादानके परिणमनमें निमित्तकी प्रधानता नहीं होती

रा. वा /१/२/१२/२०/१६ यदिदं दर्शनमोहारव्यं कर्म सदात्मगुणघाति, कृतिश्चिदात्मपरिणामादेवोपक्षीणशक्तिकं सम्यक्रवाख्यां लभते । अतो न तदात्मपरिणामस्य प्रधानं कारणम्, आरमैव स्वश्वत्या दर्शनपर्यायेणोरपध्यत इति तस्यैव मोक्षकारणस्यं युक्तम् । व्यर्शनमोहनीय
नामके कर्मको आस्मविशुद्धिके द्वारा ही रसघात करके स्वल्पघाती
श्रीणशक्तिक सम्यक्ष्य कर्म बनाया जाता है। अतः यह सम्यक्ष्यप्रकृति आस्मस्यक्ष्य मोक्षका प्रधान कारण नहीं हो सक्ती। आत्मा

ही अपनी राक्तिसे दर्शन पर्यायको धारण करता है अतः वही मोक्षका कारण है।

- रा, या./४/१/२७/४३४/२४ धर्माधर्माकाशपुद्गगताः इति बहुवचनं स्वात-न्त्रयप्रतिपत्त्यर्थं द्रष्टवयम् । कि पुनः स्वातन्त्रयम् । धर्मादयो गत्माद्यप-ग्रहात प्रति वर्तमानाः स्वयमेत्र तथा परिणमन्ते न परप्रत्ययाधीना तैषां प्रवृत्तिः इत्येतदत्र विविक्षितं स्वातन्त्रयम् । ननु च बाह्यद्रव्यादि-निमित्तवशात् परिणामिनां परिणाम उपलम्यते, स च स्वातन्त्रये सति विरुध्यत इति; नेष दोष'; बाह्यस्य निमित्तमात्रत्वातः । न हि गस्यादि-परिणामिनो जीवपुद्दगलाः गत्याद्युपग्रहे धर्मादीनां प्रेरकाः । =सूत्रमें 'धर्माधर्माकाशपुद्दगलाः' यहाँ बहुवचन स्वातन्त्र्यकी प्रतिपत्तिके सिए है। प्रश्न-वह स्वातन्त्रय क्या है! उत्तर-इनका यही स्वा-तक्व है कि ये स्वयं गति और स्थिति रूपसे परिणत जीव और पूद्वगलोंकी गति और स्थितिमें स्वयं निमित्त होते हैं, फीब या पुदुगल इन्हें उकसाते नहीं हैं। इनकी प्रवृत्ति पराधीन नहीं है। प्रश्न-बाह्य द्रव्यादिके निमित्तसे परिणामियोंके परिणाम उपसब्ध होते हैं. और वह इस स्वातन्त्रवके माननेपर विरोधको प्राप्त होता है ! उत्तर-यह कोई दोष नहीं है, क्यों कि बाह्य वस्तुएँ निमित्त मात्र होती हैं, परिणामक नहीं।
- श्लो. वा./२/१/६/४०-४१/३६४ चधुरादिप्रमाणं चेदचेतनमपीव्यते। न साधकतमत्वस्याभावात्तस्याचितः सदा १४०। चितस्तु भावनेत्रादेः प्रमाणस्यं न वार्यते। तत्साधकतमत्वस्य कथंचिदुपपत्तितः १४१। चत्रैशेषिक व नैयायिक लोग नेत्र आदि इन्द्रियोंको प्रमाण मानते हैं, परन्तु उनका कहना ठीक नहीं है; क्योंकि नेत्रादि जड़ हैं, उनके प्रमितिका प्रकृष्ट साधकपना सर्वदा नहीं है। प्रमितिका कारण वास्तवमें ज्ञान ही है। जड इन्द्रिय ज्ञासिके करण कदापि महीं हो सकते, हाँ भावेन्द्रियोंके साधकतमपनेकी सिद्धि किसी प्रकार हो जाती है, क्योंकि भावेन्द्रिय चेतनस्वरूप हैं और चेतनका प्रमाणपना हमें अप्रीष्ट है। (श्लो: वा./२/१/६/२६/३००/२३); (प. मु./२/६-६); (स्या. म./१६/२००/२३); (न्या. दी /२/६/६/२०)।
- यो.सा,/आ,/१/९-१६झानदृष्टिचारित्राणि हिपन्ते नासगोचरै:। क्रियन्ते न च गुर्वाद्यै ' सेव्यमानै रनारतम् १९२। उत्पद्यन्ते विनश्यन्ति जीवस्य परिणामिनः। ततः स्वयं स दाता न परतो न कदाचन ११६। = ज्ञान दर्शन और चारित्रका न तो इन्द्रियोके विषयोसे हरण होता है, और न गुरुऑकी निरन्तर सेवासे उनकी उत्पत्ति होती है, किन्तु इस जीवके परिणमनशील होनेसे प्रति समय इसके गुणोंकी पर्याय पत्त-टती हैं इसलिए मतिज्ञान आदिका उत्पाद न तो स्वयं जीव ही कर सकता है और न कभी पर पदार्थसे ही उनका उत्पाद विनाश हो सकता है।
- इ.सं./दी./२२/६५/३ तदेव (निश्चय सम्यवस्वमेव) कालत्रयेऽपि सुक्ति-कारणम्। कालस्तु तदभावे सहकारिकारणमपि न भवति। =वह निश्चय सम्यवस्व ही सदा तीनो कालों में मुक्तिका कारण है। काल तो उसके अभावमें बीतराग चारित्रका सहकारीकारण भी नहीं हो सकता।

### ८. परिणमनमें उपादानकी योग्यता ही प्रधान है

प्र.सा./पू./व त.प्र./१६६ कम्मत्तणपाओग्गा खंधा जीवस्स परिणइं'पप्पा।
गच्छंति कम्मभावं ण हि ते जीवेण परिमिदा। (जीवं परिणम्धितारमन्तरेणापि कर्मस्वपरिणमनक्तियोगिनः पुदुगलस्कन्धाः स्वयमेव
कर्मभावेन परिणमन्ति। =कर्मस्वके योग्य स्कन्ध जीवकी परिणतिको प्राप्त करके कर्मभावको प्राप्त होते हैं, जीव उनको परिणमाता
नहीं १९६। अथित जीव उसको परिणमानेवाला नहीं होनेपर भी,

- कर्मरूप परिणमित होनेवालेकी योग्यला या शक्तिवाले पुर्गल स्कन्ध स्वयमेव कर्मभावसे परिणमित होते हैं।
- इ.उ./यू./२ योग्योपादानयोगेन दृषदः स्वर्णता मता। द्रव्यादिस्वर्धदः संपत्तावादमनोऽप्यात्मता मता।२। जिस प्रकार स्वर्णरूप पाषाणमें कारण, योग्य उपादानरूप करणके सम्बन्धसे पाषाण भी स्वर्ण हो जाता है, उसी तरह द्रव्यादि चतुष्टयरूप सुयोग्य सम्पूर्ण सामग्रीके विद्यमान होनेपर निर्मल चैतन्य स्वरूप आत्माकी उपलब्धि हो जाती है। (मो.पा./२४)
- प्र.सा./त.प्र./४४ केवितां प्रयत्नमन्तरेणापि तथाविधयोग्यतासञ्जावात स्थानमासनं विहरणं धर्मदेशना च स्वभावभूता एव प्रवतन्ते। = केविती भगवान्के मिना ही प्रयत्नके उस प्रकारकी योग्यताका सञ्जाव होनेसे खड़े रहने, बैठना, विहार और धर्म देशना स्वभावभूत ही प्रवर्तते हैं।
- प.सु /२/६ स्वावरणक्षयोपशमलक्षणयोग्यतया हि प्रतिनियतमर्थं व्यव-स्थापयित ।६१ --- जाननेरूप अपनी शक्तिके क्षयोपशमरूप अपनी योग्यतासे ही ज्ञान घटपटादि पदार्थीकी जुदी जुदी रीतिसे व्यवस्था कर देता है। इसलिए विषय तथा प्रकाश आदि उसके कारण नहीं हैं। (श्लो.वा/२/१/६/४०-४१/३६४); (श्लो.वा/१/६/२६/३७०/२३); (प्रमाण परीक्षा/पृ.६२.६७); (प्रमीय कमल मार्तण्ड पृ.१०६); (न्या.दी./२/६६/२०); (स्या.म./१६/२०६/१०)
- पं.का/ता.वृ./१०६/१६८/१२ शुद्धारमस्वभावरूपव्यक्तियोग्यतासहितानां भव्यत्नामेव न च शुद्धारमरूपव्यक्तियोग्यतारहितानामभव्यानाम् । —शुद्धारमस्वभावरूप व्यक्तियोग्यता सहित भव्योंको ही वह चारित्र होता है, शुद्धारमस्वभावरूप व्यक्तियोग्यता रहित अभव्योंको नहीं।
- गो,जी./जी.प्र./१८०/१०२२/१० में उद्दध्त-निमित्तान्तरं तत्र योग्यता यस्तुनि स्थिता । बहिनिश्चयकालस्तु निश्चितं तत्त्वदर्शिभिः ।१। —तीहि वस्तुविषे तिष्ठती परिणमनरूप जो योग्यता सो अन्तरंग निमित्त है बहुरि तिस परिणमनका निश्चयकाल बाह्य निमित्त है, ऐसे तत्त्वदर्शीनिकरि निश्चय किया है।

# ९. निमित्तके सद्मावमें भी परिणमन तो स्वतः ही होता है

- प्र.सा./त.प्र./६६ द्रव्यमपि समुपात्तप्राक्तनावस्थं समुचितव हिरद्वसाधन-संनिधिसद्भावे विचित्रवहुतरावस्थानं स्वरूपकर्तृ करणसामर्थ्यस्व-भावेनान्तरङ्गसाधनतामुपागतेनानुगृहीतमुत्तरावस्थयोत्पद्यमानं तेनो-त्पादेन सक्ष्यते । — जिसने पूर्व अवस्था प्राप्त की है ऐसा द्रव्य भी जो कि उचित बहिरंग साधनों के साविध्यके सद्भावमें अनेक प्रकारकी बहुत-सी अवस्थाएँ करता है वह—अन्तरंग साधनभूत स्वरूपकर्ता और स्वरूपकरणके सामर्थ्यरूप स्वभावसे अनुगृहीत होनेपर उत्तर अवस्थासे उत्पन्न होता हुआ उत्पादसे सक्षित होता है (प्र. सा./त. प्र./ ६६, १२४)।
- पं. का./त. प्र./१९ शब्दयोग्यवर्गणाभिरच्योग्यमनुप्रविश्य समन्ततीऽभिव्याप्य पूरितेऽपि सकते लोके यत्र यत्र बहिरङ्गकारणसामग्री
  समुदेति तत्र तम्न ताः शब्दरवेन स्वग्नं व्यपरिणमन्त इति शब्दस्य
  नियतमुत्पाद्यत्वात स्कन्धप्रभवत्वमिति । स्प्क दूसरेमें प्रविष्ट होकर
  सर्वत्र व्याग्न होकर स्थित ऐसी जो स्वभावनिष्पन्न अनन्तपरमाणुमयी
  शब्दयोग्य वर्गणाएँ, उनसे समस्त लोक भरपूर होनेपर भी जहाँ-जहाँ
  बहिरंग कारणसामग्री उचित्त होती है वहाँ वहाँ व वर्गणाएँ शब्दस्पसे स्वयं परिणमित होती हैं; इसलिए शब्द नियतस्त्पसे उत्पाद्य
  होनेसे स्कन्धजन्य हैं। (और भी दे० कारण/III/१/१)

### २. उपादानको कथंचित् प्रधानसा

### उपादानके असावमें कार्यका भी अभाव

भ./१/४, १, ४४/११४/७ ण चोवायाणकारणेण विणा कउजुप्पत्ती, विरो-हारो। =उपादान कारणके बिना, कार्यकी उत्पत्ति सम्भव नहीं है, क्योंकि ऐसा होनेमें विरोध है।

पं. का./ता. वृ./६०/११२/१२ परस्परोपादानकतृ त्व खलु स्फुटस्। नेव विनाधुने संजाते तु पुनस्ते द्रव्यभावकर्मणी हे। कं विना। उपादान-कर्तारं विना, कितु जीवगतरागादिभावानां जीव एव उपादानकर्ता द्रव्यकर्मणां कर्मवर्गणायोग्यपुद्गल एवेति। च्यीव व कर्ममें परस्पर उपादान कर्तापना स्पष्ट है, क्यों कि विना उपादानकर्ताके वें दोनों प्रव्य व भाव कर्म होने सम्भव नहीं हैं। तहाँ जीवगत रागादि भाव-कर्मोंका तो जीव उपादानकर्ता है और द्रव्य कर्मोंका कर्मवर्गणा योग्य प्रद्गाल उपादानकर्ता है।

# २. डपादानसे ही कार्यकी उत्पत्ति होती है

धः/६/९,६-६/९६/१६४ तम्हा किम्ह वि अंतरंगकारणादो चेव कङ्जु-प्पत्ती होदि ति णिच्छओ कायव्यो । — कही भी अन्तरंग कारणसे ही कार्यकी उत्पत्ति होती है, ऐसा निश्चय करना चाहिए (क्योंकि नाह्यकारणोंसे उत्पत्ति माननेमें शालीके कीजसे जौकी उत्पत्तिका प्रसंग होगा।

### ३. अन्तरंग कारण ही बळवान है

ध,/१२/४, २, ७४८/३६/६ ण केवलमकसायपरिणामो चैव अणुभागघादस्स कारणं, किं पयिङ्गियसिस्ति व्यक्ति परिणामो अणुभागवादस्स कारणं। तत्थ वि पहाणमंतरं गकारणं, तिम्ह उनकस्से सति बहिरंग-कारणे थोवे वि बहुअणुभागघादसं सणादो, अंतरंगकारणे थोवे संते बहिरंगकारणे बहुए संते वि बहुअणुभागघादाणुक्रलंभादो। = केवल अकवाय परिणाम ही (कर्मोंके) अनुभागघातका कारण नहीं है, किन्तु प्रकृतिगत इक्तिकी अपेक्षा रखनेवाला परिणाम अनुभागघातका कारण है। उसमें भी अन्तरंग कारण प्रधान है, उसके उत्कृष्ट होनेपर बहिरंगकारणके स्तोक रहनेपर भी अनुभाग वात बहुत देखा आता है। तथा अन्तरंग कारणके स्तोक होनेपर बहिरंग कारणके बहुत होते हुए भी अनुभागधात बहुत नहीं उपलब्ध होता।

ध./१४/६, ६, १३/६०/१ ण महिरंगहिंसाए आसनत्तामानो । तं कुदो णव्यदे । तदभावे नि अंतरंगहिंसादो चैन सिरथमच्छस्स नंधुवर्जन्मादो । जेण निणा जंण होदि चैन तं तस्स कारणं । तम्हा अंतरंग हिंसा चैन मुद्धणएण हिंसा ण नहिरंगा ति सिद्धं । ण च अंतरग्राहिंसा एत्य अत्थि कसायासंजमाणमभानादो । = (अप्रमत्त जनौंको) महिरंग हिंसा आसन रूप नहीं होती । पश्न—यंह किस प्रमाणसे जामा जाता है । उत्तर—क्यों कि बहिरंग हिंसाका अभाव होनेपर भी केनल अन्तरंग हिंसासे सिनथमत्त्यके नन्धकी उपलब्ध होती है । जिसके निना जो नहीं होता है वह उसका कारण है, इसलिए खुद्ध नयसे अन्तरंग हिंसा ही हिंसा है, महिरग मही यह न त सिद्ध होती है । यहाँ (अप्रमत्त साधुओं में) अन्तरंग हिंसा नहीं है, नयों कि कषाश्र और असंयमका अभाव है।

प्र. सा./त. प्र./२२७ यस्य · · · सकलाशनतृष्णाञ्चन्यस्वात स्वयमनशन एव स्वभावः । तदेव तस्यानशनं नाम तपोऽन्तरङ्गस्य कलीयस्त्वात · · । —समस्त अनशनकी तृष्णासे रहित होनेसे जिसका स्वयं अमशन ही स्वभाव है, वही उसके अनशन नामक तप है, वमों कि अन्सर्गकी विशेष कसवसा है। प्र.सा./त.प्र./२३८ आगमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंयतत्वयौगपयो ऽप्यात्मज्ञान-मेव मोक्षमार्गसाधकतममनुमन्तव्यस् । च आगम ज्ञान तत्त्वार्थश्रद्धान और संतत्वकी युगपतता होनेपर भी आत्मज्ञानको ही मोक्षमार्गका साधकतम संमत करना ।

स्या.म./७/६२/२२ पर उद्गधृत-अव्यभिचारी मुरूपोऽविकलोऽसाधारणोऽ-न्तरङ्गश्च : -- अव्यभिचारी, अविकल, असाधारण और अन्तरंग अर्थ-को मुरूय कहते हैं।

स्व. स्तो./४१ की टीका पृ. १५६ अनेन भक्तिलक्षणशुभपरिणामहीनस्य पूजादिकं न पुण्यकारणं इत्युक्तं भवति । ततः अभ्यन्तरङ्गसुभागुभ-जीवपरिणामलक्षणं कारणं केवलं बाह्यवस्तुनिरपेक्षम्। = इस प्रकार यह सिद्ध होता है कि भक्तियुक्त शुभ परिणामीसे रहित पूजादिक पुण्यके कारण नहीं होते हैं। अतः बाह्य वस्तुओसे निरपेक्ष जीवके केवल अन्तरंग शुभागुभ परिणाम ही कारण है।

### ४. विष्नकारी कारण भी अन्तरंग ही हैं

प्र.सा./त,प्र /१२ यदयं स्वयमात्मा धर्मो भवति स खलु मनोरथ एव. तस्य त्वेका बहिर्मोद्दृष्टिते विहन्त्री । चयह आत्मा स्वयं धर्म हो. यह वास्तवमें मनोरथ है। इसमें विष्न डालने वाली एक बहिर्मोदृष्टि हो है।

द्र.सं./टी./३४/१४४/२ परमसमाधिदु र्लभ'। कस्मादिति चेत्तत्प्रतिनन्धकमिध्यात्विवयकषायनिदाननन्धादिविभावपरिणामानां प्रमलत्वादिति । =परमसमाधि दुर्नभ है । क्योंकि परमसमाधिको रोकनेवाले
मिथ्यात्व, विषय, कथाय, निदाननन्ध आदि जो विभाव परिणाम है,
उनकी जीवमें प्रमलता है ।

इ. सं./टो./१६/२२१/१ नित्यनिरञ्जननिष्क्रियनिजशुद्धातमानुभूतिप्रति-मन्धकं शुभाशुभचेष्टारूपं कायव्यापारं --- चनव्यापारं --- चित्तव्यापा-र च किमिप मा कुरुत हे विवेकिजनाः । =- नित्य निरञ्जन निष्क्रिय निज शुद्धारमाको अनुभूतिके प्रतिबन्धक जो शुभाशुभ मन वचन काय-का व्यापार उसे हे विवेकीजनो । तुम मल करो ।

### ३. उपादानकी कथंचित् परतन्त्रता

# निमित्तकी अपेक्षा रखनेबाला पदार्थ उस कार्यके प्रति स्वयं समर्थ नहीं हो सकता

स्या.म./६/३०/११ समर्थोऽपि तत्तत्सहकारिसमवधाने तं समर्थं करोतीति चेत, न तर्हि तस्य सामर्थ्यम्; अपरसहकारिसापेक्षवृत्तित्वाद । सापेक्षमसमर्थम् इति न्यायाद । चयदि ऐसा माना जाये कि समर्थ होनेपर भी अमुक सहकारी कारणोके मिलनेपर ही पदार्थ अमुक कार्यको करता है तो इससे उस पदार्थकी असमर्थता ही सिद्ध होती है, क्योंकि वह दूसरोंके सहयोगकी अपेक्षा रखता है, न्यायका वचन भी है कि ''जो दूसरोंकी उपेक्षा रखता है। वह असमर्थ है।

# २. ब्यावहारिक कार्य करनेमें उपादान निमित्तोंके आधीन है

त सू./१०/व धर्मास्तिकायाभावात् । =धर्मास्तिकायका अभाव होनेसे कीव लोकान्त्रसे ऊपर नहीं जाता। (विशेष दे० धर्माधर्म)

पम्. /सृ./१/६६ अप्पा पंगुह अणुहरह अप्पु ण जाइ ण एइ। भुवणस्त्रहं वि मिजिम जिय विष्ठ आणइ विहि णेइ। ६६। = हे जीव। यह आरमा पंगुके समान है। आप न कहीं जाता है, न आता है। तीनों लोकोंमें इस जीमको कर्म ही से जाता है और कर्म ही से आता है। आप्त. प /११४-११४/१२६६-२१७/२४६-२४७ जीवं परतन्त्रोकुर्वन्ति, स परतन्त्रोकियते वा येस्तानि कर्माणि। तानि च पुद्दगलपरिणामात्म-कानि जीवस्य पारतन्त्रयनिमित्तत्वात्, निगडादिवत् । क्रोधादिभि-व्यंभिचार इति चेत्, न, पारतन्त्र्यं हि क्रोधादिपरिणामो न पुनः पारतन्त्रयनिमित्तस् । ६ २१६ । ननु च ज्ञानावरण - जोवस्वरूपधाति-रबात्पारतन्त्रयनिमित्तत्वं न पुनर्नामगोत्रसद्वेद्यायुषाम् तेषामारमस्ब-स्रवाद्यातित्वात्पारतन्त्र्यानिमित्तत्वासिद्धेरिति पक्षाव्यापको हेतुः। ...न, तैषामपि जीवस्वरूपसिद्धत्वप्रतिबन्धत्वात्पारतन्त्रयनिमित्त-रबोपपत्ते । कथमैत्रं तेषामधातिकर्मत्त्रं । इति चेत्, जोवन्युक्तस्ण-परमार्ह न्त्यलक्ष्मीधातित्वाभावादिति न महे । १ २६७। =जो जोवको परतन्त्र करते है अथवा जीव जिनके द्वारा परतन्त्र किया जाता है उन्हें क्म कहते हैं। वे सब पुद्गतपरिणाभात्मक है, क्यों कि वे जीवकी परतन्त्रतामें कारण हैं जैसे निगड (बेडी) आ**दि। पश्न**~ उपर्युक्त हेतु कोधादिके साथ व्यभिचारो है। उत्तर-नहीं, क्योंकि जीवके कोधादि भाव स्वयं परतन्त्रता है, परतन्त्रताका कारण नहीं। ९ २१६। प्रश्न-ज्ञानावरणादि चार घातिया कर्म ही जीवस्वसूत्र घातक होनेसे परतन्त्रताके कारण है, नाम गोत्र आदि अधाति कर्म नहीं, क्यों कि वे जीवके स्वरूपधातक नहीं हैं। अतः उनके पर-तन्त्रताको कारणता असिद्ध है और इसलिए (उपरोक्त) हेतु पक्ष-व्यापक है। उत्तर-नहीं, क्यों कि नामादि अधातीकर्म भी जीव सिद्धत्वस्वरूपके प्रतिवन्धक है. और इसलिए उनके भी परतन्त्रताकी कारणता उपपन्न है। प्रश्न – तो फिर उन्हे अधाती कमे क्यों कहा जाता है। उत्तर--जीवन्युक्तिरूप आहंन्त्यलक्ष्मीके घातक नहीं हैं, इसलिए उन्हें हम अघातिकर्म कहते हैं। (रा. वा./४/२४/१/४८८/२०), ( गो. जी /जो. प्र /२४४/५०५/२ ) ।

स. सा./आ./२०१/क २०६ न जातु रागादिनिमित्तभावमात्मात्मनो याति यथार्ककान्तः। तिस्मिन्निमित्तं परसंग एव, वस्तुस्वभावोऽयमुदेति तावत्।२०६। चपूर्यकान्त मणिकी भाँति आत्मा अपनेको रागादिका निमित्त कभी भी नही होता। (जिस प्रकार वह मणि सूर्यके निमित्तसे ही अग्नि रूप परिणमन करती है, उसी प्रकार आध्माको भी रागादिरूप परिणमन करनेमे) पर-संग ही निमित्त है। ऐसा वस्तुस्वभाव प्रकाशमान है।

ह. सं./टी./१४/४४/१० (जोवप्रदेशानां) विस्तारश्च शरीरनामकर्मा-धीन एव न च स्वभावस्तेन कारणेन शरीराभावे विस्तारो न भवति । = (जीवके प्रदेशोका संहार तथा) विस्तार शरीर नामक नामकर्मके आधीन है, जीवका स्वभाव नहीं है। इस कारण जीवके शरीरका अभाव होनेपर प्रदेशोंका (संहार या) विस्तार नहीं होता है।

स्व. स्तो./टी./६२/१६२ "उपादानकारणं सहकारिकारणमपेक्षते। तच्चो-पादानकारणं न च सर्वेण सर्वमपेश्यते। किन्तु यद्ये न अपेश्यमाणं दश्यते तत्ते नापेश्यते।" = उपादानकारण सहकारीकारणको अपेक्षा करता है। सर्व हो उपादान कारणोसे सभी सहकारीकारण अपेक्षित होते हो सो भी नहीं। जो जिसके द्वारा अपेश्यमाण होता है वही उसके द्वारा अपेक्षित होता है।

### रे. जैसा-जैसा कारण मिलता है वैसा-वैसा हो कार्य होता है-

रा, ना./४/४२/७/२५१/१२ नापि स्वत एव, परापेक्षाभावे तद्भव्यक्ख-भावात् । तस्मात्तस्यानन्तपरिणामस्य द्रव्यस्य तत्तत्सहकारिकारणं प्रतीत्य तत्तद्र्यं वक्ष्यते । न तत् स्वत एव नापि परकृतमेव । -जीवोंके सर्व भेद प्रभेद स्वतः नहीं है, क्योंकि परको अपेक्षाके अभावमें उन भेवो की व्यक्तिका अभाव है। इस जिए अनन्त परि-णामी द्रव्य ही उन-उन सहकारी कारणोंकी अपेक्षा उन-उन रूपसे व्यवहारमें आता है। यह बात न स्वतः होतो है और न परकृत ही है।

घ./१२/४, २, १३, २४१/४६२/७ कधमेगो परिणामो भिष्णक्रज्यकारखो।
ण सहकारिकारणसंबंधभेएणतस्स तदिवरोहादो। --प्रश्न-एक
परिणाम भिन्न कार्योंको करनेवाला कैसे हो सकता है (ज्ञानावरणीयके बन्ध योग्य परिणाम आयु कर्मको भी कैसे बाँध सकता है) !
उत्तर-नहीं, क्योंकि, सहकारी कारणोके संबन्धसे उसके भिन्न
कार्योंके करनेमें कोई विरोध नहीं है। (पं.का./त. प्र./७१/१३४)
--(दे० पीछे कारण/11/१/१।

### ४. उपादानको ही स्वयं सहकारी माननेमें दोष ---

आप्त. मी./२१ एवं विधिनिषेधाभ्यामनवस्थितमर्थकृत्। नेति चैन्न यथा कार्यं बहिरन्तरुपाधिभिः।२१। — पूर्वोक्त सप्तभंगी विषे विधि निषेधकरि अनवस्थित जीवादि वस्तु हैं सो अर्थ क्रियाको करें हैं। बहुरि अन्यवादी केवल अन्तरंग कारणसे ही कार्य होना माने तैसा नाही है। वस्तु को सर्वथा सर्वथा असत् माननेसे, जैसा कार्य सिद्ध होना बाह्य अन्तरंग सहकारीकारण अर उपादान कारणनि करि माना है तैसा नाही सिद्ध होय है। तिसकी विशेष चर्चा अष्टसहस्रो ते जानना। (दे० धर्माधर्म/३ तथा काल/२) यदि उपा-दानको ही सहकारी करण भी माना जायेगा तो लोक में जीव पुद्दगढ़ दो ही प्रट्य मानने होगे।

# III निमित्तको कथंचित् गौषता मुख्यता

# १. निमित्तके उदाहरण

# १. पर्द्दन्योंका परस्पर उपकार्य उपकारक भाव

- त. सू./६/१७-२२ गतिस्थित्युपप्रही धर्माधर्मयोरुपकारः ।१७ आकाश-स्यावगाहः ।१८। शरीरवाड्मनः प्राणापानाः प्रद्रगला नाम ।१६। सुख-दुः खर्जोवितमरणोपप्रहाश्च ।२०। परस्परोपप्रहो जीवानाम् ।१६। सर्तः-नापरिणामिक्षया परत्वापरत्वे च कालस्य ।२२। =( जीव व पुद्रगलकी) गति और स्थितिमें निमित्त होना यह क्रमसे धर्म और अधर्म द्रव्यका उपकार है ।१७। अवक श देना आकाशका उपकार है ।१६। सुख द्रव्यका उपकार है ।१६। सुख दुःख जीवन और मरण ये भी पुद्रगलोंक उपकार है ।२०। परस्पर निमित्त होना यह जोवोका उपकार है ।२१। वर्तना परिणाम क्रिया परस्व और अपरस्व ये कालके उपकार है ।२०। ( गो. जी./मू/६०६-६०६/१०६०, १०६०), ( का अ./मू/२०८-२१०)
- स. सि./१/२०/२०१८ एतानि मुखादोनि जोवस्य पुद्दगलकृत उपकारः,

  मृत्तिमद्धे तुसंनिधाने सति तदुरपत्तेः । ...पुद्दगलानां पुद्दगलकृत

  उपकार इति । तद्यथा—कंस्यादोनां भस्मादिभिज्ञादोनां कदकादिभिरयःप्रभृतीनामुदकादिभिरुपकारः क्रियते । च शब्दः...अन्योऽपि
  पुद्दगलकृत उपकारोऽस्तीति समुचीषते । यथा शरीराणि एवं चक्षुरादोनीन्द्रियाण्यपीति ।२०। ...परस्परोपग्रहः । जीवानामुपकारः । कः
  पुनरसौ । स्वामी भृत्यः, आचार्यः शिष्यः इत्येवमादिभावेन वृत्तिः
  परस्परोपग्रहः । स्वामी ताबद्वित्तत्यागादिना भृत्यानामुपकारे वर्तते ।
  भृत्यारच हितप्रतिपादनेनाहितप्रतिपेधेनच । आचार्यं उपदेशदर्शनेन...
  कियानुष्ठापनेन च शिष्याणामनुष्ठहे वर्तते । शिष्या अपि तदानुक्त्नवृत्त्या आचार्याणाम् । ... पूर्वोत्तसुरकादिचतुष्टयप्रदर्शनार्थं पुनः

'उपग्रह बचनं कियते । सुखादी न्यपि जोवानां जीवकृत उपकार हित ।२१। = ये सुखादिक जीवके पुद्दगलकत उपकार हैं, क्यों कि मूर्स कारणोंके रहनेपर हो इनकी उत्पांत्त होती है । (इसके अतिरिक्त) पुद्दगलोंका भी पुद्दगलकृत उपकार होता है । यथा—कांसे आदिका राख आदिके द्वारा, जल आदिका कतक आदिके द्वारा और लोहे आदिका जल आदिके द्वारा जल आदिका कतक आदिके द्वारा और लोहे आदिका जल आदिके द्वारा उपकार किया जाता है । पुद्दगलकृत और भी उपकार हैं, इसके समुचयके लिए सूत्रमें 'च' शब्द दिया है । जिस प्रकार शरीरादिक पुद्दगलकृत उपकार हैं उसी प्रकार चधु आदि इन्द्रियाँ भी पुद्दगलकृत उपकार हैं । परस्परका उपग्रह करना जोवोंका उपकार है । जैसे स्वामी तो धन आदि देकर और सेवक उसके हितका कथन करके तथा अहितका निषेध करके एक दूसरैका उपकार करते है । आचार्य उपदेश द्वारा तथा कियामें लगाकर शिष्योका और शिष्य अनुकृत प्रवृत्ति द्वारा आचार्यका उपकार करते है । इनके अतिरिक्त सुख आदिक भो जीवके जीवकृत उपकार है । (गो. जी./-जी. प्र/६०६-६०६/१०६०-१०६२) (का. अ./टी./२०८-२१०)

वसु, श्रा./३४ जोवस्सुवयारकरा कारणभूया हु पंचकायाई। जोवो सत्ता-भूओ सो तार्ण ण कारण होइ ।३४।

त्र, सं /टो./अधि. २ की चूलिका/७८/२ पुद्दगलधनिधमिकाशकालदश्याणि व्यवहारनयेन जीवस्य शरोरवाहमन प्राणापानादिगतिस्थिस्यवगाहवर्तनाकार्याणि कुर्बन्तीति कारणानि भवन्ति । जीवद्रव्यं
पुनर्यव्यपि गुरुशिष्यादिरूपेण परस्परोपग्रष्ठं करोति तथापि पुद्दग लादिपञ्चद्रव्याणां किमपि न करोतीत्यकारणम्। प्रपुद्दगल, धर्म,
अधर्म, आकाश, काल, ये पाँचौ द्रव्य जीवका उपकार करते हैं,
इसलिए वे कारणभूत हैं, किन्तु जीव सत्तास्वरूप है उनका कारण नहीं है ।३४। उपरोक्तपाँचौ द्रव्योगैं-से व्यवहार नयकी अपेक्षा जाव के शरीर, वचन, मन. श्वास, निःश्वास आदि कार्य तो पुद्दगल द्रव्य करता है। और गति, स्थिति, अवगाहन और वर्तनारूप कार्य क्रमसे धर्म, अधर्म, आकाश और काल करते हैं। इसलिए पुद्दगलादि पाँच द्रव्य कारण हैं। जीव द्रव्य यद्यपि गुरु शिष्य आदि रूप से आपसमें एक दूसरेका उपकार करता है, फिर भी पुद्दगल आदि पाँचौ द्रव्योके लिए जीव कुछ भी नहीं करता, इसलिए वह अकारण है। (पं का/का. व./ २५/६०/१२)।

### १. द्रव्य क्षेत्र काल माव रूप निमित्त

क. पा. १/६ २४६/२८६/३ पागभावो कारणं। पागभावस्स विणासो वि दब्ब-खेत्त-काल-भवावेक्साए जायदे। तदो ण सब्बद्धं दब्बकम्माहं सगफलं कुणंति ति सिद्धं। =प्रागभावका विनाश हुए बिना कार्यकी उत्पत्ति नहीं हो सकती है और प्रागभावका विनाश द्रव्य, क्षेत्र, काल और भवकी अपेक्षा लेकर होता है। इसलिए द्रव्य कर्म सर्वदा अपने कार्यको उत्पन्न नहीं करते हैं, यह सिद्ध होता है। (दे० बन्ध/३) कर्मोंका बन्ध भी द्रव्य क्षेत्र काल व भवको अपेक्षा लेकर होता है।

(दे॰ उदय/२/३) कर्मोंका उदय भी द्रव्य क्षेत्र काल व भवकी अपेक्षा लेकर होता है।

### ३. निमित्तकी धेरणासे कार्य होना

स. सि./६/१६/२५६/६ तत्सामथ्येपितेन क्रियावतात्मना प्रेर्यमाणाः पुद्रगला वाक्त्वेन विपरिणमन्त इति । == इस प्रकारकी (भाव वचन-की) सामर्थ्यसे युक्त क्रियावाले आत्माके द्वारा प्रेरित होकर पुद्रगल वचनक्त्वसे परिणमन करते हैं। (गो. जी./जी. प्र./६०६/१०६२/३)।

का./ता. वृ./१/६/१५ वीतरागसर्वज्ञिद्व्यध्विनशास्त्रे प्रवृत्ते कि
कारणं । भव्यपुण्यप्रेरणात् । अप्रश्न-वीतराम सर्वज्ञ देवकी दिव्य

ध्वनिमें प्रवृत्ति किस कारणसे होती है ! उत्तर—भव्य जीवोंके पुण्य-की प्रेरणासे ।

### ४. निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध

स. सा,/मू/३१२-३१३ चेपा उ पयडीखट्ट उप्पन्जइ विणस्सइ। पयडी वि चेययट्ट उप्पन्जइ विणस्सइ।३१२। एवं वंधो उ दुण्ह वि अण्णो-ण्णपचया हवे। अप्पणो पयडीए य संसारो तेण जायदे ।३१३। --आरमा प्रकृतिके निमित्तसे उत्पन्न होता है और नष्ट होता है तथा प्रकृति भी आरमाके निमित्तसे उत्पन्न होती है तथा नष्ट होती है। इस प्रकार परस्पर निमित्तसे दोनों हो आरमाका और प्रकृतिका बन्ध हौता है, और इससे संसार होता है।

ध /२/१, १/४१२/११ तथोच्छ्वासिनःश्वासप्राणपर्याप्तयोः कार्यकारण-योरात्मपुद्गालोपादानयोर्भेदोऽभिधातव्य इति । चउच्छ्वासिनः-श्वास प्राण कार्य है और आत्मा उपादान कारण है तथा उच्छ्वास-निःश्वासपर्याप्ति कारण है और पुद्गालोपादाननिमित्तक है।

स. सा./आ./२८६-२५० यथाध कर्म निष्पन्नमुद्दे शनिष्पन्न च पुद्गलद्रव्यं निमित्तभूतमप्रत्याचक्षाणो नैमित्तिकभूतं बन्धसाधकं भावं न
प्रत्याचण्टे , तथा समस्तमपि परद्रव्यमप्रत्याचक्षाणस्तिन्नित्तकं भावं
न प्रत्याचण्टे । इति तत्त्वज्ञानपूर्वकं पुद्गलद्रव्यं निमित्तभूत प्रत्याचक्षाणो नैमित्तिकभूतं बन्धसाधकं भावं प्रत्याचण्टे । । एवं द्रव्यभावयोरिस्त निमित्तनैमित्तिकभावः । = जैसे अधः कार्यसे उत्पन्न
और उद्देश्यसे उत्पन्न हुए निमित्तभूत ( आहारादि ) पुद्गल द्रव्यका
प्रत्याख्यान न करता हुआ आत्मा नैमित्तिकभूत बन्ध साधक भावका
प्रत्याख्यान नहीं करता, इसी प्रकार समस्त परद्रव्यका प्रत्याख्यान
न करता हुआ आत्मा उसके निमित्तसे होनेवाले भावको (भी) नहीं
ध्यागता । । । इस प्रकार तत्त्वज्ञानपूर्वक निमित्तभूत पुद्गलद्रव्यका
प्रत्याख्यान करता हुआ आत्मा, जैसे नैमित्तिक भूत बन्धसाधक
भावका प्रत्याख्यान करता है, उसी प्रकार समस्त परद्रव्यका प्रत्याख्यान करता हुआ आत्मा उसके निमित्तसे होनेवाले भावका प्रत्याख्यान करता हुआ आत्मा उसके निमित्तसे होनेवाले भावका प्रत्याख्यान करता है । इस प्रकार द्रव्य और भावको निमित्तनै मित्तिकपना है ।

स. सा./आ./३१२-३१३ एवमनयोरात्मप्रकृतयो कर्तृ कर्मभावाभावेऽप्य-न्योन्यनिमित्तने मित्तिकभावेन द्वयोरिष बन्धो दृष्टः, ततः संसारः, तत एव च कर्तृ कर्मव्यवहार । =यद्यिष उन आत्मा और प्रकृतिके कर्ताकर्मभावका अभाव है तथापि परस्पर निमित्तने मित्तिकभावसे दोनोके बन्ध देखा जाता है। इससे संसार है और यह हो उनके कर्ताकर्मका व्यवहार है। (प. घ/उ./१०७१)

स. सा./आ./३४१-३४० यता खळु शिल्पो सुवर्णकारादिः कुण्डलादि-परद्रव्यपरिणामात्मकं कर्म करोति ... न त्वनेकद्रव्यत्वेन ततोऽन्यत्वे सति तन्मयो भवति ततो निमित्तने मित्तिकभावमात्रेणेव तत्र कर्तृ -कर्मभोवन्नभोग्यत्वव्यवहारः । = जैसे शिल्पी (स्वर्णकार आदि) कुण्डल आदि जो परद्रव्य परिणामात्मक कर्म करता है, किन्तु अनेक द्रव्यत्वके कारण उनसे अन्य होनेसे तन्मय नही होता; इसलिए निमित्तने मित्तिक भावमात्रसे हो वहाँ कर्न्-कर्मत्वका और भोक्ता-भोवनुत्वका व्यवहार है।

#### ५. अन्य सामान्य उदाहरण

स. सि./३/२०/२२३/२ किहेतुको पुनरसो । कालहेतुको । स्ये वृद्धि हास कालके निमित्तसे होते है । (रा. वा /३/२७/१६१/२६)

हा /२४/२० शाम्यन्ति जन्तनः क्रूरा बद्धवैरा परस्परम् । अपि स्वार्थे प्रवृत्तस्य मुनेः साम्यप्रभावतः ।२०। = इस साम्यभावके प्रभावसे अपने स्वार्थमें प्रवृत्त मुनिके निकट परस्पर वैर करनेवाले क्रूर जीव भी साम्यभावको प्राप्त हो जाते हैं।

## २. निमित्तको कथंचित् गौणता

## १. सभी कार्य निमित्तका अनुसरण नहीं करते

ध्. ६/१ ६-६,१६/१६४/७ कुदो । पयि विसेसादो । ण च सव्वाइं कजाइं एयंतण विज्ञास्यमवेषित्वय चे उप्पव्जंति, सािविवोजादो जवंकुरस्स वि उप्पत्तिण्यसंगा । ण च तािरसाइं दव्वाइं तिसु वि कालेसु कहि पि अत्थि, जेसि बतेण साित्वबीजस्स जवंकुरप्पायणसत्ती होज्ज, अणव्यापसंगादो । = प्रश्न—( इन सर्वं कर्मप्रकृतियोंका उल्कृष्ट स्थिति अन्ध इतना इतना ही क्यों है । जीव परिणामोके निमित्तसे इससे अधिक क्यो नहीं हो सकता ) १ उत्तर—क्योंकि प्रकृति विशेष होनेसे स्वांत्र प्रकृतियोंका यह स्थिति अन्ध होता है । सभी कार्य एकान्तसे बाह्य अर्थकी अपेक्षा करके ही नहीं उत्पन्त होते हैं, अन्यथा शालिधान्यके बीजसे जौके भी अंकुरकी उत्पत्तिका प्रसंग प्राप्त होता है । किन्तु उस प्रकारके द्वय तीनों ही कालोंमे किसी भी क्षेत्रमें नहीं है कि जिनके बलसे शालिधान्यके शीजके जौके अंकुरको उत्पन्त करनेकी शिक्त हो सके । यदि ऐसा होने लगेगा तो अनवस्था दोष प्राप्त होगा ।

#### २. धर्मादि द्रव्य उपकारक हैं प्रेरक नहीं

- पं.का./मू /प्द-प्ह ण य गच्छिदि धम्मस्थी गमणं ण करेदि अण्णद्द-वियस्स । हवदिगदिस्स प्पसरो जीवाणं पुग्गलाणं च ।प्द। विउजिदि जिस गमणं ठाणं पुण तेसिमेव संभविद । ते सगपरिणामेहि दु गमणं ठाणं च कुञ्जंति ।प्ह। = धुमिस्तिकाय गमन नहीं करता और अन्य द्रञ्यको गमन नहीं कराता । वह जीवों तथा पुद्रगलोको गतिका उदासीन प्रसारक (गति प्रसारमें उदासीन निमित्त ) है ।प्दा जिनको गति होती है उन्हींको स्थिति होती है । वे तो अपने-अपने परिणामों से गति और स्थिति करते हैं । (इसलिए धर्म व अध्म द्रञ्य जीव पुद्रगलको गति व स्थितिमे मुख्य हेतु नहीं (त, प्र. टी.)।
- रा,वा,/१/०/४-६/४४६ निष्कियत्वात गतिस्थिति-अवगाहनिक्रयाहेतुत्वा-भाव इति चेत्; न, बसाधानमात्रत्वादिन्द्रियवत् ।४। यथा दिहशोशच-श्वरिन्द्रियं रूपोपलच्धी बलाधानमात्रमिष्ट न तु चक्षुष तत्सामध्यम् इन्द्रियान्तरोपयुक्तस्य तहभावातः । तथा स्वयमेव गतिस्थित्यवगाह-नपर्यागपरिणामिनां जीवपुद्गलानां धर्माधर्माकाशद्रव्याणि गत्यादिनि-वृत्तौ बलाधानमात्रदेन विविक्षसानि न तु स्वयं क्रियापरिणामीनि । कृत पुनरेतदेविमित् चेत् । उच्यते—द्रव्यसामध्यति ।१। यथा आकाशमगच्छत् सर्वद्रव्यैः संबद्धम्, न चास्य सामर्थ्यमन्यस्यास्ति । तथा च निष्क्रयत्वेऽप्येषां गत्यादिक्रियानिवृत्ति प्रति बलाधानमात्रस्व-मसाधारणमवसेयम् ।
- राजा /६/१७/१६/१६ तथो. कतृ त्वप्रसग इति चेत्, न, उपकारवचनाइ
  यप्ट्यादिवत ।१६। जीवपुद्गलानां स्वशक्त्येव गच्छतां तिष्ठतां च
  धर्माधर्मो उपकारकौ न प्रेरकौ इत्युक्तं भवति । जतरच मन्यामहै न
  प्रधानकर्तारौ इति ।१७। मप्रम—क्रियावाले ही जलादि पदार्थ
  मछली आदिको गति और स्थितिमें निमित्त कैसे हो सकते है १
  उत्तर—जेसे देखने की इच्छा करनेवाले आत्माको चक्षु इन्द्रिय
  मलाधायक हो जाती है, इन्द्रियान्तरमे उपयुक्त आत्माको बहु स्वयं
  प्रणा नहीं करती । उसी प्रकार स्वयं गति स्थिति और अवगाहन
  रूपसे परिणमन करनेवाले द्रव्योकी गति आदिमें धर्मादि द्रव्य निमित्त
  हो जाते है, स्वयं क्रिया नहीं करते । जैसे आकाश अपनी द्रव्य
  सामध्यसे गमन न करनेपर भी सभी द्रव्योको भी गति आदि में
  निमित्तता समभनी चाहिए । जैसे यष्टि चतते हुए अन्धेको उपकारक
  है उसे प्ररणा नहीं करती । उसी प्रकार धर्मादिकोको भी उपकारक

कहनेसे उनमे प्रेरक कर्नु त्व नहीं आ सकता। इससे जाना जाता है कि ये दोनो प्रधान कर्ता नहीं है। (रा.शा./४/१७/२४/४६३/३१)।

- गो.जी /मू./१७०/१०११ यण परिणमिंद समं सी ण य परिणामेइ अण्णमण्णेहि। विविह्यरिणामियाणं हविद हु कालो सयं हेतु १६७०। = काल न तो स्वयं अन्य द्रव्यस्य परिणमन करता है और न अन्य-को अपने रूप या किसी अन्य रूप परिणमन कराता है। नाना प्रकार-के परिणामो युक्त ये द्रव्य स्वयं परिणमन कर रहे हैं, उनको काल द्रव्य स्वयं हेतु या निमित्त मात्र है।
- पं.क./ता.व /२४/६०/१९ सर्व इव्याणां निश्चयेन स्वयमेव परिणामं गच्छन्तां शीतकाले स्वयमेवाध्ययनिक्रयां कुर्वाणस्य पुरुषस्याग्नि-सहकारिवत् स्वयमेव भ्रमणिक्रयां कुर्वाणस्य कुम्भकारचक्रस्यान् धस्तनिश्चासहकारिवह्नहिरङ्गनिमित्तत्वाद्वर्तनालक्षणश्च कालाणु-रूपो निश्चयकालो भवति । सर्व द्रव्योंको जो कि निश्चयसे म्वयं ही परिणमन करते है, उनके बहिरंग निमित्त रूप होनेसे वर्तना लक्षणवाला यह कालाणु निश्चयकाल होता है। जिस प्रकार शीतकाल में स्वयमेव अध्ययन किया परिणत पुरुषके अग्नि सहकारी होती है, अथवा स्वयमेव भ्रमणिक्रया करनेवाले कुम्भारके चक्रको उसको अध्रत्तन शिला सहकारी होती है, उसी प्रकार यह निश्चय कालद्रव्य भी, स्वयमेव परिणमनेवाले द्रव्योंको बाह्य सहकारी निमित्त है। (पं का./ता.व /२६/१४२/१६)।

## ३. अन्य भी उदासीन कारण धर्मद्रव्यवत् ही जानने

- इ. उ /मू /३६ नाहो विज्ञत्वमायाति विज्ञो नाज्ञत्वमृच्छति । निमित्त-मात्रमन्यस्तु गतेर्धमस्तिकायवत् । = जो पुरुष अज्ञानी या तत्त्वज्ञान-के अयोग्य है वह गुरु आदि परके निमित्तसे विशेष ज्ञानी नहीं हो सकता । और जो विशेष ज्ञानी है, तत्त्वज्ञानकी योग्यतासे सम्पन्न है वह अज्ञानी नहीं हो सकता । अतः जिस प्रकार धर्मास्तिकाय जीव और पुद्रगलोके गमनमें उदासीन निमित्तकारण है, उसी प्रकार अन्य मनुष्यके ज्ञानी करनेमें गुरु आदि निमित्त कारण हैं।
- पं का /ता वृ/=१/१४२/१५ धर्मस्य गतिहेतुत्वे लोकप्रसिद्धहण्टान्तमाह— उदकं यथा मत्स्यानां गमनानुग्रहक्रं ... भव्यानां सिद्धगतेः पुण्यवत्... अथवा चतुर्गतिगमनकाले इव्यिलङ्गादिनामुजादिकं वा बहिष्डग-सहकारिकारणं भवति ।८६१ = धर्म द्रव्यके गति हेतुत्वपनेमें लोक-प्रसिद्ध हण्टान्त कहते है—जैसे जल मछालियोके गमनमें सहकारी है (और भी देव धर्माधर्म/दे), अथवा जैसे भव्योको सिद्ध गतिमें पुण्य सहकारी है, अथवा जैसे सर्व साधारण जीवोंको चतुर्गति गमनमें द्रव्य लिगव दान पूजादि बहिरंग सहकारी कारण है; (अथवा जैसे शीतकालमे स्वयं अध्ययन करनेवालेको अग्न सहकारी है, अथवा जैसे भ्रमण करनेवाले कुन्भारके चक्रको उसकी अधस्तन शिला उदासीन कारण है (पं.का /ता वृ/६०/११-देव पीछेवाला शीर्षक)—उसी प्रकार जोव पुद्दगलकी गतिमें धर्म द्रव्य सहकारी कारण है।
- द्र सं/टी./१८/१६/१६ सिद्धभिक्तिस्त्पेणेह पूर्व सिवकल्पावस्थायां सिद्धोऽिष यथा भव्यानां बहिरंगसहकारिकारणं भवति सथै व अधर्मद्रव्यं स्थिते सहकारिकारणं। = सिद्ध भिक्तिके रूपसे पहिले सिवकल्पा वस्थामें सिद्ध भगवान् भी जैसे भव्य जीवीके लिए बहिरंग सहकारी कारण होते है, तैसे ही अधर्म द्रव्य जीवपुद्दगलोंको ठहरनेमें सहकारी कारण होता है।

## ४. बिना उपादानके निमित्त कुछ न करे

ध.१/१.१.१६६३/४०३/१२ मानुषोत्तरात्परतो देवस्य प्रयोगतोऽपि मनुष्याणां गमनाभावाद । न हि स्वतोऽसमर्थोऽन्यतः समर्थो भ्वत्यतिष्रसंगाद । = मानुषोत्तर पर्वतके उस तरफ देवोंकी प्रेरणासे भी मनुष्योका गमन नहीं हो सकता । ऐसा न्याय भी है जो स्वतः असमर्थ होता है वह दूसरोके सम्बन्धसे भी समर्थ नहीं हो सकता ।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

नो पा /६०/पृ० १६३/१४ पं जयचन्द — अपना भला बुरा अपने भावनि के अधीन है। उपादान कारण होय तो निमित्त भी सहकारी होय। अर उपादान न होय तौ निमित्त कह्न न करें है। (भाषा /२/पं. जयचन्द/ पृ० १५६/२) (और भी दे० कारण/II/१/७)।

#### ५. सहकारी कारणको कारण कहना उपचार है

रा.वा.हि/१/१०/७२१ मे श्लो.वा से उद्दश्वत —अन्यके नेश्वनिको ज्ञानका कारण सहकारीमात्र उपचारकरि कहा है। परमार्थतै ज्ञानका कारण आत्मा ही है। दे० कारण/II/१/७ में श्लो० वा०।

#### ६. सहकारी कारण कार्यके प्रति प्रधान नहीं है

रा.वा./१/२/१४/२०/१८ आम्यन्तर आत्मीय सम्यग्दर्शनपरिणाम प्रधानम्, सित तिस्मन् बाह्यस्योपप्राहकत्वात । अतो बाह्य आम्यन्तर-स्योपप्राहक पाराध्येन वर्तत इत्यप्रधानम् । सम्यग्दर्शनपरिणाम स्तप आम्यन्तर आत्मीय भाव ही तहाँ प्रधान है कर्म प्रकृति नही । क्योंकि उस सम्यग्दर्शनके होनेपर वह तो उपग्राहक मात्र है । इसलिए बाह्य कारण आम्यन्तरका उपग्राहक होता है और परपदार्थ रूपमे वर्तन करता है, इस लिए अप्रधान होता है ।

## ७. सहकारीको कारण मानना सदोष है--

स सा./आ.२६६ न च बन्धहेतुहेतुत्वे सत्यिष बाह्यं बस्तु बन्धहेतुं स्यात् ईर्यासमितिपरिणतपदव्यापाद्यमानवेगापतत्कालचोदितकुलिङ्गवत् बा-ह्यवस्तुनो बन्धहेतुहेतोरबन्धहेतुत्वेन बन्धहेतुत्वस्यानेकान्तिकत्वात । = यद्यपि बाह्य बस्तु बन्धके कारणका (अर्थात् अध्यवसानका) कारण है, तथापि वह बन्धका कारण नहीं है। क्योंकि ईर्यासमितिमे परिण-मित मुनीन्द्रके चरणसे मर जानेवाले किसी कालप्रेरित जीवकी भाँति बाह्य बस्तुको बन्धका कारणत्व माननेमें अनैकान्तिक हेत्वाभासत्व है। अर्थात् व्यभिचार आता है। (श्लो वा/२/१/६/२६/३७३/११)

प.ध /उ.८०१ अत्राभिष्रेतमेवैतन्स्वस्थितिकरणं स्वतः । न्यायान्कुतिष्य-दत्रापि हेतुस्तत्रानवस्थिति ।८०१। = इस स्वस्थितिकरणके विषयमें इतना ही अभिष्राय है कि स्थितिकरण स्वयमेव ही होता है। यदि इसका भी न्यायानुसार कोई न कोई कारण मानेगे तो अनवस्था दोष आता है।८०१।

## ८. सहकारी कारण अहेतुवत् होता है

पं.च./उ./३५१.६७६ मितज्ञानाित्वेलायामात्मोपादानकारणम् । देहेनिद्रयास्तदर्थाश्च बाह्यं हेतुरहेतुवत् ।३५१। अस्त्युपादानहेतोश्च
तत्क्षितिर्वा तत्क्षित् । तदापि न बहिर्वस्तु स्याच छेतुरहेतुत ।६७६।
—मित ज्ञानािदिके उत्पन्न होनेके समय आत्मा उपादान कारण है और
देह, इन्द्रिय, तथा उन इन्द्रियोके विषयभूत पदार्थ केवल बाह्य हेतु
है, अत. वे अहेतुके बराबर हैं ।३५१। केवल अपने उपादान हेतुसे ही
चारित्रकी क्षति अथवा चारित्रको अक्षति होती है। उस समय भी
बाह्य वस्तु उस क्षति अथवा कारण नही है। और इसलिए
दोश्रादेशादि देने अथवा न देनेरूप बाह्य वस्तु चारित्रकी क्षति अक्षति
के लिए अहेतु है।६०६।

## ९. सहकारी कारण तो निमित्त मात्र होता है

स.सि /१/२०/१२१/३ (धुतज्ञानकी उत्पत्तिमे मतिज्ञान निमित्तमात्र है ।) (रा वा/१/२०/४/७१/१)

रा बा/१/२/११/२०/८ (बाह्य साधन उपकरणमात्र है )

रा. वा/६/अ/४/४४६/१८ (जीव पुद्गालको गति स्थिति आदि करानेमें धर्म अधर्म आदि निष्क्रिय द्रव्य इन्द्रियवत् बलाधानमात्र है।)

- न च वृ./१३० मे उद्दध्त—( सराग व वीतराग परिणामोकी उत्पत्तिमें बाह्य वस्तु निमित्तमात्र है।)
- स सा /आ /८० ( जीव व पुइगल कर्म एक दूसरेके परिणामोमे निमित्त-मात्र होते है। ) (स सा /आ /११) (प्र.सा /त.प्र./१८६) (पु सि.ज./१२) (स सा /ता वृ./१२५)।
- गं.का/त प्र./६७ (जीवके सुख-द्खमें इष्टानिष्ट विषय निमित्तमात्र है।)
- का अ /मू /२१७ (प्रत्येक द्रव्यके निज-निज परिणामि नाह्य द्रव्य निमित्तमात्र है)
- पंघः/पू /४७६ (सर्व द्रव्य अपने भावोके कर्ता भोक्ता है, पर भावोके कर्ताभोक्तापना निम्त्तिमात्र है।)

## १०. निमित्त परमार्थमें अकिंचित्कर व हेय है

- रा वा/१/२/२२/२०/१५ ( क्षायिक सम्यवत्व अन्तर परिणामोसे ही होता है, कर्म पुद्गत रूप बाह्य वस्तु हेय है।
- स सा./ता वृ /११६ ( पुद्रगल द्रव्य स्वयं कर्मभावरूप परिणमित होता है । तहाँ निभित्तभृत जीव द्रव्य हेयतत्त्व है । )
- प्रसा./ता.वृ /१४३ ( जीवको सिद्ध गति उपादान कारणसे ही होती है। तहाँ काल द्रव्य रूप निमित्त हेय है ) (द्र.स /टी /२२/६७/४)

## ११. मिन्न कारण वास्तवमें कोई कारण नहीं

- श्लो,बा/२/१/६/४०/३१४ चश्चरादिशमाणं चेरचेतनमपीष्यते। व साधक-तमस्वस्याभावात्तस्याचितः सदा।४०। = वैशेषिक व नैयायिक लोग इन्द्रियोको प्रमितिका कारण मानकर उन्हे प्रमाण कहते है। परन्तु जड होनेके कारण वे इप्तिके लिए साधकतम करण कभी नहीं हो सकते।
- स. सा /आ/२१४ आत्मबन्धयोद्धिधाकरणे कार्ये कर्तुरात्मन. करणमीमां-साया निश्चयतः स्वतो भिन्नकरणासभवाइ भगवती प्रज्ञेव छेदना-त्मकं करणम् । = आत्मा और बन्धके द्विधा करनेरूप कार्यमें कर्ता जो आत्मा उसके करण सम्बन्धी मीमांसा करनेपर, निश्चयसे अपनेसे भिन्न करणका अभाव होनेसे भगवती प्रज्ञा ही छेदनात्मक करण है।
- स सा /आ/३०८-३११ सर्वद्रव्याणां द्रव्यान्तरेण सहोत्पादकभावाभावात । = सर्व द्रव्योका अन्य द्रव्यके साथ उत्पाद्य उत्पादक भावका अभाव है।
- प.मु /२/६- नार्थालोको कारण परिच्छे ग्रस्तानमानत ।६। तदन्वयव्यतिरेकानुविधानाभावाच केशोऽण्डुक ज्ञानवन्नस्त्रचरज्ञानवच्च ।७। अतजन्यमिप तत्प्रकाशक प्रदीपवत् ।५। = अन्वयव्यतिरेकसे कार्यकारणभाव
  जाना जाता है। इस व्यवस्थाके अनुसार 'प्रकाश' ज्ञानमे कारण नहीं
  है, क्योंकि उसके अभावमे भी रात्रिको विचरने वाले बिछी चूहे
  आदिको ज्ञान पैदा होता है और उसके सद्भावमें भी उक्छ्व वगैरह
  को ज्ञान उत्पन्न नहीं होता। इसी प्रकार अर्थ भी ज्ञानके प्रति कारण
  नहीं हो सकता, क्योंकि अर्थके अभावमे भी केशमशकादि ज्ञान
  उत्पन्न होता है। दीपक जिस प्रकार घटादिकोसे उत्पन्न न होकर भी
  उन्हे प्रकाशित करता है इसी प्रकार ज्ञान भी अर्थसे उत्पन्न न होकर
  उन्हे प्रकाशित करता है। (न्या.दी /२/६४-६/२६)

## १२. द्रव्यके परिणमनको सर्वथा निभित्ताधीन मानना मिथ्या है

स सा/मू /१२१-१२३ ण सयं बद्धो कम्मे ण परिणमित कोहमादी हि । जइ एस तुज्क जीवो अपरिणामी तदा होदी ।१२१। अपरिणमंतिम्ह सयं जीवे कोहादिएहि भावेहि । संसारस्स अभावो परुज्वदे संख- समओ वा।१२२। सांख्यमतानुसारी शिष्यके प्रति आचार्य कहते हैं कि हे भाई! 'यह जीव कर्ममें स्वयं नहीं बँधा है और कोधारि भावसे स्वयं नहीं परिणमता है' यदि तेरा यह मत है तो वह अपिणामी सिद्ध होता है और जीव स्वयं कोधादि भावरूप महीं परिण मता होनेसे संसारका अभाव सिद्ध होता है। अथवा सांख्य मतका प्रसंग आता है।१२१-१२२। और पुद्रगल कर्मस्त जो क्रोध है वह जीवको कोधरूप परिणमन कराता है ऐसा तू माने तो यह प्रश्न होता है कि स्वयं न परिणमते हुएको वह केसे परिणमन करा सकता है।१२३।

- स.सा./आ/३३२-३३४ एवमीहरां सांख्यसमयं स्वप्रज्ञापराधेन सूत्रार्थम-बुध्यमानाः केचिच्छूमणाभासाः प्ररूपयन्तिः तेषां प्रकृतेरेकान्तेन कर्तृ -त्वाध्युपगमेन सर्वेषामेव जीवानामेकान्तेनाकर्तृ त्वापत्तेः जीवः कर्तेति श्रुतेः कोपो दुःशक्यः परिहर्तुम् । = इस प्रकार ऐसे सांख्यमतको अपनी प्रज्ञाके अपराधसे सूत्रके अर्थको न जाननेवाले कुछ श्रमणाभास प्ररूपित करते हैं: उनकी एकान्त प्रकृतिके कर्तृ त्वकी मान्यतासे समस्त जीवोके एकान्तसे अकर्तृ त्व आ जाता है। इसलिए 'जीव कर्ता है। ऐसी जो श्रुति है उसका कोप दूर करना अशक्य हो जाता है।
- स.सा/आ/३७२/क.२२१ रागजन्मिन निमित्ततां पर-द्रव्यमेव कलयन्ति से तु ते । उत्तरन्ति न हि मोहवाहिनीं, शुद्धकोधविधुरान्धबुद्धयः ।२२१। =जो रागको उत्पत्तिमें परद्रव्यका ही निमित्तत्व मानते है, वे—जिनकी बुद्धि शुद्धज्ञानसे रहित अन्ध है मोहनदीको पार नहीं कर सकते ।२२१।
- पं.धः/पू./१६६-१७९ अथ सन्ति नयाभासा यथोपचारात्व्यहेतुदृष्टान्ताः ।

  १६६६। अपि भवति बन्ध्यबन्धकभावो यदि वानयोर्न शङ्क्यमिति ।

  तदनेकरवे नियमात्तद्दबन्धस्य स्वतोऽप्यसिद्धस्वात ।१७०। अथ चेदवश्यमेतिह्मित्तनै मित्तिकर्त्वमस्ति मिथः । न यतः स्वयं स्वतो वा

  परिणममानस्य कि निमित्तत्या ।१७१। = (जीव व शरीरमें, परस्पर्

  बन्ध्यबन्धक या निमित्त नै मित्तिक भाव मानकर शरीरको व्यव
  हारनयसे जीवका कहना नयाभास अर्थात् मिथ्या नय है, क्योंकि

  अनेक द्रव्य होनेसे उनमें वास्तवमें बन्ध्य बन्धक भाव नही हो

  सकता । निमित्त नै मित्तिक भाव भी असिद्ध है क्योंकि स्वयं परिण
  मन करनेवालेको निमित्तसे क्या प्रयोजन )

# 3. कमं व जीव गत कारण कार्य भावकी गीणता 1. जीवके मावको निमित्तमात्र करके पुद्गक स्वयं कर्मरूप परिणमते हैं

- पं.का/मू./६५ अत्ता कुणिंद सभावं तत्थ गदा पोग्गला सभावंहि। गच्छंति कम्मभावं अण्णोण्णागाहमत्रगाढा ।६६१ = आत्मा अपने रागादि भाव-को करता है। वहाँ रहनेवाले पुद्धगल अपने भावासे जीवमें अन्योत्थ अवगाहरूपसे प्रविष्ठ हुए कर्मभावको प्राप्त होते है। (प्र. सा./त. प्र./१८६)
- स.सा./मू./००-२१ जीवपरिणामहेदुं पुग्गला परिणमंति । पुग्गलकम्मणिमित्तं तदेव जीवो वि परिणमइ ।००। णिव कुञ्बइ कम्मगुणो जीवो कम्मं तहेव जीवगुणे । अण्णोण्णणिमित्तेण दु परिणामं जाण दोह्नं पि ।५१। चपुद्दगल जीवके परिणामके निमित्तसे कर्मस्वपर्में परिणमितं होते हैं और जीव भी पुद्दगलकर्मके निमित्तसे परिणमन करता है ।८०। जीव कर्मके गुणोको नहीं करता । उसी तरह कर्म भी जीवके गुणोंको नहीं करता । परन्तु परस्पर निमित्तसे दोनोके परिणमन जानो ।६१। (स.सा./मू./११,११६) (स.सा./आ/१०६,११६) (पु.सि. छ./१२)
- प्र.सा /त.प्र./१८७ यदायमात्मा रागहेषवशीकृतः शुभाशुभभविन परि-णमति तदा अन्ये योगद्वारेण प्रविशन्तः कर्मपुद्गण्याः स्वयमेव समुपा-

त्तवै चित्रये इति नावरणादिभावै परिणमन्ते । अतः स्वभावकृतं कर्मणां वै चित्रयं न पुनरादमकृतस् । = (मेघ अलके संयोगसे स्वतः उत्पन्न हरियाली व इन्द्रगोप आदिवत ) जब यह आत्मा रागद्वेषके वशीभूत होता हुआ शुभाशुभ भावरूप परिणमित होता है तब अन्य, योगद्वारोंसे प्रविष्ट होते हुए कर्मपुद्गल स्वयमेव विचित्रताको प्राप्त झाना-वरणादि भावरूप परिणमित होते है । इससे कर्मोंकी विचित्रताका होना स्वभावकृत है किन्तु आत्मकृत नहीं।

- प्र.सा./त.प्र./१६६ जीवपरिणाममात्रं बहिरङ्गसाधनमाधित्य जीवं परि-णमियतारमन्तरेणापि कर्मस्वपरिणमनशक्तियोगिनः पुद्ग्गलस्कन्धाः स्वयनेव कर्मभावेन परिणमन्ति ।=बहिरंगसाधनरूपसे जीवके परि-णामोंका आश्रय सेकर, जीव उसको परिणमानेवासा न होनेपर भी, कर्मरूप परिणमित होनेकी शक्तिवासे पुद्गलस्कन्ध स्वयमेव कर्मभावसे परिणमित होते हैं। (पं.का /त./प्र./६६-६६), (स.सा./आ./६१)
- पं.धः/उः/२६७ सति तत्रोदये सिद्धाः स्वतो नोकर्मवर्गणाः । मनो देहे-न्द्रियाकारं जावते तिन्निमित्ततः ॥२६७। = उस पर्याप्ति नामकर्मका उदय होनेपर स्वयंसिद्ध आहारादि नोकर्मवर्गणाएँ उसके निमित्तसे मन देह और इन्द्रियोंके आकार रूप हो जाती हैं।

## २. ११वें गुणस्थानमें अनुमागोदयमें हानिवृद्धि रहते हुए मी जीवके परिणाम अवस्थित रहते हैं

च. सा./जी. प्र./३००/१८६ अत. कारणादबस्थितिबशुद्धिपरिणामेऽप्यु पशान्तकषाये एतचतुस्त्रिशत्मकृतीमां अनुभागोदयस्त्रिस्थानसंभवी भवति, कदाचिद्धीयते, कदाचिद्धधंते, कदाचिद्धानिवृद्धिभ्यां किना एकादश एवावतिष्ठते।=(यद्यपि तहाँ परिणामोकी अवस्थितिके कारण शरीर वर्ण आदि २६ प्रकृतियों भी अवस्थित रहती हैं परन्तु) अव-शेष ज्ञानावरणादि ३४ प्रकृतियों भवप्रस्मय हैं। उपशान्तकषायगुण-स्थानके अवस्थित परिणामोंकी अपेक्षा रहित पर्यायका ही आश्रय करके इनका अनुभाग उदय इहाँ तीन अवस्था लिए है। कदाचित् हानिक्षप हो है, कदाचित् बृद्धिक्षप हो है, कदाचित् अवस्थित जैसा-का तैसा रहे है।

## ३. जीव व कर्म में वध्यघातक विरोध नहीं है

यो. सा./अ,/१/४६ न कर्म हन्ति जीवस्य न जीवः कर्मणो गुणात्। बध्यघातकभावोऽस्ति नान्योन्यं जीवकर्मणोः। — तो कर्म जीवके गुणोंका घात करता है और न जीव कर्मके गुणोंका घात करता है। इसलिए जीव और कर्मका आपसमें बध्यघातक सम्बन्ध नहीं है।

## ४. जीव व कर्ममें कारणकार्य मानना उपचार है

- घ. ६/१/६,१-८/११/६ मुह्यत इति मोहनीयम्। एवं संते जीवस्स मोहणी-यत्तं पसज्जिति ति णासंकणिज्जं, जीवादो अभिणम्हि पोरगलदृद्वे कम्मसण्णिदे उवयारेण कत्तारत्तमारोविय तथा उत्तीदो। = जो मोहिल होता है वह मोहनीय कर्म है। प्रश्न-इस प्रकारकी व्युत्पत्ति करनेपर जीवके मोहनीयत्व प्राप्त होता है १ उत्तर-ऐसी आशंका नहीं करनी चाहिए; क्यों कि, जीवसे अभिन्न और कर्म ऐसी संझावाले पुह्रगलकर्ममें उपचारसे कर्मत्वका आरोपण करके उस प्रकारकी व्युत्पत्ति की गयी है।
- प्र. सा /त प्र /१२१-१३२ तथातमा चात्मपरिणामकर्तृ त्वाइद्रव्यकर्मकर्ताप्युपचारात ।१२१। परमार्थादात्मा आत्मपरिणामात्मकस्य भावकर्मण
  एव कर्ता, न तु पुद्गलपरिणामात्मकस्य द्रव्यकर्मणः । ...परमार्थात्
  पुद्गलात्मा आत्मपरिणामात्मकस्य द्रव्यकर्मण एव कर्ता, न त्वात्मात्मपरिणामात्मकस्य भावकर्मणः ।१२२। = आत्मा भी अपने परिणामका
  कर्ता होनेसे द्रव्यकर्मका कर्ता भी उपचारसे है ।१२१। परमार्थतः

आरमा अपने परिणामस्यरूप भावकर्मका ही कर्ता है किन्तु पुद्गत परिणामस्वरूप द्रव्यकर्मका नहीं ।...(इसी प्रकार) परमार्थतः पुद्गत अपने परिणामस्यरूप उस द्रव्यकर्मका ही वर्ता है किन्तु आरमाके परिणामस्वरूप भावकर्मका कर्ता नहीं है।१२२। (स.सा./ स्./१०६)

#### ५. ज्ञानियोंका कर्म अकिंचित्कर है

- स. सा /मू /१६६ पुढ्वीपिडसमाणा पुञ्वणिबद्धा दु पश्चया तस्स । कम्म-सरीरेण दु ते बद्धा सञ्चे वि णाणिस्स ।१६६। च उस ज्ञानीके पूर्वबद्ध समस्त प्रत्यय मिट्टीके ढेलेके समान है और वे कार्मण शरीरके साथ बॅथे हुए है। (विशेष दे० विभाव/४/२)
- आ. अनु/१६२-१६३ निर्धनत्वं धनं येषां मृत्युरेव हि जीवितस्। कि
  करोति विधिस्तेषां सतां ज्ञानैकचक्षुषाम्।१६२। जीविताशा धनाशा च
  तेषां येषां विधिविधिः। कि करोति विधिस्तेषां येषामाशा निराशता
  ।१६३। = निर्धनत्व ही जिनका धन है और मृत्यु हो जिनका जीवन
  है (अर्थात् इनमें साम्यभाव रखते हैं) ऐसे साधुओको एक मात्र
  ज्ञानचक्षु खुल जानेपर यह देव या कर्म क्या कर सकता है।१६२।
  जिनको जीनेकी या धनकी आशा है जनके लिए ही 'देव' देव है,
  पर निराशा ही जिनकी आशा है ऐसे बीतरागियोको यह देव या
  कर्म क्या कर सकता है।१६३।

## ६. मोक्षमार्गमें आत्मपरिणामोंकी विवक्षा प्रधान है कर्मोंकी नहीं

रा. वा./१/२/१०-१/२०/३ औपशिमकादिसम्यग्दर्शनमात्मपरिणामत्वाव मोक्षकारणत्वेन विस्ध्यते न च सम्यव्स्वकर्मपर्याय पौद्गासिकत्वेऽ-स्य परपर्यायत्वात् ।१०। स्यादेत्त्वः सम्यग्दर्शनोत्पाद आत्म-निमित्तः सम्यवत्वपुद्गालनिमित्तरच, तस्मात्तस्यापि मोक्षकारणत्व-मुपपयते इति: तत्वः कि कारणम् । उपकरणमात्रत्वात् । = औपशिम-कादिसम्यग्दर्शन सीधे आत्मपरिणामस्वरूप होनेस मोक्षके कारण-रूपसे विवक्षित होते हैं, सम्यवत्व नाम कर्मकी पर्याय नहीं वयोकि परद्रव्यकी पर्याय होनेके कारण वह तो पौद्गालिक है। प्रश्न-सम्यग्दर्शनकी उत्पत्ति जिस प्रकार आत्मपरिणामसे होती है, उत्ती प्रकार सम्यवत्वनामा कर्मके निमित्तसे भी होती है, अतः उसको भी मोक्षकारणपना प्राप्त होता है। उत्तर-नहीं, क्योंकि वह तो उपकरणमात्र है।

## ७. कर्मोंकी उपशम क्षय व उदय आदि अवस्थाएँ मी कथंचित् अयस्न साध्य हैं

- स. सि./२/३/१५२/१० अनादिमिध्यादण्टेर्भ व्यस्य कर्मोद गपः दितकालुध्ये सित कुतस्तदुपशमः । काललब्ध्यादिनिमित्तत्वाद्य । तत्र काललब्ध्यादिनिमित्तत्वाद्य । तत्र काललब्ध्यादिनिमित्तत्वाद्य । तत्र काललब्ध्यादिनिमित्तत्वाद्य । तत्र काललब्ध्याद्याद्य । त्याद्य । व्याद्य । व्
- स. सि /१०/२/४६६/५ कर्माभावो द्वितिध —यत्नसाध्योऽयत्नसाध्य-रचेति । तत्र चरमदेहस्य नारकतिर्यग्देवायुषामभावो न यत्नसाध्यः असत्त्वात् । यरनसाध्य इत ऊर्ध्वमुच्यते । अस्यतसम्यग्दृष्ट्यादिषु सप्तप्रकृतिक्षयः क्रियते । =कर्मका अभाव दो प्रकारका है—यत्नसाध्य और अयत्नसाध्य । इनमें-से चरमदेहवालेके नरकायु तिर्यचायु और देवायुका अभाव यत्नसाध्य नहीं है, क्योंकि इसके उनका सत्त्व

- उपलब्ध नहीं होता। यस्तसाध्यका आभाव इनसे आणे कहते है- असंयतद्दष्टि आदि चार गुणस्थानोमे सात प्रकृतियोका क्षय करता है। (आगे भी १०वें गुणस्थानमें यथायोग्य कर्मोका क्षय करता है (दे० सत्त्व)।
- पं ध /उ /३७६,६३२,६२६ प्रयत्नमन्तरेणापि हुड्मोहोपश्चमो भवेत्। अन्तर्मृहूर्तमात्रं च गुणश्रेण्यनित्नमात् ।३७६। तस्मात्सिद्धोऽस्ति सिद्धान्तो हड्मोहस्येतरस्य दा । उदयोऽनुदयो वाथ स्यादनन्य-गितः स्वतः ।६३२। अस्त्युदयो यथानादे स्वतःचोपश्चमस्तथा। उदय प्रथमो भ्रुय स्यादर्वागपुनर्भवात् ।६२६। = उक्त कारण सामग्रीके मिलते ही (अर्थात देव व कालादिलिध मिलते ही) प्रयत्नके बिना भी गुणश्रेणी निर्जराके अनुसार केवल अन्तर्मृहूर्त कालमे ही दर्शन मोहनीयका उपशम हो जाता है।३७६। इसित्तए यह सिद्धान्त सिद्ध होता है कि दर्शनमोहनीय और चारित्रमोहनीय इन दोनोके उदय अथवा अनुदय ये दोनों ही अपने आप होते हैं, एक दूसरेके निमित्तसे नहीं ।६३२। जिस तरह अनादिकालसे स्वयं मोहनीयका उदय होता है उसी तरह उपशम भी काललब्धिके निमित्तसे स्वयं होता है । इस तरह सुक्ति होनेके पहले उदय और उपशम बार-बार होते रहते हैं।

## ४. निमित्तकी कथचित् प्रधानता

## 3. निमित्त नैमित्तिक सम्बन्ध भी वस्तुभूत है

आप्त. मी /२४ अहैत कान्तपक्षेऽपि हष्टो भेदो विरुध्यते। कारकाणां क्रियायाश्च नैकं स्वस्माद् प्रजायते।२४। = अहैत एकान्तपक्ष होनेतें (अर्थात् जगत् एक ब्रह्मके अतिरिक्त कोई नहीं है, ऐसा माननेसे) कर्ता कर्म आदि कारकिनके बहुरि क्रियानिके भेद जो प्रस्थक्ष प्रमाण किर सिद्ध है सो विरोधरूप होय है। बहुरि सर्वथा यदि एक ही रूप होय तौ आप हो कर्ता आप हो कर्म होय। अर आप हो तै आपकी उत्पत्ति नाहीं होय। (और भी दे० कारण/11/३/२), (अष्टसहसी पृ० १४६,१६६) (स्या. म./१६/१६७/१७१)

इलो वा २/१/०/१३/६६५/१ तदेवं व्यवहारनयसमाश्रयणे कार्यकारण-भावो द्विष्ठः संबन्धः संयोगसमवायादिवल्प्रतीतिसिद्धत्वात् पार-मार्थिक एव न पुनः कल्पनारोपितः = व्यवहारनयका आश्रय लेनेपर संयोग समवाय सम्बन्धोके समान दोमें ठहरनेवाला कारणकार्यभाव सम्बन्ध भी प्रतीतियाँसे सिद्ध होनेके कारण वस्तुभूत ही है केवल कल्पना आरोपित ही नहीं है।

## २. कारणके बिना कार्य नहीं होता

- रा. वा./१०/२/१/६४०/२७ मिथ्यादर्शनादीनां पूर्वोक्तानां कर्मासवहेत्नां निरोधे कारणाभावात् कार्याभाव इत्यभिनवकर्मादानाभावः। स्मिथ्यादर्शन आदि पूर्वोक्त आसवके हेतुओका निरोध हो जानेपर तूतन कर्मोका आना रुक जाता हैं व्योंकि कारणके अभावसे कार्यका अभाव होता है।
- ध. १/१,१.६२/२०६/६ अप्रमत्तादीनां संयतानां किमित्याहारककाय-योगो न भवेदिति चेत्र, तत्र तदुत्थापने निमित्ताभावात् । = प्रश्न — प्रमादरहित संयतीके आहारककाययोग क्यों नहीं होता है । उत्तर--क्यों कि तहाँ उसे उत्पन्न करानेमें निमित्तकारणका (असंयमकी बहुलताका) अभाव है।
- ध. १२/४,२,१३,१४/३८२।२ ण च कारणेण विणा कउजमुष्यउजिद अइण्य-संगादो । — कारणके बिना कहीं भी कार्यकी उत्पत्ति नहीं होती है, क्यों कि. वैसा होनेमे अतिप्रसग दोष आता है। (उत्कृष्ट संक्लेशसे उत्कृष्ट प्रदेश बन्ध होनेका प्रकरण है)।

- ध. ६/१.६-६/६,७/४२१/३ णेरइया मिच्छाइट्ठी कदिहि कारणेहि पढम-सम्मत्तुमुण्यदेति । मूलसूत्र ६/ उप्पज्जमाणं सब्बं हि कज्जं कार-णादो चैव उपपज्जिदि, कारणेण बिणा कज्जुप्पत्तिविरोहादो । एवं णिच्छिदकारणस्स तस्संखाविसयमिद पुच्छासुत्तं । — नारकी मिथ्या-दृष्टि जीव कितने कारणोसे प्रथम सम्यक्त्य उत्पन्न करते है सूत्र ६॥ उत्पन्न होनेवाला सभी कार्य कारणसे ही उत्पन्न होता है क्योंकि कारणके जिना कार्यकी उत्पत्तिका विरोध है। इस प्रकार निश्चित कारणकी संख्या विषयक यह पृच्छा सूत्र है।
- ध. ६/१,६-६,३०/४२०/६ णइसिग्मिनि पढमसम्मत्तं तचहे उत्तं, तं हि एत्थेव दहुव्वं, जाइस्सरण-जिणिबिबदंसणेहि विणा उप्पज्जमाणणइ-सम्मिप्पदम्सम्मत्त्रस् असंभवादो । = नै सिग्व प्रथम सम्यवत्वका भी पूर्वोक्त कारणीसे उत्पन्न हुए सम्यवत्वमे ही अन्तभाव कर लेना चाहिए, वयोकि जाति-स्मरण और जिनिबम्बदर्शनोके विना उत्पन्न होनेवाला प्रथम नैसिंगिक सम्यवत्व असम्भव है। (सम्यवत्वके कारणोंके लिए दे० सम्यग्दर्शन/III/२)
- घ.७/२.१.१८/७०/१ ण च कारणेण बिणा कउजाणामुप्पत्ती अस्य । . . . तहो कउजमेत्ताणि चेन कम्माणि बि अस्थि त्ति णिच्छओ कायब्नो । = कारणके बिना तो कार्योकी उत्पत्ति होती नही । इसिनए जितने कार्य हैं उतने उनके कारण रूप कर्म भो है, ऐसा निश्चय कर लेना चाहिए।
- ध.१/४,९,४४/९९७/६ ण च णिक्कारणाणि, कारणेण निणा कउजाण-मुप्पत्तिविरोहादो । ण च कारणिवरोहोण तक्कजेहि विरोहो जुअदे कारणिवरोहादुवारेणेव सन्वत्थ कउजेसु विरोहुवलंभादो । = यदि कहा जाय कि जनम जरादिक अकारण है, सो भी ठीक नहीं है; क्योंकि, कारणके निना कार्योकी उत्पत्तिका विरोध हैं जो कारणके साथ अविरोधी हैं उनका उक्त कारणके कार्योंके साथ विरोध उचित नहीं है; क्योंकि, कारणके विरोधके द्वारा ही सर्वत्र कार्योंमें विरोध पाया जाता है।
- स्या, म /१६/१६७/१७ द्विष्ठसं बन्धसं वित्ति ने करूपप्रवेदनात्। द्वयोः स्वरूपप्रहणे सति संबन्धवेदनम्। इति वचनात्। च्दो वस्तुओं के सम्बन्धर्मे रहनेवाला झान दोनों वस्तुओं के झान होनेपर ही हो सकता है। यदि दोनों मेसे एक वस्तु रहे तो उस सम्बन्धका झान नहीं होता।
- न्या. दी./१/१४/२७ न हि किचित्स्वस्मादेव जायते। कोई भी वस्तु अपनेसे ही पैदा नहीं होती. किन्तु अपनेसे भिन्न कारणोंसे पैदा होती है।

दै॰ नय/प/श४ उपादान होते हुए भी निमित्तके त्रिना मुक्ति नहीं।

## ३. उचित निमित्तके सान्निध्यमें ही द्रव्य परिणमन करता है

प्र.सा./त.प्र /१२ द्रव्यम्पि समुपात्तप्राक्तनावस्थ समुचितवहिरङ्गसाधन-संनिधिसद्भावे अच्चरावस्थयोत्पद्ममानं तेनोत्पादेन लक्ष्यते । चिक्तसे पूर्वावस्थाको प्राप्त किया है, ऐसा द्रव्य भी जो कि उचित बहिरंग साधनोके सान्निध्यके सद्भावमे उत्तर अवस्थासे उत्पन्न होता है ! वह उत्पादसे लक्षित होता है । (प्र. सा./त प्र./१०२,१२४)।

## अपादानकी योग्यताके सद्भावमें भी निमिक्तके विना कार्य नहीं होता

ध./१/१.१.३३/२३३/२ सर्वजीवावयवेषु क्षयोपशमस्योस्पत्त्यभ्युपगमात । न सर्वावयवैः रूपायुपलन्धिरिप तत्सहकारिकारणबाह्यनिवृत्तेरशेष-जीवावयवव्यापित्वाभावात् । =जीवके सम्पूर्ण प्रदेशोमें क्षयोपशम-की उत्पत्ति स्वीकार की है। (यद्यपि यह क्षयोपशम ही जीवकी शानके प्रति उपादानभूत योग्यता है, दे० कारण धा/क्षे ) परन्तु ऐसा मान लेनेपर भी जीवके सम्पूर्ण प्रदेशों के द्वारा रूपादिकी उपलिख-का प्रसंग भी नहीं आता है; क्यों कि, रूपादिके ग्रहण करनेमें सहकारी कारणरूप बाह्यनिवृक्ति (इन्द्रिय) जीवके सम्पूर्ण प्रदेशों मे नहीं पायी जाती है।

## ५. निमित्तके बिना केवल उपादान न्यावहारिक कार्य करनेको समर्थ नहीं है

- स्व. स्तो./मू./११ यद्वस्तु बाह्यं गुणदोषसूतेर्निमित्तमभ्यन्तरम्नुलहेतोः। अध्यात्मवृत्तस्य तदश्रभूतमभ्यन्तरं केवलमप्यलं न ।११। जो बाह्य वस्तु गुण दोष या पुण्यपापकी उत्पत्तिका निमित्त होती है वह अन्तरंगमे बर्तनेवाले गुणदोषोकी उत्पत्तिके अभ्यन्तर मूल हेतुकी अंगभूत होती है (अर्थात् उपादानकी सहकारीकारणभूत होती है)। उस की अपेक्षा न करके केवल अभ्यन्तर कारण उस गुणटोषकी उत्पत्तिमें समर्थ नहीं है।
- भ.आ./वि /१०००/११६१/४ बाह्यद्रव्यं मनसा स्वीकृतं रागद्वेषयोधींजं, तस्मित्रसति सहकारिकारणे न च वर्ममात्राद्रागद्वेषवृत्तिर्यथा सत्यपि मृत्पिण्डे दण्डायनन्तरकरणवैकल्ये न घटोत्पत्तिर्यथेति मन्यते। — मनमें विचारकर जब जीव बाह्य परिग्रहका स्वीकार करता है तब रागद्वेष उत्पन्न होते हैं। यदि सहकारीकारण न होगा तो केवल कर्ममात्रसे रागद्वेष उत्पन्न होते नहीं। यद्यपि मृत्पिण्डसे घट उत्पन्न होता है तथापि दण्डादिक कोरण नहीं होगे तो घटकी उत्पत्ति नहीं होती है।
- ध. १/१,१.६०/२६०/१ यतो नाहार क्रियात्मनमपेक्ष्योत्पवते स्वात्मनि क्रियाविरोधात्। अपि तु संयमातिशयापेक्षया तस्या समुत्पत्ति-रिति। = आहारक ऋदि स्वतं की अपेक्षा करके उत्पन्न नहीं होती है, वयोकि स्वतं से स्वतं की उत्पत्तिरूप क्रियांके होनेमें विरोध आता है। किन्तु संयमातिशयकी अपेक्षा आहारक ऋदिकी उत्पत्ति होतो है।
- क.पा.१/१,१३-१४/६२६६/२६६/४ ण च अण्णादो अण्णिम्मि कोहो ण उप्पज्जइ; अक्रोसादो जीवेकम्मकलं कं किए को हुप्पत्तिरं सणादो। ण च उनल द्वे अणुववण्णदा, विरोहादो । ण कङ्जं तिरोहियं संतं आविवभावमुवणमइ; पिडवियारणे घडोबलद्भिष्पसंगादी । ण च णिच्चं तिरोहिज्जइ; अणाहियअइसयभावादो । ण तस्स आविव्भावो वि: परिणामविज्ञियस्स अवत्थंतराभावादो । ण गहहस्स सिगं अण्णेहितो उष्पज्जर्, तस्स विसेसेणेव सामण्णसरूबेण वि पुञ्चमभावादो । ण च कारणेण विणा कज्जमुष्पज्जइ; सब्बकालं सब्बस्स उप्पत्ति-अणुष्प-त्तिप्पसंगादो। णाणुप्पत्ती सञ्जाभावष्पसंगादो। ण चैव (वं); उवलब्भमाणत्तादो । ण सञ्बकालमुष्पत्ती बिः, णिच्चस्सुष्पत्तिविरो-हादो। ण णिच्चं पि; कमाकमेहि कज्जमकुणंतस्स पमाणविसए अवट्टाणाणुववसीदो । तम्हा ण्णेहितो अण्णस्स सारिच्छ-तन्भाव-सामण्णेहि संतस्स विसेससस्रवेण असंतस्स कज्जस्युप्पत्तीए होदव्यमिदि सिद्धं । = 'किसी अन्यके निमित्तसे किसी अन्यमें क्रोध उत्पन्न नहीं होता है' यह कहना ठीक नहीं है, क्योकि: कर्मोंसे कलंकित हुए जीवमें कटुबचनके निमित्तसे क्रोधकी उत्पत्ति देखी जाती है। और जो बात पायी जाती है उसके सम्बन्धमें यह कहना कि यह बात नहीं बन सकती, ठीक नहीं है, क्योंकि ऐसा कहनेमें विरोध आता है। २. यदि कार्यको सर्वथा नित्य मान लिया जाने तो वह तिरोहित नहीं हो सकता है, नयोकि सर्वथा नित्य पदार्थमें किसी प्रकारका अतिशय नहीं हो सकता है। तथा नित्य पदार्थका आविभीव भी नहीं बन सकता, क्यों कि जो परिणमनसे रहित है, उसमे दूसरी अवस्था नहीं हो सकती है। ३ 'कारणमें कार्य छिपा रहता है और वह प्रगट हो जाता है' ऐसा कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि, ऐसा माननेपर मिट्टीके पिण्डको विदारनेपर घडेकी उत्पत्तिका प्रसंग प्राप्त होता है। ४ 'अन्य कारणोंसे गर्धके

सींगकी उत्पत्ति का प्रसग देना भी ठीक नहीं है, क्योंकि उसका पहिलोसे ही जिस प्रकार विशेषरूपसे अभाव है उसी प्रकार सामान्य-रूपसे भी अभाव है। इस प्रकार जब वह सामान्य और विशेष दोनों ही प्रकारसे असत् है तो उसकी उत्पत्तिका प्रश्न ही नहीं उठता। तथा कारणके बिना कार्यकी उत्पत्ति मानना भी ठीक नहीं है, क्यों कि यदि ऐसा होने लगे तो सर्वदा सभी कायों की उत्पत्ति अथवा अनुपत्तिका प्रसंग प्राप्त होता है। ६, 'यदि कहा जाये कि कार्यकी उत्पत्ति मत होओं सो भी कहना ठीक नहीं है क्योंकि (सर्वदा) कार्यकी अनुत्पत्ति माननेपर सभीके अभावका प्रसंग प्राप्त होता है। ७ 'यदि कहा जाये कि सभीका अभाव होता है तो हो जाओ' सो भी कहना ठीक नहीं है, क्यों कि सभी पदार्थों की उपलब्धि पायी जाती है। ८. यदि (दसरे पक्षमे) यह कहा जाये कि सर्वदा सबकी उत्पत्ति होती ही रहे' सो भी कहना ठीक नहीं है, क्योंकि जो पदार्थ क्रमसे अथवा ग्रापत कार्यको नही करता है वह पदार्थ प्रमाणका विषय नहीं होता है। इसलिए जो सादश्यसामान्य और तद्भाव सामान्यरूपसे विद्यमान है तथा विशेष (पर्याय) रूपसे अविद्यमान है ऐसे किसी भी कार्यकी, किसी दूसरे कारणसे उत्पत्ति होती है यह सिद्ध हुआ।

#### ६. निमित्तके बिना कार्योत्पत्ति माननेमें दोष

क.पा.१/१,१३/९२६६/२६६/१ ण च कारणेण विणा कज्जमुष्पज्जह; सब्ब-कालं सब्बस्स उप्पत्ति-अणुष्पत्तिष्पसंगादो । = कारणके बिना कार्यकी उत्पत्ति मानना ठीक नहीं है, क्यों कि यदि ऐसा होने लगे तो सर्वदा सभी कार्योकी उत्पत्ति अथवा अनुत्पत्तिका प्रसंग प्राप्त होता है।

प.मु./६/६३ समर्थस्य करणे सर्वदोत्पत्तिरत्पेक्षत्वातः = यदि पदार्थं स्वयं समर्थं होकर क्रिया करते हैं तो सदा कार्यकी उत्पत्ति होनी चाहिए, वयोंकि, केवल सामान्य आदि कार्य करनेमें किसी दूसरेकी अपेक्षा नहीं रखते।

## ७. समी निमित्त धर्मास्तिकायवत् उदासीन नहीं होते

.का./त.प्र./८८ यथा हि गतिपरिणत' प्रभञ्जनो चैजयन्तीना गति-परिणामस्य हेतुकत्विलोक्यते न तथा धर्मः । स ख्लु निष्क्रियत्वात न कदाचिदपि गतिपरिणाममेवापद्यते । कुतोऽस्य सहकारित्वेन गति-परिणामस्य हेतुकर्नु त्वम् । अधि च यथा गतिपूर्वस्थितिपरिणति-परिणतस्तुरंगोऽरववारस्य स्थितिपरिणामस्य हेतुकर्तविलोक्यते न तथाधर्म । सख्छ निष्क्रियत्वात्⊶उदासीन एवासौ प्रसरो भवतीति । ≕िणस प्रकार गतिपरिणत पत्रन ध्वजाओंके गतिपरिणामका हेतुकर्ता (प्रेरक) दिखाई देता है, उसी प्रकार धर्म नहीं है। वह बास्तवमें निष्क्रिय होनेसे कभी गति परिणामको ही प्राप्त नहीं होता; तो फिर उसे (परके) सहकारीको भाँति परके गतिपरिणामका हेतुकर्तृत्व कहाँसे होगा १ किन्तु केवल उदासीन हो प्रसारक है। और जिस-प्रकार गतिपूर्वक स्थिति परिणत अश्व सवारके स्थिति परिणामका हेतुकर्ता (प्रेरक ) दिखाई देता है उसी प्रकार अधर्म नहीं है।…बह तों केवल उदासीन ही प्रसारक है। (ताल्पर्य यह कि सभी कारण धर्मास्तिकायवत उदासीन नहीं है। निष्क्रियकारण उदासीन होता है और क्रियावान् प्रेरक होता है )।

## ५. कर्म व जीवगत कारणकार्य भावकी कथंचित् प्रधानता

## 3. जीव व कर्ममें परस्पर निमित्त-नैमित्तिक सम्बन्धका निर्देश

मु.आ./१६७ जीवपरिणामहेदू कम्मत्तल पोरगत्ता परिणमंति । ण दु णाण-परिणदो पुण जीवो कम्मं समादियदि ॥ = जिनको जीवके परिणाम कारण है ऐसे रूपादिमान परमाणु कर्मस्वरूपसे परिणमते हैं, परन्तु ज्ञानभावकरि परिणत हुआ जीव कर्मभावकरि पुद्गत्तोको नहीं प्रहण करता।

स.सा./मू./८० जीवपरिणामहेदु कम्मत्तं पुग्गला परिणमंति। पुग्गलकम्मणिमित्तं तहेव जीवो वि परिणमइ ।=०। == पुद्गाल जीवके परिणामके
निमित्तते कर्मरूपमें परिणत होते हैं और जीव भी पुद्गालकर्मके
निमित्तते परिणमन करता है। (स.सा./मू./३१२-३१३), (पं.का./मू.
६०), (न. च. वृ./=३), (यो.सा. अ/३/६-१०)।

पं.का./मू /१२८-१३० जो खलु संसारत्थो जीवो तत्तो दु होदु परिणामो ।
परिणामादो कम्मं कम्मादो होदि गदिसु गदी ।१२८। गदिमधिगस्स
देहो देहादो इदियाणि जायंते । तेहि कु विसयग्गहणं तत्तो रागो व
दोसो वा ।१२६। जायदि जीवस्सेवं भावो संसारचक्रवालिमा । इदि
जिणवरेहि भणिदो अणादिणिधणा सणिधणो वा ।१३० = जो
वास्तवमें संसार-स्थित जीव है उससे परिणाम होता है, परिणामसे
कर्म और कर्मसे गतियोमें गमन होता है ।१२८। गतिप्राप्तको देह होती
है, देहसे इन्द्रियाँ होती हैं, इन्द्रियोंसे विषयप्रहण और विषयप्रहणसे
राग अथवा द्वेष होता है ।१२६। ऐसे भाव संसारचक्रमें जीवको
अनादिअनन्त अथवा अनादि सान्त होते रहते हैं, ऐसा जिनवरोने
कहा है ।१३०। (न.च.व.११३१-१३३); (यो.सा,अ./४/२६,३१ तथा
२/३३); (त.अनु./१६-१६); (सा.ध./६/३१)

और भी देखो -- प्रकृति बन्ध/१/६ में परिणाम प्रत्यय प्रकृतियोंके लक्षण व भेट।

पं. ध./इ/४१,१००१ जीवस्याशुद्धरागादिभावानां कर्मकारणम् । कर्मण-स्तस्य रागादिभावाः प्रत्युपकारिवत् ।४१। अस्ति सिद्धं ततोऽन्योन्यं जीवपुद्दगलकर्मणोः । निमित्तनैमित्तिको भावो यथा कुम्भ-कुलालयोः ।१०७१। —परस्पर उपकारकी तरह जीवके अशुद्ध रागादि भावोंका कारण द्रव्यकर्म है और उस द्रव्यकर्मके कारण रागादि भाव है।४१। इसलिए जिस प्रकार कुम्भ और कुम्भारमें निमित्त-नैमित्तिक भाव है उसी प्रकार जीव और पुद्दगलात्मक कर्ममे परस्परं निमित्तनैमित्तिकभाव है यह सिद्ध होता है।१०७१। (पं.ध./उ./१०६; १३१-१३२;१०६६-१०७०)

## २. जीव व कमोंकी विचित्रता परस्पर सापेक्ष है

- ध. अ/२,१,१६/७०/६ ण च कारणेण विणा कज्जाणसुप्पत्ती अतिथ ! तिती कज्जमेत्ताणि चेव कम्माणि वि अतिथ त्ति णिच्छ ओ कायव्यो । जिंद एवं तो भमर-महुवर अवश्यकादि सण्णिदेहि वि णामकम्मेहि होदव्य-मिदि । ण एस दोसो इच्छिज्जमाणादो । = कारणे किना तो कार्यों की उत्पत्ति होती नहीं है । इसिलए जितने (पृथिवी, अप्, तेज आदि ) कार्य हैं उतने उनके कारणरूप कर्म भी हैं, ऐसा निश्चय कर लेना चाहिए । प्रश्न—यदि ऐसा है तो भ्रमर, मधुकर—कदम्ब आदिक नामीं वाले भी नाम कर्म होने चाहिए । उत्तर—यह कोई दोष नहीं है, वर्यों कि, यह बात तो इष्ट ही है।
- घ. १०/४.२.३,१/१३/७ जा सा णोआगमदन्तकम्मनेयणा सा अट्ठिविहाः ।

  कुदो । अट्ठिविहस्स दिस्समाणस्स अण्णाणाहं सणः नीरियादि अंतरायकज्जस्स अण्णहाणुननत्ती हो । ण च कारणभेदेण निणा कज्जभेदो

  अरिथ, अण्णत्य तहाणुन भादो । चजो नह नोआगमद्रव्यकम्ने देना
  कही है, नह ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय आदिके भेदसे आठ प्रकार
  की है । क्यों कि ऐसा नहीं मानने पर अज्ञान अदर्शन एवं नीर्यादिके
  अन्तरायक्षप आठप्रकारका कार्य जो दिखाई देता है नह नहीं नन

  सकता है । यदि कहा जाय कि यह आठ प्रकारका कार्यभेद कारणभेद
  के निना भी नन जायेगा, सो ऐसा मानना भी ठीक नहीं है, क्यों कि
  अन्यत्र ऐसा पाया नहीं जाता।

क.पा. १/१,१/१३७/१६/४ एदस्स पमाणस्स वड्डिहाणितरतमभावो ण ताव णिकारणोः; वड्डिहाण्णिहि निणा एगसरूवेणावट्ठाणप्पसंगादो। ण च एवं तहाणुवलं भादो। तम्हा सकारणाहि ताहि हो दञ्चे। जंतं वड्ढि हाणि तरतमभावकारणं तमावरणिमिदि सिद्धं। = इस ज्ञानप्रमाणका वृद्धि और हानिके द्वारा जो तरतमभाव होता है, वह निष्कारण तो हो नहीं सकता है, क्यों कि ज्ञानप्रमाणमें वृद्धि और हानिसे होनेवाले तरतमभावको निष्कारण मान लेनेपर वृद्धि और हानिस्प कार्यका ही अभाव हो जाता है। और ऐसी स्थितिमें ज्ञानके एकस्पसे रहनेका प्रसंग प्राप्त होता है। परन्तु ऐसा नहीं है, क्यों कि एकस्प ज्ञानकी उपलब्धि नहीं होती है। इसलिए ये तरतमता सकारण होनी चाहिए। उसमें जो हानि वृद्धिके तरतम भावका कारण है वह आवरण कर्म है।

क. पा. ४/३,२२/६२६/१६/६ एगिइ दिनंधकालो सव्वेसि जीवाणं समाणपरिणामो किण्ण हो दि । ण, अंतरंगकारणभेदेण सिरसत्ताणुववसीको ।
एगजीवस्स सव्वकालमेगपमाणद्धाए द्विबंधो किण्ण हो दि । ण,
अंतरंगकारणेसु दव्वादिसंबंधेण परियत्तमाणस्स एगम्मि चैव अंतरंगकारणे सव्वकालमवद्धाणाभावाको । = प्रश्न — सब जीवोंके एक
स्थितिवन्धका काल समान परिणामवाला क्यों नहीं होता । उत्तर—
नहीं, क्यों कि अन्तरंगकारणमें भेद होनेसे उसमें समानता नहीं बन
सकती । प्रश्न—एक ही जीवके सर्वदा स्थितिबन्ध एक समान कालवाला क्यों नहीं होता है । उत्तर—नहीं; क्योंकि, यह जीव अन्तरंग
कारणोंमें द्रव्यादिके सम्बन्धसे परिवर्तन करता रहता है, अतः उसका
एक ही अन्तरंग कारणमें सर्वदा अवस्थान नहीं पाया जाता है।

क.पा. ४/१,२२/१४४/२४/१ सो केण जिल्हो। अर्णताणुबंधीणमुदएण।
अर्णताणुबंधीणमुदओ कुदो जायदे। परिणामपचएण।—प्रश्न—वह
(सासादन परिणाम) किस कारणसे उत्पन्न होता है। उत्तर—अनन्तानुबन्धी
चतुष्कके उदयसे होता है। प्रश्न—अनन्तानुबन्धी
चतुष्कका उदय किस कारणसे होता है। उत्तर—परिणाम विशेषके
कारणसे होता है।

## 3. जीवको अवस्थाओंमें कर्ममूल हेतु है

रा.वा./४/२४/१/४८८।२१ तदारमनोऽस्वतन्त्रीकरणे मूलकारणम्। = वह (कर्म) आत्माको परतन्त्र करनेमें मूलकारण है।

रा.वा./१/३/६/२३/१६ लोके हरिशादू लब्ब्कभुजगादयो निसर्गतः कौर्य-शौर्याहारादिसंप्रतिपत्तौ वर्तन्ते इत्युच्यन्ते न घासावाकस्मिकी कर्मनिमित्तत्वात । ≕लोकमें भी होर, भेड़िया, घीता, साँप आदिमें श्रता-क्र्रता आहार आदि परोपदेशके बिना होनेसे यद्यपि नैसर्गिक कहलाते हैं; परन्तु वे आकस्मिक नहीं हैं, क्योंकि कर्मोदयके निमित्तसे उत्पन्न होते हैं।

दे० विभाव/३/१ (जीवकी रागादिरूप परिणतिमें कर्म ही मुल कारण है)।

का.अ./सु./३९१ ण य को वि देदि लच्छी ण को वि जीवस्स कुणदि उनयारं । उनयारं अनयारं कम्मं पि सुहासुहं कुणदि ।३११: = न तो कोई देवी देवता आदि जीवको लक्ष्मी देता है और न कोई उसका उपकार करता है। शुभाशुभ कर्म ही जीवका उपकार या अपकार करते हैं।

र्गे.धः,/रः/२०१ स्वावरणस्यो च्चै मूं लं हेतुर्यथोदयः । = अपने-अपने ज्ञानके वातमें अपने-अपने आवरणका उदय वास्तवमें मूलकारण है।

## ४. कमकी बलवत्ताके उदाहरण

- स,सा./मू./१६१-१६२ (सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञान व सम्यवचारित्रके प्रतिबन्धक कमसे मिथ्यास्व, अज्ञान व कषाय नामके कर्म हैं।)
- भ.आ./मू./१६१० असाताके उदयमें औषिषयें भी सामर्थ्यहीन हैं।
- स.सि./१/२०/१०१/२ प्रवस श्रुतावरणके उदयसे श्रुतज्ञानका अभाव हो जाता है।

- पप्र/मू./१/६६,७८ इस पंगु आत्माको कर्म ही तीनों लोकोंमें भ्रमण कराता है।६६। कर्म बुलवान हैं, बहुत है, विनाश करनेको अशक्य है, चिकने है, भारी है और वज्रके समान है।७८।
- रा.वा./१/१६/१३/६१/१६ चश्चदर्शनावरण और वीर्यान्तरायके क्षयोपशम-से तथा अंगोपांग नामकर्मके <u>अवष्टम्भ (बल)</u>से चश्चदर्शनकी शक्ति उत्पन्न होती है।

रा.ना/४/२४/१/४८८/२१ सुख दु खकी उत्पत्तिमें कर्म <u>बलाधान हेतु</u> हैं। आप्त प./११४-११४/२४६-२४७ कर्म जीवको पर्तान्त्र करनेवाले हैं। (रा.ना/४/२४/१/४८८/२०) (गो जी/जी,प/२४४/४०८/२)

ध. १/१,१,३३/२३४/३ कर्मोकी विचित्रतासे ही जीव प्रदेशोंके संघटनका विच्छेद व बन्धन होता है।

ध.१/१,१,३३/२४२/८ नाम कर्मोदयकी व<u>शवितासे</u> इन्द्रियाँ उत्पन्न होती हैं।

स.सा/आ /१४७-१४६ कर्म मोक्षके हेतुका तिरोधान करनेवाला है।

स सा /आ./२,४,३१,३२, क ३ इत्यादि (इन सर्व स्थलोंपर आचार्यने मोहकर्मकी <u>बलवत्ता</u> प्रगट की है)

स.सा /आ./८६ जीवके लिए कर्म संयोग ऐसा ही है जैसा स्फटिकके लिए तमालपत्र।

त.सा./=/३३ ऊर्ध्व यमनके अतिरिक्त अन्यत्र गमनरूप क्रिया कर्मके प्रतिधातसे तथा निज प्रयोगसे समक्षनी चाहिए।

का अ /मू /२११ कर्मकी कोई ऐसी शक्ति है कि इससे जीवका केवलज्ञान स्वभाव नष्ट हो जाता है।

द्र.सं /टो,/१४/४४/१० जीव प्रदेशोंका विस्तार क<u>र्माधीन</u> है, स्वामाविक नहीं।

स्या,म./१७/२३८/ई स्व ज्ञानावरणके क्षयोपशम् विशेषके वशसे ज्ञानकी निश्चित पदार्थीमें प्रवृत्ति होती है।

पं.ध./उ/१०१,३२८,६८७,८७४,६२५ जीव विभावमे कर्मकी सामर्थ्य ही कारण है।१०५। आत्माकी शक्तिकी वाधक कर्मकी शक्ति है।३२८। मिथ्यात्व कर्म ही सम्यव्स्वका प्रत्यनीक (बाधक) है।६८७। दर्शन-मोहके उपशमादि होनेपर ही सम्यवस्व होता है और नहीं होनेपर नहीं ही होता है।८७४। कर्मकी शक्ति अचिन्ता है।६२५।

स.सा./३१७/क १६८/पं. जयचन्द - जहाँ तक जीवकी निर्वलता है तहाँ तक कर्मका जोर चलता है।

स.सा./१७२/क११६/पं. जयचन्द--रागादि परिणाम अबुद्धि पूर्वक भी कर्मकी बुलवत्तासे होते है।

—दे० विभाव/३/१─( कर्म जीवका पराभव करते हैं )

## ५, जीवकी एक अवस्थामें अनेक कर्म निमित्त होते हैं

रा.बा/१/१६/१३/६१/१५ इह चक्षुषा चक्षुर्दर्शनावरणवीयन्तिरायक्षयोपश्च-माङ्गोपाङ्गनामावष्टमभाइ अविभावितविशेषसामर्थ्येन किचिदेतद्वस्तु इत्यालोचनमनाकारं दर्शनमित्युच्यते बाजवत् । च्चक्षुदर्शनावरण और वीर्यान्तराय इन दो कमींके क्षयोपशमसे तथा साथ-साथ अंगो-पांग नामकर्मके उदयसे होनेवाला सामान्य अवलोकन चक्षुदर्शन कहलासा है।

पं.ध/उ./२०१-२०२ सत्यं स्वावरणस्योच्चै मूं हेतुर्यथोदयः । कर्मान्तरी-दयापेक्षो नासिद्धः कार्यकृष्यथा ।२०१। अस्ति मत्यादि यउज्ञानं ज्ञाना-वृत्युदयक्षतेः । तथा वीर्यान्तरायस्य कर्मणोऽनुदयादिष ।२०२। = जैसे अपने-अपने घातमें अपने-अपने आवरणका उदय मूलकारण है वैसे ही वह ज्ञानावरण आदि दूसरे कर्मोंके उदयकी अपेक्षा सहित कार्य- कारी होता है, यह भो असिद्ध नहीं है ।२०१। जैसे जो मरमादिक ज्ञान ज्ञानावरणकर्मके क्षयोपरामसे होता है वैसे ही बह बीर्यान्तराय कर्मके क्षयोपरामसे भी होता है।२०२।

## ६. कर्मके उदयमें तदनुसार जीवके परिणाम अवस्य होते हैं

रा.बा/८/२१/१४६/२७ यद्यम्यन्तरसंयमघा दिकर्मोदयोऽस्ति तदुदयेना-वश्यमिनकृतपरिणामेन भिवतव्यं ततश्च महाव्यतश्वमस्य नोपपद्यत इति मतम्; तन्नः किं कारणम्, उपचारात् राजकुले सर्वगतंचित्रवत् । —प्रश्न—( छठे गुणस्थानवर्ती संयत्को ) यदि संयमघाती कर्मका उदय है तो अवश्य ही उसे अविरतिके परिणाम होने चाहिए । और ऐसा होने पर उसके महाव्यत्वपना घटित नहीं होता (अत. संज्वलन-के उदयके सद्भावमें छठे गुणस्थानवर्ती साधुको महाव्यती कहना उचित नहीं है )। उत्तर—ऐसा नहीं है, क्योंकि राजकुलमें चेत्र या वोजे पुरुषको सर्वगत कहनेकी भाति यहाँ उपचारसे उसे महाव्यती कहा जाता है।

धः/१२/४,२,१३,२१४/४६०/६ ण च सुहुमसांपराङ्य मोहणीय भावो अस्थि, भावेण विणा दव्यकम्मस्स अस्थित्तविरोहादो सुहुससांपराङ्य-सण्णाणुवत्तीदो वा। — सूक्ष्मसाम्परायिक गुणस्थानमें मोहनीयका भाव नहीं हो, ऐसा सम्भव नहीं है, क्योंकि भावके बिना द्रव्यकर्मके रहनेका विरोध है, अथवा वहाँ भावके न मानने पर 'सूक्ष्मसांपरा-यिक' यह संज्ञा ही नहीं बनती है।

नोट—( यद्यपि मूल सूत्र नं. २५४ 'तस्स मोहणीयनेयणभावदो णिरिय" के अनुसार वहाँ मोहनीयका भाव नहीं है। परन्तु यह कथन नय विवक्षासे आचार्य वीरसेन स्वामीने समन्त्रित किया है। तहाँ द्वव्याधिक नयको विवक्षासे सत्का ही विनाश होनेके कारण उस गुणस्थानके अन्तिम समयमें मोहनीयके भावका भी विनाश हो जाता है और पर्यायाधिक नय असत् अवस्थामें ही अभाव या विनाश स्वीकार करता होनेके कारण उसकी अपेक्षा वह मोहनीयका भाव उस गुणस्थानके अन्तिम समयमें है और उपशान्तकषाय या क्षीणकषायके प्रथम समयमें विनष्ट होता है। विशेष —देखो उत्पाद/२/७)

स्त. सा/जी. प्र./३०४/३८४/१६ द्रव्यकर्मोदये सति संक्लेशपरिणामलक्षण-भावकर्मण संभवेन तयो. कार्यकारणभावप्रसिद्धेः । = (उपशान्त कथाय गुणस्थानका काल अन्तर्मुहूर्त मात्र है । तदुपरान्त अवश्य ही मोहकर्मका उदय आता है जिसके कारण वह नीचे गिर जाता है ।) नियमक र द्रव्यकर्मके उदयके निमित्तते संक्लेशस्य भाव कर्म प्रगट हो है । इसलिए दोनोंमें कार्यकारणभाव सिद्ध है ।

## IV. कारण कार्य भाव समन्वय

## १. उपादान निमित्त सामान्य विषयक

## कार्य न सर्वथा स्वतः होता है न सर्वथा परतः

रा. वा /४/४२/७/२११/७ पुरुगलानामानन्त्यात्तत्पुदुगलद्रव्यमपेक्ष्य एकपुद्गलस्थस्य तस्यैकस्येन पर्यायस्यात्त्यत्तमावात् । यथा प्रदेश्याः मध्यमाभेदाद् यदन्यत्वं न तदेव अनामिकाभेदात् । मा भूद मध्यमानामिकयोरेकत्व मध्यमाप्रदेशिन्यन्यत्वहेतुत्वेनाविशेषा-दिति । न चितरपरावधिकमेवार्थसत्त्वम् । यदि मध्यमासामध्याद् प्रदेशिन्याः हस्वत्वं जायते शशाविषाणेऽपि स्याच्छक्रयष्टौ वा । नापि स्वत एव, परापेक्षाभावे तद्व्यक्त्यभावात् । तस्मात्तस्यानन्तपरि-णामस्य द्वव्यस्य तत्तत्सहकारिकारणं प्रतीत्य तत्तद्वपूपं वक्ष्यते । न तद् स्वत एव नापि परकृतमेव । एवं जीवोऽपि कर्मनोकर्मविषयवस्तूप-करणसंबन्धभेटादाविभूतजीवस्थानगुणस्थानविकलपानन्तपर्यायरूप.

प्रत्येतच्यः। = जैसे अनन्त पुद्रगल सम्बन्धियोंकी अपेक्षा एक ही प्रदेशिनी अंगुली अनेक भेदोंको प्राप्त होती है, उसी प्रकार जीव भी कर्म और नोकर्म विषय उपकरणोके सम्बन्धसे जीवस्थान, गुणस्थान, मार्गणास्थान, दंडी, कुण्डली आदि अनेक पर्यायोंको धारण करता है। प्रदेशिनी अँगुलोमें मध्यमाकी अपेक्षा जो भिन्नता है वही अनामिकाकी अपेक्षा नहीं है, प्रश्येक पर स्वका भेर जुदा-जुदा है। मध्यमाने प्रदेशिनीमें हस्वत्व उत्पन्न नहीं किया, अन्यथा शश्याविष्यामें भी उत्पन्न हो जाना चाहिए था, और न स्वतः ही उसमें हस्वत्व था, अन्यथा मध्यमाके अभावमें भी उसकी प्रतीति हो जानो चाहिए थी। ताल्प्य यह कि अनन्त परिणामी द्रव्य हो तत्तत्त्वहकारी कारणोंकी अपेक्षा उन-उन स्वप्ते व्यवहारमें आता है। (यहाँ द्रव्यकी विभिन्नतामें सहकारी कारणताका स्थान दर्शति हुए कहा गया है कि वह न स्वतः है न परतः। इसी प्रकार क्षेत्र, काल व भावमे भी लागू कर लेना चाहिए)

## २. प्रत्येक कार्य अन्तरंग व बाह्य दोनों कारणोंके स∓मेळ से होता है

स्व-स्तो./मू /३३ ६६.६० अलड्घ्यशक्तिर्भवितव्यतेयं, हेतुद्वयाविष्कृतकार्यलिङ्गा । । ।३३। यहस्तु बाह्यं गुणदोषसूतेनिमित्तमम्यन्तरसूलहेतो । अध्यात्मवृत्तस्य तदङ्गभूतमभ्यन्तरं केवलमप्यलं न ।६६।
बाह्यतरोपाधिसमयतेयं, कार्येषु ते द्रव्यगतः स्वभावः । नैवान्यथा
मोक्षविधिश्च पुंतां, तेनाभिवन्द्यस्त्वमृषिर्बुधानाम् ।६०। = अन्तरंग
व बाह्य इन दोनों हेतुओं के अनिवार्य संयोग द्वारा उत्पन्न होनेवाला
कार्य ही जिसका ज्ञापक है, ऐसी यह भवितव्यता अलंघ्यक्ति है ।३३।
को बाह्य वस्तु गुण दोष अर्थात् पुण्य पापको उत्पत्तिक आभ्यन्तर
मूलहेतुकी अंगभूत है । केवल अभ्यन्तर कारण ही गुणदोषकी उत्पत्ति
में समर्थ नहीं है ।६६। कार्योमें बाह्य और अभ्यंतर दोनों कारणोकी
जो यह पूर्णता है वह आपके मतमें द्रव्यगत स्वभाव है । अन्यथापुरुषोके मोक्षकी विधि भी नहीं बनती । इसीसे हे परमर्षि ! आप
बन्धुजनोंके वन्द्य है ।६०।

स सि./५/३०/३००/६ उभयनिमित्तवशाइ भावान्तरावाप्तिरुत्पादनमुत्पादः भृत्पिण्डस्य घटपर्यायवत् । = अन्तरं ग और बहिरं ग निमित्तके वशसे प्रतिसमय को नवीन अवस्थाकी प्राप्ति होती है, उसे उत्पाद कहते हैं। जैसे मिट्टीके पिण्डकी घटपर्याय । (प्र.सा/त प्र./१६८,१०२)

ति.प./४/२८१-२८२ सव्दाणं पयत्थाणं णियमा परिणामपहुदिवित्तीओ। बहिरंतरंगहेदुहि सव्वब्भेदेसु वट्टंति।२८१। बाहिरहेदू कहिदो णिच्छ-यकालो ति सव्वदरसीहि। अब्भंतरं णिमित्तं णियणियदव्वेसु चेट्ठेदि।२८२। सर्व पदार्थोंके समस्त भेदों में नियमसे बाह्य और अभ्यन्तर निमित्तोंके द्वारा परिणामादिक (परिणाम, क्रिया, पर-त्वापरत्व) वृत्तियाँ प्रवर्तती हैं।२८१। सर्व झदेवने सर्व पदार्थोंके प्रवर्तनेका बाह्य निमित्त निश्चयकाल कहा है। अभ्यन्तर निमित्त अपने-अपने द्वव्योंमें स्थित हैं।२८२।

## ३. अन्तरंग व बहिरंग कारणोंसे होनेके उदाहरण

स,सा./मू /२७८-२७६ जैसे स्फटिकमणि तमालपत्रके संयोगसे परिणमती है वैसे ही जीव भी अन्य द्रव्योंके संयोगसे रागादि रूप परिणमन करता है।

स सा /मू /२८३-२८५ इच्य व भाव दोनों प्रतिक्रमण परस्पर सापेक्ष है।

रा वा./२/१/१४/१०१/२३ बाहरमें मनुष्य तियंचादिक औदयिक भाव और अन्तरंगमे चैतन्यादि पारिणामिक भाव ही जीवके परि-चायक हैं। पं.का./त.प /८८ स्वतः गमन करनेवाले जीव पृद्धगलोंकी गतिमें धर्मास्ति-काय बाह्य सहकारीकारण है। (द्र.सं./टी /१७) (और भी दे० निमित्त)।

## ४. व्यवहारनयसे निमित्त वस्तुभूत है पर निश्चयसे कल्पना मात्र है

श्लो.जा.२/१/अ/१३/१६६/१ व्यवहारनयसमाश्रयणे कार्यकारणभावो द्विष्ठः संबन्धः संयोगसमनायादिवलातीतिसिद्धत्वात् पारमाधिक एव न पुनः कल्पनारोपितः सर्वधाप्यनवद्यस्वात् । संग्रहर्जु सूत्रनयाश्रयणे तु न कस्य चिरकश्चिरसंबन्धो ऽन्यत्र कल्पनामात्रत्वात् इति सर्वमविरुद्धे । = व्यवहार नयका आश्रय लेनेपर संयोग व समदाय आदि सम्बन्धोके समान दोमें ठहरनेवाला कार्यकारण भाव प्रतीतियोंसे सिद्ध होनेके कारण वस्तुभूत ही है, काल्पनिक नहीं। (क्योंकि तहाँ व्यवहारनय भेदग्राही होनेके कारण असदभूत व्यवहार भेदीपचारको ग्रहण करके संयोग सम्बन्धको सत्य घोषित करता है और सद्धूत व्यवहार नय अभेदोपचारको ग्रहण करके समवाय सम्बन्धको स्वीकार करता है) परन्तु संग्रह तय और ऋजुसूत्र नयका आश्रय करनेपर कोई भी किसी का किसीके साथ सम्बन्ध नहीं है। कोरी कल्पनाएँ है। सब अपने-अपने स्वभावों में लीन हैं। यही निश्चय नय कहता है। (संग्रहनय मात्र अद्वैत एक महा सत् बाही होनेके कारण और ऋजुमूत्रनय मात्र अन्तिम अवान्तर सत्तारूप एकत्वप्राही होनेके कारण, दोनो ही द्विष्ठ नहीं देखते। तम वे कारणकार्यके द्वैतको कैसे अंगीकार कर सकते है। विशेष देखी 'नय' ) !

## ५. निमित्त स्वीकार करनेपर भी वस्तु स्वतन्त्रता बाधित नहीं होती

रा.वा /१/१/२%/४३४/२६ नतु च बाह्यद्रव्यादिनिमित्तवशात् परिणामिनां परिणाम उपलभ्यते, स च स्वातन्त्रये सित विरुध्यत इति; नैष दोष'; बाह्यस्य निमित्तमात्रत्वात् । न हि गत्यादिपरिणामिनो जीवपृद्दगला' गन्याय प्रयहे धर्मादीनां प्रेरकाः । = (धर्मास्तिकाय और अधर्मादित-कायकी यहाँ यह स्वतन्त्रता है कि ये स्वयं गति और स्थितिरूपसे परिणत जीव और पुद्रगलोंकी गतिमें स्वयं निमित्त होते हैं।) प्रशन—बाह्य द्रव्यादिके निमित्तसे परिणामियोंके परिणाम उपलब्ध होते हैं और स्वातन्त्र्य स्वीकार कर लेनेपर यह बात विरोधको प्राप्त होते हैं। जाती हैं जतर—यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि बाह्य द्रव्य निमित्तमात्र होते हैं। (यहाँ प्रकृतमें) गति आदि रूप परिणमन करनेवाले जीव व पुद्रगत्व गति आदि उपकार करनेके प्रति धर्म आदि द्रव्योके प्रेरक नहीं है। गति आदि करानेके लिए उन्हे उकसाते नहीं हैं।

## ६. उपादान उपादेय भावका कारण प्रयोजन

रा था./२/३६/१८/१४% यथा घटादिकार्योपलब्धेः परमाण्यतुमानं तथौदारिकादिकार्योपलब्धेः कार्मणानुमानम् ''कार्यसिङ्ग हि कारणम्'' (आप्त मी. श्लो, ६८)। = जैसे घट आदि कार्योकी उपलब्धि होनेसे परमाणु रूप उपादान कारणका अनुमान किया जाता है, इसी प्रकार औदारिक शरीर आदि कार्योकी उपलब्धि होनेसे कर्मो रूप उपादान कारणका अनुमान किया जाता है, क्योंकि कारणका कार्यलिगवासा कहा गया है।

रलो. वा. २/१/६६/२७१/३० सिद्धमेकद्रव्यास्मकचित्तविशेषाणामेक-संतानत्वं द्रव्यप्रत्यासत्तरेव । = (सर्वथा अनित्य पक्षके पोपक नौद्ध लोग किसी भी अन्वयी कारणसे निरपेक्ष एक सन्ताननामा तत्त्वको स्वीकार करके जिस किस प्रकार सर्वथा पृथक्-पृथक् कार्योंसे कारण-कार्य भाव घटित करनेका असफल प्रयास करते हैं, पर वह किसी प्रकार भी सिद्ध नहीं होता। हाँ एक द्रव्यके अनेक परिणामोंको एक सन्तानपना अवश्य सिद्ध है।) तहाँ द्रव्य नामक प्रत्यासित्तको ही तिस प्रकार होनेवाले एक सन्तानपनेकी कारणता सिद्ध होती है। एक द्रव्यके केवल परिणामोंकी एक सन्तान करनेमें उपादान उपादेयभाव सिद्ध नहीं होता।

#### ७. उपादानको परतन्त्र कहनेका कारण व प्रयोजन

स.सि./१/१६/१७७/३ लोके इन्द्रियाणी पारतन्त्रयविवक्षा दश्यते। अनेनाक्ष्णा सुष्ठु पश्यामि, अनेन कर्णेन सुष्ठु शृणोमीति। ततः पारतन्त्र्यात्स्पर्शनादीनां करणत्वस् । चलोकमें इन्द्रियोंकी पारतन्त्र्य विवक्षा देखी जाती है। जैसे इस आँखसे मैं अच्छा देखता हूँ, इस कानसे मैं अच्छा सुनता हूँ। अतः पारतन्त्र्य विवक्षामें स्पर्शन आदि इन्द्रियोंका करणपना (साधकतमपना) वन जाता है (तारपर्य यह कि लोक व्यवहारमें सर्वत्र व्यवहार नयका आश्रय होनेके कारण उपादानकी परिणतिको निमित्तके आधारपर वताया जाता है। (विशेष दे० नय/ए/६) (रावा/२/१६/१/१३१/८)।

स.सा./ता वृ./६६ भेदविज्ञानरहितः शुद्धबुद्धै कस्वभावमारमानमि च परं स्वस्वरूपिद्धिन्नं करोति रागादिषु योजयतीरयर्थः। केन. अज्ञान-भावेनेति । = भेद विज्ञानसे रहित व्यक्ति शुद्ध बुद्ध एक स्वभावी आरमाको अपने स्वरूपसे भिन्न पर पदार्थ रूप करता है ( अर्थात पर पदार्थिके अटूट विकल्पके प्रवाहमें बहुता हुआ) अपनेको रागादिकोंके साथ गुक्त कर लेता है। यह सब उसका अज्ञान है। (ऐसा बताकर स्वरूपके प्रति सावधान कराना ही परतन्त्रता बतानेका प्रयोजन है।)

#### ८. निमित्तको प्रधान कहनेका कारण प्रयोजन

रा.वा./१/१/६%/१६/१६ तत एवोत्पत्त्यमन्तरं निरन्वयविनाशाम्युपगमात् परस्परसंश्लेषाभावे निमित्तने मित्तिकव्यवहारापह्ववाद् 'अविद्याप्रस्ययाः संस्कारा.' इत्येवमादि विरुध्यते। = जिस (बौद्ध) मतमें सभी संस्कार क्षणिक है उसके यहाँ ज्ञानादिकी उत्पत्तिके बाद ही तुरन्त नाश हो जानेपर निमित्त नैमित्तिक आदि सम्बन्ध नहीं बनेगे और समस्त अनुभव सिद्ध लोकव्यवहारोंका लोग हो जायेगा। अविद्याके प्रत्ययरूप सन्तान मानना भी विरुद्ध हो जायेगा। (इसी प्रकार सर्वथा अद्वेत नित्यपक्षवालोंके प्रति भी समभना। इसीलिए निमित्त नैमित्तिक द्वेतका यथा योग्यरूपसे स्वीकार करना आवश्यक है।)

ध./१२/४,२.८.४/२८१/२ एवं विह्नवहारो किसट्ठं करिये। सुहेण णाषा-वरणीयपच्चयबोहणट्ठं कज्जपितसेहदुवारेण कारणपितसेहट्ठं च । -- प्रश्न-- इस प्रकारका व्यवहार किस लिए किया जाता है। उत्तर--सुख पूर्वक ज्ञानावरणीयके प्रत्ययोंका प्रतिबोध करानेके लिए तथा कार्यके प्रतिषेध द्वारा कारणका प्रतिषेध करनेके लिए उपयुक्त व्यवहार किया जाता है।

प्र.सा./ता.व./१२३-१३४/१८६/११ अयमत्रार्थः यद्यपि पञ्चद्रव्याणि जीवस्योपकारं कुर्वन्ति, तथापि तानि दृःखकारणान्येवेति ज्ञात्वा। यदि वाक्ष्यानन्तसुखादिकारणं विशुद्धज्ञानदर्शनोपयोगस्वभावं परमात्मद्रव्यं तदेव मनसा ध्येयं वचसा वक्तव्यं कायेन तत्साधकमनुष्ठानं च कर्त्तव्यमिति। — यहाँ यह तात्पर्य है कि यद्यपि पाँच द्रव्य जीवका उपकार करते हैं, तथापि वे सन दुःखके कारण हैं, ऐसा जानकर; जो यह अक्षय अनन्त सुखादिका कारण विशुद्ध ज्ञान-दर्शन उपयोग स्वभावी परमात्म द्रव्य है, वह ही मनके द्वारा ध्येय है, वचनके द्वारा वक्तव्य है और कायके द्वारा उसके साधक अनुष्ठान ही कर्त्तव्य है।

प्र सा./ता.वृ /१४३/२०३/१७ अत्र यद्यपि सिद्धगतेः काललिधरूपेण बहिरङ्गसहकारी भवति कालस्त्यापि निश्चयनग्रेन प्र्या सु निश्चय-चतुर्विधाराधना सैव तत्रोपादानकारणं न च कालस्तेन कारणेन स

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

हेय इति भावार्थः। =यहाँ यद्यपि सिद्ध गतिमे कालादि लिख्य रूपसे काल द्रव्य बहिरंग सहकारीकारण होता है, तथापि निश्चयनय-से जो चार प्रकारकी आराधना है वहीं तहाँ उपादान कारण है काल नहीं। इसलिए वह (काल) हेय है, ऐसा भावार्थ है।

## २. कर्म व जीवगत कारणकार्य भाव विषयक

## जीव यदि कर्म न करे तो कर्म भी उसे फल क्यों दे

यो, सा.अ./३/११-१२ आत्मानं कुरुते कर्म यदि कर्म तथा कथम् । चेतनाय फलं दत्ते भुङ्क्ते वा चेतनः कथम् ।११। परेण विहितं कर्म परेण यदि भुज्यते । न कोऽपि मुखदुः खेम्यस्तदानीं मुच्यते कथम् ।१२। =यदि कर्म स्वयं ही अपनेको कर्ता हो तो वह आत्माको क्यो फल देता है वा आत्मा ही क्यों उसके फलको भोगता है १।११। क्यों कि यदि कर्म तो कोई अन्य करेगा और उसका फल कोई अन्य भोगेगा तो कोई भिन्न ही पुरुष क्यों न मुख-दुखसे मुक्त हो सकेगा।१२।

यो सा. अ./१/२३-२७ विद्धाति परो जीवः किंचित्कर्म शुभाशुभम्।
पर्यायापेश्या भुड्के फलं तस्य पुन. पर' ।२३। य एव कुछते कर्म
किंचिज्जीवः शुभाशुभम्। स एव भुजते तस्य द्वय्याथिशया फलम्
।२४। मनुष्यः कुछते पुण्यं देवो वेदयते फलम्। आत्मा वा कुछते
पुण्यमात्मा वेदयते फलम् ।२६। चतनः कुछते भुङ्के भावेरौदियकैरयम्। न विधत्ते न वा भुड्के किचित्कर्म तदस्यये ।२०। = पर्यायाधिक नयकी अपेक्षा दूसरा हो पुरुष कर्मको करता है और दूसरा
ही उसको भोगता है, जैसे कि मनुष्य द्वारा किया पुण्य देव
भोगता है। और द्रव्याधिक नयसे जो पुरुष कर्म करता है वही उसके
फलको भोगता है, जैसे—मनुष्य भवमें भी जिस आत्माने कर्म किया
था देवभवमे भी वही आत्मा उसे भोगता है ।२३-२६। जिस समय इस
आत्मामें औदियक भावाँका उदय होता होता है उस समय उनके
द्वारा यह शुभ अशुभ कर्मौको करता है और उनके फलको भोगता
है। किन्तु औदियकभाव नष्ट हो जानेपर यह न कोई कर्म करता है
और न किसीके फलको भोगता है।२७।

## २. कर्म जीवको किस प्रकार फल देते हैं

यो.सा'/३/१३ जोवस्याच्छादकं कर्म निर्मलस्य मलीमसम् । जायते भा-स्वरस्येव शुद्धस्य घनमण्डलम् ।१३। - जिस प्रकार जवलंत प्रभाके धारक भी सूर्यको मेघ मण्डल ढॅक लेता है, उसी प्रकार अतिशय विमल भी आत्माके स्वस्त्यको मलिन कर्म ढॅक देते हैं।

## ३. कर्म व जीवके निमित्त नैमित्तिकपनेमें हेतु

क.पा.१/१-१/९४२/६०/१ तं च कम्मं सहेअं, अण्णहा णिट्याबाराणं पि बंधप्पसंगातो। कम्मस्स कारणं कि मिच्छत्तासंजमकसाया होंति, आहो सम्मत्तसंजदिवरायदादो। —जीवसे सम्बद्ध कर्मको सहेतुक ही मानना चाहिए, अन्यथा निर्व्यापार अर्थात् अयोगियोके भी कर्म-बन्धका प्रसंग प्राप्त हो जायेगा। उस कर्मके कारण मिथ्यात्व असंयम और कषाय हैं, सम्यवस्व, संयम व वीतरागता नही। (आप्त.प./ २/६/८)

धः १२/४.२,८,१२/२८८/६ ण, जोगेण विणा णाणावरणीयपयडीए पाद-बभावादंसणादो । जेण विणा जं णियमेण णोवलब्भदे तं तस्स करजं इयरं च कारणमिदि सयलणयाह्याइयअजणप्पसिद्धः । तम्हा पदेस-ग्मवेयणा व पयडिवेयणा वि जोग पचएण न्ति सिद्धः ।

धः/१२/४,२.८.१३/२८१४ यद्यस्मिन् सत्येव भवति नासति तत्तस्य कारणमिति न्यायात् । तम्हा णाणावरणीयवेयणा जोगकसाएहि चैव होदि चि सिद्धः । = १. योगके विना ज्ञानावरणीयकी प्रकृतिवेदना-का प्रादुर्भीव देखा नहीं जाता । जिसके विना जो नियमसे नहीं पाया जाता है वह उसका कारण व दूसरा कार्य होता है. ऐसा समस्त नैयायिक जनों मे प्रसिद्ध है। इस प्रकार प्रदेशाग्रवेदनाके समान प्रकृतिवेदना भी योग प्रत्ययसे होती है, यह सिद्ध है। २. जो जिसके होनेपर ही होता है और जिसके नहीं होनेपर नहीं होता है वह उसका कारण होता है, ऐसा न्याय है। इस कारण ज्ञानावरणीय वेदना योग और कषायसे ही होती है, यह सिद्ध होता है।

## ४. वास्तवमें विभाव कर्ममें निमित्त नैमित्तिक माव है, जीव व कर्ममें नहीं

पं.धः./उ./१०७२ अन्तर्द प्रया कषायाणां कर्मणां च परस्परस् । निमित्तनैमित्तिको भावः स्याज्ञ स्याज्ञीवकर्मणोः ।१०७२। = सूक्ष्म तत्त्वदृष्टिसे कषायों व कर्मोंका परस्परमें निमित्त नैमित्तिक भाव है किन्तु जीवद्रव्य तथा कर्मका नहीं।

# ५. समकाळवर्ती इन दोनोंमें कारणकार्य मान कैसे हो सकता है ?

घ.७/२,१,३६/-१/१० वेदाभावलद्धीणं एककालम्मि चेव उप्पज्जमाणीणं कघमाहाराहेयभावो, कज्जकारणभावो वा। ण समकालेणुप्पज्जमाण-च्छायंकुराणं कज्जकारणभावदंसणादो, घडुप्पत्तीए कुसलाभावदंसणादो च। =प्रश्न-वेद (कर्म) का अभाव और उस अभाव सम्बन्धी लिध्ध । जोवका शुद्ध भाव) ये दोनों जन एक ही कालमें उत्पन्न होते हैं, तब उनमें आधार-आधेयभाव या कार्य-कारणभाव कैसे बन सकता है । उत्तर-वन सकता है; क्योंकि, समान कालमें उत्पन्न होने वाले छाया और अंकुरमें, तथादीपक व प्रकाशमें (छहढाला) कार्यकारणभाव देखा जाता है। तथा घट की उत्पत्ति में कुसूस का अभाव भी देखा जाता है।

# कम व जीवके परस्पर निमित्तनैमित्तिकपनेसे इतरेत राश्रय दोष भी नहीं आ सकता

प्र.सा./त प्र./१२१ यो हि नाम संसारनामायमारमनस्तथानिधः परिणामः
स एव द्रव्यकर्मश्लेषहेतुः । अथ तथानिधपरिणामस्यापि को हेतुः ।
द्रव्यकर्महेतुः तस्य, द्रव्यकर्मसंयुक्तत्वेनै नोपलम्भात् । एवं सतीतरेतराश्रयदोषः । न हि अनादिप्रसिद्धद्रव्यकर्माभिसंबन्धस्यारमनः
प्राक्तनद्रव्यकर्मणस्तत्र हेतुत्वेनोपादानात् । = 'संसार' नामक जो यह
आत्माका तथानिध परिणाम है नहीं द्रव्यकर्मके चिषकनेका हेतु है ।
प्रश्न—उस तथानिध परिणामका हेतु कौन है । उत्तर—द्रव्यकर्म
उसका हेतु है, क्योंकि द्रव्यकर्मकी संयुक्ततासे ही नह देखा जाता है ।
प्रश्न—ऐसा होनेसे इतरेतराश्रय दोष आयेगा । उत्तर—नहीं आयेगा,
क्योंकि अनादि सिद्ध द्रव्यकर्मके साथ सम्बद्ध आत्माका जो पूर्वका
द्रव्यकर्म है उसका नहीं हेतु रूपसे ग्रहण किया गया है (और नवीनबद्ध कर्मका कार्य रूपसे ग्रहण किया गया है ।

## ७. कर्मोदयका अनुसरण करते हुए मी जीवको मोक्ष सम्मव है

द्र.सं./टी./३७/१५५/१० अत्राह शिष्यः — संसारिणां निरन्तरं कर्ममन्धेऽस्ति, तथे बोदयोऽस्ति, खुद्धात्मभावनाप्रस्ताबो नास्ति, कथं मोक्षो
भवतीति । तत्र प्रत्युत्तरं । यथा शत्रोः क्षीणावस्थां इष्ट्रा कोऽपि
धोमान् पर्यालोचयत्ययं मम हनने प्रस्तावस्ततः पौरुषं कृत्वा शत्रुं
हन्ति तथा कर्मणाम्प्येवस्त्यावस्था नास्ति । हीयमानस्थित्यमुभागत्वेन कृत्वा यदा लघुत्वं क्षीणत्वं भवति तदा धोमान् भव्य आगमभाषया निजशुद्धात्माभिमुखपरिणामसंद्वोन च निर्मलभावनाविशेषत्वड्गेन पौरुषं कृत्वा कर्मशत्रुं हन्तीति । यत्पुनरन्तःकोटाकोटी-

प्रमितकर्मस्थितिरूपेण तथेव सतादारुस्थानीयरूपेण च कर्म लघुःवे जातेऽपि सत्ययं जीब आगमभाषया अध प्रवृत्तिकरणापूर्वकरणानिवृ-चिकरणसंज्ञामध्यात्मभाषया स्वशुद्धात्माभिमुखपरिणंतिरूपां कर्म हननवुद्धि कापि काले न करिष्यतीति तदभव्यत्वगुणस्यैव लक्षणं ज्ञातव्यमिति। =प्रश्न-संसारी जीवींके निरन्तर कर्मीका बन्ध व उदय पाया जाता है। अतः उनके शुद्धात्म ध्यानका प्रसंग भी नहीं है। तब मोक्ष कैसे होता है। उत्तर—जैसे कोई बुद्धिमान रात्रुकी निर्वत अवस्था देखकर 'यह समय शत्रुको मारनेका है' ऐसा विचार-कर उद्यम करता है वह अपने शत्रुको मारता है। इसी प्रकार-कर्मोंकी भी सदा एकरूप अवस्था नहीं रहती। स्थिति बन्ध और अनुभाग बन्धकी न्यूनता (काललब्धि) होनेपर जब कमे लघुव श्लीण होते है. उस समय कोई भव्य जीव अवसर विचारकर आगम-कथित पंचनव्धि अथवा अध्यात्म कथित निजशुद्धारम सम्मुख परि-णामों नामक निर्मलभावना विशेषरूप खड्गसे पौरुष करके कर्मशत्रु-को नष्ट करता है। और जो उपरोक्त काललब्धि हो जानेपर भी अध करण आदि जिकरण अथवा आतम सम्मुख परिणाम रूप बुद्धि किसी भी समय न करेगा तो यह अभव्यत्व गुणका लक्षण जानना चाहिए।

## ८. कर्म व जीवके निमित्त-नैमित्तिकपनेमें कारण व प्रयोजन

प.प्र./ही /१/६६ अत्र वीतरागसदानन्दै करूपारसर्वप्रकारोपादेयभूतात्परमा-रमनो यद्भित्रं शुभाशुभकर्मद्वयं तद्देधेयमिति भावार्थः । = (यहाँ जो जीवको कर्मोके सामने पंगु बताया गया है ) उसका भावार्थ ऐसा है कि वीतराग सदा एक आनन्दरूप तथा सर्व प्रकारसे उपादेयभूत जो यह परमात्म तत्त्व है, उससे भिन्न जो शुभ और अशुभ ये दोनो कर्म हैं, वे हेय हैं।

**कारण ज्ञान**—दे० उपयोग/1/१/१।

**कारण चतुष्टय**—हे० चतुष्टय ।

**कारण जीव**—दे० जीव/१।

**कारण परमाणु**—दे० परमाणु/१।

कारण परमात्मा—दे० परमात्मा/१।

कारण विपर्यय—

कारण विरुद्ध व अविरुद्ध उपलब्धि—हे० हेतु/१।

कारण समयसार — दे० समयसार ।

कारित — स्.सि./६/८/३२६/६ कारिताभिधानं परप्रयोगापेक्षस् । =कार्यमें दूसरेके प्रयोगकी अपेक्षा दिखलानेके लिए 'कारित' शब्द रखा है। (रा.वा.६/८/६१४/६); (चा.सा./८८/६)

कार्ण्य--हे॰ 'करुणा'।

कार्तिकेय - १. भगवान् वीरके तीर्थमें अनुत्तरोपपादक हुए-दे० अनुत्तरोपपादक; २. राजा कौचके उपसर्ग द्वारा स्वर्ग सिधारे थे। समय-अनुमानतः ई. श. १का प्रारम्भ। (का.अ./प्र. ६६।A. N. up.)। ३, कार्तिकेयानुप्रेक्षाके कर्ता स्वामीकुमारका दूसरा नाम था। दे० कुमार स्वामी।

कार्तिकेयानुप्रेक्षा- आ० कुमार कार्तिकेय(ई० श० २ मध्य)द्वारा रचित वैराग्य भावनाओंका प्रतिपादक प्राकृत गाथा बद्ध ग्रन्थ । इसमें ४६९ गाथाएँ हैं । इसपर आ० शुभचन्द्र (ई. १५१६-१५४६) ने संस्कृतमें टीका लिखी है । तथा पं० जयचन्द्र छात्रड़ा (ई. १८०६) ने भाषा टीका लिखी है । कार्मण जीवके प्रदेशोके साथ बन्धे अष्ट कर्मोंके सूक्ष्म पुद्रगल स्कन्धके संग्रहका नाम कार्माण शरीर है। बाहरी स्थूल शरीरकी मृत्यु हो जानेपर भी इसकी मृत्यु नहीं होती। विग्रहगतिमें जीवोंके मात्र कार्माण शरीरका सद्भाव होनेके कारण कार्माण काय्योग माना जाता है, और उस अवस्थामें नोकर्मवर्गणाओका ग्रहण न होनेके कारण व अनाहारक रहता है।

## १. कार्मण शरीर निर्देश

## कार्मण शरीरका लक्षण

ष तं. १४/५,६/स् २४१/२२८ सञ्बकम्माणं परूहणुष्पादशं सुहदुक्लाणं बीजिमिदि कम्मइयं ।२४१। = सब कर्मीका प्ररोहण अर्थात आधार, उरपादक और सुख-तु खका बीज है इसलिए कार्माण शरीर है।

स.सि /२/२६/१६१/६ कर्मणां कार्यं कार्मणम् । सर्वेषां कर्मनिमित्तत्वेऽपि स्विवशाद्विशिष्टविषये वृत्तिरवसेया । = कर्मोका कार्य कार्माण शरीर है। यद्यपि सर्व शरीर कर्मके निमित्तसे होते हैं तो भी स्विसे विशिष्ट शरीरको कार्माण शरीर कहा है। (रा.बा./२/२६/३/१३७/६); (रा.बा./२/३६/६/१४६/१३); (रा.बा./२/४६/८/१५३/१८)

ध १/१.१,५७/ १६६/२६६ कम्मेव च कम्म-भनं कम्मइयं तेणः ।।१६६। च्ह्रानावरणादि आठ प्रकारके ही कर्म स्कन्धको कार्माण शरीर कहते हैं, अथवा को कार्माण शरीर नामकर्मके उदयसे उत्पन्न हीता है उसे कार्माण शरीर कहते हैं। (ध.१/१,१,५७/२६६/१); (गो. जी./सू./२४१)

ध. १४/४,६,२४१/३२८/११ कर्माणि प्ररोहन्ति अस्मिन्निति प्ररोहणं कार्मणशरीरम्। · · सकलकर्माधारं · · तत एव मु ख-दुखानां तद्द बीज-मपि .. एतेन नामकर्मावयवस्य कार्मणशरीरस्य प्ररूपणा कृता। साम्प्रतम्ष्टकर्मकनापस्य कार्माणवारीरस्य सक्ष्णप्रतिपादकरवेन सूत्र-मिदं व्यारव्यायते । तद्यया-भविष्यत्सर्वकर्मणां प्ररोहणमुरपादकं त्रिकालगोचरा शेषसुख-द्रखानां बीजं चेति अष्टकर्मकलापं कार्मण-शरीरम्। कर्मणि भवं वा कार्मणं कर्मेव वा कार्मणमिति कामेण-शब्दव्युत्पत्तेः । = कर्म इसमें उगते हैं इसलिए कार्मण शरीर प्ररोहण कहलाता है। सर्वकर्मीका आधार है। सुखों और दुःखोंका बीज भी है ... इसके द्वारा नामकर्मके अवयव रूप कार्मण शरीरकी प्ररूपणा की है। अब आठों कर्मोंके कलाप रूप कार्माण शरीरके सक्षणके प्रति-पादकपनेकी अपेक्षा इस सूत्रका व्याख्यान करते हैं। यथा—आगामी सर्व कमीका प्ररोहण, उत्पादक और त्रिकाल विषयक समस्त मुख-दुखका बीज है, इसलिए आठो कर्मोका समुदाय कामणशरीर है, क्यों कि कर्म में हुआ। इसलिए कार्मण है, अथवा कर्म ही कार्मण है, इस प्रकार यह कार्मण शब्दकी व्युत्पत्ति है।

#### २. कार्मण शरीरके अस्तित्व सम्बन्धी शंका समाधान

रा.वा./२/३६/१०-१५/१४६/१६ सर्वेषां ..कार्मणत्वप्रसह्ग इति चेत...
औदारिकशरीरनामादीनि हि प्रतिनियतानि कर्माण सन्ति तदुदयभेदाइभेदो भवति । तत्कृतत्वेऽण्यन्यत्वदर्शनाइ, घटादिवद्...अतः
कार्यकारणभेदात्र सर्वेषां कार्मणत्वम् ।...कार्मणेऽप्यौदारिकादीनां
वैस्रसिकोपचयेनावस्थानमिति नानात्वं सिद्धम् । कार्मणमसत् निमताभावादिति चेत्...तत्रः, कि कारणं । तस्यैव निमित्तभावाद प्रदीपवत् । ..मिथ्यादर्शनादिनिमत्तत्वाश्व । ...प्रम(कर्मोका समुदाय कार्मण शरीर है) ऐसा लक्षण करनेसे औदारिकादि सत्र ही शरीरोंको कार्मणत्वपनेका प्रसंग आ जायेगा । उत्तर—
औदारिकादि शरीर प्रतिनियत नामकर्मके उद्यसे होते हैं, यद्यपि
औदारिकादि शरीर कर्मकृत् है, तथा मिट्टीसे उत्पन्न होनेवाले घट,
घटी आदिकी भाँति फिर भी उसमें संज्ञा, लक्षण, आकार और
निमित्त आदिकी दृष्टिसे भिज्ञता है।...कारण कार्यकी अपेक्षा भी

कार्मण और औदारिकादि भिन्न हैं। ..कार्मण शरीरपर ही औदारि-कादि शरीरोंके योग्य परमाणु जिन्हें निससोपचय कहते हैं. आकर जमा होते हैं, इस दृष्टिसे भी कार्मण और औदारिकादि भिन्न है। प्रश्न—निर्निमित्त होनेसे कार्मण शरीर असद है। उत्तर—ऐसा नहीं है। जिस प्रकार दीपक स्वपरप्रकाश है, उसी तरह कार्मणशरीर औदारिकादिका भी निमित्त है, और अपने उत्तर कार्मणका भी। फिर मिथ्यादर्शन आदि कार्मण शरीरके निमित्त हैं।

## ३. नोक्सोंके ग्रहणके अमावर्से भी इसे कायपना कैसे प्राप्त है

ध.१/१,१,४/१३८/३ कार्मणशरीरस्थानां जीवानां पृथिव्यादिकमंभिश्वितनोकमंपुद्दगलाभावादकायस्वं स्यादिति चेन्न, तच्चयनहेतुकमंणस्तत्रापि
सत्त्वतस्तद्भव्यपदेशस्य न्याय्यत्वात् । = प्रश्न-कार्मणकाययोगमे
स्थित जीवके पृथिवी आदिके द्वारा संचित हुए नोकर्म पुद्दगलका
अभाव होनेसे अकायपना प्राप्त हो जायेगा १ उत्तर-ऐसा नहीं समभना चाहिए, क्योंकि नोकर्म रूप पुद्दगलोके संचयका कारण पृथिवी
आदि कर्म सहकृत औदारिकादि नामकर्मका सत्त्व कार्मणकाययोगरूप अवस्थामें भी पाया जाता है. इसलिए उस अवस्थामें भी कायपनेका व्यवहार बन जाता है।

#### ४. अन्य सम्बन्धित विषय

१. वाँची शरीरोंमें सूचमता तथा उनका स्वामित्व- दे० शरीर/१

२. कार्मण शरीर मृतं है -वि० सूर्त /१

३. कार्मण शरीरका स्वामित्व, अनादि बन्धन बद्धत्व व निरुप-भोगत्व —दे०तैजस/१

४. कामंख शरीरकी संघातन परिशातन कृति

-- दे० घ.६/३४४-४११

५. कार्मेख शरीर नामकर्मका वन्थ उदय सत्त्र

—दे० बह वह नाम

## २. कार्मण योग निर्देश

## १. कार्मण काययोगका लक्षण

पं.सं./प्रा./१/१६ कम्मेव य कम्मइयं कम्मभवं तेण जो दु संजोगो। कम्मइयकायजोगो एय-विय-तियगेसु-समएसु १६१। — कर्मोंके समूह-को अथवा कार्मण शरीर नामकर्मके उदयसे उत्पन्न होनेवाले कायको कार्मणकाय कहते हैं, और उसके द्वारा होनेवाले योगको कार्मणकाय-योग कहते हैं। यह योग निग्रहगतिमें अथवा केविलससुद्धातमें, एक दो अथवा तीन समय तक होता है। १६। (ध'१/१,१,१७/१६६/ २६६) (गो,जो /मू./२४१) (पं. सं /सं./१/१७८)

ध. १/१,१,६७/२६६/२ तेन योगः कार्मणकाययोगः। केवलेन कर्मणा जनितवीर्येण सह योग इति यावत्। चउस (कार्मण) शरीरकें निमित्तसे जो योग होता है, उसे कार्मण काययोग कहते हैं। इसका ताल्पर्य यह है कि अन्य औदारिकादि शरीर वर्गणाओं के बिना केवल एक कर्म से उत्पन्न हुए वीर्यके निमित्तसे आत्मप्रदेश परिस्पन्द रूप जो प्रयत्न होता है उसे कार्मण काययोग कहते है।

गो.जी.जी./२४१/४०४/१ कर्माकर्षशक्तिसंगतप्रदेशपरिस्पन्दरूपो योगः सः कार्मणकाययोग इरयुच्यते । कार्मणकाययोगः एकद्वित्रिसमय-विशिष्टविग्रहगतिकालेषु केवलिसमुद्धातसंग्रन्धप्रतरद्वयजीकपूरणे समयत्रये च प्रवर्तते शेषकाले नास्तीति विभागः तुशब्देन सूच्यते । स्तीहिं (कार्मण शरीर) कार्मण स्कंधसहित वर्तमान जो सप्रयोगः कहिये आत्माके कर्म ग्रहण हाक्ति धरे प्रदेशनिका चंचलपना सो कार्मणकाययोग है, सो विग्रहगति विषे एक, दो, अथवा तीन समय काल मात्र हो है, अर केवल समुद्धातिषषे प्रतरिद्धक अर लोकपूरण इन तीन समयनि विषे हो है, और समय विषे कार्मणयोग न हो है।

#### २. कार्मण काययोगका स्वामिस्व

ष खं.१/१.१/सू० ६०.६४/२६०,३०७ कम्मइयकायजोगो विग्गहगई समा-वण्णणं केवलीणं वा समुग्धाद-गदाणं ।६०। कम्मइयकायजोगो एइंदिय-प्पृहुडि जाव सजोगिकेवलि त्ति ।६४। = विग्रहगतिको प्राप्त चारो गतियोके जीवोके तथा प्रतर और लोकपूरण समुद्धातको प्राप्त केवली जिनके कार्मणकाययोग होता है ।६०। कार्मण काययोग ऐकेन्द्रिय जीयोसे लेकर सयोगिकेवली तक होता है । (रा.बा./१/७/ १४/२६/२४) (त.सा./२/६७) विशेष दे० उपरता शीर्षक ।

त.सू./२/२४/ विष्रहगती कर्मयोगः २४॥ विष्रहगतिमें कमयोग (कार्मण-

योग ) होता है । २५ ।

घ.४/विशेषार्थ/१,३,२/३०/१७ आनुपूर्वी नामकर्मका उदय कार्मणकाय-योगवाली विग्रहगतिमे होता है। ऋजुगतिमें तो कार्मण काययोग न होकर औदारिकमिश्र व वैक्रियकिमश्र काययोग ही होता है।

## ३. विग्रहगतिमें कार्मण ही योग क्यों

गो.क /जो.प /३१८/४६१/१३ ननु अनादिसंसारे विप्रहाविधहगत्योमिध्याहृद्यादिसयोगान्तगुणस्थानेषु कार्मणस्य निरन्तरोदये सित 'विप्रहृगतौ कर्मयोगः' इति सूत्रारम्भ. कथं 1 सिद्धे सत्यारम्यमाणो विधिनिय-मायेति विप्रहृगतौ कर्मयोग एव नान्यो योगः इत्यवाधरणार्थ.। =प्रश्न—जो अनादि संसारिवपै विप्रहृगति अविप्रहृगति विषै मिथ्यादृष्टि आदि सयोग पर्यन्त सर्व गुणस्थान विषै कार्माणका निरन्तर उदय है. 'विप्रहृगतौ कर्मयोग' ऐसे सूत्र विषै कार्माणयोग कैसे कह्या र उत्तर—'सिद्धे सत्यारम्भो निष्यमाय' सिद्ध होते भी बहुरि आरम्भ सो नियमके अधि है ताते इहाँ ऐसा नियम है जो विग्रहृगतिविषै कार्मण योग ही है और योग नाहीं।

## ४. कार्मण योग अपर्यासकोंमें ही क्यों

घ १/१,१,६४/३३४/३ अथ स्वाद्विग्रहगतौ कार्मणशरीराणां न पर्याप्तिस्तदा पर्याप्तीनां वण्णां निष्पतेरभावात् । न अपर्याप्तास्ते आरम्भारप्रभृति आ उपरमादन्तरालावस्थायामपर्याप्तिव्यपदेशातः। न चानारम्भकस्य स व्यपदेश अतिप्रसङ्गात् । ततस्तृतीयमध्यवस्थान्तरं वक्तव्यमिति नैष दोष'; तेषामपर्याप्तेष्वन्तर्भावात् । नातिप्रसङ्गोऽपि ।···ततोऽशेष-संसारिणामबस्थाद्वयमेव नापरमिति स्थितम् । = प्रश्न - विग्रहगितमें कार्मण शरीर होता है, यह बात ठीक है। किन्तु वहाँपर कार्मण शरीरवालोके पर्याप्ति नहीं पासी जाती है, क्यों कि विग्रहगतिके कालमें छह पर्याप्रियोकी निष्पत्ति नहीं होती है। उसी प्रकार विग्रहगतिमें वे अपयप्ति भी नहीं हो सकते हैं; क्योंकि पर्याप्तियोके आरम्भसे लेकर समाप्ति पर्यन्त मध्यकी अवस्थामे अपर्याप्ति यह संज्ञा दी गयी है। परन्तु जिन्होने पर्याप्तियोका आरम्भ ही नहीं किया है ऐसे विग्रहगति सम्बन्धी एक दो और तीन समयवर्ती जीवोंको अपयाप्त संज्ञा नहीं प्राप्त हो सकती है, क्यों कि ऐसा मान लेनेपर अतिप्रसंग दोष आता है। इसलिए यहाँपर पर्याप्त और अपर्याप्तसे भिन्न कोई तीसरी अवस्था ही होनी चाहिए । उत्तर-यह कोई दोष नहीं है, बयों कि ऐसे जीवोंका अपर्याप्तोंमें ही अन्तर्भाव किया गया है। और ऐसा मान लेनेपर अतिव्रसंग दोष भी नहीं आता है ... अतः सम्पूर्ण प्राणियोकी दो अवस्थाएँ हो होती है। इनसे भिन्न कोई तीसरी अवस्था नहीं होती है।

#### ५. अन्य सम्बन्धित विषय

१. कार्मण काययोगमें कार्यका लचण कैसे घटित हो

-दे० काय/२

- कार्मणं काययोगर्मे चक्षु व श्रवधि दर्शन प्रयोग नहीं होता ।
   —दे० दर्शन/७
- कार्मण काययोगी अनाहारक क्यों। —दे० आहारक/१
- ४. कार्मण काययोगमें कर्मोंका बन्ध उदय सत्त्व ।

--दे० वह वह नाम

- ५. मार्गणा प्रकरणमें भाव भार्गणा इष्ट है। तहाँ श्रायके श्रमुसार व्यय होता है। —दे० मार्गणा
- इ. कार्मण काययोग सम्बन्धी गुणस्थान, जीव समास, मार्गणा-स्थानादि २० प्ररूपणाएँ। —दे० सत्
- ७. कार्मण काययोग विषयक सत्, संख्या, चेत्र, स्पर्शन, काल, श्रम्ता, भाव व अल्यबहुत्व प्ररूपणाएँ । —दे० वह वह नाम

कार्मण काल-दे॰ काल/१।

कार्मण वर्गणा-दे० वर्गणाः

कार्यं — १. कर्मके अर्थमें कार्य दे० — कर्म / २. काश्ण कार्य भावका विस्तार--दे० कारण।

कार्य अविरुद्ध हेतु-दे० हेतु।

कार्य ज्ञान-- दे० उपयोग/1/१/४।

कार्य चतुष्टय--दे० 'चतुष्टय' ।

कार्य जीव--दे० जीव।

कार्य परमाणु—हे० परमाणु।

कार्यं परमात्मा—दे० 'परमात्मा'।

कार्य विरुद्ध हेतु - दे० हेतु।

कार्य समयसार--हे॰ 'समयसार'।

#### कार्यंसमा जाति--

न्या सू/सू.व टी /१/१/३०/३०४ प्रयत्नकार्यानेकत्वात्कार्यसमः ।३०। प्रयत्नानन्तरीयकत्वादनित्यं शन्द्र इति यस्य प्रयत्नानन्तरमात्मलाभ-स्तत् लक्वभूत्वा भवति यथा घटादिकार्यमनित्यमिति च भूत्वा न भवतीत्येतद्विज्ञायते । एवमवस्थिते प्रयत्नकार्यानिकत्वादिति प्रतिषेध उच्यते । =प्रयत्नके आनन्तरीयकत्व (प्रयत्नसे उत्पन्न होनेवाला) शब्द अनित्य है जिसके अनन्तर स्वरूपका लाभ है, वह न होकर होता है, जैसे घटादि कार्य अनित्य है, और जो होकर नहीं होता है, ऐसी अवस्था रहते 'प्रयत्नकार्यानिकत्वात्' यह प्रतिषेध कहा जाता है । (श्लो.वा.४/न्या.४४६/५४२/५)।

काल — १, अप्तरकुमार नामा व्यन्तरजातीय देवोंका एक भेद — देव अप्तर । २ पिशाच जातीय व्यन्तर देवोंका एक भेद — देव 'पिशाच'। ३. उत्तर कालोद समुद्रका रक्षक व्यन्तर देव — देव व्यंतर/४। ४. एक ग्रह — देव ग्रह। ६. पंचम नारद विशेष परिचय — देव शलाकापुरुष/६। ६. चक्षवर्तीकी नवनिधियों मेसे एक — देव शलाका पुरुष/२।

काल प्रचिव लोकमे घण्टा, दिन, वर्ष आदिको हो काल कहनेका व्यवहार प्रचलित है, पर यह तो व्यवहार काल है वस्तुभूत नहीं है। परमाणु अथवा सूर्य आदिकी गतिके कारण या किसी भी द्रव्यकी भूत, वर्तमान, भावी पर्यायोंके कारण अपनी कल्पनाओंमें आरोपित

किया जाता है। वस्तुभूत काल तो वह सूक्ष्म द्रव्य है, जिसके निमित्तसे में सर्व द्रव्य गमन अथवा परिणमन कर रहे हैं। यदि वह न हो तो
इनका परिणमन भी न हो, और उपरोक्त प्रकार आरोपित कालका
व्यवहार भी न हो। यद्यपि वर्तमान व्यवहारमें सैकेंग्डसे वर्ष अथवा
शताब्दी तक ही कालका व्यवहार प्रचलित है। परन्तु आगममें उसकी
जयन्य सीमा 'समय' है और उत्कृष्ट सीमा गुग है। समयसे छोटा
काल सम्भव नहीं, क्योंकि सूक्ष्म पर्याय भी एक समयसे जल्दी नहीं
बदलती। एक गुगमें उत्सिपणी व अवसर्पिणी ये दो करूप होते हैं,
और एक कर्षमें दु.खसे दु:खकी वृद्धि अथवा मुखसे दु:खकी ओर
हानि रूप दुषमा मुषमा आदि छ: छः काल किष्पत किये गये हैं।
इन कालों या कर्ष्पोंका प्रमाण कोड़ाकोड़ी सागरोंमें मापा जाता है।

## १. काल सामान्य निर्देश

- १ काल सामान्यका लक्त्या।
- र निश्चय व्यवहार कालकी श्रपेक्षा भेद।
- दोचा-शिचादि कालकी अपेचा मेद ।
- ४ निचेपोंकी अपेचा आलके भेद
- **५ | स्वपर काल के लख्या**।
- स्वपर कालकी अपेंचा वस्तुमें विधि निषेध

--दे० सप्तर्भगी/१/<del>८</del>

- ६ | दोना-शिवादि कालोके लवगा।
- 🔞 🕽 बहुण व वासनादि कालौंके लक्ष्या।
- स्थितिबन्धापसरणा काल —दे० अपकर्षण/४/४।
- स्थितिकागडकोत्करगा काल -दे० अपकर्षण/४/४।
- 🖒 अवहार कालका लच्या।
- ह निदेप रूप कालों के लक्षण।
- १० | सम्यग्ज्ञानका काल नाम ऋंग ।
- ११ पुद्गल श्रादिकोंके परिणामकी काल संज्ञा कैसे सम्मव है।

सम्मव ह ।

- १२ दीक्षा-शिचादि कालों में से सर्वे ही एक जीवको हों ऐसा नियम नहीं।
- \* कालकी अपेचा द्रव्यमें भेदाभेद —दे० सप्तर्भगी/४/८
  - 🖟 🕯 आवाधाकाल
- -- दे० 'आनाधा'

## २. निरुचय काल निर्देश व उसकी सिद्धि

- १ निश्चय कालका लक्षणः
- र काल द्रव्यके विशेष गुरा व कार्य वर्तना हेतुत्व है।
- ३ काल द्रव्य गतिमें भी सहकारी है।
- ४ काल द्रव्यके १५ सामान्य-विशेष स्वभाव।
- ५ काल द्रव्य एक प्रदेशी असंख्यात द्रव्य हैं।
- कालद्रव्य व अनस्तिकायपना —दे० 'अस्तिकाय'
- ६ काल द्रव्य भाकाश प्रदेशींपर पृथक् पृथक् भवस्थित है।
- ७ काल द्रव्यका श्रस्तित्व कैसे जाना जाये।
- 🛋 समयसे अन्य कोई काल द्रव्य उपलब्ध नहीं।

| ,        |                                                    |
|----------|----------------------------------------------------|
| 3        | समयादिका उपादान कारण तो सूर्य परमासु आदि           |
|          | है, काल द्रव्यसे क्या प्रयोजन।                     |
| 20       | परमाणु भादिकी गतिमें भी धर्मादि द्रव्य निमित्त     |
| 1        | हैं. काल द्रव्यसे स्या प्रयोजन।                    |
| 88       | सर्व द्रव्य स्वभावसे ही परिशामन करते है काल        |
|          | द्रव्यसे क्या प्रयोजन ।                            |
| १२       | काल द्रव्य न माने तो क्या दोष है।                  |
| १३       | अलोकाकाशमें वर्तनाका हेतु क्या ?                   |
| १४       | स्वयकाल द्रव्यमें वर्तनाका हेतु क्या ?             |
| १५       | काल द्रव्यको श्रसंख्यात माननेकी क्या श्रावश्यकता,  |
|          | एक अखराइ द्रव्य मानिए।                             |
| *        | काल द्रव्य क्रियावान् नहीं है। —दे० द्रव्य/३।      |
| १६       | कालद्रच्य कियावान् क्यो नहीं ?                     |
| १७       | कालागुको अनन्त कैसे कहते हैं ?                     |
| १द       | कालद्रव्यक्ती जाननेका प्रयोजन ।                    |
| *        | काल द्रव्यका उदासीन कारणपना।                       |
|          | —दे० कारण/III/२।                                   |
| •        |                                                    |
| ₹.       | समयादि ब्यवहार काल निर्देश व तत्सम्बन्धी           |
| 1        | शंका समाधान—                                       |
| <b>१</b> | समयादिकी अपेचा व्यवदार कालका निर्देश।              |
| *        | समय निमिषादि काल प्रमाणोंकी सारखी                  |
|          | —हे० गणित/1/१।                                     |
| 3        | समय।दिको उत्पत्तिके निमित्त ।                      |
| ₹        | परमाणुकी तीव गतिसे समयका विभाग नहीं हो             |
|          | जाता ।                                             |
| ሄ        | व्यवहार कालका व्यवहार मनुष्य क्षेत्रमें ही होता    |
|          | है।                                                |
| x        | देवलोक आदिमें इसका व्यवहार मनुष्य चेत्रकी          |
| _        | श्रपेता किया जाता है।                              |
| Ę        | जब सब द्रव्योंका परिशामन कान है तो मनुष्य          |
|          | चेत्रमें ही इसका न्यवहार क्यों ?                   |
| 9        | भूत वर्जमान व भविष्यत् कालका प्रमाण ।              |
| *        | अर्थपुद्गल परावर्तन कालकी अनन्तता।                 |
| v.       | —दे० अन्न्त/२।                                     |
| *        | वतमान कालका प्रमास —दे० वर्तमान ।                  |
| ٤        | काल प्रमाण मानने से अनादिश्व के लोप की आशंका       |
| *        | निश्वयं व व्यवहार कालमें धन्तरः।                   |
| <b>"</b> | भवस्थिति व कार्यास्थितिमें भ्रान्तर —दे० स्थिति/२। |
| 8.       | उरसर्पिणी आदि काल निर्देश                          |
| શ        | कल्प काल निर्देश।                                  |
| 2        | * -                                                |
| 3        | कालके उत्सिर्धिणी व श्रवसिर्धिणी दो भेद ।          |
| •        | दोनोंके सुषमादि छइ-छइ मेद।                         |

| 1 -                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|--|
| 8                                                    | सुषमा दुषमा सामान्यका लक्षण ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |  |  |  |
| ×                                                    | श्रवसर्षिणी कालके वट मेदोंका स्वरूप।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |  |  |  |  |
| 8                                                    | उत्सर्पिणी कालका लच्छ व काल प्रमाण।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |  |  |  |
| ٠                                                    | उत्सर्पिणी कालके षट् भेदोंका स्वरूप।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |  |  |  |  |
| <u> </u>                                             | छह कालोंका पृथक पृथक प्रमाण।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |  |  |  |  |  |
| 3                                                    | श्रवसर्पिणीके छड् मेदोंमें क्रमसे जीवोंकी वृद्धि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |  |  |  |  |  |
| 1                                                    | होती है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |  |  |
| १०                                                   | उत्सर्पिणीके अद कालोमें जीवोंकी क्रमिक हानि व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                      | कल्पवृत्तींकी क्रमिक वृद्धि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |  |  |  |
| 15                                                   | युगका प्रारम्भ व उसका क्रम ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |  |  |  |  |  |
| *                                                    | कृतयुगया कर्मभूमिका प्रारम्भ — दे० भूमि/४।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |  |  |  |  |  |
| १२                                                   | हुगडावसर्पिग्री कालकी विशेषताएँ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |  |  |  |  |  |
| १३                                                   | वे उत्सर्पिणी आदि षट्काल भरत व पेरावत नेत्रों-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |  |  |  |  |  |
| 1                                                    | में ही होते हैं।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |  |  |  |  |  |
| १४                                                   | मध्यलोक्से सुषमादुषमा आदि काल विभाग।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |  |  |  |  |
| १५                                                   | छहों कालोंमें सुख-दुःख श्रादिका सामान्य कथन।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |  |  |  |  |  |
| १६                                                   | चतुर्थ कालकी कुछ विशेषताएँ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |  |  |  |  |
| १७                                                   | पचम कालकी कुछ विशेषनाएँ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |  |  |
| *                                                    | पंचम कालमें भी ध्यान व मोचमार्ग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                      | —दै० धर्मध्यान/६ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |  |  |  |
| रद                                                   | षट्कालों में आयु आहारादिकी वृद्धि व हानि १द-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                      | र्शक सारखी।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |  |  |
| I                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |  |  |
| <b>u</b> g.                                          | कालानुयोगद्वार तथा तत्सम्बन्धी कुछ नियम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |  |  |  |  |
| [                                                    | कालानुयोगद्वार तथा तत्सम्बन्धी कुछ नियम<br>कालानुयोगदारका लक्षण ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |  |  |  |
| १                                                    | कालानुयोगदारका लक्षण ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |  |  |  |
| * *                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |  |  |
| er 17 m2                                             | कालानुयोगदारका लक्षण ।<br>काल व अन्तरानुयोगदारमें अन्तर ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |  |  |  |  |
| 2 7 12 Y                                             | कालानुयोगदारका लच्छा।<br>काल व अन्तरानुयोगदारमें अन्तर।<br>कालप्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |  |  |  |
| er 17 m2                                             | कालानुयोगदारका लक्ष्य ।<br>काल व श्रन्तरानुयोगदारमें श्रन्तर ।<br>कालप्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम ।<br>श्रोघ प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |  |  |
| \$ \$ \$ \$ \$ \$                                    | कालानुयोगदारका लक्ष्य ।<br>काल व अन्तरानुयोगदारमें अन्तर ।<br>कालप्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम ।<br>श्रोघ प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम ।<br>श्रोघ प्ररूपणा में नाना जोवोंकी जवन्य काल प्राप्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |  |  |  |
| 2 7 12 Y                                             | कालानुयोगदारका लच्छा। काल व अन्तरानुयोगदारमें अन्तर। कालप्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम। श्रोघ प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम। श्रोघ प्ररूपणा में नाना जोवोंकी जवन्य काल प्राप्ति।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |  |  |  |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                | कालानुयोगद्वारका लक्षण । काल व अन्तरानुयोगद्वारमें अन्तर । कालप्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । श्रोध प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । श्रोध प्ररूपणा में नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । श्रोव प्ररूपणामें नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |  |  |  |
| \$ \$ \$ \$ \$ \$                                    | कालानुयोगदारका लक्षण । काल व अन्तरानुयोगदारमें अन्तर । कालप्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । श्रोध प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । श्रोध प्ररूपणा में नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । श्रोव प्ररूपणामें नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । श्रोव प्ररूपणामें नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |  |  |  |
| 80 50 150 75 75 150 79                               | कालानुयोगदारका लक्षण । काल व अन्तरानुयोगदारमें अन्तर । कालप्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । श्रोघ प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । श्रोघ प्ररूपणा में नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । श्रोव प्ररूपणामें नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । श्रोव प्ररूपणामें नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |  |  |  |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                | कालानुयोगदारका लक्षण । काल व अन्तरानुयोगदारमें अन्तर । कालप्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । श्रोध प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । श्रोध प्ररूपणा में नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । श्रोव प्ररूपणामें नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । श्रोव प्ररूपणामें नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |  |  |  |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * *              | कालानुयोगद्वारका लक्षण । काल व अन्तरानुयोगद्वारमें अन्तर । कालप्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । श्रोध प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । श्रोध प्ररूपणा में नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । श्रोध प्ररूपणामें नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । श्रोध प्ररूपणामें नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । श्रोध प्ररूपणामें एक जीवकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । ग्राप्तर्थानों विशेष सम्बन्धी नियम ।                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |  |  |  |  |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                | कालानुयोगदारका लच्छा। काल व अन्तरानुयोगदारमें अन्तर। कालप्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम। श्रोघ प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम। श्रोघ प्ररूपणा में नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि। श्रोव प्ररूपणामें नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि। श्रोव प्ररूपणामें नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि। श्रोष प्ररूपणामें एक जीवकी जवन्य काल प्राप्ति विधि। गुणस्थानों विशेष सम्बन्धी नियम। —दे० सम्यक्त्व व संयम मार्गणा।                                                                                                                                                                                               |  |  |  |  |  |  |  |
| 00 17 # 66 60 pt | कालानुयोगद्वारका लक्ष्ण । काल व अन्तरानुयोगद्वारमें अन्तर । कालप्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । ओव प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । ओव प्ररूपणा में नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । ओव प्ररूपणामें नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । ओव प्ररूपणामें एक जीवकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । गुणस्थानों विशेष सम्बन्धी नियम । —दे० सम्यक्त्व व संयम मार्गणा। देवगितमें मिथ्यात्वके उन्कृष्टकाल सम्बन्धी नियम ।                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |  |  |  |  |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                | कालानुयोगद्वारका लक्ष्ण । काल व अन्तरानुयोगद्वारमें अन्तर । कालप्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । ओघ प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । ओघ प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । ओघ प्ररूपणा में नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । ओव प्ररूपणामें नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । ओघ प्ररूपणामें एक जीवकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । गुणस्थानों विशेष सम्बन्धी नियम । —दे० सम्यक्त्व व संयम मार्गणा । देवगिनेमें मिथ्यात्वके उन्कृष्टकाल सम्बन्धी नियम । इन्द्रिय मार्गणामें उन्कृष्ट अमणकाल प्राप्ति विधि ।                                                                                                          |  |  |  |  |  |  |  |
| 5 00 11 * 60 01                                      | काल सुयोगद्वारका लक्ष्ण । काल व अन्तरानुयोगद्वारमें अन्तर । काल प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । ओघ प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । ओघ प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । ओघ प्ररूपणा में नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । ओव प्ररूपणामें नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । ओघ प्ररूपणामें एक जीवकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । गुणस्थानों विशेष सम्बन्धी नियम । —दे० सम्यक्त्व व संयम मार्गणा । देवगिने मिथ्यात्वके उन्कृष्टकाल सम्बन्धी नियम । इन्द्रिय मार्गणामें उत्कृष्ट अमणकाल प्राप्ति विधि । कायमार्गणामें असोंका उत्कृष्ट अमणकाल प्राप्ति विधि ।                                                       |  |  |  |  |  |  |  |
| 00 17 # 66 60 pt | कालानुयोगद्वारका लक्षण । काल व अन्तरानुयोगद्वारमें अन्तर । कालप्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । ओव प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । ओव प्ररूपणा में नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । ओव प्ररूपणामें नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । ओव प्ररूपणामें एक जीवकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । गुणस्थानों विशेष सम्बन्धी नियम । —दे० सम्यक्तव व संयम मार्गणा । देवगिनमें मिथ्यात्वके उन्कृष्टकाल सम्बन्धी नियम । इन्द्रिय मार्गणामें उत्कृष्ट अमणकाल प्राप्ति विधि । कायमार्गणामें असोंका उत्कृष्ट अमणकाल प्राप्ति विधि । योगमार्गणामें एक जीवापेता जवन्य काल प्राप्ति                                               |  |  |  |  |  |  |  |
| 8 5 17 W 60 17 K K K K K K K K K K K K K K K K K K   | काल सुयोगद्वारका लक्ष्ण । काल व अन्तरानुयोगद्वारमें अन्तर । काल प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । ओघ प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । ओघ प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । ओघ प्ररूपणा में नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । ओव प्ररूपणामें नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । ओघ प्ररूपणामें एक जीवकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । गुणस्थानों विशेष सम्बन्धी नियम । —दे० सम्यक्त्व व संयम मार्गणा । देवगितमें मिथ्यात्वके उन्कृष्टकाल सम्बन्धी नियम । इन्द्रिय मार्गणामें उत्कृष्ट अमणकाल प्राप्ति विधि । कायमार्गणामें असोंका उत्कृष्ट अमणकाल प्राप्ति विधि । योगमार्गणामें एक जीवापेता जघन्य काल प्राप्ति विधि । |  |  |  |  |  |  |  |
| 5 00 11 * 60 01                                      | कालानुयोगद्वारका लक्ष्ण । काल व अन्तरानुयोगद्वारमें अन्तर । कालप्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । श्रोध प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम । श्रोध प्ररूपणा में नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विषि । श्रोध प्ररूपणामें नाना जीवोंकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । श्रोध प्ररूपणामें एक जीवकी जवन्य काल प्राप्ति विधि । गुणस्थानों विशेष सम्बन्धी नियम । —दे० सम्यक्तव व संयम मार्गणा । देवगिनमें मिथ्यात्वके उन्द्रष्टकाल सम्बन्धी नियम । इन्द्रिय मार्गणामें उत्कृष्ट अमणकाल प्राप्ति विधि । कायमार्गणामें असोंका उत्कृष्ट अमणकाल प्राप्ति विधि । योगमार्गणामें एक जीवापेता जघन्य काल प्राप्ति                                 |  |  |  |  |  |  |  |

| १३                                                              | वेदमार्गणामें स्वविदियोंका उत्कृष्ट अभण काल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                 | प्राप्ति विधि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 28                                                              | वेदमार्गणामें पुरुषवेदियोंका उत्कृष्ट भ्रमण काल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                 | प्राप्ति विधि।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| १५                                                              | कथाय मार्गणार्मे एक जीवापेचा जबन्य काल प्राप्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1                                                               | विधि।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| *                                                               | मति, श्रुत, ज्ञानका उत्कृष्ट काल प्राप्ति विधि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                 | दे० नेदक सम्यक्तवत् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| १६                                                              | लेश्या मार्गणामें एक जीवापेचा एक समय जवन्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                 | काल प्राप्ति विधि।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| १७                                                              | लेश्या मार्गणामें एक जीवापेचा अन्तर्मुहूर्त जवन्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                 | काल प्राप्ति विधि ।<br>लेक्या परिवर्तन क्रम सम्बन्धी नियम ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| १८                                                              | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 3.8                                                             | वेदक सम्यक्त्वका६६ सागर उर∌ष्टकाल प्राप्ति<br> विधि।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١.,                                                             | ावाय।<br>सासादनके काल सम्बन्धी —दे० सासादन।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| *                                                               | सासाद्यका काल सम्बन्धाः स्टब्स्यास्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| J                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>ą.</b>                                                       | काङानुयोग विषयक प्ररूपणाएँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <br>  १                                                         | सारगीमें प्रयुक्त संकेतोंका परिचय ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ै<br>१<br>२                                                     | सारणीमें प्रयुक्त संकेतोंका परिचय ।<br>जीवोंकी काल विषयक स्रोघ प्ररूपणा ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <br>  १                                                         | सारणीमें प्रयुक्त संकेतोंका परिचय।<br>जीवोंकी काल विषयक श्रोघ प्ररूपणा।<br>जीवोंके श्रवस्थान काल विषयक सामान्य व विशेष                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ै<br>१<br>२                                                     | सारगीमें प्रयुक्त संकेतोंका परिचय।<br>जीवोंकी काल विषयक स्रोध प्ररूपणा।<br>जीवोंके श्रवस्थान काल विषयक सामान्य व विशेष<br>श्रादेश प्ररूपणा।                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>१</b> २ ३                                                    | सारणीमें प्रयुक्त संकेतोंका परिचय।<br>जीवोंकी काल विषयक श्रोध प्ररूपणा।<br>जीवोंके श्रवस्थान काल विषयक सामान्य व विशेष<br>श्रादेश प्ररूपणा।<br>सम्यक्षकृति व सम्यग्मिथ्यात्वको सत्त्व काल प्ररूपणा                                                                                                                                                                                                                  |
| \$ <del>\$</del> \$                                             | सारगीमें प्रयुक्त संकेतोंका परिचय।<br>जीवोंकी काल विषयक स्रोध प्ररूपणा।<br>जीवोंके श्रवस्थान काल विषयक सामान्य व विशेष<br>श्रादेश प्ररूपणा।                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| १ स ह ४ ४                                                       | सारणीमें प्रयुक्त संकेतोंका परिचय।<br>जीवोंकी काल विषयक श्रोध प्ररूपणा।<br>जीवोंके श्रवस्थान काल विषयक सामान्य व विशेष<br>श्रादेश प्ररूपणा।<br>सम्यक्षकृति व सम्यग्मिथ्यात्वको सत्त्व काल प्ररूपणा<br>पाँच शरीरबद्ध निषेकोंका सत्ताकाल।                                                                                                                                                                             |
| مر تع لئم کو اثر<br>م                                           | सारणीमें प्रयुक्त संकेतोंका परिचय। जीवोंकी काल विषयक स्रोध प्ररूपणा। जीवोंके श्रवस्थान काल विषयक सामान्य व विशेष श्रादेश प्ररूपणा। सम्यक्षकृति व सम्यक्मिथ्यात्वकी सत्त्व काल प्ररूपणा पाँच शरीरवद्ध निषेकोंका सत्ताकाल। पाँच शरीरवेद्ध निषेकोंका सत्ताकाल।                                                                                                                                                         |
| \$ <b>3 3 3 3 3 3 3</b>                                         | सारणीमें प्रयुक्त संकेतोंका परिचय। जीवोंकी काल विषयक औय प्ररूपणा। जीवोंके अवस्थान काल विषयक सामान्य व विशेष आदेश प्ररूपणा। सन्यक्ष्रकृति व सम्यग्मिथ्यात्वको सत्त्व काल प्ररूपणा पाँच शरीरबद्ध निषेकोंका सत्ताकाल। पाँच शरीरोंकी संघातन परिशालन कृति। योग स्थानोंका अवस्थान काल।                                                                                                                                    |
| \$ 12° 13° 8 8 8 14° 19° 11°                                    | सारणीमें प्रयुक्त संकेतोंका परिचय। जीवोंकी काल विषयक स्रोध प्ररूपणा। जीवोंके अवस्थान काल विषयक सामान्य व विशेष आदेश प्ररूपणा। सन्यक्ष्रकृति व सम्यग्मिथ्यात्वको सत्त्व काल प्ररूपणा पाँच शरीरबद्ध निषेकोंका सत्ताकाल। पाँच शरीरोंकी संघातन परिशालन कृति। योग स्थानोंका अवस्थान काल। अष्टकमंके चतुर्वन्थ सम्बन्धी क्रोब आदेश प्ररूपणा।                                                                               |
| 8 26 28 8 34 12 39 11 <i>10</i>                                 | सारणीमें प्रयुक्त संकेतोंका परिचय। जीवोंकी काल विषयक श्रोध प्ररूपणा। जीवोंके अवस्थान काल विषयक सामान्य व विशेष आदेश प्ररूपणा। सम्यक्ष्रकृति व सम्यग्मिथ्यात्वकी सत्त्व काल प्ररूपणा पाँच शरीरबद्ध निषेकोंका सत्ताकाल। पाँच शरीरोंकी संघातन परिशालन कृति। योग स्थानोंका अवस्थान काल। अष्टकमंके चतुर्वन्थ सम्बन्धी क्रोध आदेश प्ररूपणा। ,, जदीरणा सम्बन्धी क्रोध आदेश प्ररूपणा।                                       |
| 2 7 12 8 8 8 15 15 16 16 18 18 18 18 18 18 18 18 18 18 18 18 18 | सारणीमें प्रयुक्त संकेतोंका परिचय। जीवोंकी काल विषयक औय प्ररूपणा। जीवोंके अवस्थान काल विषयक सामान्य व विशेष आदेश प्ररूपणा। सन्यक्षक्रति व सम्यग्मिथ्यात्वको सत्त्व काल प्ररूपणा पाँच शरीरबंद निषेकोंका सत्ताकाल। पाँच शरीरोंकी संघातन परिशातन कृति। योग स्थानोंका अवस्थान काल। अष्टकमंके चतुर्वन्थ सम्बन्धी कोच आदेश प्ररूपणा। ,, जदारणा सम्बन्धी कोच आदेश प्ररूपणा ,, जदय ,, ,, अप्रशन्तोगशमना ,, ,, संक्षमण ,, ,, |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                           | सारणीमें प्रयुक्त संकेतोंका परिचय। जीवोंकी काल विषयक स्रोध प्ररूपणा। जीवोंके अवस्थान काल विषयक सामान्य व विशेष आदेश प्ररूपणा। सन्यक्षक्रति व सम्यग्मिथ्यात्वको सत्त्व काल प्ररूपणा पाँच शरीरबद्ध निषेकोंका सत्ताकाल। पाँच शरीरोंकी संघातन परिशातन कृति। योग स्थानोंका स्वरूथान काल। श्रष्टकमंके चतुर्वन्थ सम्बन्धी क्रोध आदेश प्ररूपणा। ,, जदीरणा सम्बन्धी क्रोध आदेश प्ररूपणा ,, जदय ,, ,,                         |

## १. काल-सामान्य निर्देश

## १. काळ सामान्यका छक्षण ( पर्याच )

ध-४/१.६.१/३२२/६ अणेयिनहो परिणामेहितो पुधभूरकालाभावा परि-णामाणं च आणंतिओवलंभा।=परिणामोसे पृथक् भूतकालका अभाव है, तथा परिणाम अनन्त पाये जाते हैं।

ध-१/४,१,२/२७/११ तीदाणागयपज्जायाणं---कालत्त्वभुवगमादो । = अतीत व अनागत पर्यायोको काल स्वीकार किया गया है।

घ । पू । १९७७ तदुदाहरणं सम्प्रति परिणमनं सत्तयावधार्यन्त । अस्ति विवक्षितत्वादिह नास्त्यंशस्याविवक्षया तदिह । २९७॥ नसत् सामान्य

रूप परिणमनकी विवक्षासे काल, सामान्य काल कहलाता है। तथा सत्के विवक्षित द्वव्य गुण वा पर्याय रूप अंशोके परिणमनकी अपेक्षासे जब कालकी विवक्षा होती है वह विशेष काल है।

#### २. निश्चय व्यवहार कालकी अपेक्षा भेद

स.सि./१/२२/२१३/२ कालो हि द्विविधः परमार्थकालो व्यवहारकालश्च । =काल दो प्रकारका है-परमार्थकाल और व्यवहारकाल । ( स.सि./ १/८/२१/७); ( स.सि./४/१४/२४६/४); ( रा.वा /४/१४/२/२२२/१); ( रा वा./१/२२/२४/४८२/१)

ति.प./४/२७६ कालस्स दो वियण्पा मुक्खामुक्खा हुवंति एदेसुं । मुक्खा-धारबलेणं अमुक्खकालो पयट्टेदि । =कालके मुख्य और अमुख्य दो भेद हैं। इनमें-से मुख्य कालके आश्रयसे अमुख्य कालकी प्रवृत्ति होती है।

#### ३. दीक्षा-शिक्षा आदि कालकी अपेक्षा भेद

गो.क./मू./५८३ विग्गहकम्मसरोरे सरीरिमस्से सरीरपज्जते। आणाविनपज्जते कमेण पंचोदये काला ।६८३१ — ते नामकर्मके उदय स्थान
जिस-जिस काल विषे उदय योग्य हैं तहाँ ही होंइ तातें नियतकाल है। ते काल विग्रहगति, वा कार्मण शरीरिवर्षे, मिश्रशरीरिवर्षे,
शरीर पर्याप्ति विषे आनपान पर्याप्ति विषे भाषा-पर्याप्ति विषे अनुकमतें पांच जानने।

गो.क./মূ./६१४ (इस गाथामें) वेदककाल व उपरामकाल ऐसे दो कालों-का निर्देश है।

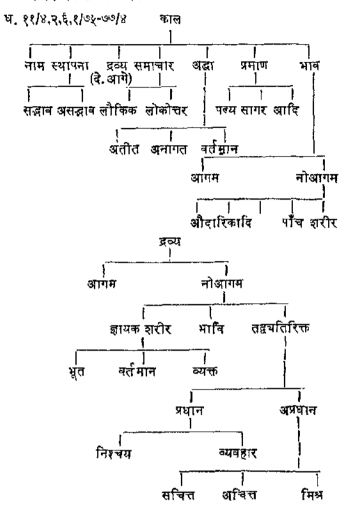
पं.का./ता.व /१७२/२५३/१९ दीक्षाशिक्षागणपोषणात्मसंस्कारसल्लेखनो-त्तमार्थभेदेन षट् काला भवन्ति । = दीक्षाकाल, शिक्षाकाल, गण-पोषण काल, आत्मसंस्कारकाल, सल्लेखनाकाल और उत्तमार्थकालके भेदसे कालके छह भेद हैं।

गो,जी /जी प्र /२६६/४=२/२ तिस्थिते सोपक्रमकालः अनुपक्रमकालश्चिति हो मङ्गी भवतः । = उनकी स्थिति (काल) के दोय भाग हैं --एक सोपक्रमकाल, एक अनुपक्रमकाल।

## ४. निक्षेपोंकी अपेक्षा कालके भेद

ध. ४/९,४,१/३२२/४ सामण्णेण एयिनहो । तीवो अणागदो बहुमाणो ति तिविहो । अधवा गुणिहिदिकालो भविहिदिकालो कम्मिहिदिकालो कायिहिदिकालो खनवादकालो भविहिदिकालो ति छिन्दिहो । अहवा अणेयिनहो परिणामेहितो पुषभूतकालाभावा, परिणामाणां च आणं ति-ओवर्लभा । — सामान्यसे एक प्रकारका काल होता है । अतीतानागत वर्तमानको अपेक्षा तीन प्रकारका होता है । अथवा गुणिस्थितिकाल, भविष्यितिकाल, कर्मास्थितिकाल, कायस्थितिकाल, उपपादकाल और تان

भावस्थितिकाल, इस प्रकार कालके छह भेद है। अथवा काल अनेक प्रकारका है, क्योंकि परिणामोसे पृथम्भूत कालका अभाव है, तथा परिणाम अनन्त पाये जाये।



#### ५. स्वपर कालके छक्षण

प्र.सा./ता.वृ./११६/१६६१/१३ वर्तमानशुद्धपर्यायरूपपरिणतो वर्तमान-समयः कालो भण्यते । = वर्तमान शुद्ध पर्यायसे परिणत आत्भद्रव्यकी वर्तमान पर्याय उसका स्वकाल कहलाता है।

पं.ध./४/२७४,४७१ कालो वर्तनिमिति वा परिणमनवस्तुनः स्वभावेन ।

गार्थि कालः समयो यदि वा तद्देशे वर्तनाकृतिरचाथित । ।४७१।

वर्तनाको अथवा मस्तुके प्रतिसमय होनेवाले स्वाभाविक परिणमनको काल कहते हैं। ।।२७४। काल नाम समयका है अथवा परमार्थ से

प्रत्यके देशमें वर्तनाके आकारका नाम भी काल है। ।।।४७१।

रा.वा./हि./१/६/४६ गर्भसे लेकर मरण पर्यन्त ( पर्याय )याका काल है। रा.वा.।हि./६/७/६७२ निश्चयकालकरि वर्तया जो क्रियास्त्र तथा उत्पाद व्यय धौव्यरूप परिणाम ( पर्याय ) सो निश्चयकाल निमित्त संसार ( पर्याय ) है।

रा,वा,/हि./१/७/६७२ अतील अनागत वर्तमानरूप भ्रमण सो (जीव) का व्यवहार काल (परकाल) निमित्त संसार है।

## ६. दीक्षा शिक्षादि कार्लोंके स्थाप

#### र. दीचादि कालोंके अध्यातम अपेचा लक्षण

पं.का./ता.वृ /१७३/११ यदा को ऽप्यासन्नभव्यो भेदाभेदरत्नत्रयास्मक-भाचार्यं प्राप्यात्माराधनार्थं बाह्याभ्यन्तरपरिग्रहपरित्यागं कृत्वा जिन-दीक्षां गृह्वाति स दीक्षाकाल., दीक्षानन्तरं निश्चयव्यवहाररत्नत्रयस्य परमारमतत्त्वस्य च परिक्षानार्थं तत्प्रतिपादकाध्यात्मश्चास्त्रेषु यदा

शिक्षां गृहाति स शिक्षाकालः शिक्षानन्तरं निश्चयव्यवहारमोक्षमार्गे स्थित्वा तदर्थिनां भव्यप्राणिगणानां प्रमारमोपदेशेन यदा पोषणं करोति स च गणपोषणकाल', गणपोषणानन्तरं गणं त्यक्त्वा यदा निजपरमात्मिनि शुद्धसंस्कारं करोति स आध्मसंस्कारकालः, आत्म-संस्कारानन्तरं तदर्थमेव ...परमात्मपदार्थे स्थित्वा रागादिविकलपानां सम्यग्लेखनं तनुकरणं भावसञ्लेखना तदर्थं कायवलेशानुष्टनानां द्रव्य-सल्लेखना तदुभयाचरणं स सल्लेखनाकालः, सल्लेखनानन्तरं ... बहिद्रव्येच्छानिरोधलक्षणतपश्चरणरूप निश्चयचतुर्विधाराधना या तु सा चरमदेहस्य तद्भवमोक्षयोग्या तद्विपरीतस्य भवान्तरमोक्षयोग्या चैत्युभयमुत्तमार्थकालः। = जब कोई आसन्त भव्य जीव भेदाभेद-रत्नत्रयात्मक आचार्यको प्राप्त करके, आत्मआराधनाके अर्थ बाह्य व अभ्यन्तर परिग्रहका परित्याग करके, दीक्षा ग्रहण करता है वह दीक्षाकाल है। दीक्षाके अनन्तर निश्चय व्यवहार रत्नत्रय तथा पर-मात्मतत्त्वके परिज्ञानके लिए उसके प्रतिपादक अध्यारम शास्त्रकी जब शिक्षा ग्रहण करता है वह शिक्षाकाल है। शिक्षाके पश्चात् निश्चय-व्यवहार मोक्षमार्गमें स्थित होकर उसके जिज्ञासु भव्यप्राणी गणोंको परमात्मोपदेशसे पोषण करता है वह गणपोषणकाल है। गणपोषणके अनन्तर गणको छोडकर जब निज परमारमामें शुद्धसंस्कार करता है वह आत्मसंस्कारकाल है। तदनन्तर उसीके लिए परमात्मपदार्थ में स्थित होकर, रागादि विकल्पोंके कृश करनेरूप भाव सल्तेखना तथा उसीके अर्थ कायक्लेशादिके अनुष्ठान रूप द्रव्यसल्लेखना है इन दोनों का आचरण करता है वह सक्लेखनाकाल है। सक्लेखनाके पश्चात विहर द्रव्यों में इच्छाका निरोध है सक्षण जिसका ऐसे तपश्चरण रूप निश्चय चतुर्विधाराधना, जो कि तद्दभव मोक्षभागी ऐसे चर्मदेही, अथवा उससे विपरीत जो भवान्तरसे मोक्ष जानेक योग्य है. इन दोनोंके होती है। वह उत्तमार्थकाल कहलाता है।

## २. दीक्षादि कालोंके भागमकी अपेक्षा लच्छ

पं.का./ता वृ./१७३/२५४/८ यदा कोऽपि चतुर्विधाराधनाभिमुखः सन् पञ्चाचारीपेतमाचार्यं प्राप्योभयपरिग्रहरहितो भूरवा जिनदीक्षां गृह्णाति तदा दीक्षकालः, दीक्षानन्तरं चतुर्विधाराधनापरिज्ञानार्थमाचारारा-धनादिचरणकरणग्रन्थिशक्षां गृहाति तदा शिक्षाकालः, शिक्षानन्तरं चरणकरणकथितार्थानुष्ठानेन व्याख्यानेन च पञ्चभावनासहितः सन् शिष्यगणपोषणं करोति तदा गणपोषणकासः। ...गणपोषणानन्तरं स्वकीयगणं त्यवत्वात्मभावनासंस्कारार्थी भूत्वा परगणं गच्छति तदा-रमसंस्कारकात., आत्मसंस्कारानन्तरमाचाराराधनाकथितक्रमेण द्रव्य-भावसल्लेखनां करोति तदा सल्लेखनाकाल', सल्लेखनान्तरं चतु-र्विधाराधनाभावनया समाधिविधिना कालं करोति तदा स उत्त-मार्थकालश्चेति । ज्जब कोई मुमुक्षु चतुर्विध आराधनाके अभिमुख हुआ, पंचाचारसे युक्त आचार्यको प्राप्त करके उभय परिवहसें रहित होकर जिनदीक्षा ग्रहण करता है तदा दीक्षाकाल है। दीक्षाके अन-न्तर चतुर्विध आराधनाके ज्ञानके परिज्ञानके लिए जब आचार आराधनादि चरणानुयोगके प्रन्थोंकी शिक्षा प्रहण करता है, तब शिक्षाकाल है। शिक्षाके पश्चाद चरणानुयोगमें कथित अनुष्ठान और उसके व्याख्यानके द्वारा पंचभावनासहित होता हुआ जब शिष्यगण-का पोषण करता है तब गणपोषण काल है। ...गणपोषणके पश्चाद अपने गण अर्थात् संधको छोडकर आत्मभावनाके संस्कारका इच्छुक होकर परसंघको जाता है तब आत्मसंस्कार काल है। आत्मसंस्कारके अनन्तर आचाराराधनामें कथित क्रमसे द्रव्य और भाव सल्लेखना करता है वह सल्तेखनाकाल है। सन्तेखनाके उपरान्त चार प्रकारकी आराधनाकी भावनारूप समाधिको धारण करता है, वह उत्तमार्थ-कास है।

#### ३. सोपक्रमादि कालोंके लच्छ

ध.१४/४,२,७,४२/३२/१ पारद्वरहमसमपादी अंतीमुहुसीण कालो जो वादो णिप्पजादि सो अणुभागखंडयधादो णाम, जो पुण उक्कीरण-कालेण विणा एगसमएणेव पदि सा अणुसमओवहणा। — प्रारम्भ किये गये प्रथम समयसे लेकर अन्तर्मृहूर्त कालके द्वारा जो बात निष्पन्न होता है वह अनुभागकाण्डकधात है। परन्तु उत्कीरणकालके किना एक समय द्वारा ही जो घात होता है वह अनुभमयापवर्तना है। विशेषार्थ — काण्डक पोरको कहते है। कुल अनुभागके हिस्से करके एक एक हिस्सेका फालिकमसे अन्तर्मृहूर्तकाल द्वारा अभाव करना अनुभाग काण्डकवात कहलाता है। (उपरोक्त कथनपरसे उत्कीरणकालका यह सक्षण फिलतार्थ होता है कि कुल अनुभागके पोर या काण्डक करके उन्हें घातार्थ जिस अन्तर्मृहूर्तकालमें स्थापित किया जाता है, उसे अत्कीरण काल कहते है।

ध.१४/४.६.६३१/४८४/१२ प्रबधन्ति एकत्वं गच्छन्ति अस्मिन्निति प्रब-न्धनः । प्रबन्धनश्चासौ कालश्च प्रबन्धनकातः । —बँधते अर्थाद् एकत्वको प्राप्त होते है, जिसमें उसे प्रबन्धन कहते हैं । तथा प्रबन्धन रूप जो काल वह प्रबन्धनकाल कहलाता है ।

गो,क./जो,प /१९६/८२०/६ सम्यक्त्विमिश्रप्रकृत्याः स्थितिसत्त्वं यावत्त्रसे उद्धिपृथवत्व एकाक्षे च पत्यासरूपातै कभागोनसागरोपममविशिष्यते ताबद्वेदकयोग्यकालो भण्यते । तत उपर्युपशमकाल इति । = सम्यक्त्वमोहिनी अर मिश्रमोहनी इनकी जो पूर्वे स्थितिबंधी थी सो वह सत्तारूप स्थिति त्रसकें तौ पृथवत्व सागर प्रमाण अवशेष रहे अर एकेन्द्रोकें पत्यका असंख्यातवाँ भाग किर होन एक सागर प्रमाण अवशेष रहे तावत्काल तौ वेदक योग्य काल किहए । बहुरि ताक उपिर जो तिसतें भी सत्तारूप स्थिति धाटि होइ तहाँ उपशम योग्य काल किहए ।

गो.क./भाषा/६८३/७८६ ते नामकर्मके उदय स्थान जिस जिस काल विधें उदय योग्य है तहाँ ही होंइ तातें नियतकाल है। (इसको उदयकाल कहते हैं) ...कार्मण शरोर जहाँ पाइए सो कार्मण काल यावत शरीर पर्याप्त पूर्ण न होइ तावत शरोर मिश्रकाल, शरीर पर्याप्त पूर्ण भएँ यावत सांसोखास पर्याप्ति पूर्ण न होइ तावत शरोरपर्याप्ति काल, सांसोखास पर्याप्ति पूर्ण भएँ यावत भाषा पर्याप्ति पूर्ण न होइ तावत अन्तरान पर्याप्तिकाल, भाषा पर्याप्ति पूर्ण भएँ पीछैं सर्व अवशेष आयु प्रमाण भाषापर्याप्ति कहिए।

गो. जी./जो. प्र /२६६/५८२/२ उपकमः तत्सिहतः कालः सोपक्रमकालः
निरन्तरोत्पित्तिकाल इत्यर्थः । ... अनुपक्रमकालः उत्पत्तिरहितः
कालः । = उपक्रम कहिए उत्पत्ति तीहि सहित जो काल सो सायक्रम काल कहिए सो आवलोके असंख्यातवे भाग मात्र है !... बहुरि
जो उत्पत्ति रहित काल होइ सो अनुपक्रम काल कहिए।

ल.सा./म.बा/१३/८६ अपूर्व करणके प्रथम समय तें लगाय यावत सम्यक्त्व मोहनो, मिश्रमोहनीका पुरणकाल जो जिस कालविषें गुणसंक्रमणकरि मिथ्यात्वकौ सम्यक्त्व मोहनीय मिश्रमोहनीरूप परिणमावै है।

## ७. प्रहण व वासनादि कालोंके लक्षण

गो.क,/जी,प्र /४६/४७/१० उदयाभावेऽपि तत्संस्कारकालो वासनाकालः । = उदयका अभाव होत संतै भी जो कषायनिका संस्कार जितने काल तक रहे ताका नाम वासना काल है ।

भ.आ /भाषा/२११/४२६ दोक्षा ग्रहण कर जन तक संन्यास ग्रहण किया नहीं तन तक ग्रहण काल माना जाता है, तथा नतादिकों में अतिचार लगने पर जो प्रायश्चित्तसे शुद्धि करनेके लिए कुछ दिन अनशनादि तप करना पडता है उसको प्रतिसेनना काल कहते हैं।

#### ८. अवहार कालका लक्षण

\* घ.३/१.२.५६/२६१/११ का सारार्थ भागाहार रूप कालका प्रमाण ।

#### ९. निक्षेपरूप कालोंके लक्षण

ध ४/१.६.१/३१३-३१६/१० तत्य णामकाली जाम कालसद्दी। ...सी एसी इदि अण्णिन्हि बुद्धीए अण्णारोवणं ठवणा णाम ।…पल्लवियं…वण-सङ्कजोइयचित्तालिहियवसंतो । असन्भावद्ववणकालो णाम मणि-भेद-गेरुअ-मट्टी-ठिक्करादिसु वसंतो ति बुद्धिबलेण ठविदो ।…आग-मदो कालपाहुडजाणगो अणुवजुत्तो। ...भवियणोआगमदव्यकालो-भवियणोआपमदञ्बकालो भविस्सकाले कालपाहुडजाणको जीवो। वनगददोगंध-पंचरसद्वशस-पंचनण्णो कूंभारचक्कहेद्विमस्तिव्य वत्त-णालक्ष्यभो अत्थो तन्त्रदिरिक्तणोआगमद्द्यकालो णाम। ...जीवा-जीवादिअहुभंगहरुवं वा णोआगमदञ्बकालो म्मकालपाहुङजाणओ उवजुत्तो जोत्रो आगमभावकालो। दब्बकालजणिदपरिणामो णो-आगमभावकालो भण्णाद ।...तस्स समय-आवस्त्रिय-लण-लव-मुहूल-दिवस-पक्ल-मांस-उडु-अयण-संबच्छर-जुग-पुठ्य-पठ्य-पित्रीयम-सागरोवमादि-रुवत्तादो । = 'काल' इस प्रकारका शब्द नामकाल कहलाता है :... 'वह यही है' इस प्रकारसे अन्य वस्तुमें बुखिके द्वारा अन्यका आरोपण करना स्थापना है। ... उनमें से पक्षवित...आदि वनखण्डसे उद्योतित, चित्रलिखित वसन्तकालको सुद्भावस्थापनाकाल निक्षेप कहते हैं। मणिविशेष, गैरुक, मट्टी, ठीकरा इत्यादिमें यह वसन्त हैं इस प्रकार बुद्धिके बलसे स्थापना करनेको असद्भावस्थापना काल कहते हैं। · काल विषयक प्राभृतका ज्ञायक किन्तु वर्तमानमें उसके उपयोगसे रहित जीव आगमद्रव्य काल है।···भिष्यकासमें जो जीव कालप्राभृतका ज्ञायक होगा. उसे भावीनोआगमद्रव्यकाल कहते हैं। जो दो प्रकारके गन्ध, पाँच प्रकारके रस, आठ प्रकारके स्पर्श और पाँच प्रकारके वर्णसे रहित हैं --वर्तना ही जिसका सक्षण है - ऐसे पदार्थको तङ्क्यतिरिक्तनोआगमद्रव्यकाल कहते हैं । ---अथवा जोव और अजीवादिके योगसे बने हूए आठ भंग रूप द्रव्यको नोखागमद्रव्यकाल कहते हैं। काल विषयक प्राभृतका ज्ञायक और वर्तमानमें उपयुक्त जीव आगम भाव काल है। द्रव्यकालसे जनित परिणाम या परिणमन नोआगमभावकाल कहा जाता है। ...वह काल समय, आवली, क्षण, लव, मुहूतं, दिवस, पक्ष, मास, ऋतु, अयन, संबक्तर, युन, पूबे, पर्व, पत्योपम, सागरोपम आदि रूप है।

ध.११/४,२,६,१/७६/७ तत्थ सचित्तो-जहा दंसकालो मसयकालो इच्चेवमादि, दंस-मसयाणं चैव उवयारेण कालत्तिवहा णादो । अचित्तकालोजहा धूलिकालो चिन्त्वल्लकालो उण्हकालो बरिसाकालो सीदकालो
इच्चेवमादि । मिस्सकालो-तहा सदंस-सीदकालो इच्चेवमादि । ...
तत्थे लोउत्तरीओ समाचारकालो-जहा बंदणकालो णियमकालो
सज्कयकालो काणकालो इच्चेवमादि । लोगिय-समाचारकालो-जहा
कर्सणकालो काणकालो ववणकालो इच्चेवमादि । च्यनमें दंशकाल.
मशककाल इत्यादिक सचित्तकाल है, बयोंकि इनमें दंश और मशकके ही उपचारसे कालका विधान किया गया है । धूलिकाल, कर्दमकाल, उष्णकाल, वर्षकाल एवं शीतकाल इत्यादि सम अचित्तकाल
है । सदंश शीतकाल इत्यादि मिश्रकाल है । ...वंदनाकाल, नियमकाल, स्वाध्यायकाल व ध्यानकाल आदि लोकोत्तरीय समाचारकाल
हैं । कर्षणकाल, लुननकाल व वपनकाल इत्यादि लौकिक समाचारकाल हैं ।

### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

#### १०. सम्यग्ज्ञानका काळनामा अंग

मू.आ./२७०-२७६ पादोसियवेरत्तियगोसरिगयकासमेव गेण्हिता । उभये कालिम्ह पुणी सजमाओ होदि कायव्यो ।२७०। सजमायै पट्टवणे जंध-च्छायं नियाण सत्तपयं। पुटनण्हे अवरण्हे ताबदियं चेव णिट्टनणे ।२७१। आसाढे दुपदा छाया पुस्समासे चदुप्पदा । वड्ढदे हीयदे चावि मासे मासे दुअंगुला ।२७२। णवसत्तर्भचगाहापरिमाणं दिसिविभाग-सोधीए । पुठवण्हे अवरण्हे पदोसकाले य सज्भाए ।२७३। दिसदाह उक्क-पडणं विज्जु चडुकासणिदधणुगं च । दुग्गंधसज्भदृद्दिणचंदग्गहसूर-राहुजुज्मं च ।२७४। कलहादिधूमकेंद्र धरणीकंषं च अभ्भगज्जं च । इन्चैवमाइबहुया सज्काए बज्जिदा दोसा।२७५। =प्रादोधिककाल, वैरात्रिक, गोसर्गकाल-इन चारी कालोंमें-से दिनरातके पूर्वकाल अपरकाल इन दो कालोंमें स्वाध्याय करनी चाहिए ।२७०। स्वाध्याय-के आरम्भ करनेमें सूर्यके उदय होनेपर दोनों जाँघोंकी छाया सात विलस्त प्रमाण जानना । और सूर्यके अस्त होनेके कालमें भी सात विलस्त छाया रहे तब स्वाध्याय समाप्त करना चाहिए।२७१। आषाढ महीनेके अन्त दिवसमें पूर्वाह्रके समय दो पहर पहले जंबा छात्रा दो विलस्त अर्थात् बारह अंगुल प्रमाण होती है और पौषमासमें अन्तके दिनमें चौबीस अंगुल प्रमाण जंधाछाया होती है। और फिर महीने महीनेमें दो-दो अंगुल बढती घटती है। सब संध्याओं-में आदि अन्तकी दो दो घड़ी छोड़ स्वाध्याय काल है।२७२। दिशाओं के पूर्व आदि भेदों की शुद्धिके लिए प्रातः काल में नौ गाथाओं-का, तीसरे पहर सात गाथाओंका, सार्यकालके समय पाँच गाथाओं-का स्वाध्याय (पाठ व जाप ) करे ।२७३। उत्पात्तसे दिशाका अग्नि वर्ण होना, ताराके आकार पुद्गतका पड़ना, विजलीका चमकेना, मैघोंके संघट्टसे उत्पन्न बजापात. ओले बरसना, धनुषके आकार पंच-वर्ण पुद्रगलोंका दीखना, दुर्गन्ध, लालपीलेवर्णके आकार साँकका समय, नादलोंसे आच्छादित दिन, चन्द्रमा, ग्रह, सूर्य, राहुके विमानोंका आपसमें टकराना ।२७४। लडाईके बचन, लकडी आदिसे भगड़ना, आकाशमें धुआँके आकार रैलाका दीखना, धरतीकंप, बादलोंका गर्जना, महापवनका चलना, अग्निदाह इत्यादि बहुत-से दोष स्वाध्यायमें वर्जित किये गये हैं अर्थात् ऐसे दोवोंके होनेपर नवीन पठन-पाठन महीं करना चाहिए ।२७४। (भ. आ./बि./-११३/२६०)

# पुर्गल आदिकोंके परिणामकी काल संज्ञा कैसे सम्मव है

घ./४/१,४,१/३१७/६ पोग्मलादिपरिणामस्स कर्ध कालमनएसो। ण एस दोसो, कज्जे कारणोनयारणिनंधणक्तादो। = प्रश्न-पुद्गल आदि द्रव्योंके परिणामके 'काल' यह संज्ञा कैसे सम्भन है! उत्तर-यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि कार्यमें कारणके उपचारके निबन्धनसे पुद्गालादि द्रव्योंके परिणामके भी 'काल' संज्ञाका व्यवहार हो सकता है।

## १२. दीक्षा शिक्षा आदि कंक्जिंमेंसे सर्व ही एक जीवकी हों ऐसा नियम नहीं

पं.का./ता.व./१७३/२६३/२२ अत्र कालषट्कमध्ये केचन प्रथमकाले केचन द्वितीयकाले केचन तृतीयकालादौ केवलज्ञानमुत्पादयन्तीति कालषट्क-नियमो नास्ति । =यहाँ दोक्षादि छ; कालोमें कोई तो प्रथम कालमें कोई, द्वितीय कालमें, कोई, तृतीय आदि कालमें केवलज्ञानको उत्पन्न करते हैं। इस प्रकार छ: कालोंका नियम नहीं है।

#### २. निरुचयकाल निर्देश व उसकी सिद्धि

#### १. निइचय काळका लक्षण

- पं, का,/मू-/२४ वतमस्पणवण्णरसो ववगददोगं घखष्टुफासो य। अगुरु-लहुगो अमुत्तो वट्टणलवलो य कालो ति ।२४। — काल (निश्चयकाल) पगँच वर्ण और पगँच रस रहित, दो गन्ध और आठ स्पर्श रहित, अगुरुलघु, अमुर्त और वर्तना लक्षण वाला है। (स. सि./४/२२/२६३/२) (ति.प /४/२७८)
- स्.सि./१/२२/२६१/५ स्वारमनैव वर्तमानानां बाह्योपग्रहाद्विना तद्दवृत्त्य-भावात्तरप्रवर्तनोपसिक्षतः कालः। = (यद्यपि धर्मादिक द्रव्य अपनी नवीन पर्याय उत्पन्न करनेमें) स्वयं प्रवृत्त होते हैं तो भी वह बाह्य सहकारी कारणके बिना नहीं हो सकती इसिलए उसे प्रवर्तने वाला काल है ऐसा मानकर वर्तना कालका उपकार कहा है।
- रा, वा./४/१४/२२२/१२ कल्यते क्षिप्यते प्रेयंते येन क्रियानइद्रव्यं स कालः । = जिसके द्वारा क्रियानान द्रव्य 'कल्यते, क्षिप्यते, प्रेयंते' अर्थात् प्रेरणा क्रिये जाते हैं, वह काल द्रव्य है।
- ध.४/१,६,१/३/३१६ ण य परिणमइ सर्यं सो ण य परिणामेइ थण्ण-मण्णेहि। विविह्यरिणामियाणं हवइ सुहेऊ सर्यं कालो ।३। = वह काल नामक पदार्थं न तो स्वयं परिणामित होता है, और न अन्य-को अन्यरूपसे परिणमाता है। किन्तु स्वत; नाना प्रकारके परिणामीं-को प्राप्त होने वाले पदार्थोंका काल स्वयं सुहेतु होता है।३। (ध.११/४, २,६,१/२/७६)
- ध.४/१,४,१/०/३१७ सन्भावसहावाणं जीवाणं तह् य पोग्गलाणं च। परियद्गणसंभूओं कालो णियमेण पण्णत्तो । । = सत्ता स्वरूप स्वभाव वाले जोवोंके, तथैव पुरगलोंके और 'च' शब्दसे धर्मद्रव्य, अधर्म-द्रव्य और आकाश द्रव्यके परिवर्तनमें जो निमित्तकारण हो, वह नियमसे कालद्रव्य कहा गया है।
- म पु./२/४ यथा कुलालचक्रस्य भ्रान्तेहें तुरधिश्वला । तथा कालः पदा-र्थानां वर्त्त नोपग्रहे मतः ।४। =िजस प्रकार कुम्हारके चाकके धूमनेमें उसके नीचे लगी हुई कील कारण है उसी प्रकार पदार्थीके परिणमन होनेमें कालद्रव्य सहकारी कारण है।
- न.च.वृ./१३७ परमत्थो जो कालो सो चिय हेऊ हवेइ परिणामो । = जो निश्चय काल है वही परिणमन करनेमें कारण होता है।
- गो.जी./मू /१६८ वत्तणहेंदू कालो वत्तणगुणस्विय दव्वणिचयेषु । काला-धारेणेव य वट्टंति हु सव्वद्व्वाणि १६६८। = णिच् प्रत्यय संयुक्त धातुका कर्मविषे वा भाविषे वर्तना शब्द निपजै है सो याका यहु जो वर्त वा वर्तना मात्र होइ ताकों वर्तना कहिए सो धर्मादिक द्रव्य अपने अपने पर्यायनिकी निष्पत्ति विषे स्वयमेव वर्तमान है तिनके बाह्य कोई कारणभूत उपकार बिना सो प्रवृत्ति सभवे नाहीं, तातें तिनकें तिस प्रवृति करावने क्रं कारण कालद्रव्य है, ऐसे वर्तना कालका उपकार है।

- नि.सा /ता.व./१/२४/४ पञ्चानां वर्तनाहेतुः कालः। =पाँच द्रव्योंका वर्तनाका निमित्त वह काल है।
- द्ध.सं.वृ./मू./२१ परिणामादोलवस्को बहुणसक्स्को य परमहो। =वर्तना लक्षण बाला जो काल है वह निश्चय काल है।
- द्र. सं. वृ./टी /२१/६१ वर्त्तनालक्षणः कालाणुद्रव्यरूपो निश्चयकालः। =वह वर्तना तक्षणवाला कालाणु द्रव्यरूप 'निश्चयकाल' है।

## २. काइद्रव्यके विशेष गुण व कार्य वर्तना हेतुस्व है

- त. मू./४/२२, ४० वर्तनापरिणामिकयाः परस्वापरत्वे च कालस्य ॥२२॥ सोऽनन्तसमयः ॥४०॥ = वर्तनः, परिणाम, क्रिया, परस्व और अप-रत्व ये कालके उपकार हैं ॥२२॥ वह अनन्त समयवाला है।
- ति. प./४/२०६-२८२ कालस्स दो वियप्पा मुक्खामुक्खा हवंति एदेषु'।
  मुक्खाधारवलेण अमुक्खकालो पयट्टे दि ॥२०६॥ जीवाण पुरगलाणं
  हुवंति परियट्टणाइ विविद्दाइं। एदाणं पज्जाया क्ट्रंते मुक्खकाल
  आधारे ॥२००॥ सञ्जाण पयत्थाण णियमा परिणामपहुदिवित्तीओ।
  बहिरंतरं गहेदुहि सञ्ज्ञभेदेषु वट्टंति ॥२८१॥ वाहिरहेदुं कहिदो
  णिच्छयकालोत्ति सञ्जदिसीहिं। अञ्भंतरं णिमित्तं णियणियदञ्जेषु
  चेट्टे दि ॥२०२॥ —कालके मुक्य और अमुक्य दो भेद हैं। इनमेंसे
  मुक्य कालके आश्रयसे अमुक्य कालकी प्रवृत्ति होती है ॥२७६॥ जीव
  और पुद्दगल के विविध प्रकारके परिवर्तन हुआ करते हैं। इनकी
  पर्यायं मुख्य कालके आश्रयसे वर्तती हैं ॥२००॥ सर्व पदार्थोंके समस्त
  भेदोंमें नियमसे बाह्य और अभ्यन्तर निमित्तोंके द्वारा परिणामादिक
  (परिणाम, किया, परत्वापरत्व) वृत्तियाँ प्रवर्तती हैं ॥२५१॥ सर्वज्ञ
  देवने सर्वपदार्थोंके प्रवर्तनेका बाह्य निमित्त निश्चयकाल कहा है।
  अम्यन्तर निमित्त अपने-अपने द्वधोंमें स्थित है।
- रा. वा./१/३६/२/५०१/३१ गुणा अपि कालस्य साधारणासाधारणरूपा' सन्ति । तत्रासाधारणा वर्तनाहेतुत्वम् । साधारणाश्च अचेतनत्वा-मूर्तत्वसूक्ष्मत्वागुरुलघुत्वाहयः पर्यायाश्च त्र्ययोत्पादलक्षणा योज्याः । =कालमें अचेतनत्व, अमूर्तत्व, सूक्ष्मत्व, अगुरुलघुत्व आदि साधारण गुण और वर्तनाहेतुत्व असाधारण गुण पाये जाते हैं। व्यय और उत्पादरूप पर्यायें भी कालमें बराबर होती रहती हैं।
- आ. प्/२/१६ कालद्रव्ये वर्त्तनाहेतुत्वममूर्तत्वमचेतनत्विमिति विशेष-गुणाः - कालद्रव्यमें वर्तनाहेतुत्व, अमूर्तत्व, अचेतनत्व ये विशेष गुण हैं। (ध. ५/३३/७)
- प्र, सा./त. प्र./१२३-१३४ अशेषशेषद्रव्याणांगं प्रतिपर्यायं समयवृत्तिहेतुत्वं कालस्य । = (कालके अतिरिक्त ) शेष समस्त द्रव्योंकी प्रतिपर्यायमें समयवृत्तिका हेतुत्व (समय-समयको परिणतिका निमितत्त्व ) काल-का निशेष गुण है ।

## ३. काळ द्रव्यमतिमें भी सहकारी है

त, सू./४/२२ ···क्रियां ···च कालस्य ॥२२॥ =िक्रयामे कारण होना, यह काल द्रव्यका उपकार है।

#### ४. काल द्रव्यके १५ सामान्य विशेष स्वभाव

म. च. वृ./७० पंचदसा पुण काले द्वासहावा य णायव्या ॥७०॥ =काल द्वायके १५ सामान्य तथा विशेष स्वभाव जानने चाहिए। (आ प /४) (वे स्वभाव निम्न हैं—सइ, असइ, नित्य, अनिस्य, अनेक, भेद, अभेद, स्वभाव, अचेतन्य, अभूर्त, एकप्रदेशस्व, शुद्ध, उपचरित, अनुपचरित, एकान्त, अनेकहन्त स्वभाव)

## ५. काल द्रव्य एक प्रदेशी असंख्यात द्रव्य है

- नि. सा./मू./२६ कालस्स ण कायत्तं एयपदेसो हवे जम्हा ॥३६॥ क्रकाल द्रव्यको कायपना नहीं है, क्योंकि वह एकप्रदेशी है। (पं. का /त. प्र/४) (द्र सं. वृ./मू./२६)
- प्र. सा./त. प्र./१३६ कालाणोस्तु द्रव्येण प्रदेशमात्रत्वात्पर्यायेण तु परस्पर-संपर्कासंभवादप्रदेशत्वमेवास्ति । ततः कालद्रव्यमप्रदेशं । =कालरणु तो द्रव्यतः प्रदेश मात्र होनेसे और पर्यायतः परस्पर सम्पर्क न होनेसे अप्रदेशी ही है । इसलिए निश्चय हुआ कि काल द्रव्य अप्रदेशी है । (प्र. सा./त. प्र./१३८)
- प्र. सा./त. प्र./१३६ कालजीवपुद्दगलानामित्येकद्रव्यापेक्षया एकदेश अनेकद्रव्यापेक्षया पुनरञ्जनचूर्णपूर्णसमुद्दगकन्यायेन सर्वलोक एवेति ॥१३६॥ —काल, जीव तथा पुद्दगल एक द्रव्यकी अपेक्षासे लोकके एकदेशमें रहते हैं, और अनेक द्रव्योंकी अपेक्षासे अंजनचूर्ण (काजल) से भरी हुई डिनियाके अनुसार समस्त लोकमें ही है। (अर्थात् द्रव्यकी अपेक्षासे कालद्रव्य असंख्यात है।)
- गो. जी./म्./१८६ एक को दु परेसो कालाणूणं धुवो होदि ॥१८१॥ = बहुरि कालाणू एक एक लोकाकाशका प्रदेशिविषै एक-एक पाइए है सो धुव रूप है, भिन्न-भिन्न सत्व धरें है ताते तिनिका क्षेत्र एक-एक प्रदेशी है।

## ६. कालद्रन्य आकाश प्रदेशींपर पृथक्-पृथक् अवस्थित है

- ध./४/१.५१/४/३१६ क्लोयायासपदेसे एक्केक्के जे ट्विया दु एक्केक्का। रयणाणं रासी इव ते कालाणू मुणेयव्वा ॥४॥ = लोकाकाशके एक-एक प्रदेश पर रत्नोंकी शक्षिके समान जो एक एक रूपसे स्थित हैं, त्रे कालाणु जानना चाहिए। (गो. जी./सू./६८१) (इ. सं. वृ./ सू/२२)
- ति. प./४/२-३ कालस्स भिण्णाभिण्णा अण्णुण्णपवेसणेण परिहीणा।
  पुहपुह लोयायासे चेट्ठ ते संचएण विणा ॥२८३॥ = अन्योन्य प्रवेशसे
  रहित कालके भिन्न-भिन्न अणु संचयके बिना पृथक्-पृथक् लोकाकादामें स्थित है। (प. प्र./मू /२/२१) (रा. वा /१/२२/२४/४८२/३) (न. च. वृ./१३६)

## ७. कारू द्रव्यका अस्तित्व कैसे जाना जाये

- स. सि./६/२२/२६२/१ स कथं काल इत्यवसीयते। समयादीनां किया-विशेषाणां समयादिभिर्निवर्त्यमानानां च पाकादीनां समय; पाक इत्येवमादिस्वसंज्ञारूढिसद्दभावेऽिप समयः कालः ओदनपाकः काल इति अध्यारोप्यमाण कालव्यपदेश तद्व्यपदेशनिमित्तस्य कालस्यास्तित्वं गमयति। कृतः। गौणस्य मुख्यापेक्षस्वातः। = प्रश्न--काल द्रव्य है यह कैसे जाना जा सकता है। उत्तर--समयादिक क्रियाविशेषोंकी और समयादिकके द्वारा होनेवाले पाक आदिककी समय, पाक इत्या-दिक रूपसे अपनी-अपनी रौडिक संज्ञाके रहते हुए भी उसमें जो समयकाल, ओदनपाक काल इत्यादि रूपसे काल संज्ञाका अध्यारोप होता है, वह उस सज्ञाके निमित्तभूत मुख्यकालके अस्तित्वका ज्ञान कराता है, क्योंकि गौण व्यवहार मुख्यकी अपेक्षा रखता है। (रा. वा./६/२२/६/४०७/१६) (गो. जी./जी. प्र./६६८/१०१३/१४)
- प्र. सा./त. प्र/१३४ अशेष्श्रेष्ट्रव्याणां प्रतिपर्यायसम्यवृत्तिहेतुर्वं कारणान्तरसाध्यत्वात्समयविशिष्टाया वृत्ते स्वतस्त्रेषामसभवत्काल-मधिगमयति ।
- प्र. सा /त प्र./१३६ कालोऽपि कोके जीवपुर्गलपरिणामव्यज्यमानसम-यादिपर्यायत्वात् ।
- प्र. सा /त. प्र./१४२ तो यदि वृत्यंशस्यैव कि यौगपद्येन कि कमेण, यौगपद्योन चेत् नास्ति यौगपद्यं सममेकस्य विरुद्धधर्मयोरनवतारात् ।

क्रमेण चेद नास्ति क्रमः, वृत्त्यंशस्य सुक्ष्मत्वेन विभागाभावातः। ततो वृत्तिमान् कोऽप्यवश्यमनुसर्ताव्यः, स च समयपदार्थं एव ।

प्र. सा./त. प्र./१४३ विशेषास्तित्वस्य सामान्यास्तित्वमन्तरेणानुपपत्तेः । अथमेन च समयपदार्थस्य सिद्धवति सद्भावः।=१. (कालके अति-रिक्त ) रोष समस्त द्वयोके. प्रत्येक पर्यायमें समयवृत्तिका हेतुत्व कालको बतलाता है, क्योंकि उनके, समयविशिष्ट वृत्ति कारणान्तरसे साध्य होनेसे ( अर्थात् उनके समयसे विशिष्ट-परिणति अन्य कारणसे होते हैं, इसलिए) स्वतः उनके वह (समयवृत्ति हेतुत्व। संभवित नहीं है। (१३४) (पं.का./त.प्र.ता. वृ/३३)। २.जीव और पुद्गालों के परिणामों के द्वारा (कालको) समयादि पर्यायें अपक्त होती हैं (१३६/ (प्र. सा./त. प्र./१३६)। ३. यदि उत्पाद और विनाश वृत्त्यंशके (काल रूप पर्याय ) हो मानें जाये तो, (प्रशन होता है कि:—) (१) वे ग्रुगपद हैं या (२) क्रमशः १ (१) यदि 'युगपद' कहा जाय तो युगपद्यमा घटित नहीं होता, क्योंकि एक ही समय एक के दो निरोधी धर्म नहीं होते। (एक ही समय एक वृत्त्यंशके प्रकाश और अन्धकारकी भाँति उत्पाद और विनाश-दो विरुद्ध धर्म नहीं होते।)(२) यदि 'क्रमशः' कहा जाय तो क्रम नहीं बनता, क्यों कि वृत्त्यंशके सुक्ष्म होनेसे उसमें विभागका अभाव है। इसलिए (समयरूपी बृत्यंशके उत्पाद तथा विनाश होना अशक्य होनेसे) कोई वृत्तिमान अवश्य द्वृद्धना चाहिए। और वह (बृत्तिमान) काल पदार्थ ही है। (१४२)। ४. सामान्य अस्तित्वके विना विशेष अस्तिस्वकी उत्पत्ति नहीं होती, वह ही समय पदार्थके सद्भावकी सिद्धि करता है।

त-सा./ परिश्/पृ. १७२ पर शोलापुर वस्ते पं० वंशीधरजीने काफी विस्तारसे युक्तियों द्वारा छहों द्वव्योंकी सिद्धि की है।

## ८. समयसे अन्य कोई काल द्रव्य उपलब्ध नहीं-

- प्र. सा./त. प्र./१४४ न च बृत्तिरैव केवला कालो भित्तितुमई ति, वृत्ते हिं वृत्तिमन्तमन्तरेणानुपपचेः। = मात्र वृत्ति ही काल नहीं हो सकती, क्यों कि बृत्तिमानके बिमा बृत्ति नहीं हो सकती।
- पं. का./ता. वृ./२६/५६/८ समयरूप एव परमार्थकाली न चान्यः कालाणु-द्रव्यरूप इति । परिहारमाह-समयस्तावत्सूक्ष्मकालरूप' प्रसिद्ध' स एव पर्यायः न च द्रव्यम् । कथं पर्यायत्वमित्ति चेत् । उत्पन्नप्रध्वं सित्वा-त्पर्यायस्य "समञ्रो उप्पण्णपद्धं सी" ति वचनात् । पर्यायस्तु द्रव्यं विना न भवति द्रव्यं च निश्चयेनाविनश्वरं तच्च कालपर्यायस्यो-पादानकारणभूतं कालाणुरूपं कालद्रव्यमेव न च पुद्दगलादि। तदपि कस्मात् । उपादानसप्टशत्वात्कार्यन्मा = प्रश्व - समय रूप ही निश्चय काल है, उस समयमे भिन्न अन्य कोई कालाणु द्रव्यरूप निश्चयकाल नहीं है। उत्तर-समय तो कालद्रव्यकी सूक्ष्म पर्याय है स्वयंद्रव्य नहीं है। प्रश्न-समय को पर्यायगना किस प्रकार प्राप्त है। उत्तर = पर्याय उत्पत्ति विनाशवाली होती है "समय उत्पन्न प्रध्वंसी है'' इस वचनसे समयको पर्याययना प्राप्त होता है। और वह पर्याय द्रव्यके बिना नहीं होती. तथा द्रव्य निश्चयसे अविनश्वर होता है। इसलिए कालरूप पर्यायका उपादान कारणभूत कालाणुरूप कालद्रव्य ही होना चाहिए न कि पुद्रगलादि। क्योंकि, उपादान कारणके सदश ही काये होता है। (पं का./ता. वृ /२३/४६/८) (पं. प्र./हो०/२/२१/ १३६/९० ) ( इ. सं. वृ. टी /२१/६१/६ ) ।

# समय आदि का उपादान कारण तो सूर्य परमाणु आदि हैं, कालद्रव्यसे क्या प्रयोजनः—

रा. वा./१/२२/७/४७७/२० आदिस्यगतिनिमित्ता द्रव्याणां वर्तनेति; तन्न; किं, कारणम् । तद्दगताविष तत्सद्भावात् । सवितुरिष व्रज्यायां भृतादि-

- व्यवहारिविषयभृतायां कियेत्येवं रूढायां वर्तनादर्शनात् तद्देवताः अन्येन कालेन भवितव्यम्। = प्रश्न आदित्य सूर्यको गतिसे द्रव्यांमे वर्तना हो जावे १ उत्तर ऐसा नहीं हो सकता, क्योंकि सूर्यकी गतिमे भी 'भृत वर्तमान भविष्यत' आदि कालिक व्यवहार देखे जाते है। वह भी एक क्रिया है उसकी वर्तनामें भी किसी अन्यको हेतु मानना ही चाहिए। वही काल है। (५, का./ता. वृ./१५/५२/१६)।
- द्र. सं. वृ /टी०/२१/६२/२ अथ मतं -समयादिकालपर्यायाणां कालद्रव्य-मुपादानकारणं न भवति; किन्तु समयोत्पत्तौ मन्दगतिपरिणतपुड्गस-परमाणुम्त्या निमेषकालोत्पत्तौ नयनपुटविघटनं तथैव घटिकाकाल-घटिकासामग्रीभृतजलभाजनपुरुषहस्तादिव्यापारो, दिवसप्ययि तु दिनकरिबम्बसुपादानकारणमिति । ''नैवस् । यथा तन्दुलोपादानकारणीत्पन्नस्य सदोदनपर्धायस्य शुक्लकृष्णादिवणी, सुरभ्यसुरभिगन्ध-स्निग्धरूआदिस्पर्शमधुरादिरसविशेषरूपा दृश्यन्ते । तथा पुद्दगलपरमाणुनयनपुटविघटनजलभाजनपुरुषञ्यापा-रादिदिनकरिबम्बरूपै पुद्गलप्ययिरुपादानभूतैः समयनिमिषश्ररिकादिकालपर्यायाणामपि शुक्तकृष्णादिगुणाः प्राप्नु-वन्ति, न च तथा ।=प्रश्न-समय, घडी आदि कालपर्यायोका उपादान कारण काल द्रवय नहीं है किन्तु समय रूप काल पर्यायकी उत्पत्तिमें मन्दगतिसे परिणत पुद्गल परमाणु उपादान कारण है: तथा निमेषहरप काल पर्यायकी उत्पत्तिमें नेत्रोंके पुटोंका विघटन अर्थात् पलकका गिरना-उठना उपादान कारण है; ऐसे ही घडी रूप काल पर्यायकी उत्पत्तिमें घडीकी सामग्रीरूप जनका कटोरा और पुरुषके हाथ आदिका व्यापार उपादान कारण है; दिन रूप कालपर्यायकी उत्पत्तिमें सूर्यका बिम्ब उपादान कारण है। उत्तर-ऐसा नहीं है, जिस तरह चावल रूप उपादान कारणसे उत्पन्न भात पर्यायके उपादान कारणमें प्राप्त गुणोके समान ही सफेद, कालादि वर्ण. अच्छी या बुरी गन्ध; चिकना अथवा रूखा आदि स्पर्श; मीठा आदि रस; इत्यादि विशेष गुण दीख पडते हैं; वैसे ही पुद्गल पर-माणु, नेत्र, पलक, विघटन, जल कटोरा, पुरुष व्यापार आदि तथा सूर्यका बिम्ब इन रूप जो उपादानभूत पुद्रगलपर्याय है उनसे उत्पन्न हुए समय, निमिष, घडी, दिन आदि जो काल पर्याय है उनके भी सफेद, काला आदि गुण मिलने चाहिए, परन्तु समय, घड़ी आदिमें ये गुण नहीं दीख पड़ते हैं। (रा. वा / १/२२/२६-२७/४८२-४८४ में सविस्तार तकरिंद )।
- पं,का /ता.वृ./२६/५४/१६ यद्यपि निश्चयेन व्रव्यकालस्य पर्यायस्तथापि व्यवहारेण परमाणुजलादिपुद्दगलद्भव्यं प्रतीरयाश्चिर्य निमित्तीकृत्य भव जल्पनो जात इस्यभिधीयते। = यद्यपि निश्चयसे (समय) द्रव्यकालकी पर्याय है, तथापि व्यवहारसे परमाणुः जलादि पुद्दगलद्भव्यके आध्यसे अर्थात पुद्दगल द्रव्यको निमित्त करके प्रगट होती है, ऐसा जानना चाहिए। (द्र,सं वृ/टो./१६४/१३४)।

## १०. परमाणु आदिकी गतिमें मी धर्म आदि दृष्य निमित्त है, काल दृष्यसे क्या प्रयोजन

रा.वा./१/२२/८/४०%/२४ आकाशप्रदेशनिमन्ता वर्तना नान्यस्तद्धेतुः कालोऽस्तीतिः तन्तः कि कारणम्। तां प्रत्यधिकरणभावाद्ध भाजनव्यत् । यथा भाजनं तण्डुलानामधिकरणं न तु तदेव पचिति, तेजसो हि स व्यापारः, तथा आकाशमध्यादित्यगत्यादिवर्तनायामधिकरणं न तु तदेव निर्वर्तयिति । कालस्य हि स व्यापारः । = प्रश्न-आकाश प्रदेशके निमित्तसे (द्रव्योंमें) वर्तना होती है । अन्य कोई 'काल' नामक उसका हेतु नही है । उत्तर-ऐसा नहीं है, क्योंकि जैसे वर्तन चावलोंका आधार है. पर पाकके लिए तो अग्निका व्यापार ही चाहिए, उसी तरह आकाश वर्तनावाले द्रव्योंका आधार तो हो

सकता है, पर वह वर्तनाकी उत्पत्तिमें सहकारी नहीं हो सकता। उसमें तो काल द्रव्यका ही व्यापार है।

पं.का./ता.वृ./२६/१३/३ आदिरयगत्यादिपरिणतेर्धमेद्रव्यं सहकारिकारणं कालस्य किमायातम् । नैवं । गतिपरिणतेर्धर्मद्रव्यं सहकारिकारणं भवति कालद्रव्यं च. सहकारिक।रणानि बहुन्यपि भवन्ति यत् कारणात् घटोत्पत्तौ कुम्भकारचक्रचीवरादिवत् मरस्यादीनां जलादिवत् मुमुष्याणौ शकटादिवत् इत्यादि कालद्रव्यं गतिकारणं । कुत्र मणितं तिष्ठतीति चेत् "पोग्गलकरणा जीवा खंधा खलु कालकरणेहि" क्रियावन्तो भवन्तीति कथयस्यग्रे। ⇒प्रश्न—सूर्यकी गति आदि परिणितमें धर्म द्रव्य सहकारी कारण है तो काल द्रव्यकी क्या आवश्यकता है । उत्तर-ऐसा नहीं है, क्योंकि गति परिणतके धर्म-द्रव्य सहकारी कारण होता है तथा काल द्रव्य भी। सहकारी कारण सो बहुत सारे होते हैं जैसे घटकी उत्पन्तिमें कुम्हार चक्र चीवरादिके समान, मत्स्योंकी गतिमें जलादिके समान, भनुष्योंकी गतिमें गाडी-पर बैठना आदिके समान, ... इत्यादि प्रकार कालद्रव्य भी गतिमें कारण है। =प्रश्न-ऐसा कहाँ है १ उत्तर-धर्म दव्यके विद्यमान होनेपर भी जीवोंको गतिमें कर्म, नोकर्म, पुद्गल सहकारी कारण होते हैं और अणु तथा स्कन्ध इन दो भेदींबाले पुदुगलोके गमनमें काल इट्य सहकारी कारण होता है। (पं.का /मू./६८) ऐसा आगे कहेंगे।

## ११. सर्व द्रव्य स्वमावसे ही परिणमन करते हैं, काल द्रव्यसे क्या प्रयोजन

रा.वा./१/२२/१/४०७/२७ सत्तानां सर्वपदार्थानां साधारण्यस्ति तद्घेतुकां वर्तनेति; तन्नः किं कारणम्। तस्या अप्यनुग्रहात्। कालानुगृहीतवर्तना हि सत्तेति ततोऽप्यन्येन कालेन भवितव्यम्। = प्रश्न-सत्ता सर्व पदार्थोमें रहती है, साधारण है, अतः वर्तना सत्ताहेतुक है। उत्तर-ऐसा नहीं है, क्योंकि वर्तना सत्ताका भी उपकार करती है। कालसे अमुगृहीत वर्तना हो सत्ता कहलाती है। अतः काल पृथक् ही होना चाहिए।

द्र.संवृ./टी./२२/६४/४ अथ मतं यथा कालद्रव्यं स्वस्योपादानकारणं परि-णते सहकारिकारणं च भवति तथा सर्वद्भव्याणि, कालद्रव्योण कि प्रयो-जनमिति। नैवम्: यदि पृथग्भृतसहकारिकारणेन प्रयोजनं नास्ति तर्हि सर्वद्रव्याणां साधारणगतिस्थित्यवगाहनविषये धर्माधर्माकाशद्रद्ववैर्पप सहकारिकारणभूतै प्रयोजनं नास्ति । किंच, कालस्य घटिकादिव-सादिकार्यं प्रत्यक्षेणं दृश्यते; धर्मादीनां पुनरागमकथनमेव, प्रत्यक्षेण किमपि कार्यं न दश्यते; ततस्तेषामपि कालद्रव्यस्प्रेवाभावः प्राप्नोत्ति । ततरच जीवपुद्दगलद्दवयद्वयमेव, स चागम्बरोधः । = प्रश्न--(कालकी भाँति) जीवादि सर्वद्रव्य भी अपने उपादानकारण और अपने-अपने परिणमनके सहकारी कारण रहें। उन द्रव्योके परिणमनमें काल द्रवय से क्या प्रयोजन है । उत्तर—ऐसा नहीं, क्योंकि यदि अपनेसे भिन्न बहिरंग सहकारी कारणकी आवश्यकता न हो तो सब द्रव्योंके साधारण, गति, स्थिति, अवगाहनके लिए सहकारी कारणभूत जो धर्म, अधर्म, आकाश द्रवय है उनकी भी कोई आवश्यकता न रहेगी। विशेष-कालका कार्य तो घडी, दिन, आदि प्रत्यक्षसे दीख पड़ता है; किन्तु धर्म द्रव्य आदिका कार्य तो केवल अध्यमके कथनसे ही जाना जाता है; उनका कोई कार्य प्रत्यक्ष नहीं देखा जाता। इसलिए जैसे काल द्रव्यका अभाव मानते हो, उसी प्रकार उन धर्म, अधर्म, तथा आकाश द्रव्योंका भी अभाव प्राप्त होता है। और तब जीव तथा पुद्दगल ये दो ही द्रवय रह जायेंगे। केवल दो ही द्रवयोंके माननेपर आगमसे विरोध आता है। ( पं.का./ता.वृ./२४/५१ )।

## १२. काल द्रज्य न माने तो क्या दोघ है

नि.सा /ता.वृ./२२ में मार्ग प्रकाशसे उद्भृत-कालाभावे न भावानी परिणामस्तदन्तरात । न द्रव्यं नापि पर्यायः सर्वाभावः प्रसज्यते । —कालके अभावमें पदार्थोका परिणमन नहीं होगा, और परिणमन न हो तो द्रव्य भी न होगा, तथा पर्याय भी न होगी; इस प्रकार सर्वके अभावका (सून्य)का प्रसंग आयेगा।

गो.जी./जी.प्र /१६८/१०१३/१२ धर्मी दिद्रव्याणां स्वपर्यायनिष्टृति प्रति स्वयमेव वर्तमानानां बाह्योपप्रहाभावे तद्दृबृत्त्यसंभवात्। =धर्मादिक द्रव्य अपने-अपने पर्यायनिकी निष्पत्ति विषे स्वयमेव वर्तमान हैं, तिनके बाह्य कोई कारण भूत उपकार विना सो प्रवृत्ति सम्भवे नाहीं।

## 12. अलोकाकाशमें वर्तनाका हेतु क्या है

पं.का./ता.व./२४/६०/१३ लोकाकाशाबिहर्भागे कालद्रव्यं नास्ति कथमाकाशस्य परिणतिरिति प्रश्ने प्रत्युत्तरमाह—यथैकप्रदेशे स्पष्टे सित लम्बायमानमहावरवायां महावेणुदण्डे वा—सर्वत्र चलनं भवति यथैव च मनोजस्पर्शनेन्द्रियविषयैकदेशस्पर्शे कृते सित रसनेन्द्रियविषये च सर्वाङ्गेन सुखानुभवो भवति । कस्मात् । अखण्डेकद्रव्यत्वात् । = प्रश्न—लोकके बाहरी भागमें कालाणु द्रव्यके अभावमे अलोका-काशमें परिणमन कैसे होता है १ उत्तर—जिस प्रकार बहुत बड़े बाँस-का एक भाग स्पर्श करनेपर सारा बाँस हिल जाता है ...अथवा जैसे स्पर्शन इन्द्रियके विषयका, या रसना इन्द्रियके विषयका प्रिय अनुभव एक अंगमें करनेसे समस्त शरीरमें सुखका अनुभव होता है; उसी प्रकार लोकाकाशमें स्थित जो काल द्रव्य है वह आकाशके एक देशमें स्थित है, तो भी सर्व अलोकाकाशमे परिणमन होता है, क्योंकि आकाश एक अखण्ड द्रव्य है । (द्र.सं.वृ./टी,/२२/६४)।

## १४. स्वयं काल द्रव्यमें वर्तनाका हेतु क्या है

ध.४/१,४,१/३२१/१ कालस्स कालो कि तत्तो पुधभूदो अणण्णो वा ।···
अणब्भुवगमा ।···पत्थ वि एक्कम्हि काले भेदेण ववहारो जुज्जदे ।

= प्रश्न-कालका परिणमन करानेवाला काल क्या उससे पृथग्भूत है
या अनन्य १ उत्तर-हम कालके कालको कालसे भिन्न तो मानते
नहीं हैं-··यहाँ पर एक या अभिन्न कालमें भी भेद रूपसे व्यवहार
मन जाता है ।

पं.का./ता.व /२४/६०/१६ कालस्य कि परिणतिसहकारिकारणमिति ।
आकाशस्याकाशाधारवत् ज्ञानादित्यरत्नप्रदीपानां स्वपरप्रकाशवच्च
कालद्रव्यस्य परिणते काल एव सहकारिकारणं भवति । = प्रश्न —
काल द्रव्यकी परिणतिमें सहकारी कारण कौन है ! उत्तर—जिस
प्रकार आकाश स्वयं अपना आधार है, तथा जिस प्रकार ज्ञान, सूर्य,
रत्न वा दीपक आदि स्वपर प्रकाशक हैं, उसी प्रकार कालद्रव्यकी
परिणतिमें सहकारी कारण स्वयं काल ही हैं। (द्र.सं.वृ./टी./२२/ई६)

## ९५. काल द्रव्यको असंख्यात माननेकी क्या आवश्य-कता, एक अखण्ड द्रव्य मानिए

रसो ना. २/भाषाकार १/४/४४-४४/१४८/१७ = प्रश्न-काल द्रव्यको असंस्थात माननेका क्या कारण है १ उत्तर-काल द्रव्य अनेक हैं, क्योंकि एक ही समय परस्परमें विरुद्ध हो रहे अनेक द्रव्योंकी क्रियाओं-की उत्पत्तिमें निमित्त कारण हो रहे हैं...अर्थात् कोई रोगी हो रहा है, कोई निरोग हो रहा है।

#### १६. काल द्रव्य कियावान क्यों नहीं

स.सि [१/२२/२६१/७ वर्तते द्रव्यपर्यायस्तस्य वर्तायता कालः। ययो व कालस्य क्रियावत्त्वं प्राप्नोति। यथा शिष्योऽघीते, उपाध्यायोऽघ्या-पयतीति। नैष दोषः, निमित्तमात्रेऽपि हेतुकत् व्यपदेशो दृष्टः। यथा कारोषोऽग्निरध्यापयति। एवं कालस्य हेतुकत् ता। चद्रव्यकी पर्याय बदलती है और उसे बदलानेवाला काल है। प्रश्न—यदि ऐसा है तो काल क्रियावान् द्रव्य प्राप्त होता है १ जैसे शिष्य पढता है और उपाध्याय पढाता है यहाँ उपाध्याय क्रियावान् द्रव्य है १ उत्तर—यह कोई दोष नहीं है; क्योंकि निमित्तमात्रमें भी हेतुकर्ता रूप व्यपदेश देखा जाता है। जिसे —कण्डेकी अग्नि पढाती है। यहाँ कण्डेकी अग्नि निमित्त मात्र है। उसी प्रकार काल भी हेतुकर्ता है।

## १७. कालाणुको अनन्त कैसे कहते हैं

- स, सि./५/४०/३१६/६ अनन्तपर्यायवर्तनाहेतुत्वादेकोऽपि कालाणुरनन्त इत्युपचर्यते । = प्रश्न — [एक कालाणुको भी अनन्त संज्ञा कैसे देते हैं 1] उत्तर—अनन्त पर्याय वर्तना गुणके निमित्तसे होती है, इस-तिए एक कालाणुको भी उपचारसे अनन्त कहा है।
- ह.पु./७/१० · · ·) अनन्तसमयोत्पादादनन्तव्यपदेशिनः।१०। = ये कालाणु अनन्त समयोंके उत्पादक होनेसे अनन्त भी कहे जाते हैं ।१०।

#### १८. कालद्रव्यको जाननेका प्रयोजन

- .सा./ता.न्./१३६/१६७/७ एवमुक्तनक्षणे काले विद्यमानेऽपि परमात्मतत्त्व-मलभमानोऽतीतानन्तकाले संसारसागरे भ्रमितोऽयं जीवो यतस्ततः कारणात्तदेव निजपरमात्मतत्त्वं सर्वप्रकारोपादेयरूपेण श्रद्धेयं ःज्ञात-व्यम् ःध्येयमिति तात्पर्य्यम् । = ७५रोक्त लक्षणवाले कालके जाननेपर भी इस जीवने परमात्म तत्त्वको प्राप्तिके बिना संसार सागरमें अनन्त काल तक भ्रमण किया है।इसलिए मिज परमात्मतत्त्वसर्व प्रकार उपा-देय रूपसे श्रद्धे य है, जानने योग्य है, तथा ध्यान करने योग्य है। यह त्रात्पर्य है।
- पं.का./ता.वृ./२६/६५/२० अत्र व्याख्यानेऽतीतानन्तकाले दुर्लभो योऽसी शुद्धजीवास्तिकायस्तस्मिन्नेव चिदानन्दैककालस्वभावे सम्यक्श्रद्धानं रागादिभ्यो भिन्नरूपेण भेदज्ञानं अविकरपजालस्यागेन तत्रैव स्थिर-चित्तं च कर्नव्यमिति तारपर्यार्थः ।
- पं.का./ता.वृ./१००/१६०/१२ अत्र यद्यपि कालल व्धिवशेन भेदाभेदरतन्त्रयलक्षणं मोक्षमार्गं प्राप्य जीवो रागादिरहितनित्यानन्दैकस्वभावमुन् पादेयभूतं पारमाथिकसुखं साधयति तथा जीवस्तस्योपादानकारणं न च काल इत्यभिप्रायः । = १. इस व्याख्यानमें तात्पर्यार्थ यह है कि अतीत अनन्त कालमें दुर्जभ ऐसा जो शुद्ध जीवास्तिकाय है, उसी चिदानन्दै ककालस्वभावमे सम्यक्षद्धान, तथा रागादिसे भिन्न रूपसे भेदज्ञान· तथा विकल्प जालको त्यागकर उसीमें स्थिरचित्त करना चाहिए। २. यद्यपि जीव काललव्धिके वशसे भेदाभेद रत्नत्रय रूप मोक्षमार्गको प्राप्त करके रागादिसे रहित नित्यानन्द एक स्वभाव तथा उपादेयभूत पारमाथिक सुखको सावता है, परन्तु जीव ही उसका उपादान कारण है न कि काल, ऐसा अभिप्राय है।
- द्ध.सं.वृ./ही./२१/६३ यद्यपि काललन्धिवशेनानन्तसुखभाजनो भवति जीवस्तथापि एप्यात्मतन्त्वस्य सम्यक्श्रद्धानज्ञानानुष्ठान तपश्च-रणस्त्रपा या निश्चयचतुर्विधाराधना सैव तत्रोपादानकारणं ज्ञातव्यं न च कालस्तेन स हेय इति । =यद्यपि यह जीव काललन्धिके वशसे अनन्त सुखका भाजन होता है, तथापि । निज परमात्म तत्त्वका सम्यक्श्रद्धान, ज्ञान, आचरण और तपश्चरण स्त्रप जो चार प्रकारकी निश्चय आराधना है वह आराधना ही उस जीवके अनन्त सुखकी

प्राप्तिमें उपादान कारण जाननी चाहिए, उसमे काल उपादान कारण नहीं है, इसलिए काल हेय है।

## ३. समयादि व्यवहार काल निर्देश व तत्सम्बन्धी शंका समाधान

## 1. समयादिकी अपेक्षा व्यवहार कालका निर्देश

- पंका /म./२६ समओ णिमिसो कट्ठा कला य णाली तदो दिवारत्ती। मासोदुअयणसंब≅छरो त्ति कालो परायत्तो ।२६। ≔समय, निमेष, काष्टा, कला, घडी, अहोरात्र, मास, ऋतु, अयन और वर्ष ऐसा जो काल (व्यवहार काल) वह पराश्चित है ॥२६॥
- नि.सा./मू /२१ समयाविषभेदेन दु वियप्पं अहव होइ तिवियप्पं/ तीदो संखेज्ञावितहदसंठाणप्पमाणं तु ॥२१॥ समय और आवितके भेदसे व्यवहारकालके दो भेद हैं, अथवा (भूत, वर्तमान और भविष्यतके भेदसे) तीन भेद है। अतीत काल संस्थानोंके और संख्यात आविनके गुणकार जितना है।
- सं,सि /४/२२/२६३/३ परिणामःदिलक्षणो व्यवहारकासः । अन्येन परि-च्छित्रः अन्यस्य परिच्छेदहेतुः क्रियाविशेषः काल इति व्यवहियते । स त्रिधा व्यवतिष्ठते भूतो वर्तमानो भविष्यत्रितिः व्यवहारकासे भूतादिव्यपदेशो मुख्यः । कालव्यपदेशो गौणः, क्रियावदृद्रव्या-पेक्षत्वारकासकृतत्वाच ।
- स.सि./१/४०/३१६/४ सांप्रतिकस्यैकसमयिकत्वेऽिष अतीता अनागतास्य समया अनन्ता इति कृत्वा "अनन्तसमयः" इत्युच्यते । = १. परिणा-मादि तक्षणवाला व्यवहार काल है । तात्पर्य यह है कि जो क्रिया-विशेष अन्यसे परिच्छिन्न होकर अन्यके परिच्छेदका हेतु है उसमें काल इस प्रकारका व्यवहार किया जाता है । वह काल तीन प्रकार-का है—भूत, वर्तमान और भविष्यत । —व्यवहार कालमें भूतादिक रूप संज्ञा मुख्य है और काल संज्ञा गौण है; क्यों कि इस प्रकारका व्यवहार क्रियावाले द्रव्यकी अपेक्षासे होता है तथा कालका कार्य है । २. यद्यपि वर्तमान काल एक समयवाला है तो भी अतीत और अनागत अनन्त समय है ऐसा मानकर कालको अनन्त समयवाला कहा है । (रा.वा./६/२२/२४/४८/१६)
- घ. ११/४.२,६,१/१/७६ कालो परिणामभयो परिणामो दव्यकाल-संभूदो। दोण्णं एस सहाओ कालो खणभंगुरो णियदो।१। = सम-यादि खप व्यवहार काल चूँ कि जीव व पुद्गलके परिणमनसे जाना जाता है, अत वह उससे उत्पन्न हुआ कहा जाता है। • • व्यवहारकाल क्षणस्थायी है।
- ध.४/१,६,१/३१७/११ कल्यन्ते संख्यायन्ते कर्म-भव-कायायुस्थितयोऽनेनेति कालशब्दव्युत्पत्ते । काल समय अद्धा इत्येकोऽर्थ । = जिसके
  द्वारा कर्म, भव, काय और आयुक्ती स्थितियाँ कल्पित या संख्यात
  की जाती हैं अर्थात् कही जाती है, उसे काल कहते हैं, इस प्रकारकी काल शब्दकी व्युत्पत्ति है। काल, समय और अद्धा, ये सब
  एकार्थवाची नाम हैं। (रा.वा./६/२८/२६/४८२/२१)
- न. च. वृ /१३७ ... परिणामो । पज्जयिठिदि जवचिरदी ववहारादी य णायट्वी ११३७। =परिणाम अथवा पर्यायकी स्थितिको उपचारसे वा व्यवहारसे काल जानना चाहिए।
- गो.जी./मू./१७२/१०१७ ववहारो य वियप्पो भेदो तह पज्जओत्ति एयट्ठो। ववहारअवठ्ठाणटि्ठ्दी हु ववहारकालो दु। = व्यवहार अर विकल्प अर भेद अर पर्याय ए सर्व एकार्थ हैं। इनि शब्दिनका एक अर्थ है तहाँ व्यंजन पर्यायका अवस्थान जो वर्तमानपना ताकरि स्थिति जो कालका परिणाम सोई व्यवहार काल है।
- द्र.सं./मू व टी./२१/६० दव्वपरिवट्टरूवो जो सो कालो हवेइ ववहारो ।… ।२१। पर्याप्रस्य सम्बन्धिनी याऽसौ समयघटिकादिरूपा स्थितिः सा

व्यवहारकालसंज्ञा भवति, न च पर्याय इत्योभप्रायः। ≕जो द्रव्योंके परिवर्त्तनमें सहायक, परिणामादि लक्षणवाला है, सो व्यवहारकाल है ।२१। द्रव्यकी पर्यायसे सम्बन्ध रखनेवाली यह समय, घड़ी आदि रूप जो स्थिति है वह स्थिति ही 'व्यवहार काल' है; वह पर्याय व्यवहार काल नहीं है। (द्र.सं./टो./२९/६१)

पं धः /पु ./२०० तदुदाहरणं संप्रति परिणमनं सत्त्यावधार्येत । अस्ति विविधित्वादिह नास्त्यंशस्यानिवध्या तदिह ।२००। = अन उसका उदाहरण यह है कि सत् सामान्यरूप परिणमनकी विवधासे काल सामान्य काल कहलाता है। और सत्तके विविधित द्रव्य, गुण व पर्याय रूप विशेष अशोके परिणमनकी अपेक्षासे काल विशेष काल कह-लाता है।

#### २. समयादिकी उत्पत्तिके निमित्त

- त. सू./४/१३, १४ (ज्योतिषदेवाः) मेरुप्रदक्षिणा नित्यगतयो नृलोके ॥१३॥ तत्कृत कालविभागः ॥१४॥ = ज्योतिषदेव मनुष्य लोकमें मेरुकी प्रदक्षिणा करनेवाले ओर निरन्तर गतिक्ञील है ॥१३॥ उन गमन करनेवाले ज्योतिषियोके द्वारा किया हुआ काल विभाग है ॥१४॥
- प्र. सा /त. प्र./१३६ यो हि येन प्रदेशमात्रेण कालपदार्थेनाकाशस्य प्रदेशोऽभिव्याप्तस्तं प्रदेश मन्दगस्यातिकमतः परमाणोस्तत्प्रदेशमात्रातिक्रमणपरिमाणेन तेन समो यः कालपदार्थसृक्ष्मवृत्तिक्ष्मस्यः स तस्य
  कालपदार्थस्य पर्यायः। ⇒िकसी प्रदेशमात्र कालपदार्थके द्वारा
  आकाशका जो प्रदेश व्याप्त हो उस प्रदेशको जब परमाणु मन्दगतिसे
  उक्षं घन करता है तब उस प्रदेशमात्र अतिक्रमणके परिमाणके बराबर
  जो काल पदार्थकी सृक्ष्मवृत्ति रूप 'समय' है, वह उस काल
  पदार्थकी पर्याय है। (नि. सा./ता. वृ./३१)
- पं. का./त. प्र./२६ परमाणुप्रचलनायत्तः समयः । नयनपुटषटनायत्तो निमिषः । तत्सरूयाविशेषतः काष्ठा कला नाली च । गगनमणिगमनायत्तो दिवारात्रः । तत्संख्याविशेषत मासः, ऋतुः, अयनं, संबरसर-मिति । =परमाणुके गमनके आश्रित समय हैं; ऑख मिचनेके आश्रित निमेष हैं; उसकी (निमेष की) अमुक संख्याते काष्ठा, कला, और घड़ी होती है, पूर्यके गमनके आश्रित अहोरात्र होता है; और उसकी (अहोरात्रकी) अमुक संख्याते मास, त्रृतु, अयन और वर्ष होते हैं। (इ. सं. वृ/टी./३६/१३४)
- द्र. सं. वृ./टो./२१/६२ समयोत्पत्ती मन्दगतिपरिणतपुद्दगलपरमाणुस्तथा निमेषकालोत्पत्ती नयनपुटनिघटनं, तथैव घटिकाकालपर्यायोत्पत्ती घटिकासामग्रीभूतजलभाजनपुरुषहस्तादिञ्यापारो, दिवसपर्याये तु दिनकरिबम्बभुपादानकारणिमिति। = समय रूप कालपर्यायकी उत्पत्तिमें मन्दगतिसे परिणत पुद्दगल परमाणु, निमेषरूप कालको उत्पत्तिमें नेत्रोंके पुटोंका विघटन, घड़ी रूप काल पर्यायकी उत्पत्तिमें घड़ोकी सामग्रीरूप जलका कटोरा और पुरुषके हाथ आदिका ज्यापार दिनरूप कालपर्यायकी उत्पत्तिमें सुर्यका बिम्ब उपादान कारण है।

## ३. परमाणुकी तीव्रगतिसे समयका विभाग नहीं हो जाता

प्र.सा./त. प्र./१३६ तथाहि—यथा विशिष्टावगाहपरिणामादेकपरमाणु-परिमाणोऽनन्तपरमाणुस्कन्धः परमाणोरनं द्वास्वात् पुनरप्यनन्तां दावं न साधयति तथा विशिष्टगतिपरिणामादेककालाणुव्याप्तै काकादाप्रदे-द्यातिकमणपरिमाणाविच्छन्नेने कसमयेने कस्माहकोकान्ताह द्वितीयं लोकान्तमाकमतः परमाणोरसंख्येयाः कालाणवः समयस्यानं द्वादा-संख्येयां दात्वं न साधयन्ति ॥ = जैसे विशिष्ट अवगाह परिणामके कारण एक परमाणुके परिमाणके बराबर अनन्त परमाणुओंका स्कन्ध बनता है तथापि वह स्कन्ध परमाणुके अनन्त अंशोंको सिद्ध नहीं करता, वयोकि परमाणु निर्श है; उसी प्रकार जैसे एक कालाणुसे

- व्याप्त एक आकाशप्रदेशके अतिक्रमणके मापके बराबर एक 'समय'में परमाणु विशिष्टगति परिणामके कारण लोकके एक छोरसे दूसरे छोर तक जाता है तब (उस परमाणुके द्वारा उच्छं चित होनेवाले) असंख्य कालाणु 'समय'के असंख्य अंशोको सिद्ध नहीं करते, ब्योंकि 'समय' निरंश है।
- पं. का./ता. वृ /२४/४३/८ ननु यावता कालेनी कप्रदेशातिक्रम करोति पुद्दगलपरमाणुस्तत्त्रमाणेन समयव्याख्यानं कृतं स एकसमये चतुर्दश-रज्जु - गमनकाँसे यावन्तः प्रदेशास्त्। बन्तः समया भवन्तीति । नैवं। एकप्रदेशातिक्रमेण या समयोत्पत्तिर्भाणता सा मन्दगतिगमनेन, चतुर्देशरज्जुगमनं यदेकसमये भणितं तदक्रमेण शीघगत्या कथित-मिति भास्ति दोष । अत्र दृष्टान्तमाह--यथा कोऽपि देवदत्तो योजन-शतं दिनशतेन गच्छति स एव विद्याप्रभावेण दिनेनेकेन गच्छति तत्र कि दिनशतं भवति नैवैकदिनमेव तथा शोघगतिगमने सति चतुर शरज्जुगमने धेकसमय एव नास्ति होष' इति । = प्रश्न-जितने कालमे "आकाशके एक प्रदेशसे दूसरे प्रदेशमे परमाणु गमन करता है उतने कालका नाम समय है'' ऐसा शास्त्रमें कहा है तो एक समयमें परमाणुके चौदह रज्जु गमन करनेपर, जितने आकाशके प्रदेश है उतने ही समय होने चाहिए । उत्तर---आगममे जो पर-माणुका एक समयमे एक आकाशके प्रदेशके साथ वाले दूसरे प्रदेशपर गमन करना कहा है, सो तो मन्दर्गतिकी अपेक्षासे है तथा परमाणुका एक समयमें जो चौदह रज्जुका गमन कहा है वह शोध गमनकी अपेक्षासे है। इसलिए शोधगतिसे चौदह रज्जु गमन करनेमें भी परमाणुको एक हो समय लगता है। इसमें दृष्टान्त यह है कि -- जैसे देवदत्त धीमी चातसे सौ योजन सौ दिनमे जाता है, बही देवदत्त विद्याके प्रभावसे शीघ गतिके द्वारा सौ योजन एक दिनमें भी जाता है, तो क्या उस देवदत्तको शीधगतिसे सौ योजन गमन करनेमें सौ दिन हो गये १ किन्तु एक ही दिन लगेगा। इसी तरह क्षित्रगतिसे चौदह रज्जु गमन करनेमे भी परमाणुको एक हो समय लगेगा। ( द्र. सं./टी./२२/६६/१ )

श्लो. वा./२/भाषाकार १/६/६६-६८/२०८/२ लोक सम्बन्धी नीचेके बात-बलयसे ऊपरके बातबलयमे जानेवाला बायुकायका जीव या परमाणु एक समयमें चौदह राजू जाता है। अतः एक समयके भी असंख्यात अविभाग प्रतिच्छेद माने गये हैं। संसारका कोई भी छोटेसे छोटा पूरा कार्य एक समयसे न्यून कार्जमें नहीं होता है।

## ४. व्यवहार काळका व्यवहार मनुष्य क्षेत्रमें ही होता है

- रा. बा./१/२२/२१/४८२/२० व्यवहारकालो मनुष्यक्षेत्रे संभवति इत्यु-च्यते। तत्र ज्योतिषाणां गतिपरिणामातः, न बहिः निवृत्तगतिव्या-पारत्वात् ज्योतिषानाम्। =सूर्यगति निमित्तक व्यवहारकाल मनुष्य क्षेत्रमें हो चलता है, क्योकि मनुष्य लोकके ज्योतिर्देव गतिशील होते हैं, बाहरके ज्योतिर्देव अवस्थित है। (गो. जी./मू./४७७)
- ध. ४/१/४,१,३२०/४ माणुसलेचेकसुज्जमंडलेतियालगोयराणंतपज्जाएहि आवृद्धि = त्रिकालगोचर अनन्त पर्यायोसे परिपूरित एक मात्र मनुष्य क्षेत्र सम्बन्धो सूर्यमण्डलमें ही काल है; अर्थात कालका आधार मनुष्य क्षेत्र सम्बन्धो सूर्यमण्डल है।

## ५. देवलोक आदिमें इसका व्यवहार मनुष्यक्षेत्रकी अपेक्षा किया जाता है

रा. वा./१/२१/२१/४८२/२१ मनुष्यक्षेत्रसमुत्थेन ज्योतिर्गतिसमयाविन काविना परिच्छिननेन क्रियाकसापेन कालवर्तनया कालाख्येन उद्ध्वं-मधस्त्रयम् च प्राणिनां संख्येयासंख्येयानन्तानन्तकालगणना-प्रभेदेन कर्मभवकायस्थितिपरिच्छेदः। = मनुष्य क्षेत्रसे उत्पन्न आव- तिका आदिसे तीनों लोकोंके प्राणियों की कर्मस्थिति, भवस्थिति, और कायस्थिति आदिका परिच्छेद होता है। इसीसे संख्येय असंख्येय और अनन्त आदिकी गिनती की जाती है।

भ./४/३२०/१ इहत्थेणेव कालेण तेसि ववहारादो । = यहाँके कालसे ही देवलोकमे कालका व्यवहार होता है।

## ६. जब सब द्रव्योंका परिणाम काल है तो मनुष्य क्षेत्रमें इसका व्यवहार क्यों

ध.18/१.५,१३२९/१ जीव-पोग्गलपरिणामी कालो होदि, तो सव्वेष्ठ जीव-पोग्गलेष्ठ संठिएण कालेण होदव्वं; तदो माणुसखेलेक्कप्ठुज्जमंडल हिदो कालो लि ण घडदे। ण एस दोसो, निखज्जतादो। किंतु ण तहा लोगे समए वा संववहारो अत्थि; अणाइणिहणस्त्रवेण प्रुज्जमंडल किरियापरिणामेष्ठ चेत्र कालसंववहारो पयद्वो। तम्हा एदस्सेत्र गहणं कायव्वं। = प्रश्न-यदि जीव और पुद्गलांका परिणाम ही काल है; तो सभी जीव और पुद्गलोंमें कालको संस्थित होना चाहिए। तब ऐसी दशामें 'मनुष्य क्षेत्रके एक सूर्य मण्डलमें ही काल स्थित है' यह बात घटित नहीं होती ॰ उत्तर—यह कोई दोष नहीं है। क्योंकि उक्त कथन निर्दोष है। किन्तु लोकमें या शास्त्रमें उस प्रकार-से संव्यवहार नहीं है, पर अनादिनिधन स्वरूपसे सूर्यमण्डलकी क्रिया—परिणामोंमे हो कालका संव्यवहार प्रवृत्त है। इसलिए इसका ही ग्रहण करना चाहिए।

## ७. सूत वर्तमान व मविष्यत कालका प्रसाण

नि. सा./मू. व, टो./३१, ३२ तीदो संखेज्जाविलहदसंठाणप्पमाणं तु
॥३१॥ अतीतकालप्रपंचोऽयमुच्यते—अतीतसिद्धानां सिद्धपय्यीयप्रादुर्भावसमयात् पुरागतो ह्यावच्यादिव्यवहारकालः स कालस्यैषां
संसारावस्थानां यानि संस्थानानि गतानि तैः सदद्यावादनन्तः।
अनागतकालोऽप्यनागतसिद्धानामनागतदारीराणि यानि तैः सदद्याव्याः
(१) मुक्तेः सकाद्यादित्यर्थः ॥टी०॥ जीवादु पुग्गलावोऽणं तगुणा चावि
संपदा समयाः। =अतीतकाल (अतीत) संस्थानोंके और संख्यात
आविलके गुणाकार जितना है ॥३१॥ अतीतकालका विस्तार कहा
जाता है; अतीत्त सिद्धोंको सिद्धपर्यायके प्रादुर्भान समयसे पूर्व बीता
हुआ जो आविल आदि व्यवहारकाल वह उन्हें संसार दशामे जितने
संस्थान बीत गये हैं उनके जितना होनेसे अनन्त है। (अनागत
सिद्धोंको मुक्ति होने तकका) अनागत काल भी अनागत सिद्धोंके जो
मुक्ति पर्यन्त अनागत दारीर उनके बराबर है। अब, जीवसे तथा
पुद्गलसे भी अनन्तगुने समय हैं।

भ.४/१,४,१/३२१/६ केवचिरंकालो । अणादिओ अपज्जनसिदो । = भश्न -- काल कितने समय तक रहता है । उत्तर-काल अनादि और अपर्यवसित है, अर्थात कालका न आदि है न अन्त है।

ध. ४/ग सर्वदा अतीत काल सर्वजीव राशिके अनन्तर्वे भाग प्रमाण रहता है. अन्यथा सर्व जीवोंके अभाव होनेका प्रसंग आता है।

गो. जी./ मू./१७८, १७६ ववहारो पुण तिर्विहो तीदो वहुँ तगो भिवस्सो हु । तीदो संखेज्जावलिहदसिद्धाणं पमाणो दु ।१७८। समयो हु वहुाणो जीवादो सव्वपुग्गलादो वि । भावी अणंतगुणिदो इदि ववहारो हवे कालो ।१७६। = व्यवहार काल तीन प्रकार है — अतीत, अनागत और वर्तमान । तहाँ अतीतकाल सिद्ध राशिकौ संख्यात आवलीकिर गुणें जो प्रमाण होइ तितन। जानना ।१७८। वर्तमानकाल एक समयमात्र जानना । बहुरि भावो जो अनागतकाल सो सर्व जीवराशितें वा सर्व पुद्गगलराशि तें भी अनंतगुणा जानना । ऐसे व्यवहार काल तीन

प्रकार कहा ।५७१।

## कारू प्रमाण स्थित कर देनेपर अनादि मी सादि यन जायेगा—

ध. ३/१,२,३/३०/६ अणाइस्स अदोदकालस्स कधं पमाणं ठविज्जदि।
ण, अण्णहा तस्साभावपसंगादो। ण च अणादि स्ति जाणिदे सादितं
पावेदि, विरोहा। = प्रश्न — अतोतकाल अनादि है, इसलिए उसका
प्रमाण केंसे स्थापित किया जा सकता है १ उत्तर — नहीं, क्यों कि यदि
उसका प्रमाण नहीं माना जाये तो उसके अभावका प्रसंग आ
जायेगा। परन्तु उसके अनादित्वका ज्ञान हो जाता है, इसलिए उसे
सादित्वकी प्राप्ति हो जायेगी, सो भी बात नहीं है, क्यों कि, ऐसा
माननेमें विरोध आता है।

#### ९. निइचय व व्यवहार कालमें अन्तर-

रा. वा./१/८/२०/४३/२० मुख्यकालास्तिरवसंप्रस्यधार्यं पुनः कालग्रहणम् । द्विविधो हि कालो मुख्यो व्यावहारिकश्चेति । तत्र मुख्यो निश्चय- कालः । पर्यायिपर्यायावधिपरिच्छेदो व्यावहारिकः । — मुख्य काल- के अस्तित्वकी सूचना देनेके लिए स्थितिसे पृथक कालका ग्रहण किया है । "व्यवहार काल पर्याय और पर्यायोकी अवधिका परिच्छेद करता है ।

## ४. उत्सर्पिणी आदि काल निर्देश

#### १. कल्पकाल निर्देश

सं. सि./३/२७/२२३/७ सोभयी करप इत्याख्यायते । = ये दोनों ( उत्स-र्षिणी और अवसर्षिणी ) मिल कर एक करपकाल कहे जाते हैं । ( रा. वा./३/२७/४/१६९/३)।

ति, प./४।३१६ दोष्णि वि मिलिवेकप्पं छन्मेदा होति तत्थ एकेक्कं •• कै = इन दोनोंको मिलानेषर बीस कोडाकोड़ी सागरोपमप्रमाण एक कल्पकाल होता है। (ज० प०/२/११४)।

## २. कालके उत्सर्पिणी व अवसर्पिणी दो भेद---

स, सि /३/२७/२२३/२ स च कालो द्विविधः-छत्सर्पिणी अवसर्पिणी चेति। = बह काल (ज्यवहार काल) दो प्रकारका है - उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी। (ति. प /४/३१३) (रा. वा./३/२०/२/१६१/२६) (क. पा, १/६५६/७४/२)

## ३. दोनोंके सुषमादि छः छः भेद

स. सि./३/२७/२२३/४ तत्रावसर्पिणी षड्विधा—स्वमस्वमा स्वमा स्वमदुष्यमा दुष्यमस्वमा दुष्यमा अतिदुष्यमा चिति। उरस्पिण्यपि अतिदुष्यमासा स्वमस्वमान्ता षड्विधैव भवति। अवसपिणीके छह भेद है—सुषमस्वमा, स्वमा, स्वमदुष्यमा, दुष्यमस्वमा, दुष्यमा और अतिदुष्यमा। इसी प्रकार उत्स्पिणी भी अतिदुष्यमाहे लेकर सुषमसुषमा तक छह प्रकारका है। (अर्थात दुष्यमदुष्यम, 'दुष्यमा, दुष्यमा, दुष्यमा, सुषमदुष्यम, सुषमा, और अतिसुष्यमा (रा. वा./३/२७/११६१/३१) (ति. प./४/११६१) (ति प./४/११६१-१५६६) (क. पा. १/६६६/७४/३) (ध. ६/४,१,४४/११६/१०)।

## ४. सुषमा दुषमा आदि का लक्षण

म पु /३/१६ समाकालिभागः स्यात् सुदुसावर्हगर्हयोः। सुषमा दुषमे-स्यमतोऽन्वर्थरवमेतयोः ।१६। =समा कालके विभागको कहते हैं तथा मु और दुर् उपसर्ग कमसे अच्छे और बुरे अर्थ में आते हैं। मु और दुर् उपसर्गीको पृथक् पृथक् समाके साथ जोड देने तथा व्याकरणके नियमानुसार स को प कर देनेसे मुषमा और दुःषमा शब्दोंकी सिद्धि होती है। जिनके अर्थ कमसे अच्छा काल और बुरा काल होता है, इस तरह उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी कालके छहों भेद सार्थक नामनाते हैं। ११।

#### ५. अवसर्पिणी कालके षट् भेदोंका स्वरूप

ति. प./४/३२०-३१४ "नोट-मुल न देकर केवल शब्दार्थ दिया जाता है। १. सुवसासुबमा—( धूमि ) सुवमासुबमा कालमें भूमि रज, धूम, अग्नि और हिमसे रहित, तथा कण्टक, अभ्रशिता (बर्फ ) आदि एवं निच्छू आदिक कौडोंके उपसर्गींसे रहित होती है।३२०। इस कालमें निर्मल दर्पणके सदृश और निन्दित द्रश्योंसे रहित दिव्य बाल्व, तन, मन और नयनोंको मुखदायक होती है। ३२१। कोमल घास व फलोसे लदे वृक्ष ।३२२-३२३। कमलोंसे परिपूर्ण वापिकाएँ ।३२४। सुन्दर भवन ।३२६। कलपवृक्षोसे परिपूर्ण पर्वत ।३२८। रत्नोसे भरी पृथ्वी ।३२६। तथा सुन्दर नदियाँ होतो हैं।३३०। स्वामी भृत्य भाव व युद्धादिकका अभाव होता है। तथा विकलेन्द्रिय जीवोंका अभाव होता है।३३१-३३२। दिन रातका भेद, शोत व गर्मीकी वेदनाका अभाव होता है। परस्त्री व परधन हरण नही होसा ।३३३। यहाँ मनुष्य युगल-युगल उत्पन्न होते हैं ।३३४। मनुष्य-प्रकृति-अनुषम लावण्यसे परिपूर्णः सुख सागरमें मग्न. मार्द व एवं आर्जवसे सहित मन्दकषायी, सुशीलता पूर्णभोग-भूमिमें मनुष्य होते हैं। नरव नारोसे अतिरिक्त अन्य परिवार नहीं होता । १३३७-३४०। -- वहाँ गाँव व नगरादिक सम नहीं होते केवल वे सब कल्पवृक्ष होते हैं ।३४१। मांसाहारके त्यागी, उद-म्बर फलोके त्यागी, सत्यवादी, वेश्या व परस्त्रीत्यागी, गुणियाँके गुणोंमें अनुरक्त, जिनपूजन करते है। उपवासादि संयमके धारक, परिग्रह रहित यतियोंको आहारदान देनेमें तत्पर रहते हैं ।३६५-३६८। मनुष्य-भोगभूमिजोंके युगल कदली घात मरणसे रहित. विक्रियासे बहुतसे शरीरोंको बनाकर अनेक प्रकारके भोगोंको भोगते हैं।३५८। मकुट आदि आभूषण उनके स्वभावसे ही होते हैं।३६०-३६४। जनम-मृत्यु - भोगभू मिमें मनुष्य और तिर्यंचोंकी नौ मास आयु शेष रहने पर गर्भ रहता है और मृत्यु समय आनेपर युगल बालक बालिका जन्म नेते हैं।३७६। नवमास पूर्ण होने पर गर्भसे ग्रुगल निकलते हैं, तस्काल ही तब माता पिता मरणको प्राप्त होते हैं।३७६। पुरुष छींकसे और स्त्री जंभाई आनेसे मृत्युको प्राप्त होते हैं। उन दोनोंके शरीर शर-त्कालीन मेघके समान आसूल विनष्ट हो जाते हैं।३७७। पालन--उत्पन्न हुए बालकोंके शब्यापर सोते हुए अपने अँगूठेके चूसनेमें ३ दिन व्यतीत होते हैं ।३७१। इसके पश्चात् उपवेशन. अस्थिरगमन. स्थिर-गमन, कलागुणोंकी प्राप्ति, तारुण्य और सम्यग्दर्शनके ब्रह्णकी योग्यता, इनमें क्रमशः प्रत्येक अवस्थामें उनवासकोके **तीम**तीनंदिन व्यतीत होते हैं ।३५०। इनका शरीरमें भूत्र व विष्ठाका आसव नहीं होता ।३८९। विद्याएँ — वे अक्षर, चित्र, गणित, गन्धर्व और शिल्प आदि ६४ कलाओं में स्वभावसे ही अतिशय निपुण होते हैं ॥३८५॥ जाति-भोग भूमिमें गाय, सिंह, हाथी, मगर, शुकर, सारग, रोफ, भुँस, वृक, बन्दर, गवय, तेंदुआ, व्याघ्न, शृगाल, रीछ, भाखू, मुर्गा, कोयस, तोता, कबूतर, राजहंस, कोरंड, काक, क्रींच, और कंजक तथा और भी तिर्यंच होते है ।३८६-३६०। योग व आहार — ये' युगल पारस्परिक प्रेममें आसक्त रहते हैं ।३ द्रा मनुष्योंवत् तिर्यंच भी अपनी-अपनी योग्यतानुसार मांसाहारके बिना कन्पवृश्नींका भोग करते हैं ।३१९-३१३। चौथे दिन बेरके बराबर आहार करते है ।३३४। कालस्थिति—चार कोडाकोडी सागरीयम प्रमाण मुख्यासुख्या कालमें पहिलेसे शरीरकी ऊँचाई, आयु, बल, ऋद्रि और तेज आदि हीन-हीन होते जाते हैं ।३१४। (ह. पु./७/६४-१०४) (म. पु./१/६३-१९)

(ज. प./२/११२-१६४) (त्रि सा /७८४-७६१) २ — ति प./४/३६५-४०२ । **२ सुषमा**— इस प्रकार उत्सेधादिकके क्षीण होनेपर सुषमा नामका द्वितीय काल प्रविष्ट होता है। ३१५। इसका प्रमाण तीन कोंडाकोडी सागरोपम है। उत्तम भोगभूमिवत् मनुष्य व तिर्यंच होते हैं। शरीर—शरीर समचतुरस्र संस्थान से युक्त होता है ॥३१८॥आहार '---तीसरे दिन अक्ष (बहेडा) फलके बरावर अमृतमय आहारको ग्रहण करते हैं।३१८। जन्म व वृद्धि—उस कालमें उत्पन्न हुए बालकोंके शय्यापर सोते हुए अपने अंग्रुठेके चूसनेमें पॉच दिन व्यतीत होते हैं ।३११। पश्चात् उपवेशन. अस्थिरगमन, स्थिरगमन, कलागुणप्राप्ति. तारुण्य, और समयबस्य ग्रहणकी योग्यता, इनमेंसे प्रत्येक अवस्थामें उन बातकोंके पाँच-पाँच दिन जाते हैं ।४०१। शेष वर्णन सुषमासुषमावत् जानना । ३. ति. प./४/४०३-५१० सुषमादुषमा—उत्सेधादिके क्षीण होनेपर मुघमादुषमा काल प्रवेश करता है, उसका प्रमाण दो कोड़ा-कोडी सागरोपम है।४०३। शरीर--इस कालमें शरीरकी ऊँचाई दो हजार धनुष प्रमाण तथा एक परयको आयु होती है।४०४। आहार — एक दिनके अन्तरालसे ऑवलेके बराबर अमृतमय आहारको ग्रहण करते हैं 1४०६। जन्म व वृद्धि=उस कालमें बालकोके दाटयापर सोते हुए सात दिन ब्यतीत होते है। इसके पश्चात् उपनेशनादि कियाओं-में क्रमश' सात सात दिन जाते हैं।४०८। कुलका आदि पुरुष—कुछ कम पल्यके आठवे भाग प्रमाण तृतीय कालके शेष रहने पर प्रथम कुलकर उत्पन्न होता है ॥४२१॥ फिर क्रमशः चौदह कुलकर उत्पन्न होते हैं ।४२२-४६४। यहाँसे आगे सम्पूर्ण लोक प्रसिद्ध त्रेशठ शलाका पुरुष उत्पन्न होते है। ५१०। शेष वर्णन जो सुषमा (बा सुषमसुषमा) कालमें कह आये हैं, वही यहाँ भी कहना चाहिए 1४०६। ४. ति. प./४/१२७६-१२७७ दुषमाःसुषमा - ऋषभनाथ तीर्थं करके निर्वाण होनेके पश्चात तीन वर्ष और साढे आठ मासके व्यतीत होनेपर दुषमसुषमा नामक चतुर्थकाल प्रविष्ट हुआ।१२०६। इस काल-में शरीरकी ऊँचाई पॉच सौ पच्चीस घनुष प्रमाण थी ।१२८७। इसमें **६ै३ शलाका पुरुष व कामदेव होते है। इनका विशेष वर्णन—दे**० 'शलाका पुरुष'। १. ति प /४/१४७४-१६२६ दुषमा—वीर भगवाच्का निर्वाण होनेके पश्चात् तीन वर्ष, आठ मास, और एक पक्षके व्यतीत हो जानेपर दुषमाकाल प्रवेश करता है।१४७४। शरीर—इस कालमें उत्कृष्ट आयु कुल १२० वर्ष और शरीरकी ऊँचाई सात हाथ होती है ।१४७४। श्रुत विच्छेद—इस कालमें श्रुततीर्थ जो धर्म प्रवर्तसका कारण है वह २०३१७ वर्षों मे काल दोषसे हीन होता होता व्युच्छेदको प्राप्त हो जायेगा ।१४६३। इतने मात्र समय तक ही चातुर्वर्ण्य संघ रहेगा। इसके पश्चात् नहीं। ।१४१४। मुनिदीक्षा-मुकुटघरोमें अन्तिम चन्द्रगुप्तने दीक्षा धारणकी । इसके पश्चात मुकुटधारी प्रवज्याको धारण नहीं करते ।१४८१। राजवंश — इस कालमें राजवंश क्रमशः न्यायसे गिरते-गिरते अन्यायी हो जाते है। अत आचारांग-धरोंके २७५ वर्ष पश्चात् एक कल्की राजा हुआ ३१४६६-१५१०। जो कि मुनियोके आहारपर भी शुल्क माँगता है। तत्र मुनि अन्तराय जान निराहार लौट जाते हैं ।१५१२। उस समय उनमे किसी एकको अविधज्ञान हो जाता है। इसके पश्चात कोई अमुरदेव उासर्गको जानकर धर्मद्रोही कलकीको मार डालता है ।१५१३। इसके ५०० वर्ष पश्चाद एक उपकरको होता है और प्रत्येक १००० वर्ष पश्चात एक कष्की होता है ।१५१६। प्रत्येक कल्कोंके समय मुनिको अवधिज्ञान उत्पन्न होता है। और चातुर्बर्ण्य भी घटता जाता है।१४१७। संघिबच्छेद-चाण्डासादि ऐसे बहुत मनुष्य दिखते है। ११५१८-१५१६। इस प्रकार से इनकीसवाँ अन्तिम कन्की होता है ।१५२०। उसके समय में वीरांगज नामक मुनि, सर्वश्री नामक आर्थिका तथा अग्निदर्स और पंगुश्री नामक श्रावक युगल होते है। ।१४२१। उस राजाके द्वारा शुक्क माँगने पर वह मुनि उन शावक शाविकाओं को दुषमा कालका अन्त आनेका सन्देशा देता है। उस समय मुनिकी

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

आयु कुल तीन दिन की शेष रहती है। तम वे चारों ही संन्यास मरण पूर्वक कार्तिक कृण्ण अमावस्या को यह देह छोड़ कर सौधर्म स्वर्गमें देव होते हैं। १४२०-१४३३। अन्त—उस दिन क्रोधको प्राप्त हुआ असुर देव कल्कीको मारता है और सूर्यास्तसमयमें अग्नि विनष्ट हो जाती है। ११५३३। इस प्रकार धर्मद्रोही २१ कल्की एक सागर आयुसे युक्त होकर धर्मा नरकमें जाते हैं। १४३४-१४३६ (म. पु./७६/ ३६०-४३६)।

६—ति. प<sub>.</sub>/४/१४३५-१४४४ **दुषमादुषमा—२१वें** कल्की के पश्चात् तीन वर्ष, आठ मास और एक पक्षके बीत जानेपर महाविषम वह अतिदुषमा नामक छठा काल प्रविष्ट होता है।१५३६। श्रारीर-इस कालके प्रवेशमें शरीरकी ऊँचाई तीन अथवा साढ़े तीन हाथ और उत्कृष्ट आयु २० वर्ष प्रमाण होती है ।१५३६। धूम वर्णके होते है। आहार-उस कालमें मनुष्योंका आहार मूल, फल और मत्स्यादिक होते हैं।१५३७। निवास- उस समय वस्त्र, वृक्ष और मकानादिक मनुष्योंको दिखाई नहीं देते ।१५३७। इसलिए सब नंगे और भवनोंसे रहित होकर वनोंमें घूमते हैं। १६३८। शारीरिक दुःख-मनुष्य प्रायः पशुओं जैसा आचरण करनेवाले, क्रूर, बहिरे, अन्धे, काने, गूंगे, दारिद्रय एवं क्रोधसे परिपूर्ण, दीन, बन्दर जैसे रूपवाले, कुबड़े मौने शरीरवाले, नाना प्रकार की व्याधि वेदनासे विकल, अतिक्षाय युक्त. स्वभावते पापिष्ठ, स्वजन आदिसे विहीन, दुर्गन्धयुक्त दारीर एवं केशोंसे संयुक्त, जूं तथा लीख आदिसे आच्छन्न होते हैं ।१६३८-१६४१। आगमन निर्गमन - इस कालमें नरक और तिर्यं चगतिसे आये हुए जीव ही यहाँ जन्म लेते हैं, तथा यहाँ से मरकर धोर नरक व तिर्यंचगतिमें जन्म लेते हैं ।१४४२। हानि-दिन प्रतिदिन उन जीवोंकी ऊँचाई, आयु और बीर्य हीन होते जाते हैं।१६४३। प्रलय-उनचास दिन कम इक्कीस हजार वर्षींके बीत जानेपर जन्तुओंको भयदायक घोर प्रलय काल प्रवृत्त होता है। १११४४। (प्रलयका स्वरूप--वे॰ प्रलय । ( म. पु./७६/४३८-४५०) ( त्रि. सा/=४६-=६४ ) षद् कालों में अवगाहना, आहारप्रमाण, अन्तराल, संस्थान व हिंदुयों आदिकी वृद्धिहानिका प्रमाण । दे० काल/४/१६ ।

## ६, उत्सर्पिणी कालका छक्षण व काल प्रमाण

स.सि./३/२०/२२३/३ अन्वर्धसंज्ञे चैते। अनुभवादिभिरुत्सर्पणशीला उत्सर्पिणी। ...अवसर्पिण्याः परिमाणं दशसागरीपमकोटीकोट्यः। उत्सर्पिण्या अपि सावस्य एव। =ये दोनों (उत्सर्पिणी व अवसर्पिणी) काल सार्थक नामवाले हैं। जिसमें अनुभव आदिकी वृद्धि होती हैं वह उत्सर्पिणी काल है। (रा.वा./३/२७/४/१६९/३०)

अवसर्पिणी कालका परिमाण दस को ड़ाकोड़ी सागर है और उस्सर्पिणोका भी इतना ही है। (स.सि./३/३८/२३४/६) (ध.१३/४,४, ४६/३१/३०१) (रा.वा./३/३८/७/२०८/२१) (ति. प./४/३१४) (ज.प./२/११४)

ध. १/४.१,४४/११६/६ जत्थ बलाउ-उस्सेहाणं उस्सप्पणं उड्ढी होदि सो कालो उस्सप्पणी । = जिस कालमें बल, आयु व उत्सेघका उत्सपणं अर्थात वृद्धि होती है वह उत्सप्पणी काल है। (ति.प./४/३१४१/११६७) (क.पा.१/६/६/७४/३) (म.पु./३/२०)

## ७. उत्सर्पिणी कालके षट् भेदोंका विशेष स्वरूप

उत्सर्पिणी कालका प्रवेश क्रम = दे० काल/४/१२

ति.प./४/१६६३-१६६६ दुषमादुषमा—इस कालमें मनुष्य तथा तियंच नगन रहकर पशुओं जैसा आचरण करते हुए श्विष्ठित होकर वन-प्रदेशोंमें धत्रा आदि वृक्षोंके फल मून एवं पत्ते आदि खाते हैं ११४६३। शरीरकी ऊँचाई एक हाथ प्रमाण होती हैं।१६६४। इसके आमे तेज, बल, बुद्धि आदि सब काल स्वभावसे उत्तरीत्तर बढते जाते हैं ।१५६६। इस प्रकार भरतक्षेत्रमें २१००० वर्ष पश्चात अतिदुषमा काल पूर्ण होता है ।१५६६। (म.ए./७६/४५४-४५६)

ति,प./४/१६६७-१६७६ दुषमा—इस कालमें मनुष्य-तिर्यंचोंका आहार २०,००० वर्ष तक पहलेके ही समान होता है। इसके प्रारम्भमें शरीरकी ऊँचाई ३ हाथ प्रमाण होती है।१६६६। इस कालमें एक हज़ार वर्षीके शेष रहनेपर १४ कुलकरोंकी उत्पत्ति होने संगती है ११६६६-१६७१। कुलकर इस कालके म्लेक्ष पुरुषोंको उपदेश देते हैं ११६७६। (म.पु /७६/४६०-४६६) (त्रि.सा./८७१)

ति. प./४/१६७६-१६६६ दुषमाषसुमा — इसके पश्चात दुष्यम-सुपमाकाल प्रवेश होता है। इसके प्रारम्भमें शरीरकी ऊँचाई सात हाथ प्रमाण होती है। १६७६। मनुष्य पाँच वर्णवाले शरीरसे युक्त, मर्यादा, विनय पर्व लजासे सहित सन्तुष्ट और सम्पन्न होते हैं।१६७७। इस कालमें २४ तीर्थं कर होते हैं। उनके समयमें १२ चक्रवर्ती, नौ बलदेव, नौ नारायण, नौ प्रतिनारायण हुआ करते हैं।१६७८-१६६२। इस कालके अन्तमें मनुष्योंके शरीरकी ऊँचाई पाँच सौ पचीस धनुष होती है।।१६६४-१६६६। (म.पु./७६/४७०-४८६) (त्रि.सा./५७२-५००)

ति. प./४/१६६६-१६६६ सुषमादुषमा— इसके पश्चात् सुषमदुष्यम नाम चतुर्य काल प्रविष्ठ होता है। उस समय मनुष्योंको ऊँचाई पॉचसी धनुष प्रमाण होती है। उत्तरोत्तर आयु और ऊँचाई प्रत्येक कालके मलसे बढ़ती जाती है।१५६६-१५६७। उस समय यह पृथिवी जवन्य भोगभूमि कही जाती है।१५६९। उस समय वे सब मनुष्य एक कोस ऊँचे होते हैं।१५६६। (म.पू./७६/४६०-६१)

ति.प./४/१५६६-१६०१ सुषमा — सुषमादुषमा कालके पश्चाद् पाँचवाँ सुषमा नामक काल प्रविष्ट होता है ।१५६६। उस कालके प्रारम्भमें मनुष्य तियंचोंको आयु व उरसेध आदि सुषमादुषमा कालके अन्तवत् होता है, परन्तु काल स्वभावसे वे उत्तरोत्तर बढती जाती हैं ।१६००। उस समय (कालके अन्तके) नरनारी दो कोस ऊँचे, पूर्ण चन्द्रमाके सदश सुखवाले विनय एवं शीलसे सम्पन्न होते हैं ।१६०१। (म.पु./- ७६/४६२)

ति.प./४/१६०२-१६०६ सुन्नमासुन्मा—तदनन्तर सुन्मासुन्मा नामक छठा काल प्रविष्ट होता है। उसके प्रवेशमें आयु आदि सुन्माकालके अन्त-वत होती हैं।१६०२। परन्तु काल स्वभावके बलसे आयु आदिक बढ़ती जाती हैं। उस समय यह पृथिवी उत्तम भोगभूमिके नामसे सुप्रसिद्ध है।१६०३। उस कालके अन्तमें मनुष्योकी ऊँचाई तीन कोस होती है।१६०४। वे बहुत परिवारकी विक्रिया करनेमें समर्थ ऐसी शक्तियोंसे संयुक्त होते हैं। (म.पु./७६/४१२)

छह कालोंमें आयु, वर्ण, अवगाहनादिकी वृद्धि व हानिकी सारणी—दे० काल/४/१६)

## ८. छह कार्लोका पृथक्-पृथक् प्रमाण

स. सि./१/२०/२२३/७ तत्र सुषमसुषमा चतसः सागरोपमकोटीकोट्यः।
तदादौ मनुष्या उत्तरकुरुमनुष्यतुष्याः। ततः क्रमेण हानौ सत्यां
सुषमा भविति तिसः सागरोपमकोटीकोट्यः। तदादौ मनुष्या हरिवर्षमनुष्यसमाः। ततः क्रमेण हानौ सत्यां सुषमदुष्यमा भविति हे
सागरोपमकोटीकोट्यौ। तदादौ मनुष्या हैमवतकमनुष्यसमाः। ततः
क्रमेण हानौ सत्यां दुष्षमसुषमा भविति एकसागरोपमकोटाकोटो हिघत्वारिशद्वष्यसहस्रोना। तदादौ मनुष्या विदेहजनतुष्या भवन्ति।
ततः क्रमेण हानौ सत्यां दुष्षमा भवित एकविश्वतिवर्षसहस्राणि।
ततः क्रमेण हानौ सत्यामितदृष्यमा भवित एकविश्वतिवर्षसहस्राणि।
एवसुरसर्पिण्यपि विपरीत्कमा वेदितव्या। = इसमेंसे सुषमसुषमा
चार कोड़ाकोड़ी सागरका होता है। इसके प्रारम्भमें मनुष्य उत्तरकुरुके मनुष्योंके समान होते हैं। फिर क्रमसे हानि होनेपर तीन
कोड़ाकोड़ी सागर प्रमाण सुषमा काल प्राप्त होता है। इसके प्रारम्भमें

मनुष्य हरिवर्षके मनुष्योंके समान होते हैं। तदनन्तर क्रमसे हानि होनेपर दो कोड़ाकोड़ी सागरोपम प्रमाण सुषमदुष्यमा काल प्राप्त होता है। इसके प्रारम्भमें मनुष्य हैमवतकके मनुष्योंके समान होते हैं। तदनन्तर क्रमसे हानि होकर ष्याजीस हजार वर्ष कम एक कोड़ाकोड़ी सागरका दुषमसुषमा काल प्राप्त होता है। इसके प्रारम्भमें मनुष्य विदेह क्षेत्रके मनुष्योंके समान होते हैं। तदनन्तर क्रमसे हानि होकर इक्कीस हजार वर्षका दुष्पमा काल प्राप्त होता है। तदनन्तर क्रमसे हानि होकर हकीस हजार वर्षका अतिदुषमा काल प्राप्त होता है। इसी प्रकार उत्सर्पणी भी इससे विपरीत क्रमसे जानना चाहिए। (ति.प./ ४/३१७-३१६)

## अवस्रिणीके छह भेदोंमें क्रमसे जीवोंकी वृद्धि होती जाती है

ति.प /४/१६१२-१६१३ अवसप्पिणीए दुस्सम्भुसम्भवेसस्स पढमसमयम्मि । वियत्तिदियउप्पत्ती वड्ढी जीवाण थोवकालिम्म ।१६१२।
कमसो वड्ढिति हु तियकाले मणुवितिरियाणमिव संखा । तत्तो उस्सपिपणिए तिदए वट्टंति पुठवं वा ।१६१३। = अवसपिणी कालमें
दुष्पमुष्पा कालके प्रारम्भिक प्रथम समयमें थोड़े ही समयके भीतर
विकलेन्द्रियोंकी उत्पत्ति और जीवोंकी वृद्धि होने लगती है ।१६१२।
इस प्रकार क्रमसे तीन कालोंमें मनुष्य और तिर्यंच जीवोंकी संख्या
बढती ही रहती है । फिर इसके पश्चात उत्सपिणीके पहले तीन
कालोंमें भी पहलेके समान ही वे जीव वर्तमान रहते हैं ।१६१३।

## १०. उरसर्पिणीके छह कालोंमें जीवोंकी क्रमिक हानि व कल्पबृक्षोंकी क्रमिक बृद्धि

ति.प./४/१६०८-१६११ उस्सिप्पणीए अज्जाखंडे अदिदुस्समस्स पहमखणे। होंति हु णरितिर्याणं जीवा सव्वाणि थोवाणि।१६०८। ततो
कमसो बहवा मणुवा तेरिच्छसयलियलक्या। उपपज्जंति हु जाव य
दुस्समप्रसमस्स चरिमो त्ति।१६०६। णासंति एक्ससमए वियलक्खायंगिणिवहकुलभेया। दुरिमस्स पढमसमए कप्पतस्कणं पि उपपत्ती
।१६१०। पविसंति मणुवितिरिया जैत्तियमेत्ता जहण्णभोगिखिदिं।
तेत्तियमेत्ता होंति हु तकाले भरहखेत्तिम्म।१६११। = उत्सिपणी
कालके आर्यखण्डमें अतिदुषमा कालके प्रथम क्षणमें मनुष्य और
तिर्यमोंमें-से सब जीव थोड़े होते हैं ।१६०=। इसके पश्चात किए कमसे दुष्पमसुषमा कालके अन्त तक बहुतसे मनुष्य और सकलेन्द्रिय
एवं विकलेन्द्रिय तिर्यंच जीव उरपन्न होते हैं ।१६०६। तत्वश्चात्
एक समयमें विकलेन्द्रिय प्राणियोंके समूह व कुलभेद नष्ट हो जाते
हैं तथा चतुर्थ कालके प्रथम समयमें करपष्ट्रशांकी भी उत्पत्ति हो
जाती है।१६१०। जितने मनुष्य और तिर्यंच जघन्य भोगभूमिमें
प्रवेश करते हैं उतने ही इस कालके भीतर भरतसेत्रमें होते हैं।१६११।

## ११. युगका प्रारम्म व उसका क्रम

ति.प./१/७० सावणबहुने पाडिवरुइसुहुत्ते सुहोदये रिवणो । अभिजस्स पढमजोए जुगस्स आदी इमस्स पुढं १७०। = शावण कृष्णा पिड्निके दिन रुद्र सुहूर्तके रहते हुए सूर्यका शुभ उदय होनेपर अभिजित् नक्षत्रके प्रथम योगमें इस युगका प्रारम्भ हुआ, यह स्पष्ट है।

ति.प./श/६३०-४४८ आसाइपुण्णिमीए जुगणिष्यत्ती दु सावणे किण्हे। अभिजिम्मि चंदजोगे पाडिवदिवसम्मि पारंभो १५३०। पणवरिसे दुमणीणं दिवलणुत्तरायणं उसुयं। चय आणेज्जो उस्सिपिणिपदम आदिचरिमंतं १५४७। पल्लस्सासंखभागं दिवलणअयणस्स होदि परिमाणं। तेत्तियमेतं उत्तरअयणं उसुपं च तह्रहुगुणं १४४८। = आषाइ

मासकी पूर्णिमाके दिन पाँच वर्ष प्रमाण मुगकी पूर्णता और श्रावण-कुष्णा प्रतिपद्धके दिन अभिजित् नक्षत्रके साथ चन्द्रमाका योग होने-पर जस युगका प्रारम्भ होता है। १३०। •••इस प्रकार जरसमिणोंके प्रथम समयसे लेकर अन्तिम समय तक पाँच परिमित युगोंमें सूर्योंके दक्षिण व उत्तर अयन तथा विषुवोंको ते आना चाहिए। १४७। दक्षिण अयनका प्रमाण पण्यका असंख्यातवाँ भाग और इतना हो उत्तर अयनका भी प्रमाण है। विषुपोंका प्रमाण इससे दूना है। १४८।

ति. प./४/१५६८-१६६३ पोक्खरमेघा सलिलं वरिसंति दिणाणि सत्त मुहजणणं। वज्जिंगिणिए स्ड्ढा भूमी सयला वि सीयला होदि ।१६६८ वरिसंति खीरमेवा खीरजलं तेत्तियाणि दिवसाणि। खीर-जलेहिं भरिदा सच्छाया होदि सा भूमी ।१५५६। तत्तो अमिदपयोदा अमिद बरिसंति सत्तदिवसाणि। अमिदेणं सित्ताए महिए जायंति विश्विगोम्मादी ।१५६०। ताबे रसजनवाहा दिव्वरसं पवरिसंति सत्त-दिणे । दिव्वरसेणाउण्णा रसवंता होंति ते सब्वे ।१५६१। विविद्वरसो-सहिभरिता भूमी मुस्सादपरिणदा होदि । तत्तो सीयक्षगंधं णादिता णिस्सरंति णरतिरिया ।११६२। फलमूलदलप्पष्ट्वि झहिदा खादंति मत्तपहुदीणं । जग्गा गोधम्मपरा णरतिरिया वणपएसेसुं ।१५६३। उत्सर्विणी कालके प्रारम्भमें सात दिन तक पुष्कर मैघ सुलोरपादक जलको बरसाते हैं, जिससे बज्राग्निसे जली हुई सम्पूर्ण पृथिवी शीतल हो जाती है।१५५८। क्षीर मेघ उतने ही दिन तक क्षीर जल-वर्षा करते हैं, इस प्रकार क्षीर जलसे भरी हुई यह पृथिवी उत्तम कान्तिसे युक्त हो जाती है।१४४१। इसके पश्चाव सात दिन तक अमृतमेव अमृतको वर्षा करते हैं। इस प्रकार अमृतसे अभिषिक्त भूमिपर लतापुरम इत्यादि उगने लगते हैं।१४६०। उस समय रसमैष सात दिन तक दिव्य रसकी वर्षा करते हैं। इस दिव्य रससे परिपूर्ण वेसन रसवाले हो जाते हैं।१४६१। विविध रसपूर्ण औषधियोंसे भरी हुई भूमि मुस्वाद परिणत हो जाती है। पश्चात शीतल गन्धको ग्रहण कर वे मनुष्य और तिर्यंच गुफाओं से बाहर निकलते हैं ।१५६२। उस समय मनुष्य पशुओं जैसा आचरण करते हुए श्रुधित होकर वृक्षोंके फल, मुल व पत्ते आदिको खाते हैं।१४६३।

## १२. हुंडावसर्पिणी कारूकी विशेषताएँ

ति.प./४/१६१६-१६२३ असंख्यात अवसर्पिणी-उत्सर्पिणी कानकी शलाकाओं के बीत जानेपर प्रसिद्ध एक हुण्डावसर्पिणी आती है; उसके चिद्ध ये हैं - १.इस हुण्डावसर्पिणी कालके भीतर सुवमदुष्यमा कालकी स्थितिमें से कुछ कालके अविशिष्ट रहनेपर भी वर्षा आदिक पड़ने लगती है और विकलेन्द्रिय जीवोंकी उत्पत्ति होने लगती है ।१६१६। २. इसके अतिरिक्त इसी कालमे कल्पवृक्षींका अन्त और कमेभूमि-का व्यापार प्रारम्भ हो जाता है। ३ उस कालमें प्रथम सीर्थकर और प्रथम चक्रवर्ती भी उत्पन्न हो जाते हैं ।१६१७। ४, चक्रवर्तीका विजय भंग। ५. और थोड़ेसे जीवोंका मोक्ष गमन भी होता है। ई. इसके अतिरिक्त चक्रवर्तीसे की गयी द्विजोंके बंशकी उत्पत्ति भी होती है ।१६१८। ७. वुष्षमसुषमा कालमें ५८ ही शलाकापुरुष होते हैं। ८. और नौवें [ पन्द्रहवेंकी बजाय ] से सोलहवें तीर्थ कर तक सात तीथोंमें धर्मकी व्युच्छित्ति होती है ।१६१६। (त्रि,सा./८१४) स्यारह रुद्र और कलहिप्रय नौ नारद होते हैं। १०. तथा इसके अतिरिक्त सातवें, तेईसवें और अन्तिम तीर्थंकरके उपसर्ग भी होता है। १६२०। ११. तृतीय, चतुर्थ व पंचम कालमें उत्तम धर्मको नष्ट करनेवाले विविध प्रकारके दुष्ट पापिष्ठ कुदैव और कुलिगी भी दिखने लगते हैं। १२. तथा चाण्डाल, शबर, पाण (स्वपच), पुलिद, लाहत, और किरात इत्यादि जातियाँ उत्पन्न होती हैं। १३, तथा दुषम कालमें ४२ कल्की व उपकल्की होते हैं। १४. अतिष्ठृष्टि, अनावृष्टि, भूवृद्धि (भूकंप !) और वज्राग्नि आदिका गिरना, इस्यापि विचित्र

भेदोंको लिये हुए नाना प्रकारके दोष इस हुण्डावसर्पिणी कालमें हुआ करते हैं ।१६२१-१६२३।

ध.३/१.२.१४/१०/४ पडमण्पहभडारयो बहुसीसपरिवारो ...पृत्विलगाहाए बुत्तसंजराणं पमाणं ण पावेति । तदो गाहा ण भहिएति । एरथ परिहारो बुच्वदे — सङ्बोसिष्पणीहितो अहमा हुंडोसिष्पणी । तत्थ-तण तित्थयरसिस्सपरिवारं जुगमाहष्पेण ओहिट्टिय डहरभावमापण्णं चेत्रण ण गाहासुत्तं दुसिढं सिक्कडजिद, सेसोसिष्पणो तिरथयरेसु बहुसोसपरिवार्श्वलंभादो । इप्रश्न — पद्मभ्रभ भट्टारकको शिष्य परिवार ...(की) संख्या पूर्व गाथा ठोक नहीं । उत्तर — आगे पूर्वशंका का परिहार करते हैं कि सम्पूर्ण अवसर्पिणयोंकी अपेक्षा यह हुंडाव-सिणी है, इसिलए युक्त माहारम्यसे घटकर हस्वभावको प्राप्त हुए हुण्डावसिणी काल सम्बन्धी तीर्थंकरोंके शिष्य परिवारको प्रहण्करके गाथा सूत्रको दूषित करना शक्य नहीं है, क्योंकि शेष अवसर्पिणयोंके तोर्थंकरोंके बड़ा शिष्ट परिवार करते यहण-करके गाथा सूत्रको दूषित करना शक्य नहीं है, क्योंकि शेष अवसर्पिणियोंके तोर्थंकरोंके बड़ा शिष्ट परिवार प्राप्त करके गाथा सूत्रको दूषित करना शक्य नहीं है, क्योंकि शेष अवसर्पि-

## १३. ये उरसर्विणी आदि षट्काल भरत व ऐरावत क्षेत्रोंमें ही होते हैं

त.सू./२/२७-२८ भरतेरावतयोवृ द्विह्वासी बद्समयाम्यामुरसर्पिण्यव-सर्पिणीम्याम् ।२७। ताम्यामपरा भूमयोऽवस्थिताः ।२०। =भरत और ऐरावत क्षेत्रमें उत्सर्पिणीके और अवसर्पिणीके छह समयोंकी अपेक्षा वृद्धि और हास होता रहता है।२७। भरत और ऐरावतके सिवा शेष भूमियाँ अवस्थित हैं।२८।

ति.प./४/२१३ भरहस्खेत्तिभम इमे अज्जाख डिम्म कालपरिभागा। अवसम्पिणिउस्सम्पिणिपज्जाया दोण्णि होति पुढं १२१३। = भरत सेत्रके आर्य खण्डोंमें ये कालके विभाग हैं। यहाँ पृथक्-पृथक् अन-सर्पिणी और उत्सिपिणोरूप दोनों ही कालकी पर्यायें होती हैं १३१३। और भी विशेष —दे० भूमि/४।

## १४. मध्यलोकमें सुषमा दुषमा आदि काल विमाग

ति प्र/४/गा, नं, भरहुक्लेक्तिम्म इमे अज्जालंडिम्म कालपरिभागा। अनसप्पिणिउस्सपिणिपज्नामा दोणिण होंति पुढं (३१३) दोण्णि वि मिलिये कप्पं छठभेदा हॉति तत्थ एककेक्कं। · · · (३१६) पणमेच्छ खय-रसेढिसु अवसम्पुस्सिष्पिणोए तुरिमस्मि । तदियाए हाणिइयं कमसो पढ़मादु चरिमोत्ति (१६०७) अवसैसवण्णणाओ सरि साओ सुसमदुस्समेणं पि। णवरि यवद्विदरूवं परिहीणं हाणि-वड्ढीहि (१७०३) अन्तरेसवण्णणाओ सुसमस्स व होति तस्स क्षेत्तस्स । णवरि य संठिदऋवं परिहीणं हाणिवडढीहि (१७४४) रम्मकविजओ रम्भो हरिवरिसो व वरवण्णणाजुत्तो ।…(२३३४) सुसमसुसम्मि काले जा मणिदावण्णा विचित्तपरा। सा हाणीए विहीणा एदस्सि णिसहसेले य (२१४५)। विजओ हेरण्णवदी हेम-वदो बप्पवण्णणाजुतो ।…(२३४०)=भरत क्षेत्रके [वैसे ही ऐरावत क्षेत्रके] आयंत्रण्डमें ... उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी दोनों ही कालकी पर्याय होती हैं ।३१३। उत्सर्पिणी और अवसर्पिणीमें-से प्रत्येकके छह-खह भेद हैं। ३१६। पाँच म्लेक्सखण्ड और विद्याधरोंकी श्रेणियोंमें अव-सर्पिणी एवं उत्सर्पिणी कालमें क्रमसे चतुर्थ और तृतीय कालके प्रारम्भसे अन्ततक हानि-वृद्धि होती रहती हैं। [ अर्थात् इन स्थानोंमें अवसपिणीकालमें चतुर्थकालके प्रारम्भसे अन्ततक हानि और उत्स-पिणी कालमें तृतीयकालके प्रारम्भसे अन्ततक वृद्धि होती रहती है। यहाँ अन्य कालोंकी प्रवृत्ति नहीं होती।]।१६०७। इसका (**हैम्**वत क्षेत्र)का शेष वर्णन सुषमदुषमा कालके सददा है। विशेषता केवल यह है कि यह क्षेत्र हानिवृद्धिसे रहित होता हुआ। अवस्थितरूप

अर्थात् एकसा रहता है ।१७०३। उस (हिर्) क्षेत्रका अवशेष वर्णन सुषमाकालके समान है। निशेष यह है कि वह क्षेत्र हानि-वृद्धिसे रहित होता हुआ सस्थितरूप अर्थात् एक-सा ही रहता है।१७४४। सुषम-सुषमाकालके विषयमें जो विचित्रतर वर्णन किया गया है. वहीं वर्णन हानिसे रहित—देवकुरुमे भी समम्मना चाहिए।२१४४। रमणीय रम्यकविजय भी हरिवर्षके समान उत्तम वर्णनोसे युक्त है।२३३४। हैरण्यवतक्षेत्र हैमवतक्षेत्रके समान वर्णनसे युक्त है।२३४०। (जि.सा./ ७७६)

ज, प./२/१६६-१७४ तिदिओ दुकालसमओ असंखदीवे य होंति णियमेण।
मणुसुत्तरादु परदो णियनेण।
सयंभुरवणवणस्स दोवमउम्माना। भ्रहरणित्यरदो दुस्समकालो समुदिहो।१७४। = मानुषोत्तर पर्वतसे आगे नगेन्द्र (स्वयंप्रभ) पर्वततक
असंख्यात द्वीपोंमें नियमतः तुतीयकालका समय रहता है।१६६।
नगेन्द्र पर्वतके परे स्वयंभूरमण द्वीप और स्वयंभूरमण समुद्रमें दुषमाकाल कहा गया है।१७४। (कुमानुष द्वीपोंमें जघन्य भोगभूमि है।
ज, प./११/१४९-१६)

## ९५. छहों कार्लोमें मुख-दु:ख आदिका सामान्य कथन

ज. प./२/१६०-१६१ पढमे विदये तिवये काले जे होति माणुसा पवरा।
ते अविमन्जुविह्णा एयंतमुहेिंह संजुत्ता १९६०। चउथे पंचमकाले
मणुया मुहदुक्खसंजुदा णेया। छट्टमकाले सब्वे णाणाविहदुक्खसंजुत्ता
११६१। — प्रथम, द्वितीय और तृतीय कालोंमें जो श्रेष्ठ मनुष्य होते हैं
वे अपमृत्युसे रहित और एकान्त मुखसे संयुक्त होते हैं।१६०। चतुर्थ
और पंचमकालमें मनुष्य मुख-दुःखसे संयुक्त तथा छठेकालमें सभी
मनुष्य नानाप्रकारके दुःखाँसे संयुक्त होते है, ऐसा जानना चाहिए
११६१। और भी—दे० सुमि/६।

## **१६. चतुर्थकारुकी कुछ विशेष**ताएँ

ज, प./२/१७६-१८६ एदिम्म कालसमये तित्थयरा स्थलचक्रवद्दीया।
मलदेववासुदेवा पडिसत्त् ताण जार्यति ।१७६। रुद्दा य कामदेवा गणहरदेवा य चरमदेहधरा। दुस्समयुसमें काले उप्पत्ती ताण मोद्धव्वा
११८६१ = इस कालके समयमें तीर्थंकर, सकतचक्रवर्ती, बलदेव, वासुदेव और उनके प्रतिशत्तु उत्पन्त होते हैं ।१७६। रुद्र, कामदेव, गणधरदेव, और जो चरमशरीरी मनुष्य है. उनकी उत्पत्ति दुषमसुषमा
कालमें जाननी चाहिए।१८६।

## १७. पंचमकालकी कुछ विशेषताएँ

म. पु./४१/६३-७६ का भावार्थ — भगवात् ऋषभदेवने भरत महाराजको जनके १६ स्वप्नोका फल दर्शति हुए यह भविष्यवाणी की—२३वें तीर्थं करतक मिथ्या मतोंका प्रचार अधिक न होगा ।६३। २४वें तीर्थं करके कालमें फुलिंगी उत्पन्न हो जायेंगे ।६४। साधु तपश्चरणका भार बहन न कर सकेंगे ।६६। मूल व उत्तरगुणोंको भी साधु भंग कर देंगे ।६७। मनुष्य दुराचारी हो जायेंगे ।६८। नीच कुलीन राजा होंगे ।६८। प्रजा जैनमुनियोंको छोड़कर अन्य साधुओंके पास धर्म श्रवण करने लगेगी ।७०। व्यन्तर देवोंकी उपासनाका प्रचार होगा ।७१। धर्म म्लेक्ष खण्डोंमें रह जायेगा ।७२। ऋक्षिधारी मुनि नहीं होंगे ।७३। मिथ्या बाह्यणोंका सत्कार होगा ।७४। तरुण अवस्थामें ही मुनिपदमें ठहरा जा सकेगा ।७४। अवधि व मनः १ व्यय ज्ञान न होगा ।७८। प्रजा चारित्र-भृष्ट हो जायेगी, औषधियोंके रस नष्ट हो जायेगे ।७६।

## १८. षट्काकोंमें आयु, आहारादिकी वृद्धि व हानि प्रदर्शक सारणी

प्रमाण - (ति.प./४/गा.); (स.सि./३/२७-३१,३७); (त्रि.सा./७८०-७६१,८८१-८८४); (रा.वा./३/२७-३१,३७/१६१-१६२,२०४); (महा.पु./३/२२-४४) (हरि.पु /७/६४-७०); (जं.प./२/११२-१४४) संकेत-को.को.सा. = कोडाकोड़ी सागर; जः = जवन्य; जः = उत्कृष्ट; पू.को. = पूर्व कोडि ।

|                            | प्रमाण साम                   | ान्य       | 1            | <del></del>                           |                     | षट्व                                | गलों ग             | नें वृद्धि-हास                     | की विदे                     | षताएँ                             |         |               |        |                         |
|----------------------------|------------------------------|------------|--------------|---------------------------------------|---------------------|-------------------------------------|--------------------|------------------------------------|-----------------------------|-----------------------------------|---------|---------------|--------|-------------------------|
| विषय                       | ज.प./२/गा.                   | त्रि<br>सा | त्ति.प.      | सुषमा सुषमा                           | ति.प                | सुषमा                               | त्ति.प.            | मुषमा दुषमा                        | त्ति.प.                     | दुषमा सुषमा                       | त्ति.प. | दुषमा         | ति.प.  | दुषमा वुषमा             |
| काल प्रमाण                 | ११२-११४                      |            | ३१६.<br>३१४  | F                                     | ३१ <b>६,</b><br>३६५ |                                     | ३१७,<br>४०३        | २को को सह.                         | 380                         | श्कोको सा.से<br>४२००० वर्ष<br>हीन |         | २१००० वर्ष    | 388    | २१००० वर्ष              |
| आयु (ज.)                   |                              |            | <b>इं</b> हई |                                       | १६००                | १ क्य                               |                    | १ पू० को०                          | १५७६                        | १२० वर्ष                          | १५६ंद   | २० वर्ष       | १५६४   |                         |
| ,, (ব.)                    | १२०-१२३                      |            | ३३४          | ३ पस्य                                | ३६६                 | २्प₹य                               | ४०४,<br>१५१        | i -                                | १२७७,                       | १ पू० को,                         | १४७५    | १२० वर्ष      | १५३६   | २० वर्ष                 |
| अवगाहना                    | १७८,१८ई                      |            | ३६ई          | ४००० धनुष                             | १६००                | २००० धमुष                           | - '                |                                    | १५६५<br>१५७६                | ७ <b>ह</b> ाथ                     | १५६=    | ३या ३ दे हाथ  | १४६४   | १ हाथ                   |
| (-, )                      | <b></b>                      |            | १६०१         |                                       | ١.                  |                                     |                    |                                    |                             | _                                 |         |               | ١.     | 9                       |
| " (उ.)                     | १७७,१८६<br><b>१२०-१२</b> ३ । |            | ३३६          | ६००० धनुष                             | ३१६.<br>१६०१        | 4                                   | ४०४,<br>१५६६       | २००० धनुष                          | १२७७,<br>१५६५               | <b>१०० धनुष</b>                   | ६४७६    | ७ हाथ         | १४३€   | ३ या ३ <del>३</del> हाथ |
| आहार प्रमाण                | _                            |            | <b>338</b>   | बेरप्रमाण                             |                     |                                     |                    | ।<br> अविलाप्रमाण                  |                             |                                   |         |               |        |                         |
| ., अन्तराल                 | 12                           | ७८६        | ,,           | ३ दिन                                 | 11                  | २ दिन                               | "                  | १ दिन                              | त्रि,सा,                    | प्रति दिन                         | त्रि.स  | अनेक बार      | त्रिसा | वारम्बार                |
| विहार<br>संस्थान           | १५३                          |            | ÷३६<br>३४१   | अभाव<br>समचतुरस्र                     | 33€<br>20/          | अभाव<br>समचतुरस                     | ३३ <b>६</b><br>४०€ | अभाव<br>समचतुरस                    |                             |                                   |         |               | १५३६   | कुबड़े भीने             |
| संहनन                      | १२४                          |            | 17           | तनपपुरस<br>वज्रऋषभ नाः                |                     | 1                                   | ज,प <sub>,</sub>   |                                    |                             |                                   |         |               | 1346   | आदि                     |
| हड्डियाँ<br>(शरीरके        |                              |            | ३३७          | 1                                     | ३६७                 | १ <b>२</b> ८                        | ४०६                | <b>Ę</b> 8                         | १२७७,                       | <b>४</b> ≂- <b>२</b> ४            | १४७५    | २४१२          | १५३६   | १२                      |
| पृष्ठमें)                  |                              |            |              |                                       |                     |                                     |                    |                                    | १६७७                        |                                   |         |               |        | <u>,</u>                |
| शरीरका रंग                 |                              |            | रा.वा        | स्वर्ण वद                             | रा•वा               | शंख बत्                             | रा-वा              | नील कमल                            |                             | }                                 |         |               |        | Wa                      |
|                            |                              | હ્ય        |              | सूर्य वत्                             |                     | चन्द्र बत्                          |                    | हरित स्याम                         |                             | पाँचों वर्ण                       | 1       | कान्ति हीन    |        | धुँवे वत<br>श्याम       |
| <b>ब</b> ल                 | ११४                          |            |              | ६००० हाथि-<br>यों का                  |                     | ६०००गज व <b>त्</b>                  |                    | ६०००गज वत्                         |                             |                                   |         | पंच <b>वण</b> |        |                         |
| संयम                       |                              |            |              | अभाव                                  |                     | अभाव                                |                    | अभाव                               |                             |                                   |         |               | j      |                         |
| मरण समय                    |                              |            | <b>→</b>     | पुरुषके छींक                          | स्त्रीक             | _                                   |                    | ←-                                 |                             | i<br>I                            |         |               | į      |                         |
| अपमृत्यु<br>मृत्यु पश्चात् | हरि.पु /३/३१<br>रा. वा.      |            | _            | अभाव<br>कर्पूरवत                      | उट                  | अभाव<br>जाता है                     |                    | अभाव                               |                             |                                   | !<br>   |               |        |                         |
| शरीर                       |                              |            | <b>→</b>     | ,                                     |                     |                                     |                    | ←                                  |                             |                                   |         | ļ             |        |                         |
| उपपाद<br>भूमि रचना         | रा.वा.                       |            | 1 1          | (सम्यक्त्व स<br>उत्तम भोग             |                     |                                     |                    | ध्यास्त्र सहित                     |                             | 1                                 |         |               | ļ      | कर्मभूमि                |
|                            |                              | ८८१        |              |                                       |                     |                                     |                    | जघन्य भोग<br>वकुभोगभूमि            | i                           | कमे भूमि                          |         | कर्मभूमि      |        | 2018/12                 |
| अन्य भूमियो                | ति, प./२/                    |            |              |                                       | ₹ <b>₹</b> ४–३      | २३५); (च्रि-सा<br>  हरि वर्षक्षेत्र | ्र/दयभ्            | –६६३); (रा.व<br>। क्रैक्टक क्रेच्य | ा.); (गो.<br>रिक्तार्च (०.) | जी,/१४८)                          |         |               |        | भरत क्षेत्र             |
| में काल अव-<br>स्थान       |                              |            | रा.वा        | उत्तर कुरु                            |                     | हार विश्वत्र                        |                    | हैमवत् क्षेत्र                     | रत प/४-<br>१६०७             | विदेह क्षेत्र                     |         | भरत क्षेत्र   |        | मरा राज                 |
|                            |                              |            |              | देव कुरु                              |                     | रम्यक क्षेत्र                       |                    | हैरण्यवत् क्षेत्र                  | त्रि.सा./                   |                                   |         | ऐरावत क्षेत्र |        | ऐरावत क्षेत्र           |
|                            |                              |            |              |                                       |                     |                                     |                    | श्राच्याचील च                      | <b>αα3</b>                  | के म्लेक्ष खण्ड                   |         | ,             |        |                         |
|                            |                              |            |              |                                       |                     |                                     |                    | अन्तर्द्वीप व<br>मानुषोत्तरसे      | म.पु/१६/<br>०९−२            | वावजयाध<br>में विद्याधन           |         |               |        |                         |
|                            |                              |            |              |                                       |                     |                                     |                    | स्बयंभूरमण                         |                             |                                   |         | :             | ļ      | }                       |
| ,                          |                              |            |              | i                                     |                     |                                     |                    | पर्वत तक                           | ११६                         |                                   |         |               |        | j                       |
| r                          |                              |            |              | <b>3</b> 6                            |                     |                                     |                    |                                    |                             | स्वयंभूरमण<br>पर्वतसे आगे         |         |               |        |                         |
| चतुर्गतिमें<br>कालविभाग    | ति.प./२/-<br>१७५             | ድፍያ        |              | देव गति                               |                     |                                     |                    |                                    |                             |                                   |         | į             |        | नरक गति                 |
|                            | \~ <b>X</b>                  |            |              | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |                     |                                     |                    |                                    |                             | j                                 | 1       |               | l      | नरक गार्व               |

## ५. कालानुयोगद्वार तथा तत्सम्बन्धी कुछ नियम

### १. काळानुयोगद्वारका लक्षण

रा.बा./१/८/६/४२/३ स्थितिमतोऽर्थस्यावधिः परिच्छेत्तव्यः । इति कालोपादानं क्रियते । = किसी क्षेत्रमें स्थित पदार्थकी काल मर्यादा निश्चय करना काल है ।

घ-१/१,१,७/१०३/१५६ कालो हिविअवधारणं ...। १०३।

धः १/१.१, १०/१६८/६ तेहितो अवगय-संत-पमाण-स्वेत्त-फोसणाणं हिदि परूबैदि कालाणियोगो । = १. जिसमें पदार्थीकी जघन्य और उत्कृष्ट स्थितिका वर्णन हो उसे काल प्ररूपणा कहते हैं ।१०३। २. पूर्वोक्त चारों (सद, संख्या, क्षेत्र, स्वर्शन) अनुयोगोंक द्वारा जाने गये सस-संख्या-क्षेत्र और स्पर्श रूप द्रव्योंकी स्थितिका वर्णन कालानुयोग करता है।

#### २. काल व अन्तरानुयोगद्वारमें अन्तर

ध. १/१,१,७/१६ निहितो अवगय-संत-पमाण-खेत्त-फोसणाणं हिबि पस्त्रवेदि कालाणियोगो । तेसि चेव विरहं पस्त्वेदि अंतराणियोगो । च्चारों (सत्, संख्या, क्षेत्र व स्पर्शन ) अनुयोगोंके द्वारा जाने गये सत्-संख्या-क्षेत्र और स्पर्शस्य द्वव्योंकी स्थितिका वर्णन कालानुयोग-द्वार करता है । जिन पदार्थोंके अस्तित्व, संख्या, क्षेत्र, स्पर्श और स्थितिका ज्ञान हो गया है उनके अन्तरकालका वर्णन अन्तरानुयोग करता है ।

#### ३. काल प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम

ध. ७/२.८,१७/४६१/२ किंतु जस्स गुणहाणस्स मगगणहाणस्स वा एगजीवा-वहाणकालोदोपवेसंतरकालो बहुगो होदि तस्सण्णयवोच्छेदो। जस्स पुण कयानि ण बहुओ तस्स ण संताणस्स वोच्छेदो। जस्स पुण कयानि ण बहुओ तस्स ण संताणस्स वोच्छेदो ति घेत्तत्वं। — जिस गुणस्थान अथवा मार्गणा स्थानके एक जीवके अवस्थान कालसे प्रवेशान्तरकाल बहुत होता है, उसकी सन्तानका व्युच्छेद होता है। जिसका वह काल कदापि बहुत नहीं है, उसकी सन्तानका व्युच्छेद नहीं होता, ऐसा ग्रहण करना चाहिए।

#### १. ओघ प्ररूपणा सम्बन्धी सामान्य नियम

ध. ३/१,२,६/१०/३ अपमत्ताद्धादी पमत्तद्धाए दुगुणत्तादी । = अप्रमत्त संयतके कालसे प्रमत्त संयतका काल दुगुणा है ।

ध. ४/१,६,२४०/१२४/४ उत्रसमसेढि सव्बद्धाहितौ पमत्तद्धा एका चैव संखेडजगुणा ति गुरूवदेसारो ।

ध. १/१,६,१४/१८/८ एवको अपुञ्चकरणो अणियदि उचसामगो सुष्टुमछबसामगो उवसंत-कसाओ होदूण पुणो वि सुहुमछबसामगो अणियदिछवसामगो होदूण अपुञ्चछवसामगो जादो। एदाओ पंच वि अद्धाओ
एक्कट्ठ कदे वि अंतो मुहुत्तमेव होदि ति जहण्णंतरमंतो मुहुत्तं होदि।

-१. उपशम श्रेणी सम्बन्धी सभी (अर्थात् चारौं आरोहक व तीन
अवरोहक) गुणस्थानों सम्बन्धी कालोंसे अकेले प्रमत्तसंयतका काल
ही संख्यातगुणा होता है। २. एक अपूर्वकरण उपशामक जीव,
अनिवृत्ति उपशामक, मूक्ष्मसाम्परायिक उपशामक और उपशान्तकषाय उपशामक होकर फिर भी सूक्ष्म साम्परायिक उपशामक और
अनिवृत्तिकरण उपशामक होकर अपूर्वकरण उपशामक हो गया। इस
पकार अन्तर्मृहूर्त्तकाल प्रमाण जघन्य अन्तर उपलब्ध हुआ। ये
अनिवृत्तिकरणसे लगाकर पुनः अपूर्वकरण उपशामक होनेके पूर्व तकके पाँचौं हो गुणस्थानोंके कालोंको एकत्र करनेपर भी वह काल
अन्तर्मृहूर्त्त ही होता है, इसलिए जचन्य अन्तर भी अन्तर्मृहूर्त्त हो
होता है।

#### भ. ओघ प्र• में नानाजीवोंकी जघन्यकाळ प्राप्ति विधि

ध. ४/१.५,६/३३६/६ दो वा तिष्णि वा एगुत्तरवङ्गीए जाव पितदीवमस्स असंखेजजिदभागमेता वा उबसमसम्मादिष्टिणो उबसमसमत्तद्वाए एगो सम्आ अत्थि त्ति सासणं पिडवण्णा एगसम्यं दिट्ठा। विदिए-समये सञ्बं वि मिच्छत्तं गदा, तिसु वि लोएसु सासणमभावो जादो त्ति लद्घो एगसम्ओ। व्वते अथवा तीन, इस प्रकार एक अधिक वृद्धिसे बढते हुए पक्योपमके असंख्यातवें भागमात्र उबसमसम्यग्दिष्ट जीव उपदाम सम्यक्तवके कालमें एक समय मात्र (जघन्य) काल अविद्यार रह जानेपर एक साथ सासादन गुणस्थानको प्राप्त हुए एक समयमें दिलाई दिये। दूसरे समयमें सबके सब (युगपत्) मिथ्यात्व को प्राप्त हो गये। उस समय तीनों ही लोकोंमें सासादन सम्यग्दिष्ट जीवोंका अभाव हो गया। इस प्रकार एक समय प्रमाण सासादन गुणस्थानका नाना जीवोंकी अपेक्षा (जघन्य) काल प्राप्त हुआ। नोट—इसी प्रकार यथायोग्य रूपसे अन्यगुणस्थानोंपर भी लागू कर लेना चाहिए। विशेष यह है कि उस उस गुणस्थानका एक जीवापेक्षा जो जघन्य काल है उस सहित ही प्रवेश करना।

#### ६. ओघ प्र॰ में नाना जीवोंकी उस्कृष्ट काक प्राप्ति विधि

घ./४/१,४,६/३४०/२ दोष्णि वा, तिष्णि वा एवं एगुत्तरवङ्ढीए जाव पलिदोवमस्स असंखेजजदिभागमेसा वा उवसमसम्मादिद्विणो एग-समयादि कादूण जायुक्कस्सेण छआवलिओ उनसमताद्वाए अत्थि त्ति सासणत्तं पश्चिमणा। जावते मिच्छत्तं ण गच्छंति ताव अण्णे वि अण्णे वि जवसमसम्मदिष्टिणो सासणत्तं पडिवज्जंति । एवं गिम्ह-कालरुक्खछाष्ट्रीय उक्कस्सेण पश्चिदीयमस्स असंखेजजदिभागमेत्तं कालं जीवेहि असुण्णं होदूण सासाणगुणद्वाणं लब्भदि । – दो, अथवा तीन, अथवा चार, इस प्रकार एक-एक अधिक वृद्धि द्वारा पल्योपमके असंख्यातवें भागमात्र तक उपशमसम्यग्दष्टि जीव एक समयको आदि करके उत्कर्षसे छह आवलियाँ उपराम सम्यक्तके कालमें अविशष्ट रहनेपर सासादन गुणस्थानको प्राप्त हुए । वे जब तक मिथ्यात्वको प्राप्त नहीं होते हैं, तब तक अन्य-अन्य भी उपशमसम्यग्दष्टि जीव सासादन गुणस्थानको प्राप्त होते रहते हैं। इस प्रकारसे प्रीष्मकालके वृक्षकी छायाके समान उत्कर्षसे पल्योपमके असंख्यातवें भागमात्र कालतक जीवोंसे अञ्चन्य (परिपूर्ण ) होकर, सासादन गुणस्थान पाया जाता है। (पश्चाद वे सर्वजीव अवश्य ही मिथ्यात्वको प्राप्त होकर उस गुणस्थानको जीवोंसे श्लन्य कर देते हैं ) नोट-इसी प्रकार यथायोग्य रूपसे अन्य गुणस्थानोंपर भी लागू कर लेना। विशेष यह है कि उस उस गुणस्थान तकका एक जीवापेक्षया जो भी जघन्य या उत्कृष्ट कालके विकारप हैं उन सबके साथ वाले सर्वही जीवोंका प्रवेश कराना ।

## ७. भोष प्र० में एक जीवकी जघन्यकाल प्राप्ति विधि

धः । १४/१,४,७/३४१-३४२ एक्को उवसमसम्मादिट्ठी उवसमसमत्तद्ध। एगसमञ्जो अविधित्त सासणं गदो। ... एगसमर्थं सासाणगुणेण सह द्विदो, विदिए समए मिच्छत्तं गदो। एवं सासाणस्स लद्धो एगसमञ्जो । ...

धः/४/१.४,१०/३४४-३४४ । एक्को मिच्छिदि विसुज्भमाणे सम्मामिच्छत्तं पिडवण्णो । सन्मलहुमंत्रोमुहुत्तकालिमिच्छिद्ग विसुज्भमाणे चेव सासंजमं सम्मत्तं पिडवण्णो । अधवा वेदगसम्मादिहो संकतिस्स-माणगोसम्मामिच्छत्तं गदो, सन्वलहुमंत्रोमुहुत्तकालिमिच्छिद्ग अविणहुसंकिसेसो मिच्छदं गदो । एवं दोहि पथारेहि सम्माम् मिच्छत्तस्स जहण्णकालपस्वणा गदा ।

इ./४/१,४,२४/३५३ एकको अणियष्टि जनसामगो एगसमयं जीविदमस्थि त्ति अपुन्न जनसामगो जाहो एनासमयं दिहो. विदियसमए महो स्वयसत्तमोदेवोजाहो। = १ एक उपशम सम्यग्हष्टि जीव उपशमसम्य- करवके कालमें एक समय अविष्ट रहनेपर सासादन गुणस्थानको प्राप्त हुआ। • • • एकसमय मात्र सासादन गुणस्थानके साथ दिलाई दिया। (वयोंकि जितना काल उपरामका शेष रहे उतना ही सासादनका काल है), दूसरे समयमें मिथ्यात्वको प्राप्त हो गया। २. एक मिथ्यादिष्ठ जीव विशुद्ध होता हुआ सम्यिग्ध्यात्वको प्राप्त हुआ। पुनः सर्व लघु अन्तर्मुहूर्त काल रहकर विशुद्ध होता हुआ असंयत सिहत सम्यवत्वको प्राप्त हुआ। • • अथवा संविश्वशको प्राप्त होनेवाला वेदक सम्यविष्ठ जीव सम्यिग्ध्यात्व गुणस्थानको प्राप्त हुआ। शीर वहाँपर सर्वलघु अन्तर्मुहूर्त काल रह करके अविनष्ट संविश्वश और वहाँपर सर्वलघु अन्तर्मुहूर्त काल रह करके अविनष्ट संविश्वश हुआ। शीर मिथ्यात्वको चला गया। • • इस तरह दो प्रकारोसे सम्यग् मिथ्यात्वके जधन्यकालको प्रस्तपण समाप्त हुई। ३. एक अनिवृत्तिकरण उपशामक जीव एकसमय जीवन शेष रहनेपर अपूर्वकरण उपशामक हुआ, एक समय दिला, और द्वितीय समयमें मरणको प्राप्त हुआ। तथा उत्तम जातिका विमानवासी देव हो गया। नोट—इसी प्रकार अन्य गुणस्थानोंमें भी यथायोग्य रूपसे लागू कर लेना चाहिए।

## ८. देवगतिमें मिथ्यात्वके उत्कृष्टकाळ सम्बन्धी नियम

धा. १४/९,६ २१३/४६३/६ 'मिन्छादिट्टी जिंद सुह महंतं करेदि। तो पिल्दोवमस्स असंखेजजिद्यागेणव्यधियवेसागरोवमाणि करेदि। सोहम्मे उप्पज्जमाणिमच्छादिट्टीणं एदम्हादो अहियाउ हुवणे सन्तीए अभावा। ... अंतोसुहुन्णड्डाइज्जसागरोवमेसु उप्पण्णसम्मादि- हिस्स सोहम्मणिवासिस्स मिन्छत्तगमणे संभवाभावो... भवणादि- सहस्सारंत देवेसु मिन्छाइ हिस्स दुनिहाउ ट्टिविपस्तवण्णा हाणुवव- त्तीदो। = मिथ्यादि जीव यदि अच्छी तरह खूब बड़ी भी स्थिति करे, तो पच्योपमके असंख्यातवें भागसे अभ्यधिक दो सायरोपम करता है, क्योंकि सौधमं कल्पमें उत्पन्न होनेवाले मिथ्यादिष्ट जीवोंके इप उत्कृष्ट स्थितिसे अधिक आयुकी स्थिति स्थापन करनेकी शिक्तका अभाव है। ... अन्तर्मुहुन्तं कम ढाई सागरोपमकी स्थितिवाले देवोमें उत्पन्न हुए सौधर्म निवासी सम्यग्दिष्ट देवके मिथ्यात्में जानेकी सम्भावनाका अभाव है। ... अन्यथा भवनवासियोंसे लेकर सहस्रार तकके देवोंमें मिथ्यादिष्ट जीवोंके दो प्रकारकी आयुहिश्यतिकी प्रस्पणा हो नहीं सकती थी।

## ९. इन्द्रिय मार्गणामें उत्कृष्ट अमणकाक प्राप्ति विधि

घ.१/४.१.६६/१२६-१२७/२६५ न इनकी टीकाका भावार्थ - "सौधम्मे माहिदे पढमपुढनीए होदि चदुगुणिदं। बम्हादि आरणच्चुद पुढनीणं होदि पंचगुणं ॥१२६॥ पढमपुढवीए चदुरोपण (पण) सैसासु होति पुढवीसु । चदु चदु देवेसु भवा वाबीसं ति सदपुथत्तं ११२७॥"=प्रथम पृथिवीमें ४ कार =१×४=४ सागर; २ से ७ वीं पृथिवीमें पाँच-पाँच  $ait = \chi \times 3, \ \chi \times 0, \chi \times 90, \ \chi \times 93, \ \chi \times 33 = 9\chi + 3\chi \quad \chi \circ +$ ८६ + ११० + १६४ - ४६० सागर; सौधमं व माहेन्द्र युगलोंमें चार-चार बार=४×२, ४×०=८+२८=३६ सागर; ब्रह्मसे अच्युत तकके स्वर्गी में पाँच-पाँच बार=५×१०+५×१४+५×१६+५×१०+५× २२=६०+७०+००+६०+१००+११०≈६०० सागर। इन सर्वके ७१ अन्तरालोंमें पंचेन्द्रिय भवोंकी कुल स्थिति = पूर्व पृथक्त है। अतः पंचेन्द्रियोंमें यह सब मिलकर कुल परिभ्रमण काल पूर्वकोडि पृथक्त अधिक १००० सागर प्रमाण है ।१२६। अन्य प्रकार प्रथम पृथिवी चार बार = उपरोक्त प्रकार ४ सागर; २-७ पृथिबीमें पॉच-पाँच कार होनेसे उपरोक्त प्रकार ४६० सागर और सौधर्मसे अच्युत युगत पर्यन्त चार-चार बार = उपरोक्तवत ४३६ सागर अन्तरालोंके ७९ मर्वोकी कुल स्थिति पूर्वकोडि पृथवरन । इस प्रकार कुल स्थिति पूर्वकोडि पृथवत्व अधिक ६०० सागर भी है।१२७।

## १०. काय मार्गणामें त्रसोंकी उस्कृष्ट भ्रमण प्राप्ति विधि

ध.१/४.१,६६/ १२८-१२१/२१- व इनकी टीकाका भावार्थ-सोहम्में माहिदे पहमपुढ़वीसु होदि चतुगुणिदं। वम्हादि आरणच्त्रुद पुढ़वीणं होदि अहुगुणं ।१२८। गेवज्जेसु च विगुणं उवित्म गेवज्ज एगवज्जेसु । दोण्ण सहस्साणि भवे कोडिपुध त्तेण अहियाणि ।१२१।" क्लक्पोमें सौधर्म माहेन्द्र युगलोंमें चार-चार बार=(४×२)+(४×७)=८+२८=३६ सागर, ब्रह्मसे अच्युत तकके युगलोमें आठ-आठ-बार=८×१०+८×१४+६०+१७६=८०० सागर। उपित्म रहित ८ प्रवेमकोंमें दो-दो बार=२×२१२ (२३+२४+२६+२७+२८+२६+२०+२६+३०-४२४ सागर। प्रथम पृथिवीमें चार बार=४×१९-४ सागर। २-७पृथिवियोमें आठ-आठ बार=८×३+८×७+८×१०+८×१७+६×२२+८×३३=२४+१६+००+१३६+१७६+२६४=७३६ सागर। अन्तरालके त्रस भवोंकी कुल स्थिति=पूर्व कोडि पृथवत्व। कुल काल=२००० सागर+पूर्वकोडि युथवत्व।

## ११. योग मार्गणामें एक जीवापेक्षा जवन्यकाल प्राप्ति विधि

घ.४/१.५.१६३/४०१/१० ''गुणद्वाणाणि अस्सिद्ग एगसमयपस्त्वणा कीरदे । एत्थ तान जोगपरावत्ति-गुणपरावत्ति-मरण-वाघादेहि मिच्छत्तगुणद्वाणस्स एगसम्अो परुविज्जदे।'' तं जधा--१. एको सासणो सम्मामिच्छादिष्ठी असंजदसम्मादिष्ठी संजदा संजदो पमत्त-संजदो ना मणजोगेण अच्छिदो । एनसम्यो मणजोगद्धाए अत्थित्ति मिच्छत्तं गदो । एगसमयं मणजोगेण सह मिच्छत्तं दिट्ठं। विदियसमए मिच्छादिहो चेव, किन्तु विचजोगी कायजोगी व जादो। एवं <u>जोगपरिवत्तीए</u> पंचिवहा एगसमयपरूवणा कदा। (१ भंग) २, गुणपरावत्तीर एगसमधी बुद्धदे । तं जहा-एवको सि-च्छादिष्टी विचिजोगेण कायजोगेण वा अच्छिदो। तस्स विचिजोगद्धाप्त कायजोगद्धासु खीणासु मणजोगो आगदो । मणजोगेण सह एगसमयं मिच्छत्तं दिट्ठं। निदियसमए नि मणजोगी चेत्र। किंतु सम्मामि-च्छत्तं वर असंजमेण सह सम्मत्तं वा संजमासंजमं वा अपमत्तभावेण संजर्भ वा पंडिवण्णो । एवं गुणपरावत्तीए चउव्विहा एगसमयपरूवणा कदा। (४ भंग)। ३. एक्को मिच्छादिष्ट्री विचजोगेण कायजोगेण वा अच्छिदो । तैसि खएण मणजोगो आगदो । एगसमयं मण्जोगेण सह मिच्छत्तं दिट्ठं । विदियसमए मदो। जदि तिरिक्खेष्ठु वा मणुसेष्ठ वा उप्पण्णो, तो कम्मइकायजोगी वा जादो। एवं मरणेण लद्ध एग भंगे...। ४, वाघादेण एक्को मिच्छादिही विद्योगेण कायजोगेण वा अच्छिदो । तेसि वचि-कायजोगाणं खएण तस्स मणजोगो आगदो । एगसम्यं मणजोगेण मिच्छत्तं दिट्ठं। विदियसमए बाघादिदो कायजोगी जादो । लद्घो एगसमध्यो । एत्थ उववुउजंती गाहा—गुज-जोग परावत्ती वाधादो भरणिमदि हु चत्तारि । जोगेमु होति ण वर पच्छिल्लादुगुणका जोगे।३१। नोट-एदम्हि गुणहाणे टि्ठदजीवा इमं गुणट्ठाणं पडिवज्जांतिः ण पडिवज्जांति स्ति णादूणः गुणपडिवण्णाः वि इमं गुणट्ठाणं गच्छंति, ण गच्छंति सि चितिय असंजद-सम्मादिदिठ-संजदासंजद-पमत्तर्सजदाणं च चडिवहा एगसमय-परूवणा परू विक्ट्याः एवमप्यमत्तरं जदार्णः। पवरि वाद्यादेण विणा तिविधा रंगसमयपरूनणा कादव्या । = मिथ्यादृष्टि आदि गुणस्थानको आश्रय करके एक समयकी प्ररूपणा की जाती है—उनमेंसे पहले योग परिवर्तन, गुणस्थान परिवर्तन, मरण और व्याद्यात, इन चारीके द्वारा मिथ्यात्व गुणस्थानका एक समय प्ररूपण किया जाता है। वह इस प्रकार है—१, योगपरिवर्त नके पॉच भंग-सासादन सम्यग्हिष्ट, सम्यग्निथ्यादृष्टि, असंयत सम्यग्दृष्टि, संयतासंयत अथवा प्रमृत्त संयत (इन पाँचों) गुणस्थानवर्ती कोई एक जीव मनोयोगके साथ विद्यमान था। मनोयोगके कालमें एक-एक समय अवशिष्ट रहनेपर वह मिथ्यात्वको प्राप्त हुआ । वहाँपर एक समय मात्र मनोयोगके साथ मिश्यात्व दिलाई दिया । द्वितीय समयमें वही जीव मिश्या-दृष्टि ही रहा, किन्तु मनोयोगीसे वचनयोगी हो गया अथवा काययोगी हो गया । इस प्रकार योग परिवर्तनके साथ पाँच प्रकारसे एक समयकी प्ररूपणा की गयी। (योग परिवर्तन किये बिना गुणस्थान परिवर्तन सम्भव नहीं है-दे० अन्तर २)। २. गुणस्थान परिवर्त्तनके चारभंग-अब गुजस्थाम परिवर्त्तन द्वारा एक समयकी प्ररूपणा करते हैं। वह इस प्रकार है—कोई एक मिथ्यादृष्टि जीव वचनयोगसे अथवा काययोगसे विद्यमान था। उसके वचनयोग अथवा काययोगका काल क्षीण होनेपर मनोयोग आ गया और मनोयोगके साथ एक समयमें मिध्यादृष्टि गोचर हुआ। पश्चात द्वितीय समयमें भी वह जीव यद्यपि मनोयोगी ही है, किन्तु सम्यग्मिध्यात्वको अथवा असंयमके साथ सम्यक्त्वको अथवा संयमासंयमको अथवा अप्रमत्त संयमको प्राप्त हुआ। इस प्रकार गुणस्थान परिवर्त्तनके द्वारा चार प्रकारसे एक समयकी प्ररूपणा की गयी। (एक विवक्षित गुणस्थानसे अविवक्षित चार गुणस्थानों में जानेसे चार भंग)। ३. मर्णका एक भंग— कोई एक मिथ्यादृष्टि जीव बचन योगसे अथवा काययोगसे विद्यमान था पुनः योग सम्बन्धी कालके क्षय हो जानैपर उसके मनोयोग आ गया। तन एक समय मनोयोगके साथ मिथ्यात्व दिखाई दिया और दूसरे समयमें मरा। सो यदि वह तिर्यचौमें या मनुष्योमें उत्पन्न हुआ तो कार्माण काययोगी अथवा औदारिक मिश्र काययोगी हो गया। अथवा यदि देव और नारिकयोंने उत्पन्न हुआ तो कार्माण काययोगी अथवा वैक्रियक मिश्र काययोगी हो गया। इस प्रकार मरणसे प्राप्त एक भंग हुआ। ४, व्याघातका एक भंग - अन्न व्याघातसे लब्ध होने-वाले एक भंगकी प्ररूपणा करते हैं--कोई एक मिध्यादृष्टि जीव वचनयोगसे अथवा काययोगसे विद्यमान था। सो उन वचन अथवा काययोगके क्षय हो जानेपर उसके मनोयोग आ गया तब एक समय मनोयोगके साथ मिध्यात्व दृष्ट हुआ और दूसरे समय वह व्याघातको प्राप्त होता हुआ काययोगी हो गया, इस प्रकारसे एक समय लब्ध हुआ। भंगोंको यथायोग्य रूपसे लाग्न करना— इस विषयमें उपयुक्त गाथा इस प्रकार है-''गुणस्थान परिवर्तन, योगपरिवर्तन, व्याघात और मरण ये चारों बातें योगोंमें अर्थात तीन योगोंके होनेपर हैं। किन्तु सयोग नेवलीके पिछले दो अथित् मरण और व्याघात तथा गुणस्थान परिवर्तन नहीं होते १३६। इस विविधत गुणस्थानमें विद्यमान जीव इस अविविधित गुणस्थानको प्राप्त होते हैं या नहीं, ऐसा जान करके तथा गुणस्थानों को प्राप्त जीव भी इस विवक्षित गुण-स्थानको जाते हैं अथवा नहीं ऐसा चिन्तवन करके असंयत सम्यग्-दृष्टि, संयतासंयत और प्रमृत्त संयतीकी चार प्रकारसे एक समयकी त्ररूपणा करना चाहिए । इसी प्रकारसे अप्रमत्त संयतोंकी भी प्ररूपणा होती है, किन्तु निशेष बात यह है कि उनके व्याघातके बिना तीन प्रकारसे एक समयकी प्ररूपणा करनी चाहिए। क्योंकि अप्रमाद और व्याघात इन दोनोंका सहानवस्था सक्षण विरोध है। (अतः चारों उपशामकों में भी अप्रमत्तवत् ही तीन प्रकार प्ररूपणा करनी चाहिए तथा क्षपकों में मरण रहित केवल दो प्रकारसे ही।) ६ भंगोंका संक्षेप - ( अविवक्षित मिध्यादृष्टि योग परिवर्तन कर एक समयतक उस यौगके साध रहकर अविवक्षित सम्यग्निध्यात्वी, या असंयत≁ सम्यन्दृष्टि, या संयतासंयत, या अप्रमत्त संयत हो गया। विवक्षित सासादन, या सभ्यिग्मध्यात्व, या असंयत सम्यन्द्रष्टि, या संयता-संयत, या प्रमत्तसंयत विवक्षित योग एक समय अविशिष्ट रहनेपर अविवक्षित मिथ्यादृष्टि होकर योग परिवर्तन कर गया। विवक्षित स्थानवर्ती योगपरिवर्तन कर एक समय रहा, पीछे मरण या व्याघात पूर्वेक योग परिमर्तन कर गया।)

## २२. योग मार्गणामें एक जीवापेक्षा उत्कृष्ट कास्त प्राप्ति विधि

- ध् ७/२,२.१८/१५२/२ अगप्पिरजोगारो अध्पिरजोगं गंतूण उक्कस्सेण तत्थ अंसोमुहुत्तावहाणं पिंड विरोहाभावादो ।
- ध, ७/२,२,१०४/१४३/७ बाबीसवाससहस्साउअपुटवीकाइएसु उप्पिज्य सञ्चजहण्णेण कालेण ओर्राः लयमिस्सद्धं गमिय पर्ज्ञात्तिगद्दपद्धम-समयप्पहुडि जाव अंदोसुहुत्त्णवाबीसवाससहस्साणि ताव ओर्रा'लय-कायजोगुवलंभादो ।

ध.७/२,२,१०७/१५४/६ मणजोगादो विचिजोगादो वा वेउव्विय-आहार-कायजोगं गंत्ण सम्बुनकस्सं अंतोमुहुत्तमन्छिय अण्यजोगं गदस्स अंतोमुहुत्तमेत्तकालुवलभादो, अणव्पिदजोगादो औरालियमिस्सजोगं गंत्रण सव्युक्तस्सकालमन्दिछय खण्णजोगं गदस्स ओरासियमिस्सस्स अंतोमुहुत्तमेतुक्कस्सकालुवलंभादो । = १. ( मुनोयोगी तथा वचन्-मोगी) अविवक्षित योगसे विवक्षित योगको प्राप्त होकर उत्कर्षसे वहाँ अन्तर्मृहुर्त तक अवस्थान होनेमें कोई विरोध नहीं है। २ (अधिक से अधिक बाईस हजार वर्ष तक जीव औदारिक काययोगी रहता है। (प.ख./ ७/२.२/सु. १०६/१६३) वयोकि, बाईस हजार वर्षकी आयु वाले पृथिवीकायिकों में उत्पन्न होकर सर्व जशन्य कालसे औदारिकमिश्र कालको विदाकर पर्याप्तिको प्राप्त होनेके प्रथम समयसे लेकर अन्तर्मुहूर्तकम माईस हजार वर्ष तक औदारिक काययोग पाया जाता है। ३, मनोयोग अथवा बचनयोगसे वैकियक या आहारककाथयोगको प्राप्त होकर सर्वोत्कृष्ट अन्तमे हूत कास तक रह कर अन्य योगको प्राप्त हुए जीवके अन्तर्मुहूर्त मात्र काल पाया जाता है, तथा अनिवक्षित योगसे औदारिकमिश्रयोगको प्राप्त होकर व सर्वोत्कृष्ट काल तक रहकर अन्य योगको प्राप्त हुए जीवके और।रिकमिश्रका अन्तर्मुहर्त मात्र उत्कृष्ट काल पाया जाता है।

## १३. वेद मार्गणामें स्त्रीवेदियोंकी उत्कृष्ट अमणकारू प्राप्ति विधि

घ.६/४,१,६६/१३०-१३१/२०० सोहम्मे सत्तगुणं तिगुणं जाव दु समुक्क-कप्पो त्ति। सेसेमु भवे विगुणं जाव दु आरणच्चुदो कप्पो।१३०। पणगादी दोही जुदा सत्तावीसा ति पक्लदेवीणं।तत्तो सत्तुत्तर्यं जाव दु आरणच्चुओं कप्पो।१३१। = सौधमं में सात बार =७४५ पत्य। ईशानसे महागुक तक तीन तीन बार =३ (७+१+१९+१३+१५+१०+१६+३१) =२१ + २७+३३+३६+४६+६१+१५+१७+६३+६६=४०५ पत्य। शतारसे अच्युत तक दो दो बार =२ (२६+२७+३४+४८+५६) = ५०+५४+६८+८२+६६ +११०=४६० पत्यः

अन्तरालोंके स्त्री भवोंकी स्थिति = ! कुल काल १०० परुय + !

## 18. वेद मार्गणामें पुरुषवेदियोंकी उत्कृष्ट अमण काल प्राप्ति विधि

ध.१/४,१,६६/१३२/३०० पुरिसेष्ठ सदपुधत्तं असुरकुमारेसु होदि तिगुणेण । तिगुणे णवगेवज्जे सग्गिठिदी छग्गुणं होदि ।१३२। = असुरकुमारमें ३ बार=३×१=३ सागर। नव ग्रें वेयकोंमें तीन बार = ३ (२४+२७+३०) = ७२+६१+१०=२४३ सागर। आठ कवप युगलों अर्थात् १६ स्वर्गोंमें छ छ. बार = ६ (२+७ +१० + १४+१६+१८+२०+२२) = १२+४२+६०+६४+६६ +१०८+१२०+१३२=६५४ सागर। अन्तरालोंके भवोंकी कुल स्थिति=१। कुल काल = ६०० सागर +१।

#### १५. क्रषाय मार्गणामें एक जीवापेक्षा जघन्यकाल प्राप्ति विश्वि

- ष. खं./७/२,२/सू. १२६/१६० जहण्लेण एयसमञ्जो ।१२६।
- ध. ७/२.२.१९१/१६०/१० को धस्स बाधादेण एगसमओ णित्थ. बाबादिदे वि को धस्सेव समुप्पत्तीदो । एवं सेसितिण्हं कसामाणं पि एगसमय-पस्त्रणा कायञ्वा । णविर एदेसि तिण्हं कसामाणं वाधादेण वि एगसमय-समयपस्त्रवणा कायञ्वा । = कमसे कम एक समयत् क जीव को ध कषायी आदि रहता है (योगमार्गणावत् यहाँ भी योग परिवर्तनके पाँच, गुणस्थान परिवर्तनके चार मरणका एक तथा ज्याघातका एक इस प्रकार चारोंके.११ भंग यथायोग्यरूपसे लागू करना । विशेष इतना कि को धके ज्याधातसे एक समय नहीं पाया जाता, क्यों कि ज्याधातको प्रकार को प्राप्त होनेपर भी पुनः को धकी उत्पत्ति होती है । इसी प्रकार शेष तीन कषायोके भी एक समयकी प्ररूपणा करना चाहिए (विशेष इतना है कि इन तोन कषायोके ज्याधातसे भी एक समयकी प्ररूपणा करना चाहिए (विशेष इतना है कि इन तोन कषायोके ज्याधातसे भी एक समयकी प्रस्त्रणा करना चाहिए ।
- क पा. १/§३६८/त्रूर्ण सू /३८६ दोसो केवचिरं कालादो होदि । जहण्णुक-स्सेण अंतोसुहुत्तं ।
- क पा. १/९३६१-३८५/१० कुदो । मुदे वाधादिदे वि कोहमाणाणं अंतो~ मुहुत्तं मोत्रूण एग-दोसमयादीणमणुत्रलंभादो । जीवहाणे एगसमओ कालम्मि परुविदो, सोकधमेदेण सह ण विरुज्भदे: ण: तस्स अण्णा-इरियजवएसत्तादो । कोहमाणाणमेगसमयमुदओ होदूण विदियसमय-किण्ण फिट्टदे। ण; साहाबियादो। = प्रश्न-दोष कितने कासतक रहता है १ उत्तर-जघन्य और उत्कृष्ट रूपसे दोष अन्तर्मुहूर्स कालतक रहता है। प्रश्न-ज्ञघन्य और उत्कृष्टरूपसे भी दोष अन्तर्मुहूर्त काल-तक ही क्यो रहता है । उत्तर-क्यों कि जीवके मर जानेपर या बीचमें किसी प्रकारकी रुकावटके आ जानेपर भी क्रोध और मानका काल अन्तर्मृहुर्त छोडकर एक समय, दो समय, आदि रूप नही पाया जाता है। अर्थात् किसी भी अनस्थामें दोष अन्तर्मृहूर्तसे कम समय-तक नहीं रह सकता। प्रश्न-जीवस्थानमे कालानुयागद्वारका वर्णन करते समग्र क्रोधादिकका काल एक समग्र भी कहा है, अत. वह कथन इस कथनके साथ विरोधको वक्षो प्राप्त नहीं होता है । उत्तर — नहीं, क्योंकि जीवस्थानमें क्रोधादिकका काल जो एक समय कहा है वह अन्य आचार्यके उपदेशानुसार कहा है। प्रश्न-क्रोध और मानका उदय एक समयतक रहकर दूसरे समयमे नष्ट क्यों नहीं हो जाता १ उत्तर – नहीं, क्योकि अन्तर्मृहूर्ततक रहना उसका स्वभाव है।

## १६. लेक्या मार्गणामें एक जीवापेक्षा एक समय जब-न्यकाल प्राप्ति विधि

ध. ४/१,५,२९६/४६६-४७५ का भावार्थ ( योग मार्गणावत् यहाँ भी लेश्या परिवर्तनके पाँच, गुणस्थान परिवर्तनके चार, मरणका एक और व्यावातका एक इस प्रकार चारोंके १९ भंग यथायोग्य रूपसे लागू करना। विशेष इतना कि वृद्धिगत गुणस्थान लेश्याको भी वृद्धिगत और हीयमान गुणस्थानोंके साथ लेश्याको भी हीयमान रूप परि-वर्तन कराना चाहिए। परन्तु यह सब केवल शुभ लेश्याओंके साथ लागू होता है, वर्षोंकि अशुभ लेश्याओंका जवन्यकाल अन्तर्मृहुर्त है।

- ध. ४/१.५,२१%/४६%)३ एगो मिच्छादिट्ठी असंजदसम्मादिद्ठी वा वह्दमाणपम्मलेरिसओ पम्मलेस्सद्धाए एगो समझो अरिथ त्ति संजमा-संजमं पिंडवण्णो । विविएसमए संजमासंजमेण सह मुक्कलेरसं गदो । एसा लेस्सापरावत्ती (३) । अधवा वह्दमाणतेउलेस्सिओ संजवा-संजदो तैउलेस्सद्धाए खएण पम्मलेरिसओ जादो । एगसममं पम्म-लेस्साए सह संजमासंजमं दिद्ठं, विदियसमए अन्पमत्तो जादो । एसा गुणपरावत्ती । अधवा संजदासंजदो होयमाणसुकलेस्सिओ हक-लेस्सद्धाखएण पम्मलेरिसओ जादो । विदियसमए पम्मलेरिसओ चेव, किंतु असंजदसम्मादिद्ठी सम्मामिच्छादिट्ठी सासणसम्मादिद्ठी मिच्छादिट्ठी वा जादो । एसा गुणपरावत्ती (४) ।
- घ. ४/१,४,३०७/४७६/१ (एको) अप्पमत्तो होयमाणसुकते सिसगौ सुझ-लेस्सद्धार सह पमत्तो जादो । विदियसमयै मदो दैवर्त्त गदो (३)। -१. वर्धमान पद्मलेश्यावाला कोई एक मिथ्यादृष्टि अथवा असंयत-सम्यग्दष्टि जीव, पद्मलेश्याके कालमें एक समय अवशेष रहनेपर संयम्।संयमको प्राप्त हुआ । द्वितीय समयमें संयमासयमके साथ ही शुक्तलेश्याको प्राप्त हुआ। यह लेश्या परिवर्तन सम्बन्धी एक समय-की प्ररूपणा हुई । अथवा, वर्धमान तेजोलेश्यावाला कोई संयतासंय**त** तेजोलेश्याके कालके क्षय हो जानेसे पद्मलेश्यावाला हो गया। एक समय पद्मलेश्याके साथ संयमासंयम दृष्टिगोचर हुआ ≀ और वह द्वितीय समयमें अप्रमत्तसंयत हो गया। वह गुणस्थान परिवर्तनकी अपेक्षा एक समयकी प्ररूपणा हुई। अथवा, हीयमान शुक्ललेश्यावाला कोई संयतासंयत जीन शुक्ललेश्याके कालके पूरे हो जानैपर पदालेश्या-वाला हो गया । द्वितीय समयमें वह पद्मलेश्यावाला ही है, किन्तु असयतसम्य रहिष्ट, अथवा सम्यग्मिध्याहिष्ट, अथवा सासादन सम्यग्दप्ति, अथवा मिथ्यादृष्टि हो गया। यह गुणस्थान परिवर्तनकी अपेक्षा एक समयको प्रस्तपणा हुई (४)। २, हीयमान शुक्तसेश्या-वाला कोई अप्रमत्तसंयत. शुक्तलेश्याके ही कालके साथ प्रमत्तसंयत हो गया, पुनः दूसरे समयमे मरा और देवत्वको प्राप्त हुआ। (यह मरणकी अपेक्षा एक समयकी प्ररूपणा हुई।) नोट-इस प्रकार यथा-योग्यरूपसे सर्वत्र लागू कर लेना।

## १७. लेक्या मार्गणामें एक जीवापेक्षा अन्तर्मृहूर्त जघ-न्यकाल भी है

यह काल अशुभनेश्याकी अपेक्षा है--क्यों कि-

घ. ४/१,६,२८४/४४६/१२ एत्थ (असुहलेस्साए) जोनस्सैव एगसमओ जहण्याली किण्ण लम्भदे । ण. जोगकसायाणं व लेस्साए तिस्सा

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

परावत्तीए गुणापरावत्तीए मरणेण वाघादेण वा एगसमयकालस्सा-संभवा । ण ताव लेस्सापरावत्तीए एगसमध्यो लब्भदि, अप्पिदलेस्साए परिणमिद्विदियसम्ए तिस्से विणासाभावा, गूणंतरं गदस्स विदिय-समप जेरसंतरगमणाभावादो च । ण गुणपरावत्तीए, अप्पिदलेरसाए परिणद्विदियसमए गुणंतरमम्णाभावा । ण च वाघादेण, तिस्से वाघा-दाभावा । ण च मर्णेण, अप्पिदलेस्साए परिणद्विदिधसमए मरणा-भावा । - प्रश्न-यहाँपर (तीनों अञ्चभ लेश्याओंके प्रकरणमें ) योग-परावर्तनके समान एक समय रूप जघन्यकाल क्यों नहीं पाया जाता है । उत्तर--नहीं । क्योंकि, योग और कषायोंके समान लेश्यामें--<mark>लैश्याका परिवर्तन, अथवा गु</mark>णस्थानका परिवर्त्तन, अथवा मरण और व्याधातसे एक समयकातका पाया जाना असम्भव है। इसका कारण यह कि न तो लेश्या परिवर्तनके द्वारा एक समग्र पाया जाता है, क्यों कि विवक्षित लेश्यासे परिणत हुए जीवके द्वितीय समयमें उस लेश्याके विनाशका अभाव है। तथा इसी प्रकारसे अन्य गुणस्थानको गये हुए जीवके द्वितीय समयमें अन्य हेश्याओं में जानेका भी अभाव है। न गुणस्थान परिवर्तनकी अपेक्षा एक समय सम्भव है, वयोंकि विवक्षित लेश्यासे परिणत हुए जीवके द्वितीय समयमें अन्य गुणस्थान-के पमनका अभाव है। न ब्याघातकी अपेक्षा ही एक समय सम्भव है, नयों कि, वर्तमान लेश्याके व्याघातका अभाव है। और न मरणकी अपेक्षा ही एक समय सम्भव है, क्योंकि, विवक्षित खेड्यारी परिणत हुए जीवके द्वितीय समयमें मरणका आभाव है। ( घ. ४/१.४.२१६/ 845/8)

#### १८. छेश्वा परिवर्तन क्रम सम्बन्धी नियम

- भ, ४/१.४,२८४/४१६/३ किण्हर्तेस्साए परिणदस्र जीवस्स अर्णतरमेव काउत्तरसापरिणमणसत्तीए असंभवा।
- धाः ८/३,२,६८/३२२/७ सुक्कतेस्साए ट्ठिदो पम्म-तेष-काडणीलतेस्सासु परिणमीय पच्छा किण्णतेस्सापज्ञाएण परिणमणव्युवगमादो । = कृष्ण तेस्या परिणत जीवके तदमस्तर ही कापीत लेश्यास्तप परिणमम शक्तिका हीना असम्भव है। शुक्ततेश्यासे क्रमशः पद्म, पीत, कापीत और नीव वेश्याओं परिणमन करके पीछे कृष्ण लेश्या पर्यायसे परिणमन स्वीकार किया गया है।

#### **१९. बेदक सम्बक्त्वका ६६ सागर उत्कृष्टकाल प्राप्ति** विधि

ध, ७/२.२,१४१/१६४/११ देवस्स णेरइयस्स वा पडिवण्णजवसमसम्मत्तेण सह समुष्पण्णमदि-मुद-ओटि्ठ-णाणस्स वेदगसम्मत्तं पडिवज्जिय अविणट्डतिणाणेहि अंतोमुहुत्तमच्छिय एदेणंतोमुहुत्तेणूणपुट्यकोडाउ अमणुस्सेमुववज्जिय पुणो वीस सागरोविमिएसु देवेमुववज्जिय पुणो पुच्व कोडाउएसु मणुस्सेसुवविजय वाबीससागरोवमटि्ठदीएसु देवेसुव-विजिट्ण पुणो पुत्रकोडाउएसु मणुस्सेसुवविजय खइयं पट्ठविय चउवीससागरोवमाउट्ठिदिएसु देवेसुवविज्ञदृण पुणो पुव्वकोडाउएसु मणुस्सेमुबवज्जिय थोबाबसेसे जीविए केवलणाणी होदूण अबंधगत्तं गदस्स चद्हि पुव्तकोडीहि सादिरेयछावदिठसागरोवमाण मुवलं-भादो । = देव अथवा नारकीके प्राप्त हुए उपशम सम्यवस्वके साथ मति, श्रुत व अवधि चानको उत्पन्न करके, वेदक सम्यक्तवको प्राप्त कर, अनिष्ट तीनों ज्ञानोंके साथ अन्तर्मृहूर्तकाल तक रहकर, इस अन्तर्मु हुर्त से हीन पूर्व कोटि आधुवाले मनुष्योंमें उत्पन्न होकर, पुन बीस सागरोपम प्रमाण आयुवाले देवों में उत्पन्न होकर. पुन बाईस सागरोपम आयुवाले देवोंमें उत्पन्न होकर, पुन पूर्वकोटि आयुवाले मनुष्योमें उत्पन्न शोकर, क्षायिक सम्यक्त्वका प्रारम्भ करके, चौबीस सागरोमम आयुवाले देवोंमें उत्पन्न होकर, पुन. पूर्वकीट आयुवाले मनुष्यों में उत्पन्न होकर, जीवितके थोड़ा शेष रहने पर केवलज्ञानी होकर अनन्धक अवस्थाको प्राप्त होनेपर चार पूर्वकोटियोसे अधिक छयासुरु सागरोपम पाये जाते हैं।

## ६. कालानुयोग विषयक प्ररूपणाएँ

## सारणीमें प्रयुक्त संकेतोंका परिचय

| প্রাণত        | <b>ल</b> ञ्च्यपर्याप्त | को० पू०    | कोड पूर्व                       |
|---------------|------------------------|------------|---------------------------------|
| <b>अव</b> ०   | अवसर्पिणी              | पू० को ०   | पूर्व क्रोड                     |
| असं०          | असंख्यात               | १,२,३,४    | वह वह गुणस्थान                  |
| <b>उ</b> त् ० | उस्सर्पिणी             | २्⊏ ज०     | २८ प्रकृतियोंको सत्ता           |
| <b>ख</b> प०   | उपशम                   |            | वाला कोई मिथ्या-                |
| तिर्थ ०       | तिर्यञ्च               |            | दृष्टि या वेदक सम्यग्-          |
| Ф             | पर्याप्त               |            | दृष्टि जीव सामान्य              |
| पल्य/असंव     | परयका असंख्यातवाँ      | ष्ट्रर्व   | <b>૭</b> ૦ <u>६</u> ६०००००००००० |
|               | भाग                    |            | बर्ष                            |
| पृ०           | पृथिवी                 | अन्तर्मु०  | अन्तर्मुहूत                     |
| मनु०          | मनुष्य                 | को को सा   | , कोड़ाकोडी सागर                |
| मिथ्या 🔊      | मिथ्यात्व              | <b>ज</b> 0 | जघन्य                           |
| सम्य०         | सम्यक्त्व              | उo         | <b>उ</b> त्कृष्ट                |
| सा०           | सागर                   |            |                                 |

# २. जीवोंकी कालविषयक ओवप्ररूपणा

ममाण− १. (ष. ख. ४/१.५,२-३२/३२३-३५७); (गो.जी./माषा/१४६/३६६/१) संकेत –दे० काल ६/१

|                  | विशेष     | अनादि मिध्यारवो सर्वेप्रथम सम्यक्तव<br>पाकर् <b>गिरे</b> ।                      | उपश्म सम्यक्रेब में ६ आवली शेष रहने<br>पर सासादनको प्राप्त हो                                    | चढ़ने व गिरने वाले दोनोंकी अपेक्षा                               | १वाँ, ईठा स्थानधारी या उपश्म सम्य-<br>न्त्ली मनुष्य अनुसर विमानोंमेश् समय<br>कम ३३ सागर रहकर पूर्वकोड आधु<br>नाता मनुष्य हो संयम घरे। | सम्मूक्षिम संज्ञी पर्याग्न तिर्यंच, मच्छ.<br>मेंडक आदिक भवके अन्तर्मेहुते पथाते<br>संयतासंयत हो।                                            | सर्वोरकृष्ट कालपर्यन्त प्रमन्त रहकर<br>मिष्यात्वी होनेवाली की अपेशा               | उपरीक्तवत् पर अप्रमन्तसे मिध्यात्वी<br>होने शाक्षा |
|------------------|-----------|---------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| एक जीवापैक्षया   | अर्थेश्व  | अर्धपुद्धगल<br>पस्तिर्दान                                                       | क्ष<br>आवसी                                                                                      | अन्त्रमू<br>अन्त्रमू<br>अन्त्रमू                                 | ३३ सागर + १<br>कोडपूर्ब                                                                                                               | १ को उपाय<br>अन्ति भूषा<br>अन्ति भूषा                                                                                                       | <u>क्रम्य</u><br>क्रम्य<br>क्रम्य                                                 | ÷                                                  |
|                  | चिशेष     | ३,४,४ या ६ठें स्थानसे गिरे,<br>मिध्यात्व हो, पुन ३,४,४ या<br>६ठें को प्राप्त हो | उपशम सम्प्रक्ष्त्व में एक सम्प्र<br>क्षेष रहनेपर सासादनको प्राप्त हो                             | मिध्यात्वसे चढुकर ३रे को प्राप्त/<br>गिरसेवाले की अपेक्षासे नही। | २८/अ बाहा १,३,५ या ६ठें स्थान<br>से गिरने ब चढ़ने दोनोंकी अपैशा                                                                       | २८/ज नाता १,४ या ६ठे स्थानसे<br>अनरोहण या आरोहण करनेकी<br>अपेक्षा। आरोहण करे तो १ या<br>४थे से ६वें घुनक ज्वेको प्राप्त हो<br>६ठें को नहीं। | ६ठें ७वें में परस्यर आरोहण व<br>अवरोहण करता १ समय गुण-<br>स्थान विशेषमें रहकर मरे | •                                                  |
|                  | जवन्य     | अन्तर्महृत                                                                      | १ समय                                                                                            | अन्तम हैत                                                        | <b>.</b>                                                                                                                              | 5                                                                                                                                           | १ समय                                                                             | ŧ                                                  |
|                  | विशेष     | विच्छेदाभाव                                                                     | ६ आवसी स्थितिवासे<br>२, ३ या ४थे स्थानवासे<br>खीबोंका प्रवेश क्रम न<br>दूरे                      | प्रवेश कम न द्रदे                                                | बिच्छे <b>दा</b> भा <b>त्र</b>                                                                                                        |                                                                                                                                             | #                                                                                 | <b>.</b>                                           |
| नाना जोवापेक्षया | उरकृष्ट   | सुवैदा                                                                          | प <b>र</b> ्ग/असं                                                                                | :                                                                | सर्वेदा                                                                                                                               | £                                                                                                                                           | £                                                                                 | \$                                                 |
| नाना :           | नियोष     | क्टिहेदाभाव                                                                     | २ या श्रेंके १ समय<br>स्थितिवाले सर्जाव<br>एकदम सासादन<br>पूर्वक मिध्यात्वको<br>प्राप्त हो जायै। | २८/ज वाले ७ या ८<br>जीव १,४,६ या छठे<br>से ग्रत्यत सिरे          | ्र<br>बिच्छेदा <b>भा</b> त्र                                                                                                          | ÷                                                                                                                                           | ;                                                                                 | ŗ                                                  |
|                  | क्षेत्रक  | सर्वेदा                                                                         | एक समय                                                                                           | अन्तर्भक्षि                                                      | सबंदा                                                                                                                                 | \$                                                                                                                                          | <b>‡</b>                                                                          | <b>\$</b>                                          |
| प्रमाण           | मं० १/स   | %                                                                               | Ĩ,                                                                                               | 1                                                                | <i>ት</i> ኔ− <u>è</u> ኔ                                                                                                                | υ<br>**<br>•*                                                                                                                               | 38-38                                                                             | :                                                  |
|                  | मुष स्थान | ~                                                                               | œ                                                                                                | er                                                               | <b>&gt;</b>                                                                                                                           | sy                                                                                                                                          | 40- 3                                                                             | àà-2                                               |

|                  | निशेष             | ७वे से ८वे में व १वे में से न्ये में तथा<br>इसी प्रकार सर्वत्र आरोहण या अव-<br>रोहण द्वारा प्रवेश कर अन्तर्मेहर्त रह<br>गुणस्थान परिवर्तन करें।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | जञ्जी                                                                                      | १ पूर्वकोडकी आयुवाला भनुष्प ७ मास<br>गर्भ में रहा, ८ वर्ष आयुप्र दीक्षा ले<br>अप्रमत्त हुआ। ७ अन्तर्मृहर्तिमे कमसे<br>सर्व गुणस्थानोको पार कर सयोगी<br>स्थानको प्राप्त हुआ। वैष आयु पर्यन्त<br>बहाँ रहा। अन्त में अपोगी हुआ। | उपरोक्त क्ष्पकोनत्<br>(क. पा,/षु १ /पृ० ३६०) |
|------------------|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| एक जीवापेस्रया   | उरकृष्ट           | थ्र - प्रमुख्य<br>१ - प्रमुख्य<br>१ - प्रमुख्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ε                                                                                          | १ कोड पूर्व —<br>( ७ वर्ष च ७<br>अन्तर्भहत्)                                                                                                                                                                                 | थन्त मृह्त<br>अन्त्र भूति<br>अ               |
|                  | <u>बि</u> सेष     | १ समय जीवन शिष रहनेपर हवे<br>से स्वेमें या प्ले से हवें में, १७वें<br>से हवें में वा हवें से १०वें में: ११वें<br>से १०वें में या १०वें से ११वें में<br>आ १ समय फरचांतु मरे।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ७वें स्थानमे क्षपक घेणी चढ<br>क्रमेण <b>बयोगी स्थानको</b> प्राप्त हुआ                      | ११वें से १३ में आ समुद्धात कर्<br>अयोगी स्थानको प्राप्त हुआ                                                                                                                                                                  | उपरोक्त क्षपकोंबत्<br>(क० पा/पु १/पृ० ३४२)   |
|                  | अघन्य             | ९ समय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ब्रन्त मुहुत्<br>इंदुर्                                                                    | <u>.</u>                                                                                                                                                                                                                     | ख<br>न<br>भ<br>कुश<br>कुश<br>विभ             |
|                  | निशेष             | ७.ट या ६४ तक जोव<br>दवे १०वे स्थानोमे<br>परस्पर अवरोहण व<br>आरोहण वरे । ११वे में<br>केवल आरोहण करके<br>गुणस्थान बदले । फिर<br>अवस्य विरह होता है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>बचन्यंब</b> त्                                                                          | वि च्छेदामाब                                                                                                                                                                                                                 | <b>उ</b> परोक्त स्पक्बत                      |
| नाना जीवापेक्षया | उरकृष्ट           | ख<br>नत् उन्हत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | क्ष.<br>अस्त्र<br>अस्त्र<br>अस्त्र                                                         | ्य<br>च<br>स्                                                                                                                                                                                                                | अन्त्र<br>ठेड्ड<br>ठेड्ड                     |
| नाना ः           | विशेष             | र या ३ अवरोहक-<br>उपशामक ६ वे से<br>न्वे में आ १ समय<br>पक्षात् युगपत् मरे।<br>६वें व १०वे मे भी<br>उपरोक्तज्ञत् पर अव-<br>रोहण व आरोहण<br>होनोकी अमेशा।<br>११वे में केवल आरो-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ७,८ या १०८ जीव<br>७वे स्थानसे क्षपक<br>भेषी चढ़ क्रमेण<br>युगवत अग्रोगी<br>स्थानको प्राप्त | विच्छेदाभाव                                                                                                                                                                                                                  | उपरोक्त क्षपकोंबत्                           |
|                  | क्षत्रन्त         | १ समय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अन्त भू होते.<br>उन्हास                                                                    | सर्वदा                                                                                                                                                                                                                       | अन्तमुक्त्                                   |
| M H Tut          | न० १/सृ.          | 44-4%                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3⊱-}ે                                                                                      | (**<br>1)<br>0<br>pr                                                                                                                                                                                                         | ऽ                                            |
|                  | नीण स्था <b>न</b> | उपया<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अ<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अक्षा<br>अ<br>अ<br>अ<br>अ<br>अ<br>अ<br>अ<br>अ<br>अ<br>अ<br>अ<br>अ<br>अ<br>अ<br>अ<br>अ<br>अ<br>अ<br>अ | हातक.<br>हारक.                                                                             | m.<br>•∕                                                                                                                                                                                                                     | १४<br>उपसर्ग -<br>केबली<br>१३-१४             |

## जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

# ३. जीबों के अवस्थान काळ विषयक सामान्य व विशेष आदेश प्ररूपणा

**प्रमाण — १**. (ष.ख.४)१,५,३३—३४२/३५७*–४८८*); २. (ष.ख./२,८,१–५५/पु.७/पृ.४६२*–*४७७); ३. (ष.ख ७/२,२,१–२१६/११४−१८५) काल विशेषोको निकासनेका स्पष्ट प्रदर्शन --दे० काल/४ संकेत—दे० काल/६/१

| एक जोबापेक्ष्या  | विद्येष प्रमाण ज्ञधन्य विद्येष उत्कृष्ट विद्येष | स् सं          | in the second se | 1414 2-3 4000                | ** १-३२ सागर कमका १.३.७.१०.३३ सागर | 38-३६ अन्तर्मु २८/ज ३ या ४थे से गिरकर १३ सागर | युन: चंडे<br>गुलोघकत                   | ग३८-३६ ,, २८/ज १ले ६रे से ४थमे जा ३३ सागर- | पुनः निरे ६ अन्तम् ० पर्याप्तिपुणकर वेदकसम्पक्ष्योहो अन्तम्<br>अग्रिकीष रहनेपर प्रन. मिथ्यारं वी हुआ |            | AST TANK A STANK THE THE TANK A STANK | वृधायत्रप्<br>इ अन्तरमु० नरक सामान्यवत् क्रमशारा३,७,१०, | ्रअसा.२२सा.३आ, पूर्ण स्थितिसे पर्याप्तिकाल व अस्तिम<br>उत्पन स्वयन्तम् अस्तिमेश्चर होन । |               | र कर्ममूमिमे असं. यु. परि.   अ | उपजे दा                           | =                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | पर्याप्तक की अपेक्षा | ,, इपन्य न १५को, स |               | १८ ध्रुद्रमच अधिविधि, पिर्ध, से थाना अन्तर्मे हुत् | लाहो अस.पुद्रगलपरिव अ | पुनः ऊपर चंद |
|------------------|-------------------------------------------------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|------------------------------------|-----------------------------------------------|----------------------------------------|--------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|--------------------------------|-----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|--------------------|---------------|----------------------------------------------------|-----------------------|--------------|
|                  | তক্ষেষ্ট                                        |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <u>F</u>                     | 2 :                                | 2 A                                           | ·************************************* | सर्वत् वि                                  |                                                                                                      | <u> </u>   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | सर्वता कि                                               |                                                                                          |               | सर्वदा वि                      | <b></b>                           | <b>.</b> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>.</b>             | 2                  |               | सनेदा वि                                           | 2                     |              |
| पिक्षया          |                                                 |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | No. 1                        | त जनस्याम् ।<br>कालअधिकही          | ·                                             |                                        |                                            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                |            | ito<br>Ra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                         | · · · · · · ·                                                                            | · • · · · • • | तर काल स                       | (चिकाल)<br>क                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      | <u>.</u>           |               |                                                    |                       |              |
| नाना जीवापेक्षया | विशेष                                           |                | `                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ~~                           | ्रियः जनस्थान<br>जनसञ्जधिक         | विच्छेदाभाव                                   | -<br>मूलोइ                             | विच्छेदाभाव                                |                                                                                                      | *          | मनोध्यत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ्र स्टामान<br>निस्छेदामान                               |                                                                                          |               | प्रवेशान्तर काल                | ्रत्यवस्यानकाल्<br>जनसङ्ख्यानकाल् | हे<br><u>ज</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                      | *                  |               | 45                                                 | बिच्छेदाभाव           |              |
| "                | জয়ন্ধ                                          |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सनदा                         | 5 £                                | ; p                                           | <b>—</b>                               | सर्देश                                     |                                                                                                      | \$         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | सर्दा                                                   |                                                                                          |               | संबद्ध                         |                                   | ŭ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                      | 2                  | ĸ             | सर्वता                                             | 2                     |              |
|                  | प्रमाण<br>नं०१ <sup>नं</sup> ०२                 | ri<br>         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ~<br>                        | <b>*</b> :                         | £                                             |                                        |                                            |                                                                                                      |            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                         |                                                                                          |               | ĭ~<br>∞                        |                                   | ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ;                    | ;                  | :             | <u> </u>                                           |                       |              |
|                  | मंं १                                           | ris            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                              | <b></b> .                          | er<br>er                                      | en.                                    | ê,                                         |                                                                                                      | × ×        | ×                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 38                                                      |                                                                                          |               |                                |                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |                    |               |                                                    | 2                     |              |
| <u> </u>         | स्थान                                           |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | : :                          | :                                  | ~                                             | *                                      | 20                                         |                                                                                                      | **         | r<br>C*                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - 20                                                    |                                                                                          |               | ;                              |                                   | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | :                    | :                  | :             | :                                                  | ~                     |              |
| ,                | मागणा                                           | १. महिसार्गेषा | नस्क गति—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | नरकगातसामान्य<br>श्लो पश्चित | 2 - S                              | नरक सामान्य                                   |                                        |                                            |                                                                                                      | १-७ पृथिकी |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                         |                                                                                          | २. दिवंचगति   | तियंच सामान्य                  | यंचे निट्य सामा                   | The state of the s | 44180                | ,, यानगात          | न मपुसक्ष बहा | भ, लक्ष्यप्याप्त                                   | ।तथ च सामान्य         |              |

|                                              | 1761       |                      |             | <b>H</b> H | नाना जीवापेक्षया                                                    |                         |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                | एक जीवापेक्षया                                                                                               | पेक्षया                             |                                                                                                      |
|----------------------------------------------|------------|----------------------|-------------|------------|---------------------------------------------------------------------|-------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| मार्गेषा                                     | स्थान      | प्रमाण<br>नं. १ निं. | \           | ज्ञाधन्य   | नियोष                                                               | उत्कृष्ट                | विशेष                                   | प्रमाण<br>नं.१ निं.३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3 লঘ্ন্য       | विशेष                                                                                                        | बस्केष्ट                            | निशेष                                                                                                |
|                                              | %<br>₩ ≫ ⊶ | p. 2 2 2             | कं          | सम् ज      | मुलोघवत्<br>विच्छेराभाव<br>"                                        | समंदा 1                 | सृ.<br>१०<br>१०<br>१०<br>१५-५३<br>१५-५६ | 4.2.4.3<br>4.4.4.3<br>4.4.4.3.4.4.3.4.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.4.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.3.4.4.4.3.4.4.3.4.4.4.3.4.4.4.4.4.4.4.4.4.4.4.4.4.4.4.4.4.4.4.4 | अन्तम् :       | मूलोधवत<br>१.३.५मेंसे ध्येमें आपुन.लौटे<br>उपरोक्तवद पर २~/ज. की<br>अपेक्षा                                  | ३ पल्य<br>१को.पू३अन्तर्मे           |                                                                                                      |
| पंचिन्द्रिय<br>सामान्य                       | ~          | 9<br>3r              |             | सर्वदा     | विच्छेश्माव                                                         | सर्वता                  | विच्छेदाभाव <i>५८-५</i> ६               | 37-7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | अन्त्रम्       | दियँच सामान्यवत्                                                                                             | ३ पन्य + १,४को.<br>पु. + अन्तर्भहृत | ₽V                                                                                                   |
|                                              | er po er   | 0 0 0 0 0            |             | सर्वेदा    | मूखोघनत<br>विच्छेदाभाव<br>मूलोघवत                                   | Ε.                      | ६०<br>विच्छेदाभाव ६२–६३                 | 0 th 20 th                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | अन्तम्.        | मृतोघवत्<br>तियंच सामान्यवत्<br>मृत्योघवत्                                                                   | ३ पल्य                              | कर साराष्ट्रामन उपजा<br>तियँच सामान्यवत्                                                             |
| पंचेत्रिय पर्याप्त<br>पंचेत्रिय<br>पंचेत्रिय | ~ # Z ~ #  | ##                   |             |            | प्चान्द्रय सामान्यवर्ष<br>मूलोघवर्<br>पंचेन्द्रिय सामान्यवर्ष<br>'' | म्यवर्त<br>(<br>स्मन्त् | ov. 412.∞2√                             | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                | र पारंपय सानान्यवत्<br>मूलाघवत्<br>पंचेन्द्रिय सामान्यवत्<br>पंचेन्द्रिय सामान्यवत्<br>पचेन्द्रिय सामान्यवत् | ३पनय+४७को.पू<br>१पन्य +१५को.पू      | सावशेष पंचान्द्रस सामान्यवत्<br>भ<br>सन्निशेष पंचित्रिय सामान्य वस्                                  |
| 41410                                        | · >> >×    | \$ 30<br>40 40°      | - <u> </u>  | ·          |                                                                     |                         |                                         | 40.<br>40. 30<br>40. 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                | "<br>पंचेस्यि सामान्यवत्                                                                                     | (A) MS                              | २ ख.मिध्याखी भोगभूमिख तियै<br में डपजा/२ मास गर्भमें कीते/जन्म<br>के मुहू. पृथक्ल पश्चात् वेद. सम्य, |
| पंचे. स. अप.<br>3. मचध्यगति ─                | •          | w.                   |             | सर्देत     |                                                                     |                         | विच्छेदाभाव ६६-६७                       | 47.<br>0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | श्चरभव         | <u>র</u>                                                                                                     | अन्तर्भृहत                          | जभन्यम्                                                                                              |
| महुष्य सामान्य                               | :          |                      | ۍ<br>ا<br>∞ | सबदा       | विच्छेदाभाव                                                         | सर्वदा (                | क्षिच्छेदाभाव <sup>∫</sup><br>          | 36-36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                |                                                                                                              | ३पक्य + ४०को.पु                     |                                                                                                      |
| , पर्याप्त<br>मनुष्यणी प.                    | : :        |                      | ; ;         | î .        | £ 5                                                                 | <b>;</b> ;              | ; ;                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ब नित्र में    | ਦਾ <b>ਦਿ</b>                                                                                                 | ., +२३को.व्<br>,, +७को.व्           | 16° 16°                                                                                              |
| मनुष्य ल. अप.                                |            |                      | T.          | क्षद्रभव   | :                                                                   | पल्य/<br>असं.           | संतान क्षम                              | 82-62                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १४   क्षुद्रभव | पहल न मर<br>कदली घातमे भरण कर<br>पर्याय परिवर्तन                                                             | अन्तर्मृहत                          | फिर भोगधूमिल<br>भ्रमण                                                                                |

|                  |                       |                                                                                                                                                                                                                       | · <del></del>                                                        |                                                                         |                                                                                                    |                                   |                                                                                                  |                                                                  |
|------------------|-----------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
|                  | नियेष                 | तीनों वेद्रेमें से प्रत्येक प्को०पू० ==<br>२४को०पू०;फिर ल०खप०में अन्ते०;<br>फिर स्त्री व नपु० वेदमें ८, ८ को०<br>पू० = १६ को०पू०; फिर पुरुषवेदमें<br>७ को० पू० इस प्रकार ४७ को०पू०<br>कर्मभूमिमें भ्रमण कर मोगधूमिमें | उपश्रम सम्यक्ष्वमें ६ आवली काल<br>दोष रहनेपर सासादनमें प्रवेश        | ज <b>घ त्यवत्</b>                                                       | १ को० पू० में त्रिभाग शेष रहनेपर<br>मनुष्यायुको बाँध क्षायिक सम्प्र-<br>क्त्वी हो भोगभूमिमें उपजे। |                                   | २८/ज. मोग भूमिया मनुष्पणी हो<br>१ मास गर्भ में रह ४६ दिलमें पर्पाप्ति<br>पूर्ण कर सम्यक्तवी हो । | परिभ्रमण                                                         |
| क्षिया           | 365 S                 | ३पन्य + ४७को, प्र<br>+ अन्त्रमृह्द                                                                                                                                                                                    | ६ आवत्ती                                                             | अन्तर्मेहत<br>निमृहत                                                    | ३पल्य+देशोन<br>पूर्व कोङ                                                                           |                                   | ३ पत्यन्ध् मस्स<br>ब ४६ दिन                                                                      | अन्तर्मृह्त                                                      |
| एक जीवापेक्षमा   | विश्वेष               | ३,४,१वेसे १ता, पुनं ३,४या १ रिक्य +४७को,पु<br>+ अन्तर्भहृत                                                                                                                                                            | उपशम सम्यक्त्वमे १ समय<br>काल शेष रहने पर्सासा-<br>दनमें प्रवेश      | र्ष्णं १,४,५,६ठे से ३१ में<br>आ०, अन्तर्मु० वहाँ रह<br>युन. लीट जायें   | २ <sup>८</sup> /ज. १,३.५.६ठे से धये में<br>आ. पुन <sup>.</sup> लौटकर गुणस्थान<br>परिवर्तन करे      | मुद्धोधवत्<br>मनुष्य सामान्यवत्   | भनुष्य सामान्यवत्                                                                                | मनुष्य सामान्यवत्<br>परिभ्रमण                                    |
|                  | जघन्य                 | ब<br>न्तर्म.                                                                                                                                                                                                          | १ समय                                                                | अन्तमु                                                                  | अन्तम्                                                                                             |                                   | अन्तर्म <u>ु</u> ०                                                                               | क्ष <u>ु द्</u> रभव्                                             |
|                  | प्रमाण<br>ने०१। ने०३  | स्<br>स्<br>स्<br>स्                                                                                                                                                                                                  | <b>გ</b> ე≷ნ                                                         | -50-56 <u>-</u>                                                         | <b>65-</b> 07                                                                                      | 67-73                             | हि <b>द</b> ेखन<br>द0दश्                                                                         | 2. 1.<br>1)                                                      |
|                  | विशेष                 | वि <del>द</del> ्ये दाभाव                                                                                                                                                                                             | संस्यातमनु,७३-७४<br>काडप.सम्य<br>में ईक्षाब.कोष<br>रहतेयुन.प्रवे     | जघस्यवत्                                                                | विच्छेदामाञ                                                                                        |                                   | <b>ब</b> च्छेदाभाव                                                                               | स ति क्रम<br>न होते                                              |
|                  | उत्कृत्ट              | प्र<br>स                                                                                                                                                                                                              | 80<br>나<br>나<br>나<br>나                                               | अन्तम्.                                                                 | सर्वता ा                                                                                           |                                   | सर्वरा विच्छे।                                                                                   | प्रस्य/अ                                                         |
| नाना जीवापैक्षया | नियेष                 | विच्छेदाभाव                                                                                                                                                                                                           | उप. सम्मा.७,⊏,<br>मनुष्यका सम्य,<br>में १समय बेष<br>रहते युग. प्रवेश | अन्तर्म, <sup>२८/ज</sup> ९,४,६,६ठे<br>से पीछे बाये सं<br>मनु-धुगमद लौटे | विच्छेदाभाव                                                                                        | मुलोघबद्<br>मनुष्य सामान्य<br>बद् | "<br>विच्छेद्।भाव                                                                                | मनुष्य सामान्य<br>बद<br>अनेक जीबोका<br>युगपद प्रवेश व<br>निर्गमन |
| ] F              | जधन्य                 | स<br>ब<br>ता                                                                                                                                                                                                          | % समय                                                                | अन्तम्.                                                                 | सर्वता                                                                                             |                                   | च<br>क<br>प्र                                                                                    | हिस्<br>स्र                                                      |
|                  | प्रमाण<br>नं०१   नं०२ | ਲਾ                                                                                                                                                                                                                    |                                                                      |                                                                         |                                                                                                    |                                   |                                                                                                  |                                                                  |
| _                | <del></del>           | the my                                                                                                                                                                                                                | გე _<br>გე _<br>გე _                                                 | 36 - 36<br>36 - 36                                                      | w<br>g                                                                                             | C3<br>(\$2-63                     | 39-24<br>39                                                                                      | 87- <sub>87</sub>                                                |
| Jak.             | स्थान                 | •                                                                                                                                                                                                                     | or .                                                                 | es.                                                                     | %<br>                                                                                              | %                                 | g 20                                                                                             | , »,                                                             |
|                  | मागणा                 | मनुष्य सामान्य                                                                                                                                                                                                        |                                                                      |                                                                         | मनुष्य स न्य                                                                                       | मनुष्य पयशि                       | मनुष्यणी                                                                                         | मनुष्य त० अप०                                                    |

| •                  | 310        | XHIO    | F.          |          | नाना जीकापेक्षया       | भेक्षया  |             | ынк                                     | Б               |                     | i ii                                                        | एक जीवापेक्षया            |                                                                               |
|--------------------|------------|---------|-------------|----------|------------------------|----------|-------------|-----------------------------------------|-----------------|---------------------|-------------------------------------------------------------|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
|                    | स्थान      | मं०/१   | मं ०/२      | ज्ञक्य   | निसीष                  | द्रकेष्ट | विद्योध     | नं०/१                                   | 1,0/3           | जघन्य               | चिशेष                                                       | उद्केष्ट                  | चित्रोष                                                                       |
| ४ देवगति—          |            | फंट     | 4#          |          |                        |          |             | þ.o                                     | <br> #ਦੌ        |                     |                                                             |                           |                                                                               |
| देव सामान्य        |            |         | 08-3        | सर्वदा   | विच्छेदाभाव            | सर्वेदा  | विच्छेदाभाव |                                         | र्क-३७ <u>-</u> | रई-रुष १०,००० वर्ष  | देनकी जघन्य आयु                                             | ३३ सागर                   | ं देवको उत्कृष्ट आयु                                                          |
| भवन बासी           |            |         | \$ <b>*</b> |          | \$                     | :        | Ţ.          | ·                                       | o <b>દે−</b> 3≿ | -                   | ī                                                           | १ ई सागर                  | F                                                                             |
| व्यन्तर            |            |         | £           | <u>.</u> | £                      | ŧ        | ő.          | ;                                       |                 |                     | :<br>:                                                      | १ इपस्य                   | *                                                                             |
|                    |            |         |             |          |                        |          |             | (4./१४/ ३३१)                            |                 | आ./अस               | सोपक्रम काल                                                 | १रम्डहृत                  | अनुपक्षम कास                                                                  |
| ज्योतिषी           |            |         | Ŧ           | <br>F    | •                      | :        | ŗ           |                                         | 9€-36           | र् परम              | जध्न्य आयु                                                  | १ र पत्य                  | তদ্যুত্ত প্ৰায়ু                                                              |
| सौधर्मसे सहसार     |            |         | ;           | ;        |                        | ;        | ŧ           |                                         | ३२-३३ १ ई पत्य  | , शुपल्य            |                                                             | २३ सा-                    | प्रत्येक युगलमें क्रमश. रेष्ट्र, ७३,                                          |
|                    |            |         |             |          |                        |          |             |                                         |                 | १६३सागर             | १६ट्टेसागर १५ पत्य, २१, ७६,<br>१०३,१४५,१६३ सागर             | १८३ सा.                   | १०३, १४३, १६३ व १८३<br>सागर                                                   |
| खानत-अन्युत        |            |         | ;           | :        | *                      | ŧ        | ŧ           |                                         | 34-36           | ्ट्युरल्सा.         | ३६-३६१८ ई२०सा. दो युगलों के क्रमश १८ है                     | २० सा. २२ सा.             |                                                                               |
| नव ग्रें बेयक      | ·          |         | ÷           | ;        | <b>.</b>               | F        | :           |                                         | ÷               | <b>२</b> २−३०सा.    | व २० सागर<br>प्रधिक ग्रीवेयकमे क्रमशः<br>२९,२३, २४, २६, २७, | २३ से ३९ सागर             | सागर<br>प्रत्येक ग्रैनेयकमें क्रमदाः २३,२४, २६<br>२६, २७, २८, २६, ३०, ३१ सागर |
|                    |            | <b></b> |             |          |                        |          |             | · • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                 |                     | रदा रहा इ० सागर                                             |                           |                                                                               |
| नत अनुदिश          | · <b>-</b> |         | ;           | ;        | s                      | ;        | ŗ.          |                                         |                 | ३१ सागर             | प्रत्येकमें अश्वर                                           | ३९ सागर                   | प्रत्येकमें अराबर                                                             |
| विजय से<br>अपराजिस |            |         | £           | £        |                        | :        | F           |                                         | ÷               | ३२ सागर             | F                                                           | ३३ सागर                   | £                                                                             |
| सर्वार्थ सिद्धि    |            |         | <b>*</b>    | ī        | ;                      | <u>.</u> | £           |                                         | ¥               | ३३ सागर             |                                                             | ३३ सांगर                  |                                                                               |
| देव सामान्य        | ۰~         | 8       |             | सर्दा    | विच्छेदाभाव            | संबंदा   | विच्छेदामाब | 37-77                                   |                 | अन्तम् <sub>व</sub> | २८/ज ३,४थे से १ से में गुण<br>स्थान परिचर्नन अरे            | ३१ सागर                   | उपरिम गैवेयकमें जा मिध्यात्व<br>सहित रहे।                                     |
|                    | w ∞        | ಪಿ ಜ    |             | सर्बदा   | मूलोघवत<br>विच्छेदाभाव | सम्दा    | विच्छेदाभाव | es-83                                   |                 | अन्तमृ              | मुलोषबद्<br>१,३ रेसे ध्ये में जा स्थान<br>परिबर्तन करे      | ३३ सागर                   | सर्वार्थ सिद्धिमे जा सम्प्रवस्त्र सहितरहे                                     |
| भवन नासी           | ~          | 82      |             | *        | ŧ                      | ;        | ;           | \$3}3                                   |                 | ŗ                   | ī                                                           | १ सागर +-पक्य/<br>जंगकतान | मिथ्यात्व सहित कुल काल भिताया।                                                |
|                    | £.         | ಒ       |             |          | मुलोघनत्               |          |             | 2                                       |                 | · · · · ·           | मुलोघबद                                                     |                           |                                                                               |
|                    |            |         |             |          |                        |          |             | <u></u>                                 |                 |                     |                                                             | ~~                        |                                                                               |
|                    |            |         |             |          |                        |          | İ           |                                         |                 |                     |                                                             |                           |                                                                               |

|                                        | 101         | ини         | _        |          | नानाजीवापेक्षया     | पेक्षया  |                    | Mailu            | <br> <br>                                    |           | eh                                                       | एकजीवापैश्लेया                |                                                                        |
|----------------------------------------|-------------|-------------|----------|----------|---------------------|----------|--------------------|------------------|----------------------------------------------|-----------|----------------------------------------------------------|-------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| भारोणा                                 | स्थान       | मं० ६       | मं०२     | जक्द     | विशेष               | विदंग्रह | निरीष              | मं० १            | र्भ ० ३                                      | सर्वन्य   | विशेष                                                    | उद्गेह                        | विशेष                                                                  |
|                                        |             | Ç<br>R      |          |          |                     |          |                    | क्               | ů.                                           | ,         |                                                          | <i>a</i>                      |                                                                        |
| भवनवासो                                | 20          | æ           |          | सर्वत्।  | विच्छेदाभाव         | सन्दा    | विच्छेदाभाव        | 24-58<br>        |                                              | अन्तमू ०  | देव सामान्यवद्यं स्थान परि०                              | र इसगर                        | सम्यम्पन सहित पूरा काल नितान                                           |
| -                                      | _           |             |          |          |                     |          |                    |                  |                                              | -         |                                                          | o Draw                        | संयद्तं मनुन वमानिकका आधु नाघ।                                         |
|                                        |             |             |          |          |                     |          |                    |                  |                                              | _         |                                                          | : :- × G*:C10                 | पाछ आपनताना थात द्वारा भनमनासा                                         |
|                                        |             |             |          |          |                     |          |                    |                  | ····                                         |           |                                                          |                               | की रह गयी। वहाँ ६ पयोधि प्राप्तकर                                      |
|                                        |             |             |          |          |                     |          | -                  |                  |                                              |           |                                                          | •                             | सम्पन्त्वी हो रहा।                                                     |
| व्यन्तर                                | •~          | 20          | **       |          | £                   | F        | ·                  | \$\$-\$\$        |                                              | ;         | -                                                        | १३ पन्य-१अन्त                 | मिध्यात्व सहित् भूर्ण कास निताया                                       |
|                                        | 7           | 2           |          | -        | मुसोघवद             | ı        | [                  | 2                |                                              | 1         | मृलोवन्त                                                 | 1                             | l                                                                      |
|                                        | 20          | 20          |          | सर्दा    | विच्छेदाभाव         | सर्वदा   | विच्छेदाभाव        | \$3-33           |                                              | अन्तर्मु० | देव सामान्यवत् स्थान परि० १ रैपन्य-४ अन्त०               | १ इ पन्य-४वन्त्               | भवनवासीवद                                                              |
| ज्योतिषी                               | <b>₹</b>    | ৹३–৪३       | l        | [        | ड्यन्तर्वद          | l        | į                  | 93-33<br>33-33   |                                              | 1         | व्यन्त्रव                                                | ı                             | l                                                                      |
| सौधर्म-सहस्रार                         | ٥,          | 2           | • •      | संबंदा   | विच्छेदाभाव         | स<br>व   | विच्छेदाभाव        | 33<br>-33<br>-33 |                                              | अन्तर्मे  | देव सामान्यवत् स्थान परि० पस्य/असं आधिक                  | पस्य/असं जिधिक                | अद्वायुष्ककी अपेक्षा (मिध्यात्वसे                                      |
| ,                                      |             | ·           | _        |          |                     |          |                    | ;                |                                              | ,         | •                                                        | १-१८ सागर                     | अंद्रायुका अपवर्तमा घात कर मरेतो)                                      |
|                                        |             |             |          | _        |                     |          |                    | <b>_</b> ,       |                                              |           |                                                          |                               | क्रमशः २,७,१०,१४,१६,१८ सागर +                                          |
|                                        |             |             |          |          |                     |          |                    |                  |                                              | -         |                                                          |                               | परुय/अंसंस्थात                                                         |
|                                        | 17°         | బ           |          | I        | मूलोघबत्            |          |                    | 22               |                                              | i         | भूलोघवंत्                                                | 1                             |                                                                        |
|                                        | 20          | 2           |          | सबदा     | विच्छेदाभाव         | सर्वदा   | सर्वदा विच्छेदामान | 3-43             | . <del>15</del>                              | अन्त मृ   | देव स'मान्यवत् स्थान परि०                                | त्तिकम्                       | क्रमश. रेष्ट्र, ७३, १०३, १४३                                           |
| 3-1                                    |             |             |          |          |                     |          |                    |                  |                                              |           |                                                          | 25. 82g                       | १६३, १८३ सागरते अन्तर्मे. कम                                           |
| आमत-अच्छुत                             | ٠           | ř.          | <b>-</b> | <i>;</i> | £                   | \$       | ;                  | 58-800           |                                              | :         |                                                          | क. २० व यश्सा                 | उरकृष्ट आयु पर्यन्त बहाँ रहें                                          |
|                                        |             | <b>%0</b> % | l        |          | मुलोबबत             |          | Ι,                 | }o}              | 1                                            | 1         | मूलोघबत                                                  | 1                             | ,<br>;                                                                 |
| 10 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 | 20 (        | ۳ !         |          | सबदा     | <u> </u>            | 15       | ामान               | 002-33           | <u> </u>                                     | अन्तेमु०  | देव सामान्यवत् स्थान परिठक्षः २० व ४५सा०<br>क. २३-३१ सा० | क. २० व २५सा०<br>क. २३–३१ सा० | उरकृष्ट आधु पर्यन्त नहीं रहे<br>जी में नेमन्तेमें सम्बर्धा ३३ ३५ ३५ ३६ |
|                                        | ~           | ۲<br>-      |          | -        | <b>:</b>            | :        |                    | ٠<br>د د د د     |                                              | <u> </u>  | -                                                        |                               | १९,३८,३६,३० व ३१ समार                                                  |
|                                        | <br>        | 808         |          |          | मूलोबबर             | 1        | l                  | 808              | <u> </u>                                     | 1         | मूलोकव्                                                  | 1                             | . 1                                                                    |
| ,                                      | -<br>-<br>- | #,          |          | सबदा     | <b>नि</b> च्छेदाभाव | सबदा     | विच्छेदाभाव        | 85-400           | - —                                          | अन्तर्मृ० | देव सामान्यवत् स्थान परि० कमराः१३-३१साः                  | क्रमदाः २३-३१सा.              | इसीके १से गुण स्थानवत                                                  |
| नब अनुदिश                              | 20          | १०३         |          |          | ŧ                   | £        | <b>*</b>           | -203             | <u>.                                    </u> | ३१ सा०+   | मिटपात्व गुणस्थानका अभाव                                 | ३२ सागर                       | उरक्ष्ट आधु                                                            |
|                                        |             |             |          |          |                     |          |                    | %o <b>}</b>      |                                              | १ समय     |                                                          | ;                             |                                                                        |
| निजय अपराजित                           | 20          | 603         |          | <i>‡</i> | ÷                   | 2        | ÷                  | -000             |                                              | ३२ सम्पर  | 2                                                        | के सी <b>बर</b>               | •                                                                      |
| सर्वार्थितिह                           | ,           |             |          |          | -                   |          | ,                  | % *%             |                                              | 33 सागर   | जघन्य उरकद्द दोनौँ सप्तान                                | ३३ सागर                       | ;                                                                      |
|                                        | 0           | <u> </u>    |          | <br>:    | •                   | :        | <u> </u>           | ·                |                                              |           |                                                          |                               | F                                                                      |
|                                        |             |             |          |          |                     |          | _                  |                  |                                              |           |                                                          |                               |                                                                        |
| _                                      |             |             |          |          |                     |          | _                  | -                |                                              | <br> <br> |                                                          |                               |                                                                        |

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

|                                   |               | प्रभाष      |                                              |          | नानाकीवापेक्षया | <u>च</u>  |             | Hid             | Ē             |                     | ià                     | एकजीवापेक्षया                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-----------------------------------|---------------|-------------|----------------------------------------------|----------|-----------------|-----------|-------------|-----------------|---------------|---------------------|------------------------|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                   | ——·~          | नं०/१   नं् | नं०/२ विषय                                   | <br>ਸ਼   | विशेष           | ब्रक्तेश  | विशेष       | नं र्र          | मं ०/३        | लक्षन्त             | विशेष                  | 3436                                     | निरोष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| र. इन्द्रिय मार्गणा               |               | Hè dia      | H.                                           |          |                 |           |             | its.            | #P            |                     |                        |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| एकेन्द्रिय सामान्य                | <del></del>   | 83-83       | १३ सर्वदा                                    |          | विच्छेदाभाष     | सर्वेदा 🕇 | विच्छेदाभाव |                 | *8-0%         | सद्भाव              |                        | असं पुरु परि                             | स्व मार्गणामें परिश्रमण (सु० व ना०)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ,, सा० पर्याष्ट्र                 | <del>-</del>  | -           | ;                                            |          | :               | F         | :           |                 | 86-38         | अन्त्रमृहर <b>े</b> |                        | सं० सहस्र वर्ष                           | <b>.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ,, ,, লাও জামত                    |               | <i>-</i>    | ŧ                                            |          |                 | :         |             |                 |               | ह्य देश<br>सुद्रभव  |                        | अन्तर्भहत                                | <b>:</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ,, भाग्सा                         |               | <u>.</u>    | •                                            |          | 2               | *         | ;           | <u> </u>        | 88-88         | क्षद्रभव            |                        | असं उत्सर्                               | *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| -                                 |               | _           |                                              |          |                 |           |             |                 |               | ,                   |                        | अवस्थि                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| H157 : :                          |               | £           | ;<br>                                        |          | 2               | ÷         | •           | <del></del>     |               | अन्तम हुत           |                        | त सहस्य बद                               | <b>:</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| म् भ ता व्यव                      | _             | <u>-</u>    | <u>.</u>                                     |          | 2               | :         | :           |                 | _             | क्षुद्रभन           |                        | अन्तर्महत                                | £                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| भ सुरु सारु                       |               | ;<br>       | <u>.</u>                                     |          | \$              | Į.        | £           |                 | 44-43         | <u>.</u>            |                        | असं सोक                                  | <b>F</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| uzin.                             | <del></del>   | ···—        |                                              |          | •               |           | •           |                 |               | ا ر                 |                        | अगाण सम्ब                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                   |               | :<br>—      | <b>:</b><br>                                 |          | <u>.</u>        | ;         | F           |                 |               | अन्तमुह्नुत्        |                        | 5 40 40 40 40 40 40 40 40 40 40 40 40 40 | <b>F</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                   | <u> </u>      | <u></u>     | F                                            |          | 2               | F         | \$          |                 | w.            | क्षुद्रभव           |                        | ٠<br>٤<br>-                              | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1990   FX 4 41                    |               |             | <u> </u>                                     |          | 2               | ÷         | 2           |                 | £ {-{3        | £,                  |                        | संः सहस् वष                              | <b>‡</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ः पयाप्त                          | ···-          | <u>-</u>    | <b>.</b>                                     |          | £               | ţ         | £           |                 | -             | अन्तर्भहत           |                        | 54                                       | ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ., अपमाप्त                        |               |             | <b>.</b>                                     |          | t               | ÷         | *           |                 |               | क्षेत्रभन           |                        | अन्तर्भृहत                               | <b>:</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| पचीन्द्रय सा०                     |               | -           | ‡<br>                                        |          | 8               | =         | ż           |                 | 23-03         | =                   |                        | +01H 000}                                | 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| •                                 |               |             |                                              |          |                 |           |             |                 |               |                     |                        | को० पृ                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ., पश्रीक्ष                       |               | _           | ;                                            |          | ž               | ÷         | F           |                 |               | अन्तर्मृहत          |                        | शतपृथकरम सागर                            | <b>.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| . सुरुख्य                         |               | =           | <i>-</i>                                     |          | *               | :         |             |                 | 30-00         | क्षद्रभव            | ,                      | अन्तर्भृष्ट्रत                           | £                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| उपरोक्त सब                        | <u>~</u>      | T           | <b>.</b>                                     | <u> </u> | 8               | <u>,</u>  | f           | *               | 130           | , (                 | -दपरोक्त सर्व विकलपेंक | खौषबत्                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>(</b> विकास                    |               | 78          |                                              |          |                 |           |             |                 | or<br>or      |                     |                        |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                   | 4-88 [ 83     | )<br>0£2    | <br>                                         | <u>.</u> | -मुलोघबद् — ।   | ŀ         | 1           |                 | 30.50         | ſ                   | —मुलोभवत्—             |                                          | सर्व स्थान सम्भव नहीं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ३. काय मार्गेषा (                 |               |             | <u>.                                    </u> |          |                 |           |             |                 | <u>-</u> ;    |                     |                        | 1                                        | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| पृथिः अप तेजनायु<br>नारों सामान्य |               | *<br>*      | १४-१५ सर्वदा                                 |          | विच्छेदाभाव     | सर्वदा    | विच्छेदाभाव |                 | <b>%</b> ⊕-È9 | क्षुद्रभव           |                        | असं लोक<br>प्रमाण समय                    | मु० मा/पर्याप्त अपर्याप्त सर्व विकरपो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| . वय्रीप्त                        |               |             |                                              |          |                 |           | £           |                 | _ ca-36       | अन्तम् हत् ।        |                        | संसहस् वर्ष                              | \$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ले अपर्याप्त                      |               |             |                                              |          | ; p             | :         | F           |                 |               | श्चद्रभव            |                        | अन्तर्मृहत                               | the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s |
| ,, बॉ० सामा                       |               |             |                                              |          |                 | ;         | £           |                 | මේ-මම         | क्षद्रभव            |                        | ७० कोड़ा                                 | स्व मशिशास पारम्या (प्रया जायार)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                   | <del></del>   | ·           | <u> </u>                                     | <u> </u> |                 |           |             |                 |               | •                   |                        | कोड़ी सागर्                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ., दयमि                           |               | <b>-</b>    | :                                            |          | 2               | <u>.</u>  |             |                 | 05-50         | अन्तर्भृहृत         |                        | संं सहस् वर्ष                            | <b>F</b> :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| क अल० अप०                         |               |             | *                                            |          | 2               | :         | F           |                 | 23-63         | धुद्रभव             |                        | 10 mm                                    | : ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ,, सू० सामान्य                    |               | <u> </u>    | :                                            |          | 2               |           | :           |                 | ۍ<br>حو       | क्षुदभव             |                        | अस्य लाक<br>प्रमाण समय                   | <b>:</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| पयधि                              |               |             | <i>:</i>                                     |          | 2               |           | :           | · <u>-</u> ·· · | <u></u>       | अन्तर्मुह्नत        |                        | अन्तमृहत                                 | ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ,, ,, ले० अप०                     | <del></del> - |             |                                              |          | <i>s</i>        |           |             |                 | :             | क्षुद्रभव           |                        | -                                        | <b>.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                   |               | .           | .                                            | -        | -               |           |             | -               |               | -                   |                        |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

|                                                                                 | E         | प्रमाण     |           |           | मानाजीवापेक्षया                                                                                                               | प्रदेशया   |             | प्रमाण                | <u> </u>                                      |                                          | रक्षेत्र               | एकजीवापेक्षया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|---------------------------------------------------------------------------------|-----------|------------|-----------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------|-----------------------|-----------------------------------------------|------------------------------------------|------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| मार्थेणा                                                                        | स्यान     | मं ०/१     | म.o/२     | जघन्य     | विशेष                                                                                                                         | व्रक्षेष्ठ | बिशेष       | नं ०/१                | नं ०/३                                        | जघन्य                                    | वियोष                  | 3435                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | निशेष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| d                                                                               |           | ₽°         | tro 5     | Ha er     | विच्छेटाभाव                                                                                                                   | म          | वि ऋषेताभाव | ipr <sup>2</sup>      | मंज ॐ                                         | क्षद्रभव                                 |                        | असंव पुरुषरि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | स्व मार्गणामें परिश्रमण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| निस्पात सात                                                                     | :         |            | *         |           |                                                                                                                               |            | 2           | <del>- ,</del> ·      |                                               | युरेनम् इत                               |                        | सं सहस्र वर्ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| - 4218<br>- 4218                                                                | :         |            | z         | <u>-</u>  | 2                                                                                                                             | 2          | t           |                       |                                               | 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 1 |                        | STEP TO STATE OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF T | . :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ,, लाठ आप्पर्                                                                   | :         | •          | 2         | ·         | ŗ                                                                                                                             | 7          | 7           |                       | , u                                           | 80 1<br>80 1                             |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| बन० प्रत्येक सा                                                                 | :         | . Harris   |           | =         | ¢                                                                                                                             |            |             | -                     | 200                                           | —<br>ਜ<br>ਘ<br>ਡਾ                        |                        | ত্ৰ কাজা কাজা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <i>.</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                 |           |            |           | •         | _                                                                                                                             |            | £           |                       |                                               | ا<br>د<br>ا                              |                        | # # # # # # # # # # # # # # # # # # #                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ., भयम्                                                                         | :         |            | ž         | ;         | 2                                                                                                                             |            | : \$        |                       |                                               | अन्तमृह्नत                               |                        | द्राच्या वर्ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                 | :         | _          | ņ         |           | ű                                                                                                                             | ۶          | •           |                       | 63-63                                         | क्षुद्रभव                                |                        | अन्तमृह्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | r                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ब्नि० साधारण                                                                    |           |            |           | •         |                                                                                                                               |            |             |                       |                                               |                                          |                        | *1 <del>-1-4</del> -1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| निगोद:-                                                                         |           |            |           |           |                                                                                                                               |            | :           | ••••                  | •                                             |                                          |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| . सामान्य                                                                       | :         |            | 2         | =         | ž                                                                                                                             | *          | <b>.</b>    | <u>-</u>              | 227                                           | ध्रुद्रम्ब                               |                        | र्ड्ड पारवत्न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>\$</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                 | :         |            | 2         | :         | 2                                                                                                                             | 2          | <b>†</b>    |                       | <b>3</b> 7                                    | क्षन्तम्                                 |                        | संग्रहस्य नष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1 to 1                                                                          | :         |            | . ,       |           | ş                                                                                                                             | £          | <b>-</b>    |                       | £                                             | सुद्रभव                                  |                        | अन्तम् हुत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 25<br>25<br>25<br>25<br>25<br>25<br>25<br>25<br>25<br>25<br>25<br>25<br>25<br>2 | :         |            | —-<br>:   | <u> </u>  | •                                                                                                                             | F          | \$          |                       | 87                                            | हिंद्रभव                                 |                        | ७० कोड़ा कोड़ी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| भ, बी० सा०                                                                      | :         |            |           | :         | 2                                                                                                                             |            |             |                       | <u>,                                     </u> |                                          |                        | ग्राहाङ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| •                                                                               |           |            |           |           |                                                                                                                               | F          | \$          |                       |                                               | थन्तम्                                   |                        | सं सहस्र वर्ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| भ भ प्रयाप्त                                                                    | :         |            | £         | ;         | î                                                                                                                             | -          | £           |                       |                                               | C. T. S.                                 |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | : !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                 | :         |            | £         | :         | s                                                                                                                             | : 1        | ±           |                       | s i                                           | T I                                      |                        | 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ŧ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ~                                                                               | :         |            | 2         | ;         | ž                                                                                                                             | g          | :           |                       | ge<br>Ge                                      | हम्<br>स्ट्रिक्ट                         |                        | जास खाक प्रमाण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                 |           | -          |           |           |                                                                                                                               |            |             |                       |                                               |                                          |                        | समय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| मुद्रम                                                                          | :         |            | *         | :         | ż                                                                                                                             | <u>.</u>   | •           |                       |                                               | अन्तमु०                                  |                        | अन्तम् हृत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                 | :         |            | s         |           | •                                                                                                                             | •          | 2           |                       | <u>\$</u>                                     | क्षुद्रभव                                |                        | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                 | ;         |            | . 1       |           | 2                                                                                                                             | \$         | \$          |                       | 23-23                                         | *                                        |                        | ₹000 सा+                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | " (रा॰ वा./३/३६/६/२९०)<br>"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| अस सामान्य                                                                      |           |            |           | =         | £.                                                                                                                            |            |             |                       |                                               |                                          |                        | १ पुरु को                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                 | ;         |            |           |           | -                                                                                                                             | ‡          | ţ           | •••                   | ŗ                                             | अन्तमृह्नत                               |                        | 3000 HTO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | " (40/4, 20/9, 38/20)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| भ वजाप्त                                                                        |           |            |           | <b>:</b>  | £                                                                                                                             | F          | *           |                       | *3-83                                         | क्षद्रमन                                 |                        | अन्तर्भ हत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | \$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ः लञ्जाप                                                                        | : ,       |            | ۶<br>     | r<br>—    | £                                                                                                                             |            |             | - I                   | ;<br>,                                        | <del>'</del>                             | -स्व स्य उपरोक्त ओषवत- | 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| स्थावरके सब                                                                     | ~         | w.         |           |           |                                                                                                                               | ţ.         | *           | 1 4 6                 |                                               |                                          |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| निकर्प                                                                          |           | *          |           | <i>‡</i>  | £                                                                                                                             |            |             | اور<br>محد<br>محد     | -,                                            | -                                        | And the factors        | 1111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | स्य मार्गालामें परिश्वमण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| त्रस सामान्य                                                                    | •         | ا م        |           |           |                                                                                                                               | ,          | 1           | -<br>9<br>3<br>3<br>3 |                                               | ٠<br>٢<br>٢                              | क्षित्रमणत जन्म भुषा   | +10 cook                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                 |           | W. **      |           | -         | \$                                                                                                                            | * 1        | : :         | w >> .                |                                               |                                          |                        | ide of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| पयधि                                                                            | o.        | *          |           | ;         | \$                                                                                                                            | ¥          | ;           | <u> </u>              |                                               | <br>•                                    | ,                      | ५००० सागर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>:</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| : ;                                                                             | 82-2      | 0          |           | ;         | मुलोधवर्                                                                                                                      |            |             | 9                     | <br>                                          | ĺ                                        | —मुलोधवर्ष —           | ۔<br>ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| E                                                                               | •~        | \$ Y       |           | सर्वता    | विच्छेदाभाव                                                                                                                   | सबदा       | विच्छेदाभाव | ***                   |                                               | शुद्रभन                                  |                        | अन्तमृह्मत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | जिकत व पच हान्द्रयाक जिरुन्तर भव<br>न्सेक्टर ६००० ३० वमाल सरिज्याम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| _                                                                               |           |            |           |           |                                                                                                                               |            | _           | _                     | -                                             | -                                        |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | TEXT TO THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST OF THE POST O |
| ४. योग मार्गणाः                                                                 | Ţ         |            |           |           |                                                                                                                               |            |             |                       |                                               |                                          |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| H-3-1-8-                                                                        | भग्न सम्भ | रन्धी प्रस | त्यणाने १ | १ भंगोंका | मंक्रत ? समग्र सन्दरशी प्रक्षपणाने ११ भंगोंका विस्तार पहले सारणी सम्बन्धी नियमोंमें दिया गया है। बहाँसे देख लें 1 - दे० कास/४ | ोरणी सम    | मन्धी नियमी | में दिया ग            | या है। ब                                      | हिंसे देख लें                            | । – दे० कास/१          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                 |           |            |           |           |                                                                                                                               |            |             |                       |                                               |                                          |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

जैनेन्द्र सिद्धान्त कौश

|                   | ष्ट                 | तै थोग परिवर्तन                 |             | सं. य. एकेन्द्रियोमे मरिभ्रमण |          | वर्षे पृथिनी कायिकों में परिभ्रमण |                       | अधिक नहीं | "<br>त हससे अधिक काल अवस्थावका अभाव                     |                                  | त अधिकसे अधिक इतने काल पश्चार | शरीर प्रवेश |          | सीन विश्वह पूर्वक जन्मधारण | (त केबल योग परिवर्तम     |                                                      |              | _                                       | ति इतने काल पश्चात् योग परिवर्तम       |                         | ÷                    | =                           |                |                         |                                         | -     |
|-------------------|---------------------|---------------------------------|-------------|-------------------------------|----------|-----------------------------------|-----------------------|-----------|---------------------------------------------------------|----------------------------------|-------------------------------|-------------|----------|----------------------------|--------------------------|------------------------------------------------------|--------------|-----------------------------------------|----------------------------------------|-------------------------|----------------------|-----------------------------|----------------|-------------------------|-----------------------------------------|-------|
| स्या              | ওক্ষে               | अन्तर्भृद्                      | ;           | था. असं.                      | परिवर्तम | २२००० वर्ष                        | अन्तर्भेष्टर          |           | अन्तर्भ हैत                                             |                                  | वान्तर्भ हत                   |             | :<br>    | ् ३ समय                    | अन्तर्मृहत               |                                                      |              | ६ आबली                                  | अन्तमृह्त                              |                         | :                    | =                           |                | :                       | अन्तर्मुहर्त                            | ·<br> |
| १४ भाव। भक्षेत्रा | विशेष               | योग परिवर्तनकर मरण व<br>व्याधान | <b>.</b>    | इससे कमकाल परिश्रमणका         | अभाव     | योग परिवरोनकर भरण या<br>व्याषात   | दण्ड कपाट समुद्धातमें |           | थाग प्राप्तकर मृरयु या व्याघात<br>मिश्र योगमें मरण नहीं |                                  | योग प्राप्तकर दूसरे समय       | शरीर प्रदेश |          | र विग्रह्यूनेक जन्म घारण   | यशायोग्य ३ योग परिबर्तन, | तुसस्यान पारवतान, मरण<br>व ट्याचातके क्षेत्रे ११ भंग | (देख) कास/५) | <i>∓</i>                                |                                        | उपरोक्तवत परस्त अध्यमके | व्याघात निनाक १० भंग | व्यायात किना उपरोक्त १० भंग |                | योग व गुणस्थान परिवर्तन | ं के ६ भंग<br>बिबक्षित योगसद्धित प्रवेश |       |
|                   | जन्नस्य             | ९ समय                           | ;           | अन्तर्मे                      |          | १ समय                             | :                     |           | <br>अन्तर्मु ०                                          |                                  | १ समय                         | ST-CHIO     | 9        | १ सम्म                     | १ समय                    |                                                      |              | १ समय                                   | १ समय                                  | :                       | :                    | १ समय                       |                | ţ                       | १ समय                                   | •     |
|                   | प्रमाण<br>१   नं० ३ | म्यु-<br>इत-हत्त्व              | :           | -00 <b>2</b>                  | <b>%</b> | ~<br>20%<br>20%<br>20%            | -30}                  | 2         | : Š.                                                    | ·                                | - 500                         | 202         | 680      | 483                        | ·                        |                                                      |              |                                         |                                        |                         |                      |                             |                |                         |                                         |       |
| l<br>             | मंं १               | फंग                             |             |                               |          |                                   |                       |           |                                                         |                                  | ـــــ                         |             | <u>-</u> |                            |                          | ×                                                    | _            |                                         | ************************************** |                         |                      | - 68-                       | \$ P           | <u>.</u>                |                                         |       |
|                   | विशेष               | सर्वहा विच्छेदाभाव              | ;           | <b>;</b>                      |          | <b>;</b>                          | <b>.</b>              |           | <br>श्विग्रहसहित<br>केन्सेने जन्म                       | र्गाः ४५।<br>स्तिका प्रवाह<br>ऋम | एक जीववत्                     | :           | ,        | विच्छेदाभाव                | ;                        |                                                      | 1            | 1 4 4 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 | आनाच्छ,स<br>  प्रबाह                   | सर्वदा विच्छेदाभाव      | 4                    | अन्तर्मु. योगपरिवर्तेन      |                | F                       | सर्वदा विच्छेदाभाव                      |       |
| प्रक्षया          | अर्केष्ठ            | सर्वहा                          | =           | :                             |          | ;                                 | =                     |           | ै।<br>पहरम्                                             | 3                                | अन्तर्भ                       | :           |          | सर्वेदा                    | सर्दा                    |                                                      | 3            | वदर्भात्य स                             | :                                      | सर्वदा                  |                      | अन्तर्भु.                   | •              |                         | सर्वेदा                                 |       |
| नानाजीबापेक्षया   | विशेष               | मिच्छेदाभाव                     | :           | 2                             |          | ŧ                                 | ;                     |           | र विग्रह सहित<br>ने रे                                  | का प्रवाह क्रम                   | एक जीववत्                     | £           | •        | विच्छेदाभाव                | <u> </u>                 |                                                      |              | •                                       | ११ भगास<br>योग वृत्तिबर्तन             | विच्छेदाभाव             |                      | १९ भंगीसे                   | योग परिबत्तेन  |                         | विच्छेदाभाव                             |       |
|                   | अक्ष <u>म्</u>      | सर्दा                           | £           | ţ                             |          | *                                 | ;                     |           | अन्तर्भुं.<br>व                                         |                                  | ९ समय                         | अन्तम्.     | ,        | सर्वेदा                    | सबंहा                    |                                                      | ]            | र समय                                   | £                                      | सब्दा                   |                      | १ समय                       |                | ÷                       | सर्वदा                                  |       |
| !                 | प्रमाण<br>१   नं० २ | स्.<br>१६–१७                    |             | Į.                            |          | ş                                 | ŧ                     |           | o}-₹\$                                                  |                                  | 48-43                         | २४-१६       |          | ક\–ફ}                      |                          |                                                      |              |                                         |                                        |                         |                      |                             |                |                         |                                         |       |
|                   | प्रम<br>मं० १       | prior                           |             |                               |          |                                   |                       |           |                                                         |                                  |                               |             |          |                            | १६२                      |                                                      |              | 3                                       |                                        | (4)                     |                      | 9                           | }<br>\$a\$     | £                       | \$\$<br>\$\psi\$                        |       |
| . चुक             | स्थान               | :                               | :           | :                             |          | :                                 | :                     |           | : :                                                     |                                  | :                             | :           |          | 3                          | ~~                       |                                                      |              |                                         | ar .                                   | <b>9</b><br>∞           |                      | - <del>-</del> 2            | ( <u>8</u> 40) | <u>~</u>                | #<br>#<br>#                             |       |
| 4                 |                     | र्षौचों मनोयोगी                 | ., अचन योगी | काय योगी सां                  |          | औदारिक                            | औदारिक मिश्र          | 4         | व क्रियक<br>वैक्रियक मिश्र                              |                                  | आहारक                         | आहारक मिश्र | ,        | कामीण                      | पाँचर मनो                |                                                      |              |                                         |                                        |                         |                      |                             |                |                         |                                         |       |

|                 |                    |                                          |                                                                                 |                                         |                       |                                              | <del>, ,</del>                                                                             |                                                   |                                                                                                                         | <u>.</u>                                                                     |                                                                                                                                                   |             |
|-----------------|--------------------|------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|                 | विशेष              | एकेन्द्रियोमें परिभ्रमण                  | ५.६ठेमें केबल व्याघात रहित                                                      | २२००० नर्ष-   पृथिकोकायमें परिभ्रमण     |                       | त्त्व अप० के संख्यात्तभव करके पर्याप्त       | हो गया<br>जमन्यवत्                                                                         |                                                   | जघन्यवस् परम्बु सर्वार्थसिहिसे<br>आकर                                                                                   | অধ্নথন্ত                                                                     | विविधित गुणस्थानमें ही योणपरि-<br>वर्तन करे                                                                                                       |             |
| एकजीवापैक्षया   | वस्भृष्ट           | असं.पु परिबर्तन                          | ें<br>हेत ६ भंग तथा २,                                                          | ( २२००० सर्व-                           | अप० काल<br>मनोयोगीवत् | अन्तर्मे हुत                                 | १ समयकम<br>६ आवती                                                                          |                                                   | ख<br>न्य<br>क्षेत्र<br>व                                                                                                | १ समय                                                                        | ##?<br>##?                                                                                                                                        |             |
| B.              | निशेष              | मरण व व्याघात रहित १ भंभ असं.पु परिवर्तन | मनोयोगीनंद ३,४ थें में मरण ब ट्याधात रहित १ भंग तथा २,५,६ठमें केबल ट्याघात रहित | ाबत्<br>मनोयोगीवत् ११ भंग               | व्याघातवाले भंगका मही | भी अपभाव नहीं<br>३ विग्रहसे उरपन्न धुन्न भव- | मारी<br>सासादन दृष्टि एक जीव<br>स्वकासमें एक समय शेष                                       | रहनेपर मिश्र योगी हो<br>हितीय समग्र मिश्यात्त्रको | प्राप्त हुआ।<br>हेठी पृथिवीते आ मनुष्य<br>हुखा,गर्भने अक्प अन्त्त्मीहुत<br>कालतक ही अपर्याध रहा,<br>किर पर्याप्त हो गया | इण्ड-कपाट समुद्धातमें आरो-<br>हेण व अवतरण करते हुए<br>कपाट समुद्धात गत केवलो | भनो या बचन योगी विव-<br>क्षित गुणस्थानवर्दी वेकि.<br>काम योगी हो १ समय<br>धसाद या दो भर जामै या<br>गुणस्थान परिवर्तन करे स्या-<br>घात रहित १० मंग |             |
|                 | अघन्य              | १ समय                                    | मनोयोगीवर                                                                       | भीमनोयोगबत्<br>१समय । मन                | मनो-                  | योगीबद<br>क्षुद भवसे                         | ३ सन्यक्षम<br>१ सनय                                                                        |                                                   | अन्तुमु<br>•                                                                                                            | ९ समय                                                                        | ९ समय                                                                                                                                             |             |
|                 | म् ः               | प्यां                                    | ·                                                                               |                                         |                       |                                              |                                                                                            |                                                   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                   |                                                                              | "" <del>"</del>                                                                                                                                   | <del></del> |
|                 | अम्।<br>मृ०१ न     | 1 4 5 5 4 4 5 4 4 5 4 4 5 4 4 5 4 5 4 5  | 800                                                                             | -356                                    | ्र<br>द १             | •~                                           | 2 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                    | <del></del> ·                                     | - £3\$                                                                                                                  | . w                                                                          | - 25 P                                                                                                                                            | ·           |
|                 | विशेष              | सर्वेदा विच्छेदाभाव                      | ŧ                                                                               | £                                       | 1                     | <i>वि</i> च्छेदाभाव                          | अविन्छित्र<br>प्रवाह                                                                       |                                                   | खधन्यवद-<br>पर देव,<br>नास्कीव<br>मनुष्य सीमी                                                                           | का अपसा<br>प्रस्तपणा<br>देश्ड के क्रपाट<br>में परिवर्तन<br>करने अभिक्ष       | विच्छेद्राभाव                                                                                                                                     |             |
| पेक्षया         | वरकेश              | सर्वदा                                   | 1                                                                               | सब्द                                    | 1                     | सबद्ध                                        | पर <i>य।</i><br>असं                                                                        |                                                   | मृत्तुम्.                                                                                                               | का क<br>प्रस्त्र<br>संश्सम्प्रदेश्व<br>में प्री<br>कारो                      | म बंद                                                                                                                                             |             |
| नानाजीवापेक्षया | विशेष              | विच्छेदाभाव                              | मनोथोगीबत्                                                                      | विच्छेदाभाव                             | मनोयोगीबद्            | विच्छेदाभाव                                  | एक जीववत् ही<br>७ या र जीवर्षि                                                             | Inhex Dr.                                         | ७ मा ८ असंयत अन्तर्भु.<br>सारकी औ०<br>मि० योगी हो<br>पर्याप्त हुए                                                       | /m Hz./⊏                                                                     | विच्छेदामाव                                                                                                                                       |             |
|                 | लबन्ध              | त्र<br>य                                 | i                                                                               | सर्वेद                                  | 1                     | सर्वदा                                       | १ समय                                                                                      |                                                   | खन्त्<br>अन्त्रम्                                                                                                       | १ समय                                                                        | सम्द                                                                                                                                              |             |
| <u>-</u>        | ~~                 | tiv                                      |                                                                                 | *************************************** |                       |                                              |                                                                                            |                                                   | <u>v</u>                                                                                                                | <u> </u>                                                                     |                                                                                                                                                   | _           |
| 11111111        | नं ० १ <u>नं</u> ० | ्रुं<br>१९९७<br>-                        | 20.                                                                             | 79.00 t                                 | <u> </u>              | ٤٧                                           | 9 7 6<br>1 10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>10<br>1 |                                                   | -2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2                                                                                  | - 22<br>22<br>23<br>24<br>25                                                 | w w                                                                                                                                               |             |
| भूत             | स्थान              | ~                                        | 8-83                                                                            | o                                       | 3-63                  | ~                                            | or                                                                                         |                                                   | 20                                                                                                                      | es .                                                                         | ~                                                                                                                                                 |             |
| 111,512         |                    | काययोगसानान्य                            |                                                                                 | औदारिक                                  |                       | औदारिक मिश्र                                 |                                                                                            |                                                   |                                                                                                                         |                                                                              | वे क्रियक<br>विकास                                                                                                                                |             |

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

|                        |                                       |                                 |     |                            | नाना जीवापेक्षया                                                                           | पेक्षया                                 |                                                                    | uxim                                  |                                       |                      | e)                                                                                                                                | एक जीवापेक्षया             |                                                                                                                                      |
|------------------------|---------------------------------------|---------------------------------|-----|----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------|----------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| मृलंगा                 | मुख<br>स्थान                          | प्रमाण<br>नं०१ न                | ~~  | जवन्य                      | विशेष                                                                                      | उक्केड                                  | वियोष                                                              | <sub>अन्</sub> त<br>नं०१   नं०३       |                                       | जन्द                 | विशेष                                                                                                                             | उत्कृष्ट                   | किशेष                                                                                                                                |
| ब<br>कियक<br>व         | ~                                     | 4.<br>88.                       | iæ• | ₹ समञ्                     | ११ भंग                                                                                     | पदय <i> </i><br>असं                     | प्रवाह                                                             | स.<br>१९६                             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | १ समय                | ११ मीग सागू करने (देखो<br>कासाश्र                                                                                                 | <b>६ आव</b> ली             | स्वकासमें ई आ॰ रहनेपर विवक्षित<br>योगमें प्रवेश                                                                                      |
| <u> </u>               | w. 20                                 | 0 m                             |     | ء ا                        | ं<br>स्म मिध्यादृष्टि                                                                      | : 1                                     | 5                                                                  | 1<br>933<br>1                         |                                       | : 1                  | स्त्र मिथ्यादृष्टित्रत्                                                                                                           | अन्तर्भृहत                 | इतने काल पीछे योग परिवर्तन<br>                                                                                                       |
| वे क्रियकमिश् <u>र</u> | <b>6</b> ~                            | 30%-                            |     | ल<br>तम्<br>रम्            | बत्<br>७ या ८ द्रस्य<br>सिंगी भुनि उप-<br>रिम शैवेयकमें<br>जा इतनेकाल                      | पक्य <i>।</i><br>असं                    | ७ या ८ जीव<br>देव या नरक<br>में जा इसने<br>काल पशात                | 30%<br>30%<br>30%                     | हि<br>जि                              | <u>अत्त</u> ि मृत्   | उपरिम ग्रेबेयकमें उपजने-<br>बाला द्रञ्य लिंगी मुनि सर्व<br>लघुकाल पशाद प्रयंग्नि हुआ                                              | अन्तर्म हत                 | मनुष्य व सिर्यंच मिथ्याहरिष्ट अवी<br>पृथिवीमें उपज इतने कास पशात्<br>पर्याप्त क्रुजा                                                 |
|                        | ď                                     | 1 45                            |     | ६ समय                      | पश्चाद पयास हुआ<br>गुणस्थानमें १<br>समय शेष रहने-<br>पर देवों में उपज्ञ<br>सत्र मिध्यात्वी | पक्य/<br>असं                            | नयात हुर<br>अधन्यवस्य पर<br>१ समयसे ६<br>आवती शेष<br>रहते उत्पत्ति | 1305<br>205                           | ₩<br>~<br>——————                      | ९ समय                | सासादनमें एक समय शेष<br>रहनेपर देवों में उत्पन्न हुआ।<br>द्वितीय समय मिध्यादृष्टि                                                 | ९ समय कम<br>६ आवती         | उपश्रम सम्यक्त्वके कालमें छः आवती<br>शेष रहनेपर कोई मनुष्य या तिर्यंच<br>सासादनको प्राप्त हुआ। एक समय<br>पश्चात् देव हुआ। १ समयकम छः |
|                        | 200                                   | 405                             |     | क<br>प्र<br>श्मर           | हो गये<br>संयत २ विग्रहसे<br>सर्वार्थसिद्धमें<br>उपज पर्याग्र हुए                          | पक्य∤<br>अर्स                           | का प्ररूपणा<br>उपरोक्त<br>मिथ्याहिष्टि                             | 303-<br>308-                          | <u>क</u>                              | अन्ति <sub>५</sub> ० | कोई मुन्दि २ निग्रहते सर्वार्थ<br>सिद्धिमें उपजा। इतनेकाल<br>पश्चात पर्याग्न हुआ                                                  | अन्तम्<br>अन्तम्<br>अन्तम् | आवता पक्षात् ामध्यादाष्ट हा गया।<br>कदायुष्क शायिक सम्यग्दाष्ट जीव<br>प्रथम पृथिवीमैं उपजा। इतनेकास<br>पश्चात् पर्याप्त हुआ।         |
| अहिरक                  | ut.                                   | 30€-                            |     | १ समय                      | १ समग्र एक जीवनत् युग-छन्तर्मे,<br>पत् माना जीव                                            | अन्तर्भुः                               | जघन्यवर्<br>प्रवाह कम                                              | - 355                                 | ₩<br>••••                             | • समय                |                                                                                                                                   | अन्तर्भे हुत्              | अ <b>ष्ट</b> में बर्                                                                                                                 |
| थाहारकमिश्र            | ar.                                   | 1 20 00                         |     | १ समय                      | ÷                                                                                          | ्यं पूर्<br>ल                           | £                                                                  | - 35 c<br>- 35 c                      |                                       | *                    | मूल करार प्रवश्<br>देखा है मार्ग जिल्होंने ऐसा<br>जीव सर्वेलघुकालमें पर्याप्त<br>होता है                                          | <b>:</b>                   | नहीं देखा है मार्ग जिसने पेसा जोब<br>इससे पहिसे पयपि न हो                                                                            |
| काम्यि                 | ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ | 296<br>236<br>238<br>238<br>238 |     | संबद्धाः<br>१ समय<br>३ समय | विच्छेदाभाव<br>एक जीवनत्                                                                   | सर्वता<br>आ <i>0</i> /<br>असं<br>सं.समय | विच्छेदाभाव<br>जघन्यवत्<br>प्रवाह                                  | 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 | m·<br>HP                              | भ भ भ                | मारणान्तिक समुद्धात पूर्वक<br>१ विग्रहसे जन्म<br>एक विग्रहसे उत्पन्न होने-<br>बाला जीव<br>कपाटसे क्रमशः प्रतर-लोक-<br>पूर्ण-प्रतर | ३ समय<br>३ समय<br>३ समय    | अधस्यवत् पर् ३ विग्रहसे जन्म<br>२ विग्रहसे उत्पन्न होनेवाला जीव<br>जघन्यवत्                                                          |

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

|                 |                                                   |                  | र तहाँ परि-                  |                       | दो हो तहा               |                                                                                                         | अमण                                | सहित उपशम                    |                    | सि घर अवेदी                      | गथुपयन्त रहा<br>गः लौटे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ,                                              |          | म्य आयु बाली<br>मुँ० से पर्याप्ति<br>र।                                                             | गिदकमें उपजा/<br>नेकतकर भुहुत्त<br>हो रहा (अधिसे                                                                    | किया है)                        | ler           |                                    |
|-----------------|---------------------------------------------------|------------------|------------------------------|-----------------------|-------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|------------------------------|--------------------|----------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|---------------|------------------------------------|
|                 | विशेष                                             |                  | अविवस्ति वेदसे आकर तहाँ परि- |                       | नपुंसकसे आ पुरुषवदा हा  | परिभ्रमण                                                                                                | एकेन्द्रियोंमें परिभ्रमण           | अतीब नर्पसक वेद स            | अंगी की तो।        | सर्वे जघन्य कालमें संयम घर अवेदी | हुआ और उत्कृष्ट आयुपयन्त रहा<br>वेट पनिवर्तम करके पम: लौटे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                | I        | अम्बिक्षित वेदी १५ पक्य आयु वासी<br>देवियोंने उपज, अन्तर्मु० से पर्याप्ति<br>पूरीकर सम्यक्त्वी हुआ। | २मास + मुहूर्त ०२्८/ज झी वेदी भर्केट थादिकमें उपजा/<br>पृथन्त्व कम १ २ मास गर्भमें रहा। निकलकर मुहूर्त<br>को० पूर्व | सम्मुच्छिनका ग्रहण किया है)<br> | स्रीनेदवत     |                                    |
| एकजीवापेक्षया   | उत्कृष्ट                                          |                  | ३०० से ६००                   | पन्ध तक               | ६०० सागर                |                                                                                                         | असं ० पुर                          | परिवतन<br>अन्तर्भेड्डर्भ     | 0                  | कुछ कम पूर्व                     | कोडि<br>प्रमाधान प्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                | l        | ३ अन्तर्मु० कम<br>४५ पक्य                                                                           | २्मास + सृहूर्त ०<br>पृथक्त कम १<br>को० पूर्व                                                                       | 1                               | सागरशत पृथक्र |                                    |
| एकज             | मियोष                                             |                  | उपकाम श्रेणीसे उत्र सबेदी    | हो द्वितीय समय मृत्यु | उपकाम श्रणी उत्तर सबेदी | होकर पुनः अवेदी हुआ।<br>मृत्यु होनेपर हो पुरुष वेदी<br>देव ही नियमसे होगा अतः<br>अमग्राकी पञ्चणा बनी की | द्वानयम्। यहा मा<br>स्त्री बेदवर्त | ज्यक्षण श्रीमी संबंदी से स्ट | पुनः सबेदी हो जाना |                                  | E THE THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF THE PART OF | יין אין אין אין אין אין אין אין אין אין        | मृतोषवत  | गुणस्थान परिवर्तन                                                                                   | r                                                                                                                   | मूलोयबद                         | स्रीनेदन्त    |                                    |
|                 | अबन्दा<br>अबन्दा                                  |                  | १ समय                        |                       | अन्तर्मे                |                                                                                                         | १ समय                              |                              | £                  | अन्तर्मु०                        | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ا<br>ا<br>ا<br>ا<br>ا<br>ا<br>ا<br>ا<br>ا<br>ا | ı        | ख-तम्<br>अ-<br>ख-                                                                                   | £                                                                                                                   | r                               | अन्तर्भु      |                                    |
| <b>a</b>        | म्०/३                                             |                  | -> >>                        | <b>3 % &amp;</b>      | 15<br>25<br>25          | 35                                                                                                      | -}}}                               | £ 5                          | £.                 | -95                              | 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                |          |                                                                                                     |                                                                                                                     |                                 |               |                                    |
| प्रमाण          | नं ०/१                                            |                  |                              |                       |                         |                                                                                                         |                                    |                              |                    |                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -26.                                           | 330-     | 438-<br>438-<br>438-                                                                                | -<br>366                                                                                                            | 3.55                            | -98.          | * & &                              |
|                 | निशेष                                             |                  | सर्वेदा विच्छेदाभाव          |                       | 2                       |                                                                                                         |                                    | ;                            | F                  |                                  | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | =                                              | 1        | सर्वदा विच्छेदामात्र                                                                                | -                                                                                                                   | 1                               | विच्छेदाभाव   | 1   1                              |
| या              | वरकेक                                             |                  | सर्दा                        |                       | ř                       | ·····                                                                                                   | :                                  | :<br>                        | =                  |                                  | ;<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | F                                              | [        | सर्वदा                                                                                              |                                                                                                                     | I                               | सर्वदा        | 1   1                              |
| नानाजीवापैक्षया | विद्याष                                           |                  | विच्छेदाभाव                  |                       | \$                      |                                                                                                         | 5                                  |                              | <b>\$</b>          | ŗ                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <u>.</u>                                       | मृलोघवत् | विच्छेदाभाव                                                                                         | ;                                                                                                                   | मृलोघक्त                        | विच्छेदाभाव   | मूलोधनत<br>स्त्रीवेदनत्<br>मुलोधनय |
|                 | <u> জঘদ্य                                    </u> |                  | सबदा                         |                       | F                       |                                                                                                         |                                    |                              | :                  | :                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | :                                              | ı        | सर्दे।                                                                                              | 5                                                                                                                   | 1                               | सब्दा         | 111                                |
| <b>5</b> 2.     | 70/3                                              | HZ               | 72-82                        |                       | ;                       |                                                                                                         | ;                                  |                              | :                  | :                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | =                                              | 1        |                                                                                                     |                                                                                                                     | 1                               |               | 1                                  |
| AHIV            | नं0/१                                             | jtr <sup>i</sup> |                              |                       |                         |                                                                                                         |                                    |                              |                    |                                  | e c                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 2                                              | 73%      | ř                                                                                                   | ने हे र<br>र                                                                                                        | ر.<br>جي<br>جي                  | th.<br>th.    | £::                                |
| - F             | स्थान                                             |                  | :                            |                       | :                       |                                                                                                         | :                                  |                              |                    | ;                                | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ·                                              | -        | >=                                                                                                  | ~                                                                                                                   | ec/<br> <br>465                 | ~             | ىل بىر ش<br>تە جىر                 |
|                 | 1) A L. II.                                       | ५ वेद मार्गणा    | स्त्री वेर                   | ,                     | पुरुष वेद               |                                                                                                         | नपुंसक बेद                         |                              | 70 97 Pictor       | ** क्षपक                         | स्त्री बेहर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ;<br>;                                         |          |                                                                                                     |                                                                                                                     |                                 | पुरुष वेद     |                                    |

|                  | विशेष        | स्रीवेदनत्           | ì            | २८/ज. ७ नी पृथिवीमें जा ६ सुद्वर्त<br>पीछे पर्याप्त व विशुद्ध हो सम्प्रकल | को पास हुआ । |                   | कथाय परिवर्तन                                          | अपगत बेदीवत                            | "<br>स्व गुणस्थानमें रहते हुए ही कषाय<br>परिवर्तन |                                                                                                                                                                                                                |                                          | ÷             | ;                            | <b>.</b>                                   |
|------------------|--------------|----------------------|--------------|---------------------------------------------------------------------------|--------------|-------------------|--------------------------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|---------------|------------------------------|--------------------------------------------|
| एक जीवापैक्षया   | बुक्छ        | अस्० पुठ<br>यश्विमीन |              | ६ अन्तर्भुठ कम<br>३३ सागर                                                 |              |                   | अन्तमृष्ट्रत                                           |                                        | कुछ कम पूणको०<br>अन्तेभृहत्                       |                                                                                                                                                                                                                | d                                        | ६ आवला<br>००० | अन्तमृहत                     | <u>.</u>                                   |
| एक ज             | विशेष        | क्षीवेदमत्           | मूलोधबत्     | स्रोनेदयत                                                                 | मूलीयश्व     |                   | क्रोधमें केबल मृत्यु धाता।<br>भंग और शिव तीनमें मृत्यु | न ज्याधात दाल हाना भग<br>अपगति वेदीचत् | क्षाय, गुणस्थान परिवर्तन                          | व मरणक सव भग-कालार्<br>क्रोधके साथ क्यांचात नहीं<br>होता शेष तीनके साथ होता<br>है। मरणकी परूषणामें क्रोध<br>क्यांयीको नरकमें उत्पन्न<br>कराना, मान कवायीको<br>नरकमें, माया कथायीको<br>तिर्यक्षेते और लोभ कथायी | याग्य स्थम सब हा गुण<br>स्थानीमें लगाना। | <b>*</b>      | F                            | उपरोक्तवत् परन्तु ७ वे में<br>इगाधान नश्री |
|                  | बद्दन्य      | अन्तम् ०             | !            | क्षात्र के<br>जिल्ला                                                      | [            |                   | १ समय                                                  | ,                                      | धन्तमु <i>०</i><br>१ समय                          |                                                                                                                                                                                                                |                                          | १ समय         | •                            | <u>.</u>                                   |
| E                | 7.0/3        | Hoë:                 |              |                                                                           |              | ·                 | - अस्त                                                 | 367                                    | ÷                                                 |                                                                                                                                                                                                                |                                          |               |                              |                                            |
| प्रमाण           | नं०/१        | 38 43<br>38 8        | -\$8\$-      | 38 42 48 8<br>- 38 4<br>- 38 4                                            | 385<br>385   |                   |                                                        |                                        | 3%                                                |                                                                                                                                                                                                                |                                          | :             | F                            |                                            |
|                  | किशोष        | विच्छोदाभाव          | 1            | विच्छेदाभाव                                                               | I            |                   | विच्छेदामाब                                            | ŧ                                      | : :                                               |                                                                                                                                                                                                                |                                          | मूलाध्य बत्   | अमिन्छिन्न<br>प्रमाह         | ग्रनाह<br>विच्छेदाभाव                      |
| 퉏                | द्धक्र       | सर्वदा               | i            | संबद्                                                                     |              |                   | सर्वता                                                 | \$                                     | : :                                               |                                                                                                                                                                                                                |                                          | परय/अ०        | F                            | सर्वदा                                     |
| नाना जीवापैक्षया | जिल्लीष      | विच्छेदाभाव          | मूलोधबद्     | विच्छेदाभाव                                                               | मूलोधनत् "   |                   | विच्छेरामाञ्                                           |                                        | : :                                               |                                                                                                                                                                                                                |                                          | मुं लाघवनत्   | २१ मंगीसे परि०<br>-हे० काल/४ | विच्छेद्रामुख                              |
|                  | अधन्य        | सबंदा                | - <u>-</u> - | सर्वेदा                                                                   | ı            |                   | सम्दा                                                  | :                                      | £ ;                                               |                                                                                                                                                                                                                |                                          | १ समय         | , <u>,,,</u>                 | सर्वदा                                     |
| प्रमाण           | <b>=</b> 0/2 | r.                   | l            |                                                                           | ļ            |                   | 0 m-22 m                                               | Ţ.                                     | F                                                 |                                                                                                                                                                                                                |                                          |               |                              |                                            |
| E                | नं •/१       | ** °%.               |              | 20 37<br>20 37<br>7 26<br>1 26                                            | 382          |                   |                                                        |                                        | Š                                                 |                                                                                                                                                                                                                |                                          |               | :                            | £                                          |
| F-               | स्थान        | er                   |              | <b>∞</b>                                                                  | 3-7-6        | <br> Ë            | :                                                      | :                                      | : ~                                               |                                                                                                                                                                                                                |                                          | ~_            |                              | ค.<br>2                                    |
| Harithur         | ;<br>;       | नपंसक बेद            |              |                                                                           | अपगत वेदी    | ६ क्षाय मार्गणाः– | चारों कवाय                                             | ঐক্ষণায় ডণ্ড                          | ., क्षपक<br>चारों कथाय                            |                                                                                                                                                                                                                |                                          |               |                              |                                            |

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

| ļ                     | गुरु                    | प्रमाण                                                     | Þ                                                  |             | नानाजीवापैक्षया | पेक्षया               |                      | प्रभाग              | 77                      |                                        | হুণ্ডাই                                                   | एकजीवापेश्रया              |                                                            |
|-----------------------|-------------------------|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|-------------|-----------------|-----------------------|----------------------|---------------------|-------------------------|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------|----------------------------|------------------------------------------------------------|
|                       | स्थान                   | 40/8                                                       | नं ०/२                                             | अञ्चन       | िवशेष           | उत्कृष्ट              | विद्योष              | नं ०/१              | ₹,0/∓                   | जष्टि                                  | विशेष                                                     | द्रकेष्ट                   | मिसेष                                                      |
| क्रोध मान माया        | (०६ <u>२</u> )<br>3-2   | 4.4.8-<br>4.4.8-                                           | ET.                                                | ( समय       | १ पीनवत्        | अन्तेमु               | जघम्यवत् :<br>प्रवाह | 14 A                | <br>   <br>             | १ समय                                  | ८.६.१० में अवरोहक और<br>१.१० में आरोहक व अवरो-            | अन्तर्भृष्ट्               | सर्वोत्कृष्ट स्थिति                                        |
| लोभ कदाय              | 2-%0<br>(emp)           |                                                            |                                                    |             | F               | :                     | :                    | £                   | <b></b>                 | ······································ | हुक के प्रथम समय में मर्पा                                | ŧ                          | ;                                                          |
| क्रोध मान माया        | (स40)<br>५-१<br>(क्षय०) | 37 49<br>37 27<br>27 27 27 27 27 27 27 27 27 27 27 27 27 2 | <del></del>                                        | अन्तमु      | <u>*</u>        | ज्ञधन्यसे<br>संग्राणा | ţ                    | 3.6°                |                         | अन्त्र १०                              | मरण रहित क्षेष भंग                                        |                            | F                                                          |
| बोभ                   | 5-40<br>(340)           | :                                                          |                                                    | <b>.</b>    | ;               | ;<br>,                | :                    |                     | , ·                     | *                                      | مردانهمر (ده هاه/ز)                                       | \$                         | <b>\$</b>                                                  |
| अक्षायी               | 83-33                   | 335                                                        | ı                                                  | ļ           | मूलोदवद         | 1                     | ł                    | 348                 | 1                       | 1                                      | सूम्<br>मृत्योधवर्                                        | J                          | i                                                          |
| ७ हान मार्गणा         |                         |                                                            | -                                                  | <del></del> |                 |                       |                      |                     | <del> </del>            | _                                      |                                                           |                            |                                                            |
| मति श्रुतअज्ञान्      |                         |                                                            | 6.<br>6.<br>5.<br>6.<br>6.<br>6.<br>7.<br>8.<br>8. | सबदा        | विच्छेदाभाव     | सबदा                  | विच्छेदाभाव          |                     | <b>4</b> 3 3 1 −        | थनन्त                                  | अनाहि अनन्त व अनाहि                                       | क्षनम्त                    | अपर • सब त्                                                |
| "सादि सान्त           |                         |                                                            | ş                                                  | £           | F               | :                     | £                    | ·········           | 3€ -}<br>3€-            | धन्तम् ॰                               | सान्त<br>इत्ति परिवर्तन                                   | कुछ कम अर्घ                | सम्पक्ष्यते मिध्यात्व फिर सम्यक्ष्य                        |
| निभंग सामान्य         |                         |                                                            | ;                                                  |             | :               |                       | ;                    |                     | 35.<br>-35.             | १ समय                                  | उप० सम्य० देव नारकी-                                      | 30 पार्व<br>अन्तर्भुठ कम   | दन नोरकाम उपरांक प्रकार                                    |
| "(मदुरुतिर्घर)        |                         |                                                            | म् ।ह।                                             | ٤           |                 | ŧ                     | <b>.</b>             |                     | -J3/p                   | १ समय                                  | । इता. समय सासा.हा मर्।<br>औरारिक शरीरको संघा-            | स्त्र स्ता क्षेत्र स्ता क  |                                                            |
| मस्मिन अवधि-<br>ज्ञान | •                       |                                                            | 38-33                                              | ;           | £               |                       | <b>;</b>             | · <del></del> · · · | \$8\$<br>-{ <b>8</b> \$ | अन्तर्भुर                              | तनपारशातन कात<br>देन नारकी सन्यक्त्वी हो<br>प्रनः निस्या। | दूर सागर + ४<br>युव को०    | ( देखो काल्/४)                                             |
| म्नःप्रयंथ            |                         |                                                            | 28-23                                              | सर्वदा      | बिच्छेदाथाव     | सब्दा                 | विच्छेदाभाव          |                     | - 788                   | अन्तर्भु                               | हतने काल पश्चाद मरण                                       | ८ वर्षकम १<br>को० पुरु     | न वर्षेत्रं दीक्षा लेकर क्षेत्र उक्कुष्ट<br>आग्राप्तर्थन्त |
| केबलङ्गान             |                         |                                                            | :                                                  | ;           | F               | 7                     | £                    |                     |                         | :                                      | £                                                         | <br>अन्तर्महर्त            | ्डि० ह्याम(३/३)                                            |
| मलिश्रुत अधान         | 2                       | -3¢0-                                                      | 1                                                  | l           | म्लोषभद         | 1                     | 1                    |                     |                         | 1                                      | मुलो धत्रत्                                               | 5 1                        | 1                                                          |
| विभंग ज्ञान           | •                       | 26.2                                                       |                                                    |             | [बच्छेदाभाव     | सम्दा                 | सर्वदा विच्छेदाभाव   | 26.3-<br>26.3-      |                         | अन्तर्मु                               | गुणस्थान परिवर्तन                                         | ३३ सागर से<br>अन्तर्भे० कम | सप्तम पृथिवीकी, अपेक्षा                                    |
|                       |                         |                                                            |                                                    |             |                 |                       |                      | -                   |                         | <del></del>                            |                                                           | अन्तर्भृह्त                | मनुष्य तियैचकी अपेक्षा                                     |

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

|                                  | E                                       |                                           | प्रमाख         |                          | मामाजीमापैक्षया     | प्रदेशया         |                      |                                       | प्रभूष                      |            | Ď                                     | एकजीयापैक्षया                  |                                                                                                       |
|----------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------|----------------|--------------------------|---------------------|------------------|----------------------|---------------------------------------|-----------------------------|------------|---------------------------------------|--------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| मार्गणा                          | , मा                                    | 40.€                                      | 4.             | जम्भ्य                   | जियोष               | वरकेश            | विशेष                | नं ० १                                | न् ० ३                      | লম্বন্দ    | नियोष                                 | उद्ग्रह                        | िनशेष                                                                                                 |
| मित अत् अति                      | ر<br>د<br>د<br>د                        | <b>松美杂</b>                                | to             | 1                        | मूलोधवत<br>**       | 1                | ı                    | सू<br>२६६<br>२६६                      | ₽D <sup>o</sup>             | l          | मृत्योधनद्<br>"                       | ı                              | J                                                                                                     |
| अवधि द्यान                       | 2 2                                     | F                                         |                | · <b></b> , <b>-</b> , - | * :                 |                  |                      |                                       | 1                           | मूलोधवद    | ; I                                   | ४ अंतर कम<br>१ को. यू.         | जोघ से १ अन्तर्मृ० और भी कम है।<br>क्योंकि सम्प्रकत्व अवधि धारनेमें<br>१ अन्तर्मृ० लगा                |
| मन,पर्यय<br>के नेल               | 4 - 4 - 4 - 4 - 4 - 4 - 4 - 4 - 4 - 4 - | : 40. 40.<br>D R                          |                |                          | ; ; ;               |                  |                      | 2 45 AV                               |                             | 1          | मूलोधवत्<br>''                        | t                              |                                                                                                       |
| . ८. सथम मार्गणा<br>संयम सामान्य | <del></del>                             |                                           | 31-32          | सर्वदा                   | विच्छेदाभाव         | सर्दा            | निच्छेदाभाव          |                                       | 128                         | अभ्तमु०    | संयमीसे असंयमी                        | द वृष्टं कम् १<br>पृष्टं ऋष्टे | त्र वर्षकी आयुर्मे संगम धार उत्कृष्ट                                                                  |
| सामाधिक छेदो०                    | <u> </u>                                |                                           | £              | F                        | ÷                   | :                | ŧ                    | <u>-</u>                              | \$ \$ \$<br>\$ \$ \$        | १ समय      | उपश्म श्रेणीसे उत्तरते हुए मृष्यु     | »<br>•                         | માતુષ્ય લાહ્યું પ્યત્તા દાયન લાહલ<br>**                                                               |
| परिष्टार विशुद्धि                |                                         |                                           | ;              | <b>*</b>                 | <b>:</b>            |                  | <b>‡</b>             |                                       | 2 % %<br>- 7 % %<br>- 2 % % | अन्तमु०    |                                       | ३८ वर्ष कम १<br>पूर्व कोड़     | सर्वे लघु काल न वर्षमें संयम धार<br>३० साल पश्चात् तीर्थं करके पाद-<br>मनमें परग्रास्थान पर्वेको पहकर |
| मुक्ष्म साम्पराय                 | इ.स.                                    |                                           | \$5-3 <b>8</b> | ३५-३७१ समय               | १ जोवभेत्           | अन्तुम् <b>०</b> | अध्नय्यवत्<br>यगाह्य | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 100                         | १ समय      | प्रथम समय प्रवेश द्वितीय<br>समय मश्ज  | खन्तम् ।<br>अन्तर्भक्षत        | दूरा प्रतिशक्ति संयत हुवा।<br>स्ससे अधिक न रहे                                                        |
|                                  | क्षयु                                   |                                           | 33-38          | स्वदा                    | <u> विच्छेदाभाव</u> | संबंदा           | विच्छेदाभाव          |                                       | × 42.                       | बन्तमु०    | मर्णका यहाँ अभाव है                   | £                              |                                                                                                       |
| यथार्च्यात                       | <u>अ</u>                                |                                           | 36-36          | १ समय                    | १ जोबनम्            | अभ्तम् व         | ज्ञ न्यवत्<br>प्रवाह |                                       | 3 4 4                       | १ समय      | प्रथम समय प्रवेश द्वितीय<br>समय प्रभण | £                              |                                                                                                       |
| ·                                | क क्रिक्ट                               |                                           | 85-88          | सबदा                     | <i>विच्</i> छेदाभाव | सर्वहा           | विच्छेदाभाव          |                                       | 2                           | अन्तर्भु ० |                                       | द वर्ष कम १<br>युवेकोङ् अन्त   | संगम सामान्यवेत् पर<br>अन्त० पश्चात् यथारूया                                                          |
| संगतासंयत                        | ·                                       | ·                                         | F              | ;                        | £                   | <b>:</b>         | <i>.</i>             | <u> </u>                              | 200 E                       | :          |                                       | अन्तर्मु० कम १<br>पूर्वकोड़    | सम्मूच्छिम तिगँच मॅढकादिकी<br>वर्षेशा                                                                 |
| असंयत (अभ०)<br>(भन्ध)            |                                         |                                           | : :            | <i>;</i> ;               | ; ;                 | ÷ 5              | : :                  |                                       | 20 J                        | सादि सान्त |                                       | —<br>अनादि क्षान्त             | —<br>प्रथम कार संगम घारे तो                                                                           |
| (सादि सान्त)                     |                                         |                                           | ŧ              | £                        | :                   | ŧ                | £                    |                                       | 2 45 4<br>2 4 4 4           | थन्तर्भृ   | ŧ                                     | अर्धं० पु० परि०                | अर्धे० पु० परि० इतने काल मिष्ट्यात्वमें रहकर पुनः सं०                                                 |
| संदम सामान्य                     | £-}3                                    | 2. A. | 1              | 1                        | मृत अधिवत्          | 1                |                      | 348                                   | <u> </u>                    | 1          | मुलजोधमय                              | 1                              | _                                                                                                     |

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

|                               |                     |                 |                    | "        | सत्त्राकीवापेशया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           |                    |                 |                                 |                     | एकजोबापेक्षया                           | 귬                |                                                    |
|-------------------------------|---------------------|-----------------|--------------------|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|--------------------|-----------------|---------------------------------|---------------------|-----------------------------------------|------------------|----------------------------------------------------|
| मार्गवा                       | मुष<br>स्थान        | 臣               | प्रमाण             | जञ्चन्य  | निशैष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | उदक्षेष्ठ | िमशेष              | प्रमाय          |                                 | अधन्य               | मिक्षेप                                 | প্রকৃত           | नियोष                                              |
|                               | <u> </u>            | मं० १ । मं०२    | मं०२               |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |                    | म०४।            | 405                             |                     |                                         | -                |                                                    |
|                               |                     | F.              | HO.                |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |                    | iv <sup>s</sup> |                                 |                     | ,                                       |                  |                                                    |
| सामाग्रिक छेदो०               | £-£                 | 330             | i                  | 1        | मुलोघनद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | !         | <br>               | જ               | <u> </u>                        | l                   | मूलाष्ट्                                | i                | !                                                  |
|                               | - P                 | ~<br>%          |                    |          | ţ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           |                    | 308             | -                               |                     | *                                       |                  |                                                    |
| सुक्ष्म साम्परायाउप. थेप      | रच.थेव,             | ક્જ             |                    | _        | ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           |                    | 35              |                                 |                     |                                         |                  |                                                    |
| यथास्त्र्यात                  | 83-68               | 503             |                    |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |                    | 463             |                                 | ·····               | 7                                       |                  |                                                    |
| संयतासंयत                     |                     | 30.5            |                    |          | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           |                    | 39.             |                                 | •••                 | =                                       |                  |                                                    |
| असंयत                         | ~<br>~              | ž               | -                  |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |                    | 30%             |                                 |                     | £                                       |                  |                                                    |
| ९. दर्शन मार्गणा :-           | . <u> </u>          |                 |                    | ·        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |                    |                 |                                 |                     |                                         |                  |                                                    |
| चक्षुदर्शन                    | :                   |                 | 3.<br>- 3.<br>- 3. | सर्वा    | विच्छीदाभाव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | सर्वदा    | बिच्छेदामाब        |                 |                                 | अन्तर्म०            | चतुरिन्द्रिय पर्याप्त शासोप-<br>समायेशा | ३००० सामार       | क्ष्योपश्मापैक्षा परिभ्रमण                         |
|                               | ;                   | <del></del> ,   |                    |          | . —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           |                    |                 | ž :                             |                     | स्तानका<br>उपयोगापिक्षा                 | अस्तम्हर         | उपयोग अपैक्षा                                      |
| ,                             |                     | · · · <u>-</u>  | ;                  | <b>‡</b> | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -         | <b>:</b> :         |                 | _                               | खनादि               | ब्रमञ्च सयोपश्चमपेक्षा                  | अमारि अमन्त      | अभव्य सम्रोपकामापैया                               |
| रू विक्रिश्ता च<br>स्र        | :                   |                 | ;                  | £        | £                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>3</b>  | :                  | <b></b>         |                                 | ्र<br>सम्बद्ध       |                                         | 7                |                                                    |
|                               | ;                   | <del>_</del> ,. |                    | F        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -<br>2    | *                  |                 | 280.                            | अनाहि               | भव्य क्षयोपशमापैक्षा                    | अनादि सान्त      | भव्य स्योपमापैसा                                   |
|                               | :                   |                 |                    |          | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           |                    |                 |                                 | सान्त  <br>अन्तर्मु | डमद्योगाषेक्षा                          | अन्तर्भहर्त      | <b>उप</b> योगापेक्षा                               |
|                               | -                   |                 | ;                  | <br>\$   | <b>:</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | =         | F                  | —               | —                               | 0                   |                                         | ;<br>ø           | •                                                  |
| अवधि दर्शन                    | :                   |                 | <i>‡</i>           | :        | <b>\$</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>.</b>  | <u> </u>           |                 | , 9, 1                          |                     | अवधिष्ठातवद्<br>सेस्यनास्त्रभ           | l                |                                                    |
| क्रवलद्शन                     | :                   | . ملکنی         |                    | :        | £                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | :         | :                  |                 |                                 | Ŀ                   |                                         |                  | 4                                                  |
| बक्षु दशन                     | ~                   | 30,             | _                  | 7        | ÷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | :         | ;                  | 488             |                                 | अन्तमु              | गुण स्थान पार्षतान                      | २००० सागर        | मारुक्षमृत                                         |
|                               | 3                   | 200             | 1                  |          | मञ्जायवन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           | ]                  | 305             | i                               | ,                   | मलोघयत                                  | ŀ                | 1                                                  |
| - i                           | \$ {<br>}           | 2 6             |                    | i        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | !         | !                  | <br>ا<br>ا      | -                               |                     |                                         |                  |                                                    |
| अन्त्री दर्शन<br>अमृति नुर्मन |                     | , n             | {                  | ] [      | भ<br>अवधिष्णानवत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1 1       | <u> </u>           | 3,00            |                                 | ł                   | अवस्थि झानवद                            | ļ                | ļ                                                  |
|                               |                     | · [             |                    | ]        | The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s |           |                    | -<br>3          |                                 | ۱                   | केवन सामध्य                             | ļ                | 1                                                  |
| 두                             | 14.1-48<br>191 :- 1 | Y<br>V          | I                  | i        | 7 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <br> <br> | ]                  | <u> </u>        |                                 |                     | 7                                       | •                |                                                    |
| मुख्या                        | <u>-</u>            |                 | 38-08              | सर्वेदा  | विच्छेदाभाव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | सर्वदा    | सर्वदा बिच्छेदाभाव |                 |                                 | अन्तमु०             | नील से कृष्ण पुनः वापिस                 | ३३ सा. + अंत०    | विवस्थितं लेश्यां सिहित मनुष्य या                  |
| -                             |                     |                 |                    |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |                    | <del></del>     | <u>ş</u>                        | <del></del> .       |                                         |                  | तियंचमं अन्तमृह्त रहा। फिर मर<br>कम नम्क्षे (न्यजा |
| ļ                             |                     |                 |                    |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |                    |                 |                                 |                     | काधोत गाककारी नील पनः                   | १७ मा. म अंत     | कर् गरकन उन्या<br>्र (वंचम पधिवीमें)               |
| <u> </u>                      |                     |                 | :                  | *        | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <i>:</i>  | ;                  |                 | <br>F                           | ;                   | नापिस                                   |                  |                                                    |
| कापोल                         |                     |                 | -                  | =        | r                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 5         | =                  |                 | •                               |                     | नीस या तेजसे कापीत पुनः                 | o सा. + अंतर्भु. | ., (वीसरी '' '')                                   |
|                               | <del>-</del> .      | <del></del>     |                    |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |                    |                 |                                 |                     | बापिस<br>स्माने नेन्स समिता             | 1                | न्त्राम् स्टब्स् स्टब्स् न्या                      |
| F (C)                         |                     |                 | \$                 | £        | ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ŧ         |                    | _               | - 4 4<br>- 13 - 14<br>- 13 - 14 | <u>.</u>            | पदास तथा । फर बा। पस                    | ્રલા. + બલવુ-]   | מאנומושל הניים לחוד פניזו                          |
|                               |                     |                 |                    |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |                    |                 |                                 |                     |                                         |                  |                                                    |

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

|                       | <b>Trans</b>                           |          | नानाजीवापेक्षया | गपेक्षया |                    | प्रमध्य                                      | <br>a                                 |              |                                                                                     | <b>एकजीवापे</b> क्षया                      |                                                                                                       |
|-----------------------|----------------------------------------|----------|-----------------|----------|--------------------|----------------------------------------------|---------------------------------------|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| .6                    | नं०१ नं०२                              | अधन्य    | विशेष           | 342      | विशेष              | मं०१   मं०२                                  | .H.<br>0,                             | अध्नम        | विशेष                                                                               | उत्कृष्ट                                   | বিহাষ                                                                                                 |
| ADV.                  | ************************************** | सम्ह     | विच्छेदाभाव     | सम्बद्धा | विच्छेद्दाभाव      | #±0                                          | K. 1.                                 | अन्तर्मे     | शुक्क गा तेजसे पद्य फिर मापिस                                                       | १८ सा. + अंतर                              | उपरोक्तश्य परन्सु देवोमें उत्पत्ति                                                                    |
|                       | ,<br>,                                 |          |                 | <u> </u> | ;                  |                                              | 3                                     | ,<br>;       | पदासे शुक्ल फिर बापिस                                                               | ३३ सा + अंत०                               | ) <u>.</u>                                                                                            |
| 9<br>9                |                                        |          | : ‡             | 2        | į.                 | 2 Kg                                         |                                       | *            | नीससे कृष्ण पुनः वापिस                                                              | ३३ सा +रजंब                                | उपरोक्त स्व आंघवत्                                                                                    |
| - 3 L                 |                                        | 2 '      | मूलोघनत्        |          | 1                  | 345                                          |                                       | l            | मृलोक्षत्                                                                           | ı                                          | l                                                                                                     |
| म्<br>सम्             | <del></del>                            | मुद्     | विच्छेद्मिष     | सर्दा    | विच्छेदाभाव        | 2 1 3 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8    |                                       | अन्तम् ०     | मीससे कृष्ण फिर वापिस                                                               | ३३ सागर से ६<br>अन्तर्मु० कम               | ७ पृधिवीमें (भवधारणके १ अन्तर्मु०<br>पश्चात्से लेकर भवान्तके १ अत्मृ०                                 |
| 25                    |                                        | त्र      | विच्छेदाभाव     | संबंदा   | विच्छेदामाव        | -R7k                                         |                                       | अन्तर्मृहुत  | कृष्ण या कापोत्से नीस<br>पनः बाषिम                                                  | ९७ सागर +<br>२ अन्तम्हर्त                  | पहिलेतक भवान्तमें नियमसींमध्यास्व<br>१ वी पृथिवीमें ( स्व अोध्वत् )                                   |
| 47.<br>47.            | <u> </u>                               | ·        | मुलोधबत्        |          | ············       | 366-                                         | i                                     | ]            | - यूसी पनेत्                                                                        |                                            | ţ                                                                                                     |
| श्रेष्ट               | 0                                      | सर्दा    | विच्छेदाभाव     | सर्वेदा  | <u>बिच्छेदाभाव</u> | 24.8°-                                       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | अन्तर्भृष्ट् | स्य मिष्याहर्षिय                                                                    | १७ सागरमे<br>३ अन्तर्मु० कम                | कृष्णवद्य पर भवान्तुमें सम्यक्त्व<br>सहित मर कर मनुष्योमें उत्पत्ति<br>(५ वीं पृथिवी)                 |
| 53                    |                                        | :        | <b>;</b>        |          | *                  | 3,78                                         |                                       | <i>‡</i>     | नीत था तेजसे कापोत<br>प्रनः यापिस                                                   | ७ सागर+<br>२ खन्तमे०                       | स्व ओघनत् (३ री पृथिवीमें )                                                                           |
| n<br>n                |                                        | 1        | मृतोधनत्        | 1        |                    | , <del>1</del>                               | 1                                     | ſ            | मूलोयबर्                                                                            | ,<br>,<br>,                                | ł                                                                                                     |
| श्रुपत<br>श्रुपत      |                                        | सर्वदा   | विच्छेदाभाव '   | सर्दा    | <u>बिच्छेदाभाव</u> | 37.                                          |                                       | अन्तर्भ हत   | स्व मिध्यादृष्टिबत                                                                  | ७ सागरसे                                   | नीलबद् ३ री पृथिवीमें                                                                                 |
| 35                    | <del></del> ,                          | :        | \$              | 2        | <b>.</b>           | 4. E. S. |                                       | <b>\$</b>    | पवसे तैज फिर कापीत                                                                  | २ जन्म पुरुष्य/<br>३ सागर् + पश्य/<br>असं० | मरणसे अन्तर्मु० पहिले कापोतसे तेज/<br>सौधर्म में उत्पत्ति/मरण समय लेग्णा<br>परिवर्धन                  |
| 35                    | <br>                                   |          | मुलोधवत         | 1        |                    | -82.0                                        | 1                                     | 1            | —मूलोषबद् —                                                                         |                                            | ı                                                                                                     |
| में के कि<br>के के कि |                                        | सम्दे    | विच्छेदाभाव     | सर्दा    | विच्छेदाभाव        | - 753-<br>- 753-                             | <b></b>                               | अन्तमृह्य    | मिध्यादृष्टिम्                                                                      | २३ सागरते<br>१ अन्तर्भः कम                 | मिथ्याहष्टिबत् पर् अगले भवमें<br>उसी बेश्याके साथ गया/१ अन्तर्मु०<br>त्रक्त नहीं भी बड़ी तेष्ट्या रही |
| α.<br>π.              |                                        | <u> </u> | ;               | <u> </u> |                    | -935                                         |                                       | १ समय        | हेरया परिवर्तनसे या गुण-<br>स्थान परिवर्तनसे दोनोँ<br>विकश्य ( <b>देखों कास</b> /४) | <b>अन्तर्मृ</b> हत                         | तम् पर्या विविधित गुण स्थान<br>में रहकर अविविधित तेश्याको प्राप्त<br>हुआ                              |

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोहा

|                                          |                                                                                    |                                        |                                       |          | मानाजीवापैसया           | विस्था  |                              |                                       |                   |                                                                                                                     | एकजीबापैक्षया                        |                                                                                                      |
|------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------|----------|-------------------------|---------|------------------------------|---------------------------------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| मार्गका                                  | F. E                                                                               | प्रमाण<br>नं <b>०</b> र नि             | <u>म</u><br>म् ० ४                    | वस-य     | ियवोध                   | बक्र    | विद्योष                      | प्रमाण<br>नं०१ नं०३                   | र जमस्य           | नियोध                                                                                                               | उक्छ                                 | किशेष                                                                                                |
| वंदा                                     | -                                                                                  | 38.8                                   |                                       | सर्वदा   | वि-खेदाभाव              | सर्वदा  | बिच्छेदाभाव                  | 783-                                  | अन्तर्महत         | शुक्तमे पद्म फिर तैज                                                                                                | १८ सा० + वहता।                       | तेजवत् परन्तु तेजने पद्म व सहसार<br>झ अत्यनि                                                         |
|                                          | *                                                                                  | -836                                   |                                       |          | मूलोयनत                 |         |                              | 1                                     | <b>\</b>          | मृलोघबर                                                                                                             | ,  <br>\$                            | 1                                                                                                    |
| <del></del>                              | >∞                                                                                 | ************************************** |                                       | सर्वदा   | विच्छेदाभाव             | सर्वना  | विच्छेदाभाव                  | 363-                                  | अन्तर्मृहत        | मिथ्यादृष्टिबत्                                                                                                     | १ अन्तर्भहत् कम                      | নিজ্ঞন                                                                                               |
| ·                                        | ur<br>-<br>-                                                                       | (P.<br>(P.                             |                                       | ÷        | £                       | :       | :                            | 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 | १ समय             | प्रश्<br>प्रश्<br>प्र                                                                                               | ५८५ वा<br>अन्तिमृङ्ग्<br>अन्तिमृङ्ग् | तेष म                                                                                                |
| <del>   </del>                           | •                                                                                  | 3.8.8                                  |                                       | संबद्    | िक्चेहाभाव              | सर्वता  | निच्छे <i>द</i> ाभा <b>ल</b> | 30°F                                  | <b>अन्तु</b> मृत् | पदासे शुक्ल फिर पदा                                                                                                 | ३१ सा० + अन्त-<br>मृह्त              | द्रव्यक्तिगी मुनि स्व खायुमें अन्तर्नु०<br>क्षेष रहनेपर क्षुम्लतेश्या भार उपरिम<br>क्षेष्रकर्मे उपखा |
|                                          | 6-5                                                                                | -F0\$                                  | ļ                                     | ı        | मृलोक्ष्वत्             | l       | {                            | ₹0.5<br>-<br>-<br>-                   | 1                 | मूलोषवद                                                                                                             | {                                    | 1                                                                                                    |
|                                          | >>                                                                                 | 30 th                                  | <u> </u>                              | सिविद्या | <u> विच्छेदाभाव</u>     | सर्वदा  | विच्छेदाभाव                  | 308<br>308                            | ख्र <u>न</u> तम्, | पद्मसे शुक्ल फिर पद्म                                                                                               | ३३ सागर +<br>१ अन्तर्मेह्रत          | अनुत्तर विमानोसे आकर मनुष्य<br>हुआ। अन्तर्मै० पश्चात् सेश्या                                         |
| •                                        | ?                                                                                  | 30,6                                   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | £        | *                       | सर्वदा  | F                            | 305                                   | र समय             | तेजव्                                                                                                               | अन्तर्भित्रत                         | न १५५५<br>तेजबर्त्                                                                                   |
| <del>•</del>                             | #<br>2<br>2<br>3<br>- U                                                            | en.<br>O                               | 1                                     | }        | मूलोधनद                 | ì       | <u> </u>                     | 9 th                                  | }                 | मूलोधनत्                                                                                                            | ı                                    | I                                                                                                    |
| ११ भव्यस्य मार्गणा<br>भव्य               | ांजा : :                                                                           |                                        | £8-58                                 | सर्वेदा  | वि च्छेस।म∫व<br>''      | सबंदा   | विच्छेदाभाव                  | 373 obi                               |                   | अनादि सान्त ( अयोग केबसीके अन्तिम समय तक )<br>सादिसान्त ( सम्यक्ष्योप्पत्तिके परचात् वासे विशेष भव्यत्वकी अपैक्षा ) | <br>सीके अन्तिम सम                   | प्रतक )<br>बंशेष भव्यत्वकी अपैक्षा )                                                                 |
| अभव्य<br>भव्य                            | :                                                                                  | 308                                    | ŧ                                     | ; ;      | 2 5                     | z       | <br>+                        | -238                                  | अन्तर्मे०         | अनादि अनन्त<br>गुण स्थान परिबर्तन                                                                                   | कुछ कम अध                            | मूलोयन्त                                                                                             |
| (सादिसान्त)<br>धाभक्य                    | 2-43<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20<br>20 | \$\$ \$\frac{1}{2}\$                   | ł                                     | सम् दा   | मूलोधवत्<br>विच्छेदाभाव | सर्दा   |                              | m. 0x,                                | 1                 | — मूलोधवर- –<br>अनादि अनन्त                                                                                         | पुर परि                              | ĺ                                                                                                    |
| १२ सम्यक्त्व मार्गथा<br>सम्यक्ष्वसामान्य | नैथा<br>.::                                                                        |                                        | 3.8-8.R                               | संबद्ध   | विच्छेराभाव             | सर्वेदा | विच्छेदाभाव                  | -32)                                  | अन्तम् ०          |                                                                                                                     | ६६ सा०+४<br>को० युवे                 | (ই০ কাল/৮)                                                                                           |

|                  | िवसीष                 | क्तकृत्य बेदक सम्प्रग्दृष्टि देव या<br>नारकी. मनुष्योमें उपजा/प्रवं सबु<br>कालसे क्षायिक सम्यक्त सिष्टृत संयस<br>होकर रह्या/सरकर सर्वाधिस्त्रमें |                       | जनम्यवद                               | "<br>उपराममें ६ थानती शेष रहनेपर<br>सासादन                            |             |                                       | i         | सम्प्र० देव या नारकी मनुष्<br>उपजा/३ बन्तर्मु० गर्भ काल, ८<br>पश्चात संयमासंयम १ अन्त्<br>विश्राम, १ अन्तर्मु० क्षपणा का<br>पूर्व कोड़की उरकृष्ट बाग्रु तक रा | मरा<br>जन्नस्यस्य पर सम्यम्मिध्याख्<br>मिध्या० या वेदक सम्यक्त्वको प्राप्त<br>कराना सासादन नहीं |
|------------------|-----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-------------|---------------------------------------|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| क्षिया           | वस्केष्ट              | त्र वर्ष कम २ को०<br>पूर्व + १३ सागर                                                                                                             | हैं सा०+४<br>पुरुक्रो | अन्तम् इत                             | ,<br>ई आयती                                                           |             | कुछ कम अर्ध<br>पुरु परिर              | I         | ४ अन्तर्म ० + प्<br>वर्ष कम १ कोख                                                                                                                             | क<br>तम<br>० जुड़<br>१ जुड़                                                                     |
| एकजीवापैक्षमा    | ,वश्रीप               |                                                                                                                                                  |                       | स्कनास पूर्ण होने पर अवस्य<br>ेसासादन | गुणस्थान परिवर्तन<br>उपशम सम्यक्ष्य में १ समग्र<br>वेष रहने पर सासादन | अनादि अनन्त | अनादि सान्त न सादि सान्त              | मृतोष्टबद | ; l                                                                                                                                                           | मूलोघबर<br>मिध्यासे उप० सम्य० असंयत्त<br>अथवा संयतासंयत पुनः सा-<br>सादन पूर्वक मिध्या          |
|                  | अवस्य                 | क्ष नुस्<br>तुम्                                                                                                                                 | <i>‡</i>              | ÷                                     | , समय                                                                 |             | अन्तमुर                               | <u> </u>  | मूलोषभत्                                                                                                                                                      | स्य ।<br>अर्थ                                                                                   |
|                  | ाज<br>मै० ३           | # C                                                                                                                                              | 455                   | -2%<br>33,                            | 303                                                                   | <b>303</b>  | : :                                   | ı         | Į.                                                                                                                                                            | 1                                                                                               |
|                  | प्रमाण<br>नै०१ । नै०३ | μr                                                                                                                                               |                       | -                                     |                                                                       |             |                                       | 9 E       | £ F                                                                                                                                                           | : 2 2 2                                                                                         |
|                  | विदेश                 | सर्वेदा विच्छेदाभाव                                                                                                                              | ŧ                     | प्रवाह कम                             | ,<br>मूलीवबद                                                          | विच्छेदाभाव | * *                                   | 1         |                                                                                                                                                               | प्रवाह कम्<br>(जवन्यवत्)                                                                        |
|                  | उत्तेष्ट              | सर्वता                                                                                                                                           |                       | पक्य/<br>असं०                         | : :                                                                   | सर्वदा      | <b>‡</b> ‡                            | ı         |                                                                                                                                                               | पस्य <i>]</i><br>असं०                                                                           |
| नानाजीवापेक्ष्या | विद्येष               | विच्छेदाभान                                                                                                                                      | •                     | सासादन                                | गुण स्थान परि<br>मूसोधवत्                                             | विच्छेदाभाव | 5 5                                   | मृलोषनत्  | ; ;                                                                                                                                                           | ै.<br>गुण स्थान परि०<br>(एक जीवयत्)                                                             |
|                  | जबन्य                 | सर्दा                                                                                                                                            | <b>'</b> \$           | अन्तर्भ ०                             | १ समय                                                                 | सम्दा       | : :                                   | ı         |                                                                                                                                                               | <u>ब</u><br>नत्<br>कुम्                                                                         |
|                  | न ०२                  | सं<br>जी<br>जी                                                                                                                                   | <b>*</b>              | 78-38                                 | }}-₹¢                                                                 | ¥8−88       | ; ;                                   | 1         |                                                                                                                                                               |                                                                                                 |
|                  | प्रमाण<br>नं०१ न      | ĦÒ                                                                                                                                               |                       |                                       |                                                                       |             |                                       | ક્રફ      | : :                                                                                                                                                           | -366<br>-366<br>-366<br>-366                                                                    |
| <u>1</u>         | स्थान                 | :                                                                                                                                                | :                     | i                                     | ::                                                                    | ;           | : :                                   | %<br>-%   | 50 Ser                                                                                                                                                        |                                                                                                 |
|                  | म्हण                  | क्षायिक सम्य०                                                                                                                                    | बेदक सम्प्रठ          | उपश्म                                 | सम्यग्निष्यास्त्र<br>सासादन                                           | मिध्यास्व   | ( अभव्य )<br>( भव्य )<br>(सादि सान्त) | सम्प्राही | क्षानीयक सन्य <b>्</b>                                                                                                                                        | वेदक सम्पठ<br>उपशुम सम्पठ                                                                       |

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

| I mijus                  | जेव            | प्रमाण                                                              | H                |             | नानाजीयापेक्षया         | पेक <u>्</u> सया |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | प्रमाण         | Đ                                            |            | Ε̈́ν                                      | एक जीवापे सया<br>-            |                                        |
|--------------------------|----------------|---------------------------------------------------------------------|------------------|-------------|-------------------------|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|----------------------------------------------|------------|-------------------------------------------|-------------------------------|----------------------------------------|
|                          | स्थान          | नं०/१                                                               | मंभि             | बन्ध        | विशेष                   | बर्क्श           | निशेष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | मं०/१          | म् ०/३                                       | अधन्य      | िमशैष                                     | वस्थेक                        | विशेष                                  |
|                          | 8-6-5<br>6-8-5 | 33 A                                                                | kř.              | ९ समय       | १ जीववद                 | अन्तम्           | प्रवाहकम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 32.V-          |                                              | १ समय      | मधा मोर. आरोहण न अवरोह                    | थम्तम्हत्                     | अर्घन्धवर्                             |
|                          | _              | 30,000                                                              |                  |             |                         | ·                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 3              |                                              |            | क्रममें मरणस्थान बाला भंग<br>( दे० काला । |                               |                                        |
| सासादन                   | œ              | 33.0                                                                | 1                | ŀ           | मूलोधकत्                | ı                | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 330            | ı                                            | i          | भूलोक्षत                                  | ŀ                             | i                                      |
| सम्यगिमध्यात्व           | (Ur            | in<br>Gr                                                            |                  |             | ÷                       |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 335            | <u> </u>                                     |            | =                                         |                               |                                        |
| मिथ्यादृष्टि             | <u>~</u>       | W CF                                                                |                  |             | ŧ                       |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 338            |                                              |            | =                                         |                               |                                        |
| १३ संशी मागेणा           |                |                                                                     |                  |             |                         |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                |                                              |            |                                           |                               |                                        |
| संजी                     | :              |                                                                     | * - K.3<br>- K.3 | सबदा        | विच्छेदाभाव             | सर्दा            | विच्छेदाभाव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | · · · <u>-</u> | 30,47                                        | सुद्रभव    | भव परिवर्तन                               | सागर शह-                      | परिश्रमण                               |
| 1                        |                |                                                                     |                  |             |                         |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                | 30°                                          | _          |                                           | पृथकत्व                       | ************************************** |
| ्र<br>स्टब्स्<br>स्टब्स् | :              |                                                                     |                  | ;           | £                       | :                | ÷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                | -705                                         | :          | ž                                         | अर ० पुरु                     | へもご たなこと ユーヘなとと                        |
| संजी                     | ٠.             | 330                                                                 |                  | ٤           | \$                      | £                | \$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 80°            |                                              | अन्तर्भे   | भव या गुषस्थान परिवर्तन                   | पारबतन<br>सागर कात-           | परिभ्रमण                               |
|                          | \$<br>1<br>0   | 87<br>17<br>, 17                                                    | {                | J           | मलोधवत                  | l                | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 43             |                                              |            | गुलीसभा                                   | पृथ्वस्व                      |                                        |
| कसंज्ञी                  | -              | Y 20<br>Y 80<br>Y 80<br>Y 80<br>Y 80<br>Y 80<br>Y 80<br>Y 80<br>Y 8 | <del></del> _    | सर्वदा      | विन्हें<br>विन्हेंदाभाव | सबदा             | विच्छेदाभाव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 13 %<br>13 %   |                                              | श्वद्रभन   | ब्धापनप्<br>भव परिवर्तन                   | स्ति पुर                      | एके स्टियों में परिभ्रमण               |
|                          |                |                                                                     |                  |             |                         |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | en-            |                                              |            |                                           | परिवर्तम                      |                                        |
| १४ आहारक मागणा           | ने<br>नेपा     |                                                                     |                  |             | 4                       | •                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                |                                              |            | - "                                       | ,                             |                                        |
| आहारक                    | :              |                                                                     | **-**            | प्र<br>प्र  | ाब् च्छाद्र भिष्        | सबदा             | विच्छेदाभाष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                |                                              | ३ समय कम   |                                           | असंख्याता-                    |                                        |
|                          |                |                                                                     |                  |             |                         |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                | 35                                           | श्चरम्ब    |                                           | संस्थात                       |                                        |
| अनाहारक                  | :              |                                                                     |                  | <b>.</b>    | ŧ                       | ;                | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                | 368-                                         | १ समय      | बिग्रह गति                                | अत.४९,७वस।प<br>१ समय          | विग्रह् गति                            |
|                          |                |                                                                     |                  |             |                         |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                | *                                            |            | -                                         | <b>4</b> -                    |                                        |
| आहारक                    | •              | 9)<br>6)                                                            | •                | F           | :                       | *                | ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -788           |                                              | अन्तर्भु ० | मुण स्थान या भव परि.                      | अन्तमृह्नत<br>असं उद्युवसर्गि | अयाग कवल।<br>१ समयके विग्रह सहित भैमण  |
|                          |                |                                                                     |                  |             | ,                       |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 338            |                                              |            | बर्तन कर विग्रह                           |                               |                                        |
|                          | 3-68           | 3%                                                                  | i                |             | मूल्यियत                | ۱ ،              | ì                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 380            |                                              |            | मूलोघक्त                                  |                               |                                        |
| अनाहारक                  | ~              | 200                                                                 |                  | सब दा       | विच्छेदाभाव             | सबदा             | विच्छेदाभाव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -712           | <u>.                                    </u> | १ समय      | मारणान्तिक समुद्धवात                      | १ समय                         | जमन्यवत् पर ३ विग्रह्से जन्म           |
| (कामा.काययान)            | 2              | 000                                                                 | <b>_</b> _       | १ समय       | एक जीबबत                | atto!-           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 336            |                                              |            | पूर्वक १ विग्रहसे जन्म<br>एक निगटने अक्षा | ### C                         | त्राम्य प्रमास                         |
|                          | •              |                                                                     |                  |             |                         | į                | ्राच प्रवेश के जिल्ला<br>विकास के जिल्ला<br>विकास के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला के जिल्ला क |                |                                              | <u> </u>   | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1   | P                             | SCO PERF                               |
|                          | W              | 35 4<br>1                                                           |                  | ३ समय       | •                       | T C              | प्रवाह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 306            |                                              | 3 HH       | क्ष्याम्से क्ष्मकः प्रतर                  | * ###                         | क्षात्रम्यस                            |
|                          | <b>&gt;</b>    | , ž                                                                 |                  | -<br>-<br>- | ÷                       | समय              | <u>.</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ·              |                                              | <br>;<br>r |                                           |                               | r<br>r                                 |
|                          |                | œ                                                                   |                  |             |                         |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                |                                              | <u>-</u>   | धुनः प्रतर                                |                               |                                        |
|                          | æ              | ***                                                                 | 1                |             | मूलोधनत्                | -                | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 383            | 1                                            | 1          | मुलोघवत                                   | 1                             |                                        |

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

# ४. सम्यक्प्रकृति व सम्यग्मिश्यात्वकी सत्त्व काल प्ररूपणा

प्रमाण १. (क.पा./२.२२/२/§२८१-२१४/२५३-२५६); २. (क.पा./२.२२/२/§१२३/२०५) विशेषोंके प्रमाण उस उस विशेष के ऊपर दिये हैं।

| .             |                                                       | श्रमाण नं |                    | जधन्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                               | उत्कृष्ट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|---------------|-------------------------------------------------------|-----------|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| नं०           | विषय                                                  | 계<br>기·   | काल                | विशेष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | क(स                                           | विशेष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| १             | २६ प्रकृति स्थान<br>२७ ,, ,,                          | ",        | १ समय<br>अन्तर्मु० |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | अर्घ पु० परि०<br>परुप/अर्२०<br>साधिक १३२ सागर | / # # 2/2 22/800E # 228/900                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| cor           | ₹८ ,, ,,                                              | ,,        | 77                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | वावक रुस्साल                                  | (क,पा.२/२,२२/६९१८ व १२३/१००<br>व १०८) मिथ्यारंव से प्रथमोपशम<br>सम्य० के पश्चात मिथ्यारवकोशाप्त<br>पर्या/असं पश्चात पुनः उपशम<br>सम्यवस्वी हुआ।२८कीसत्तांचनायी<br>पश्चात मिथ्यारवर्मे जा बेदक<br>सम्य० धारा। ६६ सा० रहा। फिर<br>मिथ्यारवर्मे पर्या/असं० रहकर पुनः<br>उपशम पूर्वक वेदकमें ६६ सा० रह-<br>कर मिथ्यारष्टिष्ट हो गया और<br>पर्या/अंस० में उद्वेतना द्वारा २६<br>प्रकृति स्थान को प्राप्त। |
| 8             | अवस्थित<br>विभक्ति स्थान                              | 8         | १ समय              | (क,पा-२/२,२२/§४२०/३६०) उपशम सम्यक्त सम्भुल जो जीव अन्तरकरण करनेके अनन्तर निश्यात्वकी प्रथम स्थितिके द्वि चरम समयमें सम्यक्त प्रकृतिकी उद्वेलना करके २० प्रकृति स्थानको प्राप्त होकर १ समय तक अल्पतर विभक्ति स्थानवाला होता है। अनन्तर मिथ्यादृष्टिके अन्तिम समय से २० प्रकृति स्थानके साथ १ समय तक रहकर मिथ्यात्वके उपान्त्य समयसे तीसरे समयमें सम्य०को प्राप्तकर २८ प्रकृति स्थान- वाला हो जाता है। उसके अल्पतर और भुजगारके मध्यमें अवस्थित विभक्ति स्थानका जधन्य काल १ समय देखा जाता है। |                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|               | एकेन्द्रियों में<br>सम्यक्ष्मकृति<br>२८ प्रकृति स्थान | ર         | १समय               | (क.पा.२/२/२२/१२९/१०४)<br>उद्वेलनाके कालमें एक समय शेष<br>रहनेपर अविवक्षितसे त्रिवक्षित<br>भार्गणामें प्रवेश करके उद्वेलना करे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | पन्य/असं०                                     | (क. पा. २/२,२२/६१२३/२०६) कों कि यहाँ उपराम प्राप्तिकी योग्यता नहीं है इसलिए इस कालमें वृद्धि नहीं हो सकतो। यदि उपराम सम्य० प्राप्त करके पुनः इन मकृतियों की नवीन सत्ता बना ले तो कम न दूरने से इस कालमें वृद्धि हो जाती। तब तो उत्कृष्ट १२२ सा० काल बन जाता जैसा कि उत्पर दिखाया है                                                                                                                  |
|               | सम्यग्मिध्याःव<br>(२७ प्रकृति स्थान)                  | •         | १ समय              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | प्रम/श्रहं०                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>२</b><br>१ | अन्य कर्मीका उदय<br>शोक (ध.१४/५७/८)                   |           |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | छ: मास                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| प्रमाण        | <b>D</b>                       |              | जधन्य             |                    | उत्कृष्ट         |
|---------------|--------------------------------|--------------|-------------------|--------------------|------------------|
| ध./१४         | विषय                           | कास          | विशेष             | काल                | विशेष            |
| ., पाँच       | शरीरबद्ध निषेकींका स           | ता काछ       |                   |                    |                  |
| ધ.            | /१४/ <b>२४</b> ६–२४८           |              |                   |                    |                  |
| २४६           | <b>औ</b> दारिक<br>वैक्रियक     | १ समय        | आबाधा काल नहीं है | ३ पक्य<br>३३ सम्गर | स्व भुज्यमान आयु |
| 27<br>10      | आहारक                          | ,,,          | . <del>)</del>    | अन्तर्मु०          | "                |
| ર૪૭           | तै जस                          | , "          | IJ                | ६६ साँगर           | <del>-</del>     |
| २४⊏           | कार्माण                        | ्र १ समय+    | आगाधा काल         | ৬০ কী-কী           |                  |
| ļ             |                                | 🏿 🕻 १ आवती 🖟 | सहित              | सागर               |                  |
| <b>.</b> पाँच | शरीरोंकी संघातन परि            | -            |                   |                    |                  |
|               | ( घ. ६/४,१,७१/३८०-             | ४०१)         |                   |                    |                  |
|               | नोट—( देखो वहाँ ही )           |              |                   |                    |                  |
| . योगर        | थानोंका अवस्थान कार            | <b>5</b>     |                   |                    |                  |
| (             | ( गो. <b>जी./जो</b> . प्र,/२४२ | (/२३३/१ ) ।  |                   | 1                  |                  |
|               | <b>उपपाद स्थान</b>             | <b>१</b> समय |                   | १समय               |                  |
|               | _                              | 1            |                   | ,,,                |                  |
|               | एकान्तानुवृद्धिः<br>परिणाम योग | 22           | बिग्रह गति        |                    | केवलि समुद्रात   |

|               |                | विषय                  | नानाज                            | <u> </u>                           | एक                | जीवपिक्षया                             |
|---------------|----------------|-----------------------|----------------------------------|------------------------------------|-------------------|----------------------------------------|
| ਰੋ.<br>ਰਿ     | बष्ध           | पद विशेष              | मूल प्रकृति                      | उत्तर प्रकृति                      | मूल प्रकृति       | उत्तर प्रकृति                          |
| ૮. ક          | भष्टकः         | मेके चतुर्वन्थ सम     | बन्धी ओव आदेश प्र                | ह्रपणा                             | <del></del>       |                                        |
| 1             | 1              | (म•म./पु.न०···/§·     | ··/पृष्ठ नं o-··)                |                                    | 1                 |                                        |
| १. प्रद       | कृति           | ज. ज. पद<br>भुजगारादि |                                  | <b>१/३३२-३</b> ६४/ <b>२३६-२४</b> ६ | १/४१-=३/४६-६८     |                                        |
|               |                | हानि-वृद्धि           |                                  |                                    | İ                 |                                        |
| २. सि         | थति            | ज. उ. ५द              | 2/१८७-203/११०-११८                | ३/५२२-५५४/२४३-२५६                  | २/६७-६६/४७-५८     | <b>२/१४६-</b> २१६/३१४-३६५              |
|               | ļ              | भुजगारादि             | २/३११-३२५/१६६-१६१                | \$/98k \\$98-\$Co                  | २/२७६-२८०/१४८-१५१ | <b>३/७२०-</b> ७३२/ <b>३३३</b> -३३६     |
| Ì             |                | हानि-वृद्धि           | २/४०१-४०२/२०१-२०२                | ३/…( ताङ्ग्य नष्ट )                | २/३६७-३६६/१८७-१८८ | \$/208-254/880-862                     |
| <b>২.</b> এনু | <b>रुभाग</b> े |                       | ४/२४०-२५३/१०६-११६                | ५/४०४-४०६/२११-२१६                  | 8/20-180/36-83    | ४/४७७-६५४/२३८-३१४                      |
|               |                | भुजगरादि              | ४/२१८-२११/१३७-१३८                | १/५३=-५४१/३०६-३१२                  | ४/१७२- /१२६-१२७   | <b>*</b> /8 <b>\$</b> @-   <b>3</b> 88 |
|               | [              | हानि-वृद्धि           | ४/३ <b>६</b> ४ /१६६              | १ <b>/६२२ /<i>६६७-</i>३</b> ६८     | 8/349-346/242-243 | x/३१x /३ <b>६</b> १                    |
| ੪.   ਸ਼       | देश            | <b>ज.</b> उ. पद       | \$\88 \8C-Ko                     |                                    | €/€0-=E/२=-8k     | <i>६/२२६-<b>२</b>४७/१३४-१६४</i>        |
|               |                | भुजगारादि             | <b>€/१३७-१३</b> € <b>/७३-७</b> € |                                    | ६/१०४-१०६/५५-५७   |                                        |
| (             | 1              | हानि-वृद्धि           | J '                              |                                    | !                 |                                        |
| ۹, و          | अष्टकः         | मेंके चतुःउदीरणा      | सम्बन्धी ओघ आदेव                 | 1 प्ररूपणा                         |                   |                                        |
| र   प्र       | कृति           | ज. उ. पद              | । घ. १६/४७                       | घ. १६/७३                           | । घ. १६/४४ —      | घ. १४/६१                               |
|               |                | भुजगारादि             | ध. १६/६२                         | घ, १६/१७                           | घ. १६/६१          | <b>ध. १</b> ५/=७                       |
|               | 1              | हानि-वृद्धि           |                                  | घ. १ <i>६</i> /६७                  |                   | ध. १६/६७                               |
|               |                | भंगापेक्षा ज,उ.पद     | घ, १६/६०                         | घ. १६/८६                           | घ १६/४६           | ध. १६/=३                               |

| _                     |                                        | विषय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ना                                                                                                                                                       | नाजीवापेक्षया                                                                                                                                       | 1                                                                                                                              | रकजीवापेक्षया                                                                                                    |
|-----------------------|----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| न                     | विषय                                   | पद विशेष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | मृत प्रकृति                                                                                                                                              | उत्तर प्रकृति                                                                                                                                       | मूल प्रकृति                                                                                                                    | उत्तर प्रकृति                                                                                                    |
| <del>-</del>          | <br>  स्थिति                           | ज, उ. पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ध.१६/१४१                                                                                                                                                 | घ. १४/१४१                                                                                                                                           | ध. १५/११६-१३०                                                                                                                  | ध. १६/११६-१३०                                                                                                    |
|                       | ļ                                      | भुजगारादि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | • •                                                                                                                                                      | 1,,,,,                                                                                                                                              | घ. १६/१६७-१६१                                                                                                                  | घ. १६/१६७-१६१                                                                                                    |
|                       | ) :                                    | हानि-वृद्धि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                          | 1                                                                                                                                                   |                                                                                                                                |                                                                                                                  |
|                       | 1 1                                    | भंगापेक्षा ज. उ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                          | घ. १६/२०६-२०⊏                                                                                                                                       |                                                                                                                                | घ. १६/१६०-१६६                                                                                                    |
| 3                     | अनुभाग                                 | , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | :                                                                                                                                                        | घ. १६/२३६                                                                                                                                           |                                                                                                                                | ध. १५/२३२-२३३                                                                                                    |
| `                     | ] " " " [                              | भूजगारादि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                          | 1, 12, 12,                                                                                                                                          | }                                                                                                                              |                                                                                                                  |
|                       |                                        | हानि-वृद्धि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                     |                                                                                                                                |                                                                                                                  |
|                       | i                                      | भंगापेक्षा ज.उ. पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                          | ध. १५/२६१                                                                                                                                           |                                                                                                                                | घ. १५/२६१                                                                                                        |
| ¥                     | प्रदेश                                 | ज. ख. यद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                          | भ. ११/२६१<br>भ. ११/२६१                                                                                                                              | İ                                                                                                                              | घ. १ <sub>×</sub> /२६१                                                                                           |
| 0                     | । अपरा                                 | भुजगारादि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                          | भ. <i>रशास्त्र</i>                                                                                                                                  |                                                                                                                                | ध. १६/२७३-२७४                                                                                                    |
|                       | 1 1                                    | हानि-वृद्धि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                     |                                                                                                                                | 1, 1, 1, 1, 1, 1                                                                                                 |
|                       | İ                                      | भंगापेक्षा ज उ. पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                     |                                                                                                                                |                                                                                                                  |
|                       | ·                                      | मनानद्वा ज ७, नद                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                          | I                                                                                                                                                   | ı                                                                                                                              | i                                                                                                                |
|                       |                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                     |                                                                                                                                |                                                                                                                  |
| 9                     | o. <b>স</b> হ                          | कमके चतः उटय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | सम्बन्धी ओघ आवे                                                                                                                                          | रेश प्ररूपणा                                                                                                                                        |                                                                                                                                |                                                                                                                  |
| -                     |                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                     |                                                                                                                                |                                                                                                                  |
| ę                     | प्रकृति                                | जघन्य उत्कृष्ट पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | घ, १६/२८६                                                                                                                                                | ध. १५/२८८                                                                                                                                           | } ध, ११/२८१                                                                                                                    | घ. १६/२८८                                                                                                        |
|                       |                                        | भुजगरादि पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | !<br>!                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                     |                                                                                                                                |                                                                                                                  |
|                       | 1                                      | हानि वृद्धि पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                     |                                                                                                                                |                                                                                                                  |
|                       |                                        | वृद्धि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                     |                                                                                                                                |                                                                                                                  |
| २                     | स्थिति                                 | जद्मन्य उत्कृष्ट पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | धः १६/२६२                                                                                                                                                | ध. १५/२१६                                                                                                                                           | ध. १५/२११                                                                                                                      | घ. १४/२१४                                                                                                        |
| 4                     |                                        | भुजगारादि पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | घ- १५/२६४                                                                                                                                                | ध. १४/२६५                                                                                                                                           | घ. १६/२६४                                                                                                                      | घ. १६/२६४                                                                                                        |
|                       | ] !                                    | हानि वृद्धि पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ध. १५/२ <b>१</b> ४                                                                                                                                       | ध १४/२६४                                                                                                                                            | घ. १५/२६४                                                                                                                      | घ. १६/२ <b>६</b> ६                                                                                               |
|                       |                                        | वृद्धि पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | थ. <i>११/</i> २६४<br><b>ध</b> . ११ <b>/२</b> ६४                                                                                                          | J                                                                                                                                                   | ध. १६/२१४                                                                                                                      | घ. १४/२१४                                                                                                        |
| 3                     | अनुभाग                                 | · -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | य- <i>२१</i> /२०<br>घ. १४/२१६                                                                                                                            | घ, १६/२६६<br>घ. १८/२६६                                                                                                                              | वस्रहारू०<br>  धन्द्रश्र/२१६                                                                                                   | घ. १४/२१ <b>६</b>                                                                                                |
| ۲                     | 3717                                   | भुजगारादि पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | व - ११/२८६<br>घ• ११/ <b>२</b> १६                                                                                                                         | घ∙ १६/२६६                                                                                                                                           | 1                                                                                                                              | घ. १५/२६६                                                                                                        |
|                       |                                        | हानि वृद्धि पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                          | ध, १६/२६६                                                                                                                                           | म. १६/२१६<br>घ ०८/२९६                                                                                                          | ,                                                                                                                |
|                       | ]                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | घ. १ <i>६/</i> २६६                                                                                                                                       | घ. १६/२६६                                                                                                                                           | घ. १६/२६६                                                                                                                      | घ. १५/२१६                                                                                                        |
|                       |                                        | · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Tr 0, 150 h                                                                                                                                              |                                                                                                                                                     | ध. १६/२६६                                                                                                                      | घ. १ <b>४/</b> २१६                                                                                               |
|                       | n3                                     | वृद्धि पद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | घ. १६/ <b>२</b> ६६                                                                                                                                       | घ. १५/२६६                                                                                                                                           | TO JAKE                                                                                                                        | ET 0./^.A                                                                                                        |
| ૪                     | प्रदेश                                 | वृद्धि पद<br>जघन्य उत्कृष्ट पद                                                                                                                                                                                                                                                                                               | घ. १६/२६६                                                                                                                                                | घ. १६/३०६                                                                                                                                           | ध- १६/२६६                                                                                                                      | ध. १६/३०६                                                                                                        |
| ૪                     | प्रदेश                                 | वृद्धि १ <b>द</b><br>जधन्य उत्कृष्ट ५द<br>भुजगारादि १द                                                                                                                                                                                                                                                                       | घ <i>- १६/२६</i> ६<br>घ <i>- १६/२६</i> ६                                                                                                                 |                                                                                                                                                     | घ. <i>१५</i> /२६६                                                                                                              | ध. १६/३०६<br>ध. १६/३२६-३२६                                                                                       |
| ૪                     | प्रदेश                                 | वृद्धि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>हानि वृद्धि पद                                                                                                                                                                                                                                                             | घ. १६/२६६<br>घ. १६/२६६<br>घ. <b>१</b> ६/२६६                                                                                                              | घ. १६/३०६                                                                                                                                           | घ. १५/२६६<br>घ. १५/२६६                                                                                                         |                                                                                                                  |
| ሄ                     | प्रदेश                                 | वृद्धि १ <b>द</b><br>जधन्य उत्कृष्ट ५द<br>भुजगारादि १द                                                                                                                                                                                                                                                                       | घ <i>- १६/२६</i> ६<br>घ <i>- १६/२६</i> ६                                                                                                                 | घ. १६/३०६                                                                                                                                           | घ. <i>१५</i> /२६६                                                                                                              |                                                                                                                  |
| ૪                     | प्रदेश                                 | वृद्धि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>हानि वृद्धि पद                                                                                                                                                                                                                                                             | घ. १६/२६६<br>घ. १६/२६६<br>घ. <b>१</b> ६/२६६                                                                                                              | घ. १६/३०६                                                                                                                                           | घ. १५/२६६<br>घ. १५/२६६                                                                                                         |                                                                                                                  |
| ૪                     |                                        | वृद्धि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>हानि वृद्धि पद<br>वृद्धि पद                                                                                                                                                                                                                                                | घ- ११/२६६<br>घ- ११/२६६<br>घ- ११/२६६<br>घ- ११/२६६                                                                                                         | व. १५/३०६<br>घ. १५/३२६                                                                                                                              | घ. १५/२६६<br>घ. १५/२६६                                                                                                         |                                                                                                                  |
|                       |                                        | वृद्धि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>हानि वृद्धि पद<br>वृद्धि पद                                                                                                                                                                                                                                                | घ- ११/२६६<br>घ- ११/२६६<br>घ- ११/२६६<br>घ- ११/२६६                                                                                                         | घ. १६/३०६                                                                                                                                           | घ. १५/२६६<br>घ. १५/२६६                                                                                                         |                                                                                                                  |
|                       | 1. সম্ভ                                | वृद्धि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>हानि वृद्धि पद<br>वृद्धि पद                                                                                                                                                                                                                                                | घ- ११/२६६<br>घ- ११/२६६<br>घ- ११/२६६<br>घ- ११/२६६                                                                                                         | व. १५/३०६<br>घ. १५/३२६                                                                                                                              | घ. १४/२६६<br>घ. १४/२६६<br>घ. १४/२६६                                                                                            | घ. १४/३२४-३२६                                                                                                    |
| đ                     | 1. সম্ভ                                | वृद्धि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>हानि वृद्धि पद<br>वृद्धि पद<br>कसके चतुः अप्रशा                                                                                                                                                                                                                            | घ- १४/२६६<br>घ- १४/२६६<br>घ- १४/२६६<br>घ- १४/२६६                                                                                                         | व. १६/३०६<br>घ. १६/३२६<br>वे १६/३ <mark>२६ प्ररूपणा</mark><br>घ १६/२७८-२८०                                                                          | घ. १४/२६६<br>घ. १४/२६६<br>घ. १४/२६६                                                                                            | घ. १६/२२६-२२६<br>घ. १६/२७६-२८०                                                                                   |
| 4                     | 1. সম্ভ                                | वृद्धि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>हानि वृद्धि पद<br>वृद्धि पद<br>कसके चतु:अप्रशा<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद                                                                                                                                                                                        | घ. १४/२६६<br>घ. १४/२६६<br>घ. १४/२६६<br>घ. १४/२६६<br>घ. १४/२७७<br>घ. १४/२७७                                                                               | व. १६/३०६<br>घ. १६/३२६<br>व. १६/२७<br>घ. १६/२७-२-०<br>घ.१६/२७२-०                                                                                    | घ. १६/२६६<br>घ. १६/२६६<br>घ. १६/२६६<br>घ. १६/२७७<br>घ. १६/२७७                                                                  | घ. १६/२९६-२२६<br>घ. १६/२७८-२८०<br>घ. १६/२७८-२८०                                                                  |
| 4                     | <b>৭. সচ</b><br>সক্রি                  | वृद्धि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>हानि वृद्धि पद<br>वृद्धि पद<br>कसके चतु:अप्रशा<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>वृद्धि हानि पद                                                                                                                                                                      | घ. १४/२६६<br>घ. १४/२६६<br>घ. १४/२६६<br>घ. १४/२६६<br>घ. १४/२७७<br>घ. १४/२७७<br>घ. १४/२७७                                                                  | व. १६/३०६<br>घ. १६/३२६<br>घ. १६/३७६<br>घ. १६/२७५-२५०<br>घ.१६/२७५-२५०<br>घ.१९/२७५-२                                                                  | घ. १६/२६६<br>घ. १६/२६६<br>घ. १६/२६६<br>घ. १६/२७७<br>घ. १६/२७७<br>घ. १६/२७७                                                     | घ. १४/२७८-२८०<br>घ. १४/२७८-२८०<br>घ. १४/२७८-२८०<br>घ. १४/२७८-२८०                                                 |
| 4                     | 1. সম্ভ                                | वृद्धि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>हानि वृद्धि पद<br>वृद्धि पद<br>कसके चतुः अप्रशा<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>वृद्धि हानि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद                                                                                                                                                | घ- १४/२६६<br>घ- १४/२६६<br>घ- १४/२६६<br>घ- १४/२६६<br>स्तोपशमना सम्बन्ध<br>घ- १४/२७७<br>घ- १४/२७७<br>घ- १४/२७७                                             | व. १६/३०६<br>घ. १६/३२६<br>घ. १६/३२६<br>घ. १६/२७८-२८०<br>घ.१६/२७८-२८०<br>घ.१९/२७८-२८०<br>घ.१९/२७८-२८०                                                | घ. १४/२६६<br>घ. १४/२६६<br>घ. १४/२६६<br>घ. १४/२७७<br>घ. १४/२७७<br>घ. १४/२७७                                                     | घ. १६/२७६-२८०<br>घ. १६/२७६-२८०<br>घ. १६/२७६-२८०<br>घ. १६/२७६-२८०<br>घ. १६/२८९                                    |
| 4                     | <b>৭. সচ</b><br>সক্রি                  | वृद्धि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>हानि वृद्धि पद<br>वृद्धि पद<br>कसके चतु:अप्रशा<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>वृद्धि हानि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद                                                                                                                                 | घ- १४/२६६<br>घ- १४/२६६<br>घ- १४/२६६<br>घ- १४/२६६<br>घ- १४/२७०<br>घ- १४/२७०<br>घ- १४/२७०<br>घ- १४/२००<br>घ- १४/२००                                        | व. १६/३०६<br>घ. १६/३२६<br>घ. १६/३२६<br>घ. १६/३७८-३८०<br>घ.१६/३७८-३८०<br>घ.१६/३७८-३८०<br>घ. १६/३८६                                                   | घ. १६/२६६<br>घ. १६/२६६<br>घ. १६/२६६<br>घ. १६/२७७<br>घ. १६/२७७<br>घ. १६/२७०<br>घ. १६/२=१                                        | घ. १४/२७५-२२६<br>घ. १४/२७५-२८०<br>घ. १४/२७५-२८०<br>घ. १४/२७६<br>घ. १४/२८१                                        |
| व १                   | १. अष्ट<br>प्रकृति ।<br>स्थिति         | वृद्धि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>हानि वृद्धि पद<br>वृद्धि पद<br>कसके चतु:अप्रशा<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>वृद्धि हानि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>वृद्धि हानि पद                                                                                                               | घ- १४/२६६<br>घ- १४/२६६<br>घ- १४/२६६<br>घ- १४/२६६<br>घ- १४/२७७<br>घ- १४/२७७<br>घ- १४/२७७<br>घ- १४/२०९<br>घ- १४/२०९                                        | व. १६/३०६<br>घ. १६/३२६<br>घ. १६/३७८<br>घ.१६/२७८-२८०<br>घ.१६/२७८-२८०<br>घ.१६/२७८-१८०<br>घ.१६/२८१<br>घ.१६/३८१                                         | घ. १४/२६६<br>घ. १४/२६६<br>घ. १४/२७७<br>घ. १४/२७७<br>घ. १४/२७०<br>घ. १४/२=१<br>घ. १४/२=१                                        | घ. १४/२७८-२८०<br>घ. १४/२७८-२८०<br>घ. १४/२७८-२८०<br>घ. १४/२७८-१८०<br>घ. १४/२८१<br>घ. १४/२८१                       |
| <b>Q</b> * <b>Q</b> * | <b>৭. সচ</b><br>সক্রি                  | वृद्धि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>हानि वृद्धि पद<br>वृद्धि पद<br>कसके चतुः अप्रशा<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>वृद्धि हानि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>वृद्धि हानि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>वृद्धि हानि पद                                                       | घ- १४/२६६<br>घ- १४/२६६<br>घ- १४/२६६<br>घ- १४/२६६<br>घ- १४/२७७<br>घ- १४/२७७<br>घ- १४/२७७<br>घ- १४/२०१<br>घ- १४/२०१<br>घ- १४/२०१                           | व. १६/३०६<br>घ. १६/३२६<br>घ. १६/३७६<br>घ. १६/३७६-३८०<br>घ.१६/३७८-३८०<br>घ.१९/३७८-३८०<br>घ.१९/३८६<br>घ.१६/३८६<br>घ.१६/३८६                            | घ. १४/२६६<br>घ. १४/२६६<br>घ. १४/२६६<br>घ. १४/२७७<br>घ. १४/२७७<br>घ. १४/२०७<br>घ. १४/२०१<br>घ. १४/२०१<br>घ. १४/२०१              | घ. १४/२७८-२८०<br>घ. १४/२७८-२८०<br>घ. १४/२७८-२८०<br>घ. १४/२७८-१८०<br>घ. १४/२८१<br>घ. १४/२८१<br>घ. १४/२८१          |
| व १                   | १. अष्ट<br>प्रकृति ।<br>स्थिति         | वृद्धि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>हानि वृद्धि पद<br>वृद्धि पद<br>कसके चतु:अप्रशा<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>वृद्धि हानि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>वृद्धि हानि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>वृद्धि हानि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद                   | घ- १६/२६६<br>घ- १६/२६६<br>घ- १६/२६६<br>घ- १६/२६६<br>घ- १६/२७७<br>घ- १६/२७७<br>घ- १६/२७७<br>घ- १६/२०७<br>घ- १६/२०९<br>घ- १६/२०१<br>घ- १६/२०१<br>घ- १६/२०१ | व. १६/३०६ घ. १६/३२६ घ. १६/३२६ घ. १६/३७८-३८० घ.१६/३७८-३८० घ.१९/३७८-३८० घ.१९/३८८-३८० घ.१९/३८८-३८० घ.१६/३८१ घ.१६/३८१ घ.१६/३८२                          | घ. १४/२६६<br>घ. १४/२६६<br>घ. १४/२७७<br>घ. १४/२७७<br>घ. १४/२७७<br>घ. १४/२=१<br>घ. १४/२=१<br>घ. १४/२=२<br>घ. १४/२=२              | घ. १६/२७६-२८०<br>घ. १६/२७६-२८०<br>घ. १६/२७६-२८०<br>घ. १६/२८६<br>घ. १६/२८१<br>घ. १६/२८१<br>घ. १६/२८१<br>घ. १६/२८२ |
| والأحدث فكر المد      | १. अष्ट<br>प्रकृति<br>स्थिति<br>अनुभाग | वृद्धि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>हानि वृद्धि पद<br>वृद्धि पद<br>कसके चतु:अप्रशा<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>वृद्धि हानि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>वृद्धि हानि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>वृद्धि हानि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>वृद्धि हानि पद | घ- १४/२६६<br>घ- १४/२६६<br>घ- १४/२६६<br>घ- १४/२६६<br>घ- १४/२७०<br>घ- १४/२७०<br>घ- १४/२००<br>घ- १४/२००<br>घ- १४/२०१<br>घ- १४/२०१<br>घ- १४/२०१<br>घ- १४/२०१ | व. १६/३०६<br>घ. १६/३२६<br>घ. १६/३७८-३८०<br>घ.१६/२७८-२८०<br>घ.१६/३७८-२८०<br>घ.१६/३८८-३८०<br>घ.१६/३८६<br>घ.१६/३८६<br>घ.१६/३८१<br>घ.१६/३८१<br>घ.१६/३८६ | घ. १६/२६६<br>घ. १६/२६६<br>घ. १६/२६६<br>घ. १६/२७७<br>घ. १६/२७७<br>घ. १६/२=१<br>घ. १६/२=१<br>घ. १६/२=१<br>घ. १६/२=२<br>घ. १६/२=२ | घ. १४/२७८-२८०<br>घ. १४/२७८-२८०<br>घ. १४/२७८-२८०<br>घ. १४/२८१<br>घ. १४/२८१<br>घ. १४/२८१<br>घ. १४/२८१<br>घ. १४/२८२ |
| <b>9</b> 8            | १. अष्ट<br>प्रकृति ।<br>स्थिति         | वृद्धि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>हानि वृद्धि पद<br>वृद्धि पद<br>कसके चतु:अप्रशा<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>वृद्धि हानि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>वृद्धि हानि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद<br>वृद्धि हानि पद<br>जधन्य उत्कृष्ट पद<br>भुजगारादि पद                   | घ- १६/२६६<br>घ- १६/२६६<br>घ- १६/२६६<br>घ- १६/२६६<br>घ- १६/२७७<br>घ- १६/२७७<br>घ- १६/२७७<br>घ- १६/२०७<br>घ- १६/२०९<br>घ- १६/२०१<br>घ- १६/२०१<br>घ- १६/२०१ | व. १६/३०६ घ. १६/३२६ घ. १६/३२६ घ. १६/३७८-३८० घ.१६/३७८-३८० घ.१९/३७८-३८० घ.१९/३८८-३८० घ.१९/३८८-३८० घ.१६/३८१ घ.१६/३८१ घ.१६/३८२                          | घ. १४/२६६<br>घ. १४/२६६<br>घ. १४/२७७<br>घ. १४/२७७<br>घ. १४/२७७<br>घ. १४/२=१<br>घ. १४/२=१<br>घ. १४/२=२<br>घ. १४/२=२              | घ. १६/२७६-२८०<br>घ. १६/२७६-२८०<br>घ. १६/२७६-२८०<br>घ. १६/२८६<br>घ. १६/२८१<br>घ. १६/२८१<br>घ. १६/२८१<br>घ. १६/२८२ |

| <u> </u> |                             | विषय                                                                                                          | नानाजी                                                                         | वापेक्षया                                        | एकजी                                                    | वापेक्षया                              |
|----------|-----------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| र्नं.    | विषय                        | पद विशेष                                                                                                      | मूल प्रकृति                                                                    | <b>उत्तर प्रकृति</b>                             | मूल प्रकृति                                             | उत्तर प्रकृति                          |
| 9        | <b>२. अष्ट</b><br>चारों भेद | कमके चतुःसंक्रमण सक्व<br>(ध. १४/२८३-२८४)<br>सर्वविकल्प                                                        | नम्बी औष भादेश प्रय<br>(देखो वहाँ ही                                           |                                                  |                                                         |                                        |
| 3        | ३. अष्ट                     | कर्मके चतुःस्वामित्व ( र                                                                                      | प्रस्व ) सम्बन्धी ओव                                                           | । आदेश प्ररूपणा                                  |                                                         |                                        |
|          | चारों भेद                   | <b>१</b> सर्वं विकल्प                                                                                         | (देखो 'स्वामि                                                                  | रब' )                                            |                                                         |                                        |
| 18       |                             | ोयके चतुः सस्त्व विषयकः<br>∘पा०/पु/ş…/पृष्ठ नं)                                                               | ओव आदेश प्ररूपणा                                                               |                                                  |                                                         |                                        |
| 8        | प्रकृति<br>१<br>२<br>३      |                                                                                                               | १/३६०  ४०५-४० <b>६</b><br>२/ <b>-</b> १- <i>६</i> - ७१-७३<br>२/३७०-३७७ ३३४-३४४ | ≾\\$@o-4@a\\$38-388<br>≾\\$≈3- \\$@\$-\$@\$      | १/३६१-३७२/३८५-३८१<br>२/४८-६३/२७-४४<br>२/२६८-३०७/२३३-२८१ | २/११८-१३७/६१-१२३<br>२/२६८-३०७/२३३-२८१  |
|          |                             | <ul><li>अुजगारादि पद</li><li>प्रकृतिकी अपेक्षा</li><li>हानि वृद्धि पद</li></ul>                               | २/४६०-४६३/४१४-४१ <u>६</u><br>२/४२४-५२ <sup>८</sup> /४७०-४७४                    | २/४६०-४६३/४१४-४१६                                | २/४२२-४३७/३८७-३६७                                       | <i>ঽ\४२२-४३७</i> /३८७- <i>३६७</i>      |
| <b>4</b> | स्थिति<br>१<br>२<br>३       | रकृतिकी अपेक्षा  जघन्य उत्कृष्ट पद  पेज दोष अपेक्षा  प्रकृति अपेक्षा  रुश्-२४प्रकृति स्थानापेक्षा             | 3/885-648/6=0-6=0                                                              | ₹/ <b>६४७-६७</b> २/३ <u>८७</u> -४०६              | २/४८१-४१७/४४२-४४८<br>३/४४-८२/२५-४७                      | २/४७७-५३७/२६ <b>६-</b> ३१६             |
|          |                             | भुजगारादि पद<br>प्रकृति अपेक्षा<br>(हानि बृद्धि पद                                                            | ३/२१३-२१७/१२१-१२३                                                              | ४/१२६-१४२/६७-७४                                  | \$\\$\@8- <b>\$</b> <@\E<- <b>\$</b> @<                 | ४/२५-७०/१४-४२                          |
| 37       | अनुभाग<br>१<br>२<br>२       | र्मकृति अपेक्षा  जघनय उत्कृष्ट पद  पेज दोष अपेक्षा प्रकृति अपेक्षा २४-२८प्रकृति स्थानापेक्षा                  | ३/३११-३२७/ <i>५७५-१</i> ८०<br>४/१२१-१३०/ <i>७७-</i> ८४                         | ४/ <i> २५१-</i> २६०<br>५/३६=-३६०/२३३-२४०         | K 46-46 40-83                                           | ४/२७४-३१४/१६४-१८१<br>५/२७७-३२०/१८५-२०१ |
|          |                             | भुजगारादि पद<br>प्रकृति अपेक्षा<br>हानि वृद्धि पद<br>प्रकृति अपेक्षा                                          | ६/१४७-१६=/१०४-१०६<br>६/१८२- /१२२-१२३                                           | \$/\$08-\$08/38\$-38\$<br>\$/\$86-\$\$8/338-33\$ | ४/१४३-१४६/६३-६ <b>६</b><br>४/१७२-१७३/११४-११६            | \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ |
| ૪        | प्रदेश<br>१<br>२<br>२       | जिथनय उत्कृष्ट पद  पेज दोष अपेक्षा  प्रकृति अपेक्षा  रुश-२८प्रकृति स्थानापेक्षा  अजगारादि पद  प्रकृति अपेक्षा |                                                                                |                                                  |                                                         |                                        |
|          |                             | हानि वृद्धि पर<br>प्रकृति अपेक्षा                                                                             |                                                                                |                                                  |                                                         |                                        |

कालक-एक ग्रह-दे० 'ग्रह'।

कॉलकूट--भरत क्षेत्र आर्य खण्डका एक देश--दे० मनुष्य/४।

कालकेतु--एक ग्रह-दे० 'ग्रह ।

कालकेशपुर — विजयार्थकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर।

—दे० 'विद्याधर'।

कालक्र**म**— <sub>दे० 'क्रम'।</sub>

कालतोया-पूर्व आर्य खण्डस्थ एक नदी-दे० मनुष्य/४।

कालनय—दे० नय/१/६।

काल परिवर्तेन—हे॰ संसार/२।

**काल प्रदेश—**Time instant ( घ./४/प्र० २७ )

कालमही-पूर्व आर्थ खण्डस्थ एक नदी-दे० मनुष्य/४।

**कालमुखी**—एक विद्या—दे० 'विद्या'।

**काललब्धि**---दे० नियति/२।

#### कालवाद-- कालवादका मिथ्या निर्देश

गो.क./मू / ५०६/१०६६ कालो सठवं जणयदि कालो सठव विणह्सदे भूदं। जागत्ति हि सुत्तेष्ठ विण सक्कदे वंश्विदुं कालो १८०६। क्रकाल ही सर्वकौ उपजाव है काल ही सर्वकौ विनाशे है। सूताप्राणिनि विषे भी काल ही प्रगट जागे है कालके ढिगनेकौं वंश्वनेकौं समर्थ न होइए है। असें कालही करि सबकौं मानना सो कालवादका अर्थ जानना १८०६।

\* कालवादकाः सम्यक् निर्देश—हे० नय/I/k।

**कालव्यभिचार**—३० नय/III/६/८ ।

कालशुद्धि— दे० 'शुद्धि'।

कालसंवर ह.पु./४२/१लोक - मेधक्ट नगरका राजा (४१-५०) असुर द्वारा पर्वतपर छोड़े गये कृष्णके पुत्र प्रदशुम्तका पालन किया था। (४२/५७-६१)

# कालातीत हेत्वाभास—दे॰ 'कालात्ययापदिष्ट'!

# कालात्ययापदिष्ट हेत्वाभास

न्या.सू./सू.व,टी /१/२/६/४७/१५ कालात्ययापदिष्टः कालातीतः १६१०० निदर्शनं नित्यः शब्दः संयोगव्यङ्ग्यत्थाद् रूपवत् । स्साधन कालके अभाव हो जानेपर प्रयुक्त किया हेतु कालात्ययापदिष्ट है १६१०० जैसे — शब्द नित्य है संयोग द्वारा व्यक्त होनेसे रूपकी नाई । (१ जो.वा./-४/न्या.२७३/४२६/२७)

न्या.दी./३/१४०/८०/२ बाधित विषयः कालात्ययापदिष्टः । यथा—अग्निरनुष्णः पदार्थस्वात् इति । अत्र हि पदार्थस्वं हेतुः स्वविषयेऽनुष्णस्वे
उष्णत्वग्राहकेण प्रत्यक्षेण बाधिते प्रवर्तमानोऽवाधितविषयस्वामावाः
स्कालात्ययापदिष्टः । = जिस हेतुका विषय-साध्य प्रत्यक्षादि प्रमाणोसे
बाधित हो वह कालात्ययापदिष्ट हेत्वाभास है । जैसे—'अग्नि ठण्डी है
क्यों कि वह पदार्थं है' यहाँ 'पदार्थस्व' हेतु अपने विषय ठण्डापनमें,'
जो कि अग्निकी गर्मीको ग्रहण करनेवाले प्रत्यक्षसे वाधित है, प्रवृत्त
है । अतः अवाधित विषयता न होनेके कारण पदार्थस्व हेतु कालास्ययापदिष्ट है । (पं.ध./पू./४०६)

कालियास---१. राजा विक्रमादित्य नं.१ के दरबारके नवरत्नोंमें-से एक थे। समय-ई.पू. ११७-६७ (ज्ञा./प्र.१ पं. पत्नालाल बाकली-वाल) २. वर्तमान इतिहास चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य ई. ३७६-४१३ के प्रसिद्ध किन थे। कृति — १. श्रुक्कृत्वला. विक्रमोर्वशी, मेघदूत, रष्टु-वंश, कुमारसम्भव, मालविकारिनमित्र । ३. ज्ञा-/प्र. १ पं. पन्ना-लाल बाकलीवाल 'राजाके दरनारिनें पूक रत्न थे। आप शुभचन्द्रा-चार्य प्रथमके समकालीन थे। आपके साथ भक्तामर स्तोत्रके रचित्रता आचार्य श्री मानुतुंगका शास्त्रार्थ हुआ था। समय—ई. १०२१— १०५५।

काली—१. भगवान् पुष्पदन्तकी शासक यक्षिणी—तीर्धंकर/६/३ २ एक विद्या—दे० 'विद्या'।

कालीचट्टपुरो — वर्तमान कलकत्ता । ( म,पु./प्.१/पं. पन्नालाल )

कालुड्य — मं का./मू./१३८ कोशो व जदा माणो माया लोभो व चित्तमासेजा। जीवस्स कुणदि खोट्टं कलुसो ति यतं बुधा वेति ११३८। = जब क्रोध, मान, माया अथवा लोभ चित्तका आश्रय पाकर श्रीवको क्षोभ करते हैं, तब उसे ज्ञानी 'कलुषता' कहते हैं।

नि. सा./ता. वृ./६६/१३० क्रोधमानमायालोभाभिधानै श्रतुर्भिः कषायैः श्रुभितं चित्तं कालुष्यम् । =क्रोध, मान, माया और लोभ नामक चार कषायोंसे श्रुन्ध हुआ चित्त सो कलुषता है।

कालेयक - औदारिक शरीरमें कालेयकों का प्रमाण --के औदारिक/१/७।

कालोव - मध्यलोकका वितीय सागर-दे० लोक/2/३।

**कालोल--**दूसरे नरकका नवमा पटल--दे० नरका ५/१९ ।

काठ्यानुशासन १. हेमचन्द्र सूरि (ई० १०८८-११७३) कृत और २. बाग्भट्ट द्वारा (बि०श० १४ मध्य) में रचित काठ्य किशा ग्रन्थ। (दे० मह वह नाम)

कार्ट्यालंकार टोका — पं. आशाधर (ई० ११७३-१२४३) कृत एक कार्ट्य शिक्षा विषयक ग्रन्थ ---दे० आशाधर ।

काशमीर---१, म.पु./प्र.४६ पं. पन्नालाल 'भारतके उत्तरमें एक देश है। श्रीनगर राजधानी है। वर्तमानमें भी इसका नाम काशमीर ही है। '२. भरतक्षेत्र आर्यखण्डका एक वेश-वे० मनुष्य/४।

कारी--भरतक्षेत्र मध्य आर्य खण्डका एक देश-दे० मनुष्य/४।

काष्ठकर्म - ३० निक्षेप/४।

**काष्टा**—कालका एक प्रमाण विशेष —दे० गणित/I/१/४।

काष्ट्रासंघ-दिगम्बर साधुओंका संघ -दे० इतिहास/६/४।

काष्टी-एक ग्रह -दे० 'ग्रह'।

# किंतर-१. किंतरदेवका लक्षण

ध.१३/४.४.१४०/३६१/म गीतरतयः किन्नरः। ⇒गानमें रित करनेवाले किन्नर कहलाते हैं।

\* स्थन्तर देवोंका एक भेद हैं—दे० व्यंतर/१/२।
२. किसर देवके भेद

ति.प./६/३४ ते किंपुरिसा किंगरहिदयंगमरुवपालिकिंगश्या। किंगर-णिदिदणामा मणरम्मा किंगरुत्तमया १३४। रतिपियजेट्टा। = किं पुरुष, किन्नर, हृदयंगम, रूपपाली, किन्नरिकन्नर, अनिन्दित, मनोरम, किन्नरोत्तम, रतिप्रिय और ज्येष्ठ, ये दश प्रकारके किन्नर जातिके देव होते हैं। (ति.सा./२४७-२४८)

\* किंनर देवोंके वर्ण परिवार व अवस्थानादि

—दे० व्यन्तर/२/१।

### किंनर व्यपदेश सम्बन्धी शंका समाधान

राजा /४/११/४/२१०/२२ किंपुरुषात् कामयन्त इति किंपुरुषाः, ...तत्रः, किं कारणम्। उक्तस्वाद। उक्तमैतत्—अवर्णवाद एष देवानामुपरीति। कथम्। न हि ते शुनिवैक्तियकदेहा अशुच्यौदारिकशरीरात् नरात् कामयन्ते। =प्रश्न—खोटे मनुष्योंको चाहनेके कारणमे किनर...यह संज्ञा क्यों नहीं मानते ! उत्तर—यह सम देवोंका अवर्णवाद है। ये पित्र वैक्तियक शरीरके धारक होते हैं, वे कभी भी अशुच्चि औहा-रिक शरीरवाने मनुष्य आदिकी कामना नहीं करते।

किनर-अनन्तनाथ भगवादका शासक यक्ष-दे० तीर्थं कर/६/३। किनरगीत-विजयार्घकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर

—दे० विद्याधर ।

**किनरोद्गीत**—विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर

--दे० विद्याधर ।

किनासित — विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर —दे० 'विद्याधर'।

# किंपुरुष—1. किंपुरुष देवका लक्षण—

ध.१३/६,६,१४०/३६१/८ प्रायेण मैथुनिप्रयाः किंपुरुषाः । =प्रायः मैथुनमें रुचि रखनेवाले किंपुरुष कहलाते हैं ।

\* व्यन्तर देवोंका एक भेद हैं—दे० व्यन्तर/१/२।

### किंपुरुष व्यन्तरदेवके भेद

ति.म./६/३६ पुरुसा पुरुसुत्तमसम्पुरुसमहापुरुसपुरुसपभणामा । अति-पुरुसा तह मरुओ मरुदेशमरुप्पहा जसोवंता ।३६। रूपुरुष, पुरुषोत्तम, सस्पुरुष, महापुरुष, पुरुषप्रभ, अतिपुरुष, पुरु, पुरुदेश, मरुप्रभ और यशस्यान्, इस प्रकार ये किपुरुष जातिके देशोंके दश भेद हैं। (त्रि.सा./२६)

किंपुरुष देवका वर्ण परिवार व अवस्थानादि

-दे० 'व्यंतर'/२/१।

# \* किंपुरुष व्यपदेश सम्बन्धी शंका समाधान

रा.वा /४/११/४/२१७/२१ कियानिमित्ता एवेताः संज्ञाः.... किंपुरुषात् कामयन्त इति किंपुरुषाः ।...; तन्न किं कारणम् । उक्तस्वात् । उक्त-मेतत्—अवर्णवाद एष देवानामुपरीति । कथम् । न हि ते शुचिवैक्रि-यक्तदेहा अशुच्यौदारिकशरीरात् नरात् कामयन्ते । =प्रश्न— कुत्सित पुरुषोकी कामना करनेके कारण किंपुरुष-अवि कारणीसे ये संज्ञाएँ क्यों नहीं मानते ! उत्तर—यह सब देवोंका अवर्णवाद है । ये पवित्र वैक्रियक शरीरके धारक होते हैं वे कभी भी अशुचि औदा-रिक शरीरवाले मनुष्य आदिकी कामना नहीं करते ।

किंपुरुष - धर्मनाथ भगवान्का एक यक्ष -दे० तीर्थं कर/४/३।

किपुरुषवर्ष — ज.प./प.१३६ सरस्वतीके उद्गम स्थानसे लेकर यह नस्ती तिब्बत तक फीली हुई है।

किलकिल—विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर—दे० विद्याधर । दिल्विष—१. किल्विष जातिके देवका लक्षण

स.सि./४/४/२३६/७ अन्तेवासिस्थानीयाः किल्बिषकाः । किल्विषं पापं येषामस्तीति किल्बिषकाः । च्लो सीमाके पास रहनेवालों के समान हैं वे किल्बिषक कहलाते हैं। किल्बिष पापको कहते हैं। इसकी जिनके बहुलता होती है वे किल्बिषक कहलाते हैं। (रा. वा./४/४/१०/११३/१४): (म. प्र./२२/३०);

ति. प/३/६८ — सुरा हवंति किब्बिसया ॥६८॥ = किब्बिब देव चाण्डालकी उपमाको धारण करने वाले हैं।

- त सा./२२३-२२४ का भावार्थ-बहुरि जैसे गायक गावनें आदि कियातें आजीविकाके करन हारे तैसें किल्विषक हैं।
- \* किल्विष देव सामान्यका निर्देश:—दे० देव /II/ २।
- \* देवोंके परिवारमें किल्विष देवोंका निर्देशादि -- दे० भवन-वासी आदि भेद ।

#### २. किल्विषी मावना का लक्षण

- भ. आ /मू./१८९ णाणस्स केवलीणं धम्मस्साइरिय सन्वसाहूणं। माइय अवण्णवादी खिल्मिसियं भावणं कुणइ ॥१८१॥ चश्रुतज्ञानमें, केवलियों में, धर्ममें, तथा आचार्य, उपध्याय, साधुमें दोधारोपण करनेवाला, तथा उनकी दिखावटी भक्ति करनेवाला, मायावी तथा अवर्णवादी कहलाता है। ऐसे अशुभ विचारोंसे मुनि किल्बिष जातिके देवोंमें उरपन्न होता है, इन्द्रकी सभामें नहीं जा सकता। (मू. आ०/१६)
- किंदिन = १. भरतक्षेत्रस्थ विन्ध्याचलका एक देश-दे० मनुष्य/४; २. भरत क्षेत्र मध्य आर्यखण्ड मलयगिरि पर्वतके निकटस्थ एक पर्वत—दे० मनुष्य / ४; ३. प्रतिचन्द्रका पुत्र तथा मूर्यरजका पिता वानरवंशी राजा था—दे० इतिहास/७/१३।

किंकिविल-भगवान् वीरके सीर्थमें अन्तकृत् केवली हुए--दे० 'अन्तकृत्'

किड्कु - क्षेत्रका प्रमाण विशेष । अपरनाम रिक्कु या गज्-दे० गणित/

की जंक — पा. पु./१७/१लोक — चुिलका नगरके राजा चुिलकका पुत्र द्रौपवीपर मोहित हो गया था (२४६) तब भीम (पाण्डव) ने द्रौपदीका रूप धर इसको मारा था (२७८-२६६)। अथवा (हरिवंशपुराणमें) भीम द्वारा पीटा जानेपर विरक्त हो दीक्षा धारण कर जी। अन्तमें एक देव द्वारा परीक्षा जेनेपर चित्तकी स्थिरतासे मोक्ष प्राप्त किया। (ह. पु./४६/३४)

कीतिकूट-नील पर्वतस्य एक क्ट-दे० लोक/१/४।

कीर्तिदेवी — नील पर्वतस्थ केसरीहद व उसकी स्वामिनी देवी — दे० लोक/७।

कोतिषर - १. प. पुः । पूः । १२ ११६६ के आधारपर; प. पुः । १४ २१ । पं । पत्तालाल - बड़े प्राचीन आचार्य हुए हैं । कृति - रामकथा ( पद्म चिरत ) । इसीको आधार करके रिविषेणचार्यने पद्मपुराणकी और स्वयम्भू कविने पडमचरिजकी रचना की । समय - ई० ६०० लगभग । २. प. पुः । १२ १ रलोक "सुकौशल स्वामोके पिता थे । पुत्र सुकौशलके उत्पन्न होते ही दोक्षा धारण की (१६७-१६६) तदनन्तर स्त्रीने शेरनी बनकर पूर्व वैरसे खाया, परन्तु आपने उपसर्गको साम्यसे जीत सुक्ति प्राप्त की ( २२/६८ ) ।

कीर्तिथवल-प. पु./सर्ग/श्लोक-राक्षस वंशीय घनप्रभ राजाका पुत्र था (१/४०३-४०४) इसने श्रीकण्ठको वानर द्वीप दिया था, जिसकी पुत्र परम्परासे वानर वंशकी उत्पत्ति हुई (६/८४)।—दे० इतिहास/ ७/१२।

कोर्तिमति-रूचक पर्वत निवासिनो दिवकुमारी देवी।

—दे०लोक/६/१३।
कीर्तिवर्म — जैन सिद्धान्त प्रकाशिनीके समयप्राभृतमें K. B.
Pathak. "चालुक्य वंशी राजा थे। बादामी नगर में श० सं० ६००
(वि० ६३६) में प्राचीन कदम्ब वंशका नाश किया। समय—श.
६०० (ई० ६७८)

कोर्तिषेण — ह. पु./६६/२४-३२: म. पु./प्र. ४८ पं. पद्मालाल — पुन्नाट संघकी गुर्बावलीके अनुसार (इतिहास/७/८) आप अभितसेनके शिष्य तथा हरिवंशपुराणकार श्री जिन्धेणके गुरु थे।समय—वि. ८२०-५७० (ई० ७६३-८१३)

कोलित संहतन--दे० 'संहनन'

कुंचित - कायोरसर्गका अतिचार-दे० व्युत्सर्ग/१।

कुंजरावर्तं - विजयार्धकी दक्षिण श्रेणिका एक नगर-दे० 'विद्याधर'।

कुंड - प्रत्येक क्षेत्रमें दो दो कुण्ड हैं जिनमें कि पर्वतसे निकलकर नदियाँ पहले उन कुण्डोमे गिरती हैं। पीछे उन कुण्डोंमें से निकलकर क्षेत्रोंमें बहती हैं। प्रत्येक कुण्डमें एक एक द्वीप है। -दे० लोक/३/९०

**कुंडलक कूट --**रुचक पर्वतस्य एक क्ट-दे० लोक/ ६/१३ ।

कुंडलगिरि — इसके बहु मध्य भागमें एक कुण्डलाकार पर्वत है. जिसपर आठ चैत्यालय हैं। १३ द्वीपके चैत्यालयोंमें इनकी गणना है। कुंडलपुर — दे० कुंडिनपुर। —दे० लोक/ ४/६

कुंडलवर द्वोप — मध्य लोकका ग्यारहवाँ द्वोप व सागर—दे० सोक/४/६।

कुंडला — पूर्व विदेहत्थ सुबत्सा क्षेत्रकी मुख्य नगरी—दे० लोक/४/२। कुंडिनपुर —१. म. पु./प्र ४६ पं. पन्नालाल-विदर्भ (बरार) देशकी

प्राचीन राजधानी/; २. वर्दा नदीपर स्थित एक नगर-दे० मनुष्य/४।

कुंतल --- भरत क्षेत्र दक्षिण आर्य खण्डका एक देश -- दे० मनुष्य/४।

कुंती—पा, पु०/सर्ग/श्लोक—राजा अन्धकवृष्णिकी पुत्री तथा वसुरेव की वहन थी (७/१३२-१३८) कन्यावस्थामें पाण्डुसे 'कर्ण' नामक पुत्र उत्पन्न किया (७/२६३) पाण्डुसे विवाहके पश्चात् युधिष्टिर, भोम व अर्जुन पुत्रोंको जन्म दिया (८/३४-१४३) अन्तमें दीक्षा धारणकर सोलहवें स्त्रर्गमें देवपद प्राप्त किया (२५/१५,१४१)।

कुंथनि। भाषा मा, पु /६४/रतोक ''पूर्वभव नं, ३ में बत्स देशकी सुसीमा के राजा सिंहरथ थे (२-३) फिर दूसरे भवमें सर्वार्थसिद्धिमें देव हुए (१०) वर्तमान भवमें १७ वें तीर्थं कर हुए ।६। विशेष परिचय— दे० तीर्थं कर/६/।

कुंद - विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर-दे० 'विद्याधर'।

कुंदकुंद -- दिगम्बर आम्नाय के एक प्रधान आचार्य जिनके विषयमें बिद्धानोंने सर्वाधिक खोज की । मूलसंघमें आपका स्थान (दे० इति-हास/७/१)

२. कुन्दकुन्दका वंश व ग्राम

जै ०/२/१०३ कौण्डकुण्डपुर गाँव के नामपर से पद्मनित्द 'कुन्दकुम्द' नाम से रूयात हुए। पी०की० देसाई कृत 'जैनिज्म के अनुसार यह स्थान गण्टाकल रेलवे स्टेशन से चार मील दक्षिण की खार कोनकोण्डल नामक गाँव प्रतीत होता है। यहाँ से अनेकों शिलालेख आकृत हुए हैं। दे० आगे शीर्षक नं०१० - हन्द्मनित्द श्रुतावतार के अनुसार मुनि

पद्मानित के प्रवेश कर्षा करें कि द्वान्त की जानकर 'परिकर्म' नामक टीका जिल्ली थी।

ष.प्रा/प्र. १/प्रेमीजी—द्रविड् देशस्थ 'कोण्डकुण्ड' नामक स्थानके रहने-वाले थे और इस कारण कोण्डकुन्द नामसे प्रसिद्ध थे। निन्दसंघ मलात्कार गणकी गुर्वावलीके अनुसार (दे० 'इतिहास') आप द्रविड्संघ के आचार्य थे। श्री जिनचन्द्रके शिष्य तथा श्री उमास्वामीके गुरु थे। यथा—

म्, आ./प्र. ११ जिनदास पार्श्वनाथ फुडकले -- पद्ममन्दिगुरुर्जाती नता-रकारगणाप्रणीः । (इत्यादि देखो आगे 'उनका श्वेताम्बरोंके साथ माद')

#### ३. अपर नाम

मुल निन्दसंघकी पट्टावली — पट्टे तदीये मुनिमान्यवृत्ती, जिनादिचन्द्रः समभूदतन्द्रः। ततोऽभवत् पञ्च मुनामधामा, श्री 'पद्मनिन्द्रः' मुनिचक्र-वर्ती । आचार्य 'कुन्दकुन्दाख्योः' 'वक्रधीवोः महामितः। 'एलाचार्योः' गृद्धपृच्छः पद्मनिन्दः' वितायते ॥ = उस पट्टपर मुनिमान्य जिनचन्द्र आचाय हुए और उनके पश्चात् पद्मनिन्द नामके मुनि चक्रवर्ती हुए। उनके पाँच नाम थे — कुन्दकुन्द, वक्षधीव, एलाचार्य, गृद्धपृच्छ और पद्मनिन्द।

पं.का./ता. वृ /१ मंगलाचरण-श्रीमत्कुन्दकुन्दाचार्यदेवैः पद्मनन्दाद्य-पराभिष्ठेयैः । =श्रीमत् कुन्दकुन्दाचार्यदेव जिनके कि पद्मनन्दि आदि अपर नाम भी थे।

चन्द्रगिरि शिलालेख ४४/६६ तथा महानवमीके उत्तरमें एक स्तम्भपर—
"श्री पद्मनन्दीरयनवयनामा ह्याचार्यशब्दोत्तरकौण्डकुन्दः।=श्री पद्मनन्दि ऐसे अनवय नामवाले आचार्य जिनका नामान्तर कौण्डकुन्द था।

ष्प्रा./मो /प्रशस्ति पृ. ३७६ इति श्रीपदानन्दिकुन्दकुन्दाचार्यवकग्रीवान् चार्येकाचार्यगृधिपच्छाचार्यनामपञ्चकविराजितेन्।।= इस प्रकार श्री पदानन्दि, कुन्दकुन्दाचार्य, वक्षग्रीवाचार्य, एलाचार्य, गृद्धपिच्छाचार्य नामपंचकसे विराजितः।

#### ४. नामों सम्बन्धी विचार

१ पद्मनन्दि—नन्दिसंघकी पट्टावलीमें जिनचन्द्र आचायेके पश्चात् पद्मनिन्दका नाम आता है। अतः यता चलता है कि पद्मनिन्द इनका दीक्षाका नाम था । २. कुन्द्कुन्द्-अनुताबतार/१६०-१६१ गुरुपरिपाट्या **ज्ञा**तः सिद्धान्तः कोण्डकुण्डपुरे ।१६०। श्रीपद्मनन्दिमुनिना सोऽपि द्वाह-शसहस्रपरिमाणः। प्रन्थपरिकर्मकर्ता षट्खण्डावात्रिखण्डस्य।१६१। = गुरु परिपाटीसे आग्रे हुए सिद्धान्तको जानकर कोण्डकुण्डपुरमें श्री पद्मनिद सुनिके द्वारा १२००० श्लोक प्रमाण 'परिकमे' नामका ग्रन्थ पर्वजण्डा-गमके आद्य तीन खण्डोंकी टीकाके रूपमें रचा गया। इसपरसे ज्यना जाता है तथा प्रसिद्धि भी है कि आप कोण्डकुण्डपुरके निवासी थे। इसी कारण आपको कुन्दकुन्द भी कहते थे। (ष.प्रा./प्र. ३ प्रेमीची) ३, एलाचार्ये - ध. प्रा./प्र. ३ प्रेमीजी -- ईं०्श० १ के आसपास मदुरा के कवि सम्मेलन में पेश करने के लिए रचित तिमलवेद या 'धिरु-बकुरल' के रचिता ऐलाचार्य को श्री एम० ए० रामास्वामी आर्यगर कुन्दकुन्दका अपर नाम मानते हैं। (मुआर /प्र ६ जिनदास पास्व-नाथ फूडक्ले) पं. कैलाशचन्दजी के अनुसार यह नाम धवलाकार अर बीरसेन स्वामीके गुरुका था जिनके पास उन्होंने सिद्धान्त प्रन्थीका अध्ययन किया था। इन्द्रनन्दि श्रुतावसार तथा धवसाकी प्रशस्तिसे इस बातको षुष्टि होती है। बीरसेन स्वामी क्योंकि कुन्दकुन्दके बहुत पी हे हुए हैं इसलिये यह नाम इनका नहीं हो सकता। (जै० सा०/२/१०१) प. जुगलिकशोर मुख्तार भी इसे कुन्दकुन्दका नामान्तर स्वीकार नहीं करते । (कें०सा०/२/११६) । ४. गुजपुच्छ –(मु.खा./ प्र.१०/ जिनदास पार्श्वनाथ फ्रुडकरी) गृद्धपृच्छा नार्मका हेतु ऐसा है कि विदेह क्षेत्रसे सौटते समय रास्तेमें इनकी मयुर पृच्छिका गिर गयी । तम यह गीधके पिच्छ (पंख) हाथ में लेकर लौट आये । अतः गृद्धिपरुख ऐसा भी इनका नाम हुआ। श्रेवणबेलगोलासे प्राप्त अनेकौ शिलालेखोंमें यह नाम उमास्वामीके लिये आया है और उन्हें कुन्द-कुन्दके अन्ययका बतलाया गया है। इनके शिष्यका नाम भी बलाक-पिच्छ है। इसपर से पं कैलाश चन्द्रजी के अनुसार यह उमास्वामी-का नामान्तर है न कि कुन्दकुन्दका। (जै.सा./२/१०२) ४. वक्रप्रीव-इस शब्द परसे अनुमान होता है कि सम्भवतः आपकी गर्दन टेढ़ी हो और इसी कारण से आपका नाम वकग्रीव पड़ गया हो। परन्यु पं० कैलाशचन्दजी के अनुसार क्यों कि ई० ₹१३७ और ११५८ के शिला- लेखोंमें यह नाम अकलंकदेवके पश्चात् आया है, इसलिये ये कोई एक स्वतंत्र महान् आचार्य हुए हैं, जिनका कुन्दकुन्दके साथ कोई सम्बन्ध नहीं (जै.सा./२/१०१)।

#### ५, इवेताम्बरॉके साथ वाद

(मू.आ./प्र./११./ जिनदास पार्श्वनाथ फुडकते) भगवत्कुन्दकुदाचार्यका गिरनार पर्वतपर स्वेताम्बराचार्योके साथ बड़ा बाद हुआ था, उस समय पाषाण निर्मित सरस्वतीको मूर्तिसे आपने यह कहता दिया था कि दिगम्बर धर्म प्राचीन है।—यथा "पद्मनन्दिगुरुर्जातो बला-कारगणाप्रणीः। पाषाणधिता येन बादिता श्रीसरस्वती ।—गुर्वावती। कुन्दकुन्दगणी येनोज्जयन्तगिरिमस्तके। सोऽबताद्वादिता बाही पाषाणधिता कलौ ॥" (आचार्य शुभचन्द्र कृत पाण्डवप्रुराण) "ऐसे अनेक प्रमाणोंसे उनकी उद्घट विद्वत्ता सिद्ध है।

नोट -- यद्यपि सूत्र पाहुड़ से इस बात की पुष्टि होती है और दर्शन-सारमें भी दिगम्बर खेताम्बर मेद वि.सं. १३६ में बताया गया है (देश खेताम्बर); परन्तु पंश्केताशचन्द जीके अनुसार यह विवाद पद्मनन्दि नामके किसी भट्टारकके साथ हुआ था कुन्दकुन्दके साथ नहीं। (जै.सा./२/११०,११२)

#### ६. ऋद्धिधारी थे

श्रवणवेतागोत्तामें अनेकों शितातेत प्राप्त हैं जिनपर आपकी चारण मृद्धि तथा चार अंगुल पृथिवीसे ऊपर चलना सिद्ध है। यथा— जैन शिलालेल संग्रह/शिलालेख नं०/पृष्ठ नं० ४०/६४,/ तस्यान्वये भूविदिते वभूव यः पद्मनिन्दिप्रथमाभिधानः। श्रीकोण्डकुन्दादि-भुनीश्वरस्य सत्संयमादुद्दगतधारणद्धिः॥६॥

४२/६६ श्री पद्मनन्दीत्यनवद्यनामा ह्याचार्यशब्दोत्तरकोण्डकुन्दः।
द्वितीयमासीदभिधानमुद्यचित्रमं जातमुचारणद्भिः ।४। =श्री चन्द्रगुप्त
मुनिराजके प्रसिद्ध वंशमें पद्मनन्दि संज्ञावाले श्री कुन्दकुन्द मुनीश्वर
हुए हैं। जिनको सरसंयमके प्रसादसे चारण ऋद्धि उत्पन्न हो गयी
थी।४०। श्री पद्मनन्दि है अनवद्य नाम जिनका तथा कुन्दकुन्द है

अपर नाम जिनका ऐसे आचार्यको चारित्रके प्रभावसे चारण ऋदि उरपन्न हो गयी थी ।४२।

- २. शिलालेख नं. ६२.६४.६६,६७,२४४,२४१ पृ. २४३-२४४ कुन्दकुन्दान् चार्य वायु द्वारा गमन कर सकते थे। उपरोक्त सभी लेखोंसै यही घोषित होता है।
- १. चन्द्रगिरि शिलालेख/नं १४/ए.१०२ कुन्दपुष्पकी प्रभा घरनेवाले, जिसको की तिके द्वारा दिशाएँ विभूषित हुई हैं, जो चारणोंके चारण श्रीद्धधारो महामुनियोंके सुन्दर हस्तकमलका भ्रमर था और जिस पित्रात्माने भरत क्षेत्रमें श्रुतकी प्रतिष्ठा करी है वह विभु कुन्दकुन्द इस पृथिवीपर किससे वन्च नहीं है।
- ४. जैन शिलालेख संग्रह/पृ.१६७-१६० रजोभिरस्पष्टतमत्वमन्तर्गाद्यापि सञ्यव्जयितुं यतीशः । रजः पदं भूमितलं विहाय चचार भन्ये चतुरङ्गुलं सः ॥—यतीश्वर श्री कुन्दकुन्दवेव रजस्थानको और भूमि-तिको छोडकर चार अंगुल ऊँचे आकाशमें चलते थे। उसके द्वारा मैं या समभता हूँ कि वह अन्दरमें और माहरमें रजसे अस्यन्त अस्पृष्टपनेको व्यक्त करता हुआ।''

५. मदास व मैसूर प्रान्त प्राचीन स्मारक पृं. ३१७-३१८ (६६) बेख नं.
 ३४। आचार्यकी वंशावलीमें — (श्री कुन्दकुन्दाचार्य भ्रमिसे चार अंगुल ऊपर चलते थे।)

हण्ती नं. २१ ग्राम हेग्गरेमें एक मन्दिरके पाषाणपर लेख — "स्वस्ति श्री वर्द्ध मानस्य शासने। श्रीकुन्दकुन्दनामाभूष चतुरङ्गुलचारणे।" =श्री वर्द्ध मान स्वामीके शासनमें प्रसिद्ध श्री कुन्दकुन्दाचार्य भूमिसे चार अंगुल ऊपर चलते थे।

- ष.प्रा./मो/प्रशस्ति/पृ.३०१ नामपञ्चकविराजितेन चतुरङ्गुक्षाकाशगमन-द्धिना पूर्वविवेहपुण्डरोकिणीनगरवन्दितसीमन्वराजिनेन...। मामामा पंचक विराजित (श्री कुन्दकुन्दाचार्य) ने चतुरंगुल आकाशगमन ऋदि द्वारा विदेह क्षेत्रकी पुण्डरीकिणी नगरमें स्थित श्री सीमन्धर प्रभुकी वन्दना की थी।
- म्.आ./प्र.१० जिनदास पार्श्वनाथ पुडकते—भद्रबाहु चरित्रके अनुसार राजा चन्द्रगुप्तके सोलह स्वप्नोंका फल कथन करते हुए भद्रबाहु आचार्य कहते हैं कि पंचम कालमें चारण मृद्धि आदिक ऋदियाँ प्राप्त नहीं होतीं, और इस लिए भगवान कुन्दकुन्द को चारण ऋदि होनेके सम्बन्धमें शंका उत्पन्त हो सकती है। जिसका समाधान यों समभना कि चारण ऋदिके निषेधका वह सामान्य कथन है। पंचम कालमें ऋदिशाधि अश्यन्त दुर्जभ है यही उस का अर्थ समभना चाहिए। पंचम कालके प्रारम्भमें ऋदिका अभाव नहीं है परन्तु आगे उसका अभाव है ऐसा समभना चाहिए। यह कथन प्रायिक व अपवाद रूप है। इस सम्बन्धमें हमारा कोई आग्रह नहीं है।

#### ७. विदेहक्षेत्र गमन

- १. इ.सा /मू./४३, जइ पडमणं दिणाहो सीमंधरसामिदिव्यणणेण। ण विवोहें तो समणा कहं सुमर्ग प्याणंति ।४३। = विदेहसेत्रस्थ श्री सीमन्धर स्वामीके समवशरणमें जाकर श्री पदानन्दि नाथने जो दिव्य ज्ञान प्राप्त किया था, उसके द्वारा यदि वह बोध न दे तो, सुनिजन सच्चे मार्गको कैसे जानते।
- २. पं, का /ता.वृ /मंगलाचरण/१ अथ श्रीकुमारनिन्दिसद्धान्तदेवशिष्यैः प्रसिद्धकथान्यायेन पूर्वविदेहं गरवा वीतरागसर्व इश्रीमंदरस्वामितीर्थ-करपरमदेवं हष्ट्वा तन्मुलकमलविनिगंतिदिव्यवाणीश्रवणावधारित-पदार्थान्कुद्धारमतत्त्वादिसारार्थं गृहीत्वा पुनरप्यागसैः श्रीकुण्डकुन्दा-चार्यदेवैः पद्मनन्द्याद्धपराभिधेयै ... विश्विते पञ्चास्तिकायप्राभृतशास्त्रे ... तात्पर्यव्याल्यानं कथ्यते । अत्र श्री कुमारनिद सिद्धान्तदेवके शिष्य, जो कि प्रसिद्ध कथाके अनुसार पूर्वविदेहमें जाकर वीतराग-सर्वज्ञ तीर्थंकर परमदेव श्रीमन्दर स्वामीके दर्शन करके, उनके मुख्यकमलसे विनिगत दिव्य वाणीके श्रवण द्वारा अवधारित षदार्थसे शुद्धारम तत्त्वके सारको प्रहण करके आये थे, तथा पद्मनिद आदि हैं दूसरे नाम भी जिनके ऐसे कुन्दकुन्द आचार्यदेव द्वारा विरचित पंचास्त्वकाय प्राभृतंशास्त्रका तारपर्य व्याख्यान करते हैं।
- ३. ष,प्रा./मो , प्रशस्ति/पृ.३७६ श्री पद्मनिन्दिकुन्दकुन्दाचार्य---नामपञ्चकविराजितेन चतुरकुलाकाशगमनिद्धना पूर्व विदेहपुण्डरीकणीनगरवं दित
  सीमन्धरापरनामस्वयंप्रभिजिनेन तच्छू तज्ञानसंबोधितभरतवर्षभठ्यजीवेन श्रीजिनचन्द्रभट्टारकपट्टाभरणभूतेन किलकालसर्वज्ञेन विरिचिते
  षट्प्राभृतग्रन्थे---।=श्री पद्मनिन्द कुन्दकुन्दाचार्य देव जिनके कि
  पाँच नाम थे, चारण मृद्धिद्वारा पृथिवीसे चार अंगुल आकाशमें गमनकरते पूर्व विदेहकी पुण्डरीकणी नगरमें गमे थे। तहाँ सीमन्धर भगवाद्
  जिनका कि अपर नाम स्वयंप्रभ भी है, उनकी बन्दना करके आमे
  श्रे। बहाँसे आकर उन्होंने भारतवर्षके भठ्य जीवोंको सम्बोधित
  किया था। वे श्री जिनचन्द्र भट्टारकके पट्टपर आसीन हुए थे, तथा
  कलिकाल सर्वज्ञके रूपमें प्रसिद्ध थे। उनके द्वारा विरचित षट्पाभृतग्रन्थमें।
- ४. मु,आ./प्र./१० जिनदास पार्श्वनाथ फुडकले = चन्द्रगुप्तके स्वप्नोंका फलादेश बताते हुए आचार्य भद्रबाहुने (भद्रबाहु चरित्रमें) कहा है कि पंचम कालमें देव और निवाधर भी नहीं आयेंगे, अतः शंका होती है कि भगवान् कुन्दकुन्दका निदेह क्षेत्रमें जाना असम्भव है। इसके समाधानमें भी अदिके समाधानवत् ही कहा जा सकता है।

क. सा./१/१०८, १०६ (८० कैलाश चन्द)—शिलालेखों में ऋदिप्राप्ति की चर्च अवश्य है। परन्तु किसी में भी उनके विदेहगमन का उन्लेख नहीं है, जबकि एक शिला में 'पूज्यपाद के लिये ऐसा लेख यासा जाता है। (दे० पूज्यपाद)। स्वयं कुन्दकुन्द ने भी इस विचय में कीई चर्चा नहीं की है।

#### ८. क्रिकालसर्वेश कहलाते थे

१. ष.प्रा /मो / प्रशस्ति पृ, ३७१ श्रीषचनित्कुन्दकुन्दाचार्थ · किकाल-सर्वै छोन विरचितेन षट्प्राभृतप्रन्थे । = कलिकाल सर्वे श्रीपद्मनित्व अपर नाम कुन्दकुन्दाचार्य द्वारा विरचित षट्प्राभृत ग्रन्थमें ।

#### ९. युरु सम्बन्धी विचार

मा० पा०/६२ मारस अंगवियाणां खडदसपुटनंगविछेलवित्यरण । स्रमणाणि भवनाहु गमयगुरु भयवओं जयस ॥ - १२ अंग १४ पूर्वके इता गमकगुरु भगवान् भद्रबाहु स्वयवस्य वर्ता ।

र्प.का./टी. श्रीकुमारनन्दिसद्धान्तदेवशिष्यैः · · श्रीकुण्डकुन्दाचार्य-

देवै:...शिवकुमारमहाराआदिसंक्षेपरुचिशिष्यप्रक्षोधनार्थ विरचितं पठचास्तिकायः...॥ = कुमारनन्दि सिद्धान्तदेव के (शिष्म श्री कृष्दकुन्दाचार्य देव के द्वारा शिवकुमार महाराज आदि संक्षेप-रुचि माले शिष्यों के प्रक्षोधनार्थ विरचित पठचास्तिकाय...।

#### नन्दिसंघकी पट्टावली

श्रीमूलसंघेऽजिन निन्दसंघस्तिस्मन्त्रलास्कारमणोऽतिरम्यः । तत्राभवत् पूर्वपदांशवेदी श्रीमाघनन्दी नरदेववन्यः ॥ पदे तदीये मुनिमान्यवृत्तौ जिनादिचन्दः समभूदलन्द्रः । ततोऽभवरपञ्चम्रनामधामा श्री पद्मनन्दी मुनिचक्रवर्ती ॥ स्त्री मूलसंघमें निन्दसंघ तथा उसमें बलास्कार-गण है। उसमें पूर्वपदांशधारी श्री माघनन्दि मुनि हुए जो कि नर सुर द्वारा वन्य हैं। उनके पदपर मुनि मान्य श्री जिनचन्द्र हुए और उनके परचाद पंच नामधारी सुनिचक्रवर्ती श्रीपदानन्दि हुए।

 म.प्रा./मो./प्रशस्ति/पृ. ३७६ श्रीपद्मनित्कुन्दकुन्दाचार्य--- माम पञ्चक-विराजितेन---श्री जिनचन्द्रसूरिभट्टारकपट्टाभरणेन---। = श्री पद्म-नित्द कुन्दकुन्दाचार्यं जिनके पाँच नाम प्रसिद्ध है तथा जो श्री जिन-चन्द्रसूरि भट्टारकके पद्मपर आसीन हुए थे।

ने दे: - आचार्य परम्परा से आगत ज्ञान का श्रेय होने से श्रुत के बसी भद्रषाहु प्रको गमकगुरु कहना न्याय है। इनके साक्षाद्य गुरु (दीक्षा पुरु जिनचन्द्र ही थे। १०७ कुमारनन्दि के साथ भी इनका कोई सम्बन्ध नहीं है। १०४। (जैंव साव/२/१९७८) (हो सकता है कि ये इनके शिक्षा गुरु रहे हों)।

#### १०. रचनाएँ

### इन्द्रनन्दि कृत श्रुताबतार/श्ल**० न ० २**---

एवं द्विविधो द्रव्यभावपुस्तकगतः समागच्छत् गुरुपरिपाटया ज्ञातः सिद्धान्तः कोण्डकुण्डपुरे ॥१६०॥ श्रीपद्मनिन्दमुनिना सोऽपि द्वादश-सहस्तपरिमाणः । प्रनथ परिकर्म कर्ता घटखण्डाद्यिखण्डस्य ।१६१। = इस प्रकार द्वव्य व भाव दोनों प्रकारके ज्ञानको प्राप्त करके गुरु परि-पाटीसे आये हुए सिद्धान्तको जानकर श्रीपद्मनन्दि मुनिने कोण्डकुण्ड-पुर प्राममें १२००० श्लोक प्रमाण परिकर्म नामकी षट्खण्डागमके प्रथम तीन खण्डोंकी व्याख्या की ।

इसके अतिरिक्त प्रशाहुड जिनमें से १२ उपलब्ध हैं; समयसार, प्रक्चनसार, नियमसार, पञ्चास्तिकाय और दर्शन पाहुड़ आदि से समवेत अष्ट पाहुड़। और भी बारस अणुवेनला, तथा साधु जनों के निश्य कियाकसाप में प्रसिद्ध सिद्ध, सुद, आइरिय, जोई, णिक्वाण, पंचगुरु और तिश्थार भक्ति।

#### ११. काल विचार

संकेतः -- प्रमाण = जै./२/पृष्ठः; ती०/२/१०७ -- १११।

| प्रमाण      | सधाता विद्वान् | काल<br>विक्र | शीर्षक | हेतु                                             |
|-------------|----------------|--------------|--------|--------------------------------------------------|
| ११३         | के.बी. पाठक    | ५°५          | ø      | शिवकुमार – शक ४४० के शिव                         |
| <b>१</b> १५ | डा॰ चक्रवर्ती  | ४१           | છ      | मृगेश<br>-,- ≢र्० श०१ के पण्लव वंशी<br>शिवस्कन्द |
| 22%         | पं, जुगलकिशोर  | १३८-         | 5      | षट्खण्डकर्तीभूतमलि =                             |
|             | मुख्तार        | २२२          |        | बी० नि० ६३३-६६३(वि० १६३)-                        |
| ११२         | नाथुराम प्रेमी | श,३<br>अन्तः | ૪      | रवे० उरपत्ति <b>=</b> शक१३६(वि. २७ १             |
| ११६         | हा० उपाध्ये    | श. २         | 8      | श्वे० उत्पत्ति (वि० १३६);भद्रबाह्                |
|             | }              |              | ۷      | प्रश्नपरा गुरु षर्खण्ड टीका<br>कुन्दकीर्ति।      |
| १२५         | पं० कैलाश चन्द | १८४-         | ±      | षट्खण्ड रचना बी. नि. ६५०।                        |
|             |                | २३०          |        | कषायपाहुड कर्ता यतिवृष्भ वि,                     |
|             |                | 1            |        | श, ३ प्रव चरण । शिष्य उमा-                       |
|             |                |              |        | स्त्रामी 🗕 वि० ३०० ।                             |
|             | निन्दि सञ्च    | १⊏४∽         |        | दे० कोश लण्ड १ में परिशिष्ट ३                    |
|             | पहावली         | २३६          |        |                                                  |

क्भे - अमुरकुमार (भवनवासी )-दे० अमुर ।

कुंभक — ज़ा /२६/६ निरुणिश्व स्थिरीकृत्य धसनं नाभिपङ्कले । कुम्भ-विज्ञर्भरः सोऽयं कुम्भकः परिकीर्तितः । = पूरक पवनको स्थिर करके नाभि कमलमें जैसे घड़ेको भरें तैसे रोकें (थाभै) नाभिसे अन्य जगह चलने न दें सो कुम्भक कहा है ।

🛨 कुम्सक प्राणायाम सम्बन्धी विषय - देव प्राणायाम ।

**क्ंभकटक द्वीप--**भरतक्षेत्रका एक देश--दे० मनुष्य/४ ।

कुंभक्ण — य. यु./७/इलोक—रावणका छोटा भाई था ( २२२ ) । रावणकी मृत्युके पश्चाद विरक्त हो दौक्षा धारण कर (७५/५१) अन्तर्मे मोक्ष प्राप्त की (८०/१२६)।

कं मुज ज, प./प्र./ १४० A. N. up H. L. वर्तमान काराकोरम देश ही पुराणोंका कुं मुख्य या मुंजवान है। इसीका वैदिक नाम यूज-वान था। आज भी उसके अनुसार यूजताग कहते हैं। तुर्की भाषाके अनुसार इसका अर्थ पर्वत है।

# **कुअवधिज्ञान**—हे० अवधिज्ञान ।

कुगुरु---कुगुरुकी विनयका निषेध व कारणादि - दे० विनय/४।

कुट्टक— ध. ४/प्र. २७ Indetrminte equation

कुड र — घ, १४/५,६,४२/४२/२ जिणहरघरायदणाणं ठविदओ जित्तीओ कुड्डा णाम । = जिनगृह, घर और अवनकी जो भीते बनायो जाती हैं, जन्हें कुडु कहते हैं।

**कुडचाश्रित** — कायोत्सर्गका अतिचार — दे० व्युत्सर्ग /१ ।

कुणिक — म. पु./७४/४१४ यह मगधका राजा था। राजा श्रेणिकका पिता था। राजा श्रेणिकके समयानुसार इसका समय —ई० पू० ५२६-५४६ माना जा सकता है।

कुणीयान — भरतक्षेत्र मध्य आर्य खण्डका एक देश —दे० मनुष्य/४। कुरसा—दे० जुगुण्सा । कुदेव -- १, कुदेशको विनयका निषेध -- दे० विनय/४। २. कुदेवकी विनयादिके निषेधका कारण -- दे० अमृद्ध हि/३।

कुर्धर्म---१. कुधर्मकी विनयका निषेध---दे० विनय/४। २ कुधर्मके निषेधका कारण---दे० असूढह छि/३।

**कृषात्र —** ३० पात्र ।

कुष्य — स् सि./७/२६/३६ः/६ कुप्यं क्षीमकार्णसकीशेयचन्दनादि । =रेशम, कपास और कोसाके वस्त्र तथा चन्दन आदि कुप्य कहलाता है। (रा. वा /७/२६/१/४५५/१०)।

कुबेर--१, अरहनाथ भगवात्का शासक यश-दे०तीर्धं कर/१/३ । २, दे० लोकपालदेव ।

कुथुमि-एक अज्ञानवादी-दे० अज्ञानवाद ।

कुंडजक संस्थान — दे० संस्थान ।

कुर्वजा--भरतक्षेत्र आर्य खण्डकी एक नदी--दे० मनुष्य/४।

कुभोगभूमि-दे॰ भूमि।

कुमति-दे० मतिज्ञान ।

**कुमानुष**—दे० म्लेक्ष्/अन्तर्द्धीपज ।

कुमार---१. श्रेयांसनाथ भगवात्का शासक यक्ष--दे० तीर्थं कर/४/३। २. आतम- प्रकोध/प्र. पं० गजाधरलाल -आप कविवर थे।द्विजवंशावतस विद्वद्वर गोविन्दभट्टके ज्येष्ठ पुत्र थे च प्रसिद्ध कवि हस्तिमक्लके ज्येष्ठ श्राता थे। समय-ई० १२६० वि० १३४७। कृति-आत्मप्रकोध।

कुमार--इस नामके अनेकों आचार्य, पंडित व कवि आदि हुए है जैसै कि – १, नागर शास्त्राके आचार्य कुमारनान्द जिन्होंने मधुरा के सरस्वती आन्दोलन् में ग्रन्थ निर्माण का कार्य किया था। नागर शाला ई श. १ में त्रियमान थी । (जैं,/२/१३४) २, द्वि, कुमारनन्दिका नाम कुन्दन्कृद के शिक्षायुरु के रूप में याद किया जाता है। तौहा-चाए तथा माघनाद के समकालीन अनुमान किये जाते हैं। (पं का /ता.वृ /मंगलाचरण/१) : (का० अ०/१, ७०/ A. N. up )। माधनन्दि के अनुसार आप का काल नी नि ५७५-ई१४ (ई. ४८-६० -- इतिहास/७/४। — निन्दसघ बलात्कारगणके अनुसार विक्रम शक स० ३६-४० ( ई० ११४-११८ ) । श्रुतावतारके अनुसार वि० नि० ५६३-६१४ (ई॰ ६६-८७) निन्दसंघ बसारकारगणकी गुर्नावलीके अनुसार (दे० इतिहास) आप वज्रनन्दिके शिष्य तथा लोकचन्द्रके गुरु थे -विक्रम शक सं० ३-६-४२७ (ई० ४६४-५०५)। समय - ४९ वर्ष आता है। ३, कार्तिकेयानु प्रेक्षा के कर्ता कुमार स्थामी उमा स्वामी के समकालीन या उनके कुछ, उत्तरवर्ती हैं। का० अ०/३१४ की टीका में जो ऐसा उल्लेख प्राप्त होता है कि "स्वामी कार्तिकेयमुनिः क्रौबचराजकृतोपसर्गसोहवासाम्यपरिणामेण देवलोके प्राप्तः।'' यह सम्भवतः किसी दूसरे व्यक्ति के लिये लिखा गयाप्रतीत होता है। भ० अ०/१६४६ में कौच पक्षी कृत उपसर्ग को प्राप्त एक व्यक्ति का उक्लेख मिनता है। उमास्थामी के अनुसार कुमार स्वामी का समय वि० श० २-३ (ई० श० २ का मध्य) आता है। (जै०/२/१३४, १३८)। ४. कुमार सेन गुरु चन्द्रोदय के कर्ता आ०० प्रभाचन्द के गुरु थे। आपने मूलकुण्ड नामक स्थान पर समाधिमरण कियाधा। वि०७४३ में उरापने काष्ठासंघ की स्थापनाकी थी। तदनुसार इनका समय कि० श०८(ई० श०८ पूर्व) करिपत किया जा सक्ता है। (ती /२/३४१); (इतिहास/७/१.१)। ४ कुमार निन्द आवार्य वादन्याय' यन्थ के रचयिता एक महान् जैन नैयायिक

तथा तार्किक थे। आव विद्यानन्द ने अपने ग्रन्थों में इनकी कारिकायें उद्धृत की हैं। समय — अकलंक तथा विद्यानन्दि के मध्य है, श द-ह का मध्य। (ती /२/३६०, ४४८)। ई. पंचस्तूप संघ की गुर्वा वली के अनुसार द्वि० कुमारसेन विनयसेन के शिष्य थे। नाथूराम जो प्रेमी के अनुसार ये काष्टा संघ के संस्थापक थे। समय — वि० ८४६-१६५ ई० ७८८-५६)। परन्तु सि० वि/४० ३८/५० महेन्द्र कुमार के अनुसार ई० ७५०-५००। ७. नन्दिसंघदेशीयगण के अनुसार आदिखकरण पद्मानन्दि न ० २ का नाम कीमार देथ था। समय ई० १३०-१०३०/दे० हतिहास/७/६। द कुमार पण्डित जिनका समय ई० १२३६ है (का० अ०/४० ७१/ A.N.up)।

कुमारगुम — मगध देशकी राज्य वंशावलीके अनुसार (दे० इतिहास)
यह गुप्तवशका पाँचवाँ राजा था। "जैनहितैषी भाग १३ अंक १२ में
प्रकाशित ''गुप्त राजाओका कास, मिहिरकुल व कल्की'' नामके लेखमें
श्री के० बी० पाठक बताते हैं कि यह राजा वि० ४१३ (ई० ४३६) मे
राज्य करता था। और उस समय गुप्त संवत् ११७ था। समय--ई०
४३१-४६० विशेष--दे० इतिहास/३/४।

कुमारिल ( भट्ट )—१. मीमांसक मतके आचार्य थे। सि वि /२६ पं महेन्द्रके अनुसार-आपका समय-ई० श०७ का पूर्वार्ध। (विशेष दे० मीमांसा दर्शन)। २ वर्तमान भारतका इतिहास-हिन्दू धर्मका प्रभावशासी प्रचारक था। समय-ई० श०८।

कुमुद — १. विजयार्घको उत्तर श्रेणीका एक नगर - दे० विद्याधर, २. देवकुरु का दिग्गजेन्द्र पर्वत - दे० लोक/४/३। एक कुट व उसका रक्षक — दे० ल.क। ७। ३. रुचक पर्वतस्थ एक कूट — दे० लोक ४/१३ ४. कालका एक प्रमाण विशेष — दे० गणित/।/ १/४।

कुमुदप्रभा — मुमेरु पर्वतके नन्दनादि बनोमें स्थित एक बापी--दे० सोक/४/६।

कुमुदबती-पा. पु /=/१०८-११९ देवकराजकी पुत्री पाण्डुके भाई विदुरसे विवाही गयी।

कुमुदशैल — भद्रशाल बनमे स्थित एक दिग्गजेन्द्र पर्वत--दे० लोक/७।

कुमुदांग - कालका परिमाण विशेष--दे० गणिता /१/४।

**कुपुदा**---- सुमेरु पर्वतके नन्दनादि बनोंमें स्थित एक बापी--दे० ल क/ ४/६।

कुरलकार्य — आ० एलाचार्य अपरनाम कुन्दकुन्द (ई. शताब्दि २) कृत अध्यारम नीति विषयक तामिल भाषामे रचित ।एक प्रनथ है दक्षिण देशमें यह तामिलवेदके नामसे प्रसिद्ध है. और इसकी जैनेतर लोगोमें बहुत भान्यता है। इसमें १०,१० श्लोक प्रमाण १०८ परि-च्छेद है।

**कुरि-**१ भरत क्षेत्र आर्य खण्डका एक दश-दे० भनुष्य /४।२. भ पु/प्र/४८ पं, पन्नालाल-सरस्वती नदीके कॉसी ओर का खुरुजांगल देश। हस्तिनापुर इसकी राजधानी है। ३. देव व उत्तरकुर-(दे० सोक/२/११)

कुरवंश--१ पुराणको अपेक्षा कुरवंश--दे० इतिहास /१०/ ६। २, इतिहासकी अपेक्षा कुरुवंश--दे० इतिहास/१/२।

पुर्वेघर पा पु/२६/रलोक -दुर्योधनका भानजा था (५६-४७) इसने पांचो पाण्डवोंको ध्यानम्पन देख अपने मामाकी मृत्युका बदला लेनेके लिए उनको तपे लोहेके जेवर पहनाये थे ( ६२-६१ )।

- कुल स. सि./१/२४/४४२/१ दीक्षकाचार्यशिष्यसंस्त्याय कुलम्। =दीक्षकाचार्यके शिष्य समुदायको कुल कहते है। (रा. वा. /१/२४/१/६); (चा. सा./१४१/३)
- प्र. सा /ता. वृ./२०३/२७६/७ लोकहुगुंच्छारहितत्वेन जिनदीक्षायोग्यं कुत भण्यते । = लौकिक दोषोंसे रहित जो जिनदीक्षांके योग्य होता है उसे कुल कहते हैं।
- मु, आ./भाषा./२२१ जाति भेदको कुल कहते हैं।

# २. १९९ है लाख कोड़की अपेक्षा कुळींका नाम निर्देश---

म् . आ./२२१-२२६ वावीससत्ति िण अ सत्तय कुलको ि सद सहस्साई । णेयापुढ विदगागिणवाऊकायाण परिसंखा ॥२२१॥ को िहसदसहस्साई सत्तर्ठ व णव य अट्ठवीसं च । बेई दियतेई दियच उरिदयहरिदकायाणं ।२२२। अद्धत्तेरस भारस दसयं कुलको िहसदसहस्साई । जलचरपित्वच उपपित्वच उपपित्वच णव होति ।२२३। छञ्जीसं पणवीसं च उदसकुलको िहसदसहस्साई । सुरणेरइयणराणं जहाकमं हो इ णायळ्यं ।२२४। एया य को िडको डी णवणवदीको िहसदसहस्साई । पण्णारसं च सहस्सा संवग्गोणं कुलाण को डोओ ।२२६।

#### अर्थ = एके न्द्रियों में

| अथ = एकान्द्रयाम             |                           |
|------------------------------|---------------------------|
| १, पृथिविकायिक जीवोंमे       | = २२ लाख क्रोड कुल        |
| २, अप्कायिक 🕠                | = 5 ,, ,, ,,              |
| ३. तेजकायिक ,,               | ≠ } ,, ,, ,,              |
| ४, बाधुकायिक                 | = ° 1, 11 m               |
| ६. वनस्पतिकायिक "            | = २६ ,, ,, ,,             |
| विकलत्रयं                    |                           |
| १. द्विइन्द्रिय जीवोंमें     | = 9 ,, 1, 1,              |
| २. त्रिइन्द्रिय ,,           | = 독 ,, ,, ,,              |
| ३. चतुरिन्द्रिय              | ٠٠ ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ،  |
| पंचे <b>न्द्रिय</b>          |                           |
| १. पंचेन्द्रिय जलचर जीवोंमें | $-\xi \frac{1}{4}$        |
| २. ,, खेचर ,,                | == <del>22</del> 13 14 14 |
| ३. " भूचर चौपाये ,,          | ≖- ξο """"""""            |
| ४. " , सपीद ,                | = 8 ,, ,,                 |
| <b>५. नारक जोवोंमें</b>      | = 7k " " "                |
| ६. मनुष्योंमें               | ≕ १४ लाख कोड <b>कु</b> ल  |
| ७. देवोमें                   | = ₹\$ " " "               |
| कुल सर्व कुल                 | = १६६३ लाख क्रोड कुल      |

# १९७९ काल कोड़की अपेक्षा कुळोंका नाम निर्देश

नि.सा./टी०/४२/२७६!७ पूर्वोक्तवत् ही है, अन्तर केवल इतना है कि वहाँ मनुष्योमें १४ लाख कोड कुल कहे हैं, और यहाँ मनुष्योमें १२ लाख कोड़ कुल कहे हैं। इस प्रकार २ क्रोड़ कुलका अन्तर हो जाता है। (त.सा./२/११२-११६); (गो.जी.मू./१६३-११७)

## ४. कुळ व जातिमें अन्तर

गो. जी/भाषा./११७/२९८/६ जाति है सो तौ योनि है तहाँ उपजनेके स्थान रूप, पुद्रगल स्कंधके भेदनिका प्रहण करना। बहुरि कुल है सो जिनि पुद्रगलकरि शरीर निपजी तिनिके भेद रूप हैं। जैसे शरीर पुद्रगल आकारादि भेदकरि पंचेन्द्रिय तिर्घञ्चिवि हाथी, घोड़ा इत्यादि भेद हैं ऐसे सो यथासम्भव जानना।

## कुलकर

म.पु./२११-२१२ प्रजानो जीवनोपायमननानमनवो मताः। आर्याणां कुल-संस्थायकृते. कुलकरा इमे १२११। कुलानां घारणादेते मताः कुलधरा इति । युगादिपुरुषाः प्रोक्ता युगादौ प्रभविष्णवः १२९२। =प्रजाके जीवनका उपाय जाननेसे मृतु तथा आये पुरुषोको कुलकी भाँति इकट्ठे रहनेका उपदेश देनेसे कुलकर कहलाते थे। इन्होंने अनेक वंश स्थापित किसे थे, इसलिए कुलधर कहलाते थे, तथा युगके आदिमें होनेसे युगादि पुरुष भी कहे जाते थे। (२११/२१२/जि.सा./७६४)

१४ कुळकर निर्देश--३० शलाका पुरुष/१।

कुलकुण्ड पार्श्वनाथ विधान — आ० पयनन्दि (ई० १२८०-१३३०) कृत पूजापाठ विषयक संस्कृत ग्रन्थ है।

कुलगिरि-दे॰ वर्षधर।

कुलचन्द्र— च ल /प्र.२/प्र.मं. L. Jain निन्दसंघके देशीय गणके अनुसार (दे० इतिहास) यह कुलभूषणके शिष्य तथा माघनन्दि मुनि कोण्लापुरीयके गुरु थे। समय—वि. १९३४-१९६५ (ई० १०७८-१९०८)—दे०-इतिहास अ/४।

कुलचर्या क्रिया-दे० संस्कार/२।

कुलधर---दे॰ कुलकर।

कुरुभद्राचार्यः सारसमुच्चय टीका/प्र. ४ व्र. शीतलप्रसाद- अप सारसमुच्चय प्रन्थके कर्ता एवं आचार्य थे। आपका समय वी. सं./-२४६३ से १००० वर्ष पूर्व वी. १४६३, ई० ६३७ है।

कुल भूषण — १--प. प्र /३६/श्लोक व्याप्त पर्याप्त पर ध्याप्त पर देव विरोहित हो गया (७३) तदनन्तर इनको केवल ज्ञानकी प्राप्ति हो गयी (७६)। २— निन्दसंघके देशीय गणकी गुर्वावलीके अनुसार (दे० इतिहास) आविद्ध करण प्रथम निद्य कौमार देव सिद्धान्तिक के शिष्य तथा कुल चन्द्रके गुरु थे। समय — १०६० – ११६५ (ई० १०२३ – १०७८) (ष. खं / २ मा. L. Jam) दे० इतिहास/ ७/६।

कुलमद — दे० मद ।

**कुलविद्या--** हे० विद्या।

कुलसुत — भाविकालीन सातवें तीर्थं कर थे। अपरनाम कुलपुत्र, प्रभोदय, तथा उदयप्रभ है। दे० तीर्थं कर/४।

कुलोत्ंग चोल-क्षत्र चूड़ामणि/प्र./७ प्रेमीजी, स्याद्वाद सिद्धि/
प्र.२० पं॰दरनारीलास कोठिया-चोसदेशका राजा था। समय-वि. ११२७-११७५ (ई० १०७०-१११८)।

**कुवलयमाला**—आ० कोतन सूरि (ई० ७७८) की रचना है।

कुश — प.पु./सर्ग/श्लोक : रामचन्द्रजीके पुत्र थे (१००/१७) मारदकी प्रेरणासे रामसे युद्ध किया (१०२/४१~७४) अन्तमे पिताके साथ मिलन हुआ (१०३/४१,४७) अन्तमें कमसे राज्य (१११/१-२) व मोक्ष प्राप्ति की। (१२३/८२)।

कुशपुर---१. भरत क्षेत्र मध्य आर्य खण्डका एक देश। दे० मनुष्य/४। २. म.पु/प्र.४१/पं० पन्नासाल---वर्तभान कुशावर ( पंजाबका एक प्रसिद्ध नगर)।

**कुशाग्रपुर**— दे० कुशपुर ।

कुशानवंश-भृत्यवंशका अपरनाम था-दे० इतिहास/३/४। कुशील-दे० ब्रह्मचर्य। **कुशील संगति**—मुनियोंको कुशील संगतिका निषेध—दे० संगति। कुशील साधु—१. कुशील साधुका लक्षण

भ. आ,/मू./१३०१-१३०२ इंदियचोरपरद्वा कसायसावदभएण वा केई।
उम्मगंण पलायंति साधुसत्थस्स दूरेण ११३०१। तो ते कुसीलपडिसेवणावणे उप्पधेण धावंता। सण्णाणदीस पडिदा किलेससुत्तेण बुढ्ढंति
११३०२। =िकतनेक सुनि इन्द्रिय चोरोसे पीडित होते हैं और कषाय
रूप श्वापदोंसे ग्रहण किग्रे जाते हैं, तब साधुमार्गका त्याग कर उन्मार्ग
में पलायन करते हैं। १३०१। साधुसार्थसे दूर पलायन जिन्होंने किया
है ऐसे वे मुनि कुशील प्रतिसेवना-कुशील नामक भ्रष्टमुनिके सदीष
आचरणरूप वनमें उन्मार्गसे भागते हुए आहार, भय, मैथुन और
परिग्रहकी बाह्या रूपी नदीमें पड़कर दु:खरूप प्रवाहमें डूबते हैं।
११३०२।

स.सि./१/४६/४६०/८ कुशीला द्विविधा — प्रतिसेवनाकुशीलाः कषाय-कुशीला इति । अविविक्तपरिग्रहाः परिपूर्णीभयाः कथं चिदुत्तरगुण-विराधिनः प्रतिसेवनाकुशीलाः । वशीकृतान्यकषायोदयाः संज्वलन-मात्रतन्त्राः कषायकुशीलाः ।

स.सि./१/४७/४६१/१४ प्रतिसेवनाकुशीलो युलगुणानविराधयन्तुत्तरगुणेषु कांचिद्विराधनां प्रतिसेवते । कषायकुशीलप्रतिसेवना नास्ति । == १- कुशील दो प्रकारके होते हैं-प्रतिसेवनाकुशील और कषायकुशील । जो परिग्रहसे घिरे रहते हैं, जो यूल और उत्तर गुणोंमें परिपूर्ण हैं, लेकिन कभी-कभी उत्तर गुणोंकी विराधना करते हैं वे प्रतिसेवनाकुशील है । जिन्होंने अन्य कषायोंके उदयको जीत लिया है और जो केवल संज्यलन कषायके आधीन हैं वे कषायकुशील कहलाते हैं (रा.वा./१ ४६/३/६३६/२४): (चा.सा./१०१/४) २. प्रतिसेवना कुशील मूलगुणोंकी विराधना न करता हुआ उत्तरगुणोंकी विराधनाको प्रति-सेवना करनेवाला होता है । कषाय कुशील अके प्रतिसेवना नहीं होती ।

रा.वा./६/४६/६/६६/६६ प्रोष्मे जङ्घाप्रशालना दिसेवना द्वशीकृतान्यकषा-योदयाः संज्वलनमात्रतन्त्रत्वात् कषायकुशीलाः। व्यप्रीष्म कालमें जंवाप्रक्षात्तन आदिका सेवन करनेकी इच्छा होनेसे जिनके संज्वलन-कथाय जगती है और अन्य कषार्ये वशर्मे हो चुकी हैं वे क्षाय-कृशील हैं।

भा.पा./टी./१४/१३७/१६ कोधादिकषायकलुषितात्मा वतगुणशीलैः
परिहीनः संवस्याविनयकारी, कुशील उच्यते । — कोधादि कषायोसे
कलुषित आत्मावाले, तथा वत, गुण और शीलोंसे जो शहित हैं, और
संवका अविनय करनेवाले हैं वे कषाय कुशील कहलाते है।

रा. बा./हि/१/४६/७६४ ''यहाँ परिग्रह शब्दका अर्थ गृहस्थवत नहीं तेना । मुनिनिके कमण्डल पीछी पुस्तकका आलम्बन है, गुरु शिष्यानिका सम्बन्ध है, सो हो परिग्रह जानना।

# २. कुशील साधु सम्बन्धी विषय—दे॰ साधु/४।

**कुश्रुत-**-दे० श्रुतज्ञान ।

कुरुमांड - पिशाच जातीय व्यंतर देवोंका भेद-दे० मनुष्य/४।

**कुसंगति** – दे॰ संगति ।

कुंसुम - भरतक्षेत्रके वरुण पर्वतस्थ एक नदी - दे० मनुष्य/४।

**फुँह्य —**भरत क्षेत्रस्थ आर्य खण्डकी एक नदी — दे**० मनुष्य/**४।

कूट—ध.१३/४,३,२६/३४/८ कागुंदुरादिधरणट्ठमोहिदं कूडं णाम ।= पुढ़ा आदिके धरनेके लिए जो बनाया जाता है जसे कूट कहते हैं। घ,/४/६,६,६४९/४६४/१ मेरु-कुत्तसेल-विक्त-सज्कादिपव्वया कुडाणि णाम । च्मेरुपर्वत, कुलपर्वत, विन्ध्यपर्वत, और सह्यपर्वत आदि कूट कहलाते हैं।

कूटमातंगपुर — विजयार्घकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर—दे० विद्याधर ।

कूटलेख क्रिया—हे० क्रिया/३।

कूर्मोञ्जत योनि-दे वोनि।

१३१

**कूष्मांडगणमाता**—एक विद्या है—दे० विद्या ।

**रिं** स.सि./६/०/६२६/४ कृत् वचनं स्वातम्त्र्यप्रतिपत्त्यर्थम् कर्ता-की कार्य विषयक स्वतन्त्रता दिखलानेके लिए सुत्रमें कृत वचन दिया है। (रा. वा./६/८/७/६१४)

रा.वा./६/८/०/११४/७ स्वातन्त्र्यविशिष्टेनारमना यत्प्राद्वर्भवितं तत्कृत-मित्युच्यते । अक्षारमाने जो स्वतन्त्र भावसे किया वह कृत् है (चा. सा./८८/१)

श्रीकि—स.म. १ आपेक्षितपरव्यापारो हि भावः स्वभावनिष्पन्नो कृतिमित्युच्यते।=जो पदार्थ अपने स्वभावको सिद्धि में दूसरेके व्यापारकी इच्छा करता है, उसे कृतक कहते हैं।

कृतकृत्य — भगवान्की कृतकृत्यता — ति. प./१/१...णिट्ठ-यकज्जा ...। १। = जो करने योग्य कार्यों को कर चुके है वे कृत-कृत्य हैं।

पं, वि./१/२ नो कि चिरकरकार्यमस्ति गमनप्राप्यं न कि चिइह्शोर्ष श्यं यस्य न कर्णयोः किमपि हि श्रोतव्यमप्यस्ति न। तेनालिम्बतपाणि-रुज्भितगितिनिसाप्रदृष्टी रहः। संप्राप्तोऽतिनिराकुलो विजयते ध्यानै-कतानो जिनः। २। = हाथोसे कोई भी करने योग्य कार्य शेष न रहनेसे जिन्होने अपने हाथोंको नीचे लटका रखा है, गमनसे प्राप्त करने योग्य कुछ भी कार्य न रहनेसे जो गमन रहित हो चुके है, नेत्रोंके रेखने योग्य कोई भी वस्तु न रहनेसे जो अपनी दृष्टिको नासायपर रखा करते हैं, तथा कानोके सुनने योग्य कुछ भी शेष न रहनेसे जो आकुलता रहित होकर एकान्त स्थानको प्राप्त हुए थे; ऐसे वे ध्यानमें एकचित्त हुए भगवान् जयवन्त होवे।

कृतकृत्य छद्मस्थ--( शीणमोह )-दे० छद्मस्य ।

कृतकृत्य मिथ्यादृष्टि—दे० मिथ्यादृष्टि/स्सातिशय मिथ्यादृष्टि कृतकृत्य वेदक—दे० सम्यग्दर्शन/IV/४।

कृतनाशहेत्वाभास — इलो. वा./२/१/७/२२/१ कर्नु कियाफतानु-भवितृनानात्वे कृतनाशः । = करै कोई और फल कोई भोगे सो कृत-नाश दोष है।

कृतमातृकधारा—दे॰ गणित/II/१।

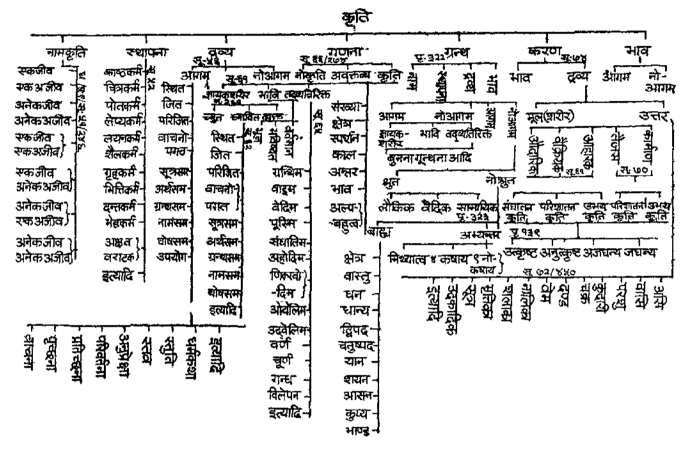
**कृतमाला**—भरत क्षेत्रस्थ आर्य खण्डकी एक नदी—दे० मनुष्य/४।

कृतिमाल्य — विजयार्ध पर्वतस्थ तमिस्र।कृटका स्वामी देव — देव लोक/१/४।

कुर्तातवकत्र-प.पु/सर्ग/श्लोक : रामचन्द्रजीका सेनापित था (१७/ ४४) दीक्षा ले, मरणकर वैवपद प्राप्त किया (१०७/१४-१६) अण्नी प्रतिज्ञानुसार लक्ष्मणकी मृत्युपर रामचन्द्रकी सम्बोधकर उनका मोह दूर किया (१०७/११८-११६)। रिति : १. किसी राशिके वर्ग या Square को कृति कहते हैं। विशेष-दे० गणित II/१/७ २. ष. खं./१/सू ६६/२७४ जो राशि वर्णित होकर बृद्धिको प्राप्त होती है। और अपने वर्णमेसे अपने वर्णमूलको कम करके पुनः वर्ग करनेपर भी वृद्धिको प्राप्त होती है उसे कृति कहते हैं। '१' या '२' ये कृति नहीं है। '३' आदि समस्त संख्याएँ कृति है। ३. ष. खं./१/सू०६६/२७४ 'एक' संख्याका वर्ग करनेपर वृद्धि नहीं होती तथा उसमेंसे (उसके हो) वर्णमूलके कमकर देने पर वह निर्मूल नष्ट हो जाती है। इस कारण 'एक' संख्या नोकृति है।

## कृति १. कृतिके भेद प्रभेद

ष. लं /१/१,९/सू · /२३७-४५९



#### ३ कृति सामान्यका रुक्षण

ध /१/४,१.६८/३२६/१ "क्रियते कृतिरिति व्युत्पत्ते अथवा मूलकरण मेव कृति . क्रियते अनया इति व्युत्पत्ते । = जो किया जाता है वह कृति शब्दकी व्युत्पत्ति है, अथवा मूल कारण हो कृति है, क्यों कि जिसके द्वारा किया जाता है वह कृति है, ऐसी कृति शब्दको व्युत्पत्ति है।

- नक्षेपरूप कृतिके लक्षण दे० निक्षेप ।
- \* स्थित जित आदि कृति—दे० निक्षेप/५।
- ★ वाचना पुरुष्ठना कृति—दे० बह बह नाम।
- \* ग्रन्थकृति दे० ग्रन्थ ।
- \* संघातन परिशातन कृति-विव्यह वह नाम।

कृतिकर्म — द्रव्यश्रुत्तके १४ पूर्वों मेंने बारहवें पूर्वका छहीं प्रकीर्णक —देव श्रुतज्ञान/III/१।

कृतिक में दे निकादि कियाओं में साधुओं को किस प्रकारके आसन, मुद्रा अ। दिका ग्रहण करना चाहिए तथा किस अवसरपर कौन भक्ति व पाठादिका उच्चारण करना चाहिए. अथवा प्रत्येक भक्ति आदिके साथ किस प्रकार आवर्त्त, नित व नमस्कार आदि करना चाहिए. इस सब विधि विधानको कृतिकर्म कहते हैं। इसी विषयका विशेष परिचय इस अधिकारमें दिया गया है।

भेद व लक्षण Ý कृतिकर्मका लक्षण । १ कृतिकर्म स्थितिकल्पका लक्षण । ₹ कृतिकर्म निर्देश ₹ कृतिकर्मके नौ अधिकार । १ कृतिकर्मके प्रमुख अंग । ₹ ₹ कृतिकमं कौन करे (स्वामित्व)। कृतिकर्म किसका करे। ¥ ч किस-किस अवसर पर करे। Ę नित्य करनेकी पेरणा । कृतिकर्मकी प्रकृत्ति आदि व अन्तिम तीर्थों में ही कही , गयी है। आवर्तादि करने की विधि। 6 मत्येक कृतिकर्ममें आवर्त नमस्कारादिका प्रमाण —दे० कृतिकर्म/२/१

- कृतिकर्मके अतिचार —दे० व्युत्सर्ग/१।
- ९ | अधिक बार आवर्तादि करनेका निषेध नहीं।

# कृतिकर्म व ध्यान योग्य द्रव्य क्षेत्रादि

- १ | योग्य सुद्रा व उसका प्रयोजन।
- योग्य आसन व उसका प्रयोजन ।
- ३ | योग्य पीठ।
- ४ | योग्य क्षेत्र तथा उसका प्रयोजन ।
- ५ | योग्य दिशा ।
- \* योग्य काल (दे० वह वह विषय)।
- ६ | योग्य भात्र आत्माधीनता ।
- ७ | योग्य शुद्धियाँ ।
- ८ आसन क्षेत्र काल आदिके नियम अपवाद मार्ग हैं उत्सर्ग नहीं।

# ४ कृतिकर्भ विधि

- १ साधुका दैनिक कार्यक्रम ।
- २ कृतिकर्मानुपूर्वी विधि ।
- ३ प्रत्येक कियाके साथ भक्तिके पाठोंका नियम ।

#### ५ । अन्य सम्बन्धित विषय

- कृतिकर्म विषयक सत् ( अस्तित्व ), संख्या, क्षेत्र,
   स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव, अल्पबद्धत्व रूप आठ
   मरूपणाऍ —दे०वह वह नाम।
- कृतिकर्मको संघातन परिशातन कृति —दे०वहवह नाम।

# १. भेद व लक्षण--

# 1. कृतिकर्मका लक्षण

ष, खं /१२/४,४/सू.२८/८८ तमादाहीणं पदाहिणं तिक्खुत्तं तियोणदं चदुसिरं बारसावत्तं तं सत्वं किरियाकम्मं णाम/२८/। = आत्माधीन होना, प्रदक्षिणा करना, तीन बार करना (त्रिकृत्वा) तीन बार अवनित (नमस्कार), चार बार सिर नवाना (चतुः शिर) और १२ आवर्त ये सब कियाकर्म कहलाते हैं॥ (अन.ध /१/१४)।

क. पा /१/१,१/६९/११८/२ जिणसिद्धाइरियं बहुसुदेसु वहिज्जमाणेसु । जं कीरह कम्मं तं किदियम्मं णाम । चिनदेव, सिद्धं, आचार्य और उपाध्यायकी (नव देवता को ) वन्दना करते समय जो क्रिया की जातो है, उसे कृतिकर्म कहते हैं । (गो. जी./जी.प्र./३६७/७६०/५)

मू. आ /भाषा,/१७६ जिसमें आठ प्रकारके कमीका छेदन हो वह कृति-कर्म है:

# र कृतिकर्म स्थितिकस्पका लक्षण

म. आ./टो./४२१/६१९/१० चरणस्थेनापि विनयो गुरूणां महत्तराणां गुभूषा च कर्तव्येति पञ्चमः कृतिकर्मसंज्ञितः स्थितिकष्पः । =चारित्र सम्पन्न मुनिका, अपने गुरुका और अपनेसे बड़े मुनियोंका विनय करना सुश्रूषा करना यह कर्तव्य है। इसको कृतिकर्म स्थितिकल्प कर्ते हैं।

## २. कृतिकर्मं निर्देश----

## १ कृतिकर्मके नौ अधिकार----

स् आ./१७१-१७६ कि दियम्मं चिदियम्मं प्रयाकम्मं च विणयकम्मं च।
कादव्यं केण कस्स कथं व किंह व किंदि खुत्तो १५७६। किंदि
ओणरं किंदि सिरं किंदिए आवत्तगेहिं परिमुद्धं। किंदि दे सविष्पमुक्कं
किंदियम्मं होदि कादव्यं १६७०। — जिससे आठ प्रकारके कर्मीका छेदन
हो वह कुतिकमं है, जिससे पुण्यकमंका संचय हो वह चित्तकमं है,
जिससे पूजा करना वह माला चन्दन आदि पूजाकमं है, शुन्धाका
करना विनयकमं है। १ वह क्रिया कम कौन करे, २. किसका करना,
३. किस विधिसे करना, ४. किस अवस्थामे करना, ६. कितनी बार
करना, (कृतिकमं विधान); ६. कितनी अवनितयोसे करना, ७,
कितनी बार मस्तकमें हाथ रख कर करना; ८. कितने आवंतोसे शुद्ध
होता है; ६, कितने दोष रहित कृतिकमं करना (अतिचार) इस प्रकार
मौ प्रशन करने चाहिए (जिनको यहाँ चार अधिकारोमें गर्मित कर
दिया गया है।)

# 1. कृतिकर्मके प्रमुख अंग-

ष.खं,/१६/४,४/सू.२८/८८ तमादाहीणं पदाहीणं तिदस्तुक्तं तियोणदं चदुसिरं बारसावक्तं तं सब्बं किरियाकम्मं णाम ।=आत्माधीन होना, प्रदक्षिणा करना तीन बार करना (त्रिकृत्वा), तीन बार अव-नति (या नमस्कार), चार बार सिर नवाना (चतु.शिर), और बारह आवर्त ये सब कियाकर्म हैं। (समवायांग सूत्र २)

(क.पा./१/१.१/६६१/९१८/२) (चां सा./१४७/१) (गो. जी०/जी.प्र./३६७/ ७१०/४)

म्. आ./६०१,६८६ दोणदं तु जधाजादं बारसावत्तमेव य । चदुस्सरं तिमुद्धं च किदियम्मं पउजदे ।६०१। तियरणसञ्जविमुद्धो दव्वं खेत्ते जधुत्तकालिम्ह । मोषेणव्याखित्तो कुवजा आवासया णिच्चं । एसे क्रियाकर्मको करे कि जिसमें दो अवस्ति (भूमिको छ्कर नम-स्कार) हैं, बारह आवर्त हैं, मन वचन कायकी शुद्धतासे चार शिरोनति

हैं इस प्रकार उत्पन्न हुए बासकके समान करना चाहिए।६०१। मन, बचन काय करके शुद्ध, द्रव्य क्षेत्र यथोक्त कालमें नित्य हो मौनकर निराकुल हुआ साधु आवश्यकोको करें।६८४। (भ. आ./११६/२७६/१९ पर उद्दश्वत) (चा सा /२६७/६ पर उद्दश्वत)

अन ध./८/७८ योग्यकालासनस्थानमुद्रावर्तशिरोनित । विनयेन यथा-जातः कृतिकर्मामलं भजेत ।७८। = योग्य काल, <u>आसन,</u> स्थान (शरीर-को स्थिति बैठे हुए या खड़े हुए), पु<u>दा,</u> आवर्त्त, और शिरोनित रूप कृतिकर्म विनय पूर्वक यथाजात रूपमें निर्देष करना चाहिए।

# ३ - कृतिकर्म कीन करे (स्वामित्व)-

म्, आ /११० पंचमहत्वदगुक्तो संविग्गोऽणालसो अमाणी य । किदियम्म णिजरट्टी कुणइ सद्। ऊणरादिणिओ ।११०। = पंच महाब्रतोके आच-रणमे लीन, धर्ममें उत्साह वाला, उद्यमी, मानकषाय रहित, निर्जराको चाहने वाला, दीक्षासे लघु ऐसा संयमी कृतिकर्मको करता है । नोट— मूलाचार प्रन्थ मुनियोके आचारका ग्रन्थ है, इस लिए यहाँ मुनियों-के लिए ही कृतिकर्म करना बताया गया है। परन्तु श्रावक व अविरत सम्यग्ट श्रियोको भी यथा शक्ति कृतिकर्म अवश्य करना चाहिए।

धः/१,४,३१/१४/४ किरियाकम्मदव्बद्धदा असंखेज्जा । कुदो । पलिदोव-मस्स असंखेजजिदभागमेत्त सम्माइट्ठीसु चैव किरियाकम्मुवलं-भादो । = क्रियाकर्मकी द्रव्यार्थता ( व्रव्य प्रमाण ) असंख्यात है, क्योंकि पच्योपमके असंख्यातवे भाग मात्र सम्यग्द्दष्टियोमें ही क्रिया-कर्म पाया जाता है। चा.सा./१५८/६ सम्यग्द्रष्टीनां क्रियार्हा भवन्ति ।

चा. सा./१६६/४ एवमुक्ताः किया यथायोग्यं जघन्यमध्यमोत्तम-श्रावकैः संयतेश्व करणीयाः। = सम्यग्द्रष्टियोंके ये किया करने योग्य होती हैं। ... इस प्रकार उपरोक्त कियाएँ अपनी-अपनी योग्यतानुसार उत्तम, मध्यम, जश्रन्य श्रावकोंको तथा मुनियोंको करनी चाहिए।

अन. धः /८/१२६/०३७ पर उद्दृष्ट्त-सन्याधेरिव कन्पत्वे विदृण्टेरिव लोचने। जायते यस्य संतोषो जिनवनत्रविज्ञोकने। परिषहसहः शान्तो जिनसूत्रविशारदः। सम्यान्दृष्टिरनाविष्टो गुरुभक्तः प्रियंवदः ॥ आवश्यकिमिदं धीरः सर्वकर्मिनिष्द्रनम्। सम्यक् कर्तृमसौ योग्यो नापरस्यास्ति योग्यता। = रोगीको निरोगताकी प्राप्तिसे; तथा अन्धे-को नेत्रोंकी प्राप्तिसे जिस प्रकार हर्ष व संतोष होता है, उसी प्रकार जिनमुख विलोकनसे जिसको सन्तोष होता हो २. परीषहोंको जीतनेमें जो समर्थ हो, ३. शान्त परिणामी अर्थात् मन्दकषायी हो: ४. जिनसूत्र विशारद हो; ६. सम्यग्दर्शनसे युक्त हो; ६. आवेश रहित हो; ७. गुरुजनोंका भक्त हो; ६. सम्यग्दर्शनसे युक्त हो; ६. आवेश रहित हो; ७. गुरुजनोंका भक्त हो; - प्रिय चचन बोलने वाला हो; ऐसा वही घोर-वीर सम्पूर्ण कर्मोको नष्ट करने वाले इस आवश्यक कर्मको करनेका अधिकारी हो सकता है। और किसीमें इसकी योग्यता नहीं रह सकती।

## थ. कृतिकर्म किसका करे-

मू.आ./१११ आइरियउवज्काधाणं पवत्तग्रस्थेरगणधरावीणं। एदेसिं किदियम्मं कादव्यं णिज्जरट्ठाए।१११। = आचार्य, उपाध्याय, प्रवर्तक, स्थविर, गणधर आदिकका कृतिकर्म निर्जराके लिए करना चाहिए, मन्त्रके लिए नहीं। (क.पा./१/१,१/१११/११)

गो.जी./जी.प्र./३६७/७६०/२ तच्य अहे स्सिद्धाचार्यबहुश्रुतसाध्यादि-नवदेवतावन्दमानिमित्तः क्षियां विधानं च वर्णयति ।=इस (कृति-कर्म प्रकीर्णकर्मे ) अर्हन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय और साधु आदि नवदेवता (पाँच परमेण्डी, शास्त्र, चैत्य, चैत्यालय तथा जिनधर्म) की वन्दनाके निमित्त क्रिया विधान निरूपित है।

### ५. किस किस अवसर पर करे-

म्.आ०/६६६ आलोयणायकरणे पिछपुच्छा पूजणे य सन्भाए अवराधे य गुरूणं वंदणमेदेमु ठाणेमु १६६६। = आलोचनाके समय, पूजाके समय, स्वाध्यायके समय, कोधादिक अपराधके समय—इतने स्थानोंमें आचार्य उपाध्याय आदिको वंदना करनी चाहिये।

भ.आ./वि./११६/२७८/२२ अतिचारिनवृत्तये कायोरसर्ग बहुप्रकारा भवन्ति । रात्रिदिनपक्षमासचतुष्टयसंबद्धरादिकालगे चरातिचारभेदा पेक्षया ।

अितचार निवृत्तिके लिए कायोरसर्ग बहुत प्रकारका है। रात्रि कार्योत्सर्ग, पक्ष, मास, चतुर्मास और संवत्सर ऐसे कार्योत्सर्गके बहुत भेद हैं। रात्रि, दिवस, पक्ष, मास, चतुर्मास, वर्ष इत्यादिमें जो व्रतमें अतिचार लगते हैं उनको दूर करनेके लिए ये कार्योत्सर्ग किये जाते हैं।

#### ६. नित्य करनेकी प्रेरणा—

अन थः/</७७ निरयेनेरथमधेतरेण दुरितः निर्मूलयस् कर्मणाः,···/' 'शुभगं केवल्यमस्तिष्टनुते ।७७। निरय नैमित्तिक क्रियाओंके द्वारा पाप कर्मों-का निर्मूलन करते हुए...केवल्य झानको प्राप्त कर लेता है ।

# ७. कृतिकर्मकी प्रयृत्ति आदि व अन्तिम तीर्थोंमें ही कही गयी है---

म्.आ /६२१-६३० मिल्मिमया दिव्बुद्धी एयग्ममणी अमोइलक्खा य। तह्याहु जमाचरंति तं गरहंता वि सुज्मंति ।६२१। पुरिमचरिमादु जहमा चलित्ता चेव मोहलक्ता य। तो सञ्चपिडक्कमणं अंधलकोडय दिंह हो। १६३०॥ चमेध्यम तीर्थं करों के शिष्य स्मरण शक्तिवाले हैं, स्थिर नित्त वाले हैं, परीक्षापूर्वक कार्य करने वाले हैं, इस कारण जिस होषको प्रगट आचरण करते हैं. उस होषसे अपनी निन्दा करते हुए शुद्ध चारित्रके धारण करने वाले होते हैं। १२१। आदि-अन्तके तीर्थं करों के शिष्य चलायमान चित्त वाले होते हैं, मृहबुद्धि होते हैं, इसलिए उनके सब प्रतिक्रमण दण्डकका उच्चारण है। इसमें अन्धे घोड़ेका हष्टान्त है। कि—एक वैद्यजी गाँव चले गये। पीछे एक सेठ अपने घोड़ेको लेकर इलाज करानेके लिए वैद्यजीके घर पधारे। वैद्यपुत्रको ठीक औषधिका छान तो था नहीं। उसने आलमारीमें रखी सारी ही औषधियोंका लेप घोड़ेकी आँखपर कर दिया। इससे उस घोड़ेकी आँखें खुल गईं। इसी प्रकार दोष व प्रायश्चित्तका ठीक-ठीक झान न होनेके कारण आगमोक्त आवश्य-कारिको ठीक-ठीक पालन करते रहनेसे जीवनके दोष स्वतः शान्त हो जाते हैं। (भ.आ./वि./४२१/६१६/५)

#### ८. आवर्तीदि करनेकी विधि-

अन.ध./=/=१ त्रिः संपुटीकृतौ हस्तौ भ्रमियश्वा पठेत पुनः। साम्यं पठित्वा भ्रमयेत्तौ स्तवेऽप्येतदाचरेत ।=आवश्यकोका पालन करनेवाले तपस्वियोको सामाधिक पाठका उच्चारण करनेके पहले दोनों हाथों- को मुकुलित बनाकर तीन बार धुमाना चाहिए। घुमाकर सामाधिक- के 'णमो अरहंताणं' इत्यादि पाठका उच्चारण करना चाहिए। पाठ पूर्ण होनेपर फिर उसी तरह मुकुलित हाथोंको तीन बार धुमाना चाहिए। यही विधि स्तव दण्डकके विषयमे भी सममनी चाहिए।

## ९. अधिक बार भी आवर्त आदि करनेका निषेध नहीं-

ध.१३/४,४-२</-१६/१४ एवमेगं किरियाकम्मं चदुसिरं होदि । ण अण्णत्थ णवणपिडसेहो ऐदेण कदो, अण्णत्थणवणिणयमस्स पिडसेहाकरणादो । =इस प्रकार एक क्रियाकर्म चतुःसिर होता है। इससे अतिरिक्त नमन-का प्रतिषेध नहीं किया गया है, क्योंकि शास्त्रमें अन्यत्र नमन करनेके नियमका कोई प्रतिषेध नहीं है । (चा सा./१५७.६/); (अन.ध./८/६१)

# ३. कृतिकर्म व ध्यान योग्य द्रव्य क्षेत्रादि रूप सामग्री

## १. योग्यमुद्रा च उसका प्रयोजन

१. शरीर निश्चल सीधा नासामहदृष्टि सहित होना चाहिए

भ.आ./मू./२०८१/१८०३ उज्जुअआयदरेहो अचलं बंबेत पलिअंकं। ==शरीर व कमरको सीधी करके तथा निश्चल करके और पर्यकासन बॉधकर ध्यान किया जाता है।

रा. वा,/१/४४/१/६३४/२० यथासुलसुपविष्टो बद्धपवयद्भासनः सम्जं प्रणिध्याय द्यारीरयष्टिमस्तव्यां स्वाङ्के वामपाणितलस्योपरि दक्षिणपाणितलस्योपरि दक्षिणपाणितलस्योपरि दक्षिणपाणितलस्योपरि दक्षिणपाणितलस्योपस्त संसुपादाय(नेते)नात्युन्मीलल्लातिनिमीलत् दन्ते देन्ताप्राणि संद्धानः ईवदुन्नतसुलः प्रगुणमध्योऽस्तव्धमूर्तिः प्रणिधानगम्भीरिहारोधरः प्रसानवक्त्रवर्णः अनिमिषरिथरसौम्यदृष्टिः विनिहितनिद्धालस्यकामरागरत्यरिद्धोकहास्यभयद्वेषविचिकित्सः मन्दमन्दप्राणापानश्चार इत्येवमादिकृतपरिकर्मा साधः । असुविच्च पश्यंकासनसे बैठना चाहिए। उस समय द्यरीरको सम ऋजु और निश्चल रखना चाहिए। अपनी गोदमें आयें हाथके उपर दाहिना हाथ रखे। नेत्र न अधिक खुने न अधिक बन्द। नीचेके दाँतोंपर उपरक्षे दाँतोंको मिलाकर रखे। मु हुको कुछ उपरकी ओर किये हुए तथा सीधी कमर और गम्भीर गर्दन किये हुए, प्रसन्न सुख और अनिमिष्ट स्थिर सौम्य दृष्टि होकर (नासाग्र दृष्टि होकर (ज्ञा./२-/३६,); निद्रा, आलस्य,

काम, राग, रति, अरति, शोक, हास्य, भय, द्वेष, विचिकित्सा आदिको छोड़कर मन्दमन्द श्वासोच्छ्वास खेनेवाला साधु ध्यानकी तैयारी करता है। (म.पु /२१/ई०-६८); (चा.सा./१७१/ई); (ज्ञा./२८/ **७४-३७); (त. अनु./१२-**६३)

म.पू /२९/६६ अपि व्युरसृष्टकायस्य समाधिप्रतिपत्तये । मन्दोच्छ्वास-निमेषादिवृत्तेर्नास्ति निषेधनम् । ६६। = (प्राणायाम द्वारा स्वास निरोध नहीं करना चाहिए दे० प्राणायाम), परन्तु शरीरसे समस्व छोड़नेवाले मुनिके ध्यानको सिद्धिके लिए मन्द-मन्द उच्छ्वास लेनेका और पलकोंकी मन्द मन्द टिमकारका निषेध नहीं किया है।

## २, निश्चल मुद्राका प्रयोजन

म.पु./२१/६७-६८ समावस्थितकायस्य स्यात् समाधानमङ्गिनः । दुःस्थि-ताङ्गस्य तइभङ्गाइ भवेदाकुलता धियः ।६७। ततो तथोक्तपव्यङ्कलक्षणा-सनमास्थितः । ध्यानाम्यासं प्रकुर्वीत योगी व्याक्षेपसुरस्जन् । ईन। = ध्यानके समय जिसका शरीर समरूपसे स्थित होता है अर्थात् ऊँचा-नीचा नहीं होता है, उसके चित्तकी स्थिरता रहती है, और जिसका इरोर विषमरूपसे स्थित है उसके चित्तकी स्थिरता भंग हो जाती है, जिससे बुद्धिमें आकुलता उत्पन्न होती है, इसलिए मुनियोंको ऊपर कहे हुए पर्यंकासनसे बैठकर और चित्तको चंचलता छोड़कर,ध्यान-का अभ्यास करना चाहिए।

#### ३. अवसरके अनुसार मुद्राका प्रयोग

अन.ध./८/८७ स्वमुद्रा वन्दने मुक्ताशुक्तिः सामायिकस्तवे। योगमुद्रास्यया स्थिता जिनमुदा तनुज्यने । ५०। = (कृतिकर्म रूप) आवश्यकोंका पालन करनेवालोंको बन्दनाके समय बन्दना मुद्रा और 'सामाधिक दण्डक' पढ़ते समय तथा 'थोस्सामि दण्डक' पढ़ते समय मुक्ताशुक्ति मुद्राका प्रयोग करना चाहिए। यदि बैठकर कायीत्सर्ग किया जाये तो जिनमुदा धारण करनी चाहिए। (मुद्राओं के भेद व लक्षण-

#### २. योग्य आसन व उसका प्रयोजन---

१. पर्धं क व कायोत्सर्गकी प्रधानता व उसका कारण

म्.आ./६०२ दुविहठाण पुनरुत्तं । = दो प्रकारके आसनोंमेंसे किसी एक-से कृतिकर्म करना चाहिए।

भ.था./मू./२०८६/१५०३ बंधेत् पलिअंकं ।=पन्यंकासन बान्धकर किया जाता है। (रा,वा./१/४४/१/६३४/२०); (म.पु./२१/६०)

म पु./२१/६६-७२ परयङ्क इव दिध्यासोः कायोत्सर्गोऽपि संमतः। संप्र-युक्त सर्वाङ्गो द्वात्रिशहोषवजितः ।६१। विसंस्थुलासनस्थस्य धर्ब गात्रस्य निग्रहः । तन्त्रिग्रहान्मन.पीडा ततश्च विमनस्कता ।७०। वैमनस्ये च कि ध्यायेत् तस्यादिष्टं सुखासनम् । कायोत्सर्गश्च पर्यङ्कः ततोऽन्यद्विषमासनम् ।७१। तदनस्थाद्वयस्यैव प्राधान्यं ध्यायतो यतेः। प्रायस्तत्रापि पत्यङ्कम् आममन्ति सुखासनम् ।७२। = ध्यान करनैकी इच्छा करनेवाले मुनिको पर्यंक आसनके समान कामोरसर्ग आसन करनेकी भी आज्ञा है। परन्तु उसमें शरीरके समस्त अंग सम व ३२ दोषोंसे रहित रहने चाहिए (दे० व्युत्सर्ग १/१०) विषम आसनसे बैठने वालेके अवश्य ही शरीरमे पीड़ा होने लगती है। उसके कारण मनमें पीड़ा होती है और उससे व्याकुसता उत्पन्न हो जाती है। १७०। आकुलता उत्पन्न होनेपर क्या ध्यान दिया जा सकता है। इसलिए ध्यानके समय सुखासन लगाना ही अच्छा है। कायोत्सर्ग और पर्यंक ये दो सुखासन हैं। इनके सिवाय बाकीके सब आसन विषम अर्थात् दुःख देनेवाले हैं। ७१। ध्यान करने वालेकी र्न्हीं दो आसनों की प्रधानता रहती है। और उन दोनोमें भी पर्यकासन अधिक मुखकर माना जाता है।७२। (ध, १३/४,४,२६/ ६६/२); ( ज्ञा/२८/१२-१३,३१-३२ ) (का. अ/मू/३५४); (अन. घ/८/८४)

२. समर्थं जनेंकि लिए आसनका कोई नियम नहीं:

ध. १३/६,४.२६/१४/६६ जिच्चय देहावत्था जया ण काणावरोहिणी होइ। फाएज्जो सदवन्थो द्वियो णिसण्णो णिवण्लो वा=जैसीभी देहकी अवस्था जिस समय ध्यानमें बाघक नहीं होती उस अवस्थामें रहते हुए खड़ा होकर या बैठकर (या म.५.के अनुसार लेट कर भी) कायोत्सर्ग प्रुवंक ध्यान करे । ( म.पु/२१/७५ ); ( ज्ञा /२८/११ )

भ. आ./मू./२०१०/१८०४ वीरासणमादीयं आसणसमपादमादियं ठाणं । सम्मं अधिदिहो अध वसेज्ञमुत्ताणसयणादि ।२०६०। = बीरासन आदि आसनोसे बैठकर अथवा समपाद आदिसे खड़े होकर अर्थात् कायो-रसर्ग आसनसे किया उत्तान शयनादिकसे अर्थात लेटकर भी धर्म-ध्यान करते हैं।२०१०।

म.पु/२१/७३-७४ वज्रकाया महासत्त्वाः सर्वावस्थान्तरस्थिताः । श्रुयन्ते ध्यानयोगेन संप्राप्ताः पदमञ्ययम् ।७३। बाहुरयापेक्षया तस्माह अवस्थाद्वयसंगरः । सक्तानां तूपसर्गाद्यै : तद्वै चित्र्यं न दृष्यति ।७४। -आगममें ऐसा भी सुना जाता है कि जिनका शरीर वज़मयी है, और जो महाशक्तिशाली है, ऐसे पुरुष सभी आसनों से (आसनके बीरासन, कुक्कुटासन आदि अनेको भेद--दे० आसन ) विराजमान होकर ध्यानके वतसे अविनाशीपदको प्राप्त हुए हैं 1७३। इसलिए कायोत्सर्ग और पर्यंक ऐसे दो आसनोका निरूपण असमर्थ जीवोंकी अधिकतासे किया गया है। जो उपसर्ग आदिके सहन करनेमें अतिशय समर्थ हैं, ऐसे मुनियोंके लिए अनेक प्रकारके आसनोंके लगानेमें दोष नहीं है 1081 ( ज्ञा/२८१३-१७ )

अन, घ/८/८३ त्रिविधं पद्मपर्यङ्कवीरासनस्वभावकम् । आसनं शरनतः कार्यं विद्धानेन बन्दनाम् । =वन्दना करनेवालींको पद्मासन पर्यकासन और वीरासन इन तीन प्रकारके आसनों मेंसे कोई भी

असिन करना चाहिए।

#### ३. योग्य पीठ

रा. वा./१/४४/१/६३४/१६ समन्तात् वाह्यान्तः करणविक्षेपकारणविरहिते भूमितले शुचावनुक्लस्पर्शे यथामुखमुपविष्टो। = सब तरफसे बाह्य और आभ्यन्तर माधाआसे श्र्न्य, अनुकूत स्पर्शनातो पनित्र भूमिपर सुख पूर्वक बैठना चाहिए। ( म.पृ./२१/६० )

ज्ञ-/२८/१ दारुपट्टे शिलापट्टे भूमौ वा सिकतास्थले। समाधिसि**द्धये** धोरो विदध्यारम्रस्थिरासनम् ।१। =धीर बीर पुरुष समाधिकी सिद्धि-के लिए काष्टके तख्तेपर, तथा शिलापर अथवा भूमिपर वा बाख् रेतके स्थानमें भले प्रकार स्थिर आसन करें। (त. अनु./१२)

अन. ध./८/८२ विजन्त्वशब्दमच्छिद्रं सुखस्पर्शमकीतकम् । स्थेयस्तार्णा-द्यधिष्ठेयं पीठं विनयवर्धे नम् । - विनयकी वृद्धिके लिए, साधुओंको तृणमय, शिलामय या काष्ठमय ऐसे आसनपर बैठना चाहिए, जिसमें क्षुद्र जीव न हों, जिसमें चरचर शब्द न होता हो, जिसमें छिद्र न ही, जिसका स्पर्श मुखकर हो, जो कील या कांटे रहित हो तथा निश्चल हो, हिलता न हो।

## ४. योग्य क्षेत्र तथा उसका प्रयोजन

गिरि गुफा आदि शृन्य व निर्जेन्तु स्थान :

र. क. शा/१६ एकान्ते सामाधिकं निव्यक्षिपे बनेशु वास्तुषु च । चैत्याल-थेषु वासिच परिचेत्यं प्रसन्नधिया। - श्रुद्ध जीवोंके उपद्वव रहित एकान्तर्में तथा वनोंमें अथवा घर तथा धर्मशालाओं में और चैत्या-लयोंमे या पर्वत्रकी गुफा आदिमें प्रसन्न चित्तसे सामायिक करना चाहिए। (का. आ./मू./६१३). (चा. सा/१६/२)

रा. वा./१/४४/१/६३४/१७ पर्वतगुहाकन्दरदरोद्रुमकोटरनदोपुलिनिवृतन-जोर्णोद्यानशून्यागारादीनामन्यतमस्मिन्नवकाशे ः । चपर्वत, गुहा, वृक्षकी कोटर, नदीका तट, नदीका पुल, श्मशान, जीर्णोद्यान और

.श्रून्यागार आदि किसी स्थानमें भी ध्यान करता है। (ध.११/४,४, २६/६६/१), (म.पु./२१/४७), (चा सा /१७१/३), (त अनु./१०)

हा /२-/१-७ सिद्धक्षेत्रे महातोधें पुराणपुरुषाधित । कर्याणकलिते पुण्ये ध्यानसिद्धिः प्रजायते ।१। सागरान्ते वन,न्ते वा शैलशुङ्गान्तरेऽथवा । पुलिने पद्मवण्डान्ते प्राकारे शालसंकटे ।२। सरितां संगमे द्वीपे प्रशस्ते तरुकोटरे । जीणोंखाने श्मशाने वा पुहागर्भे विजन्तुके ।२। सिद्धकृटे जिनागारे कृत्रिमेऽकृत्रिमेऽपि वा । महद्धिकमहाधीरयोगिसंसिद्ध-वाञ्छिते ।४। = सिद्धक्षेत्र, पुराण पुरुषों द्वारा सेवित, महा तीर्थसेत्र, कल्याणकस्थान ।१। सागरके किनारे पर वन, पर्वतका शिखर, नदीके किनारे, कमल वन, प्राकार (कोट), शालवृक्षोंका समूह, नदियोंका संगम, जलके मध्य स्थित द्वीप, वृक्षके कोटर, पुराने वन, शमशान, पर्वतको गुफा, जोवरहित स्थान, सिद्धक्ट, कृत्रिम व अकृत्रिम चैत्यालय, —ऐसे स्थानोंमे ही सिद्धिकी इच्छा करनेवाले मुनि ध्यानको सिद्धि करते हैं। (अन.ध /८/८१) (दे० वसतिका/४)

#### २. निर्बोध व अनुकूछ

भ.आ./मृ./२०८१/१८०३ मुचिए समे विचित्ते देसे णिडजतुर अणुणाए १२०८१। =पवित्र, सम, निर्जन्तुक तथा देवता आदिसे जिसके लिए अनुमति से सी गयी है, ऐसे स्थानपर मुनि ध्यान करते है। (ज्ञा/२७/३२)

धः /१३/६,४,२६/१६-१०/६६ तो जत्य समाहाणं होजा मणोवयण-कायजोगाणं । भूदोवघायरहिओ सो देसो उभायमाणस्स ।१६। णिटचं वियजुत्रइपसूणवृंसयकुसीलविज्ञयं जहणो । द्वाण वियणं भणियं विसेसदो उभाणकालिम्म ।१७। = मन, वचन व कायका जहाँ समा-धान हो और जो प्राणियोके उपघातसे रहित हो वही देश ध्यान करनेवालोंके लिए उचित है ।१६। जो स्थान श्वापद, स्त्री, पशु, नपुं-सक अरेर कुशील जनोसे रहित हो और जो निर्जन हो, यित जनोंको विशेष रूपसे ध्यानके समय ऐसा ही स्थान उचित है ।१७। (दे० वसतिका/३ व ४)

रा. वा/१/४४/१/६३४/१८ व्यालमृगपशुपिसमृतृष्याणामगोचरे तत्रत्यैरागन्तुभिश्च जन्तुभिः परिवर्जिते नात्युण्णे नातिशीते नातिवाते वर्षतापवर्जिते समन्तात बाह्यान्त करणिवसेपकारणविरहिते भूमितले ।

व्याध्न, सिंह, मृग, पशु, पश्ली, मृतृष्य आदिके अपोचर, निर्जन्तु,
न अति उष्ण और न अति शीत, न अधिक वायुवाला, वर्ष-आतप आदिसे रहित, तात्पर्य यह कि सब तरफसे बाह्य और आम्यन्तर बाधाओसे श्लूच्य ऐसे भूमितलपर स्थित होकर ध्यान करे । (म.पु./
२१/४८-४१,७७); (चा.सा./१७१/४); (ज्ञा /२७/३३), (त अनु./१०-११); (अन.ध./=/२१)

#### ३. पापी जनोंसे संसक्त स्थानका निषेध

ज्ञा./२७/२३-३० म्लेच्छाधमजनै र्जुष्टं दृष्टभूपालपालितम् । पाषण्डिमण्डलाक्रान्तं महामिथ्यात्ववासितम् ।२३। कौलिकापालिकावासं
रुद्रश्चद्रमिन्दरम् । उद्भान्तभूतवेतालं चण्डिकाभवनाजिरम् ।२४।
पण्यस्त्रोकृतसंकेत मन्द्रचारित्रमिन्दरम् । ऋ्रकम्भिचाराद्धां कुशास्त्राभ्यासवञ्चितम् ।२६। क्षेत्रजातिकुलोत्पत्रशक्तिस्वीकारदर्पितम् ।
मिलितानेकदुःशीलकिन्पताचिन्त्यसाहसम् ।२६। द्युतकारसुरापानविटवन्द्रिद्यज्ञान्वतम् ।पापिसत्त्वसमाक्षान्तं नास्त्रिकासारसेवितम्।२७।
क्रञ्यादकामुकाकोणं व्याधिवध्वस्तरवापदम् । शिल्पकारुकविक्षिममण्नजीवजनाश्चितम् ।२०। प्रतिपक्षशिर द्युले प्रत्यनीकावलम्बतम् । आत्रेयीखण्डितव्यङ्गसंमृतं च परित्यजेत् ।२६। विद्ववन्ति जनाः
पापाः सचरन्त्यभिसारिकाः । क्षाभयन्तोङ्गिताकारैयत्र नार्योपशङ्किताः ।३०। =ध्यान करनेवाले मुनि ऐसे स्थानोको छोड़े—म्लेच्छ्
व अधम जनोसे सेवित, दुष्ट राजासे रक्षित, पालण्डियोसे आक्रान्त,
महामिथ्यात्वसे वासित ।२३। कुलदेवता या कापालिक ( रुद्र ) आदि
का वास व मन्दिर जहाँ कि भूत वेताल आदि नाचते हो अथवा

चिंग्डकादेवीके भवनका आँगन।२४। व्यभिचारिणो स्त्रियोंके द्वारा संकेतित स्थान, कुचारित्रियोंका स्थान, क्रूरकम करने नालोसे सचारित, कुशास्त्रोका अभ्यास या पाठ आदि जहाँ होता हो।२६। जमींदारी अथवा जाति व कुलके गर्वसे गर्वित पुरुष जिस स्थानमें प्रवेश करनेसे मना करे, जिसमे अनेक वुशोल व्यक्तियोंने कोई साहसिक कार्य किया हो।२६। जुआरो, मद्यपायी, व्यभिचारी, बन्दीजन आदिके समूहसे युक्त स्थान पाणी जीवोंसे अकान्त, नास्तिकों द्वारा सेवित।२७। राक्षसों व कामी पुरुषोंसे व्याप्त, शिकारियोंने जहाँ जीव वध किया हो, शिल्पी, मोंची आदिकोंसे छोडा गया स्थान, अग्निजीवी (छहार, ठठेरे आदि) से युक्त स्थान।२०। शत्रुको सेनाका पडाव, रजस्वला, भ्रष्टाचारों, नपंसक व अंग्हीनोंका आवास।२६। जहाँ पापी जन उपद्रव करे, अभिसारिकाए जहाँ विचरती हों, स्त्रियाँ निश्वांकत होकर जहाँ कटाक्ष आदि करती हों। (दसतिका/३)

#### ४. समर्थजनोंके छिए क्षेत्रका कोई नियम नहीं

ध,१३/४,४/२६/१८/६७ थिरकप्रजोगाणं पुण मुणोण काणेमु णिचलम-णाणं। गामिम्म जणाइण्णे सुण्णे रण्णे य ण विसेसो।१८। = परन्तु जिन्होंने अपने योगोंको स्थिर कर लिया है और जिनका मन ध्याने-में निश्चल है, ऐसे मुनियोंके लिए मनुष्योसे व्याप्त ग्राममे और स्वन्य जंगलमें कोई अन्तर नहीं है। (म पू /२१/८०), (जा /२८/२२)

#### ५. क्षेत्र सम्बन्धी नियमका कारण व प्रयोजन

म.पु./२१/७८-७६ वसतोऽस्य जनाकीर्णे विषयानिभपश्यतः । बाहुल्या-विन्द्रियार्थानां जातु व्यग्रीभवेष्मनः ।७८। ततो विविक्तशायित्वं वने वासरच योगिनाम् । इति साधारणो मार्गो जिनस्थिविरकलपशोः ।७६। —जो मुनि मनुष्योसे भरे हुए शहर आदिमे निवास करते हैं और निरन्तर विषयोंको देखा करते हैं, ऐसे मुनियोंका चित्त इन्द्रियोके विषयोकी अधिकता होनेसे कहाचित्त व्याकुल हो सकता है ।७८। इसलिए मुनियोंको एकान्त स्थानमे ही शयन करना चाहिए और वनमे ही रहना चाहिए यह जिनकल्पी और स्थिनरकल्पी दानों प्रकारके मुनियोंका साधारण मार्ग है ।७६। (ज्ञा./२७/२२)

### ५. योगदिशा

ज्ञा./२८/२३-२४ पूर्व दिशाभिमुखः साक्षादुत्तराभिमुखोऽपि वा । प्रसन्न-वदनो ध्याता ध्यानकाले प्रशस्यते ।२३। =ध्यानी मुनि जो ध्यानके समय प्रसन्न मुख साक्षात पूर्व दिशामे मुख करके अथवा उत्तर दिशामें मुख करके ध्यान करें सो प्रशसनीय कहते हैं ।२३। (परन्तु समर्थ-जनीके लिए दिशाका कोई नियम नहीं ।२४।

नोट--(दोनों दिशाओं के नियमका कारण--दे० दिशा)

#### ६. योग्य माव आत्माघीनता

ध.१३/६,४,२८/८८/१० किरियाकम्मे कीरिमाणे अप्पायत्तं अपरवसत्तं आवाहीणं णाम । पराहीणभावेण किरियाकम्म किण्ण कोरदे । ण, तहा किरियाकम्मं कुणमाणस्स कम्मवखयाभावादो जिणिदादि अश्वःसणदुवारेण कम्मबंधसंभवादो च । = क्रियाकमं करते समय आत्माधीन होना अर्थात् परवज्ञ न होना आत्माधीनता है । प्रश्न-पराधीन भावसे कियाकमं को नहीं किया जाता ? उत्तर-नहीं, क्यों कि उस प्रकार कियाकमं करनेवालेके कर्मीका क्षय नहीं होगा और जिनेन्द्रदेवकी आसादना होनेसे कर्मीका वन्ध होगा ।

अन.ध./-/१६ कालुष्यं येन जात सं क्षमिया वैव सर्वतः । सङ्गाञ्च चिन्तां व्यावस्यं क्रिया कार्या फलार्थिना ।१६। ≈मोक्षके इच्छुक साधुओं को सम्पूर्ण परिग्रहोकी तरफसे चिन्ताको हटाकर और जिसके साथ किसी तरहका कभी कोई कालुष्य उत्पन्न हो गया हो, उसके क्षमा कराकर ही आवश्यक क्रिया करनी चाहिए।

#### ७. योग्य शुद्धियाँ

(द्रव्य-स्त्रेन-काल व भाव शुद्धि; मन-वचन व काय शुद्धि, ईर्यापथ शुद्धि, विनय शुद्धि, कायोत्सर्ग-अनेनति-आवर्त व शिरोनति आदि की शुद्धि—इस प्रकार कृतिकर्ममें इन सब प्रकारकी शुद्धियोंका ठीक प्रकार विवेक रखना चाहिए। (विशेष—दे० शुद्धि)।

## ८. आसन, क्षेत्र, काल आदिके नियम अपवाद मार्ग है उत्सर्ग नहीं

ध,१३/६,४,२६/१६,२०/६६ सन्त्रासु बद्दमाणा जं देसकालचेट्ठासु । वर-केवलादिलाहं पत्ता हु सो खिवयपाया ।१६। तो देसकालचेट्ठाणियमो जमाणस्स णित्थ समयिम्म । जोगाण समाहाणं जह होइ सहा पयइ-यव्यं ।२०। =सब देश सब काल और सब अवस्थाओं ( आसनों ) में विद्यमान मुनि अनेकविष्ठ पापोंका क्षय करके उत्तम केवलझानादि-को प्राप्त हुए ।१६। ध्यानके शास्त्रमें देश, काल और चेष्टा (आसन)का भी कोई नियम नहीं है। तत्त्वतः जिस तरह योगोका समाधान हो उसी तरह प्रवृत्ति करनी चाहिए ।२०। (म पु/२१/८२-५३);

म. पु./२१/७६ देश दिनियमोऽप्येवं प्रायोवृत्तिच्यपाश्रयः । कृतात्मनां तु सर्वोऽपि देशादिष्यां निस्त्रये ।७६। चदेश आदिका जो नियम कहा गया है वह प्रायोवृत्तिको लिये हुए हैं, अर्थात् होन शक्तिके धारक ध्यान करनेवालोंके लिए ही देश आदिका नियम हैं, पूर्ण शक्तिके धारण करनेवालोंके लिए तो सभी देश और सभी काल आदि ध्यान-के साधन हैं।

और भी दे० कृतिकर्म/३/२,४ (समर्थ जनोंके लिए आसन व क्षेत्रका कोई नियम नहीं)

दें वह वह विषय — काल सम्बन्धी भी कोई अटल नियम नहीं है। अधिक बार या अन्य-अन्य कालों में भी सामायिक, वन्दना, ध्यान आदि किये जाते हैं।

## ४. कृतिकर्म-विधि

## रै. साधुका दैनिक कार्यक्रम

यु.आ./६०० चत्तारि पडिक्कमणे किदियम्मा तिण्णि होंति सज्भाए।
पुष्तिण्डे अवरण्डे किदियम्मा चोद्दस्सा होंति ।६००। = प्रतिक्रमण
कालमें चार कियाकर्म होते हैं और स्वाध्यायकालमें तीन क्रियाकर्म होते हैं। इस तरह सात सबेरे और सात सॉमको सब १४ क्रियाकर्म होते हैं। (अन, ध. १/१-१३/३४-३५)

| नं श | समय                                                                                                             | क्रिया                                                                           |  |  |  |  |  |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| १    | सूर्योदय से लेकर २ घडी तक                                                                                       | देवबन्दन, आचार्य<br>बन्दना व मनम                                                 |  |  |  |  |  |
| ٦    | सूर्योदसके २ घड़ी पश्चात्से मध्याह्न<br>के २ घड़ी पहले तक                                                       | पूर्वाह्मिक स्वाध्याय                                                            |  |  |  |  |  |
| Ð    | मध्याङ्कें २ घड़ी पूर्वसे २ घड़ो<br>पश्चात् तक                                                                  | आहारचर्गा (यदि उप-<br>नासमुक्त है तो कम-<br>से आचार्य व देव-<br>वन्दना तथा मनन ) |  |  |  |  |  |
| 8    | आहारसे लौटने पर                                                                                                 | मंगलगोचर प्रत्यारव्यान                                                           |  |  |  |  |  |
| ė    | मध्याह्नके २ घडी पश्चात्से सूर्यास्तके<br>२ घड़ी पूर्व तक                                                       | अपराह्मिक स्वाध्याय                                                              |  |  |  |  |  |
| Ę    | स्यस्तिके २ घड़ी पूर्वसे स्यस्ति तक                                                                             | र्वेवसिक प्रतिक्रमण व<br>रात्रियोग धारण                                          |  |  |  |  |  |
| ٠    | सूर्यास्तमे लेकर उसके २ घड़ी ण्यचात्<br>तक                                                                      | आचार्य व देववन्दना<br>तथा मनन                                                    |  |  |  |  |  |
| ۷    | सूर्यास्तके २ घडी पश्चात्से अर्धरात्रि-<br>के २ घडी पूर्व तक                                                    | पूर्वरात्रिक स्वाध्याय                                                           |  |  |  |  |  |
| 8    | अर्धरात्रिके र घडी पूर्वसे उसके २ घडी<br>पश्चात सक                                                              | चार घड़ी निदा                                                                    |  |  |  |  |  |
| १०   | अर्घरात्रिके २ धडी पश्चात्से सूर्योदय-<br>के २ घडी पूर्व तक                                                     | वैरात्रिक स्वाध्याय                                                              |  |  |  |  |  |
| ११   | सूर्योदयके २ घड़ी पूर्वसे सूर्योदय<br>तक                                                                        | राजिक प्रतिक्रमण                                                                 |  |  |  |  |  |
|      | नोट-रात्रि क्रियाओंके विषयमें दैवसिक क्रियाओंकी तरह<br>समयका नियम नहीं है। अर्थात् हीनाधिक भी कर सकते<br>है।४४। |                                                                                  |  |  |  |  |  |

## २. कृतिकर्मानुपूर्वी विधि

कोपकार-साधुके दैनिक कार्यक्रम परसे पता चलता है कि केवल चार घडी सोनेके अतिरिक्त शेष सर्व समयमे वह आवश्यक क्रियाओं में ही उपयुक्त रहता है। वे उसकी आवश्यक क्रियाएँ छह कही गयी हैं--सामायिक, वन्दना, स्तुति स्बाध्याय, प्रत्याख्यान व कायोत्सर्ग। कहीं-कहीं स्वाध्यायके स्थान पर प्रतिक्रमण भी कहते हैं। यदापि ये छहों क्रियाएँ अन्तरंग व बाह्य दो प्रकारकी होती हैं। परन्तु अन्तरंग क्रियाएँ तो एक वीतरागता या समताके पेटमें समा जाती हैं। सामायिक व छेदोपस्थापना चारित्रके अन्तर्गत **२**४ घण्टों ही होती रहती हैं। यहाँ इन छहींका निर्देश बाचिसक व कायिकरूप बाह्य क्रियाओंकी अपेक्षा किया गया है। अर्थात् इनके अन्तर्गत् मुखमे कुछ पाठादिका उचारण और शरीरसे कुछ नमस्कार आदिका करना होता है। इस किया काण्डका ही इस कृतिकर्म अधिकारमें निर्देश किया गया है। सामायिकका अर्थ यहाँ 'सामायिक दण्डक्' नामका एक पाठ निशेष है और उस रत्वका अर्थ 'थोस्सामि दण्डक' नामका पाठ जिसमें कि २४ तीर्थं करोंका संक्षेपमें स्तवन किया गया है। कायोत्सर्गका अर्थनिश्चल सीधे खड़े होकर हवार णमीकार मन्त्रका २७ श्वासोंमें जाप्य करना है। बन्दना, स्वाध्याय, प्रस्या-ख्यान, व प्रतिक्रमणका अर्थ भी कुछ भक्तियोंके पाठोंका विशेष कमसे उचारण करना है, जिनका निर्देश पृथक् शीर्षकमें दिया गया है। इस प्रकारके १३ भक्ति पाठ उपलब्ध होते हैं – १. सिद्ध भक्ति,

२. श्रुत भक्ति, ३, चारित्र भक्ति, ४. योग भक्ति, ४. आचार्य भक्ति। ६. निर्वाण भक्ति, ७. नन्दीश्वर भक्ति, ८. वीर भक्ति ६. चतुर्विश्रति तीर्थं कर भक्ति, १०, शान्ति भक्ति, ११ चैत्य भक्ति, १२, पंचमहा-गुरु भक्ति व १३. समाधि भक्ति । इनके अतिरिक्त ईर्यापथ शुद्धि, सामाधिक दण्डक व थोस्सामि दण्डक ये तीन पाठ और भी है। दैनिक अथवा नैमित्तिक सर्व क्रियाओं में इन्हीं भक्तियोंका उत्तट-पतट कर पाठ किया जाता है, किन्हीं क्रियाओं में किन्हींका और किन्हीमें किन्हींका। इन छहीं क्रियाओं में तीन ही वास्तवमें मुख हैं-देव या आचार्य वन्दना, प्रत्याख्यान, स्वाध्याय या प्रतिक्रमण। शेष तीनका स्वतन्त्र अस्तित्व नहीं है। उपरोक्त तीन मूल क्रियाओं-के क्रियाकाण्डमें हो उनका प्रयोग किया जाता है। यही कृतिकमेका विधि विधान है जिसका परिचय देना यहाँ अभीष्ट है। प्रत्येक भक्तिके पाठके साथ मुखसे सामाधिक दण्डक व थोस्सामि दण्डक (स्तव) का उच्चारण: तथा कायसे दो नमस्कार, ४ नित व १२ आवर्त करने होते है। इनका क्रम निम्न प्रकार है-(चा. सा /१४७/१ का भावार्थ)।

(१) पूर्व या उत्तराभिमुख खडे होकर या योग्य आसनसे बैठकर "विविधित भक्तिका प्रतिष्ठापन या निष्ठापन कियायां अमुक भक्ति काग्रोत्सग करोम्यहम्" ऐसे वाक्यका उच्चारण । (२) पंचांग नमस्कार; (३) पूर्व प्रकार खड़े होकर या बैठकर तीन आवर्त व एक निति; (४) 'सामायिक दण्डक'का उचारण; (१) तीन आवर्त व एक नितः (६) कायोत्सर्ग; (७) पंचांग नमस्कार; (८) ३ आवर्त व एक नितः; (६) थोस्सामि दण्डकका उच्चारण; (१०) ३ आवर्त व एक नितः (११) विवक्षित भक्तिके पाठका उचारण; (१२) उस भक्ति पाठको अंचलिका जो उस पाठके साथ ही दी गयी है। इसीको दूसरे प्रकारसे यों भी समक्र सकते हैं कि प्रत्येक भक्ति पाठसे पहिले प्रतिकापन करनेके परचात् सामाधिक व थोस्सामि दण्डक पढ्ने आवश्यक हैं। प्रत्येक सामायिक व थोस्सामि दण्डकसे पूर्व व अन्तमें एक एक शिरोनति की जाती है। इस प्रकार चार नित होती हैं। प्रत्येक नित तीन-तीन आवर्त पूर्व क हो होनेसे १२ आवर्त होते हैं। प्रतिज्ञापनके पश्चाद एक नमस्कार होता है और इसी प्रकार दोनों दण्डकोंकी सन्धिमें भी। इस प्रकार २ नमस्कार होते है। कहीं कहीं तीन नमस्कारींका निर्देश मिलता है। तहाँ एक नमस्कार वह भी जोड़ लिया गया सममाना जो कि प्रतिज्ञापन आदिसे भी पहिले बिना कोई पाठ बोले देव या आचार्यके समक्ष जाते ही किया जाता है। (दे० आवते व नमस्कार) किस क्रियाके साथ कौन कौन-सी भक्तियाँ की जाती हैं, उसका निर्देश आगे किया जाता है। (देर नमस्कार /४)

## इ. प्रत्येक क्रियाके साथ मिक्क पाठींका निर्देश

( चा॰सा॰/१६०-१६६/६; क्रि॰क॰/४ अध्याय ) ( अन॰ घ॰/१/४१-७४; ८२-८५ )

संकेत—ल = लघु; जहाँ कोई चिह्न नहीं दिया वहाँ वह बृहत् भक्ति समभना।

## १. नित्य व नैमित्तिक क्रियाकी अपेक्षा

(I) अनेक अपूर्व चैत्य दर्शन क्रिया—अनेक अपूर्व जिन प्रतिमाओं-को देखकर एक अभिरुचित जिनप्रतिमामें अनेक अपूर्व जिन चैत्य बन्दना करें। छठें महीने उन प्रतिमाओं में अपूर्वता सुनी जाती है। कोई नयी प्रतिमा हो या छह महीने पीछे पुनः दृष्टिगत हुई प्रतिमा हो उसे अपूर्व चैत्य कहते हैं। ऐसी अनेक प्रतिमाएँ होनेपर स्व रुचि-के अनुसार किसी एक प्रतिमाके प्रति यह क्रिया करें। (केवल किंठ कर)

- (II) अपूर्व चैत्य किया—सिद्ध भक्ति, श्रुत भक्ति, सालोचना-चारित्र भक्ति, चैत्य भक्ति, पंचगुरु भक्ति । अष्टमी आदि क्रियाओं में या पाक्षिक प्रतिक्रमणमें दर्शनपूजा अर्थात अपूर्व चैत्य क्रियाका योग हो तो सिद्ध भक्ति, चारित्र भक्ति, चैत्य भक्ति, पंचगुरु भक्ति करे। अन्तमें शान्तिभक्ति करे। (केवल क्रि॰ क॰)
  - (III) अभिषेक वन्द्रना क्रिया--सिद्धभक्ति, चैत्यभक्ति, पंचगुरु-भक्ति, शान्ति भक्ति।
- (1V) अष्टमी क्रिया—सिद्ध-भक्ति, श्रुतभक्ति, सालोचना चारित्रभक्ति, शान्ति भक्ति । (विधि नं०१), सिद्ध भक्ति, श्रुतभक्ति, चारित्रभक्ति, चैत्य भक्ति, पंचगुरु भक्ति, शान्तिभक्ति । (विधि नं०२)
- (V) अष्टाह्निक क्रिया—सिद्धभक्ति, नन्दीश्वर चैध्यभक्ति, पंचगुरु-भक्ति, शान्ति कि।
- (V1) आचार्यपद प्रतिष्ठान क्रिया--सिद्धभक्ति, आचार्यभक्ति, शान्ति भक्ति ।
- (VII) आचार्य वन्दना.-- तथु सिद्ध, श्रुत व आचार्य भक्ति । (विशेष दे० वन्दना ) केश लॉच क्रिया-- त० सिद्ध -- त० योगि भक्ति । अन्त-में योगिभक्ति ।
- (VIII) चतुर्दशी क्रिया—सिद्धभक्ति, चैरयभक्ति, श्रुतभक्ति, पंचगुरु भक्ति, शान्तिभक्ति, (विधि नं०१)। अथवा चैरय भक्ति, श्रुतभक्ति, पंचगुरु भक्ति, शान्तिभक्ति (विधि नं०२)

(IX) तीर्थेकर जन्म क्रिया—दे० आगे पाक्षिको क्रिया ।

(X) दीक्षा विधि (सामान्य) (१) सिद्ध भक्ति, योगि भक्ति, लॉचकरण (केशलूंचण), नामकरण, नाग्न्य प्रदान, पिच्छिका प्रदान, सिद्ध भक्ति। (२)—उसी दिन या कुछ दिन पश्चात बतदान प्रतिक्रमण।

(XI) <u>दीक्षा विधि (क्षुहुक)</u>, सिद्ध भक्ति, योगि भक्ति, शान्ति भक्ति, समाधि भक्ति, 'ऊँ हीं श्रीं क्लीं ऐं अहं नमः' इस मंत्रका २१ बार या १०८ बार जाप्य ।' विशेष दे० (क्षि० क०/पृ० ३३७)

(XII) दीक्षा विधि (बृहत्):—शिष्य—(१) बृहत्प्रस्याख्यान कियामें सिद्ध भक्ति, योगि भक्ति, गुरुके समक्ष सोपवास प्रत्याख्यान ग्रहण । आचार्य भक्ति, शान्ति भक्ति, गुरुको नमस्कार । (१)—गणधर वलय पूजा । (३)—श्वेत वस्त्र पर पूर्वाभिमुख बैठना । (४) केश लोच कियामें सिद्ध भक्ति, योगि भक्ति । आचार्य—मन्त्र विशेषोंके उधा-रण पूर्वक मस्तकपर गन्धोदक व भस्म क्षेपण व केशोरपाटन ।

शिष्य—केश लोच निष्ठापन क्रियामें सिद्ध भक्ति, दीक्षा याचना। आचार्य—विशेष मन्त्र विधान पूर्वक सिर पर 'शी' लिखे व अंजलीमें तन्दुलादि भरकर उस पर नारियत रखे। फिर वत दान क्रियामें सिद्ध भक्ति, चारित्र भक्ति, योगि भक्ति, वत दान, १६ संस्कारारोपण, नामकरण, उपकरण प्रदान, समाधि भक्ति।

शिष्य - सर्व मुनियोंको बन्दना ।

आचार्य-वतारोपण क्रियामें रत्नत्रय पूजा, पाक्षिक प्रतिक्रमण।

शिष्य—मुख शुद्धि मुक्त करण पाठ क्रियामें सिद्ध भक्ति, समाधि भक्ति । विशेष दे० (क्रि.क./पृ. ३३३)।

देव बन्दनाः—ईर्यापथ विशुद्धि पाठ, चैष्य भक्ति, पंचगुरु भक्ति, शान्ति भक्ति । ( विशेष दे०चंदना ) ।

पाहिको कियाः—सिद्ध भक्तिः चारित्र भक्ति, और शान्ति भक्ति। यदि धर्म व्यासंगते चतुर्दशीके रोज किया न कर सके तो पूर्णिमा और अमावसको अष्टमी किया करनी चाहिए। (विधि नं.१)।

सालोचमा चारित्र भक्ति, चैत्य पंचगुरु भक्ति, शान्ति भक्ति (विधिनं २)।

(XIII) पूर्व जिन चैस किया: — निहार करते करते छः महीने पहले उसी प्रतिमाके पुनः दर्शन हीं तो उसे पूर्व जिन चैस्य कहते हैं। उस पूर्व जिन चैस्यका दर्शन करते समय पाक्षिकी किया करनी चाहिए। (केवल कि. क.)।

- (XIV) प्रतिमा योगी मुनिक्रिया: --सिद्धभक्ति योगी भक्ति, शान्ति भक्ति।
- (XV) मंगल पोचार मध्याह बन्दना क्रिया सिद्ध भक्ति, चैत्य भक्ति, पंचपुरु भक्ति, शान्ति भक्ति ।

(XVI) योगनिद्रा धारण क्रिया'—योगि भक्ति । (विधि न', १) ।

- (XVII) वर्ष योग निष्ठापन व प्रतिष्ठापन क्रियाः—(सिद्धभक्ति, योग भक्ति, 'यावन्ति जिनचेत्यायतनानि', और स्वयम्भूस्तोत्रमें से प्रथम दो तीर्थं करों को स्तुति, चैत्य भक्ति। (२) ये सर्व पाठ पूर्वादि चारों दिशाओं की ओर मुख करके पढ़ें, विशेषता इतनी कि प्रत्येक दिशामें अगले अगले दो दो तीर्थं करों की स्तुति पढ़ें। (३) पंचगुरु भक्ति व शान्ति भक्ति।
- नोट'—आषाढ शुक्ला १४ की राजिके प्रथम पहरमें प्रतिष्ठापन और कार्तिक कृष्णा १४ की राजिके चौथे पहरमें निष्ठापन करना। विशेष दे० पढ़ा स्थिति कहप।
- बीर निर्वाण क्रिया: सिद्ध भक्ति, निर्वाण भक्ति, पंचगुरु भक्ति, शान्ति
- श्रुत पंचमी किया सिद्ध भक्ति. श्रुत भक्ति पूर्वक वाचना नामका स्वाध्याय ग्रहण करना चाहिए। फिर स्वाध्याय कर श्रुत भक्ति और आचार्य भक्ति करके स्वाध्याय ग्रहण कर श्रुत भक्ति कर स्वाध्याय पूर्ण करे। समाप्तिके समय शान्ति भक्ति करे।
- संन्यास कियाः—(१) सिद्ध भक्ति, श्रुत भक्ति, कर वाचना ग्रहण, (२)
  —श्रुत भक्ति, आचार्य भक्ति कर स्वाध्याय ग्रहण कर श्रुत भक्तिमें
  स्वाध्याय पूर्ण करे। (३) वाचनाके समय यही क्रिया कर अन्तमें
  शान्ति भक्ति करे। (४) संन्यासमें स्थित होकर-वृहत श्रुत भक्ति, वृ०
  आचार्य भक्ति कर स्वाध्याय ग्रहण, वृ० श्रुत भक्तिमे स्वाध्याय करें।
  (विधि नं० १)। संन्यास प्रारम्भ कर सिद्ध व श्रुत भक्ति, अन्तमें
  सिद्ध श्रुत व शान्ति भक्ति। अन्य दिनोमें वृ० श्रुत भक्ति, वृ०
  आचार्य भक्ति पूर्वक प्रतिष्ठापना तथा वृ० श्रुत भक्ति पूर्वक निष्ठापना।
  सिद्ध प्रतिमा क्रियाः—सिद्ध भक्ति।

#### २. पंचकल्याणक वन्दना की अपेक्षा

- (१) गर्भकरपाणक बन्दनाः-सिद्ध भक्ति, चारित्र भक्ति, शान्ति भक्ति ।
- (२) जन्म कन्याणक वन्दनाः सिद्ध भक्ति, चारित्र भक्ति व शान्ति भक्ति।
- (३) तप कल्याणक बन्दना -- सिद्ध-चारित्र-योगि व शान्ति भक्ति ।
- (४) ज्ञान कल्याणक वन्दना'—-सिद्ध-श्रुत-चारित्र-योगि व शान्ति भक्ति।
- (१) निर्वाण कल्याणक वन्दनाः सिद्ध-श्रुत-चारित्र-योगिनिर्वाण व शान्ति भक्ति ।
- (६) अचलजिन विम्व प्रतिष्ठाः सिद्ध व शान्ति भक्ति । . . . (चतुर्थ दिन अभिषेक वन्दना मैं: — सिद्ध-चारित्र चैरय-पंचगुरु व शान्ति भक्ति (विधि न०१)। अथवा सिद्ध, चारित्र, चारित्रालोचना व शान्ति भक्ति।
- (७) चल जिन बिम्ब प्रतिष्ठा'—सिद्ध व शान्ति भक्ति ।... (चतुर्थ दिन अभिषेक वन्दनामें )—सिद्ध-चैरय-शान्ति भक्ति ।

#### ३. साधुके मृत शरीर व उसकी निषयका की वन्दनाकी अपेक्षा

- (१) सामान्य मुनि सम्बन्धी: सिद्ध-थोगी व शान्ति भक्ति।
- (२) उत्तर बती मुनि सम्बन्धी सिद्ध-चारित्र-योगि व शान्ति भक्ति ।
- (३) सिद्धान्त वेत्ता मुनि सम्बन्धीः-सिद्ध-श्रुत-योगि व शान्ति भक्ति ।
- (४) उत्तरव्रती व सिद्धान्तवेत्ता उभयगुणी साधुः—सिद्धश्रुत-चारित्र-योगि व शान्ति भक्ति ।

- (६) आचार्य सम्बन्धी सिद्ध-योगि-आचार्य-शान्ति भक्ति ।
- (६) कायक्लेशमृत आचार्य' सिद्ध-योगि-आचार्य व शान्ति भक्ति । (विधि नं०१) सिद्ध-योगि-आचार्य-चारित्र व शान्ति भक्ति ।
- (७) सिद्धान्त वेत्ता आचार्यः —सिद्ध-श्रुत-योगि-आचार्य शान्ति भक्ति ।
- (=) शरीरक्लेशी व सिद्धान्त उभय आचार्यः—सिद्ध-श्रुत-चारित्र-योगि-आचार्य व शान्ति भक्ति ।

#### ४. स्वाध्यायको अपेक्षा

सिद्धान्ताचार बाचन कियाः—(सामान्य) सिद्ध-श्रुत भक्ति करनी चाहिए, फिर श्रुत भक्ति व आचार्य भक्ति करके स्वाध्याय करें, तथा अन्तर्मे श्रुत-व शान्ति भक्ति करें। तथा एक कायोत्सर्ग करें। (केवल. चा० सा०)

विशेषः — प्रारम्भमें सिद्ध-श्रुत भक्ति तथा आचार्य भक्ति करनी चाहिए तथा अन्तमें ये ही क्रियाएँ तथा छह छह कायोरसर्ग करने चाहिए।

पूर्वीह्न स्वाध्याय'--शृतभक्ति, आचार्य भक्ति

अपराह , — ,, ,, पूर्वरात्रिक , — ,, ,, वैरात्रिक , — ,, ,,

#### ५. प्रत्याख्यान थारणकी अपेक्षा

भोजन सम्बन्धी '-ल० सिद्ध भक्ति।

उपनास सम्बन्धी = यदि स्वयं करे तो — ल० सिद्ध भक्ति। यदि आचार्यके सन्धः करे तो — सिद्ध व योगि भक्ति।

मंगल गोचर बृहत् प्रत्यारुयान किया'—सिद्ध व योगि भक्ति । (प्रत्या-रुयान ग्रहण )—आचार्य व शान्ति भक्ति ।

#### ६. प्रतिक्रमणकी अपेक्षा

हैवसिक व राजिक प्रतिक्रमणः — सिद्ध-च प्रतिक्रमण-निश्चित चारित्र व चतुर्विशति जिन स्तुति पढे। (विधि नं०१)। सिद्ध-प्रतिक्रमण भक्ति अन्तमें वीर भक्ति तथा चतुर्विशति तीर्थं कर भक्ति (विधि नं०२।

यतिका पाक्षिक, चातुर्मीसिक व सांवत्सारिक प्रतिक्रमण-सिद्ध-प्रतिक्रमण तथा चारित्र प्रतिक्रमणके साथ साथ चारित्र-चतुर्विञ्चति तीर्थंकर भक्ति, चारित्र आलोचना पुरु भक्ति, बडी आलोचना पुरु भक्ति, फिर छोटो आचार्य भक्ति करनी चाहिए (विधि नं०१) (१) केवल शिष्य जनः -- ल० शुत भक्ति, ल० आचार्य भक्ति द्वारा आचार्य वन्दना करें। (२) आचार्य सहित समस्त संघः – वृ० सिद्ध भक्ति, आलोचना सहित बृ० चारित्र भक्ति । (३) केवल आचार्यः— ल० सिद्ध भक्ति, त० योग भक्ति, 'इच्छामि भंते चरित्तायारो तेरह बिहो' इत्यादि देवके समक्ष अपने दोषोंकी आलोचना व प्रायश्चित्त ग्रहण । 'तीन बार पंच महाबत' इत्यादि देवके प्रति गुरु भक्ति । (४) आचार्यः सहित समस्त संध—स॰ सिद्ध भक्ति, स॰ योगि भक्ति तथा प्रायदिचत्त ग्रहण । (१) केवल शिष्य:—स० आचार्य भक्ति द्वारा आचार्य वन्दना । (६) गण्धर बलय, प्रतिक्रमण दण्डक, योरभक्ति, शान्ति जिनकीर्तन सहित चतुर्विशति जिनस्तव, त० चारित्रालोचना युक्त वृ० आचार्य भक्ति, बृ॰ आसोचना युक्त मध्याचार्य भक्ति, ल॰ आलोचना सहित ल० आचार्य भक्ति, समाधि भक्ति।

श्रावक प्रतिक्रमणः — सिद्ध भक्तिः श्रावक प्रतिक्रमण भक्तिः, वीर भक्तिः, चतुर्विशति तीर्थकर भक्तिः, समाधिभक्तिः। कृतिकार्य-अपर नाम क्षत्रिय था-दे० क्षत्रिय।

कृतिधारा—दे० गणित/II/४/२।

कृतिमूल-किसी राशिके Square root को कृतिमूल कहते है -- दे॰ गणित/II/१/७।

कृत्सिका--एक नक्षत्र--दे० नक्षत्र ।

कृत्स्त--- स०सि०/६/१३/२७८/१० कृत्स्तवचनमशेषव्याग्निप्रदर्शनम्। =
सनके साथ व्याप्ति दिखलानेके लिए सूत्रमें 'कृत्स्न' पद रखा है।

कुषिकर्म---दे० सावदा/३।

कृषिव्यवसाय — कुरलकाव्य/१०४/१ नरो गच्छतु कुत्रापि सर्वत्राज्ञम-पेक्षते । तिस्सिद्धिश कृषेस्तस्मात् मुभिक्षेऽपि हिताय सा ।१। = आदमी जहां चाहे घूमे पर अन्तमे अपने भोजनके लिए हलका सहारा लेना ही पड़ेगा । इसलिए हर तरहकी सस्ती होनेपर भी कृषि सर्वोत्तम उद्यम है।

कृष्टि— कृष्टिकरण विधानमें निम्न नामवाली कृष्टियोंका निर्देश प्राप्त होता है - कृष्टि, बादर कृष्टि, सृक्ष्मकृष्टि, पूर्वकृष्टि, अपूर्व-कृष्टि, अधरतमकृष्टि, संग्रहकृष्टि, अन्तर्कृष्टि, पार्श्वकृष्टि, मध्यम खण्ड कृष्टि, साम्प्रतिक कृष्टि, अधन्योत्कृष्ट कृष्टि, धात कृष्टि। इन्होंका कथन यहां क्रमधूर्वक किया जायेगा।

## ३. कृष्टि सामान्य निर्देश

ध. ६/१,१-८,१६/३३/३८२ गुणसेंडि खणंतगुणा लोभादीकोधपच्छिम-पदादो । कम्मस्स य खणुभागे किट्टीए लक्खणं एदं ।३३१ = जधन्य-कृष्टिसे लेकर…अन्तिम उत्कृष्ट कृष्टि तक यथाक्रमसे अनन्तगुणित-गुणश्रेणी हैं। यह कृष्टिका सक्षण हैं।

ल. सा./जी.प्र./२०४/३४४/६ 'कर्शनं कृष्टः कर्मपरमाणुशक्तेस्तन्करणिमत्यर्थः। कृश तन्करणे इति धात्वर्धमाश्चित्य प्रतिपादनात्।
अथवा कृष्यते तन्क्षियते इति कृष्टः प्रतिसमयं पूर्वस्पर्धकजधन्यवर्गणाशक्तरनन्तगुणहीनशक्तिवर्गणाकृष्टिरिति भावार्थः। —कृश तन्नकरणे इस धातु करि 'कर्षणं कृष्टः जो कर्म परमाणुनिकी अनुभाग
शक्तिका घटावना ताका नाम कृष्टि है। अथवा 'कृश्यत इति कृष्टः'
समय-ममय प्रति पूर्व स्पर्धककी जधन्य वर्गणा तै भी अनन्तगुणा
घटता अनुभाग रूप जो वर्गणा ताका नाम कृष्टि है। (गो. जी./
भाषा./१६/१६०/३) (स. सा. ४६० को खत्थानिका)।

क्ष. सा./४६०. कृष्टिकरणका काल अपूर्व स्पर्धक करणसे कुछ कम अन्तर्मुहूर्त प्रमाण है। कृष्टिमें भी संज्वलन चतुष्कके अनुभाग काण्डक व
अनुभाग सत्त्वमें परस्पर अश्वकर्ण रूप अल्पबहुत्व पाइये हैं। तातें
यहाँ कृष्टि सहित अश्वकरण पाइये हैं ऐसा जानना। कृष्टिकरण
कालमें स्थिति बन्धापसरण और स्थिति सत्त्वापसरण भी बराबर
चलता रहता है।

स. सा./४६२-४६४ "संज्वलन चतुष्ककी एक-एक कषायके द्रव्यको अपकर्षण भागाहारका भाग देना, उसमेंसे एक भाग मात्र द्रव्यका ग्रहण
करके कृष्टिकरण किया जाता है ॥४६२॥ इस अपकर्षण किये द्रव्यमें
भी पक्य/अंस० का भाग देय बहुभाग मात्र द्रव्य बादरकृष्टि सम्बन्धी
है। शेष एक भाग पूर्व अपूर्व स्पर्धकिन विषै निक्षेपण करिये (४६६)
द्रव्यकी अपेक्षा विभाग करनेपर एक-एक स्पर्धक विषै अनन्ती वर्गणाएँ हैं जिन्हें बर्गणा रालाका कहते हैं। ताक अनंतवें भागमात्र सर्व
कृष्टिनिका प्रमाण है ॥४६४॥ अनुभागको अपेक्षा विभाग करनेपर एकएक कषाय विषे संग्रहकृष्टि तोन-तीन है, बहुरि एक-एक संग्रहकृष्टि
विषे अन्तरकृष्टि अनन्त है।

तहाँ सबसे नीचे लोभकी (लोभके स्पर्धकोंकी) प्रथम संग्रहकृष्टि है तिस्विषे अन्तरकृष्टि अनन्त है। तात ऊपर लोभकी द्वितीय
संग्रहकृष्टि है तहाँ भी अन्तरकृष्टि अनन्त है। तात ऊपर लोभकी
तृतीय संग्रहकृष्टि है तहाँ भी अन्तरकृष्टि अनन्त है। तात ऊपर
मायाकी प्रथम संग्रहकृष्टि है तहाँ भी अन्तरकृष्टि अनन्त है। इसी
प्रकार ताते ऊपर मायाकी द्वितीय, तृतीय संग्रहकृष्टि व अन्तरकृष्टि है। इसी क्रमसे ऊपर ऊपर मानकी ३ और क्रोधकी ३ संग्रहकृष्टि जानना।

### २. स्पर्धक व कृष्टिमें अन्तर

स. सा./ko?/ भाषा—अपूर्व स्पर्धककरण कालके पश्चात् कृष्टिकरण काल प्रारम्भ होता है। कृष्टि है ते तो प्रतिपद अनन्तगुण अनुभाग लिये है। प्रथम कृष्टिका अनुभाग तै द्वितीयादि कृष्टिनिका अनुभाग अनन्त अनन्तगुणा है। बहुरि स्पर्धक हैं ते प्रतिपद विशेष अधिक अनुभाग निये हैं अर्थात् स्पर्धकनिकरि प्रथम वर्गणा तै द्वितीयादि वर्गणानि विषे कछ् विशेष-विशेष अधिक अनुभाग पाइये है। यादि वर्गणानि विषे कछ् विशेष-विशेष अधिक अनुभाग पाइये है। ऐसे अनुभागका आश्रयकरि कृष्टि अर स्पर्धकके लक्षणोंमें भेद हैं। द्रव्यकी अपेक्षा तो चय घटता क्रम दोअनि विषे ही है। द्रव्यकी पंक्ति-बद्ध रचनाके लिए—दे० स्पर्धक।

#### ३. बादरकृष्टि

क्ष, सा./४६० की उत्थानिका ( लक्षण )— संज्वलम कषायिनके पूर्व अपूर्व स्पर्धक, जैसे—ईंटिनकी पंक्ति होय तैसे अनुभागका एक-एक अविभाग प्रतिच्छेद अधती लीएँ परमाणुनिका समूहरूप जो वर्गणा तिनके समूह रूप हैं। तिनके अनन्तगुणा घटता अनुभाग होनेकर स्थूल-स्थूल खण्ड करिये सो बादर कृष्टिकरण है। बादरकृष्टिकरण विधानके अन्तर्गत संज्वलन चतुष्ककी अन्तरकृष्टि व मंग्रहकृष्टि करता है। द्वितोयादि सम्प्रोंमें अपूर्व व पार्श्वकृष्टि करता है। जिसका विशेष आगे दिया गया है।

## ४. संग्रह व अन्तरकृष्टि

क्ष. सा /४६४-५०० भाषा—एक प्रकार बँधता ( बढता ) गुणाकार रूप जो अन्तरकृष्टि, उनके समूहका नाम संग्रहकृष्टि है ।४१४। कृष्टिनिकै अनुभाग विषे गुणाकारका प्रमाण यावत् एक प्रकार बढता भया तावत सो ही संग्रहकृष्टि कही। बहुरि जहाँ निचली कृष्टि तै फपरली कृष्टिका गुणाकार अन्य प्रकार भया तहाँ तै अन्य संग्रहकृष्टि कही है। प्रत्येक संग्रहकृष्टिके अन्तर्गत प्रथम अन्तर-कृष्टिसे अन्तिम अन्तरकृष्टि पर्यन्त अनुभाग अनन्त अनन्तगुणा है। परन्तु सर्वत्र इस अनस्त गुणकारका प्रमाण समान है, इसे स्वस्थान गुणकार कहते हैं। प्रथम संग्रहकृष्टिके अन्तिम अन्तर-कृष्टिसे द्वितीय संग्रहकृष्टिकी प्रथम अन्तरकृष्टिका अनुभाग अनन्त-गुणा है। यह द्वितीय अनन्त गुणकार पहलेवाले अनन्त गुणकारसे अनन्तगुणा है, यह्वी परस्थान गुणकार है। यह द्वितीय संग्रह कृष्टिकी अन्तिम अन्तरकृष्टिका अनुभाग भी उसकी इस प्रथम अन्तरकृष्टिसे अनन्तगुणा है। इसी प्रकार आगे भी जानना ।४१८। संग्रह कृष्टि विषै जितनी अन्तर कृष्टिका प्रमाण होइ तिहिका नाम संग्रहकृष्टिका आयाम है।४६४। चारों कषायोंकी लोभसे क्रोध पर्यन्त जो १२ संग्रहकृष्टियाँ हैं उनमें प्रथम संग्रहकृष्टिसे अन्तिम संग्रहकृष्टि पर्यन्त पन्य/ अंस० भाग कम करि घटता संग्रहकृष्टि आग्राम जानना ।४१६। नौ कषाय सम्बन्धी सर्वकृष्टि कोधकी संग्रहकृष्टि विषै हो मिला दी गयी है।४६६। क्रोधके उदय सहित श्रेणी चढनेवालेके १२ संग्रह कृष्टि होती है। मानके उदय सहित चढनेवालेके हः मायावालेके ६ः और लोभवालेके केवल ३ ही संग्रहकृष्टि होती है, अयोकि उनसे पूर्व पूर्वकी कृष्टियाँ १४१

कृष्टि

अपनेसे अगलियोमें संक्रमण कर दी गयी हैं १४६७। अनुभागकी अपेक्षा १२ संग्रह कृष्टियोमें लोभकी प्रथम अन्तरकृष्टिसे क्रोधकी अन्तिम अन्तरकृष्टि पर्यन्त अनन्त गुणित क्रमसे (अन्तरकृष्टिका गुणकार है स्वस्थान गुणकार है और संग्रहकृष्टिका गुणकार परस्थान गुणकार है जो स्वस्थान गुणकारसे अनन्तगुणा है—(दे० आगे कृष्ट्यन्तर) अनुभाग बदता बदता हो है ।४६६। द्रव्यको अपेक्षा विभाग करनेपर क्रम उत्तरा हो जाता है। तोभको जघन्य कृष्टिके द्रव्यतें लगाय क्रोधकी उत्कृष्टकृष्टिका द्रव्य पर्यन्त (चय हानि) हीन क्रम लिये द्रव्य दीजिये।६००।

#### ५. कृष्ट्यन्तर

क्ष.सा./४६६/भाषा—संज्वलन चतुष्ककी १२ संग्रह कृष्टियाँ हैं। इन १२ की पंक्तिके मध्यमें ११ अन्तराल है। प्रत्येक अन्तरालका कारण परस्थान गुणकार है। एक संग्रहकृष्टिकी सर्व अन्तर कृष्टियाँ सर्वत्र एक गुणकार-से गुणित है। यह स्वस्थान गुणकार है। प्रथम संग्रहकृष्टिकी अन्तिम अन्तरकृष्टिसे द्वितीय संग्रहकृष्टिको प्रथम अन्तरकृष्टिका अनुभाग अनन्त- गुणा है। यह गुणकार पहलेबाले स्वस्थान गुणकारसे अनन्तगुणा है। यहो परस्थान गुणकार है। स्वस्थान गुणकारसे अन्तरकृष्टियोका अन्तर प्राप्त होता है और परस्थान गुणकारसे संग्रहकृष्टिका अन्तर प्राप्त होता है। कारणमें कार्यका उपचार करके गुणकारका नाम ही अन्तर है। जैते अन्तराल होइ तितनी बार गुणकार होइ। तहाँ स्वस्थान गुणकार-निका नाम कृष्ट्यन्तर है और परस्थान गुणकारनिका नाम संग्रह- कृष्ट्यन्तर है।

## ६. पूर्व, अपूर्व, अधस्तन व पाइवेकृष्टि

कृष्टिकरणकी अपेक्षा

 स्त. सा./५०२ भाषा — पूर्व समय विषे जे पूर्वोक्त कृष्टि करी थी (दे० संग्रहकृष्टि व अन्तरकृष्टि) तिनि विषै १२ संग्रहकृष्टिनिकी जे जधन्य (अन्तर) कृष्टि, तिनतै (भी) अनन्तगुणा घटता अनुभाग लिये, (ताके) नीचे कैतीक नवीन कृष्टि अपूर्व शक्ति लिये युक्त करिए है। याही तै इसका नाम अधुस्तन कृष्टि जानना । भावार्थ-जो पहलेसे प्राप्त न हो बल्कि नवीन की जाये उसे अपूर्व कहते है। कृष्टिकरण कालके प्रथम समयमें जो कृष्टियाँ की गयीं वे तो पूर्वकृष्टि हैं। परन्तु द्वितीय समग्रमें जो कृष्टि की गर्थी वे अपूर्वकृष्टि हैं, क्योंकि इनमें प्राप्त जो उरकृष्ट अनुभाग है वह पूर्व कृष्टियोके जघन्य अनुभागसे भी अनन्तगुणा घटता है। अपूर्व अनु-भागके कारण इसका नाम अपूर्वकृष्टि है और पूर्वकी जबन्य कृष्टिके नीचे बनायी जानेके कारण इसका नाम अधस्तनकृष्टि है । पूर्व समय विषै करी जो कृष्टि. तिनिके समान ही अनुभाग लिये जो नवीन कृष्टि, द्वितीयादि समयोंमें की जाती है वे पार्श्वकृष्टि कहलाती हैं, क्यों कि समान होने के कारण पंक्ति विषे, पूर्वकृष्टिके पार्श्वमें ही उनका स्थान है।

### ७. अधस्तन व उपरितन कृष्टि

कृष्टि वेदनकी अपेक्षा

क्ष-सा./१११/भाषा—प्रथम द्वितीयादि कृष्टि तिनको निचलीकृष्टि कहिये।
बहुरि अन्त, उपान्त आदि जो कृष्टि तिनिको ऊपरली कृष्टि कहिये।
क्योंकि कृष्टिकरणसे कृष्टिवेदनका क्रम उत्तरा है। वृष्टिकरणमें अधिक अनुभाग युक्त ऊपरली कृष्टियोंके नीचेहीन अनुभाग युक्त नवीच-नवीन कृष्टियाँ रची जाती हैं। इसलिए प्रथमादि कृष्टियाँ ऊपरली और अन्त उपान्त कृष्टियाँ निचली कहलाती हैं। उदयके समय निचले निषेकोंका उदय पहले आता है और ऊपरलोका बादमें। इसलिए अधिक अनुभाग युक्त प्रथमादि कृष्टिये नीचे रखी जाती हैं, और धीन अनुभाग युक्त आगेकी कृष्टिये ऊपर। अतः वही प्रथमादि ऊपर वाली कृष्टियें यहाँ नीचे बाली हो जाती है और नीचे बाली कृष्टियें ऊपरवाली बन जाती है।

#### ८. कृष्टिकरण विधानमें अपकृष्ट द्रव्यका विभाजन

- १. कृष्टि द्रव्यः —क्ष.सा./५०३/ भाषा—द्वितीयादि समयनिविषे समय समय प्रति असर्व्यात गुणा द्रव्यको पूर्व अपूर्व स्पर्धक सम्बन्धी द्रव्यते अपकर्षण करे है। उसमेसे कुछ द्रव्य तो पूर्व अपूर्व स्पर्धक को ही देवे है और शेष द्रव्यकी कृष्टियें करता है। इस द्रव्यकी कृष्टि सम्बन्धी द्रव्य कहते है। इस द्रव्यमें चार विभाग होते हैं —अधस्तन शीर्ष द्रव्य, अधस्तन कृष्टि द्रव्य, मध्य खण्ड द्रव्य, उभय द्रव्य विशेष।
- २. अधस्तन शीर्ष द्रञ्यः पूर्व पूर्व समय विषेकिर कृष्टि तिनि विषे प्रथम कृष्टिते तगाय (द्रव्य प्रमाणका) विशेष घटता कम है। सो पूर्व पूर्व कृष्टिनिको आदि कृष्टि समान करनेके अर्थ घटे विशेषनिका द्रव्यमात्र जो द्रव्य तहां पूर्व कृष्टियोमें दीजिए वह अधस्तन शीर्ष विशेष द्रव्य है।
- 3. अधस्तन कृष्टि द्रव्य'—अपूर्व कृष्टियोंके द्रव्यको भी पूर्व कृष्टियोंकी आदि कृष्टिकं समान करनेके अर्थ जो द्रव्य दिया सो अधस्तन कृष्टि द्रव्य है।
- ४. उभय द्रव्य विशेष:— पूर्व पूर्व कृष्टियोंको समान कर तेनेके पश्चात् अन उनमें स्पर्धकोकी भॉति पुनः नया विशेष हानि उत्पन्न करनेके अर्थ को द्रव्य पूर्व व अपूर्व दोनों कृष्टियोंको दिया उसे उभग्र द्रव्य विशेष कहते हैं।
- ५. मध्य खण्ड द्रव्य'—इन तीनोंकी जुदा किये अवशेष जो द्रव्य रहा ताको सर्व कृष्टिनि विषे समानरूप दीजिए, ताकी मध्यखण्ड द्रव्य कहते हैं।

इस प्रकारके द्रव्य विभाजनमें २३ उष्ट्रकूट रचना होती है।

### ९. उष्ट्र कूट रचना

क्ष.सा./१०१/भाषा—जैसे ऊँटकी पीठ पिछाडो ती ऊँची और मध्य बिषै नीची और आगे ऊँची और नीची हो है तैसे इहां (कृष्टियोंमें अपकृष्ट द्रव्यका विभाजन करनेके क्रममें) पहले नवीन (अपूर्व) जधन्य कृष्टि विषै बहुत, बहुरि द्वितीयादि नबीन कृष्टिनि विषै क्रमते घटता द्रव्य दे हैं। आगे पुरातन (पूर्व) कृष्टिनि विषै अधस्तन शीर्ष विशेष द्रव्य कर बँधता और अधस्तन कृष्टि द्रव्य अथवा उभय द्रव्य विशेषकरि घटता द्रव्य दीजिये है। तात देयमान द्रव्यविषै २३ उष्ट्रक्ट रचना हो है। (चारों कषायों में प्रत्येककी तीन इस प्रकार पूर्व कृष्टि १२ प्रथम संग्रहके बिना नवीन संग्रह कृष्टि ११)।

#### १०. इक्यमान द्रव्य

क्ष,सा./४०४/ भाषा—नवीन खपूर्व कृष्टि विषै तौ विवक्षित समय विषै दिया गया देय दव्य ही दश्यपान है, क्योंकि, इससे पहले अन्य द्रव्य तहाँ दिया ही नहीं गया है, और पुरातन कृष्टिनिविषे पूर्व समयनिविषे दिया द्रव्य और विवक्षित समय विषै दिया द्रव्य मिलाये दश्यमान द्रव्य हो है।

### ११. स्थिति बम्धापसरण व स्थिति सस्वापसरण

क्ष.सा /५०६-५०७/भाषा-अश्वकर्ण कालके अन्तिम समय संज्वलन चतुष्क का स्थिति बन्ध आठ वर्ष प्रमाण था । अब कृष्टिकरणके अन्तर्मृहूर्दकास पर्यन्त बराबर स्थिति बन्धापसरण होते रहनेके कारण वह घटकर इसके अन्तिम समयमें केवल अन्तर्मृहूर्त अधिक चार वर्ष प्रमाण रह गया। और अवशेष कर्मोंकी स्थिति संख्यात हजार वर्ष मात्र है। मोहनीयका स्थिति सत्त्व पहिले संख्यात हजार वर्ष मात्र था जो अब घट कर अन्तर्मृहूर्त अधिक आठ वर्ष मात्र रहा। शेष तीन घातियाका संख्यात हजार वर्ष और अघातियाका असंख्यात हजार वर्ष मात्र रहा।

#### १२. संक्रमण

- क्ष.सा./११२/ भाषा--- नवक समय प्रवद्ध तथा उच्छिष्टावली मात्र निषेकों-को छोड़कर अन्य सर्व निषेक कृष्टिकरण कालके अन्त समय विषे ही कृष्टि रूप परिणमे हैं।
- क्ष. सा./११२/ भाषा—अन्त समय पर्यन्त कृष्टियोके दृश्यमान द्रव्यकी चय हानि क्रम युक्त एक गोपुच्छा और स्पर्धकिनकी भिन्नचय हानि क्रम युक्त दूसरी गोपुच्छा है। परन्तु कृष्टिकालकी समाप्तताके अनन्तर सर्व ही द्रव्य कृष्टि रूप परिणमै एक गोपुच्छा हो है।

#### १३. घातकृष्टि

क्ष.सा /५२३/ भाषा---जिन कृष्टिनिका नादा किया तिनका नाम घात कृष्टि है।

## १४. कृष्टि वेदनका लक्षण व काल

- श्.सा./११०-१११/भाषा--कृष्टिकरण काल पर्यन्त क्षपक. पूर्व, अपूर्व स्पर्धकिनिके ही उदयको भोगता है परन्तु इन नवीन उत्पन्न की हुई कृष्टिनिको नहीं भोगता। अर्थात् कृष्टिकरण काल पर्यन्त कृष्टियोंका उदय नहीं आता। कृष्टिकरण कालके समाप्त हो जानेके अनन्तर कृष्टि वेदन काल आता है, तिस काल विषे तिष्ठिति कृष्टिनिकौ प्रथम स्थितिके निषैकिन विषे प्राप्त करि भोगवे है। तिस भोगवे ही का नाम कृष्टि वेदन है। इसका काल भी अन्तर्सु हुर्त प्रमाण है।
- स.सा./११३/भाषा—कृष्टिकरणकी अपेक्षा वेदनमें उल्टा क्रम है वहाँ पहले लोभकी और फिर माया, मान व कोधकी कृष्टि की गयी थी। परन्तु यहाँ पहले कोधकी, फिर मानकी, फिर मायाकी, और फिर लोभकी कृष्टिका वेदन होनेका क्रम है। (ल.सा./११३) कृष्टिकरणमें तीन संग्रह कृष्टियोंमेंसे वहाँ जो अन्तिम कृष्टि थी वह यहाँ प्रथम कृष्टि है और वहाँ जो प्रथम कृष्टि थी वह यहाँ अन्तिम कृष्टि है, क्योंकि पहले अधिक अनुभाग गुक्त कृष्टिका उदय होता है पीछे हीन हीन का।

## १५. कोधकी प्रथम कृष्टि वेदन

- क्ष.सा./११४-१११/भाषा--अब तक अश्वकर्ण रूप अनुभागका काण्डक घाउँ करता था. अब समय प्रतिसमय अनन्तगुणा घटता अनुभाग होकर अपवर्तना करें है। नवीन कृष्टियोका जो बन्ध होता है वह भी पहिलेसे अनन्तगुणा घात अनुभाग युक्त होता है।
- क्ष.सा /११५/भाषा क्रोधकी कृष्टिके उदय कालमें मानादिकी कृष्टिका उदय नहीं होय है।
- स.सा./११८/भाषा--प्रतिसमय बन्ध व उदय विषे अनुभागका घटना हो है।
- क्ष.सा / १२२-१२६/भाषा— अन्य कृष्टियों में संक्रमण करके कृष्टियोंका अनुसमयापवर्तना घात करता है।
- क्ष.सा./४२७-४२८/भाषा--कृष्टिकरणवत् मध्यखण्डादिक द्रवय देनेकरि पुन' सर्व कृष्टियोंको एक गोपुच्छाकार करता है।
- क्ष.सा./१२१-१२१/ भाषा—संक्रमण द्रव्य तथा नवीन बन्धे द्रव्यमें यहाँ भी कृष्टिकरणवत् नवीन संग्रह व अन्तरकृष्ट अथवा पूर्व व अपूर्व कृष्टियोंकी रचना करता है। तहाँ इन नवीन कृष्टियोमें कुछ तो

- पहलो कृष्टियोंके नीचे चनती है और कुछ पहले वाली पंक्तियोंके अन्तराहोंमें बनती है।
- क्ष.सा./५३६-५३८/भाषा-पूर्व, अपूर्व कृष्टियोके द्रव्यका अपकर्षण द्वारा घात करता है।
- क्ष.सा./१३१-१४० भाषा—कोध कृष्टिबेदनके पहले समयमें ही स्थिति-बन्धापसरण व स्थितिसत्त्वासरण द्वारा पूर्वके स्थितिबन्ध व स्थिति-सत्त्वको घटाता है। तहाँ संज्वलन चतुष्कका स्थितिबन्ध ४ वर्षसे घटकर ३ मास १० दिन रहता है। शेष घातीका स्थितिबन्ध संख्यात हजार वर्षसे घटकर अन्तर्मु हुर्त घात दशवर्षमात्र रहता है और अघाती कर्मोका स्थितिबन्ध पहिलेसे संख्यातगुणा घटता संख्यात हजार वर्ष प्रमाण रहा। स्थितिसत्त्व भी घातिया का संख्यात हजार और अघातियाका असंख्यात हजार वर्ष मात्र रहा।
- क्ष सा / १४१-१४३/भाषा -- क्रोधकृष्टि वेदनके द्वितीयादि समयोंमें भी पूर्ववत कृष्टिकात व नवीन कृष्टिकरण, तथा स्थितिबन्धापसरण आदि जानने।
- क्ष.सा./५४४-५५४/भाषा--कोधकी द्वितीयादि कृष्टियोंके वेदनाका भी विधान पूर्व बद्द ही जानना ।

# १६. मान, माया व लोमका कृष्टिवेदन

- क्ष.सा./१११-१६२/भाषा--भान व मायाकी ६ कृष्टियोंका वेदन भ क्रोधवत् जानना।
- क्ष.सा./६६२-६६४/ भाषा--क्रोधक्की प्रथम संग्रहकृष्टिके वेदन कालमें उसकी द्वितीय व तृतीय संग्रहकृष्टिसे द्रव्यका अपकर्षणकर लोभकी सुक्ष्म कृष्टि करें है।
  - इस समय केवल संज्वलन लोभका स्थितिबंध हो है। उसका स्थितिबन्ध व स्थितिसन्त यहाँ आकर केवल अन्तमु हुर्त प्रमाण रोष रह जाता है। तीन घातियानिका स्थितिबन्ध पृथक्त दिन और स्थिति सत्त संख्यात हजार वर्ष मात्र रहता है। अघातिया प्रकृतियोका स्थितिबन्ध पृथक्त वर्ष और स्थितिसन्त यथायोग्य असंख्यात वर्ष मात्र है।
- क्ष.सा./१७६-१८१/ भाषा—लोभकी द्वितीय संग्रह कृष्टिकी प्रथम स्थिति विषे समय अधिक आवली अवशेष रहे अनिवृत्तिकरणका अन्त समय हो है। तहाँ लोभका जघन्य स्थिति बन्ध व सत्त्व अन्तर्मुहूर्त मात्र है। यहाँ मोह बन्धकी व्युव्छित्ति भई। तीन बातियाका स्थितिबन्ध एक दिनसे कुछ कम रहा। और सन्त्व यथायोग्य संख्यात हजार वर्ष रहा। तीन अघातियाका (आयुके बिना) स्थिति सन्त्व यथा योग्य असंख्यात वर्ष मात्र रहा।
- क्ष.सा /१८२/भाषा—अनिवृत्तिकरणका अन्त समयके अनन्तर सृक्ष्म कृष्टि-को वेदता हुआ सुक्ष्म साम्पराय गुणस्थानको प्राप्त होता है।

## १७. सूक्ष्म कृष्टि

- स सा./४६० की उत्थानिका ( सक्षण )—सज्यस्त कषायानके स्पर्धकों-की जो बादर कृष्टियें; उनमेसे प्रत्येक कृष्टि रूप स्थूसबंडका अनन्त गुणा घटता अनुभाग करि सूक्ष्म-सूक्ष्म खण्ड करिये जो सूक्ष्म कृष्टि-करण है।
- स्.सा./६६१-६६१/भाषा अनिवृत्तिकरणके लोभकी प्रथम संग्रह कृष्टिके वेदन कालमें उसकी द्वितीय व तृतीय संग्रहकृष्टिसे द्रव्यको अपकर्षण करि लोभकी नवीन सूक्ष्मकृष्टि करें है, जिसका अवस्थान लोभकी तृतीय बादर संग्रह कृष्टिके नीचे है। सो इसका अनुभाग उस बादर कृष्टिसे अनन्तगुणा घटता है। और जघन्यसे उत्कृष्ट पर्यन्त अनन्त-गुणा अनुभाग लिये है।
- क्ष.सा /४६१-४०१/भाषा तहाँ हो द्वितीयादि समयविषे अपूर्व सूक्ष्म कृष्टियोंकी रचना करता है। प्रति समय मूक्ष्मकृष्टिको दिया गया द्रव्य

असंख्यात गुणा है। तदनन्तर इन नवीन रचित कृष्टियों में अपकृष्ट द्रञ्य देने करि यथायोग्य घट-बढ़ करके उसकी विशेष हानिक्रम रूप एक गोपुच्छा बनाता है।

क्ष.सा /५७६/भाषा—अनिवृत्तिकरण कालके अन्तिम समयमे लोभकी तृतीय संग्रहकृष्टिका तो सारा द्रव्य सूक्ष्मकृष्टि रूप परिणम चुका है और द्वितीय संग्रहकृष्टिमें केवल समय अधिक उच्छिष्टावली मात्र निषेक शेष है। अन्य सर्व द्रव्य सूक्ष्मकृष्टि रूप परिणमा है।

क्ष.सा./१८२/भाषा—अनिवृत्तिकरणका अन्त समयके अनन्तर सूक्ष्मकृष्टि-को बेदता हुआ सूक्ष्मसाम्पराय गुणस्थानको प्राप्त होता है। तहां सूक्ष्म कृष्टि विषे प्राप्त मोहके सर्व द्रव्यका अपकर्षण कर गुणश्रेणी करें है।

स.सा./११७/भाषा—मोहका अन्तिम काण्डकका घात हो जानेके परचार जो मोहकी स्थितिविशेष रही, ता प्रमाण ही अत्र सूक्ष्मसाम्परायका काल भी शेष रहा, क्योंकि एक एक निषेकको अनुभवता हुआ उनका अन्त करता है। इस प्रकार सूक्ष्म साम्परायके अन्त समयको प्राप्त होता है।

क्ष.सा./१६८-६००/भाषा — यहाँ आकर सर्व कर्मोंका जघन्य स्थितिबन्ध होता है। तोन घातियाका स्थिति सत्त्व अन्तर्मुहूर्त मात्र रहा है। मोहका स्थिति सत्त्व क्षयके सन्मुख है। अवातियाका स्थिति सत्त्व असंख्यात वर्ष मात्र है। याके अनन्तर क्षीणकषाय गुणस्थानमें प्रवेश करे है।

#### १९. साम्प्रतिक कृष्टि

क्ष.सा./४१६/भाषा — साम्प्रतिक कहिए वर्तमान उत्तर समय सम्बन्धी अन्त को कैंवल उदयह्मप उत्कृष्ट कृष्टि हो है।

### २०. जघन्योत्ऋष्ट कृष्टि

क्ष.सा./६२१/भाषा—जै सर्व तै स्तोक अनुभाग लिये प्रथम कृष्टि सो जघन्य कृष्टि कहिये। सर्व तै अधिक अनुभाग लिये अन्तकृष्टि सो उत्कृष्ट कृष्टि हो है।

किण —ह.पु./सर्ग/श्लोक "पूर्वके चौथे भवमे अमृतरसायन नामक मांस पाचक थे (३३/१५१)। फिर तोसरे भवमें तोसरे नरकमें गये (३३/१५८) फिर पूर्वके भवमें तोसरे नरकमें गये (३३/१५८) फिर पूर्वके भवमें निर्नामिक राजपुत्र हुए (३३/१४४)। वर्तमान भवमें अमुदेवके पुत्र थे (३६/१६)। नन्दगोपके घर पालन हुआ (३६/२६)। कंसके द्वारा छलसे बुलाया जाने पर (३६/७६) इन्होंने मक्षमुद्धमें कंस को मार दिया (४१/१८)। रुक्मिणीका हरण किया (४२/७४) तथा खन्य अनेकों कन्याएँ विवाह कर (४४ सर्ग) अनेकों पुत्रोंको जन्म दिया (४९/१८)। महाभारतके युद्धमें पाण्डवोंका पक्ष लिया। तथा जरासंघको मार कर (६२/६३) नवमें नारायणके रूपमें प्रसिद्ध हुए (६३/१७) अन्तमे भगवान् नेमिनाथकी भविष्यवाणीके अनुसार (६५/१३) द्वारकाका विनाश हुआ (६१/४५) और ये उत्तम भावनाओंका चिन्तवन करते, जरत्कुमारके तीरसे मरकर नरकमें गये (६१/२३)। विशेष दे० शलाकापुरुष। भावि चौबीसोमें निर्मल नामके सोलहवें तीर्थं कर होंगे। —दे० तीर्थं कर/६।

कृष्ण गंदा — अ.प./प्र. १४१ A. N. up & H. L. यह हरमुकुटं पर्वतकी प्रसिद्ध गगावल भीलसे निकलती है। कश्मीरमें बहती है। हसे आज भो वहाँके लोग गंगाका उद्दगम मानते हैं। इस गंगाके रेत-में सोना भी पाया जाता है, इसी लिए इसका नाम गांगेय है। इस नदीका नाम जम्बू भी है। जम्बू नदीसे निकलनेके कारण सोनेको जम्बूनद कहा जाता है।

कृष्णदास-म.पु./प्र. २० पं० पत्रालाल-आप ब्रह्मचारी थे। कृति-मुनिसुब्रत नाथ पुराण, विमल पुराण। समय-वि. १६७४-ई० १६१७। ग्रथका रचना काल वि० १६८१ (ती./४/४४)।

#### कृष्णपंचमी व्रत---

वर्द्ध मान पुराण/१ कुल समय = १ वर्ष; उपवास १। व्रतिविधान संग्रह/१०१ विधिः --पाँच वर्ष तक प्रतिवर्ष उपेष्ठकृष्णा १ की उपवास करे। जाप्य --नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाप।

कृष्णमति—भूतकालीन बीसवें तीर्थं कर —दे० तीर्थं कर/६।

**कृष्णराज—**१, ह.पु./६६/४२-४३; (ह.पु./प्र.४ पं० पन्नालाख) (स्या-द्वाद सिद्धि/प्र./२४ पं० दरवारी लाल ) दक्षिण लाट देशके राजा श्री-वल्लभके पिता थे। आपका नाम कृष्णराज प्रथम था। आपके दो पुत्र थे-धीवल्लभ और ध्वराज। आपका राज्य लाट देशमें था तथा रात्रु भयंकरको उपाधि श्राप्त थी। बड़े पराक्रमी थे। आचार्य पुष्यसैनके समकालीन थे। गोविन्द प्रथम आपका दूसरा नाम था। समय---श ६७५-६९४; ई० ७५६-७७२ आता है। विशेष दे० इतिहास ३/४ । २. कृष्णराज प्रथमके पुत्र अनुवराजके राज्य पर आसीन होनेके कारण राजा अकालवर्षका हो नाम कृष्णराज द्वितीय था (दे० अकाल-वर्ष) विशेष दे० इतिहास/३/४। ३. यशस्तिसक/प्र. २० पं० भ्रुन्दर लाल-राष्ट्रकूट देशका राठौर वंदी राजा था । कृष्णराज द्वि०(अकाल-वर्ष ) का पुत्र था। इसलिए यह कृष्णराज तृतीय कहलाया। अकाल-वर्ष तृतीयको हो अमोधवर्ष तृतीय भी कहते हैं। (विशेष दे० इति-हास/३/४) यशस्तिलक चम्पूके कर्ता सोमदेव सुरिके समकालीन थे। समय--वि० १००२-१०२६ (ई० ६४५-१७२) अकालवर्षके अनुसार (ई० ६१२–६७२ ) आना चाहिए ।

**कृष्णलेश्या**--दे० लेश्या।

कृष्णवर्मी — समय — नि॰ ६२३ (ई॰ ४६६) (द.सा./प्र.१८ प्रेमीजी) (Royal Asiatic Society Bombay Journal Vol. 12 के आधार पर)

कृष्ण वर्मा-आर्यखण्डकी एक नदी -दे० मनुष्य/४।

केंद्रवर्ती यृत—-Initial Circle, Central Core (ध,/पु. ६/-प्र २७)

केंक्य १ पंजाब प्रान्तकी वितस्ता (जेहलुम) और चन्द्रभागा (चिनाव) निद्योका अन्तरालवर्ती प्रदेश। इसकी राजधानी गिरिवज्ज (जलालपुर) थी। (म.पु/प्र.४० पं० पन्नालाल); २. भरत क्षेत्र आर्यालण्डका एक देश। अपरनाम कैकेस था। —दे० मनुष्य/४।

केक्यो --- प.पु./सर्ग/श्लोक--- शुभमति राजाकी पुत्री (२४/४) राजा दशरथकी रानी (२४/१२) व भरतकी माता थी। (२४/३५)। पुत्रके वियोगसे दुखित होकर दीक्षा ग्रहण कर ली (०६/२४)।

केतवा-भरत क्षेत्र आर्यखण्डकी एक नदी -दे० मनुष्य/४।

**कें तुं**—एक ग्रह —दे० ग्रह।

केतुभद्र - कुरुवंशी था। कलिंग देशका राजा था। कलिंग राजका संस्थापक था। महाभारत युद्धमें इसने नड़ा पराक्रम दिखाया था। समय—ई० पू० १४६०। (खारवेलकी हाथी गुफाका शिलालेख उडीसा।)

केतुमति-प.पु./१५/६-८ हनुमानकी दादी थी।

केतुमाल - १, विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर - दे० विद्या-धर । २. नै निट्रया और एरियाना प्रदेश ही चतु द्वीपी भूगोत्तका केतु-मात द्वीप है। (ज.प./प्र. १४० A.N. up. & H.L.)

₹

3

8

९

щ

3

करल - १. कृष्णाऔर तुङ्गभद्राके दक्षिणमें विद्यमान भूमाण, जो आज-कल मद्रासके अन्तर्गत है। पाण्ड्रच केरल और सतीपुत्र नामसे प्रसिद्ध है। २. मध्य आर्यस्वण्डका एक देश —दे० मनुष्य/४।

केवल मो.पा./टो./६/३०८/१३ केवलोऽसहायः केवलशानमयो वा के परम्रक्षिनि निज्यसुद्धकुद्ध कस्वभावे आत्मनि वलमनन्तवीर्य यस्य स् भवति केवलः, अथवा केवते सेवते निजारमिन एकलोलीभावेन तिष्ठ-तीति केवलः । केवलका अर्थ असहाय या केवलज्ञानमय है। अथवा 'क' का अर्थ परमहा या शुद्ध बुद्धरूप एक स्वभाववाला आत्मा है उसमें है बल अर्थात् अनन्तवीर्य जिसके। अथवा जो केवते अर्थात् सेवन करता है—अपनी आत्मामे एकलोलीभावसे रहता है वह केवल है।

केयलज्ञान — जीवन्युक्त योगियोंका एक निर्विकरण अतीन्द्रिय अतिशय ज्ञान है जो जिना इच्छा व बुद्धिके प्रयोगके सर्वांगसे सर्व-कात व क्षेत्र सम्बन्धी सर्व पदार्थोंको हस्तामलकवत टंकोल्कीर्ण प्रत्यक्ष देखता है। इसीके कारण वह योगी सर्वज्ञ कहाते है। स्व व पर ग्राही होनेके कारण इसमें भो ज्ञानका सामान्य लक्षण घटित होता है। यह ज्ञानका स्वाभाविक व शुद्ध परिणमन है।

## केवछज्ञान निर्देश

9

٤

\*

- केवरुशानका व्युत्पत्ति अर्थ ।
- २ केवलशान निर्पेक्ष व असहाय है।
- केवलज्ञानमें विकल्पका कथंचित सद्भाव।—दे० विकल्प
- ३ केवलशान एक ही प्रकारका है।
- ४ | केवलज्ञान गुण नहीं पर्याय है।
  - ा केवलज्ञान भी ज्ञान सामान्यका अंश है।

—दे० ज्ञान/I/४/१-२

- ५ | यह मोह व ज्ञानावरणीयके क्षयसे उत्पन्न होता है।
- ६ केवलज्ञान निर्देशका मतार्थ।
- केंबलज्ञान क्थंचित परिणामी है ।—दे० केंबलज्ञान/६/३
- केवलज्ञानमें झुद्ध परिणमन होता है।—दे० परिणमन
- 🗱 यह शुद्धात्मोंमें ही उत्पन्न होता है।
  - —दे**० केवल**ञ्चान/६/ई ।
- सभी मार्गणास्थानोंमें आयके अनुसार ही न्यय।
  - —दे० मार्गणा ।
- तीसरे व चौथे कालमें ही होना संभव है।
  - --दे० मोक्ष/४/३।
- केवलशान विषयक गुणस्थान, मार्गणास्थान, व जीवसमास
   आदिके स्वामित्व विषयक २० प्ररूपणार्थ दे० सत्।
- केवल्झान विषयक सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल्,
  - अन्तर, भाव व अल्पबहुत्व —दे० वह वह नाम ।
- केवल्झान निसर्गज नहीं होता —दे० अधिगम /१०
- २ | केवलज्ञानकी विचित्रता
- १ सर्वको जानता हुआ भी व्याकुरु नहीं होता।
- २ | सर्वांगसे जानता है।

- भतिबिम्बवत् जानता है।
- ४ टंबोत्कीर्णवत जानता है।
- ५ अक्रमरूपसे युगपत् एकक्षणमें जानता है।
- ६ | तात्कालिकत्रत् जानता है।
  - सर्वदेशोंको पृथक् पृथक् जानता है।

## केवकज्ञानको सर्वप्राहकता

- १ सब कुछ जानता है।
- २ समस्त लोकालोकको जानता है।
- ३ सम्पूर्ण द्रव्य क्षेत्र कारू भावको जानता है।
- ४ | सर्व द्रव्यों व उनकी पर्यायोंको जानता है।
- ५ विकाली पर्यायोंको जानता है।
- ६ । सद्भूत व असद्भूत सब पर्यायोंको जानता है।
- \* । अनन्त व असंख्यातको जानता है —दे० जनन्त/२/४.५।
- ७ | प्रयोजनमृत व अपयोजनमृत सबको जानता है।
- ८ इससे भी अनंतगुणा जाननेको समर्थ है।
- ९ | इसे समर्थ न माने सो अज्ञानी है।
  - केवलज्ञान ज्ञानसामान्यके बराबर है।

—दे० ज्ञान/I/४ ।

## केवलज्ञानकी सिद्धिमें हेतु

- १ | यदि सर्वंको न जाने तो एकको भी नहीं जान सकता।
- २ | यदि त्रिकालको न जाने तो इसकी दिव्यता ही क्या।
- ३ अपरिमित विषय ही तो इसका माहातम्य है।
- 😮 सर्वेशत्वका अभाववादी क्या स्वयं सर्वेश है ?
- 😼 🗍 बाधक प्रमाणका अभाव होनेसे सर्वेज्ञत्व सिद्ध है।
- ६ | अतिशय यूज्य होनेसे सर्वशत्र सिद्ध है।
  - े केवलज्ञानका अश सर्वप्रत्यक्ष होनेसे यह सिद्ध है!
- \* ं मति आदि ज्ञान केवलज्ञानके अंश है।
  - —दे० ज्ञान/⊺/४।
  - सक्सादि पदार्थ प्रमेथ होनेसे सर्वशत्व सिद्ध है।
  - कर्मी व दोषोंका अभाव होनेसे सर्वज्ञत्व सिद्ध है।
- \* | कर्मों का अभाव सम्भव है । —दे० मोक्ष/६।
  - रागादि दोषोंका अभाव सम्भव है। —दे० राग/१।

## केवळज्ञान विषयक शंका समाधान

- १ वित्रलशान असहाय कैसे है १
- २ विनष्ट व अनुत्पन्न पदार्थों का ज्ञान कैसे सम्भव है ?
  - अपरिणामी केवलशान परिणामी पदार्थोंको कैसे जान सकता है ?
  - 🚽 अनादि व अनन्त शानगम्य कैसे हो १ दे० अनंत/२।
- 😮 । केवलशानीको प्रश्न सुननेकी क्या आवश्यकता ?
  - केवलज्ञानको प्रत्यक्षता सम्बन्धी शकाएँ —दे० प्रत्यक्ष ।
- ५ | सर्वेज्ञत्वके साथ वक्तृत्वका विरोध नहीं है।

For Private & Personal Use Only

- ६ | अईंन्तोंको ही क्यों हो, अन्यको क्यों नहीं।
- ७ सर्वज्ञत्व जाननेका प्रयोजन ।

### ६ | केवळज्ञानका स्वपरप्रकाशकपना

- १ निश्चयसे स्वको और व्यवहारसे परको जानता है।
- २ विश्चयसे परको न ज्ञाननेका तात्पर्य उपयोगका परके साथ तन्मय न होना है।
- अात्मा ज्ञेयके साथ नहीं पर ज्ञेयाकारके साथ तन्मय
   होता है।
- ४ आत्मा श्रेयरूप नहीं पर श्रेयाकाररूपसे अवश्य परिणमन करता है।
- प् । ज्ञानाकार व श्रेयाकारका अर्थ ।
- ह् वास्तवमें श्रेयाकारोंसे प्रतिबिम्बित निज आत्माको देखते हैं।
- श्रेयाकारमें श्रेयका उपचार करके श्रेयको जाना कहा
   जाता है।
- ८ छद्मस्थ मी निश्चयसे स्वको और व्यवहारसे परको जानते है।
- ह केवलज्ञानके स्वपर्मकाशकपनेका समन्वय ।
- श्वान और दर्शन स्वभावी आत्मा ही वास्तवमें स्वपर
   प्रकाशी है।
   चे० दर्शन/२/६।
- यदि एकको नहीं जानता तो सर्वको भी नहीं जानता
   —दे० श्रुतकेवलो

# १. केवलज्ञान निर्देश

## १. केवलज्ञानका ब्युत्पत्ति अर्थ

स. सि /१/१/१४/६ बाह्येनाध्यन्तरेण च तपसा यदर्थ मर्थिनो मार्ग केवनते सेवन्ते तत्केवसम्। = अर्थीजन जिसके लिए बाह्य और अध्यन्तर तपके द्वारा मार्गका केवन अर्थात् सेवन करते हैं वह केवलज्ञान कहलाता है। (रा. वा./१/१/६/४४-४६) (श्लो. वा ३/१/१/५/५)

## २. केवरुज्ञान निरपेक्ष व असहाय है

- स. सि./१/६/६४/७ असहायमिति वा। == केवल शन्द असहायवाची है, इसलिए असहाय ज्ञानको केवलज्ञान कहते हैं। मो. पा./टो.६/ ३०८/१३ (१लो. वा/३/१/६/८/६)
- ध-६/१.६-१.१४/२६/५ केवलमसहायमिदियाकोयणिरवेवस्वं तिकालगो-यराणं तपञ्जायसमवेदाणं तवस्थुपरिमसंकु डियमसवर्सं केवलणाणं । —केवल असहायको कहते हैं। जो ज्ञान असहाय अर्थात् इन्द्रिय और आलोककी अपेक्षा रहित है, त्रिकालगोचर अनन्तपर्यायों से समवायसम्बन्धको प्राप्त अनन्त वस्तुओं को जाननेवाला है, असंकुटित, अर्थात् सर्व व्यापक है और असपरन अर्थात् प्रतिपक्षी रहित है उसे केवलज्ञान कहते हैं। (ध. १३/६,६,२१/२९३/४)
- क. पा./१/१,१/१९१/२१,२३ केवल संस्हायं इन्द्रियालोक मनस्कारनिरपेक्ष-लात् । अशरमार्थव्यतिरिक्त सहायनिरपेक्ष त्वाद्वा केवल मसहायम् । केवलंच तञ्ज्ञानंच केवल ज्ञानम् । = असहाय ज्ञानको केवल ज्ञान कहते हैं, क्यों कि वह इन्द्रिय, प्रकाश और मनस्कार अर्थात् मनोव्यापारको

अपेक्षासे रहित है। अथवा केवलझान आत्मा और अर्थ से अतिरिक्त किसी इन्द्रियादिक सहायककी अपेक्षासे रहित है, इसलिए भी वह केवल अर्थात् असहाय है। इस प्रकार केवल अर्थात् असहाय जो ज्ञान है उसे केवलज्ञान कहते हैं।

## ३. केवलज्ञान एक ही प्रकारका है

ध. १२/४,२,१४,६/४८०/७ केवलणाणमेयविधं, कम्मक्खएण उप्पक्षमाण-त्तादो । —केवलञ्चान एक प्रकारका है, क्योंकि, वह कर्म क्ष्यसे उत्पन्न होनेवाला है।

## ४. केवळज्ञान गुण नहीं पर्याय है

- ध. ६/१,६-१,९७/३४/३ पर्यायस्य केवलज्ञानस्य पर्यायाभावतः सामध्यं-द्वयाभावात् । = केवलज्ञान स्वयं पर्याय है और पर्यायके दूसरी पर्याय हातो नहीं है। इसलिए केवलज्ञानके स्व व पर को जाननेवालो दो शक्तियोंका अभाव है।
- ध ७/२,१,४६/प्य/११ ण पारिणामिएण भावेण होदि, सञ्वजीवाणं केवलणाणुप्पित्पसंगादो । = प्रश्न-जीव केवलज्ञानी कैसे होता है १ (सूत्र ४६)। उत्तर-पारिणामिक भावसे तो होता नहीं है, क्योंकि यदि ऐसा होता तो सभी जीवोंके केवलज्ञानकी उत्पत्तिका प्रसंग आ जाता।

## ५. यह मोह व ज्ञानावरणीयके क्षयसे उत्पन्न होता है

तः सू ./१०/१ मोहश्रयाज्ञानदर्शनावरणान्तरायक्षयाच केवलम् । = मोह-का क्षय होनेसे तथा झानावरण दर्शनावरण व अन्तराय कर्मका क्षय होनेसे केवलज्ञान प्रगट होता है ।

### ६. केवळज्ञानका मतार्थ

- ध. १/१,१-६,२११/४६०/४ केवलज्ञाने समुत्पन्नेऽपि सर्वं न जानातीति किपलो ब्रूते। तत्र तिज्ञराकरणार्थं बुद्धचन्त इत्युच्यते। = किपलका कहना है कि केवलज्ञान उत्पन्न होनेपर भी सब वस्तुस्वरूपका ज्ञान नहीं होता। किन्तु ऐसा नहीं है, अतः इसीका निराकरण करनेके लिए 'बुद्ध होते हैं यह पद कहा गया है।
- प. प्र /टो /१/१/७/१ मुक्तात्मनां सुप्तावस्थावह्वहिर्जे धविषये परिज्ञानं नास्तीति सांख्या वदन्ति, तन्मतानुसारि शिष्यं प्रति जगत्त्रयकाल-त्रयवित्तर्वं पदार्थं सुगपरपरिच्छि तिरूपकेषतज्ञानस्थापनार्थं ज्ञानमय-विशेषणं कृतिमिति । "'मुक्तात्माओं के सुप्तावस्थाकी भाति बाह्य ज्ञेय विषयोका परिज्ञान नहीं होता' ऐसा सांख्य लोग कहते हैं। उनके मतानुसारो शिष्यके प्रति जगत्त्रय कालत्रयवर्ती सर्वपदार्थोंको युगपत् जाननेवाले केवलज्ञानके स्थापनार्थं 'ज्ञानमय'यह विशेषण दिया है।

## २. केवलज्ञानकी विचित्रता

## १. सर्वको जानता हुआ भी ज्याकुछ नहीं होता

- ध /१३/४,४,२६/८६/१ केवलिस्स विसईकयासेसदञ्जपज्जायस्स सग-सञ्बद्धाए एगरूबस्स अणिदियस्स । = केवली जिन अशेष द्रञ्य पर्यायों-को विषय करते है, अपने सब कालमें एकरूप रहते हैं और इन्द्रिय-ज्ञानसे रहित है ।
- प्र सा./त प्र/२२ ग्रुगपदेव सर्वार्थसार्थसाक्षात्करणेन इप्तिपरिवर्तनाभा-वात संभावितग्रहणमोक्षणिकियाविरामः प्रथममेव समस्तपरिच्छेद्या-कारपरिणतत्वात् पुनः परमाकारान्तरमपरिणममानः समन्ततोऽपि विश्वमशेषं पश्यति जानाति च एवमस्याव्यन्तविविक्तस्वमेव।=एक साथ हो सर्व पदार्थोके समुहका साक्षात्कार करनेसे, इप्ति परिवर्तनका

## जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

- अभाव होनेसे समस्त परिछेद आकारों रूप परिणत होनेके कारण जिसके ग्रहण त्याग कियाका अभाव हो गया है, फिर पर रूपसे— आकारान्तर रूपसे नहीं परिणमित होता हुआ सर्व प्रकार से अधिष विश्वको (मात्र) देखता जानता है। इस प्रकार उस आत्माका (क्रोय-पदार्थों से) भिन्नत्व हो है।
- प्र सा./त.प /६० केवलस्यापि परिणामद्वारेण खेदस्य संभवाद कान्तिक-सुखर्लं नास्तीति प्रत्याचण्टे । (उत्थानिका)। अवत्य त्रिसमया-बच्छित्रसकलपदार्थपरिच्छेचाकार्वश्वरूप्पप्रकाशनास्पदीभृतं चित्र-भित्तिस्थानीयमनन्तस्वरूपं स्वमेव परिणमत्केवलमेव परिणामः, ततो कृतोऽन्यः परिणामो यद्द द्वारेण खेदस्यात्मलाभ । = प्रश्न केवलज्ञानको भो परिणाम (परिणमन) के द्वारा खेदका सम्भव है, इसलिए केवलज्ञान एकान्तिक मुख नहीं है । उत्तर—तीन कालरूप तीन भेद जिसमें किये जाते हैं ऐमे समस्त पदार्थों की क्रेयाकाररूप विविधताको प्रका-शित करनेका स्थानभूत केवलज्ञान चित्रित दोवारकी भौति स्वयं ही अनन्तस्वरूप परिणमित होता है, इसलिए केवलज्ञान (स्वयं) ही परिणमन है। अन्य परिणमन कहाँ है कि जिससे खेदकी उत्पत्ति हो।

नि- सा./ता. वृ./१७२ तिश्वमश्रान्तं जानन्नपि पश्यन्नपि वा मनःप्रवृत्ते-रभावादोहापूर्वकं वर्तनं न भवति तस्य केवलिनः । = विश्वको निर-न्तर जानते हुए और देखते हुए भी केवलोको मन प्रवृत्तिका अभाव होनेसे इच्छा पूर्वक वर्तन नहीं होता।

स्या.म./६/४८/२ अथ युष्मत्पक्षेऽपि यदा ज्ञानात्मा सर्व जगत्त्रयं व्याप्तो-तीत्युच्यते तदाशुचिम्सास्वादादीनामप्युपालम्भसंभावनात नरकादि-दु'खस्वरूपसंवेदनात्मकतया दु:खानुभवप्रसंगाच्च अनिष्ठापत्तिस्तुल्ये-वेति चेत, तदेतदुपपत्तिभि प्रतिकर्तुमशक्तस्य धूलिभिरिवावकरणम् । यतो ज्ञानमप्राप्यकारि स्वस्थानस्थमेव विषयं परिच्छिनत्ति, न पुन-स्तत्र गत्वा, तत्कुतो भवदुपालम्भ समोचीनः । = प्रश्न — ज्ञानकी अपेक्षा जिनभगवान्को जगत्त्रयमें व्यापी माननेसे आप जैन लोगोंके भगवान् को भी (शरीरव्याणी भगवान्वत्) अशुचि पदार्थोंके रसास्वादनका ज्ञान होता है तथा नरक आदि दु.खोके स्वरूपका ज्ञान होनेसे दु:खका भी अनुभव होता है, इसलिए अनिष्ठापत्ति दोनोंके समान है । उत्तर—यह कहना असमर्थ होकर धूल फोंकनेके समान है । क्योंकि हम ज्ञानको अप्राप्यकार मानते हैं. अर्थात् ज्ञान आत्मामें स्थित होकर हो पदार्थोंको जानता है, ज्ञेयपदार्थोंके पास जाकर नहीं। इसलिए आपका दिया हुआ दूषण ठोक नहीं है।

## २. केवळज्ञान सर्वांगसे जानता है

- ध. १/१,१,१/२०/४८ सञ्जावयनेहि दिदुसञ्जद्वा । ≈िजन्होंने सर्वांग सर्व पदार्थीको जान लिया है ( वे सिद्ध है )।
- क. पा. १/१,१/६/६/६/२. ण चेगावयवेण चेव गेण्हिंद; सप्रसावयवगय-आवरणस्स णिम्सूर्लावणासे संते एगावयवेणेव गहणिवरोहादो । तदो पत्तमपत्तं च अक्रमेण सप्रसावयवेहि जाणिदि त्ति सिद्धं। =यदि कहा जाय कि केवली आत्माके एकदेशसे पदार्थोंका प्रहण करता है, सो भो कहना ठीक नहीं है, वर्धों कि आत्माके सभी प्रदेशों में विद्यमान आवरणकर्मके निर्मुल विनाश हो जानेपर केवल उसके एक अवयवसे पदार्थोंका प्रहण माननेमें विरोध आता है। इसितए प्राप्त और अप्राप्त सभी पदार्थोंको युगपह अपने सभी अवयवोसे केवली जानता है, यह सिद्ध हो जाता है।
- प्र. सा./त. प्र./४७ सर्वतो विशुद्धस्य प्रतिनियतदेशविशुद्धरन्त प्लवनात् समन्ततोऽपि प्रकाशते ।=(क्षायिक ज्ञान) सर्वतः विशुद्ध होनेके कारण प्रतिनियत प्रदेशोंकी विशुद्धि (सर्वतः विशुद्धि ) के भीतर डूब जाने-से वह सर्वतः (सर्वात्मप्रदेशोसे भी ) प्रकाशित करता है । (प्र. सा./ त, प्र./२२)।

### ३. केवलज्ञान प्रतिबिम्बवत् जानता है

- प. प्र/मु./११ जोड्य अप्पे जाणिएण जगु जाणियल हवेइ। अप्पहँ करेइ भावडइ बिबिल जेण बसेइ।११। = अपने आत्माके जाननेसे यह तीन लोक जाना जाता है, क्यों कि आत्माके भावरूप केवलझानमें यह लोक प्रतिबिम्बित हआ बस रहा है।
- प्र. सा./त प्र /२०० अथैकस्य ज्ञायकभावस्य समस्तज्ञेयभावस्वभावत्वात् ...प्रतिबिम्बवत्तत्र...समस्तमपि द्रव्यजातमेकक्षण एव प्रश्यक्ष्यन्तं...। च एक ज्ञायकभावका समस्त ज्ञेयोंको जाननेका स्वभाव होनेसे, समस्त द्रव्यमात्रको, मानों चे द्रव्य प्रतिबिम्बवत् हुए हो, इस प्रकार एक क्षणमें हो जो प्रत्यक्ष करता है।

## ४. केवलज्ञान टंकोरकार्णवत् जानता है

- प्र सा./त. प्र /३८ परिच्छेदं प्रति नियतत्वात ज्ञानप्रत्यक्षतामनुभवन्तः शिलास्तम्भोत्कीर्णभूतभाविदेववद् प्रकम्पापितस्वरूपा। = ज्ञानके प्रति नियत होनेसे (सर्व पर्यायें) ज्ञानप्रत्यक्ष वर्तती हुई पाषाणस्तम्भमें उत्कीर्णभूत और भावि देवोंकी भाँति अपने स्वरूपको अकम्पत्या अपित करती हैं।
- प्र. सा./त, प्र /२०० अधै कस्य झायकस्वभावस्य समस्त झेयभावस्वभाव-त्वास् प्रोत्कीर्ण लिखितनिखातकी लितमिजतसमाविति समस्तमिष द्रव्यजातमेकश्रण एव प्रत्यक्ष्यन्तं । = एक झायकभावका समस्त झयोंको जाननेका स्वभाव होनेसे, समस्त द्रव्यमात्रको, मानो वे द्रव्य ज्ञायकमें उत्कीर्ण हो गये हों, चित्रित हो गये हों, भीतर घुस गये हों, कीलित हो गये हों, डूब गये हों, समा गये हों, इस प्रकार एक क्षणमें हो जो प्रत्यक्ष करता है।
- प्र. सा./त. प्र./३७ किच चित्रपटस्थानीयस्त्रात् संविदः । यथा हि चित्रपट्यामितवाहितानामनुपस्थितानां वर्तमानानां च वस्त्नामालेख्याकाराः साक्षादेकक्षण एवावभासन्ते, तथा संविद्धिनाविष । =
  ज्ञान चित्रपटके समान है । जैसे चित्रपटमें अतीत अनागत और
  वर्तमान वस्तुओंके आलेख्याकार साक्षात एक समयमें भासित
  होते है । उसी प्रकार ज्ञानख्यी भित्तिमे भी भासित होते है ।

## प. केवलज्ञान अकम रूपसे जानता है

- प. खं. १३/४४/सू. ८२/३४६ ः सब्बजीवे सस्वभावे सम्मं समं जाणित पस्सिति विहरित त्ति ।८२। ≔(केवलज्ञान) सब जीवों और सर्व भावोंको सम्यक् प्रकारसे युगपत जानते हैं, देखते हैं और विहार करते हैं। (प्र. सा./सू./४७); (यो. सा. अ./२६); (प्र. सा. ति. प्र./ ६२/क ४); (प्र. सा./त. प्र./३२, ३६) (घ.६/४,१,४६/४०/१४२)
- भ. आ./मू./२१४२ भावे सगिवसघरथे सूरो जुगवं जहा पयासेइ। सब्यं वि तहा जुगवं केवलणाणं पयासेदि ।२१४२। जैसे सूर्य अपने प्रकाशमें जितने पदार्थ समाविष्ट होते है उन सबको गुग-पद प्रकाशित करता है, वैसे सिद्ध परमेष्ठीका केवलज्ञान सम्पूर्ण ज्ञेयोंको गुगपद जानता है। (प. प्र./टो./१/६/७/३); (पं. का./ता. वृ./२२४/१०); (इ. सं./टो./१४/४२/७)।
- अष्ट सहस्रो/निर्णय सागर बम्बई/पृ. ४१. न खलु झस्वभावस्य कश्चिदः गोचरोऽस्ति । यत्र क्रमेत तत्स्वभावान्तरप्रतिषेधात । = 'झ' स्वभाव-को कुछ भी अगोचर नहीं है, क्योंकि वह क्रमसे नहीं जानता, तथा इससे अन्य प्रकारके स्वभावका उसमे निषेध है।
- प्र.सा /मू. व. त प्र /२१ सरे णेव ते विजाणिद उग्गहपुठवाहि किरियाहि।
  २१। ततोऽस्याक्रमसमाक्रान्त…सर्वद्रव्यपर्यायाः प्रत्यक्षा एव भवन्ति।
  =वे उन्हें अवग्रहादि कियाओंसे नही जानते : अक्रमिक ग्रहण
  होनेसे तमक्ष सर्वेदनकी आसम्बनभूत समस्त द्रवय पर्याये प्रत्यक्ष
  हो हैं।

प्र. सा./त. प्र./३७ यथा हि चित्रपटयाम् · · वस्तूनामाचेख्याकाराः साक्षा-देकक्षण एवावभासन्ते तथा संविद्धित्ताविष । =जैसे चित्रपटमें वस्तुओंके आचेख्याकार साक्षात एक क्षणमें हो भासित होते हैं, इसी प्रकार ज्ञानरूपी भित्तिमें भी जानना । (ध ७/-२,१,४६/८६/६), (द्र.सं./टी/११/२१६/१३), (नि.सा./ता.व./४३) ।

## ६. केवळज्ञान तात्काळिकवत् जानता है

प्र.सा./मू./३७ तकालिगेव सब्बं सदसन्धुदा हि पष्चया तासि। वहन्ते ते गांगे विसेसदो दब्बजादीणं १३७१ = उन द्रव्य जातियोंकी समस्त विद्यमान और अविद्यमान पर्याये तात्काजिक पर्यायोंकी भाँति विशिष्टता पूर्वक क्वानमें वर्तती हैं। (प्र.सा./मू.४७)

# केवलज्ञान सर्व जेथोंको पृथक्-पृथक् जानता है

प्र. सा./मू./३७ वट्ट'ते ते णाणे विसेसदो दञ्बजादोणं ।३७। =द्रव्य जातियोंकी सर्व पर्यार्थे ज्ञानमें विशिष्टता पूर्वक वर्तती है।

प्र.सा./त.प्र./६२/क४ झेयाकारां त्रिलोकीं पृथगपृथगथ द्योतयन् ज्ञानमूर्ति । ।४। = इयाकारोंको (मानो पी गया है इस प्रकार समस्त पदार्थीको ) पृथक् और अपृथक् प्रकाशित करता हुआ ज्ञानमूर्ति मुक्त ही रहता है।

# ३. केवलज्ञानको सर्वेग्राहकता

## १. केवछज्ञान सब कुछ जानता है

प्र.सा./मू /४७ सञ्ज अरथं विचित्त विसमं तं णाणं खाइयं भणियं।" =विचित्र और विषम समस्त पदार्थीको जानता है उस ज्ञानको क्षायिक कहा है।

नि. सा./मू./१६७ मुत्तममुत्तं दव्यं चियणित्यरं सग च सव्यं च । पेच्छं-तस्स दु णाणं पच्छक्त्वमणिंदियं होइ ११६७। म्यूर्त-असूर्त, चेतन-अचेतन, द्रव्योंको, स्वको तथा समस्तको देखनेवालेका ज्ञान अती-निद्रय है, प्रत्यक्ष है। (प्र.सा./मू /४४); (आग्न. प./३१/६१२६/१०१/६);

स्वः स्तोः/मृः/१०६ ''यस्य महर्षेः सकलपदार्थ-प्रत्यवनोधः समजित साक्षातः। सामरमस्यं जगदिष सर्वं प्राञ्जलि भूत्वा प्रणिपतिति स्मः'' —जिन महर्षिके सकल पदार्थौका प्रत्यवनोधं साक्षात् रूपसे उत्पन्न हुआ है, उन्हें देव मनुष्य सन् हाथ जोड़कर नमस्कार करते हैं। (पं. सं./१/१२६); (ध.१०/४,२,४,१०७/३१६/६)।

क.पा.१/१,१/९४६/६४/४ तम्हा जिरावरणो केवली सूदं भव्वं भवंतं सुहुमं मवहियं विष्पइटुंच सञ्जं जाणदि ति सिद्धं। = इसलिए निरावरण केवली...सूक्ष्म व्यवहित और विश्वकृष्ट सभी पदार्थीको जानते हैं।

भ.१/१.१,१/४६/३ स्त्रस्थिताशेषप्रमेयत्वतः प्राप्तविश्वस्त्पाः। = अपनेमें ही सम्पूर्ण प्रमेय रहनेके कारण जिसने विश्वस्त्रपताको प्राप्त कर स्थिया है।

ध.श्२,१,४६/८१/० तदणवगत्थाभावादो । = क्योंकि, केवलज्ञानसे न जाना गया हो ऐसा कोई पदार्थ ही नहीं है ।

पं.का/मू.४३की प्रक्षेपक गाथा नं. १ तथा उसकी ता. वृ.टी/००/६ णाणं णेयिणिमित्तं केवलणाणं ण होदि मुदणाणं। गेयं केवलणाणं णाणान णाणं च णिरंथ केवलिणो ।१।—न केवले श्रुत्तझानं नास्ति केवलिगं हानाञ्चानं च नास्ति कवापि विषये झानं क्वापि विषये पुनरङ्चान-मेव न किन्तु सर्वत्र ज्ञानमेव। ⇒ होयके निमित्तसे उत्पन्न नहीं होता इसलिए केवलङ्चानको श्रुत्ज्ञान नहीं कह सकते। और नहीं होता इसलिए केवलङ्चानको श्रुत्ज्ञान नहीं कह सकते। और नहीं हानाञ्चान कह सकते है। किसी विषयमें तो ज्ञान हो और किसी विषयमें अज्ञान हो ऐसा नहीं, किन्तु सर्वत्र ज्ञान ही है।

# २. केवलज्ञान समस्त लोकालोकको जानता है

भ.आ./मू./२१४१ परसदि जाणदि य तहा तिण्णि वि काले सपज्जए सक्वे। तह वा लोगमसेसं परसदि भयवं विगदमोहो। = वे (सिद्ध परमेष्ठी) सम्पूर्ण द्रव्यों व उनकी पर्यायोंसे भरे हुए सम्पूर्ण जगत्को तीनों कालोंमें जानते हैं। तो भी वे मोहरहित ही रहते हैं।

प्र.सा./मू /२३ आदा गाणपमाणं णाणं पेयप्पमाणमुहिद्दं। पेयं बोया-लोयं तम्हा णाणं तु सत्वगयं १२३। = आत्मा ज्ञानप्रमाण है, ज्ञान-ज्ञेयप्रमाण है, ज्ञेय लोकालोक है, इसलिए ज्ञान सर्वगत है। (ध.१/ १,१,१३६/१६८/३८६); (नि.सा./ता.वृ./१६९/क.२७७)।

र्ष.सं /पा /१/१२६ संपुष्णं तु समर्गं केवलमसपत्त सव्वभावगयं । खोया-लोय वितिमिरं केवलगाणं मुणेयव्वा ।१२६। —जो सम्पूर्ण है, समग्र

है, असहाय है, सर्वभावगत है, लोक और अलोकोंमें अज्ञानरूप तिमिरसे रहित है, अर्थात सर्व व्यापक व सर्वज्ञायक है, उसे केवल-ज्ञान जानो । (घ. १/१,१,११६/ १८६/३६०); (गो. जो./मू./-

४६०/⊏७२) ।

द्र.सं./मू./४१ णहुटुक-मदेही लोयालोयस्स जाणओ दट्ठा। = नष्ट हो गयी है अष्टकर्मरूपी देह जिसके तथा जो लोकालोकको जानने देखने-वाला है (वह सिद्ध है) (द्र.सं./टी./१४/४२/७)

प. प्र./टी /१६/१४/८ केवलज्ञाने जाते सति म्सर्वं लोकालोकस्वरूपं विज्ञायते । =केवलज्ञान हो जाने पर सर्व लोकालोकका स्वरूप

जाननेमें आ जाता है।

## ३. केवलज्ञान सम्पूर्ण दृब्य क्षेत्र काल मावको जानता है

ष. खं.१३/४,४/सू, =२/३४६ सइं भयवं उप्पण्णणणदिसी सदेवाग्चर-माणुसस्स लोगस्स अगदि गदि चयणोववाद बंधं मोक्खं इडि्ढ् टि्ठिंद जुदि अणुभागं तक कलं माणो माणसियं भुत्तं कदं पडि-सेविदं आदिकम्म अरहकम्म सट्वलोए सव्वजीवे सट्वभावे सम्मं समं जाणदि पस्सदि विहरिंद ति। =२। =स्वयं उत्पन्न हुए ज्ञान और दर्शनसे गुक्त भगवाद देवलोक और अग्चरलोकके साथ मनुष्यलोककी अगति, गति, चयन, उपपाद, बन्ध, मोक्ष, मृद्धि, स्थिति, गुति, अनुभाग, तर्क, कल, मन, मानसिक, भुक्त, कृत, प्रतिसेवित, आदि-कम, अरह कम, सब लोकों, सब जोवों और सब भावोंको सम्यक् प्रकारसे ग्रुगपत जानते हैं, देखते हैं और विहार करते हैं।

ध.१२/४,५,५२/३५०/१२ संसारिणो दुविहा तस। थावरा चेदि।...तत्थ वणप्फिदकाइया अणंतिवयप्पा; सेसा असंखेजवियप्पा। एदे सब्ब-जीवे सब्बलोगिट्ठदे जाणदि त्ति भणिदं होति । चजीव दो प्रकारके हैं—त्रस और स्थावर। ...इनमेंसे वनस्पतिकायिक अनन्तप्रकारके हैं और शेष असंख्यात प्रकारके है (अर्थात् जीवसमासोकी अपेक्षा जीव अनेक भेद रूप हैं)। केवली भगवान् समस्त लोकमें स्थित, इन सब

जीवोंको जानते हैं। यह उक्त कथनका तात्पये है।

प्र. सा./त, प्र./५४ अतीन्द्रयं हि ज्ञानं यदमुर्तं यन्मूर्तेष्वण्यतीन्द्रयं यस्प्रच्छन्नं च तत्सकलं स्वपर्विकन्पान्तःपाति प्रेक्षत एव । तस्य खन्वमूर्तेषु धर्मधर्मादिषु, मूर्तेष्वण्यतीन्द्रियेषु परमाण्वादिषु द्रव्य-प्रच्छन्नेषु कालादिषु क्षेत्रप्रच्छन्नेष्वलोकाकाशप्रदेशादिषु, कालप्रच्छन्नेस्वसांप्रतिकपर्यायेषु, भावप्रच्छन्नेषु स्थूलपर्यायान्तर्लीनसूक्षम् पर्यायेषु सर्वेष्वपि स्वपरव्यवस्थाव्यवस्थितेष्वांम्त द्रष्टव्यं प्रत्यक्षत्वात् । —जो अमूर्त है, जो मूर्त पदार्थामें भी अतोन्द्रिय है, और जो प्रच्छन्न (ढंका हुआ) है, उस सबको, जो कि स्व व पर इन दो भेदों में समा जःता है उसे अतोन्द्रिय ज्ञान अवश्य देखता है। अमूर्त द्रव्य धर्मास्तिकाय अधर्मास्तिकाय आदि, मूर्त पदार्थों में भी अतीन्द्रिय परमाणु इत्यादि, तथा द्रव्यमें प्रच्छन्न काल इत्यादि, क्षेत्रमें प्रच्छन्न अलोकाकाशके प्रदेश इत्यादि, कालमे प्रच्छन्न असाम्प्रतिक (अतीत-अनागत) पर्याये, तथा भाव प्रच्छन्न स्थूलपर्यायों मे अन्तर्लीन सुक्ष्म

पर्यायों हैं उन सबको जो कि स्व और परके भेदसे विभक्त हैं उन सबका बास्तवसे उस अतीन्द्रियज्ञानके दृष्टपना है।

- प्र.सा /त प्र./२१ ततोऽस्याक्रमसमाक्रान्तसमस्तद्रव्यक्षेत्रकालभावतया समश्रसवेदनालम्बनभूताः सर्वद्रव्यवर्षायाः प्रत्यक्षा एव भवन्ति । ≅इसलिए उनके समस्त द्रव्य क्षेत्र काल और भावका अक्रमिक प्रहण होनेसे समक्ष-संवेदन (प्रत्यक्ष ज्ञान ) को आलम्बनभूत समस्त द्रव्य व पर्याये प्रत्यक्ष हो है । (द्र.सं./टो/४/१७/६)
- प्र. सा./त. प्र./४७ अलमथाति विस्तरेण अनिवारितप्रसरप्रकाशशासितया क्षायिकज्ञानमवश्यमेव सर्वदा सर्वत्र सर्वथा सर्वमेव जानीयात्। ⇒अथवा अतिविस्तारसे बस हो—िजसका अनिवार फैलाव है, ऐसा प्रकाशमान होनेसे क्षायिकज्ञान अवश्यमेव, सर्वदा, सर्वत्र, सर्वथा, सर्वको जानता है।

## ४. केवलज्ञान सर्व द्रव्य व पर्यायोंको जानता है

- प्र.सा./मू./४६ दक्वं अणंतपज्जयमेगमणंताणि दक्वजादाणि। ण विजाणादि जिद्द जुगव किधं सो सक्वाणि जाणादि । चयदि अनन्त पर्यायवाले एक द्रव्यको तथा अनन्त द्रव्य समूहको नहीं जानता तो वह सब अनन्त द्रव्य समूहको कैसे जान सकता है।
- भ.आ./मू./२१४०-४१ सब्बेहि पजाएहि य संपुष्णं सब्बद्दवेहि ।२१४०।… तह वा लोगमसेसं पस्सदि भयवं विगदमोहो ।२१४१। = सम्पूर्ण द्रव्यों और उनकी सम्पूर्ण पर्यायोसे भरे हुए सम्पूर्णं जगतको सिद्ध भगवास् देखते हैं, तो भी वे मोहरहित ही रहते हैं।

#### त.सू./१/२१ सर्वद्रव्यपर्यायेषु केवलस्य ।

- स सि./१/२६/१३६/८ सर्नेषु द्रव्येषु सर्नेषु पर्यायिष्विति । जीवद्रव्याणि तावदनन्तानन्तानि, पुद्रगलद्रव्याणि च ततोऽप्यनन्तानन्तानि अणुस्कन्धभेदभिम्नानि, धर्माधर्माकाशानि जीणि, कालश्चासंख्येयस्तेषां पर्यायाश्च त्रिकालभुव प्रत्येकमनन्तानन्तास्तेषु । द्रव्यं पर्यायजातं न किंचिक्केवलज्ञानस्य विषयभावमितिकान्तमस्ति । अपिरिमितमाहादम्यं हि तदिति ज्ञापनार्थं सर्वद्रव्यपर्यायेषु इत्युच्यते । चकेवलज्ञानकी प्रवृत्ति सर्व द्रव्योमें और उनकी सर्व पर्यायामे होती है । जीव द्रव्य अनन्तानन्त है, पुद्रगलद्रव्य इनसे भी अनन्तानन्तगुणे हैं जिनके अणु और स्कन्ध मे भेद है । धर्म अधर्म और आकाश ये तीन है, और काल असंख्यात हैं । इन सब द्रव्योकी पृथक् पृथक् तीनों कालोमें होनेवाली अनन्तानन्त पर्याये हैं । इन सबमें केवलज्ञानकी प्रवृत्ति होती है । ऐसा न कोई द्रव्य है और न पर्याय समूह है जो केवल-ज्ञानके विषयके परे हो । केवलज्ञानका माहात्म्य अपिरिमित है इसी बातका ज्ञान करानेके लिए सूत्रमे 'सर्वद्रव्यपर्यायेषु कहा है । (रा.वा/ १/२६/६/६०/४)
- अष्टराती/का १०६/निर्णयसागर बम्बई—साक्षात्कृतेरैव सर्वद्रव्यपप्रीयान् परिच्छिनित्त (केवलारुयेन प्रत्यक्षेण केवली) नान्यत (नागमात्) इति । चकेवली भगवान् केवलज्ञान नामवाने प्रत्यक्षज्ञानके द्वारा सर्व द्रव्यों व सर्व पर्यायोंको जानते है, आगमादि अन्य ज्ञानोंसे नहीं।
- ध./१/१ १ १/२७/४८/४ सन्त्रावयवेहि दिद्वसम्बद्धा । चिनहोने सम्पूर्ण पर्यायों सहित पदार्थोको जान लिया है।
- प्र.सा /त प्र/२१ सर्व द्रव्यपर्याया' प्रत्यक्षा एव भवन्ति । = (उस ज्ञानके) समस्त द्रव्य पर्याये प्रत्यक्ष हो है ।
- नि. सा./ता वृ/४३ चिकालिजिलोकवर्तिस्थावरजंगमात्मकिनिखिलहब्यगुणपर्यायेकसमयपरिच्छित्तिसमर्थसकलिबमलकेवलज्ञानावस्थत्वाज्ञिमूढरच । =तीन काल और तीन लोकके स्थावर जंगमस्वरूप समस्त द्रव्य-गुण-पर्यायोको एक समयमें जाननेमें समर्थ सकल विमल केवल-ज्ञान रूपसे अवस्थित होनेसे आत्मा निर्मूढ है।

#### ५. केवलज्ञान त्रिकाली पर्यायोंको जानता है

- घ.१/१,१,१३६/१६६/३८६ एय-दिवयम्मि जे अत्थ-पज्जया वयणपज्जया वाति । तीताणागदभू दा ताविद्यं तं हवइ दव्वं । = एक द्वव्यमें अतीत अनागत और गाथामे आये हुए अपि शब्दसे वर्तमान पर्याय-रूप जितनी अर्थपर्याय और व्यंजनपर्याय हैं तत्ममाण वह द्रव्य होता है (जो केवलज्ञानका विषय है) । (गो.जी,/मू /१८२/१०२३) तथा (क.पा.१/१,१/१९११/२२/२), (क.पा./१/१,१/१४६/६४/४) (प्र.सा./त.प्र./१८/क४) (प्र.सा./त.प्र./१८/१००)
- घ.६/४,१,४६/६०/९४२ क्षायिकमेकमनन्तं त्रिकालसर्वार्थयुगपदवभासम् । निरितिशयमस्ययच्युतमञ्ज्यवधानं जिन्ह्यानम् ।६०। = जिन भगवान्का ह्यान क्षायिक, एक अर्थात् असहाय,अनन्त,तीनोंकालोंके सर्वपदार्थीको युगपत् प्रकाशित करनेवाला निरितिशय, विनाशसे रिहत और व्यवधानसे विमुक्त है । ( घ.१/१.१,१/२४/१०२३ ), ( घ.१/१.१.२/६४/ १); (घ. १/१.१.११४/३४८/३), (घ. ६/१.६-१,१४/२६/४); (घ. १३/ ४.४,-१/३४४/८) (घ.१४/४/६); (क पा.१/१.१/६२८/४३/६) (प्र.सा./त.प्र. २६/३०/६०) (प.प्रा.टी./६२/६१/१०) (न्याय विन्दु/२६१-२६२ चौलम्बा सीरीज )

## केवलज्ञान सद्भूत व असद्भूत सब पर्यायोंको जानता है

प्र.सा./मू./३७ तक्कालिगेन सन्वे सदसम्भूदा हि पज्ज्या तासि । नट्टंते ते णाणे विसेसदो दन्वजादीणं ।३७। == उन जीवादि द्वव्य जादियोकी समस्त विद्यमान और अविद्यमान पर्यायों तारकासिक पर्यायोकी भाति बिशिष्टता पूर्वक झानमें वर्तती हैं । (प्र.सा./त प्र/३७,३९,३९,४१)

यो सा /अ/१/२८ अतीता भाविनश्चार्थाः स्वे स्वे काले यथाखिलाः। वर्त-मानास्ततस्तद्वद्वेत्ति तानिष केवलं १२८। = भूत और भावी समस्त पदार्थ जिस रूपसे अपने अपने कालमें वर्तमान रहते हैं, केवल्ज्ञान उन्हें भी उसी स्वपेस जानता है।

## ७. प्रयोजनभूत व अप्रयोजनभूत सबको जानता है

- ध. १/४,१,४४/११८/ ण च खीणावरणो परिसियं चेव जाणिद. णिप्प-डिकंधस्स समलत्थावगमणसहावस्स परिमियत्थावगमित्रोहादो । अत्रोपयोगी श्लोक '—''ज्ञो ज्ञेषे कथमज्ञः स्यादस्ति प्रतिबंधिर । दाह्येऽिनर्दाष्ट्रको न स्यादस्ति प्रतिबंधिर ।'' २६ ।—आवरणके क्षीण हो जाने पर आत्मा परिमितको ही जानता हो यह तो हो नहीं सकता क्योंकि, प्रतिबन्धसे रहित और समस्त पदार्थोंके जानने रूप स्मभाव से संयुक्त उसके परिमित पदार्थोंके जाननेका विरोध है। यहाँ उपयोगी श्लोक—"ज्ञानस्वभाव आत्मा प्रतिबन्धकका अभाव होनेपर ज्ञेयके विषयमें ज्ञानरहित कैसे हो सकता है १ क्या अग्नि प्रतिबन्धक-के अभावमे दाह्यपदार्थका दाहक नहीं होता है। होता ही है। (क. पा.१/१,१६५/६/६६)
- स्या.म./श/११२ आह यखे वम् अतीतदोषिमत्येवास्तु, अनन्तिवज्ञानिमत्यतिरिच्यते । दोषात्ययेऽवश्यंभावित्वादनन्तिवज्ञानस्वस्य । न ।
  केश्चिद्दोषाभावेऽपि तदनम्युपगमात् । तथा च वैशेषिकवचनम्—
  "सर्वं पश्यतु वा मा वा तत्त्विमिष्टं तु पश्यतु । कीटसंख्यापरिज्ञानं
  तस्य नः कोपयुज्यते ॥' तस्मादनुष्टानगतः ज्ञानमस्य विचार्यताम् ।
  प्रमाणं दूरदर्शी चेदेते गृधानुपास्महे ।'' तन्मतव्यपोहार्थमनन्तिविज्ञानमित्यदुष्टमेव । विज्ञानानन्त्यं विना एकस्याप्यर्थस्य यथावत परिज्ञानाभावात् । तथा चार्षम्—(दे० श्रुतकेवली/शृहं )प्रश्न-केवलीके
  साथ 'अतीत दोष' विशेष देना ही पर्याप्त है, 'अनन्तिवज्ञान' भी
  कहनेकी क्या आवश्यकता १ कारण कि दोषोंके नष्ट होनेपर अनन्ति
  विज्ञानकी प्राप्ति अवश्यंभावी है १ उत्तर-वित्तने ही वादी दोषोका

नाश होने पर भी अनन्तिब्ज्ञानकी प्राप्ति स्वीकार नहीं करते, अत एव 'अनन्तिव्ज्ञान' विशेषण दिया गया है। वैशेषिकोंका मत है कि ''ईश्वर सर्व पदार्थोंको जाने अथवा न जाने, वह इष्ट पदायाको जाने इतना ही बस है। यदि ईश्वर कीडोंकी संख्या गिनने कैठे तो वह हमारे किस कामका ''' तथा "अतएव ईश्वरके उपयोगी ज्ञानकी हो प्रधानता है, क्योंकि यदि दूर तक देखने वालेको ही प्रमाण माना जाये तो फिर हमें गीध पिश्योंको भी पूजा करनो चाहिए। इस मतका निराकरण करने के लिए प्रन्थकारने अनन्तिवज्ञान विशेषण दिया है और यह विशेषण ठीक ही है, क्योंकि अनन्तज्ञानके बिना किसी वस्तुका भी ठीक-ठीक ज्ञान नहीं हो सकता। आगमका बचन भी है—"जो एकको ज्ञानता है वही सर्वको ज्ञानता है और सर्वको ज्ञानता है वह एकको ज्ञानता है।"

## ८. केवलज्ञानमें इससे भी अनन्तगुणा जाननेकी सामर्थ्य है

रा.बा./१/२६/६/६०/५ यावांक्लोकालोकस्वभावोऽनन्तः ताबन्तोऽनन्ता नन्ता यदापि स्युः. तानपि ज्ञातुमस्य सामर्थ्यमस्तीस्यपरिमित्त-माहात्म्यं तत्त केवलज्ञानं वेदितव्यम्। = जितना यह लोकालोक स्वभावसे ही अनन्त है, उससे भी यदि अनन्तानन्त विश्व है तो उसको भी जाननेकी सामर्थ्य केवलज्ञानमें है, ऐसा केवलज्ञानका अपरिमित माहात्म्य जानना चाहिए।

आ, अनु./२१६ वसित भुवि समस्तं सापि संधारितान्येः, उदरमुपनिविष्टा सा च ते वा परस्य । तदपि किल परेषां ज्ञानकोणे निलीनं वहित कथिनहान्यो गर्वमात्माधिकेषु ।२१६। = जिस पृथिवीके उत्पर सभी पदार्थ रहते है वह पृथिवी भी दूसरोंके द्वारा — अर्थात धनोदिधि, घन और तनुवातवलयोके द्वारा धारण की गयी है। वे पृथिवी और वे तीनों वातवलय भी आका हा के मध्यमें प्रविष्ट हैं, और वह आका श भी केविलयों के ज्ञानके एक मध्यमे निलीन है। ऐसी अवस्थामें यहाँ दूसरा अपनेसे अधिक गुणांवालेके विषयमें कैसे गर्व धारण करता है।

## ९, केवलज्ञानको सर्व समर्थ न माने सो अज्ञानी है

स.सा./अा./४११/क२११ स्वक्षेत्रस्थितये पृथिग्वधपरक्षेत्रस्थितार्थीज्मनात्, तुच्छीभूय पशुः प्रणस्यति चिदाकारान् सहार्थेर्वमन् । स्याद्वादी तु वसन् स्वधामनि परक्षेत्रे विदन्नास्तितां, त्यक्तार्थीऽपि न तुच्छतामनु-भवत्याकारकर्षी परान् ।२११। = एकान्तवादी अज्ञानी, स्वक्षेत्रमें रहने-के लिए भिन्न-भिन्न परक्षेत्रोंमें रहे हुए ज्ञेयपदार्थीको छोड्नेसे, ज्ञेय-पदार्थीके साथ चैतन्यके आकारोका भी वमन करता हुआ तुच्छ होकर नाशको प्राप्त होता है; और स्याद्वादी तो स्वक्षेत्रमें रहता हुआ, परक्षेत्रमें अपना नास्तित्व जानता हुआ, ज्ञेय पदार्थीको छोड्ता हुआ भी पर-पदार्थोंमेंसे चैतन्यके आकारोंको खोंचता है, इसलिए तुच्छता-को प्राप्त नहीं होता।

## ४. केवलज्ञानकी सिद्धिमें हेत्

## १. यदि सर्वको नहीं जानमा तो एकको भी नहीं जान सकता

प्र.सा./४८-४६ जो ण विजाणित जुगबं अरथे तिक्कालिंगे तिहुवणस्थे।
णातुं तस्स ण सक्कं सपज्जयं दब्बमेगं वा।४८। दब्बं अणंतपवजयमेगमणंताणि दब्बजादाणि। ण विजाणित जिद जुगबं किछ सो
सब्बाणि जाणादि।४६। ≠जो एक ही साथ त्रैकालिक त्रिभुवनस्थ
पदार्थोंको नहीं जानता, उसे पर्याय सहित एक (आत्म--टीका) द्रब्य

भी जामना शक्य नहीं ।४८। यदि अनन्त पर्यायवाते एक द्रव्यको तथा अनन्त द्रव्य समूहको एक ही साथ नही जानता तो वह सबको कैसे जान सकेगा १ ।४१। (यो.सा./अ /१/२६-३०)

नि. सा./मू /१६८ पुञ्जुत्तसयलदव्यं णाणःगुणपज्जएण संजुत्तं । जो ण पेच्छइ सम्मं परोक्लिदिट्ठी हवे तस्स/१६८/ = निविध गुणों और पर्यायोंसे संयुक्त पूर्वीक्त समस्त द्रव्योंको जो सम्यक् प्रकारसे नहीं देखता उसे परोक्ष दर्शन है।

स. सि./१/१२/१०४/८ यदि प्रत्यर्थवशवर्ति सर्वज्ञत्वमस्य नास्ति योगिनः, ज्ञेयस्यानन्त्यात् । स्थिति प्रत्येक पदार्थको (एक एक करके) क्रमसे जानता है तो उस योगीके सर्वज्ञताका अभाव होता है क्योंकि ज्ञेय अनन्त है।

स्या. म./१/१/११ में उद्धृत — जे एगं जाणइ, से सव्वं जाणइ, जे सव्वं जाणइ से एगं जाणइ। (आचारांग सूत्र/१/३/४/सूत्र १२२)। तथा एको भावः सर्वथा येन दृष्टः सर्वे भावाः सर्वथा तेन दृष्टः। चजे एकको भावाः सर्वथा येन दृष्टा एको भावः सर्वथा तेन दृष्टः। = जो एकको जानता है वह सर्वको जानता है और जो सर्वको जानता है वह एकको जानता है। तथा — जिसने एक पदार्थको सब प्रकारसे देखा है उसने सब पदार्थीको सब प्रकारसे देखा है। तथा जिसने सब पदार्थीको सब प्रकारसे जान लिया है, उसने एक पदार्थको सब प्रकारसे जान लिया है।

श्लो. वा./२/१/१/१४/१६२/१७ यथा वस्तुस्वभावं प्रत्ययोत्पत्तौ कस्य-चिदनाद्यनन्तवस्तुप्रत्ययप्रसंगात...। = जैसी वस्तु होगी वैसा ही हुनहू ज्ञान उत्पन्न होने तन तो चाहे जिस किसीको अनादि अनन्त वस्तुके ज्ञान होनेका प्रसंग होगा (क्योंकि अनादि अनन्त पर्यायोंसे समवेत ही सम्पूर्ण वस्तु है)।

ज्ञा, | १४ | १३ में उद्देशृत—एको भावः सर्वभावस्वभावः, सर्वे भावा एक-भावस्वभावाः । एको भावस्तत्त्वतो येन बुद्धः सर्वे भावास्तत्त्वतस्तेन बुद्धाः । —एक भाव सर्वभावोंके स्वभावस्वरूप है और सर्व भाव एक भावके स्वभाव स्वरूप है; इस कारंग जिसने तत्त्वसे एक भावको जाना उसने समस्त भावोको यथार्थत्या जाना ।

नि. सा./ता.व./१६८/क २८४ यो नैव पश्यित जगन्त्रयमेकदैव, कालत्रयं च तरसा सकलज्ञमानी । प्रत्यक्षदिष्टरतुला न हि तस्य नित्यं, सर्वज्ञता कथमिहास्य जडात्मनः स्थात् । सर्वज्ञताके अभिमानवाला जो जीव शीघ एक ही कालमें तीन जगत्को तथा तीन कालको नहीं देखता, उसे सदा (कदापि) अतुल प्रत्यक्ष दर्शन नहीं है; उस जडात्माको सर्वज्ञता किस प्रकार होगी।

## २. यदि त्रिकालको न जाने तो इसकी दिन्यता ही क्या

प्र. सा./मू./३६ जिंद पच्चक्स्वमजायं पजायं पलहयं च णाणस्स । ण इवदिवा तं णाणं दिव्वं ति हि के पर्स्त्वेति । = यदि अनुत्पन्न पर्याय व नष्ट पर्यायें ज्ञानके प्रत्यक्ष न हों तो उस ज्ञानको दिव्य कौन कहेगा १

## ३. अपरिभित्ति विषय ही तो इसका माहारम्य है

स. सि./१/२६/१३६/११ अपिरिमितमाहात्म्यं हि तदिति , ज्ञापनार्थं 'सर्वद्रव्यपर्यायेषु' इत्युच्यते = केवलज्ञानका माहात्म्य अपिरिमित है. इसी बातका ज्ञान करानेके लिए सूत्रमें 'सर्वद्रव्यपर्यायेषु' पद कहा है। (रा./वा./१/२६/६/६०/६).

## ४. सर्वज्ञस्वका अभाव कहनेवाला क्या स्वयं सर्वेज्ञ नहीं है

सि. वि./मू./८/१६-१६ सर्वात्मज्ञानविज्ञेयतत्त्वं विवेचनम् । नो चेद्ध-वेत्कथं तस्य सर्वज्ञाभाववित्स्वयम् ।१६। तज्ज्ञेयज्ञानवैकरुयाइ यदि बुध्येत न स्वयम् । ा नर' शरीरी बक्ता वासकलज्ञं जगिंदृद्व। सर्वज्ञः स्यानतो नास्ति सर्वज्ञाभावसाधनम् ।१६। ≈स्व जीवाँके ज्ञान तथा उनके द्वारा ज्ञेय और अज्ञेय तत्त्वाँको प्रत्यक्षसे जाननेवाला क्या स्वयं सर्वज्ञ नहीं है । यदि वह स्वयं यह नहीं जानता कि सम् जीव सर्वज्ञके ज्ञानसे रहित है तो वह स्वयं कैसे सर्वज्ञके अभावका ज्ञाता हो सकता है । शायद कहा जाये कि सम् आरमाऑकी असर्वज्ञता प्रत्यक्षसे नही जानते किन्तु अनुमानसे जानते है अतः उक्त दोष नहीं आता । तो पुरुष विशेषको भी वक्तुत्व आदि सामान्य हेतृसे असर्वज्ञत्वका साधन वरनेमें भी उक्त कथन समान है क्योंकि सर्वज्ञता और वक्तुत्वका कोई विरोध नहीं है सर्वज्ञ वक्ता हो सकता है ।

न्यायः वि./वृ./३/९१/२८६ पर उद्दध्त (भीमांसा श्लोक चोदना/१६४-१३६) 'सर्वचोऽयमिति ह्यं तस्कालेऽपि बुभुरसुभि'। तज्ज्ञानज्ञेय-विज्ञानरहितैर्गम्यते कथम् ।१६४। कल्पनीयाश्च सर्वज्ञा भवेयुर्व-हवस्तव। य एव स्यादसर्वज्ञः स सर्वज्ञं न बुध्यते ।१३६१''=उस काल में भी जो जिज्ञासु सर्वज्ञके ज्ञान और उसके द्वारा जाने गये पदार्थोके ज्ञानसे रहित है वे 'यह सर्वज्ञ है' ऐसा कैसे जान सकते हैं। और ऐसा माननेपर आपको बहुतसे सर्वज्ञ मानने होगे क्योंकि जो भी असर्वज्ञ है वह सर्वज्ञको नहीं जान सकता।

द. सं./टी./४०/२९१/६ नास्ति सर्वज्ञोऽन्यपनन्धे । खरविषाणवस् । तत्र प्रत्युत्तरं — किमत्र देशेऽत्र काले अनुपलन्धे , सर्वदेशे काले वा । यद्यत्र देशेऽत्र काले नास्ति तदा सम्मत एव । अथ सर्वदेशकाले नास्तीति भण्यते तज्जगत्त्रयं कालत्रयं सर्वज्ञरहितं कथं ज्ञात भवता। ज्ञातं चैत्तर्हि भवानेव सर्वज्ञः। अथ न ज्ञातं तर्हि निषेधः कथं क्रियते ।१।…यथोक्तं खरविषाणवदिति इष्टान्तवचनं तद्यमुचित्सः। खरे विषाणं नास्ति गवादौ तिष्ठतीत्यस्यन्ताभावो नास्ति यथा तथा सर्वज्ञस्यापि नियत्रदेशकालादिष्यभावेऽपि सर्वथा नास्तिरवं न भवति इति दृष्टान्तदूषणं गतम् । = प्रश्न-सर्वज्ञ नहीं है, क्यों कि उसकी प्रत्यक्ष उपलब्धि नहीं होती, जैसे गधेके सींग १ उत्तर - सर्वज्ञकी प्राप्ति इस देश व इस कालमें नहीं है वा सब देशों व सब कालोंमें नहीं है। यदि कहो कि इस देश व इस कालमें नहीं तन तो हमें भी सम्मत है ही। और यदि कहो कि सब देशों व सब कालों में नहीं है, तन हम पूछते हैं कि यह तुमने कैसे जाना कि तीनों जगत व तोनों कालोमें सर्वज्ञ नहीं है। यदि कहो कि हमने जान लिया तब तो तम ही सर्वज्ञ सिद्ध हो चुके और यदि कहो कि हम नहीं जानते तो उस-का निषेध कैसे कर सकते हो। (इस प्रकार तो हेतु दूषित कर दिया गया) अब अपने हेतुकी सिद्धिमें जो आपने गर्घके सींगका दृष्टान्त कहा है वह भी उचित नहीं है, क्यों कि भन्ने ही गर्धको सींग न हों परन्तु बेल आदिको तो हैं ही। इसी प्रकार ग्रद्यपि सर्वज्ञका किसी नियत देश तथा काल आदिमें अभाव हो पर उसका सर्वधा अभाव नहीं हो सकता। इस प्रकार हण्टान्त भी दृषित है। (पं. का / ता. वृ./२१/६४/११)

## बाधक प्रमाणका अमाव होनेसे सर्वज्ञस्य किंद्ध है

सि. वि /मू./-/६-७/५३७-५३ "प्रामाण्यमश्रबुद्धेश्चेवधधाऽबाधाविनिश्चयात । निर्णातासंभवद्वाधः सर्वज्ञो नेति साहसम् ।६। सर्वज्ञोऽस्तीति
विज्ञानं प्रमाणं स्वत एव तत् । दोष्ट्रवस्ताराणभावाद् बाधकासंभवादिष ।७। — जिस प्रकार बाधकाभावके विनिश्चयसे चक्षु आदिसे
जन्य ज्ञानको प्रमाण माना जाता है उसी प्रकार बाधाके असंभवका
निर्माण होनेसे सर्वज्ञके अस्तित्वको नहीं मानना यह अति साहस है
।६। 'सर्वज्ञ है' इस प्रकारके प्रवचनसे होने वाला ज्ञान स्वतः ही प्रमाण
है क्योंकि उस ज्ञानका कारण सदीष नहीं है। शायद कहा जाये कि
'सर्वज्ञ है' यह ज्ञान बाध्यमान है किन्तु ऐसा कहना ठीक नहीं है
वयोंकि उसका कोई वाधक भी नहीं है। (द्र. सं./टो./६०/२१३/७)
(पं. का./ता. वृ./२६/६६.१३)।

आग्न.प / मू./६६-११० सुनिश्चितान्वयाङ्घेतोः प्रसिद्धव्यतिरेकतः। ज्ञाताऽहेन् विश्वतत्त्वानामेवं सिद्धध्येदबाधितः ।१६। · एवं सिद्धः भुनिर्णीतासंभवद्दनाधकत्वतः । मुखबद्दविश्वतत्त्वज्ञः सोऽर्हन्नेव भवानिह ।१०१। = प्रमेषपना हेतुका अन्वय अच्छी तरह सिद्ध है और उसका व्यतिरेक भी प्रसिद्ध है, अतः उससे अईन्त निर्वाधस्त्रपसे समस्त पदार्थीका ज्ञाता सिद्ध होता है ।१६१ (१)—त्रिकाल त्रिलोक-को न जाननेके कारण इन्द्रिय प्रत्यक्ष बाधक नहीं है ।६७। (२) -- केवल सत्ताको विषय करनेके कारण अनुमान, उपमान, अर्थापति और आगम भी बाधक नहीं है। १८। (३) - अनैकान्तिक होनेके कारण पुरुषत्व व वक्तृत्व हेतु(अनुमान) बाधक नहीं है-(दे० केवतज्ञान/ ५) 188-१०० 1:४) सर्व मनुष्यों में समानताका अभाव होनेसे उपमान भी नाधक नहीं है ।१०१।; (४)--अन्यथानुपपत्तिसे शून्य होनेसे अर्थापत्ति नाधक नहीं है। १०२।; (६) - अपीरुषेय आगम केवल यज्ञादिके विषय-में प्रमाण है, सर्व झकृत आगम बाधक हो नहीं सकता और सर्व झकृत आगम स्वतः साधक है 1१०३-१०४।; (७)--सर्वज्ञत्वके अनुभव व स्मरण विहीन होनेके कारण अभाव प्रमाण भी बाधक नहीं है अथवा असर्वज्ञत्वकी सिद्धिके अभावमे सर्वज्ञत्वका अभाव कहना भी असिद्ध है।१०६-१०मः इस प्रकार वाधक प्रमाणीका अभाव अच्छी तरह निश्चित होनेसे मुखकी तरह विश्वतत्त्वोंका हाता-सर्वज्ञ सिद्ध होता है ।१०६।

## ६. अतिशय पूज्य होनेसे सर्वज्ञस्य सिद्ध है

ध. १/४,१.४४/११३/७ कधं सञ्बणहू बड्दमाणभयवंतो ः णवकेवल-लद्धीओ ... षेच्छंतएण सोहम्मिदेण तस्स कयपूजण्णहाणुववन्ती हो। णच विज्ञावाइपूजाए वियहिचारो ... साहम्माभावादो .. बइधिम-यादो वा। = प्रश्न-भगवात् वर्द्धमान सर्वद्ध थे यह कैसे सिद्ध होता है १ उत्तर-भगवान्में स्थित नक्षकेयल लिधको देखनेवाले सीधर्मेन्द्र द्वारा की गयी उनकी पूजा क्यों कि सर्वद्धताके किना बन महीं सक्ती। यह हेतु विद्यावादियों की पूजासे व्यभिचरित नहीं होता, वयों कि व्यन्तरों द्वारा की गयी और देवेन्द्रों द्वारा की गयी पूजामें समानता नहीं है।

## ७. केत्रलज्ञानका अंश सर्व प्रत्यक्ष होनेसे केवलज्ञान सिद्ध है

क.पा.१/१./१३१/४४ ण च केवलणाणमसिद्धं; केवलणाणसस्स ससंवेयण-पश्चक्षेण णिठ्वाहेणुवलंभादो। ण च अवयवे पञ्चवखे संते अवयवी परोक्को स्ति जुन्तं; चिंव्लिदियिवसयीकयअवयवत्थंभस्स वि परो-क्षण्पसंगादो। =यदि कहा जाय कि केवलज्ञान असिद्ध है, सो भी बात नहीं है, क्यों कि स्वसंवेदन प्रत्यक्षके द्वारा केवलज्ञानके अंशरूप (मित आदि) ज्ञानकी निर्वाध रूपसे उपलब्धि होती है। अवयवके प्रत्यक्ष हो जाने पर सहवर्ती अन्य अवयव भन्ते परोक्ष रहें, परन्तु अवयवी परोक्ष नहीं कहा जा सकता, वर्यों कि ऐसा मानने पर चक्षु-इन्द्रियके द्वारा जिसका एक भाग प्रत्यक्ष किया गया है उस स्तम्भको भी परोक्षताका प्रसंग प्राप्त होता है।

स्या,म /१७/२३०/६ तत्सि द्विस्तु झानतारतम्यं कचि विश्वान्तम्, तार-तम्यत्वात् आकाशे परिणामतारतम्यवत् । = ज्ञानकी हानि और वृद्धि किसी जीवमें सर्वोत्कृष्ट रूपमे पायी जाती है, हानि, वृद्धि होने-से। जैसे आकाशमें परिणामकी सर्वोत्कृष्टता पायी जाती है वैसे ही ज्ञानकी सर्वोत्कृष्टता सर्वज्ञमें पायी जाती है।

# ८. सृक्ष्मादि पदार्थींके प्रमेय होनेसे सर्वज्ञत्व सिद्ध है

आप्त.मी./१ सूक्ष्मान्तिरितवूरार्था. प्रत्यक्षा. कस्यचियया । अनुमेयत्वती-ऽग्न्यादिरिति सर्वज्ञसंस्थिति ।१। =सूक्ष्म अर्थात् परमाणु आदिक, अन्तिरित अर्थात् कालकरि दूर राम रावणादि और दूरस्य अर्थात् क्षेत्रकरि दूर मेरु आदि किसी न किसीके प्रत्यक्ष अवश्य हैं, क्योंकि ये अनुमेय हैं। जैसे अग्नि आदि पदार्थ अनुमानके विषय हैं सो हो किसीके प्रत्यक्ष भी अवश्य होते हैं। ऐसे सर्वज्ञका भले प्रकार निश्चय होता है। (न्या.वि./वृ./३/२६/२६८) (सि.वि./पृ./८/३९/५७३) (न्या. वि./वृ./३/२०/२८८ मे उद्दध्त) (आप्त.प./पू./८८-६१) (काव्य मीमांसा १) (द.सं./टो./६०/२११/९०) (पं.का./ता वृ./२६/६६/१४) (सा म./९७/२३७/७) (न्या.दो./२/६२१-२३/४१-४४)

# ९. प्रतिबन्धक कर्मोंका अमाव होनेसे सर्वज्ञस्य सिद्ध है

सि.वि./मू./८-१ ज्ञानस्यातिशयात् सिध्येद्विभुत्वं परिमाणवतः । वैषद्य कचिद्दोषमतहानेस्तिमिराक्षत्रत् ।८। माणिक्यादेर्मतस्यापि व्यावृत्ति-रतिशयवतो । आत्यन्तिको भवत्येव तथा कस्यचिदात्मनः । १। = जैसे परिमाण अतिशययुक्त होनेसे आकाशमें पूर्ण रूपसे पाया जाता है. वैसे ही ज्ञान भी अतिशययुक्त होनेसे किसी पुरुष विशेषमें विभु-समस्त न्नेयोका जाननेवाला होता है। और जैसे अन्धकार हटनेपर चक्षु स्पष्ट रूपसे जानतो है, वैसे हो दोष और मलकी हानि होनेसे वह ज्ञान स्पष्ट होता है। शायद कहा जाये कि दोष और मलको आत्य-न्तिक हानि नहीं होती तो ऐसा कहना भी ठीक नहीं है क्योंकि जैसे माणिवय आदिसे अतिशयवाली मलकी व्यावृत्ति भी आस्यन्तिकी होतो है उसके मल सर्वथा दूर हो जाता है उसी तरह किसी आत्मासे भो मलके प्रतिपक्षी ज्ञानादिका प्रकर्ष होनेपर मलका अत्यन्ताभाव हो जाता है 19-41 (न्या.वि./मू /३/२१-२६/२११-२६४), (घ.६/-४.१.४४/२६/तथा टीका पु.११४-११८), (क.पा.१/१,१/\$३७-४६/१३ तथा टीका पृ. ४६-६४), ( राग/४-रागादि दोषोंका अभाव असंभव नहीं है), (मोक्ष/६-अकृत्रिम भी कर्ममलका नाश सम्भव है); ( न्या.दी./२/§२४-२८/४४-४० ), (न्याय विन्दु सीरोज/श्लो, ३६१-३६२)

## ५. केवलज्ञान विषयक शंका-समाधान

## १. केवळज्ञान असहाय कैसे है ?

क.पा.१/१,१/११/११/१ केवलमसहायं इन्द्रियालोकमनस्कारिनरपेक्ष-त्वात । आत्मसहायमिति न तत्केवलमिति चेतः, नः, ज्ञानव्यतिरिक्ता-त्मनोऽसत्त्वात् । अर्थसहायत्वान्न केवलमिति चेतः, नः, विनष्टानुत्पन्ना-तीतानागतेऽर्थेष्वपि तत्प्रवृत्त्युपलम्भात् । — असहाय ज्ञानको केवलज्ञान कहते हैं, वमोंकि वह इन्द्रिय, प्रकाश और मनोव्यापारको अपेक्षासे रहित है । प्रश्न—केवलज्ञान आत्माकी सहायतासे उत्पन्न होता है, इसलिए इसे केवल नहीं कह सकते । उत्तर—नहीं, क्योंकि ज्ञानसे भिन्न आत्मा नहीं पाया जाता है, इसलिए इसे असः हाय कहनेमें आपत्ति नहीं है । प्रश्न—केवलज्ञान अर्थकी सहायता लेकर प्रवृत्त होता है, इसलिए इसे केवल (असहाय) नहीं कह सकते । उत्तर—नहीं, क्योंकि नष्ट हुए अतीत पदार्थोंमें और उत्तव न हुए अनागत पदार्थोंमें भी केवलज्ञानकी प्रवृत्ति पायी जाती है, इसलिए यह अर्थकी सहायतासे होता है, ऐसा नहीं कहा जा सकता।

भ. आ./वि./१११११६ प्रत्यक्षस्यावध्यादे आत्मकारणत्वादसहायता-स्तीति केवलत्वप्रसंग स्यादिति चेन्न रूढिनिराकृताशेषज्ञानावरणस्यो-पजायमानस्यैन बोधस्य केवलशब्दप्रवृत्ते । स्प्रश्न - प्रत्यक्ष अवधि व मन पर्यय ज्ञान भो इन्द्रियादिको अपेक्षा न करके केवल आत्माके आश्यसे उत्पन्न होते हैं, इसलिए उनको भी केवलज्ञान क्यो नहीं कहते हो ! उत्तर-जिसने सर्व ज्ञानावरणकर्मका नाश किया है, ऐसे केवलज्ञानको ही 'केवलज्ञान' कहना रूढ है, अन्य ज्ञानोमें 'केवल' शब्दकी रूढि नहीं है।

धः/१/१.१.२८/१६६/१ प्रमेयमिप मैवमै क्षिष्टासहायत्वादिति चेन्न, तस्य तत्स्वभावत्वात् । न हि स्वभावाः परपर्यनुयोगार्हाः अव्यवस्थापत्ते-रिति । =प्रश्न-यदि केवलज्ञान असहाय है, तो वह प्रमेयको भी मत जानो । उत्तर-ऐसा नहीं है, क्योंकि पदार्थीका जानना उसका स्वभाव है। और वस्तुके स्वभाव दूसरोंके प्रश्नोंके योग्य नहीं हुआ करते है। यदि स्वभावमें भी प्रश्न होने लगें तो फिर वस्तुओको व्यवस्था ही नहीं बन सकती।

## २. विनष्ट व अनुत्पन्न पदार्थी का ज्ञान कैसे सम्भव है

क.पा.१/१.१/§१६/२२/२ असति प्रवृत्तौ खरविषाणेऽपि प्रवृत्तिरस्तित चेत्: नः तस्य भूतभविष्यच्छक्तिरूपतयाऽप्यसत्त्वातः। वर्तमानपर्या-णामेव किमित्यर्थत्वमिष्यत इति चेत्, नः 'अर्यते परिच्छियते' इति न्यायतस्तत्रार्थस्वोपलम्भात् । तदनागतातीतप्ययिष्वपि समान-मिति चेतः नः तहग्रहणस्य वर्तमानार्थग्रहणपूर्वकत्वात् । = प्रश्न---यदि बिनष्ट और अनुस्पन्नरूपसे असत् पदार्थोंने केवलज्ञानकी प्रवृत्ति होती है, तो खरविषाणमें भी उसकी प्रवृत्ति होओ ? उत्तर--नहीं. क्यों कि खरविषाणका जिस प्रकार वर्त मानमें सच्य नहीं पाया जाता है, उसी प्रकार उसका भूतशक्ति और भविष्यत शक्तिरूपमे भी सत्त्व नहीं पाया जाता है। परन--यदि अर्थमें भूत और भविष्यत पर्यायें शक्तिरूपसे विद्यमान रहती है तो केवल वर्तमान पर्यायको ही अर्थ क्यों कहा जाता है। उत्तर--नहीं, क्यों कि, 'जो जाना जाता है उसे अर्थ कहते हैं इस ब्युत्पत्तिके अनुसार वर्तमान पर्यायों में ही अर्थ-पना पाया जाता है। प्रश्न-यह व्युत्पत्ति अर्थ अनागत और अतीत पर्यायोंमें भी समान है ' उत्तर-नहीं, क्यों कि उनका ग्रहण वर्त-मान अर्थके प्रहण पूर्वक होता है।

धारी १,६-९,१४/२६/६ णहु गणु प्रणण अत्थाणं कधं तदो परिच्छेदो। ण, केवल त्तादो जन्मत्था वेक्साए विणा तदु प्रतीए विरोहाभावा। ण तस्स विप्रज्ञ प्रतास त्र प्रज्ञ केवल परिच्छित्ती हो। ण गहु हिं सिंगेण विअवारो तस्स अच्चंताभाव कवत्तादो। = प्रश्न--जो पदार्थ नष्ट हो चुके हैं और जो पदार्थ अभो उत्पन्न नही हुए हैं, उनका केवल इति से कैते ज्ञान हो सकता है। उत्तर--नहीं, क्यों कि केवल ज्ञान के सहाय निरमेक्ष होने से बाह्य पदार्थी की अपेक्षा के बिना उनके, (विनष्ट और अनुत्पन्न के) ज्ञानकी उत्पत्तिमें कोई विरोध नहीं है। और केवल ज्ञान विपर्यम् ज्ञानपनेका भी प्रसंग नहीं आता है, क्यों कि वह यथार्थ स्वरूपको पदार्थी से जानता है। और न गथेके सींग के साथ व्यभिचार दोष आता है, क्यों कि वह अस्पन्ताभाव रूप है।

प्र.सा-/त.प /३७ न खन्वेतदयुक्तं— दृष्टाविरोधात । दृश्यते हि छद्मस्थ-स्यापि वर्तमानमिव व्यतीतमनागतं वा वस्तु चिन्तयतः संविदा-लम्बितस्तदाकार । किंच चित्रपटीयस्थानत्वात् संविदः। यथा हि चित्रपटयामतिवाहितानामनुपस्थितानां वर्तमानानां च वस्तुनामा-लेख्याकाराः साक्षादेकक्षण एवावभासन्ते, तथा संविद्धभिक्ताविष । किंच सर्वज्ञे याकाराणां तदात्विकत्वाविरोधात् । यथा हि प्रध्वस्ताना-मनुदितानां च वस्तुनामालेख्याकारा वर्तमाना एव तथातीतानाम-नागतानां च पर्यायाणां ज्ञेयाकारा वर्तमाना एव भवन्ति । = यह (तीनों कालोंकी पर्यायोंका वर्तमान पर्यायो वत् ज्ञानमें ज्ञात होना) अयुक्त नहीं है, क्यों कि १. उसका दृष्टके साथ अविरोध है। (जगलमें) दिखाई देता है कि छ्यस्थके भो, जैसे वर्त मान वस्तुका चिन्तवन करते हुए झान उसके आकारका अवलम्बन करता है, उसी प्रकार भूत और भविष्यत वस्तुका चिन्तवन करते हुए (भो) झान उसके आकारका अवलम्बन करता है। २. झान चित्रपटके समान है। जैसे चित्रपटमें अतीत अनागत और वर्तमान वस्तुओं के आलेख्याकार साक्षात एक क्षणमें ही भासित होते हैं; उसी प्रकार झानरूपी भिचिमें भी अतीत अनागत पर्यायों के झे याकार साक्षात एक क्षणमें ही भासित होते हैं। ३. और सर्व झे याकार साक्षात एक क्षणमें ही भासित होते हैं। ३. और सर्व झे याकारों की तालका लिकता अविरुद्ध है। जैसे चित्रपटमें नष्ट व अनुत्पन्न (बाहूबली, राम, रावण आदि) वस्तुओं के आलेख्याकार वर्तमान ही है, इसी प्रकार अतीत और अनागत पर्यायों के झे याकार वर्तमान ही है।

#### ३. अपरिणामी केवळज्ञान परिणामी पदार्थोंको कैसे जाने

ध. १/१.१.२२/१६८/५ प्रतिक्षणं विवर्तमानानर्थानपरिणामि केवलं कथं परिच्छिनसीदि चेन्न, ज्ञे यसमविपरिवर्तिन, केवलस्य तदविरोधात । इ अपरतन्त्रतया परिवर्तमानस्य केवलस्य कथ पुनर्नेवोत्पत्तिरिति चेन्न, केवलोपयोगसामान्यापेक्षया तस्योत्पत्तेरभावात् । विशेषापेक्षया च नेन्द्रियालोकमनोभ्यस्तदृत्पत्तिर्विगतावरणस्य तद्विरोघात् । केवल-मसहायरवात्र तत्सहायमपेक्षते स्वरूपहानिप्रसंगात् । = प्रश्न-अपरि-वर्त नशील केवलज्ञान प्रत्येक समयमे परिवर्त नशील पदार्थीको कैसे जानता है ' उत्तर-ऐसी शंका ठीक नहीं है, क्यों कि, क्लेय पदार्थीं की जाननेके लिए तदनुकुल परिवर्तन करनेवाले केवलज्ञानके ऐसे परि-वतंनके मान लेनेमें कोई विरोध नहीं आता। प्रश्न-हो यकी पर-तंत्रतासे परिवर्तन करनेवाले केवलज्ञानकी फिरसे उत्पत्ति क्यो नहीं मानी जाये ! उत्तर - नहीं, वयोंकि, केवलज्ञानरूप उपयोग-सामान्य-की अपेक्षा केवलज्ञानकी पुनः उत्पत्ति नहीं होती है। विशेषकी अपेक्षर उसकी उत्पत्ति होते हुए भी वह (उपयोग) इन्द्रिय, मन और आलोकसे उत्पन्न नहीं होता है, क्योंकि, जिसके ज्ञानावरणादि कर्म नष्ट हो गये हैं, ऐसे केवलज्ञानमें इन्द्रियादिकी सहायता माननेमें विरोध आता है। दूसरी बात यह है कि केवलज्ञान स्वयं असहाय है. इसलिए वह इन्द्रियादिकोंकी सह।यताकी अपेक्षा नहीं करता है, अन्यथा ज्ञानके स्वरूपकी हानिका प्रसंग आ जायेगा ।

## ४. केवळज्ञानीको प्रश्न पूछने या सुननेकी आवश्यकता क्यों

म. पु /१/१८२ प्रश्नाद्विनैय तुझावं जानझिष स सर्ववित्। तत्प्रश्नान्त-मुद्देशिष्ट प्रतिपत्रनिरोधतः ।१८२। = संसारके सब पदार्थोको एक साथ जाननेवाले भगवान् नृषभनाथ यदापि प्रश्नके विना ही भरत महाराज-के अभिप्रायको जान गये थे तथापि वे श्रोताओंके अनुरोधसे प्रश्नके पूर्ण होनैको प्रतीक्षा करते रहे ।

## सर्वज्ञत्वके साथ वक्तृत्वका विरोध नहीं है

आप्त. प./मू. /१६-१०० नाई जिःशेषतत्त्वज्ञो वन्तृत्व-पुरुषत्वतः। अह्या-दिवदिति प्रोक्तमनुमानं न नाधकम् १६६। हेतोरस्य विपक्षेण विरोधा-भाविनश्चयात् । वन्तृत्वादेः प्रकर्षेऽपि ज्ञानानिर्द्वासिसिद्धितः ११००। = प्रश्न-अर्हन्त अशेष तस्त्रोका ज्ञाता नहीं है क्योंकि वह कक्ता है और पुरुष है। जो वक्ता और पुरुष है, वह अशेष तस्त्रोंका ज्ञाता नहीं है, जसे ब्रह्मा वगैरह १ उत्तर-यह आपके द्वारा कहा गया अनुमान सर्वज्ञका बाधक नहीं है, क्योंकि, वक्तापन और पुरुषपन हेतुओंका, विपक्षके (सर्वज्ञताके) साथ विरोधका अभाव निश्चित है, अर्थात् उक्त हेतु सपक्ष व विपक्ष दोनोंमे रहता होनेसे अनैकान्तिक है। कारण वक्तापन आदिका प्रकर्ष होनेपर भी ज्ञानकी हानि नहीं होती। (और भी दे० व्यभिचार/४)।

## ६. अईन्तोंको ही केवलज्ञान क्यो अन्यको क्यों नहीं

आप्त, मी /मू./६.७ स त्वमेदासि निर्दोषो युक्तिशास्त्राविरोधियाक् । अविरोधो यविष्टं ते प्रसिद्धं न न बाध्यते ।६। त्वन्भतामृतबाह्यामां सर्वथै कान्तवादिनाम् । आप्ताप्तिमानदाधानां स्वेधावष्टेन बाध्यते ।७। च्हे अईन् । वह सर्वज्ञ आप हो है, नयों कि आप निर्दोष हैं । निर्दोष इसित् ए हैं कि युक्ति और आगमसे आपके वचन अविरुद्ध हैं—और वचनोमें विरोध इस कारण नहीं है कि आपका इष्ट ( मुक्ति आदि तक्त्व ) प्रमाणसे बाधित नहीं है । किन्तु तुम्हारे अनेकान्त मतस्व अमृतका पान नहीं करनेवाले तथा सर्वथा एकान्त तक्त्वका कथन करनेवाले और अपनेको आग्न सम्भनेके अभिमानसे दग्ध हुए एकान्त-वादियोंका इष्ट ( अभिमत तक्त्व ) प्रत्यक्षसे बाधित है । (अष्ट-सहस्रो) ( निर्णय सागर बम्बई /पृ. ६६-६७) ( न्याय, दो/२/६२४-२६/४४-४६) ।

#### ७. सर्वज्ञस्य जाननेका प्रयोजन

पं. का./ता. वृ./२१/६७/१० अन्यत्र सर्वज्ञसिद्धौ भणितमास्ते अत्र पुन-रध्यात्मग्रन्थत्वान्नोच्यते । इदमेव वौतरागर्सवज्ञस्वरूपं समस्तरागा-दिविभावत्यागेन निरन्तरमुपादेयत्वेन भावनीयमिति भावार्थः । = सर्वज्ञकीरिद्धिन्यायविषयक अन्य ग्रन्थोमें अच्छी तरह की गयी है। यहाँ अध्यात्मग्रन्थ होनेके कारण विशेष नहीं कहा गया है। ऐसा वीतराग सर्वज्ञका स्वरूप ही समस्त रागादि विभावोंके त्याग द्वारा निरन्तर उपादेयरूपसे भाना योग्य है, ऐसा भावार्थ है।

#### ६. केवलज्ञानका स्वपर-प्रकाशकपना

## १. निरुचयसे स्वको और ब्यवहारसे परको जानता है

नि. सा./सू. १६६ जाणदि पस्सदि सन्दं ववहारणएण केवली भगवं। केवलणाणी जाणदि पस्सदि णियमेण अप्पाणं ११६१ = न्यवहार नयसे केवली भगवात् सबकोजानते है और देखता है। (प. प्र./टो./१/५२/५०/८ (और भी दे० शूतकेवलो/३)/

प प्र /मू./१/१ ते पुणु बंदर सिद्धगण जे अप्पाणि वसंत/लोगालोउ वि सयलु इहु अच्छहि विमल्ल णियंत ।१। = मैं उन सिद्धोंको वन्दता हूँ, जो निश्चय करके अपने स्वरूपमें तिष्ठते हैं और व्यवहार नयकरि लोकालोकको संक्षयरहित प्रत्यक्ष देखते हुए ठहर रहे हैं।

## २. निश्चयसे परको न जाननेका तात्वर्य उपयोगका पर-के साथ तन्मय न होना है

प्र. सा./त.प्र./१२/क.४ जानत्रप्येष विश्वं युगपदिष भवद्भावि भूतं समस्तं,
मोहाभावाद्यदानमा परिणमित पर नेव निर्द्ध नकर्मा। तेनास्ते मुक्तं
एव प्रसभिकसित् कृष्टिविस्तारपीत क्षे भाकार त्रिलोको पृथगपृथगथ
द्योतयन् झानमूर्तिः।४। =िजसने कर्मोको छेद डाला है ऐसा यह
आत्मा भूत, भविष्यत् और वर्तमान समस्त विश्वको एक ही साथ
जानता हुआ भी मोहके अभावके कारण परस्तप परिणमित नहीं
होता, इसिंखए अब, जिसके (समस्त) झेथाकारों को अरयन्त्
विकसित झिके विस्तारसे स्वयं पी गया है ऐसे तीनों लोकके
पदार्थों को पृथक् और अपृथक् प्रकाशित करता हुआ वह झानमूर्ति
मुक्त ही रहता है।

- प्र. सा./त. प्र /३२ अप्रं खन्वातमा स्वभावत एव परदव्यग्रहणमीक्षण~ परिणमनाभावातस्वतत्त्वभूतकेवलज्ञानस्वरूपेण विपरिणम्य समस्तमेव नि शेषतयात्मानमात्मनात्मनि संचेतयते । अथवा युगपदेव सर्वाथं-सार्थसाक्षारकरणेन ज्ञप्तिपरिवर्तनाभावात् संभाषितग्रहणमोक्षण-क्रियाविराम अविश्वमशैषं पश्यति जानाति च एवमस्यात्यन्त-विविक्तत्वमेव । = यह आतमा स्वभावसे हो परद्रव्योंके ब्रहण-त्यागका तथा परद्रव्यरूपसे परिणामत होनेका अभाव होनेसे स्वतत्त्वभूत केवल-ज्ञानरूपसे परिणमित होकर, नि क्षेषरूपसे परिपूर्ण आत्माको आत्मासे आत्मामे संचेतता जानता अनुभव करता है। अथवा एक साथ ही सर्व पदार्थीके समूहका साक्षात्कार करनेसे ज्ञिषिपरिवर्तनका अभाव होनेसे जिसके ग्रहणत्यागरूप क्रिया विरामको प्राप्त हुई है, सर्वप्रकारसे अशेष विश्वको देखता जानता ही है। इस प्रकार उसका अत्यन्त भिन्नत्व ही है। भावार्थ--केवली भगवान् सर्वात्म प्रदेशोंसे अपनेको ही अनुभव करते रहते है. इस प्रकार वे परद्रव्योसे सर्वथा भिन्न है। अथवा केवली भगवान्को सर्वपदार्थीका युगपत ज्ञान होता है। उनका ज्ञान एक ज्ञेयको छोडकर किसी अन्य विविक्षित ज्ञेयाकारको जाननेके लिए भी नहीं जाता है, इस प्रकार भी वे परसे सर्वथा भिन्न हैं।
- प्र. सा./ता. वृ /३७/१०/१६ अयं केवली भगवात् परव्रव्यपर्यायात् परिच्छित्तिमात्रेण जानाति न च तन्मयत्वेन, निश्चमेन तु केवल- ज्ञानादिगुणाधारभूतं स्वकीयसिद्धपर्यायमेव स्वसंवित्त्याकारेण तन्मयो भूत्वा परिच्छिनत्ति जानाति। यह केवली भगवात् परद्रव्यव उनकी पर्यायों को परिच्छित्ति (प्रतिभास) मात्रसे जानते हैं; तन्मयरूपसे नहीं। परन्तु निश्चयसे तो वे केवलज्ञानादि गुणोंके आधारभूत स्वकीय सिद्धपर्यायको हो स्वसवित्तरूप आकारसे अर्थाद स्वसंवेदन ज्ञानसे तन्मय होकर जानता है या अनुभव करता है।
- स. सा /ता. वृ /३१६-१६१ श्वेतमृत्तिकाहण्टान्तेन ज्ञानात्मा घटपटादि
  ज्ञेयपदार्थस्य निश्चयेन ज्ञायको न भवति तन्मयो न भवतित्यर्थः
  तिहि किं भवति । ज्ञायको ज्ञायक एव स्वरूपे तिष्ठतीस्यर्थः । . . तथा
  तेन श्वेतमृत्तिकाहण्टान्तेन परद्रव्यं घटादिकं ज्ञेयं वस्तुव्यवहारेण
  जान ति न च परद्रव्येण सह तन्मयो भवति । = जिस प्रकार खडिया
  दीवार रूप नहीं होती बिल्क दीवारके बाह्य भागमें ही ठहरती है
  इसी प्रकार ज्ञानात्मा घट पट आदि ज्ञेयपदार्थोंका निश्चयसे ज्ञायक
  नहीं होता अर्थात् उनके साथ तन्मय नहीं होता, ज्ञायक ज्ञायकरूप
  ही रहता है । जिस प्रकार खडिया दीवारसे तन्मय न होकर भी उसे
  श्वेत करती है, इसी प्रकार वह ज्ञानात्मा घट पट आदि परद्रव्यरूप
  ज्ञेयवस्तुओंको व्यवहारसे जानता है पर उनके साथ तन्मय नहीं
  होता ।
- प, प्र./ही (१/१२/५०/१० किश्चिदाह। यदि व्यवहारेण लोकालोर्क जानाति तरि व्यवहारनयेन सर्वज्ञत्वं, न च निश्चयनयेनेति। परिहारमाह—यथा स्वकीयमारमानं तन्मयत्वेन जानाति तथा परदव्य
  तन्मयत्वेन न जानाति, तेन कारणेन व्यवहारो भण्यते न च परिज्ञानाभावात। यदि पुनिनिश्चयेन स्वद्रव्यवत्तन्मयो सुत्वा परद्रव्यं
  जानाति तर्हि परकीयसुखदुःखरागद्वेषपरिज्ञातो सुली दुःखी रागी
  द्वेषी च स्यादिति महहदूषणं प्राप्नोतीति । प्रश्न—यदि केवली
  भगवान् व्यवहारनयसे जोकालोकको जानते हैं तो व्यवहारनयसे
  ही उन्हें सर्वज्ञत्व भी होओ परन्तु निश्चयनयसे नहीं ! उत्तर—जिस
  प्रकार तन्मय होकर स्वकीय आत्माको जानते हैं उसी प्रकार परद्रव्यको तन्मय होकर नहीं जानते, इस कारण व्यवहार कहां गया है,
  न कि उनके परिज्ञानका हो अभाव होनेके कारण। यदि स्व द्रव्यको
  भाँति परद्रव्यको भी निश्चयसे तन्मय होकर जानते तो परकीय सुख
  व दुःखको जाननेसे स्वयं सुखी दुःखी और परकीय रागद्वेषको
  जाननेसे स्वयं रागी द्वेषी हो गये होते। और इस प्रकार महत्त दुषण

प्राप्त होता । ( प. प्र /टी./१/४/११ ) और भी दे० मोक्ष/६ व हिसा/४/४ में इसी प्रकारका शंका-समाधान ) ।

## २. आत्मा ज्ञेयके साथ नहीं पर ज्ञेयाकारके साथ तन्मय होता है

- रा. वा./१/१०/१०/६०/६६ यदि यथा बाह्यप्रमेयाकारात् प्रमाणमन्यत् तथाम्यन्तरप्रमेयाकाराद्य्यन्यत् स्यात्, अनवस्थास्य स्यात् ।१०। । स्यादन्यत्वं स्यादनम्यत्विमत्यादि । संज्ञालक्षणादिभेदात् स्यादन्यत्वम्, व्यतिरेकेणानुपलब्धे स्यादनन्यत्विमत्यादि ।१३। = जिसन्प्रकार बाह्य प्रमेयाकारोसे प्रमाण जुदा है, उसी तग्ह यदि अन्तरंग प्रमेयाकारसे भी वह जुदा हो तब तो अनवस्था दोष आना ठीक है, परन्तु इनमें तो कथंचित् अन्यत्व और कथंचित् अनन्यत्व है । संज्ञा लक्षण प्रयोजनकी अपेक्षा अन्यत्व है और पृथक् पृथक् स्वपसे अनुप्तिकारिय होनेके कारण इनमें अनन्यत्व है । (प्र. सा./त प्र./३६)।
- प्र. सा /त. प्र /२६,३१ यथा चक्षु रूपिद्रव्याणि स्वप्रदेशैरसंस्पृशद-प्रनिष्टं परिच्छेद्यमाकारमात्मसात्कुर्वन्न चाप्रविष्टं जानाति पश्यति च, एवमारमापि । ज्ञेयतामापन्नानि समस्तवस्तूनि स्वप्रदेशैरसंस्पृक्षत्र प्रविष्टः समस्तज्ञेयाकारानुन्यून्य इव कलयन्न चाप्रविष्टो जानाति पश्यति च। एवमस्य विचित्रशक्तियोगिनो ज्ञानिनोऽर्थेष्वप्रदेश इव प्रवेशोऽपि सिद्धिमवतरति ।२६। ... यदि खलु ... सर्वेऽथा न प्रतिभान्ति ञ्चाने तदा तन्न सर्वगतमम् युपगम्येत । अभ्युपगम्येत वा सर्वगतम् । तर्हि साक्षात् संवेदनमुकुरुन्दभूमिकः वतीर्णप्रतिविम्बस्थानीयस्वस-वैद्याकारणानि परम्परया प्रतिबिम्ब्स्थानीयसंवैद्याकारकारणानीति कथं न ज्ञानस्थायिनोऽर्था निश्चोयन्ते । = जिस प्रकार चक्षु रूपीद्र-व्योंको स्वप्रदेशोंके द्वारा अस्पर्श करता हुआ अप्रविष्ट रहकर ( उन्हें जानता देखता है). तथा इयाकारोको आत्मसात्कार करता हुआ अप्रविष्ट न रहकर जानता देखता है. उसी प्रकार आत्मा भी ज्ञेयभृत समस्त वस्तुओंको स्वप्रदेशोंसे अस्पर्श करता है, इसलिए अप्रविष्ठ रहकर ( उनको जानता देखता है ), तथा वस्तुओमें वर्त ते हुए समस्त ज्ञीयाकारोको मानो मूलमेसे ही उखाडकर प्रास कर लिया हो, ऐसे अप्रविष्ट न रहकर जानता देखता है। इस प्रकार इस विचित्र शक्तिवाले आत्माके पदार्थमे अप्रवेशकी भाँति प्रवेश भी सिद्ध होता है ।२६। यदि समस्त पदार्थ ज्ञानमें प्रतिभासित न हो तो वह ज्ञान सर्वगत नहीं माना जाता। और यदि वह सर्वगत माना जाय तो फिर साक्षात ज्ञानदर्पण भूमिकामे अवतरित बिम्बकी भाँति अपने अपने ह्रोधाकारोके कारण (होनेसे), और परम्प्रासे प्रतिबिम्बके समान इ याकारों के कारण होनेसे पदार्थ कैसे ज्ञानस्थित निश्चित नहीं होते ।३१। ( प्र./सा /त प्र./३६ ) ( प्र. सा./पं. जयचन्द/१७४ )

## ४. आत्मा ज्ञेयरूप नहीं पर ज्ञेयके आकार रूप अवस्य परिणमन करता है

स. सा /आ./४६ सकल हो यज्ञायकतादारम्यस्य निषेधाद्रसपरिच्छेदपरि-णतत्वेऽपि स्वय रसरूपेणापरिणमनाच्चारसः । = (उसे समस्त होयोंका ज्ञान होता है परन्तु ) सकल ज्ञोयज्ञायकके तादारम्यका निषेध होनेसे रसके ज्ञानरूपमें परिणमित होनेपर भी स्वयं रस रूप परिणमित नहीं होता, इसलिए (आरमा) अरस है।

### ५ ज्ञानाकार व ज्ञेयाकार का अर्थ

रा. वा./१/६/६/२४/२६ अथवा, चेतन्यशक्तेद्वविकारी ज्ञानाकारो ज्ञेयाकारश्च। अनुष्युक्तप्रतिबिम्बाकारादर्शतस्वत् ज्ञानाकार', प्रति-बिम्बाकारपरिणतादशतस्वत् ज्ञेयाकार'। = चैतन्य शक्तिके दो आकार है ज्ञानाकार और ज्ञेयाकार। तहां प्रतिबिम्बशून्य दर्पणतस्त वत् तो ज्ञानाकार है और प्रतिबिम्ब सहित दर्पणतस्वत् ज्ञेया-कार है।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

# वास्तवमें ज्याकारोंसे प्रतिविभित्रत निजायमाको देखते हैं

रा. वा /१/१२/१६/१६/१३ अथ द्रव्यसिद्धिर्माभूदिति 'आकार एव न ज्ञानम्' इति कल्प्यते; एवं सित कस्य ते आकारा इति तेषामप्यभावः स्यात् । = यदि (बौद्ध लोग) अनेकान्तात्मक द्रव्यसिद्धिके भयसे केवल आकार हो आकार मानते हैं, पर ज्ञान नहीं तो यह प्रश्न होता है कि वे आकार किसके हैं. क्योंकि निराध्य आकार तो रह नहीं सकते हैं। ज्ञानका अभाव होनेसे आकारोका भी अभाव हो जायेगा।

ध, १३/५,४,८४/३६३१२ अशेषबाह्यार्थग्रहणे सत्यपि न केवलिनः सर्वज्ञताः स्वरूपपरिच्छित्रयभावादिरयुक्ते आह — 'पस्सदि' त्रिकालगोचरानन्त-पर्यायोपचितमात्मानं च पश्यति । — केवली द्वारा अशेष बाह्य पदार्थों-का ज्ञान होनेपर भो उनका सर्वज्ञ होना सम्भव नहीं है. बर्योंकि उनके स्वरूपपरिच्छित्ति अर्थात् स्वसंवेदनका अभाव है; ऐसी आशंकाके होनेपर सूत्रमें 'पश्यति' कहा है। अर्थात् वे त्रिकालगोचर अनन्त पर्यायोंसे उपचित् आत्माको भी देखते हैं।

प्र.सा./त प्र./४६ आरमा हि तावत्स्वयं ज्ञानमयत्वे सित ज्ञानुत्वात् ज्ञान-मेत्र । ज्ञानं तु प्रत्यात्मवर्ति प्रतिभासमयं महासामान्यम् । तत्तु प्रतिभासम्यानन्तिविशेषच्यापि । ते च सर्वद्रव्यययीयनिश्रन्थनाः। अथ यः ...प्रतिभासमयमहासामान्यरूपमात्मानं स्वानुभवप्रत्यक्षं न करोति स कर्थ · · सर्वे द्रव्यपर्यायान् प्रत्यक्षीकुर्यात् । एवं च सति ज्ञानमथत्वेन स्वस चेतकत्वादात्मनो ज्ञातृज्ञोययोर्वस्तुत्वे नान्यस्वे सरयपि प्रतिभासप्रतिभास्यमानयोः स्वस्यामवस्थायामन्योन्यसंबलने-नारयन्तमश्वयविवेचनत्वात्सर्वमारमनि निखातमिव प्रतिभाति। यद्ये वं न स्यात् तदा ज्ञानस्य परिपूर्णात्मसं चेतनाभावात परिपूर्णस्यै व-स्यारमनोऽपि ज्ञान न सिद्धधेत । = पहिते तो आत्मा वास्तवमें स्वयं ज्ञानमय होनेसे ज्ञातृत्वके कारण ज्ञान ही है; और ज्ञान प्रत्येक आत्मा-में वर्तता हुआः प्रतिभासमय महासामान्य है, वह प्रतिभास अनन्त विशेषोमें व्याप्त होनेवाला है और उन विशेषोंके निमित्त सर्व द्रव्य-पर्याय हैं। अब जो पुरुष उस प्रतिभासमय महासामान्यसप आरमाका स्वानुभव प्रत्यक्ष नहीं करता वह सर्वद्रव्य पर्यायोंको केसे प्रत्यक्ष कर सकेगा ? अतः जो आश्माको नहीं जानता व सबको नहीं जानता। आरमा ज्ञानमयताके कारण संचेतक होनेसे, ज्ञाता और ज्ञेयका वस्तुरूपसे अन्यत्व होनेपर भो, प्रतिभास और प्रतिभास्य मानकर अपनी अवस्थामें अन्योन्य मिलन होनेके कारण. उन्हें (ज्ञान व ज्ञोयाकारको ) भिन्न करना अत्यन्त अशक्य है इसलिए, मानो सब-कुछ आत्मामें प्रविष्ट हो गया हो इस प्रकार प्रतिभासित होता है। यदि ऐसा न हो तो ज्ञानके परिपूर्ण आत्मसंचितनका अभाव होनेसे परिपूर्ण एक आत्माका भी ज्ञान सिद्ध न हो। (प्र.सा./त.प्र./४८). (प्र.सा./ता-वृ./३६), (पं.ध./पू /६७३)

स.सा./परिशिष्ट/कर्४१ झेयाकारकेलड्कमेचकचिति प्रक्षालनं कल्पय-ननेकाकारचिकीर्षया स्फुटमपि झानं पशुनेच्छति । । १६११ = झेया-कारोंको धोकर चेतनको एकाकार करनेकी इच्छासे अझानीजन बास्तवमें झानको हो नहीं चाहता । झानी तो विचित्र होनेपर भी झानको प्रक्षातित हो अनुभव करता है।

## ७. ज्ञेयाकारमें ज्ञेयका उपचार करके ज्ञेयको जाना कहा जाता है

प्र.सा./त.प्र./१० यथा किलेन्द्रनीलरत्नं बुग्धमधिवसत्त्वप्रभाभारेण तदभिभूय वर्तमाने, तथा संवेदनमध्यात्मनोऽभिन्नत्वात्--समस्तक्कोयाकारानभिव्याष्य वर्तमानं कार्यकारणत्वेनोपचर्य ज्ञानमर्थानभिभूय
वर्तत इत्युच्यमान न विप्रतिषिध्यते। = जैसे दूधमें पडा हुआ इन्द्रनीलरत्न अपने प्रभावसमुहसे दूधमें व्याप्त होकर वर्तता हुआ दिलाई

वैता है, उसी प्रकार संवेदन (ज्ञान) भी आत्मासे अभिन्न होनेसे समस्त ज्ञेयाकारोमें ज्याप्त हुआ वर्तता है, इसलिए कार्यमें कारणका उपचार करके यह कहनेमें विरोध नहीं आता, कि ज्ञान पदार्थीमें ज्याप्त होकर वर्तता है। (स.सा./पं जयचन्द/६)

स.सा./ता.वृ./२६८ घटाकारपरिणतं ज्ञानं घट इत्युपचारेणोच्यते। =घटा-कार परिणत ज्ञानको ही उपचारसे घट कहते है।

## ८. छग्नस्थ मी निश्चयसे स्वको और व्यवहारसे परको जानता है

प्र.सा./ता.व./३१/५२/१६ यथायं केवली परकीयद्रव्यपर्यायात् यथापि परिच्छित्तिमात्रेण जानाति तथापि निश्चयनयेन सहजानन्दैकस्य-भावे स्वशुद्धारमनि तन्मयत्वेन परिच्छित्ति करोति, तथा निर्मस्रविदे- किजनोऽपि यद्यपि व्यवहारेण परकीयद्रव्यगुणपर्यायपरिक्ञानं करोति, तथापि निश्चयेन निर्विकारस्वसंवेदनपर्याये विषयत्वात्पर्यायेण परिच्छानं करोतीति सूत्रतात्पर्यम्। चित्रस्व प्रकार केवली भगवाच् परकीय द्रव्यपर्यायोको यद्यपि परिच्छित्तिमात्ररूपसे जानते हैं तथापि निश्चयन्नयसे सहजानन्दरूप एकस्वभावी शुद्धात्मामें ही तन्मय होकर परिच्छित्ति करते है, उसी प्रकार निर्मल विवेकीजन भी यद्यपि व्यवहार-से परकीय द्रव्यगुण पर्यायोंका ज्ञान करता है परन्तु निश्चयसे निर्विकार स्वसंवेदन पर्यायमें ही तिद्विषयक पर्यायका ही ज्ञान करता है।

#### ९. केवलज्ञानके स्थपर-प्रकाशकपनेका समन्वय

नि.सा./मू./१६६-१७२ अप्पसस्तवं पेच्छदि लोयालोयं ग केवली भगवं । जह कोइ भणइ एवं तस्स य कि दूसणं होइ।१६६। सूत्तममूत्तं दव्यं चैयणमियरं सर्गं च सव्वं च। पैच्छंतस्स दु णाणं पञ्चवस्वमणिदियं होइ।१६७। पुरुबुत्तसमसद्दर्वं णाणागुणपज्जएण संजुत्तं। जो ण म पैच्छाइ सम्मं परोक्खदिट्टी हवे तस्स ।१६८। लोयालोयं जाणइ अप्पार्ण णेव केवली भगवं। जो केइ भण्इ एवं तस्स य किंद्सणं होइ।१६१। णाणं जीवसरूवं तम्हा जाणइ अप्पगं अप्पा। अप्पाणं ण विजाणदि अप्पादो होदि विदिरित्तं ११७०। अप्पाणं विणुणाणं णाणं विणु अप्पनो ण संदेहो । तम्हा सपरपयासं णाणं तह दंसणं होदि ।१७१। जाणंतो परसंतो ईहापुट्यं ण होइ केवलियो । केवसणाणी तम्हा तेण दु सोऽबंधगो भणिदो ।१७२। = प्रश्न - केवली भगवात् आत्मस्वरूपको देखते हैं लोकालोकको नही, ऐसा यदि कोई कहे तो उसे क्या दोव है १ । १६६। उत्तर-पूर्त, अपूर्त, चेतन व अचेतन दञ्योंको स्वको तथा समस्तको देखनैवालेका ही ज्ञान प्रस्पक्ष और अनिश्चय कहलाता है। विविध गुणों और पर्यायोंसे संयुक्त पूर्वोक्त समस्त द्रव्योंको जो सम्यक् प्रकार नहीं देखता उसकी दृष्टि परोक्ष है।१६७-१६८। प्रश्न—(तो फिर) केवली भगवान् सीकालोकको जानते हैं आत्माको नहीं ऐसा यदि कहें तो का दोष है ।१६६। उत्तर्— ज्ञान जीवका स्वरूप है, इसलिए अत्मा आत्माको जानता है, यदि ज्ञान आत्माको न जाने तो यह आत्मासे पृथक् सिद्ध हो । इसलिए तू आत्माको ज्ञान जान और ज्ञानको आत्मा जान । इसमें तिनक भी सन्देहन कर। इसलिए ज्ञान भो स्वपर्प्रकाशक है और दर्शन भी (ऐसा निश्चय कर) - (और भी देे० दर्शन/२/६)१७०-१७१। प्रश्न--(परको जाननेसे तो केवली भगवान्को अन्ध होनेका प्रसंग आयेगा. क्यों कि ऐसा होनेसे वे स्वभावमें स्थित न रह सकेंगे ) ! उत्तर— केवलीका जानना देखना क्योंकि इच्छापूर्वक नहीं होता है. (स्वाभा-विक होता है ) इसलिए उस जानने देखनेसे उन्हें बन्ध नहीं है ।१७२। नि.सा /ता वृ /वा. स भगवान् - सिद्धानन्दमयमारमानं निश्चयतः पश्य-तीति शुद्धनिश्चयनयविवक्षयायः कोऽपि शुद्धान्तस्तत्त्ववेदी परमजिन-योगीश्वरो बक्ति तस्य चन खलु दूषणं भवतीति ।१६६। पराश्रिती

व्यवहार इति मानाद् व्यवहारेण व्यवहारप्रधानत्वात् निरुपरागशुद्धा-

त्मस्वरूपं नैव जानाति (लोकासोकं जानाति) यदि व्यवहारनयविव-क्षया कोऽपि जिननाथतत्त्वविचारलब्धः कदाचिदेवं वक्ति चेत् तस्य न खलु दूषणमिति ।१६६। केवलज्ञानदर्शनाम्यां व्यवहारनयेन जगस्त्रयं एकस्मित् समये जानाति पश्यति च स भगवान् परमेश्वरः परम. भट्टारक; पराश्रितो व्यवहारः इति वचनात् । शुद्धनिश्चयतः…निज-कारणपरमात्मानं स्वयं कार्यपरमात्मापि जानाति पश्यति च । . . े कि कृत्वा, ज्ञानस्य धर्मोऽयं तावत् स्वपरप्रकाशकत्वं प्रदीपनत् । ... आरमापि ठयबहारेण जगस्त्रयं कालत्रयं च परंज्योतिःस्वरूपस्वादः स्वयंप्रकाशा-त्मकमात्मानं च प्रकाशयति। अथ निश्चयपक्षेऽपि स्वपरप्रकाश-कत्वमस्त्येति सत्ततिनरुपरागनिरञ्जनस्वभावनिरत्तत्वात् स्वाश्रितो निश्चयः इति वचनात् । सहजज्ञानं ताबदात्मनः सकाञात् संज्ञा-लक्षणप्रयोजनेन ... भिन्नं भवति न वस्तुवृत्त्या चेति, अतः कारणात् एतदारमगतदर्शनमुखचारित्रादिकं जानाति स्वारमानं कारणपरमारम-स्वरूपम्पि जानाति ।१५१। = वह भगवान् आत्माको निश्चयसे देखते हैं" शुद्धनिश्चयनयकी विवक्षासे यदि शुद्ध अन्तस्तत्त्वका वेदन करने-वाला अर्थात ध्यानस्थ पुरुष या परम जिन्योगीश्वर कहें तो उनको कोई दूषण नहीं है ।१६६। और व्यवहारनय क्योंकि पराश्रित होता है, इसलिए व्यवहारनयसे व्यवहार या भेदकी प्रधानता होनेके कारण 'शुद्धात्मरूपको नहीं जानते, लोकालोकको जानते हैं' ऐसा यदि कोई जिननाथतत्त्वका विचार करनेवाला अर्थात् विकल्पस्थित पुरुष व्यव-हारनयकी विवक्षासे कहे तो उसे भो कोई दूषण नहीं है।१६१। अर्थात विवक्षावश दोनो ही बातें ठीक हैं। (अब दूसरे प्रकारसे भी आत्मा-का स्वपरप्रकाशकस्य दशति हैं, तहाँ व्यवहारसे तथा निश्चयसे दोनों अपेक्षाओंसे ही ज्ञानको व आत्माको स्वपरप्रकाशक सिद्ध किया है।) सो कैसे-केवलज्ञान व केवलदर्शनसे व्यवहारनयकी अपेक्षा वह भगवान् तीनों जगदको एक समयमें जानते हैं, क्योंकि व्यवहारनय पराश्रित कथन करता है। और शुद्धनिश्चयनयसे निज कारण परमारमा व कार्य परभात्माको देखते व जानते हैं (क्योंकि निश्वयनय स्वाश्रित कथन करता है । दीपकत्रत स्वपरप्रकाशक पना ज्ञानका धर्म है। १६१। = इसी प्रकार आत्मा भी व्यवहारनयसे जगत्त्रय कालत्रयको और पर ज्योति स्वरूप होनेके कारण (निश्चय-से ) स्वयं प्रकाशात्मक आत्माको भी जानता है ११५१। निश्चय नयके पक्षमें भी ज्ञानके स्वपरप्रकाशकपना है। (निश्चय नयसे) वह सतत निरुपराग निरंजन स्वभावमें अवस्थित है, क्योंकि निरुच्य नय स्वाश्रित कथन करता है। सहज ज्ञान संज्ञा, लक्षण व प्रयोजनकी अपेक्षा आत्मासे कथं चिद्र भिन्न है, वस्तुवृत्ति रूपसे नहीं। इसलिए वह उस आत्मगत दर्शन. मुख. चारित्रादि गुणोंको जानता है, और स्वारमाको भी कारण परमात्मस्वरूप जानता है। ( इस प्रकार स्व पर दोनोंको जानता है।) (और भो दे० दर्शन/२/६) (और भी देखो नय/V/७/१) तथा ( नय/V/१/४) ।

केवलज्ञानावरण —हे० ज्ञानावरण । केवलवर्शन—हे० दर्शन/१ केवलवर्शनावरण —हे० दर्शनावरण । केवललब्धि—हे० लब्धि/१।

केवलाहैत — दे० नय /111/४/१

केवली किवलज्ञान होनेके पश्चात् वह साधक केवली कहलाता है। इसीका नाम आईन्त या जीवनमुक्त भी है। वह भी दो प्रकारके होते हैं—तीर्थं कर व सामान्य केवली। विशेष पुण्यशाली तथा साक्षात् उप-देशादि द्वारा धर्मको प्रभावना करनेवाले तीर्थं कर होते हैं, और इनके अतिरिक्त अन्य सामान्य केवली होते हैं। वे भी दो प्रकारके होते हैं, कदाचित् उपदेश देनेवाले और मुक केवली। मुक केवली बिलकुल भी उपदेश आदि नहीं देते। उपरोक्त सभी केवलियों की दो अवस्थाएँ होती है—सयोग और अयोग। जब तक बिहार व उपदेश आदि कियाएँ करते है, तबतक सयोगी और आयुक्ते अन्तिम कुछ क्षणोंमें जब इन क्रियाओंको त्याग सर्वथा योग निरोध कर देते हैं तब अयोगी कहलाते हैं।

#### 9 भेद्व छक्षण ₹,२ केनली सामान्यका लक्षण व भेद निदंश सयोगी व अयोगी दोनों अईन्त हैं दे॰ अई न्त/२। अर्हत, सिद्ध व तीर्थंकर अंतऋत् व श्रुतकेवली \* --दे० वह वह नाम । ₹ तद्भवस्थ व सिद्ध केवलीके लक्षण । सयोग व अयोग केवलीके लक्षण । ४ केवली निर्देश ₹ केवली चैतन्यमात्र नहीं बुल्कि सर्वेश होता है। Ş सर्वेश्च व सर्वेशता तथा केवरुक्ति शान —दे० केवलज्ञान/४,४ । सयोग व अयोगी केवलीमें अन्तर । ₹ सयोगीके चारित्रमें कथंचित् मलका सद्भाव -दे० केवली/२/२। सयोग व अयोग केवलीमें कर्म क्षय सम्बन्धी विशेष । ₹ केवलीके एक क्षायिक भाव होता है। X केवलीके सुख दुःख सम्बन्धी —दे० सुख । छगस्थ व केवलीके आत्मानुभवकी समानता । —दे० अनुभव/५ । केवलियोंके शरीरकी विशेषताएँ। ч तीर्थं करोंके शरीरकी विशेषताएँ --दे० तीर्थंकर/१। केवलशानके अतिशय —दे० अहँत / ६। केवलीमरण --दे० मरण/१। तीसरे व चौथे कालमें ही केवली होने सभव है। --दे० मोक्ष/४/३ । प्रत्येक तीर्थकरके तीर्थमें केवलियोंका प्रमाण —दे० तीर्थं कर/४ । सभी मार्गणाओंमें आयके अनुसार ही व्यय होने सम्बन्धी नियम -दे० मार्गणा/। Ę शंका-समाधान ईर्यापय आस्नव सहित भी भगवान् कैसे हो सकते हैं। कवछाहार व परीषह सम्बन्धी निर्देश व 8 शंका-समाधान केवलीको नोकर्माहार होता है। Ş समुद्वात अवस्थामें नोकर्माहार भी नही होता। केवलीको कवलाहार नहीं होता।

| 8                                       | मनुष्य होनेको कारण केन्स्लाको भी कवलाहारी होना<br>चाहिए।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| પ                                       | सयमकी रक्षाके लिए भी क्षेत्रलीको वानलाहारकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |  |
|                                         | अविश्यक्ता थी।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |  |
| ્રિ<br>ફ                                | औदारिक शरीर होनेसे केवलीको कवलाहारी होना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |  |  |  |
|                                         | आदारिक शरीर हानस क्षेत्रकाका क्षेत्रकाहारा हाना<br>चाहिए।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |  |
| 9                                       | आहारक होनेसे क्रेवर्लाको कवलाहारी होना चाहिए।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |  |  |  |
| 6                                       | परिषहोंका सद्भाव होनेसे केंब्रलीको कवलाहारी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |  |
|                                         | होना चाहिए।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |  |
| ९                                       | क्रेवली भगवान्को क्षुधादि परिषद्द नही होती।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |  |
| १०                                      | क्षेत्रलीको परीषद कहना उपचार है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |
| ११                                      | असाताके उदयके कारण केवलीको क्षुधादि परीषह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |  |
| [                                       | होनी चाहिए।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |  |
| j                                       | १ घाति व मोहनीय कर्मकी सहायताकेन होनेसे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |
|                                         | असाता अपना कार्य करनेको समर्थ नही है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |  |
|                                         | २. साता वेदर्नायके सहवतांपनेसे असाताकी शक्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |  |  |
|                                         | अनन्तगुणी क्षीण हो जाती है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |  |
| 1                                       | ३ असाता भी सातारूप परिणमन कर जाता है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |  |
| १२                                      | निष्फल होनेके कारण असाताका उदय ही नहीं कहना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |  |
|                                         | चाहिए।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |  |  |  |
|                                         | इन्द्रिय व मन, योग सम्बन्धी निर्देश व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |  |
| 1                                       | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |  |  |
|                                         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |  |
|                                         | शंका-समाधान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |  |
| <b>₹</b>                                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |  |
| <b>?</b>                                | शंका-समाधान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |  |
| 2                                       | शंका-समाधान<br>दन्येन्द्रियांकी अपेक्षा पञ्चेन्द्रियत्व है भावेन्द्रियोंकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |  |
|                                         | शंका-समाधान<br>द्रन्येन्द्रियोंकी अपेक्षा पञ्चेन्द्रियत्व है भावेन्द्रियोंकी<br>अपेक्षा नहीं।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |  |  |  |
| 2                                       | शंका-समाधान  दन्येन्द्रियांकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है भावेन्द्रियोंकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है भावेन्द्रियोंकी अपेक्षा नहीं। जाति नामकमोदयकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है। पश्चेन्द्रिय कहना उपचार है। इन्द्रियोंके अभावमें धानकी सम्भावना सम्बन्धी शंका-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |  |  |
| ? ₹                                     | शंका-समाधान  द्रव्येन्द्रियंकी अपेक्षा पञ्चेन्द्रियत्व है भावेन्द्रियोंकी अपेक्षा नहीं। जाति नामकर्मोद्रयकी अपेक्षा पञ्चेन्द्रियत्व है। पञ्चे नेद्रय कहना उपचार है। इन्द्रियोक अभावमें शानकी सम्भावना सम्बन्धी शका-समायना सम्बन्धी शका-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |  |
| ? ₹                                     | शंका-समाधान  द्रन्येन्द्रियोंकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है भावेन्द्रियोंकी अपेक्षा नहीं। जाति नामकर्मोदयकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है। पश्चेन्द्रिय कहना उपचार है। इन्द्रियोंके अभावमें शानकी सम्भावना सम्बन्धी शंका-समाधान —दे० प्रत्यक्ष/२। भावेन्द्रियोंके अभाव सम्बन्धी शंका समाधान।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |  |  |  |
| o. 47 * Y 4                             | शंका-समाधान  द्रन्येन्द्रियंकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है भावेन्द्रियोंकी अपेक्षा नहीं। जाति नामकसोंद्रयकी अपेक्षा पञ्चेन्द्रियत्व है। पञ्चेन्द्रियं कहना उपचार है। इन्द्रियोंके अभावमें शानकी सम्भावना सम्बन्धी शका- समापान —दे० प्रत्यक्ष/२। भावेन्द्रियोंके अभाव सम्बन्धी शंका समाधान। केवलींके मन उपचारसे होता है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |  |  |  |
| 0, %, *                                 | शंका-समाधान  द्रन्थेन्द्रियांकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है भावेन्द्रियोंकी अपेक्षा नहीं। जाति नामकर्मोद्रयकी अपेक्षा पञ्चेन्द्रियत्व है। पञ्चेन्द्रिय कहना उपचार है। इन्द्रियोक अभावमें शानकी सम्भावना सम्बन्धी शका- स्मायान —दे० प्रस्मावना सम्बन्धी शंका समाधान। भावेन्द्रियोके अभाव सम्बन्धी शंका समाधान। केवर्लाके सन उपचारसे होता है। केवर्लाके द्रव्यमन होता है भाव मन नहीं।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |  |  |  |
| o. 47 * Y 4                             | शंका-समाधान  द्रन्येन्द्रियंकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है भावेन्द्रियंकी अपेक्षा नहीं। जाति नामकर्मोद्रयकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है। पश्चेन्द्रियं कहना उपचार है। इन्द्रियोक अभावमें शानकी सम्भावना सम्बन्धी शका- समापान —दे० प्रत्यक्ष/२। भावेन्द्रियोके अभाव सम्बन्धी शंका समाधान। केवलीके मन उपचारसे होता है। केवलीके द्रव्यमन होता है भाव मन नहीं। तहां सनका भावात्मक कार्य नहीं होता पर परिस्पन्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |  |  |  |
| n                                       | शंका-समाधान  द्रन्थेन्द्रियांकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है भावेन्द्रियोंकी अपेक्षा नहीं। जाति नामकर्मोद्रयकी अपेक्षा पञ्चेन्द्रियत्व है। पञ्चेन्द्रिय कहना उपचार है। इन्द्रियोक अभावमें शानकी सम्भावना सम्बन्धी शका- स्मायान —दे० प्रस्मावना सम्बन्धी शंका समाधान। भावेन्द्रियोके अभाव सम्बन्धी शंका समाधान। केवर्लाके सन उपचारसे होता है। केवर्लाके द्रव्यमन होता है भाव मन नहीं।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |  |  |  |
| n                                       | शंका-समाधान  द्रन्येन्द्रियंकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है भावेन्द्रियंकी अपेक्षा नहीं। जाति नामकर्मोद्रयकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है। पश्चेन्द्रियं कहना उपचार है। इन्द्रियोक अभावमें शानकी सम्भावना सम्बन्धी शका- समापान —दे० प्रत्यक्ष/२। भावेन्द्रियोके अभाव सम्बन्धी शंका समाधान। केवलीके मन उपचारसे होता है। केवलीके द्रव्यमन होता है भाव मन नहीं। तहां सनका भावात्मक कार्य नहीं होता पर परिस्पन्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |  |  |  |
| O' 117 * Y 27 117 129                   | शंका-समाधान  द्रव्येन्द्रियांकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है भावेन्द्रियोंकी अपेक्षा नहीं। जाति नामकर्मोद्रयकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है। पश्चेन्द्रिय कहना उपचार है। इन्द्रियोंके अभावमें शानकी सम्भावना सम्बन्धी शका-समाधान —दे० प्रत्यक्ष/२। भावेन्द्रियोंके अभाव सम्बन्धी शंका समाधान। केवलींके मन उपचारसे होता है। केवलींके द्रव्यमन होता है भाव मन नहीं। तहां समका भावात्मक कार्य नहीं होता पर परिस्पन्द स्प कार्य होता है।                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |  |  |  |
| ? * * Y Y E & & C                       | शंका-समाधान  दन्येन्द्रियांकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है भावेन्द्रियोंकी अपेक्षा नहीं। जाति नामकर्मोद्रयकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है। पश्चेन्द्रिय कहना उपचार है। इन्द्रियोंके अभावमें शानकी सम्भावना सम्बन्धी शका-स्मापान —दे० प्रस्माप्ति। भावेन्द्रियोंके अभाव सम्बन्धी शंका समाधान। केवलींके मन उपचारसे होता है। केवलींके द्रव्यमन होता है भाव मन नहीं। तहां समका भावात्मक कार्य नहीं होता पर परिस्पन्द रूप कार्य होता है। भावमनके अभावमें वचनकी उत्पत्ति कैसे हो सकती है?                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |  |  |
| 0. 11. *                                | शंका-समाधान  दन्येन्द्रियांकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है भावेन्द्रियोंकी अपेक्षा नहीं।  जाति नामकर्मोद्रयकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है। पश्चेन्द्रिय कहना उपचार है। इन्द्रियोंके अभावमें धानकी सम्भावना सम्बन्धी शका-स्मापान —दे० प्रस्थात्व । भावेन्द्रियोंके अभाव सम्बन्धी शंका समाधान। केवर्लाके मन उपचारसे होता है। केवर्लाके द्रव्यमन होता है भाव मन नहीं। तहां समका भावात्मक कार्य नहीं होता पर परिस्पन्द रूप कार्य होता है। भावमनके अभावमें वचनकी उत्पत्ति कैसे हो सकती है? मन सहित होते हुए भी केवर्लाको सधी क्यों नहीं बहते। योगोंके सद्भाव सम्बन्धी समाधान।                                                                                                                                           |  |  |  |  |  |
| 2, 4, 4, 6, 6) C Q                      | शंका-समाधान  द्रच्येन्द्रियांकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है भावेन्द्रियोंकी अपेक्षा नहीं। जाति नामकर्मोद्रियकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है। पश्चेन्द्रिय कहना उपचार है। इन्द्रियोंके अभावमें झानकी सम्भावना सम्बन्धी शका-समाधान —दे० प्रस्थत/२। भावेन्द्रियोंके अभाव सम्बन्धी शंका समाधान। केवलींके प्रच्यमन होता है भाव मन नहीं। तहां समका भावात्मक कार्य नहीं होता पर परिस्पन्द रूप कार्य होता है। भावमनके अभावमें वचनकी उत्पत्ति कैसे हो सकती है? मन सहित होते हुए भी केवलींको सही क्यों नहीं बहते। योगोंके सद्भाव सम्बन्धी समाधान। केवली के पर्णाप्ति योग तथा पण विषयक प्ररूपणा।                                                                                                                              |  |  |  |  |  |
| 0. 11. *                                | द्रच्येन्द्रियोंकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है भावेन्द्रियोंकी अपेक्षा नहीं। जाति नामकर्मोद्रयकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है। पश्चेन्द्रिय कहना उपचार है। इन्द्रियोंक अभावमें शानकी सम्भावना सम्बन्धी शका-स्मापान —दे० प्रत्यक्ष/२। भावेन्द्रियोंक अभाव सम्बन्धी शंका समाधान। केवर्लीके मन उपचारसे होता है। केवर्लीके द्रव्यमन होता है भाव मन नहीं। तहां समका भावात्मक कार्य नहीं होता पर परिस्पन्द रूप कार्य होता है। भावमनके अभावमें वचनकी उत्पत्ति कैसे हो सकती है? मन सहित होते हुए भी केवर्लीको सही क्यों नहीं बहते। योगोंके सद्भाव सम्बन्धी समाधान। केवली के पर्णाप्ति योग तथा पाण विषयक प्ररूपणा। द्रच्येन्द्रियोंकी अपेक्षा दश प्राण क्यों नहीं कहते?                                                     |  |  |  |  |  |
| 2. # X 4 E &                            | द्रच्येन्द्रियोंकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है भावेन्द्रियोंकी अपेक्षा नहीं। जाति नामकर्मोद्रयकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है। पश्चेन्द्रिय कहना उपचार है। इन्द्रियोंके अभावमें शानकी सम्भावना सम्बन्धी शका-स्माना —दे० प्रस्मान —वे० प्रस्मान । भावेन्द्रियोंके अभाव सम्बन्धी शंका समाधान। केवलींके मन उपचारसे होता है। केवलींके द्रव्यमन होता है भाव मन नहीं। तहां सनका भावात्मक कार्य नहीं होता पर परिस्पन्द रूप कार्य होता है। भावमनके अभावमें बचनकी उत्पत्ति कैसे हो सकती है? मन सहित होने हुए भी केवलींको सही क्यों नहीं बहते। योगोंके सद्भाव सम्बन्धी समाधान। केवली के पर्माप्ति योग तथा पण विषयक प्ररूपणा। द्रव्येन्द्रियोंकी अपेक्षा दश प्राण करेंसे कहते हो? समुद्वातगत केवलींको चार प्राण कैसे कहते हो? |  |  |  |  |  |
| ? * * * * * * O O O O O O O O O O O O O | द्रच्येन्द्रियोंकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है भावेन्द्रियोंकी अपेक्षा नहीं। जाति नामकर्मोद्रयकी अपेक्षा पश्चेन्द्रियत्व है। पश्चेन्द्रिय कहना उपचार है। इन्द्रियोंक अभावमें शानकी सम्भावना सम्बन्धी शका-स्मापान —दे० प्रत्यक्ष/२। भावेन्द्रियोंक अभाव सम्बन्धी शंका समाधान। केवर्लीके मन उपचारसे होता है। केवर्लीके द्रव्यमन होता है भाव मन नहीं। तहां समका भावात्मक कार्य नहीं होता पर परिस्पन्द रूप कार्य होता है। भावमनके अभावमें वचनकी उत्पत्ति कैसे हो सकती है? मन सहित होते हुए भी केवर्लीको सही क्यों नहीं बहते। योगोंके सद्भाव सम्बन्धी समाधान। केवली के पर्णाप्ति योग तथा पाण विषयक प्ररूपणा। द्रच्येन्द्रियोंकी अपेक्षा दश प्राण क्यों नहीं कहते?                                                     |  |  |  |  |  |

| ६    | ध्यान व छेड्या आदि सम्बन्धी निर्देश व<br>शंका-समाधान                  |  |  |  |  |  |  |
|------|-----------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|
| *    | केवलीके समुद्वात अवस्थामें भी भावसे जुक्ललेश्या                       |  |  |  |  |  |  |
|      | है; तथा द्रव्यसे कापीत लेक्या होती है।                                |  |  |  |  |  |  |
|      | —दे० लेश्या/३ ।                                                       |  |  |  |  |  |  |
| 8    | केवलीके लेक्या कहना उपचार हे तथा उसका कारण।                           |  |  |  |  |  |  |
| २    | केन्नरुकि संयम कहना उपचार है तथा उसका कारण।                           |  |  |  |  |  |  |
| ₹    | केवलीके ध्यान कहना उपचार है तथा उसका कारण।                            |  |  |  |  |  |  |
| ४    | केवरुकि एकत्व वितर्क विचार ध्यान क्यों नहीं कहते।                     |  |  |  |  |  |  |
| ų    | तो फिर केवली क्या ध्याते है।                                          |  |  |  |  |  |  |
| Ę    | केवलीको इच्छाका अभाव तथा उसका कारण।                                   |  |  |  |  |  |  |
| ঙ    | केवलीके उपयोग कहना उपचार है।                                          |  |  |  |  |  |  |
| ঙ    | केवली समुद्रात निर्देश                                                |  |  |  |  |  |  |
| १    | केवली ससुद्यात सामान्यका लक्षण ।                                      |  |  |  |  |  |  |
| २    | भेद-प्रभेद ।                                                          |  |  |  |  |  |  |
| ३    | दण्डादि भेदोंके लक्षण।                                                |  |  |  |  |  |  |
| ጸ    | सभी केविलियों के होने न होने विषयक दो मत।                             |  |  |  |  |  |  |
| *    | क्षेवली समुद्धातके स्वामित्वकी ओघादेश प्ररूपणा ।                      |  |  |  |  |  |  |
| ч    | —दे० समुद्रवात<br>आयुके छः माह शेष रहनेपर होने न होने विषयक<br>दो मतः |  |  |  |  |  |  |
| દ્દ્ | कदाचित् आयुके अन्तर्मृहूर्त शेष रहनेपर होता है।                       |  |  |  |  |  |  |
| ø    | आत्म प्रदेशोंका विस्तार प्रमाण ।                                      |  |  |  |  |  |  |
| 6    | कुल आठ समय पर्यन्त रहता है।                                           |  |  |  |  |  |  |
| 9    | मतिष्ठापन व निष्ठापन विधिक्रम ।                                       |  |  |  |  |  |  |
| १०   | दण्ड समुद्घातमें औदारिक काययोग होता है शेवमें<br>नहीं।                |  |  |  |  |  |  |
| 朱    | कपाट समुद्धातमें औदारिक मिश्र काययोग होता है।                         |  |  |  |  |  |  |
|      | शेषमें नहीं। -दे० औदारिक/२।                                           |  |  |  |  |  |  |
| *    | छोकपूरण समुद्यातमें कार्माण काययोग होता है शेषमें                     |  |  |  |  |  |  |
| 0.0  | नहीं ~दे० काम्र्णि/२ ।                                                |  |  |  |  |  |  |
| ११   | मतर व लोकों आहारक शेषमें अनाहारक होता है।                             |  |  |  |  |  |  |
| १२   | केवर्ली समुद्धातमें पर्याप्तापर्याप्त सम्बन्धी नियम ।                 |  |  |  |  |  |  |
| *    | केवलीके पर्याप्तापर्याप्तपने सम्बन्धी विषय ।<br>—दे॰ पर्याप्ति/३ ।    |  |  |  |  |  |  |
| १३   | पर्योह्मापर्याप्त सम्बन्धी शंका-समाधान ।                              |  |  |  |  |  |  |
| १४   | समुद्वात करनेका प्रयोजन ।                                             |  |  |  |  |  |  |
| १५   | इसके द्वारा शुभ पकृतियोंका अनुभाग वात नहीं होता।                      |  |  |  |  |  |  |
| १६   | जब शेष कर्मीकी स्थिति आयुके समान न हो। तब                             |  |  |  |  |  |  |
|      | उनका समीकरण करनेके लिए होता है।                                       |  |  |  |  |  |  |
| ₹19  | कर्मोंको स्थित दरावर करनेका विधि क्रम ।                               |  |  |  |  |  |  |
| १८   | स्थिति बराबर कर नेके लिए इसकी आवश्यकता क्यो।                          |  |  |  |  |  |  |
| १९   | समुद्धात रहित जीवकी स्थिति कैसे समान होती है।                         |  |  |  |  |  |  |
| ২০   | ९त्रे गुणस्थानमें ही परिणामोंकी समानता होनेपर                         |  |  |  |  |  |  |
| ŀ    | स्थितिकी असमानता क्यों ।                                              |  |  |  |  |  |  |

## १. भेद व लक्षण

#### 🤋 केवळी सामान्यका लक्ष्य

#### १, केवर्ली निरावरण ज्ञानी होते है

- मू. आ./१६४ सब्बे केवलकप्पं लोग जाणंति तह य पस्संति । केवल-णाणचरित्ता तम्हा ते केवली होति ।१६४। = जिस कारण सब केवल-ज्ञानका विषय लोक अलोकको जानते हैं और उसी तरह देखते हैं। तथा जिनके केवलज्ञान ही आचरण है इसलिए वे भगवाद केवली है।
- स. सि /६/१२/३३१/११ निरावरणज्ञानाः केवंलिनः।
- स. सि /१/३८/४१/१ प्रश्लीणसकलज्ञानावरणस्य केवलिनः सयोगस्या-योगस्य च परे उत्तरे शुक्लध्याने भवतः। =िजनका ज्ञान आवरण-रहित है वे केवली कहलाते है। जिसके समस्त ज्ञानावरणका नाश हो गया है ऐसे सयोग व अयोग केवली…। (ध./१/१,१,२१/१६१/६)।
- रा वा./६/१३/१/५२३/२६ करणकमञ्यवधानातिवर्तिज्ञानोपेता. केवलिन'
  1१। करणं चक्षुरादि, कालभेदेन वृक्तिः क्रम', कुड्यादिनान्तर्धानं
  व्यवधानम्, एतान्यतीत्य वर्तते, ज्ञानावरणस्यात्यन्तसंक्षये आविभृत-मात्मन' स्वाभाविकं ज्ञानम्, तद्वन्तोऽर्हन्तो भगवन्त' केवलिन इति व्ययदिश्यन्ते। ≔ज्ञानावरणका अत्यन्त क्ष्म हो जानेपर जिनके स्वाभाविक अनन्तज्ञान प्रकट हो गया है, जिनका ज्ञान इन्द्रिय काल-क्रम और दूर देश आदिके व्यवधानसे परे हैं और परिपूर्ण है वे केवली हैं (रा. वा./६/१/२३/५६०)।

#### २. केवली आत्मज्ञानी होते हैं

- स सा, /पू./जो हि सुएण हि गच्छ इ अप्याणिमणं तु केवलं सुद्धं। तं सुय-केवलिमिसिणो भणंति लोयप्पईवयवा । १। = जो जीव निश्चयसे श्रुतज्ञानके द्वारा इस अनुभव गोचर केवल एक शुद्ध आत्माको सम्मुख हाकर जानता है, उसको लोकको प्रगट जामनेवाले ऋषिवर श्रुत-केवली हैं।
- प्र. सा./त प्र./२३ भगवान् केवलस्यात्मन आत्मनात्मिन संचितनात् केवली । स्भगवान् आत्माको आत्मासे आत्मामें अनुभव करनेके कारण केवली हैं । (भावार्थ-भगवान् समस्त पदार्थोको जानते है, मात्र इसलिए ही वे 'केवली' नहीं कहलाते, किन्तु केवल अर्थाम् सुद्धात्माको जानने-अनुभव करनेसे केवली कहलाते हैं)।
- मो. पा./टीं / हैं। ३०८/११ केवते सेवते निजारमनि एकत्तोत्तीभावेन तिष्ठ-तीति कैंबूल । = जो निजारमामें एकीभावसे केवते हैं, सेवते हैं या ठहरते हैं वे केवली कहताते हैं।

## २. केवलीके भेदोंका निर्देश

क. पा /१/१.१६/६ ३१२/३४°/२५ विशेषार्थ — तद्भवस्थकेवर्त और सिद्ध केवलोके भेदसे केवली दो प्रकारके होते हैं।

सत्ता स्वरूप/३८ सात प्रकारके अर्हन्त होते हैं। याँच, तीम व हो कल्याणक युक्त, सातिशय केवली अर्थात् गन्धकृटी युक्त केवली, सामान्य केवली अर्थात् मूककेवली, (दो प्रकार हैं—तीर्थं कर व सामान्य केवली) उपसर्ग केवली और अन्त- कृत् केवली।

# रे. तक्तवस्थ च सिद्ध केवलीका लक्षण

क. पा. १/१,१६/६ ३११/३४३/ २६ विशेषार्थ—जिस पर्यायमे केवलज्ञान प्राप्त हुआ उसी पर्यायमे स्थित केवलीको तद्भवस्थ केवली कहते है और सिद्ध जीवोको सिद्ध केवली कहते हैं।

#### ४. सयीग व अयोग केवलीके लक्षण

- पं. सं./प्रा./१/२७-३० केवलणाणिद्वायरिकरणकलावण्पणासि अण्णाओ । णवकेवल इधुगमपावियपरमण्पववएसा ।२७३ असह यणाण-दसण-सहिओ वि हु केवली हु जोएण । जुलो त्ति सजोइ जिणो अणाइ णिह-णारिसे बुत्तो १९२६। सेलेसि संपत्तो णिरुद्धणित्सेस आसओ जीवो । कम्मरयदिष्पमुक्को गयजोगो केवली होई १३०। = जिसका केवली-झानरूपी सूर्यको किरणोसे अज्ञान विनष्ट हो गया है । जिसने केवल-लिंध प्राप्त कर परमात्म संज्ञा प्राप्त की है, वह असहाय ज्ञान और दर्शनसे युक्त होनेके कारण केवली, तीनों योगोंसे युक्त होनेके कारण स्योगी और धाति कर्मीसे रहित होनेके कारण जिन कहा जाता है, ऐसा अनादि निधन आपमें कहा है । (२७, २०) जो अठारह हजार शीलोके स्वामी है, जो आसवोसे रहित है, जो नूतन बँधने वाले कर्मरजसे रहित है और जो योगसे रहित है, तथा केवलज्ञानसे विभूषित है, उन्हें अयोगी परमात्मा कहते हैं ।३०। (ध.१/१,१ २१/१४-१५६/१६२) (गो जी /मू./१३-६४) (पं सं /सं /१/४६-४०)
- प. सं./शा /१/१०० जेंसि ण सति जोगा सुहासुहा पुण्णपापसंजणया। ते होति अजोइजिणा अणोवमाणंतगुणकित्या।१००। = जिनके पुण्य और पापके संजनक अर्थात् उत्पन्न करने वाले शुभ और अशुभ योग नहीं होते है, वे अयोगि जिन कहलाते है, जो कि अनुपम और अनन्त गुणोसे सहित होते हैं। (ध.१/१.१,६/१६६/१८००) (गो जी./ मू./२४३) (पं.सं/सं./१/१८०)
- घ.७/२,१,१६/१८/२ सिट्ठदरेसमछं डिय छ हित्ता वा जीवद्व्यस्स । साव-यवेहि परिष्फंदो अजोगो णाम, तस्स कम्मवत्वयत्तादो । = स्वस्थित प्रदेशको न छोड़ते हुए अथवा छोड़कर जो जीव द्वव्यका अपने अव-यवीं द्वारा परिस्पन्द होता है वह अयोग है, क्यों कि वह कर्मक्षयसे जत्पन्न होता है।
- ज.१/१,१.२१/१६९/४ योगेन सह वर्तन्त इति सयोगाः । सयोगाःच ते केवलिनश्च सयोगकोवलिनः ।
- ध १/१,९,२२/१६२/७ न विद्यते योगो यस्य स भवत्ययोगः। केवलमस्या-स्तीति केवली। अयोगश्चासौ केवली च अयोगकेवली। — जो योग-के साथ रहते हैं उन्हें सयोग कहते हैं, इस तरह जो सयोग होते हुए केवली है उन्हें सयोग केवली कहते हैं। जिसके योग विद्यमान नहीं हैं उसे अयोग कहते हैं। जिसके केवलज्ञान पाया जाता है उसे केवली कहते हैं, जो योगरहित होते हुए केवली होता है उसे अयोग केवली कहते हैं। (रा.वा./ह/१/२४/६६/२३)
- द्र. सं /टी./१३/३६ ज्ञानावरणवर्शनावरणान्तरायत्रगं युगपदेकसमयेन निम्वय मेघपञ्चरिविनर्गतिवनकर इव सकलिवमलके बल्लानज्ञान-करणैलींक लोकप्रकारकास्त्रप्रोदश्युणस्थानविनी जिनभास्करा भवन्ति। मनोवचनकायवर्गणालम्बनकर्भीदाननिमितारम्प्रदेशपरि-स्पन्दलक्षणयोगरहितश्चर्द्वश्युणस्थानवित्तनोऽयोगिजिना भवन्ति। समस्त ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्तराय इन तीनोंको एक साथ एक कालमें सर्वथा निर्मूल करके मेघपटलसे निकले हुए सूर्यके समान केवलज्ञानकी किरणोसे लोकालोकके प्रकाशक तेरहले गुणस्थानवर्ती जिनभास्कर (सयोगी जिन) होते हैं। और मन वचन, काय वर्गणाके अवलम्बनसे कर्मोंके ग्रहण करनेमें कारण जो आत्माके प्रदेशोका परिस्पन्दन रूप योग है, उससे रहित चौदहवे गुणस्थानवर्ती अयोगी जिन होते हैं।

## २. केवली निर्देश

# १. कंवली चैतन्यमात्र नहीं बल्कि सर्वज्ञ होता है

स.स्तो।टी./६/१३ ननु तत् (कर्म) प्रक्षये तु जडो भविष्यति ... जुद्धि आदि-विशेषगुणानामस्यन्तो च्छेदात् इति यौगाः। चैतन्यभात्रस्प

For Private & Personal Use Only

इति सांख्या । सकतिविष्ठमुक्त सहात्मा समप्रविद्यात्मवपुर्भवित न जड़ो, नापि चैतन्यमात्ररूप । = प्रश्न-१. कर्मोका क्षय हो जाने-पर जीव जड़ हो जायेगा, क्यों कि उसके बुद्धि अ दि गुणोंका अत्यन्त उच्छेद हो जायेगा। ऐसा योगमत वाले कहते हैं। २. वह तो चेतन्य मात्र रूप है, ऐसा सांख्य कहते हैं। उत्तर—सकत कर्मीसे मुक्त होने पर आत्मा सम्पूर्णतः ज्ञानशरीरो हो जाता है जड़ नहीं, और नहीं चैतन्य मात्र रहता है।

#### २. सयोग व अयोग केवलीमें अन्तर

द्र.सं./टी./१३/३६ चारित्रिवनाशकचारित्रमोहोदयाभावेऽपि सयोगिकेव-लिनां निष्क्रियशुद्धात्म चरणविलक्षणो योगत्रयव्यापारस्चारित्रमलं जनयित, योगत्रयगते पुनरयोगिजिने चरमसमयं विहाय शेषाधाति-कर्मतीबोदयश्चारित्रमलं जनयित, चरमसमये तु मन्दोदये सित चारित्रमलाभावात मोशं गच्छति । —सयोग केवलीके चारित्रके नाश करने वाले चारित्रमोहके उदयका अभाव है, तो भी निष्क्रिय आत्माके आचरणसे त्रिलक्षण जो तीम योगोका व्यापार है वह चारित्रमें दूषण उत्पन्न कहता है। तीनों योगोसे रहित जो अयोगी जिन हैं उनके अन्त समयको छोडकर चार अघातिया कर्मोंका तीब उदय चारित्रमें दूषण उत्पन्न करता है और अन्तिम समयमें उन अघातिया कर्मोका मन्द उदय होने पर चारित्रमें दोषका अभाव हो जानेसे अयोगी जिन मोक्षको प्राप्त हो जाते हैं।

श्लो. वा /१/१/१/४/४-४/२६ स्वपरिणामिविशेष' शिक्तिविशेषः सोऽन्त-रक्ष' सहकारी निःश्रेयसोस्पत्तौ रत्नत्रयस्य तदभावे नामाद्यघातिकर्म-त्रयस्य निर्जरानुपपत्ते निःश्रेयसानुत्पत्ते ....तदपेक्षं क्षायिकरत्नत्रयं सयोगकेविलनः प्रथमसमये मुक्ति न संपादयत्येव, तदा तत्सहकारि-णोऽसत्त्वात् । च वे आत्माकी विशेष शक्तियाँ मोक्षकी उत्पक्तिमें रत्न-त्रयके अन्तरंग सहकारी कारण हो जाती हैं। यदि आत्माकी उन सामथ्योंको सहकारी कारण न माना जावेगा तो नामादि तीन अघाती कर्मोंकी निर्जरा नहीं हो सकती थी। तिस कारण मोक्ष भी नहीं उत्पन्न हो सकेगा, क्यों कि उसका अभाव हो जायेगा। उन आत्माके परिणाम विशेषोंकी अपेक्षा रखने वाला क्षायिक रत्नत्रय सयोग केवली गुणस्थानके पहले समयमें मुक्तिको कथमपि प्राप्त नहीं करा सकता है। क्योंकि उस समय रत्नत्रयका सहकारी कारण वह अग्रमाकी शक्ति विशेष विद्यमान नहीं है।

## ३. सयोग व अयोग केवलीमें कमेक्षय सम्बन्धी विशेषताएँ

ध.१/१,१,२७/२२३/१० सयोगकेवली ण किचि कम्मं खबेदि : = सयोगी जिन किसी भी कर्मका क्षय नहीं करते ।

ध,१२/४,२,७,१६/१८/२ खीणकषाय-सजोगीसु द्विचि-अणुभागधादेसु
संतेसु वि सुहाणं पयडीणं अणुभागघादो णित्थ स्ति सिद्धे अजोगिमिह द्विचि-अणुभागविज्ञदे सुहाणं पयडीणसुक्कस्साणुभागो होदि स्ति
अत्थावस्तिदिद्धं। =क्षीणकषाय और सयोगी जिनका ग्रहण प्रगट
करता है कि शुभ प्रकृतियोंके अनुभागका घात विशुद्धि, केविजसमुद्दधात अथवा योग निरोधसे नहीं होता। क्षीण कषाय और
सयोगी गुणस्थानोंमें स्थितिघात व अनुभागघातके होने पर भी शुभ
प्रकृतियोंके अनुभागका घात वहाँ नहीं होता, यह सिद्ध होने पर
स्थिति व अनुभागसे रहित अयोगी गुणस्थानमे शुभ प्रकृतियोंका
उत्कृष्ट अनुभाग होता है, यह अर्थापत्तिसे सिद्ध है।

## ४. देवलीको एक क्षायिक माव होता हैं

व १/९,१,२१/१६९/६ क्षािताशेषवातिकर्मत्वाद्विःशक्तीकृतवेदनीयत्वाच्न-ष्टाष्टकर्मावयवष्टिकर्मत्वाद्वा क्षायिकगुणः ।

- ध १/१.१.२१/१९६/२ पश्च मुणेषु कोऽत्र गुण इति चेत्, क्षीणाशेषघातिकर्मत्वाित्तरस्यमानाद्याप्तिकर्मत्वाञ्च क्षायिको गुण । —१. चारों
  घातिया कर्मोंके क्षय कर देनेसे, वेदनीय कर्मके निशक्त कर देनेसे,
  अथवा आठों ही कर्मोंके अवयव रूप साठ उत्तर प्रकृतियों के नष्ट कर
  देनेसे इस गुणस्थानमें क्षायिक भाव होता है। २. प्रश्न—पाँच प्रकार
  के भावों में इस (अयोगो) गुणस्थानमें कौन-सा भाव होता है।
  उत्तर—सम्पूर्ण घातिया कर्मोंके क्षीण हो जानेसे और थोडे ही समयमें अधातिया कर्मोंके नाशको प्राप्त होनेवाले होनेसे इस गुणस्थानमें
  क्षायिक भाव होता है।
- प्र. सा./भू./४६ पुण्यफला अरहंता तैसि किरिया पुणो हि ओरइया। मोहादीहि विरिहिया तम्हा सा खाइग क्ति मदा। = अरहन्त भगवाक् पुण्य फलवाले है और उनकी क्रिया औदियकी है, मोहादिसे रहित है इसलिए वह क्षायिकी मानी गयी है।

#### प, केवलियोंके शरीरकी विशेषताएँ

ति.प./४/४०६ जादे केवलणाणे परमोरालं जिलाण सळ्याणं । गच्छिरि उपि चावा पंच सहस्साणि वसुहाओ ।७०६। क्रिवेनज्ञानके उत्पन्न होने पर समस्त तीर्थं करोंका परमौदारिक शरीर पृथिवीसे पाँच हजार धनुष प्रमाण उपर चला जाता है ।७०६।

ध.१४/१,६,६१/८१/८ सजोगि-अजोगिकेवित्रणो च पत्तेय-सरीरा बुच्चंति एदेसि णिगोदजीवेहि सह संबंधाभावादो ।

ध.१४/६.६.११६/१३=/४ खीणकसायिम्म बादर्णिगोदवरणणाए संतीए केवलणाणुष्पित्तिरोहारो । =१. संयोगकेवली और अयोगिकेवली ये जीव प्रत्येक शरीरवाले होते हैं, क्योंकि इनका निगोद जीवोंके साथ सम्बन्ध नहीं होता । २. क्षीण कषायमें बादर निगोद वर्गणाके रहते हुए केवलज्ञानकी उत्पत्ति होनेमें विरोध है । (यहाँ बादर-निगोद वर्गणासे बादर निगोद जीवका ग्रहण नहीं है, बिल्क केवली-के औदारिक व कार्माण शरीरो व विस्तसोपचर्योमें बँधे परमाणुओं-का प्रमाण बताना अभीष्ट है ।) निगोद से रहित होता है।

#### ३. शंका-समाधान

# ईर्यापथ आस्त्रव सहित मी मगवान् कैसे ही सकते

घ.१३/४,४,२४/५१/८ जलमज्भणिवदियतत्तलोब्धंडओ त्व इरियाबहक्म्म-जलं सगसन्वजीवपदेसेहि गेण्हमाणो केवली कधं परमप्पएण समाणत्तं पष्डिवज्जदि त्ति भणिदे तण्णिण्णयस्थमिदं बुच्चदे—इरियाबहकम्मं गहिदं पि तण्ण गहिदं ... अणंतरसंसारफलणिव्यत्तणसत्तिविरहादो ... बद्धं पि त्र्ण बद्धं चेत्र, विदियसमए चेव णिजारवलंभादी पुणी... पुट्टं पि तण्ण पुट्टं चेव; इरियावहबंधस्स संतसहावेण अवट्टणा-भावादो। - - - उदिण्णमपि तण्ण उदिण्णं दद्धगोहूमरासिव्य पत्तणिब्बीय-भावतादो । = प्रश्न-जनके बीच पड़े हुए तप्त लोह पिण्डके समान ईयिपथ कर्म जलको अपने सर्व जीव प्रदेशों द्वारा ग्रहण करते हुए केवली जिन परमात्माके समान कैसे हो सकते हैं। उत्तर--ईयपिथ कर्मगृहीत होकर भी वह गृहीत नहीं है...क्यों कि वह संसारफलको उत्पन्न करनेवाली शक्तिसे रहित है। बद्ध होकर भी वह बद्ध नहीं है, क्यों कि दूसरे समयमें ही उसकी निर्जरा देखी जाती है मनस्पृष्ट होकर भी वह स्पृष्ट नहीं है, कारण कि ईर्यापथ बन्धका सत्त्व रूपसे उनके अवस्थान नहीं पाया जाता⋯उदोर्ण होकर भी उदीर्ण नहीं है. क्योंकि वह दग्ध गेहूँके समान निर्कीज भावको प्राप्त हो गया है।

## ४. कवलाहार व परीषह सम्बन्धी निर्देश व शंका-समाधान

### केवळीको नोकर्माहार होता है

क्ष.सा./६१८ पडिसमयं दिव्वतमं जोगो णोकम्मदेहपडिबद्धं। समयपभद्धं क्षधि गलिदवसेसाउमेत्तिदिशे।६१८। स्मयोगी जिन है सो समय समय प्रति नोकर्म जो औदारिक तीहि सम्बन्धी जो समय प्रबद्ध-ताकौ ग्रहण करे है। ताकी स्थिति आयु व्यतीत भए पीछे जेता अव-शेष रहा तावतमात्र जाननी। सो नोकर्म वर्गणाके ग्रहण ही का नाम आहार मार्गणा है ताका सद्दभाव केवलीकें है।

## समुद्घात अवस्थामें नोकर्माहार मी नहीं होता

ष. ख.१/१,१/सू.१७७/४१० अणाहारा ''केवलीण' वा समुग्घाद-गदाण' अजीगिकेवली'''चेदि ।१७७।

ध.२/१,१/६६१/६ कम्मग्गहणमस्थितं पहुँच आहारितं किण्ण उच्चिद् ति
भणिदे ण उच्चिदः आहारस्स तिरिण्णसमयविरहकालोवलद्भीदो । =
१. समुद्रवातगतं केवलियोंके सयोगकेवली और अयोगकेवली अनाहारक होते हैं । २ प्रश्न--कार्माण काययोगोकी अवस्थामें भी कर्म
वर्गणाओंके प्रहणका अस्तित्व पाया जाता है, इस अपेक्षा कार्माण
काययोगी जीवोको आहारक क्यों नहीं कहा जाता १ उत्तर--उन्हें
आहारक नहीं कहा जाता है, क्योंकि कार्माण काययोगके समय
नोकर्मणाओंके आहारका अधिकसे अधिक तीन समय तक विरहकाल पाया जाता हैं।

स्म.सा /६१६ णवरि समुग्घादगदे पदरे तह लोगपूरणे पदरे। णरिथ ति-समये णियमा णोकम्माहारयं तत्थ। = समुद्धवातकौ प्राप्त केवली विषै दोय तौ प्रतरके समय अर एक लोक पूरणका समय इनि तीन समया-निविषै नोकर्मका आहार नियमतै नहीं है।

## ३. केवळीको कवलाहार नहीं होता

स-सि /८/१/३७४ केत्रली कवलाहारी व्यवस्था = केवलीको कवलाहारी मानना विपरीत मिथ्या-दर्शन है।

## ४. मनुष्य होनेके कारण केवलीको मी कवलाहारी होना चाहिए

स्व. स्तो./मू./७६ मानुषीं प्रकृतिमभ्यतीतवान्, 'देवतास्विप च देवता यतः। तेन नाथः परमासि देवता, श्रेयसे जिनवृषः प्रसीद नः ।६१ — हे नाथः। चूँकि आप मानुषी प्रकृतिको अतिकान्त कर गये हैं और देवताओं में भी देवता हैं, इसलिए आप उत्कृष्ट देवता हैं, अतः हे धम जिन । आप हमारे कल्याणके लिए प्रसन्न होवें ।७६। (को.पा./टी./३४/१०१)

प्र.सा./ता.कृ /२०/२६/१२ केव लिनो कवलाहारोऽस्ति मनुष्यस्वात् वर्तमान-मनुष्यवत् । तदप्ययुक्तम् । तर्हि पूर्वकालपुरुषाणां सर्वह्नत्वं नास्ति, रामरावणादिपुरुषाणां च विशेषसामध्यं नास्ति वर्तमानमनुष्यवत् । न च तथा । = प्रश्न —केवलो भगवान्के कवलाहार होता है, क्वींकि वह मनुष्य है, वर्तमान मनुष्यको भाँति । उत्तर—ऐसा कहना युक्त नहीं है । क्योंकि अन्यथा पूर्वकालके पुरुषोंमें सर्वज्ञता भी नहीं है । अथवा राम रावणादि पुरुषोंमें विशेष सामध्य नहीं है, वर्तमान मनुष्यको भाँति । ऐसा मानना पड़ेगा । परन्तु ऐसा है नहीं । (अतः केवली कवलाहारी नहीं है ।)

## ५. संयमकी रक्षाके लिए मी केवलीको कवलाहारकी आवश्यकता थी

क पा १/१,१/8६२/६ किंतु तिरयणहुमिदि ण वोत्तुं जुत्तं, तथ्य पत्तासेसरुविम्म तदसंभवादो । तं जहा, ण ताव णाणहुं भुंजह, पत्तकेवलणाणभावादो । ण च केवलणाणादो अहियमण्णं पत्थणिउजं णाणमिर्थ जेण तदट्ठं केवली भुजेजा । ण संजमट्ठं, पत्तजहाक्खादसंजमादो । ण उभाणट्ठं; विसईकयासेसित्हुवणस्स न्भेयाभावादो ।
ण भुंजइ केवली भुत्तिकारणाभावादो ति सिद्धं।

क.पा.१/१,१/8४२/७१/१ अह जइ सो भुंजइ तो बलाउ-सादुसरीरुवचय-तेज-सुहट्ठं चैन भूजइ संसारिजानो व्व, ण च एवं, समोहस्स केवल-णाणाणुववत्तीदो । ण च अकेवलिवयणमागमो, रागदोसमोहकलंकिष ···सचाभावादो । आगमाभावे ण तिरयणपउत्ति ति तित्थवोच्छेदो तित्थस्स णिव्वाहबोहविसयीकयस्स उवलंभादो । = १. प्र**प्रन--यदि** कहा जाय कि केवली रत्नत्रयके लिए भोजन करते हैं। उत्तर--यह कहना युक्त नहीं है, क्यों कि केवली जिन पूर्णरूपसे आतमस्वभावको प्राप्त कर चुके हैं। इसलिए वे 'रत्नत्रय अर्थात् ज्ञान, संयम और ध्यानके लिए भोजन करते हैं, यह बात संभव नहीं है। इसीका स्पष्टीकरण करते है-केबली जिन ज्ञानकी प्राप्तिके लिए तो भोजन करते नहीं हैं, क्योंकि उन्होंने केवलज्ञानको प्राप्त कर लिया है। तथा केवलज्ञानसे बडा और कोई दूसरा ज्ञान प्राप्त करने योग्य नहीं है, जिससे उस ज्ञानकी प्राप्तिके लिए भोजन करे। न ही संयमके लिए भोजन करते हैं क्योंकि उन्हें यथाख्यात संयमकी प्राप्ति हो चुकी है। तथा ध्यानके लिए भी भोजन नहीं करते क्यों कि उन्होंने त्रिभु-वनको जान लिया है, इसलिए इनके ध्यान करने योग्य कोई पदार्थ ही नहीं रहा है। अतएब भोजन करनेका कोई कारण न रहनेसे केवली जिन भोजन नहीं करते हैं, यह सिद्ध हो जाता है। २. यदि केत्रली जिन भोजन करते हैं तो संसारी जीवोके समान बल, आयु, स्वादिष्ट भोजन, शरोरकी वृद्धि, तेज और मुखके लिए ही भोजन करते हैं ऐसा मानना पड़ेगा, परन्तू ऐसा है नहीं, क्यों कि ऐसा मानने पर वह मोहयुक्त हो जायेगे और इसलिए उनके केवलज्ञानकी उत्पत्ति नहीं हो सकेगी । यदि कहा जाये कि जिनदेवको केवलज्ञान नहीं होता तो केवलज्ञानसे रहित जीवके बचन ही आगम हो जावें। यह भी ठीक नहीं क्यों कि ऐसा माननेपर राग, द्वेष, और मोहसे कर्ल-कित . जीवोंके सत्यताका अभाव होनेसे उनके वचन आगम नहीं कहे जायेंगे। आगमका अभाव होनेसे रत्नत्रयकी प्रवृत्ति न होगी और तीर्थका व्युच्छेद हो जायेगा। परन्तु ऐसा है नहीं, क्योंकि निर्माध बोधके द्वारा ज्ञात तीर्थकी उपलब्धि बराबर होती है। न्यायकुमुद चन्द्रिका/पृ. ८४२ ।

प्रमेयकमत्तर्गण्ड/पृ. ३०० कवलाहारित्वे चास्य सरागस्वप्रसंगः । =केवली भगवाच्को कवलाहारी माननेपर सरागस्वका प्रसंग प्राप्त होता है।

## ६. औदारिक शरीर होनेसे केवळीको कवलाहारी होना चाहिए

प्र. सा./ता / वृ /२०/२८/७ केविलनं भुक्तिरस्ति, औदारिकशरीरसद्धा-वात्। ...अस्मदादिवत्। परिहारमाह—तद्भगवतः शरीरमौदारिकं न भवति किन्तु परमौदारिकम्—शुद्धस्फटिकस्काशं तेजोमूर्तिमयं वपुः। जायते क्षीणदोषस्य सप्तधातुविवर्जितम्। =प्रश्न-केवली भगवान् भोजन करते है, औदारिक शरीरका सद्भाव होनेसे; हमारी भाँति ? उत्तर—भगवान्का शरीर औदारिक नहीं होता अपितु परमौदारिक है। कहा भी है कि—'दोषोंके विनाश हो जानेसे शुद्ध स्फटिकके सहश सात धातुसे रहित तेज मूर्तिमय शरीर हो जाता है।

## ७. आहारक होनेक कारण केवलीकी कवलाहार होना चाहिए

धः./१/१,१,१७३/४०६/१० अत्र कवलतेपोष्ममन'कर्माहारान् परित्यज्य नोकर्माहारो प्राह्म', अन्यथाहारकालियहाभ्या सह विरोधात = आहा-रक मार्गणामें आहार शब्दसे कवलाहार, लेपाहार...आदिको छोड-कर नोकर्माहारका ही प्रहण करना चाहिए। अन्यथा आहारकाल और विरहेके साथ विरोध आता है।

प्र. साः/२०/२८/२१ मिथ्यादृष्ट्यादिसयोगकेवलिपर्यन्तास्त्रयोदशगुणस्था-नवर्तिनो जीवा आहारका भवन्तीस्याहारकमार्गणायामागमे भणित-मास्ते, ततः कारणातः केत्रलिनामःहारोऽस्तीति । तदम्ययुक्तम्। परिहार…यद्यपि षट्प्रकार आहारो भवति तथापि नोकर्माहारपेक्षया केनलिनामाहारकत्वमवबोद्धव्यम् । न च कवलाहारापेथया । तथाहि — सूक्ष्माः सुरसा सुगन्धा अन्यमनुजानामसभविनः कवलाहारं विनापि किंचिदूनपूर्वकोटिपर्यन्तं शरीरस्थितिहेतवः सप्तधासुरहितपरमौदा-रिकदारोरनोकमिहारयोग्या लाभान्तरायकर्मनिरवशेषश्यात् प्रतिशणं पुद्रगला आसवन्तीति । ततो ज्ञायते नोकमीहारापेक्षया केवलिनामा-हारकत्त्रम् । अथ मतम् – भवदीयकन्पनमा आहारानाहारकत्वं नोकमहिरपेश्या. न च कबलाहारापेश्या चेति कथं ज्ञायते । नेवस् । "एकं द्वी त्रीच् बानाहारकः" इति तत्त्वार्थे कथितमास्ते। अस्य सुत्रस्यार्थः कथ्यते--भवान्तरगमनकाले. विग्रहगतौ शरीराभावे सति नूतनशरीरधारणार्थं त्रयाणां षण्णां पर्याप्तीनां योग्यपुद्दगलपिण्डण्रहणं नोकर्माहार उच्यते । स च निग्रहगतौ कर्माहारे विद्यमानेऽप्येकद्विति-समयपर्यन्तं नास्ति । ततो नोकम्हिरापेक्षयाहारानाहररकत्वमागमे ज्ञायते । यदि पुनः कवलाहारापेक्षया तर्हि भोजनकालं विहाय सर्व-दैवानाहारक एव, समयत्रयनियमो न घटते । = पश्न - मिथ्यादृष्टि आदि सयोग केवलो पर्यन्त तेरह ग्णस्थानवर्ती जीव आहारक होते हैं ऐसा आहारक मार्गणामे आगममें कहा है। इसलिए केवली भगवान्के आहार होता है । उसर--ऐसा कहना युक्त नहीं है । इसका परिहार करते हैं। यद्यपि छह प्रकारका आहार होता है परन्तु नोकमहिरको अपेक्षा केश्लीको आहारक जानना चोहिए कवलाहार-की अपेक्षा नहीं । सो ऐसे है--लाभान्तराय कर्मका निरवशेष विनाश हो जानेके कारण सप्तवातुरहित परमौदारिक वारीरके नोकर्माहारके योग्य शरीरकी स्थितिके हेत्भूत अन्य मनुष्योंको जो असंभव है ऐसे पुद्गमल किचिद्रन पूर्वकोटि पर्यन्त प्रतिक्षण आते रहते है, इसलिए जाना जाता है कि केवली भगवान्को नोकमीहारको अपेक्षा आहार-करन है। प्रश्न---यह आपकी अपनी करपना है कि आहारक व अनाहारकपना नोकमिहारको अपेक्षा है कबलाहारकी अपेक्षा नहीं। कैसे जाना जाता है। उत्तर--ऐसा नहीं है। एक दो अथवा तीन समय तक अनाहारक होता है' ऐसा तत्त्वार्थ सुत्रमे कहा है। इस सुत्र का अथे कहते हैं ---एक भन्नसे दूसरे भवमें गमनके समय विग्रहगतिमे शरीरका अभाव होनेपर नबीन शरीरको धारण करनेके लिए तीन शरीरोकी पर्याप्तिके योग्य पुद्रगल पिण्डको ग्रहण करना नोकर्माहार कहलाता है। वह कर्माहार विश्वहगतिमे विद्यमान होनेपर भी एक. दो, तीन समय पर्यन्त नहीं होता है। इसलिए आगममें आहारक ब अनाहारकपना नोकर्माहारकी अपेक्षा है ऐसा जाना जाता है। यदि कवलाहारकी अपेक्षा हो तो भोजनकालको छोड़कर सर्वदा अनाहारक हो होवे, तीन समयका नियम घटित न होवे। (बो. पा./टो०/३४/१०१/१५ ) ।

## ८. परिषहोंका सद्भाव होनेसे कंवर्जाको कवलाहारो होना चाहिए

ध. १२/४,२,७,२/२४/७ असादं वेदयमाणस्य सजोगिभयवंतस्स भुवस्वा-तिसादीहि एककारसपरीसहैहि बाहिज्जमाणस्स कथं ण भुक्ती होङ्ज। ण एस दोसो, पाणोयणेसु जादतण्हाए स समोहस्स मरणभएण भूंजं-तस्स परीसहैहि पराजियस्स केविल्तिविरोहादो । = प्रश्न--असाता बेदनीयका वेदन करनेवाले तथा क्षुषा तृषादि ग्यारह परिषहो द्वारा बाधाको प्राप्त हुए ऐसे सयोग केवली भगवान्के भोजनका ग्रहण कैसे नहीं होगा। उत्तर--यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि, जो भोजन पानमें उत्पन्न हुई इच्छासे मोह युक्त है तथा मरणके भयसे जो भोजन करता है, अतएव परीषहोंसे जो पराजित हुआ है ऐसे जीवके केवली होनेमे विरोध है।

प्रसा /ता. वृ /२०/२-/१२ यदि पुनर्मोहाभावे अपि क्षुधादिपरिष छं जनयति ति वधरोगादिपरिष हमिष जनयतु न च तथा। तदिष कस्मात्। "भुत्तयुपसर्णभावात्" इति वचनात् अन्यदिष दूषणमस्ति। यदि क्षुप्रामाधास्ति ति हि क्षुधाक्षोण सक्तरेनन्तवीर्यं नास्ति। तथेव वु'खित-स्त्रानन्तसुखमिष नास्ति। जिन्ने न्द्रियपरिन्छित्तिक्षप्रसित्ज्ञानपरिणन्तस्य केवलज्ञानमिष न सभवति। चयदि केवली भगवान्को मोहका अभाव होनेपर भी क्षुधादि परिष होती है, तां वध तथा रोगादि परिष भो होनी चाहिए। परन्तु ये होती नही है, वह भी केसे "भुक्ति और उपसर्गका अभाव है" इस वचनसे सिद्ध होता है। और भी दूषण लगता है। यदि केवली भगवान्को क्षुधा बाधा होतो क्षुधाकी बाधासे शक्ति श्रीण हो जानेसे अनन्त वीर्यपना न रहेगा, उसीसे दुखी होकर अनन्त सुख भी नहीं बनेगा। तथा जिल्ला इन्द्रिय-की परिष्क ति कप मित्रज्ञानसे परिणत उन केवली भगवान्को केवलज्ञान भो न बनेगा। (बो. पा/टी/३४/१०१/२२)।

## ९. केवली मगवान्को क्षुधादि परिषद्द नहीं होती

ति. प./१/१६ चर्जित्र उसारेहि णिचित्र मुक्को कसायपरिहीणो । छुहपहुदिपरिसहेहि परिचत्तो रायदोसेहि ।५१। = देव, मनुष्य, तिर्यंच और अचेतनकृत चार प्रकारके उपसर्गीसे सदा विमुक्त है, क्षायोंसे रहित हैं, श्रुधादिक वाईस परीषहों व राणद्वेषसे परित्यक्त है।

## १०. केवलीको परिषद कहना उपचार है

स सि./१/११/४२१/६ मोहनीयोदयसहायाभावात्सुदादिवेदनाभावे परिषहव्यपदेशो न गुक्त । सत्यमेवमेतत्—वेदनाभावेऽिष द्रव्यकर्म- सद्दभावापेक्षया परिषहोपचार क्रियते। = प्रश्न—भोहनीयके उदयकी सहायता न होनेसे क्षुधादि वेदनाके न होनेपर परिषह सज्ञायुक्त नहीं है । उत्तर—यह कथन सत्य हो है तथापि वेदनाका अभाव होनेपर द्रव्यकर्मके सद्भावकी अपेक्षासे यहां परीषहींका उपचार किया जाता है। (रा वा./१/१९/१/६९४/१)।

## ११. असाता वेदनीय कमंकं उदयके कारण केवलीकी श्रुधादि परिषद्द होनी चाहिए

 शांति व मोहनीय कर्मकी सहायता न होनेसे असाता अपना कार्य करनेको समर्थ नहीं है: —

रा. वा./१/११/१/६१३/२० स्यान्मतम्-वातिकर्मप्रथान्निमित्तोपरमे सित नाग्न्यगितिस्त्रोनिषद्याकोशयाचनालाभसंकारपुरस्कारप्रहाझानदर्श -नानि मा भवत्, अमी पुनर्वेदनीयाश्रया खलु परीषहा प्राप्नुवन्ति भगवति जिने इति; तन्न, कि कारणम् । धातिकर्मोदयसहायाभावात् तत्सामर्थ्यविरहात्। यथा विषद्रव्यं मन्त्रौषधिवतादुपक्षीणमारणशक्ति-कम्रपुषुज्यमानं न मरणाय कल्प्यते तथा ध्यानानलनिर्वाधातिकर्मे-न्धानस्यानन्ताप्रतिहतज्ञानादि चलुष्टयस्यान्तरायाभावान्तिरन्तरमुप -चीयमान गुप्रपुद्गानसंततेर्वेदनीयाख्यं कर्म सदिप प्रक्षीणसहायननं स्वयोग्यप्रयोजनोत्पादनं प्रत्यसमर्थमिति श्रुधाद्यभाव, तत्सद्भावीप-चाराद्वध्यानकल्पनवत्। = प्रश्न-केवलेमे षातियाकर्मका नाश होने-सेनिमित्तके हट जानेके कारण नाग्न्य, अरति, स्त्री, निषद्या, आक्रोश, याचना, अलाभ, सरकार, पुरस्कार, प्रज्ञा, अज्ञान और अदर्शन परीवहें न हो, पर वेदनीय कर्मका उदय होनेसे तदाश्रित परीवहें तो होनी ही चाहिए ' उत्तर—घातिया कर्मोदय रूपी सहायकके अभावसे अन्य कर्मोंकी सामर्थ्य नष्ट हो जाती है। जैसे मन्त्र औषधीके प्रयोगसे जिसकी मारण शक्ति उपशीण हो गयी है ऐसे विषको खानेपर भो मरण नहीं होता, उसो तरह ध्यानाग्निके द्वारा घाति कर्मेन्धनके जल जानेपर अनन्तचतुष्टयके स्वामी केवलीके अन्तरायका अभाव हो जानेप अनन्तचतुष्टयके स्वामी केवलीके अन्तरायका अभाव हो जानेप प्रतिक्षण शुभकर्म पुद्रगलोंका संचय होते रहनेसे प्रश्लीण सहाय वेदनीयकर्म विद्यमान रहकर भी अपना कार्य नहीं कर सकता। इस- लिए केवलीमें क्षुधादि नहीं होते। (ध. १३/१,४,२४/५३/१); (ध १२/४,२,०.२/२४/११); (क.पा. १/५,१/६४/१६/११); (चा.सा./१३१/२); (प्र. सा./ता. वृ./२०/२-/१०)।

गो,क./मू व जो.प/२७३ णट्टा य रायदोसा इंदियणाणं च केवितिम्ह जदो। तेण दु साद्यसादजमुह्दुक्खं णित्य इंदियजं ।२७३। सहकारि-कारणमोहनीयाभावे विद्यमानोऽपि न स्वकार्यकारीत्यर्थः। — जाते सयोग केवलोकें घातिकर्मका नाश भया है तातें राग व द्वेषको कारणभूत क्रोधादि कषायोंका निर्मूल नाश भया है। बहुरि युगपत सकल प्रकाशो केवलज्ञान विषें अयोगशमरूप परोक्ष मतिज्ञान और श्रुतज्ञान न संभवे तातें इन्द्रिय जनित ज्ञान नष्ट भया तिस कारण किर केवितकें साता असाता वेदनीयके उदयतें मुख दुख नाही है जातें मुख-दुख इन्द्रिय जनित है बहुरि वेदनीयका सहकारो कारण मोहनीयका अभाव भया है तातें वेदनीयका उदय होत संते भी अपना मुख-दुख देने रूप कार्य करनेकी समर्थ नाहीं। (क्ष-सा./मू./ ६१६/७२८)

प्रमेयकमलमार्तण्ड/पृ ३०३ तथा असातादि बेदनीयं विद्यमानोदयमपि, असित मोहनीये, निःसामर्थ्यस्वान्न क्षुद्रदुःखकरणे प्रभुः सामग्रीत कार्योत्पत्तिप्रसिद्धः । = असातादि बेदनीयके विद्यमान होते हुए भी, मोहनीयके अभावमें असमर्थ होनेसे, वे केवली भगवान्त्को क्षुधा सम्बन्धी दुःखको करनेमें असमर्थ हैं।

२. साता वेदनीयके सहवतीपनेसे असाताकी शक्ति अनन्तगुणी क्षीण हो जाती है

रा. वा /१/११/१/६१३/३१ निरन्तरमुपचीयमानशुभपुद्दगलसंततेर्बेदनीया-रूपं कर्म सदिप प्रक्षीणसहायबलं स्वयोग्यप्रयोजनं प्रत्यसमर्थिमिति । = अन्तरायकर्मका अभाव होनेसे प्रतिक्षण शुभकर्मपुद्धगलोंका संचय होते रहनेमे प्रक्षीण सहाय वेदनीयकर्म विद्यमान रहकर भी अपना कार्य नहीं कर सकता । (चा.सा./१३१/३)

ध.२/१.१/४३३/२ असादावेदणीयस्स उदीरणाभावादी आहारसण्णा अण्य-मत्तसंजदस्स णिव्य । कारणभूत-कम्भोदय-संभवादो उवयारेण भय-मेहुण-परिग्गहसण्णा अत्थि । =असाता वेदनीय कर्मकी उदीरणाका अभाव हो जानेसे अप्रमत्त संयतके आहार संज्ञा नहीं होती है । किन्तु भय आदि संज्ञाओके कारणभूत कर्मोंका उदय सम्भव है, इसलिए उपचारसे भय, मैथुन और परिग्रह सज्ञाएँ हैं।

प्र.सा /ता.वृ./२०/२८/१६असद्वेचोदयापेक्षया सद्वेचोदयोऽनन्तगुणोऽस्ति ।
तत कारणात् शकराराशिमध्ये निम्बकणिकावदसद्वेचोदयो विद्यमानोऽपि न ज्ञायते। तथै बान्यदिष बाधकमस्ति —यथाप्रमत्तसंयतादि
तपोधनानां वेटोदये विद्यमानेऽपि मन्दमोहोदयत्वादखण्डब्रह्मचारीणां
त्रिपरीषहबाधा नास्ति । यथैव च नवग्रैवेयकाद्यहमिन्द्रदेवानां
वेदोदये विद्यमानेऽपि मन्दमोहोदयेन स्त्रीविषयबाधा नास्ति, तथा
भगवत्यसद्वेद्योदये विद्यमानेऽपि निरवशेषमोहाभावात् श्रुधाबाधा
नास्ति । =और भो कारण है, कि केत्रली (भगवात्तके) असाता
वेदनीयके उदयकी अपेक्षा साता वेदनीयका उदय अनन्तगुणा है।
इस कारण खण्ड (चोनो)को बड़ो राशिके बीचमें नीमकी एक कणिकाकी भाँति असातावेदनीयका उदय होनेपर भी नहीं जाना जाता है।

और दूसरी एक और वाधा है—जैसे प्रमत्तसंयत आदि तपोधनों के वेदका उदय होनेपर भी मोहका मन्द उदय होनेसे उन अखण्ड ब्रह्मचारियों के खोपरोषहरूप वाधा नहीं होती, और जिस प्रकार नवमं वेयकादिमें अहमिन्द्रदेवों के वेदका उदय विद्यमान होनेपर भी मोहके मन्द उदयसे खो-विषयक बाधा नहीं होती. उसी प्रकार भग-वास्के असातावेदनीयका उदय विद्यमान होनेपर भी निरवशेष मोहका अभाव होनेसे क्षुधाकी बाधा नहीं होती। (और भी—दे० केवली/४/१२)

#### ३. असाता भी सातारूप परिणमन कर जाता है

गो. क /मू. व जी. प्र./२७४/४०३ समयद्विदिगी बंधो सादस्सुदयिपनो जदो तस्स । तेण असादसमुदओ सादसरूवेण परिणदि ।२७४। यतस्तरुय केवलिन' सातवेदनीयस्य बन्ध' समयस्थितिक' तत' उदयात्मक एव स्यात् तेन तत्रासातोदयः सातास्वरूपेण परिणमति कृतः विशिष्टशुद्धे तस्मिन् असातस्य अनन्तगुणहीनशक्तित्वसहायरहितस्वाभ्यां अव्यक्ती-दयत्वात् । वध्यमानसात्तस्य च अनन्तगुणानुभागत्वात् तथात्वस्यावश्यं-भावात् । न च तत्र सातोदयोऽसातस्वरूपेण परिणमतीति शक्यते वक्तुं द्विसमयस्थितिकत्वप्रसङ्घात अन्यथा असातस्यैव बन्ध प्रसज्यते। जाते तिस केवलीकें साता वेदनीयका बन्ध एक समय स्थितिकौ निये है ताते उदय स्वरूप ही है ताते केवलीके असाता वेदनीयका उदय सातारूप होइकरि परिनमें है। काहैं तै १ केवलीके विषे विशु-द्धता विशेष है ताते असातावेदमीयकी अनुभाग शक्ति अनन्तगुणी हीन भई है अर मोहका सहाय था ताका अभाव भया है तातें असातावेदनी यका अप्रगट सुक्ष्म उदय है। बहुरि जो सातावेदनीय-बन्धे है ताका अनुभाग अनन्तगुणा है जाते, साता वैश्नीयकी स्थितिकी अधिकता तो संक्लेश तातै हो है अनुभागकी अधि-कता विशुद्धताते हो है सो केवसोके विशुद्धता विशेष है ताते स्थिति-का ती अभाव है बन्ध है सो उदयरूप परिणमता ही हो है अर तार्कें सातावेदनीयका अनुभाग अनन्तगुणा हो है ताहीतें जो असाता का भी उदय है सो सातास्वय होइकरि परिनमै है। कोऊ कहै कि साता असातारूप होइ परिनमें हैं ऐसे क्यों न कहों । ताका उत्तर-ताका स्थितिबन्ध दोय समयका न ठहरे वा अन्य प्रकार कहै असाता ही का बन्ध होइ तातें तें कह्या कहना संभवै नाहीं।

# १२. निष्फल होनेके कारण असाताका उदय ही नहीं कहना चाहिए

ध १३/४,२,७,२/२४/१२ णिष्फलस्स परमाणुपुंजस्स समयं पडि परिस-दंतस्स कथं उदयवबएसो । ण, जीव-कम्मविवेगमेत्तफलं दट्ठूण उद्यस्स फलक्तब्धुवगमादो । जदि एव तो असादवेदणीयोदयकाले सादावेदणीयस्स उदओ णत्थि, असादावेदणीयस्सेव उदओ अत्थि त्ति ण वत्तव्वं, सनफलाणुप्पायणेण दोण्णं पि सरिसत्त्ववंभादो। ण, असादपरमाणुणं व सादपरमाणुण सगसरूवेण णिजाराभावादो । साद-परमाणको असादसरूवेण विणस्सतावत्थाए परिणमिदूण विणस्संते दट्ठूण सादावेदणीयस्स ७दओ णरिथ ति बुचदे । ण च असादावेदणीयस्स एसो कमो अत्थि, [असाद ]-परमाणूणं सग-सरूवेणेव णिज्जरूवलंभादो । तम्हा दुवलरूवफलाभावे वि असादा-वेदणीयस्स उदयभावो जुज्जदि त्ति सिद्धं। = प्रश्न-विनाफल विये ही प्रतिसमय निर्जीर्ण होनेवाले परमाणु समुहकी उदय संज्ञा कैसे हो सकती है । उत्तर--नहीं, क्योंकि, जीव व कर्मके विवेकमात्र फलको देखकर उदयको फलरूपसे स्वीकार किया गया है। प्रश्न-यदि ऐसा है तो असातावेदनीयके उदय कालमें साता वेदनीयका उदय नहीं होता, कैवल असाता वेदनीयका ही उदय रहता है ऐसा नहीं कहना चाहिए, क्योंकि अपने फलको नहीं उरपन्न करनेकी अपेक्षा दोनोमें ही समानता पायी जाती है। उत्तर---नहीं, नयों कि, तन असातावेदनीयके परमाणुओं समान सातावेदनीयके परमाणुओं की अपने रूपसे निर्जरा नहीं होती। किन्तु बिनाश होनेकी अवस्थामें असाता रूपसे परिणमकर उनका विनाश होता है यह देखकर सातावेदनीयका उदय नहीं है, ऐसा कहा जाता है। परन्तु असाता वेदनीयका यह कम नहीं है, क्यों कि तम असाताके परमाणुओं की अपने रूपसे हो निर्जरा पायी जाती है। इस कारण दुःखरूप फलके अभावमें भी असातावेदनीयका उदय मानना मुक्तियुक्त है, यह सिद्ध होता है।

ध,१३/५,४,२४/५३/५ जदि असादावेदणीयं णिष्फलं चेव, तो उदओ अस्थि त्ति किमिदि उच्चदे । ण, भृदपुञ्चणयं पहुच तदुत्तीदो । किच ण सहकारिकारणधादिकस्माभावेणेव सेसकस्माणिच्य पत्तणिव्यीय-भावमसादावेदणीयं, किंतु सादावेदणीयवंधेण उदयसरूवेण उदयागद-उद्यासाणुभागसादावेदणीयसहकारिकारणेण पडिहयउदयत्तादी वि। ण च बंधे उदयसस्त्रे संते सादावेदणीयगोवच्छा थिउक्कसंकमेण असादावेदणीयं गच्छदि, विरोहादी । थिउसंक्रमाभावे सादासादा-णमजोगिचरिमसमर संत्रवोच्छेदो पसज्जिह स्ति भणिहे-- ण, वीच्छिणसादबंधिम्म अजोगिम्हि सादोदयणियमाभावादो । सादा-वेदणीयस्स उदयकालो अंतोमुहुत्तमेत्तो फिट्टिद्रण देसूणपुट्यकोडि-मैत्तो होदि चे-ण, अजोगिकेवर्ति मोत्तृण अण्यत्थ उदयकातस्स अंतोसुह्त्तिणयमन्भुवगमादो । •••सादावेदणीयस्स बंधो अस्थि त्ति चे ण. तस्स द्विदि-अणुभागबंधाभावेण व्यवंधववएसविरोहादो । - प्रश्न---यदि असातावेदनीय कर्म निष्फल ही है तो वहाँ उसका उदय है, ऐसा क्यों कहा जाता है ? उत्तर--नहीं, क्योंकि, भूतपूर्व नयकी अपेक्षासे बैसा कहा जाता है। दूसरे अबह न केवत निर्वीज भावको प्राप्त हुआ है किन्तु उदयस्वरूप सातावेदनीयका बन्ध होने-से और उदयागत उत्कृष्ट अनुभाग युक्त साता वेदनीय रूप सहकारी कारण होनेसे उसका उदय भी प्रतिहत हो जाता है। प्रश्न-नन्धके उदय स्वरूप रहते हुए साता वेदनीयकर्मकी गोपुच्छा स्तिवक संक-मणके द्वारा असाता वेदनीयको प्राप्त होती होगी ' उत्तर-ऐसा मानने-में विरोध आता है। प्रश्न-यदि यहाँ स्तिव्क संक्रमणका अभाव मानते है, तो साता और असाताको सत्तव व्यक्तिकति अयोगीके अन्तिमसमय मे होनेकाप्रसंग आता है! उत्तर--नहीं, बयों कि साताके बन्धकी व्युच्छित्ति हो जानेपर अयोगी गुणस्थानमें साताके उदयका कोई नियम नहीं है। प्रश्न-इस तरह तो साताबेदनीयका उदय-काल अन्तर्मुहूर्त विनष्ट होकर कुछ कम पूर्वकोटि प्रमाण प्राप्त होता है । उत्तर – नहीं, क्योंकि अयोगिकेवली गुणस्थानको छोडुकर अन्यत्र उदयकासका अन्तर्मृष्ट्र प्रमाण नियम ही स्वीकार किया गया है। ...। प्रश्न-वहाँ सातावेदनीयका बन्ध है। उत्तर-नहीं क्योंकि स्थितिबन्ध और अनुभागनन्धके बिना स्तावेदनीय कर्म-को 'बंध' संज्ञा देनेमें विरोध आहा है।

## इन्द्रिय, मन व योग सम्बन्धो निर्देश व शंका-समाधान

## व्रब्येन्द्रियोंकी अपेक्षा पञ्चेन्द्रियत्व है भावेन्द्रियों की अपेक्षा नहीं

रा. वा./१/३०/६/६१/१४ आवं हि सपोग्ययोभिकेवलिनोः पञ्चेन्द्रियस्वं द्रव्येन्द्रियं प्रति । यदि हि भावेन्द्रियस्वं प्रति । यदि हि भावेन्द्रियस्व भविष्यत् अपि तु ति असंक्षीणसकलावरणस्वात् सर्वज्ञतैवास्य न्यवतिष्यत् । =आगममें सयोगी और अयोगी केवलोको पञ्चेन्द्रियस्व कहा है वहाँ द्रव्येन्द्रियोंको निवक्षा है, ज्ञानावरणके क्षयोपशम रूप भावेन्द्रियोंको नहीं । यदि भावेन्द्रियोंकी विवक्षा होतो तो ज्ञानावरणका सहसाव होनेसे सर्वज्ञता हो नहीं हो सकतो थो।

धः./१/१.१/२%/२६३/१ केवितनां निर्मूलतो निनष्टान्तरह् गेन्द्रियाणां प्रहत-बाह्योन्द्रियव्यापाराणां भावेन्द्रियजनितद्रव्येन्द्रियसत्त्वापेक्षया पञ्चे-न्द्रियत्वपतिपादनात् । =केवित्योंके यद्यपि भावेन्द्रियाँ समृत नष्ट हो गयी है, और बाह्य इन्द्रियोंका व्यापार भी बन्द हो गया है, तो भी (ख्रद्रस्थ अवस्थार्में) भावेन्द्रियोंके निभित्तसे उत्पन्न हुई द्रव्ये-निद्रयोंके सद्द्रभावकी अपेक्षा उन्हे पञ्चेन्द्रिय कहा गया है।

गो.जो./जो./प्र./७०१/११३६/१२ सयरेगिजिने भावेन्द्रयं न, द्रव्येन्द्रया-पेक्षया षट् पर्याग्रयः। =सयोगी जिनि विषे भावेन्द्रिय तौ है नाहीं, द्रव्येन्द्रियको अपेक्षा छह पर्याग्रि है।

### २. जातिनाम कर्मोदयकी अपेक्षा पञ्जेन्द्रिय हैं

ध.१/१,१,३६/२६४/१ पञ्चेन्द्रियजातिनामकर्मोदयात्पञ्चेन्द्रियः । समस्ति च केव लिनो ...पञ्चेन्द्रियजातिनामकर्मोदयः । निर्वचत्वात् व्याख्यान्निम्मदं समाश्रयणीयम् । =पञ्चेन्द्रिय नामकर्मके उदयसे पञ्चेन्द्रिय जीव होते हैं । व्याख्यानके अनुसार केवलीके भो ...पञ्चेन्द्रिय जाति नामकर्मका उदय होता है । अत यह व्याख्यान निर्देष है । अतएव इसका आश्रय करना चाहिए । (ध.७/२,१,६/१६/४)

#### ३. पञ्चेन्द्रिय कहना उपचार है

ध. १/१,१,३७/२६३/६ केवलिनां प्रविचित्रयत्व स्माध्ययाद्वा । स्केवलीको भूतपूर्वका ज्ञान करानेवाले न्यायके आश्रयसे प्रविच्चिय कहा है ।

ध. ७/२,१,१४/६७/३ एइंदियादोणमोदइयो भावो बत्तव्बो. एइंदिय-जादिखादिणामकम्मोदएण एइंदियादिभावीवलंभा । जदि एवं ण इच्छिज्जदि तो सजोगि-अजोगिजिणाणं पंचिदियसं ण सन्भदे, लोणावरणे पंचण्हमिदियाणं खओबसमा भावा । ण च तेसि पंचिदि-यत्ताभावो पॅचिविएस समुग्वादपदेण असंखेजजेषु भागेस सव्वलोगे वा त्ति मुत्तिवरोहादो । एत्थ परिहारो बुच्चदे । सजोगिअजोगिजिणाणं पंचिदियसजुज्जदि सि जीवटुठाणे पि उववण्यं। कित् खुटाबंधे सजोगि-अजोगिजिणाणं सुद्धणएणाणिदियाणं पंचिदियत्तं जदि इच्छिज्जदि तो ववहारणएण वत्तव्यं। तं जहा-पंचमु जाईसु जाणि पडिनद्धाणि पंच इंदियाणि ताणि खओवसमियाणि त्ति कारुण उद-यारेण पंच वि जादीओ खओवसमियाओ त्ति कट्ट सजोगि-अजोगि-जिणाणं खओवसमियं पंचिदियत्तं जुज्जदे । अधवा खीणावरणे णट्ठै वि पंचिदियलओनसमे लजोनसमजणिद णं पंचण्ह निज्मदियाण-मुवयारेण त्रद्धलओवसमसण्णाणमरिथत्तरंसणादो सजोगि-अजोगि-जिणाणं पंचिदियत्तं साहेयव्वं ।= प्रश्न--एकेन्द्रियादिको औदियक भाव कहना चाहिए, क्योंकि एकेन्द्रिय जाति आदिक नामकर्मके उदयसे एकेन्द्रियादिक भाव पाये जाते हैं। यदि ऐसा न माना जायेगा तो सयोगी और अयोगी जिनोंके पंचेन्द्रिय भाव नहीं पाया जायेगा, क्यों कि, उनके आवरणके शीण हो जानेपर पाँची इन्द्रियोंके क्षयोपशमका भी अभाव हो गया है। और सयोगी और अयोगी जिनों के पंचे न्द्रियत्वका अभाव होता नहीं है, क्यों कि वैसा मानने-पर ''पंचेन्द्रिय जीवोंकी अपेक्षा समुद्धातपदके द्वारा लोकके असल्यात बहुभागोंमें अथवा सर्वलोकमें जोवोंका अस्तित्व है" इस सूत्रसे विरोध आ जामेगा ' उत्तर--यहाँ उक्त शंकाका परिहार करते हैं ' समोगी और अयोगी जिनोंका पंचेन्द्रियत्व योग्य होता है, ऐसा जीवस्थान लण्डमें स्वीकार किया गया है। (षं. खं./१/१,१/सू.३७/२६२) किन्तु इस क्षत्रकनंध खण्डमें शुद्ध नयसे अनिन्द्रिय कहे जानेवाले समोगी और अयोगी जिनोंके यदि पंचेन्द्रियस्य कहना है, तो वह केवल व्यवहार नयसे ही कहा जा सकता है। वह इस प्रकार है--पॉच जातियोंने जो. क्रमशः पाँच इन्द्रियाँ सम्बद्ध हैं वे क्षायोपशमिक हैं ऐसा मानकर और उपचारसे पाँचों जातियोंको भी क्षायोपशमिक स्वीकार करके

सम्रोगी और अयोगी जिनोंके क्षायोपशमिक पंचेन्द्रियत्व सिद्ध हो जाता है। अयवा, आवरणके क्षीण होनेसे पंचेन्द्रियोंके क्षयोपशमके नष्ट हो जानेपर भी क्षयोपशमसे उत्पन्न और उपचारसे क्षायोपशमिक संज्ञाको प्राप्त पाँचो बाह्योन्द्रियोंका अस्तित्व पाये जानेसे सयोगी और अयोगी जिनोके पंचेन्द्रियत्व सिद्ध कर तीना चाहिए।

#### ४. मावेन्द्रियके अमाव सम्बन्धी शंका-समाधान

ध २/१,१/४४४/६ भाविदायाभावादो । भाविदियं णाम पंचण्हांमंदि-याणं खओवसमो । ण सो खीणावरणे अरिथ । स्ययोगी जिनके भावेन्द्रियाँ नहीं पायो जाती हैं । पाँचीं इन्द्रियावरण कर्मोंके क्षयोप-शमको भावेन्द्रियाँ कहते है । परन्तु जिनका आवरण समूज नष्ट हो गया है उनके वह क्षयोपशम नहीं होता । (ध /२/१,१/६६५/४)

### प. केवळीके मन उपचारसे होता है

ध.१/१.१.६२/२८५/३७वचारतस्तयोस्ततः समुत्पत्तिविधानात्। चउपचार-से मनके द्वारा (केवलीके) उन दोनों प्रकारके वचनोंकी उत्पत्तिका विधान किया गया है।

गो. जी:/मू./२२- मणसहियाणं वयणं दिट्ठं तप्पुक्विमिदि सजो-गिम्ह । उत्तो मणोवयारेणिदियणाणेण होणम्मि ।२२८। ⇒इन्द्रिय झानियोके वचन मनोयोग पूर्वक देखा जाता है। इन्द्रिय झानसे रहित केवली भगवास्के मुख्यपने तो मनोयोग नहीं है, उपचारसे कहा है।

## ६. केवलीके द्रव्यमन होता है मावमन नहीं

घ. १/१,१.५०/२८४/४ अतीन्द्रियझानत्वान्न केविलिनो मन इति चेन्न, द्रव्यमनसः सत्त्वात् । =प्रश्न—केवलीके अतीन्द्रिय झान होता है, इसिलिए उनके मन नहीं पाया जाता है। उत्तर—नहीं, क्योंकि, उनके द्रव्य मनका सद्भाव पाया जाता है।

# ७. तहाँ मनका मावात्मक कार्य नहीं होता पर परि-स्पन्दन रूप द्रव्यात्मक कार्य होता है

ध. १/१.१.५०/२८४/४ भवतु द्रव्यमनस' सत्त्वं न तत्कार्यमिति चेद्भवतु तत्कायस्य क्षायोपशमिकज्ञानस्याभावः, अपि तु तद्रत्पादने प्रयत्नोऽ-स्त्येव तस्य प्रतिबन्धकत्वाभावात् । तेनात्मनी योगः मनीयोगः। विद्यमानोऽपि तदुत्पादने प्रयत्नः किमिति स्वकार्यं न विद्यादिति चैत्र, तत्सहकारिकारणश्योषशमाभात्रात्। = प्रश्न —केवलीके द्रव्यमन-का सद्भाव रहा आवे, परन्तु वहाँपर उसका कार्य नहीं पाया जाता है १ उत्तर –द्रव्यमनके कार्य रूप उपयोगात्मक क्षायोपशमिक ज्ञानका अभाव भन्ने ही रहा आवे, परन्तु द्रव्य मनके उत्पन्न करनेमें प्रयस्न तो पाया ही जाता है, क्यों कि, द्रव्य मनकी वर्गणाओं को लानेके लिए होनेत्राले प्रयत्नमें कोई प्रतिबन्धक कारण नहीं पाया जाता है। इस-लिए यह सिद्ध हुआ कि उस मनके निभित्तसे जो आत्माका परिस्पन्द रूप प्रयत्न होता है उसे मनोयोग कहते हैं। प्रश्न-केवलीके द्रव्यमन-को उरपन्न करनेमें प्रयत्न विद्यमान रहते हुए भी वह अपने कार्यको क्यों नहीं करता है। उत्तर — नहीं, क्यों कि, केवलीके मानसिक झानके सहकारी कारणरूप क्षयोपशमका अभाव है, इसलिए उनके मनो-निमित्तक ज्ञान नहीं होता है। (ध,१/१,१,२२/३६७-३६८/७); ( गो०जी०/सू० व० जो० प्र०/२२६ ) ।

## ८. भावमनके अभावमें क्वनकी उत्पत्ति कैसे हो सकती है

भ. १/९.१.१२३/३६८/३ तत्र मनसोऽभावे तत्कार्यस्य वचसोऽपि न सक्य-मिति चेन्न, तस्य ज्ञानकार्यत्वात् । अक्रमज्ञानात्कथं क्रमवर्ता वचना- नामुत्पत्तिरिति । चेन्न, घटविषयाक्रमज्ञानसम्वेतकुम्भकाराद्धेटस्य क्रमेणोत्पत्त्युपलम्भात्। मनोय्रोगाभावे सुत्रेण सह विरोधः स्यादिति चेत्र, मन कार्यप्रथमचतुर्थवत्रसोः सत्त्वापेक्षयोपचारेण तत्सत्त्वोपदे-शाद । जोवप्रदेशपरिस्थन्दहेतुनोकर्मजनितशक्त्यस्तित्वापेक्षया वा तत्सत्त्वान्न विरोधः।=प्रश्न -अरहन्त परमेष्ठीमैं मनका अभाव होनेपर मनके कार्यरूप वचनका सद्भाव भी नहीं पाया जा सकता है १ उत्तर---नहीं, क्योंकि, वचन ज्ञानके कार्य हैं, मनके नहीं। प्रश्न---अक्रम ज्ञानसे क्रमिक वचनोंकी उत्पत्ति कैसे हो सकती है। उत्तर— नहीं, क्योकि, घट विषयक अक्रम ज्ञानसे युक्त कुम्भकार द्वारा क्रमसे घटको उत्पत्ति देखी जाती है। इसलिए अक्रमवर्ती ज्ञानसे क्रमिक वचनोकी उत्पत्ति मान लेनेमें कोई विरोध नहीं आता है। प्रश्न-सयोगि केवलीके मनोयोगका अभाव माननेपर 'सचनणजोगो असच-सण्णिमिच्छाइट्ठिप्पहुडि जाब सजोगिकेवलि मोसमणजोगो त्ति । (ष० खं०/१/१,१/५०/२८२) इस सूत्रके साथ विरोध आ जायेगा " उत्तर - नहीं, क्यों कि, मनके कार्यरूप प्रथम और चतुर्थ भाषाके सद्भावकी अपेक्षा उपचारसे मनके सद्भाव मान लेनेमें कोई विरोध नहीं आता है। अथवा, जीवप्रदेशोंके परिस्पन्दके कारणरूप मनोवर्गणारूप नोकर्मसे उत्पन्न हुई शक्तिके अस्तित्वकी अपेक्षा सयोगि केवलीमे मनका सद्भाव पाया जाता है ऐसा मान लेनेमें भी कोई विरोध नहीं आता है। (ध. १/१,१,६०/२८६/२) (ध. १/१,१, १२२/३६८/२)।

# मन सिंहत होते हुए भी केवलीको संज्ञी क्यों नहीं कहते

ध. १/१.१,१७२/४०८/१० समनस्कत्वात्सयोगिकेवलिनोऽपि संज्ञिन इति चेत्र, तेषां क्षीणावरणानां मनोऽवष्टम्भवलेन बाह्यार्थग्रहणाभावतस्तद-सत्त्वात्। तर्हि भवन्तु केवलिनोऽसंज्ञिन इति चेन्न, साक्षात्कृतशैष-पदार्थानामसंज्ञित्वविरोधात् । असंज्ञिनः केवलिनो मनोऽनपेक्ष्य बाह्यार्थं ग्रहणाद्विकलेन्द्रियवदिति चेद्भवत्येवं यदि मनोऽनपेक्ष्य ज्ञानो∹ त्पत्तिमात्रमाश्रित्यासंज्ञित्वस्य निबन्धनमिति चेन्मनसोऽभावाद् बुद्धच-तिशयाभाव', ततो नानन्तरोक्तदोष इति। = प्रश्न-मन सहित होने-के कारण सयोगकेवली भी संज्ञी होते हैं। उत्तर-नहीं, क्योंकि आवरण कर्मसे रहित उनके मनके अवलम्बनसे बाह्य अर्थका प्रहण नहीं पाया जाता है, इसलिए उन्हें संज्ञी नहीं कह सकते। प्रश्न-तो केवली असंज्ञी रहे आवें १ उत्तर—नहीं, क्योंकि जिन्होने समस्त पदार्थीको साक्षात् कर लिया है, उन्हे असंज्ञी माननेमें बिरोध आता है। प्रश्न-केवसी असंज्ञी होते है, क्योंकि, वे मनकी अपेक्षा-के बिना ही विकलेन्द्रिय जीवोंकी तरह बाह्य पदार्थीका ग्रहण करते हैं। उत्तर-यदि मनकी अपेक्षान करके ज्ञानकी उल्पत्ति मात्रका आश्रय करके ज्ञानोत्पत्ति असंज्ञीपनेकी कारण होती तो ऐसा हीता। परन्तू ऐसा तो है नहीं, क्योंकि कदाचित् मनके अभावसे विकलेन्द्रिय जीबोकी तरह केवलोके बुद्धिके अतिशयका अभाव भी कहा जावैगा। इसलिए केवलीके पूर्वीक्त दोष लागू नहीं होता।

#### १०. योगोंके सन्नाव सम्बन्धी समाधान

- स.सि |६|१/३१६|९ क्षयेऽपि त्रिविधवर्गणापेक्षः सयोगकेवलिन. आत्म-प्रदेशपरिस्पन्दो योगो वेदित्वयः। =वीर्यान्तराय और ज्ञानावरण कर्मके क्षय हो जानेपर भी सयोगकेवलीके जो तीन प्रकारकी वर्ग-णाओंको अपेक्षा आत्मप्रदेश परिस्पन्द होता है वह भी योग है ऐसा जानना चाहिए। घ. १/९,१,१२३|३६६८१)
- ध १/१,१,९७/२२०/६६ अरिथ लोगपूरणिम्ह हियकेवलीणं। चलोक-पूरण समुद्धातमें स्थित केवलियोके भी योग प्रतिपादक आगम उपलब्ध है।

## ११.केवळीके पर्याप्ति, योग तथा प्राण विषयक प्ररूपणा--

(ध. २/१९/४४४.३ + ४४६ ४ + ६४५ ७ + ४१६.१६); (गो० जो०/जी० प्र०/७०१/११३५.१२, ७२६/११६२ १)

| निर्देश                                                                                           | पर्याप्तावर्याप्त विचार |                       | प्राण (दे० उपर्यृक्त प्रमाण)  |          | पर्यापित (दे॰ पर्यापित/३ |          |                        |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|-----------------------|-------------------------------|----------|--------------------------|----------|------------------------|--|--|
|                                                                                                   | योग<br>दे० योग/४        | आहारकस्व<br>दे० आहारक | पर्याप्तापर्याप्त<br>दे० नीचे | संद      | विवरण                    | स∘       | विवरण                  |  |  |
| सयोग केवली                                                                                        |                         |                       |                               |          |                          |          | ,                      |  |  |
| सामान्य                                                                                           | ) 94                    | आहा., अना             | पर्या, अप.                    | ß        | वचन, काय, आधु, श्वास     | Ę        | छहो पर्योप्ति, अप      |  |  |
| पर्याप्त                                                                                          | \ &*-                   | अहारक                 | पर्याप्त                      | ષ્ટ્ર    | 11                       | <b>ξ</b> | "पर्याध् <del>ति</del> |  |  |
| अपर्याप्त                                                                                         | <b>२</b>                | अनाहारक               | अषयदित                        | ₹.       | आयुत्तथा श्वास           | <b>ξ</b> | જાપર્ચાપ્તિ            |  |  |
| समुद्धात केवर्ली (दे० केवर्ली / ७/१२,१३)                                                          |                         |                       |                               |          |                          |          |                        |  |  |
| प्र.समय दण्ड.                                                                                     | औदारिक                  | आहारक                 | ष्यम्ब्र                      | ₹        | काय. आयु, श्वास          | ŧ        | छहों पर्याप्ति         |  |  |
| द्वि० ,, कपाट                                                                                     | औदा, मिश्र,             | 51                    | अपग्रप्ति                     | <b>२</b> | काय तथा आ ग्रु           | [        | अगहार पर्याप्ति        |  |  |
| तृ० ,, प्रत्तर                                                                                    | कार्मण                  | अनाहारक               | } ., }                        | 8        | आयु                      |          | छहाँ अपर्याप्ति        |  |  |
| चतु० ., लोक                                                                                       | ,,                      | 1~                    | } }                           | 8        | 11                       | Ę        |                        |  |  |
| पूरण                                                                                              |                         |                       |                               |          |                          |          |                        |  |  |
| वंचम ,, प्रतर ।                                                                                   | •                       | •1                    | ,,                            | ٤ .      | 14                       | 8        | ,, ,,                  |  |  |
| <b>भष्टम</b> , कपाट                                                                               | औदा, मिश्र              | आहारक                 | 19                            | २        | काय, आयु, स्वास          | R        | आहार पर्धाप्ति         |  |  |
| सप्तम ,, दण्ड                                                                                     | औदारिक                  | 77                    | पर्याप्त                      | 3        | काय, आयु, स्वास          | Ę        | छहों पर्याप्ति         |  |  |
| अष्टम ,, शरीर                                                                                     | .,                      |                       | .,                            | ያ        | वचन, काय, आयु, स्वास     | ŧ        | 11 11                  |  |  |
| प्रवेदा                                                                                           | į                       |                       | ;                             | j        |                          |          |                        |  |  |
| अयोग केवली —                                                                                      | दे० प्राण तथा परा       | िरत विषयक डि          | ं तः कोष्टको                  | {        |                          |          | ĺ                      |  |  |
| प्रथम समय                                                                                         | 3+                      | आहारक                 | पर्याप्त                      | €        | काय, आग्रु, श्वास        | ξ        | छहाँ पर्याप्ति         |  |  |
| 24 4 Man                                                                                          | `                       |                       |                               | Ì        | (बचन निरोध)              | ,        |                        |  |  |
| अन्तिम समय                                                                                        | ×                       | अनाहारक               | ,,                            | ٤.       | आयु, (श्वास निरोध)       | Ę        | 1, ,                   |  |  |
| *-७ योग =सत्य तथा अनुभव मन तथा वचन, औदा, द्विक, कार्मण                                            |                         |                       |                               |          |                          |          |                        |  |  |
| y योग = उक्त २ मन, २ वचन औदारिक काय ३ योग = उक्त २ मन, औदारिक काय २ योग = औदारिक मिश्र तथा कार्मण |                         |                       |                               |          |                          |          |                        |  |  |

## १२. दब्येन्द्रियोंकी अपेक्षा दश प्राण क्यों नहीं कहते

घ १/१.१/४४४/६ अध दिविदियस्स जिंद गहणं कीरिंद तो सण्णीणम-पज्जतकाले सत्त पाणा पिडिदूण दो चेव पाणा भवंति। पंचण्ह दव्वे-दियाणमभावभद्र)। तम्हा सजोगिकेवलिस्स चत्तारि पाणा दो पाणा वा ।= प्रश्न-द्रव्येन्द्रियोंकी अपेक्षा दश प्राण वयो नहीं कहते १ उत्तर-यदि प्राणोंमें द्रव्येन्द्रियोंका ही प्रहण किया जावे तो संज्ञी जीवोंके अपर्याप्त कालमें सात प्राणोंके स्थानपर कुल दो ही प्राण कहे जायेगे, क्योंकि, उनके द्रव्येन्द्रियोंका अभाव होता है। अतः यह सिंख हुआ कि सयोगी जिनके चार अथवा दो ही प्राण होते हैं। (ध. २/१.१/६६८/६)।

## १३. समुद्रातगत केवलीको चार प्राण कैसे कहते हो

ध. २/१,१/६६६/१ तेसि कारणभूद-पज्नतीओ अत्थि ति पुणो उविस्म-छहसम्यएपहुडि विच-उस्सासेपाणाणं समणा भवदि चत्तारि वि पाणा हवंति । = समुद्धातगत केवलीके वचनकत्त और श्वासोच्छ्वास प्राणोकी कारणभूत यचन और आनपान पर्याप्तियाँ पायी जाती है, इसलिए लोकपूरण समुद्धातके अनन्तर होनेवाले प्रतर समुद्धातके पश्चात् उपरिम छठे समयसे लेकर आगे वचनवल और श्वासोच्छ्वास प्राणोंका सद्भाव हो जाता है, इसलिए सयोगिकेवलीके औदारिकमिश्र काययोगमे चार प्राण भी होते है।

## १४. अयोगीके एक आयु प्राण होनेका क्या कारण है

ध.२/१.१/४४१/१० आउअ-पाणो एको चेव। केण कारणेण। ण ताव णाणा-

बरण-खआवसम-लक्खण-पचिहियपणा तथ मित, खीणावरण खओं-बसमाभावादो । आणावाणभासा-मणपाणा वि णित्थ, पज्जात्त-जाणद-पाण-सण्णिद्-सत्ति-अभावादो । ण सरीर-जलपाणो वि अत्थि, सरीरो-दय-जिणद्-कम्म-णोकम्मागमाभावादो तदो एको चेव पाणो। =(अयोग केवलीके) एक आधु नामक प्राण होता है। प्रश्न-एक आधु प्राणके होनेका क्या कारण है । जत्तर—ज्ञानावरण कर्मके क्ष्योप-रामस्वरूप पाँच इन्द्रिय प्राण तो अयोगकेवलीके है नहीं, क्योंकि ज्ञानावरणादि कर्मके क्षय हो जानेपर क्षयोपशामका अभाव पाया जाता है। इसी प्रकार आनपान, भाषा और मन प्राण भी उनके नहीं है, क्योंकि पर्याप्ति जनित प्राण संज्ञावाली शिक्तका उनके अभाव है। उसी प्रकार उनके कायवल नामका भी प्राण नहीं है, क्योंकि उनके शारीर नामकर्मके उदय जनितकर्म और नोकर्मोके आगमनका अभाव है। इसलिए अयोगकेवलीके एक आधु ही प्राण होता है। ऐसा सम-फना चाहिए।

# ६. ध्यानलेश्या आदि सम्बन्धी निर्देश व शंका-समाधान

# १. केवलीके लेक्या कहना उपचार है तथा उसका कारण

स.सि |२/६/१६०/१ ननु च उपशान्तकषाये क्षीणकषाये सयोगकेविति च शुक्लतेश्यास्तीत्यागमः । तत्र कषायानुरञ्जनाभावादौदयिकत्वं नोपपदाते । नेष दोषः; पूर्वभावप्रज्ञापननयापेक्षया यासौ योगप्रवृत्तिः कषायानुरञ्जिता सेवेत्युपचारादौदयिकीत्युच्यते । तदभावादयोगः

## जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

केवलयकेवलयलेश्य इति निश्चीयते। चप्रश्न-उपशान्त कषाय, श्लीणकषाय और सयोगकेवली गुणस्थानमे शुक्ल लेश्या है ऐसा खागम है, परन्तु वहाँपर कषायका उदय नहीं है इसलिए और यिकपना नहीं बन सकता ' उत्तर—यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि जो योग प्रवृत्ति कषायके उदयसे अनुरंजित है वही यह है इस प्रकार पूर्व भावप्रज्ञापन नयकी अपेक्षा उपशान्त कषाय आदि गुणस्थानोमें भी लेश्याको औदयिक कहा गया है। (रा.वा./२/६/५/२०१/२१); (गो.जी./ मू./५३३)।

ध. ७/१,१,६१/१०४/१२ जिंद कसाओदएण लेस्साओ उच्चंति तो स्त्रीण-कसायाणं लेस्साभावो पसज्जदे। सच्चमेदं जिंद कसाओदयादो चैन लेस्सुप्पत्ती इच्छिज्जदि। किंतु सरोरणामकम्मोदयजणिदजोगो नि लेस्सा ति इच्छिज्जदि, कम्मबंधणिमित्तत्तादो ≀ तेण कसाये फिट्टे वि जोगो अतिथ ति स्त्रीणकसायाणं लेस्सत्तं ण निरुज्मदे। इप्रम—यदि कषायोंके उदयसे लेश्याओंका उत्पन्न होना कहा जाता है तो बारहवें गुणस्थानवर्ती जीनोंके लेश्याके अभावका प्रसग आता है। उत्तर—सचमुच ही क्षीण कषाय जीनोमें लेश्याके अभावका प्रसग आता यदि केवल कषायोदयसे हो लेश्याकी उत्पत्ति मानी जाती। किन्तु शरीर नामकर्मोदयसे उत्पन्न योग भी तो लेश्या माना गया है, वयोकि वह भी कर्मके बन्धमें निमित्त होता है। इस कारण कषायके नष्ट हो जानेपर भी चूँकि योग रहता है, इसलिए श्रीणकषाय जीनो-के लेश्या माननेमें कोई निरोध नहीं आता। (गो,जो /मृ/१३३)।

#### २. केवलीके संयम कहना उपचार है तथा उसका कारण

ध. १/१,१,१२४/३७४/३ अथ स्यातः बुद्धिपूर्विका सावद्यविरति संयम'. अन्यथा काष्ठादिष्वपि संयमप्रसङ्गतः। न च केवलीषु तथाभूता निवृत्तिरस्ति ततरतत्र संयमो दुर्घट इति नैष दोषः, अघातिचतुष्टय-विनाशापेक्षया समयं प्रत्यसंख्यातगुणश्रेणिकमे निर्जरापेक्षया च सकत-पापिकयानिरोधलक्षणपारिणामिकपुणाविभीवापेक्षया वा, तत्र संयमो-पचारात । अथवा प्रवृत्त्यभावापेक्षया मुख्यसंयमोऽस्ति (न काष्ठेन व्यभिचारस्तत्र प्रवृत्त्यभावतस्तित्रवृत्त्यनुषपत्ते. । =प्रश्न-बृद्धि-पूबक सावद्य योगके त्यागको संयम कहना तो ठीक है। यदि ऐसा न माना जाये तो काष्ठ आदिमें भी संयमका प्रसंग था जायेगा। किन्तु केवलीमें बुद्धिपूर्वक सावद्ययोगकी निवृत्ति तो पायी नहीं जाती है इसलिए उनमें संयमका होना दुर्घट ही है ? उत्तर-यह कोई दोष नहीं है, वयों कि, चार अघातिया कमें कि विनाश करनेकी अपेक्षा और समय-समयमें असंख्यात गुणी श्रेणीरूपसे कर्म निर्जरा करनेकी अपेक्षा सम्पूर्ण पापिकयाके निरोधस्वरूप पारिणामिक गुण प्रगट हो जाता है, इसलिए इस अपेशासे वहाँ संयमका उपचार किया जाता है। अतः वहाँपर संयमका होना दुर्घट नही है। अथवा प्रवृत्तिके अभावकी अपेक्षा वहाँपर मुख्य संयम है। इस प्रकार जिनेन्द्रमे प्रवृत्यभावसे सुख्य संयमकी सिद्धि करनेपर काष्ठते व्यभिचार दोष भी नही आता है, क्यों कि, काष्ठमें प्रवृत्ति नहीं पायी जाती है, तब उसकी निवृत्ति भी नहीं बन सकती है।

## ३. केवलीके ध्यान कहना उपचार है तथा उसका कारण

रा,वा./२/१०/१/१२६/८ यथा एकाम्रचिन्तानिरोधो ध्यानमिति छन्नस्थे ध्यानशब्दार्थो मुरुप्रशिचन्ताबिक्षेपवतः तिन्नरोधोपपरेः; तदभावात् केविलन्युपचरित फलदर्शनात्। = एकाम्रचिन्तानिरोधरूप ध्यान छन्नस्थोमें मुरुप है, केवलीमें तो उसका फल कर्मध्वंस देखकर उप-चारसे ही वह माना जाता है।

ध. १२/६,४.२६/८६/४ एदिन्ह जोगणिरोहकाले सुहुमिकिरियमण्पिडवादि ज्भाणं ज्भायदि त्ति जं भणिदं तण्य घडदे, केवलिस्स विसईकयासे-सद्व्यपज्जायस्स सगसव्यद्धाए एगरूवस्स अणिदियस्स एगवरथुन्हि मणिरोहाभावादो । ण च मणिरोहेण विणा जमाणं संभवदि । ण एस दोसो; एगवरथुम्हि चिताणिरोहो जमाणिमिद जदि घेष्पदि तो होदि दोसो । ण च एवमेरथ घेष्पदि । जोगा जवयारेण चिता; तिस्से एथग्गेण णिरोहो विणासो जम्मि तं जमाणिमिदि एरथ घेच्ठवं ।

- ध. १३/४,४,२६/८७/१३ कधमेत्थ ज्ञाणववएसो १ एग्रग्गेण चिताए जीवस्स णिरोहो परिष्फंदाभावो उक्षाणं णाम ।= १, प्रश्न -इस योग निरोधके कालमे केवली जिन सूक्ष्म क्रियाप्रतिपाती ध्यानको ध्याते है, यह जो कथन किया है वह नहीं बनता, क्यों कि केवली, जिन अशेष द्रव्य पर्यायोंको विषय करते हैं, अपने सब कालमें एक रूप रहते है और इन्द्रिय ज्ञानसे रहित हैं; अतएव उनका एक वस्तुमें मनका निरोध करना उपलब्ध नहीं होता। और मनका निरोध किये बिना ध्यानका होना सम्भव नहीं है। उत्तर-यह कोई दोष नहीं है, क्यों कि प्रकृतमे एक वस्तुमें चिन्ताका निरोध करना घ्यान है, ऐसा ग्रहण किया जाता है तो उक्त दोष आता है। परन्तु यहाँ ऐसा ग्रहण नहीं करते हैं।---यहाँ उपचारसे योगका अर्थ चिन्ता है। उसका एकाग्र रूपसे निरोध अर्थात् विनाश जिस ध्यानमे किया जाता है, वह ध्यान है, ऐसा यहाँ ग्रहण करना चाहिए। २. प्रश्न---यहाँ ध्यान संज्ञा किस कारणसे दी गयी है । उत्तर-एकाग्ररूपसे जीवके चिन्ताका निरोध अर्थात परिस्पन्दका अभाव होना हो ध्यान हैं, इस दृष्टिसे यहाँ ध्यान संज्ञा दी गयी है।
- पं. का /ता.व./१५२/१९१/१० भावमुक्तस्य केविल नो स्वरूपिनश्च-लक्ष्वार पूर्वसिचतकर्मणां ध्यानकार्यभूतं स्थितिविनाशं गतनं च दृष्ट्वा निर्फरारूपध्यानस्य कार्यकारणमुपचर्योपचारेण ध्यानं भण्यत इत्यभिष्राय । ⇒स्वरूप निश्चल होनेसे भावमुक्त केवलीके ध्यानका कार्यभूत पूर्वसंचित कर्मीकी स्थितिका विनाश अर्थात गलन देला जाता है। निर्जरारूप इस ध्यानके कार्य-कारणमें उपचार करनेसे केवलीको ध्यान कहा जाता है ऐसा समफ्रना चाहिए। (चा. सा /१३१/२)।

## ४. केवलीके एकस्व वितर्क ध्यान क्यों नहीं कहते

ध. १३/१,४,२६/७६/७ आवरणाभावेण असेसद्दवपक्कप्रमु उवजुत्तस्स केवलोपजोगस्स एगद्दवम्हि पक्काए वा अवद्वाणाभावद् दूर्णं तज्भा-णाभावस्स पर्कावत्तादो ।=आवरणका अभाव होनेसे केवली जिनका उपयोग अशेष-द्रद्ध्य पर्यायोमें उपयुक्त होने तगता है। इसलिए एक द्रव्यमें या एक पर्यायमें अवस्थानका अभाव देखकर उस ध्यानका (एकत्वित्तर्क अविचार) अभाव कहा है।

## प. तो किर केवळी क्या ध्याते हैं

प्र. सा./मू /१६७-१६८ णिहद वणधादिक स्मो पश्च स्व संव सव्यावत चण्हू ।

गेयंतगरो समणो भादि कमट्ठं असंदेहो ।१६७। सव्यवाधिवज्ञतो
समंत्तसव्यवस्तो वस्त्रणाण ड्ढो । भूदो अवस्वाती दो भादि अणवस्तो
परं सोवस्तं ।१६८। = प्रश्न — जिसने धनधाति कर्मका नाश किया है,
जो सर्व पदार्थों को प्रत्यक्ष जानते हैं, और इंग्रोंके पारको प्राप्त हैं,
ऐसे संदेह रहित अमण क्या ध्याते हैं । उत्तर - अनिन्द्रिय और
इन्द्रियातीत हुआ आत्मा सर्व बाधा रहित और सम्पूर्ण आत्मामें
समंत ( सर्व प्रकारके, परिपूर्ण ) सौरूय तथा ज्ञानसे समृद्ध रहता हुआ
परम सीरूयका ध्यान करता है।

## ६. केवलीको इच्छाका अभाव तथा उसका कारण

नि सा /मू./१७२ जाणंतो परसंतो ईहापुटबं ण होइ केवलिणो। केवलिणाणी तम्हा तेण दु सोऽबंधगो भणिदो।१७२। = जानते और देखते हुए भी, केवलीको इच्छापूर्वक (वर्तन) नहीं होता; इसलिए उनहें केवलज्ञानों कहा है। और इसलिए अवन्धक कहा है। (नि. सा /मू./१७६)

- अष्टसहस्री./पृ.७२ (निर्णय सागर बम्बई) बस्तुतस्त्रु भगवतो बीतमोह-त्वान्मोहपरिणामरूपाया इच्छाया तत्रासंभवात् । तथाहि —नेच्छा सर्वविदः शासनप्रकाशनिमित्तं प्रणष्टमोहत्वात् । व्यास्तवमें केवली भगवान्के बीतमोह होनेके कारण, मोह परिणामरूप जो इच्छा है वह उनके असम्भव है। जैसे कि —सर्वज्ञ भगवान्को शासनके प्रका-शनकी भी कोई इच्छा नहीं है, मोहका विनाश हो जानेके कारण।
- नि. सा, ता वृ. १९०३-१७४ परिणामपूर्वकं वचनं केवलिनो न भवति "
  केवली मुखार विन्दिविनिर्गतो दिव्यध्विनरनी हात्मकः । = परिणाम
  पूर्वक वचन तो केवलीको होता नहीं है। "केवलीके मुखार विन्दिसे
  निकली दिव्यध्विन समस्तजनोके हृदयको आव्हादके कारणभूत
  अनिच्छारमक होतो है।
- प्र.सा./त.प्र./४४ यथा हि महिलानां प्रयत्नमन्तरेणापि तथाविधयोग्यता-सद्भावात् स्वभावभूत एव मायोपगुण्ठनागुण्ठितो व्यवहारः प्रवतं ते, तथा हि केवलिनां प्रयत्नमन्तरेणापि तथाविधयोग्यतासङ्भावात् स्थानासनं विहरणं धर्मदेशना च स्वभावभूता एव प्रवर्तन्ते। अपि चाविरुद्धमेतदम्भोधरष्टष्टान्तात्। यथा खन्त्रमभोध्राकारपरिणतानां पुद्रगलानां गमनम्बस्थानं गर्जनमम्बुवर्षं च पुरुषंप्रयतमन्तरेणापि दश्यन्ते, तथा केवलिनां स्थानादयोऽबुद्धिपूर्वका एव दृश्यन्ते।= प्रश्न-( बिना इच्छाके भगवान्को विहार स्थानादि क्रियाएँ कैसे सम्भव हैं )। उत्तर-जैसे स्त्रियोके प्रयत्नके बिना भी, उस प्रकारकी योग्यताका सद्दशाव होनेसे स्वभावभूत ही मायाके ढक्कनसे ढका हुआ व्यवहार प्रवर्तता है, उसी प्रकार केवली भगवान्के, विना ही प्रयत्नके उस प्रकारकी योग्यताका सद्ग्याव होनेसे खड़े रहना, बैठना, विहार और धर्मदेशना स्वभावभूत ही प्रवर्तते हैं। और यह ( प्रयत्नके बिना ही विहासदिका होना ) बादलके द्रष्टान्तसे अविरुद्ध है। जैसे बादलके आकाररूप परिणमित पुद्दगलोंका गमन. स्थिरता. गर्जन और जलवृष्टि पुरुषप्रयत्नके बिना भी देखी जाती है, उसी-प्रकार केवली भगवान्के खड़े रहना इत्यादि अबुद्धि पूर्वक ही (इच्छाके बिना ही ) देखा जाता है।

## ७. केवलीके उपयोग कहना उपचार है

रा, वा./२/१०/६/१२६/१० तथा उपयोगशब्दार्थोऽपि संसारिषु मुख्यः परिणामान्तरसंक्रमात, मुक्तेषु तदभावाद गौणः कल्प्यते उपलिध-सामान्यात् ।=संसारी जीवोंमें उपयोग मुख्य है, क्योंकि बदलता रहता है। मुक्त जीवोंमें सतत एकसी धारा रहनेसे उपयोग गौण है वहाँ तो उपलिध सामान्य होती है।

# ७. केवली समुद्वात निर्देश

## 1. केवली समुद्धात सामान्यका लक्षण

- स. सि./१/४४/४५७/३ लघुकर्मपरिपाचनस्याशेषकर्मरेणुपरिशातनशक्ति-स्वाभावपादण्डकपाटप्रतरलोकपूरणानि स्वात्मप्रदेशिवसर्पणतः ...। समुपहृतप्रदेशिवसरणः । =िजनके स्वल्पमात्रामें कर्मीका परिपाचन हो रहा है ऐसे वे अपने (केवली अपने) आत्मा प्रदेशोंके फैलनेसे कर्म रजको परिशातन करनेको शक्तिवाले दण्ड, कपाट, प्रतर और लोकपूरण समुद्धातको...करके अनन्तरके विसर्पणका संकोच करके..।
- रा. वा./१/२०/१२/७७/११ द्रव्यस्वभावत्वात् सुराद्रव्यस्य फेनवेग-बुद्बुदाविभावोपशमन्बद्ध देहस्थात्मप्रदेशानां बहि समुद्द्रधातनं केविससुद्र्रघातः। = जैसे मदिरामें फेन आकर शान्त हो जाता है उसी तरह समुद्रधातमें देहस्थ आत्मप्रदेश बाहर निकलकर फिर शरीरमें समा जाते हैं, ऐसा समुद्रात केवली करते हैं।

ध. १३/२/६१/३००/६ दंड-कवाड-पद्र-लोगपूरणाणि केवलिसमु-ग्वादो णाम । == दण्ड. कपाट. प्रतर और लोकपूरण रूप जीव प्रदेशों-को अवस्थाको केवलिसमुद्धात कहते हैं। (प का /ता.वृ./१५३/-२२१)

#### २. भेद-प्रभेद

- ध.४/,१,३,२/२८/८ दंडकबाड-पहर-लोकपूरणभेषण चछिवहो । च्दण्ड, कपाट, प्रतर और लोकपूरणके भेदसे केवलीसमुद्धात चार प्रकार-का है।
- गो, जी /जी. प्र./१४४/११४ के विसिस्युद्धात' दण्डकवाटप्रतर्त्तोकपूरणभेदाचतुर्धा । दण्डससुद्धातः स्थितोपविष्टभेदाद् द्वेधा । कवाटसमुद्ध्धातोऽिष पूर्वाभिमुखोत्तराभिमुखभेदाम्यां स्थितः उपविष्टरचैति
  चतुर्धा । प्रतरत्तोकपूरणसमुद्ध्धातावेवै ककावेव । =केवली समुद्ध्धात
  च्यारि प्रकार दंड. कपाट. प्रतर और लोकपूरण । तहाँ दंड दोय
  प्रकार एक स्थिति दंड. अर एक उपविष्ट दण्ड । बहुरि कपाट चारि
  प्रकार पूर्वाभिमुखस्थितकपाट, उत्तराभिमुखस्थितकपाट, पूर्वाभिमुख उपविष्टकपाट, उत्तराभिमुख उपविष्ट कपाट । बहुरि पतर अर
  लोकपूरण एक एक ही प्रकार है ।

#### ५. दण्हादि भेदोंके सक्षण

ध.४/१,३,२/२८/८ तत्थ दण्डसमुग्घादो णाम पुट्यसरीरबाहल्लेण वा तत्तिगुणबाहरुरोण वा सविक्लंभादो सादिरेयतिगुणपरिट्ठएण केवलिजीवपदेसाणं दंडागारेण देसूणचोद्दसरजजुविसप्पणं। कवाड-समुग्धादो णाम पुव्विक्सबाहरलायामेण वादवलयवदिरितसव्वसेत्ता-बूरणं। पदरसमुग्वादो णाम केवलिजीवपदेसाणं बादबलयरुद्धलोग-लेत्तं मोत्त्ण सञ्बलोगावूरणं । लोगपूरणसमुग्घादो णाम केवलिजीव-पदेसाणं घणलोगमेत्ताण सञ्जलोगावूरणं । = जिसकी अपने विष्कंभसे कुछ, अधिक तिगुनी परिधि है ऐसे पूर्व दारीरके बाहल्यरूप अथेवा पूर्व शरीरसे तिगुने बाहल्यरूप दण्डाकारसे केवलीक जीव प्रदेशींका कुछ कम चौदह राजु उत्सेधरूप फैलनेका नाम दण्ड समुद्रघात है। दण्ड समुद्र्धातमें बलाये गये बाह्न्य और आयामके द्वारा पूर्व पश्चिममें वातवलयसे रहित सम्पूर्ण क्षेत्रके व्याप्त करनेका नाम कपाट समुद्घात है। केवली भगवाद्के जीवप्रदेशोका बातवलयसे रुके हुए क्षेत्रको छोड़कर सम्पूर्ण लोकमें व्याप्त होनेका नाम प्रतर समुद्धात है। घन लोकप्रमाण केवली भगवान्के जीवप्रदेशोंका सर्व-लोकके ब्याप्त करनेको लोकपूरण समुद्द्यात कहते हैं। (ध्र./१३/४/-४/२६/२ )

## ४. सभी केविकियोंको होने न होने विषयक दो मत

- भ.आ./मू /२९०६ उक्कस्सएण छन्मासाउगसेसिम्मिनेबली जादा। वच्चंति समुग्धादं सेसा भज्जा समुग्धादे १२९०६। = उरकर्षसे जिनका आयु छह महीनेका अविशिष्ट रहा है ऐसे समयमें जिनको केवलज्ञान हुआ है वे केवली नियमसे समुद्रधातको प्राप्त होते हैं। बाकीके केव-लियोंको आयुष्य अधिक होनेपर समुद्रधात होगा अथवा नहीं भी होगा, नियम नहीं है। (पं. सं./प्रा.१/२००); (ध. १/१.१,२०/१६७); (ज्ञा./४२/४२); (व्रमु.धा./४३०)
- घ.१/१,१.६०/३०२/२ यतिवृषभोपदेशास्सर्वधातिकर्मणां क्षीणकषायचरम-समये स्थिते साम्याभावारसर्वेऽपि कृतसमुद्रधाताः सन्तो निवृत्ति-मुपढोकन्ते । पेषामाचार्याणां लोकव्यापिकेवलिषु विश्वतिसंख्या-नियमस्तेषां मतेन केचिरसमुद्रधातयन्ति । के न समुद्रधातयन्ति । =यतिवृषभाचार्यके उपदेशानुसार क्षीणकषाय गुणस्थानके चरम-समयमें सम्पूर्ण अधातिया कर्मोंको स्थिति समान नहीं होनेसे सभी

केवली समुद्रघात करके ही मुक्तिको प्राप्त होते है। परन्तु जिन आचार्योके मतानुसार लोकपूरण समुद्रघात करनेवाले केवलियोकी बोस संख्याका नियम है, उनके मतानुसार कितने ही केवली समु-द्रघात करते हैं और कितने नहीं करते हैं।

ध.१३/५.४.३१/१६१/१३ सब्बेसि णिट्युइमुबगमंताणं केवलिसमुग्धादा-भावादो । =मोक्ष जानेवाले सभी जीवोंके केवलि समुद्धात नही

होत्र ।

## ५. आयुके छह माह शेष रहनेपर होने न होने सम्बन्धी दो मत

ध.१/१,१,६०/१६७/३०३ छम्मासाउवसेसे उप्पण्णं जस्स केवलणाणं।
स-समुग्धाओ सिज्भाइ सेसा भज्जा समुग्धाए।१६७। एदिस्से गाहाए
जवएसे किण्ण गहिओ। ण, भज्जत्ते कारणाणुवलंभादो। = प्रश्न छह माह प्रमाण आयुके शेष रहनेपर जिस जीवको केवलङ्वान उत्पन्न
हुआ है वह समुद्धधातको करके ही मुक्त होता है। सेष जोव समुइधात करते भी हैं और नहीं भी करते है।१६७। (भ.आ./मू./२१०६)
इस पूर्वोक्त गाथाका अर्थ क्यों नहीं ग्रहण किया है। उत्तर--नहीं,
क्यों कि इस प्रकार विकल्पके माननेमें कोई कारण नहीं पाया जाता
है, इसलिए पूर्वोक्त गाथाका उपदेश नहीं ग्रहण किया है।

# ६. कदाचित् आयुके अन्तर्भृहर्त शेष रहनेपर होता है

भ. आ /सू /२११२ अंतोमुहुत्तसेसे जंति समुग्घादमाउम्म ।२११२। =आयुकर्म जब अन्तर्मुहूर्त मात्र शेष रहता है तब केवली समुद्धात करते हैं। (स सि./१/४४/४६७/१); (ध.१३/६,४,२६/८४/१); (ध.सा./-६२०); (प्र.सा /ता.वृ./१६३/१३१)।

## ७. आत्मप्रदेशोंका चिस्तार प्रमाण

स.सि./४/-/२७४/११ यदा तु लोकपूरणं भवति तदा मन्दरस्याधिक्वन-वज्रपटलमध्ये जीवस्याष्टी मध्यप्रदेशा व्यवतिष्ठन्ते । इतरे ऊर्ध्वमध-स्तिर्यक् च कृत्रनं लोकाकाशं व्यश्नुवते । चकेवितसमुद्रवातके समय जब यह (जीव) लोकको व्यापता है उस समय जीवके मध्यके आठ प्रदेश मेरु पर्वतके नीचे चित्रा पृथिवीके वज्रमय पटलके मध्यमें स्थित हो जाते है और शेव प्रदेश ऊपर नीचे और तिर्छे समस्त लोकको व्याप्त कर लेते है । (रा.वा./४/८/४/४६०/१)

ध.११/४.२.४.१९/३१/११ केवली दंड करेमाणो सटको सरीरिक्त्युणबाहरुलेण [ण]कुणिदि, वियणाभावादो । को पुण सरीरितिगुणबाहरुलेण दंडं कुणइ । पिल्चयंकेण णिसण्णकेवली । च्दण्ड समुद्धातको करनेवाले सभी केवलो शरीरसे तिगुणे बाहरुयसे उक्त समुद्धातको नहीं करते. क्योंकि उनके वेदनाका अभाव है । प्रश्न—तो फिर कौनसे केवली शरीरसे तिगुणे बाहरुयसे दण्डसमुद्धातको करते हैं । उत्तर—पर्चिक आसनसे स्थित केवली उक्त प्रकारसे दण्ड समुद्धातको करते हैं ।

गो.जो./जो.प्र./१४४/१६५३ केवल भाषार्थ — दण्ड — स्थितिदण्ड समुद्धात विषे एक जीवके प्रदेश वातवलयके बिना लोककी ऊँचाई किचित् जन चौदह राजू प्रमाण है सो इस प्रमाणतें लंबे बहुरि नारह अंगुल प्रमाण चौड़े गोल आकार प्रदेश है। स्थितिरण्डके क्षेत्रको नवगुणा कीजिए तब उपविष्ठदण्ड विषे क्षेत्र हो है। सो यहाँ ३६ अंगुल पौड़ाई है। कपाट पूर्वाभिमुख स्थित कपाट समुद्धातविषे एक जीवके प्रदेश वातवलय बिना लोक प्रमाण तो लम्बे हो हैं सो किचित उन चौदह राजू प्रमाण तो लम्बे हो है, बहुरि उत्तर-दक्षिण दिशा-विषे लोकको चौड़ाई प्रमाण चौड़े हो है सो उत्तर-दक्षिण दिशा-विषे लोक सर्वत्र सात राजू चौड़ा है तातें सात राजू प्रमाण चौड़े हो है। बहुरि बारह अंगुल प्रमाण पूर्व पश्चिम विषे ऊँचे हो है।

पूर्वाभिमुख स्थित कपाटके क्षेत्र तै तिगुना पूर्वाभिमुख उपितृष्ट कपाट विषे क्षेत्र जानना । उत्तराभिमुख स्थित कपाटके चौदह राजू प्रमाण तो लम्बे पूर्व-पश्चिम दिशा विषे लोककी चौडाईके प्रमाण चौड़े हैं। उत्तर-दक्षिण विषे कमसे सात, एक, पाँच और एक राजू प्रमाण चौड़े हैं। उत्तराभिमुख उपविष्ट कपाट विषे ताते तिगुनी अत्तीस अंगुलकी ऊँचाई है। प्रतर-बहुरि प्रतर समुद्रधात विषे तोन वलम बिना सर्ब लोक विषे प्रदेश व्याप्त हैं। तातें तीन वात-वलमका क्षेत्रफल लोकके असंख्यातवें भाग प्रमाण है। लोकपूरण-बहुरि लोकपूरण विषे सर्व लोकाकाश विषे प्रदेश व्याप्त हो है तातें लोकपूरण विषे क्षेत्र जानना।

ह.सा./६२२/०३५/द-११ भाषार्थ — कायोत्सर्ग स्थित केवलीके दण्ड समुद्रधात उत्कृष्ट १०८ प्रमाण अंगूल ऊँचा, १२ प्रमाणांगुल चौड़ा और सूक्ष्म परिधि ३७ द उ. प्रमाणांगुल युक्त है। पदासन स्थित (उपविष्ट) दण्ड समुद्रधात विषे ऊँचाई ३६ प्रमाणांगुल, और सूक्ष्म परिधि ११२ द उ. प्रमाणांगुल युक्त है।

## ८. कुळ आठ समय पर्यन्त रहता है

रा.ना./१/२०/१२/००/२० केवित्तसमुद्द्धातः अष्टसागियकः दण्डकवाट-प्रतरलोकपूरणानि चतर्षु सम्येषु पुनःप्रतरकपाटदण्डस्वदारीरानुप्रवेशाः-श्चतुर्षु इति । क्लेवित्त समुद्द्धातका काल आठ समय है। दण्ड, कवाट, प्रतर, लोकपूरण, फिर प्रतर, कपाट, दण्ड और स्व शारीर प्रवेश इस तरह आठ समय होते हैं।

#### ९. प्रतिष्टापन व निष्टापन विधिक्रम

पं.सं /प्रा./१६७-१६८ पढ़में दंडं कुणइ य विदिए य कवाडयं तहा समए । तइए पयरं चेव य चउत्थए लोयपूणयं ११६७। विवरं पंच समए जोई मंथाणयं तदो छट्ठे। सत्तमए य कवाडं संवरइ तदोऽट्ठमें दंडं ११६८। =समुद्वभातगत केवली भगवान् प्रथम समयमें दण्डरूप-समुद्वात करते हैं। द्वितीय समयमें कपाटरूप समुद्वभात करते हैं। तृतीय समयमें प्रतरूप और चौथे समयमें लोक-पूरण समुद्वभात करते हैं। प्रचिव समयमें वे सयोगिजिन लोकके विवर्गत आत्म-प्रदेशोंका संवरण (संकोच) करते हैं। पुनः छट्ठे समयमें मन्थान (प्रतर) गत आत्म-प्रदेशोंका संवरण करते हैं। सातवें समयमें कपाट-गत आत्म-प्रदेशोंका संवरण करते हैं। सातवें समयमें कपाट-गत आत्म-प्रदेशोंका संवरण करते हैं। (भ आ./मू./२९१६); (श्.सा./मू./६२७); (श्.सा./मू./६२३)।

क्ष सा./मू./६२१ हेट्ठा दंडस्संतोमुहुत्तमाविज्जिदं हवे करणं। तं च समु
ग्धादस्स य अहिमुहभावो जिणिदस्स,।६२१। च्रदण्ड समुद्द्रधात करनेका कालके अन्तर्मृहूर्त काल आधा कहिए पहलें आवर्जित नामा करण हो है सो जिनेन्द्र देवकें जो समुद्रधात क्रियाकीं सन्मुखपना

सोई आवर्जितकरण कहिए।

## १०. दण्ड समुद्धातमें औदारिक काययोग होता है शेष में नहीं

पं.सं./प्रा /१६६ दंडदुगे ओरालं निन्ना १६६। = केविल समुद्र्यातके उक्त आठ समयोमे से दण्ड द्विक अर्थात् पहले और सातवें समयके दोनों समुद्र्यातों में औदारिक काययोग होता है । (ध.४/१,४,८८/५६३/१)

## ११, प्रतर व कोकपूरण में अनाहारक शेषमें आहारक होता है

क्ष.सा /६११ णविर समुग्धादगदे पदरै तह लोगपूरणे पदरै। णित्य तिसमये णियमा णोकम्माहारयं तत्थ ।६११। चकेवल समुद्धातकौ प्राप्त केवलि-विषे दोय तौ प्रतरके समय अर एक लोक पूरणका समय इन तीन समयित विधे नोकर्मका आहार नियमतें नाही है अन्य सर्व सयोगी जिनका कालविधे नोकर्मका आहार है।

## १२. केवली समुद्धातमें पर्याधापर्याप्त सम्बन्धी नियम

गो,जी,जी प्र./७०३/११३७/१३ सयोगे पर्याप्त । समुद्धाते तूभय अयोगे पर्याप्त एव । स्योगी विषे पर्याप्त है, समुद्धात सहित दोङ (पर्याप्त व अपर्याप्त ) है। अयोगी विषे पर्याप्त ही है।

गो क /जी.प्र./१८%/७६१/१२ दण्डद्वये कालः औदारिकशरीरपयप्तिः, कवाटयुगले तिन्मश्रः प्रतरयोलेंकपुरणे च कार्मण इति ज्ञातव्य । मूल-शरीरप्रथमसम्यात्सं ज्ञिवरपर्याप्तयः पूर्यन्ते । = दण्डका करनें वा समेटने रूप युगलिवषें औदारिक शरीर पर्याप्ति काल है । कपाटका करने समेटनेरूप युगलिवषें औदारिक शरीर पर्याप्ति काल है । अधित् अपर्याप्त काल है । प्रतरका करना वा समेटनाविषें अर लोकपुरणिवषें कार्मण-काल है । प्रतरका करना वा समेटनाविषें अर लोकपुरणिवषें कार्मण-काल है । प्रतरका करना वा समेटनाविषें पर्याप्त समय तें लगाय संज्ञी पञ्चे न्द्रियवत, अनुक्रमतें पर्याप्त पूर्ण करें है ।

#### १३. पर्यासापर्यास सम्बन्धी शंका-समाधान

ध २/१,१/४४१--४४४/१ केवली कवाड-पदर-लोगपूरणगञ्जो पञ्जन्तो अपज्जत्ती वा। ण ताव पञ्जत्ती. 'ओरासियमिस्सकायजीगी अपज्ज-त्ताणं." इच्चेदेण सुन्तेण तस्स अपज्जनसिद्धीदो । सजोगि मोत्तण अण्णे ओरालियमिहसकायजोगिणो अपज्जता 'सम्मामिच्छाइद्वि संजदा-संजद-संजदट्टाणे णियमा पज्जत्ता त्ति मुक्तणिद्देसाटो। ण. अहारिमस्सकायजोगपमत्तसंजदाणं पि पडजत्तयत्त-प्पसंगादो । ण च एवं, आहारमिस्सकायजोगो अपन्जताणं ' ति सुत्तेण तस्स अपन्जत्त-भान-सिद्धाटो । अणवगासत्तादो एदेण मुत्तेण 'संजदहाणे णियमा पज्जत्ता' त्ति एदं मुत्तं बाहिज्जदि,...ति अणेयंतियादो ।...किमेदेण जाणाविज्जिद । ्ति एदं मुत्तमणिचिमिदि -ण च सजोगेन्मि सरीर-पट्टबणमत्थि, तदो ण तस्स अपज्जन्तमिदि ण, छ-पज्जन्ति-सन्ति-विजियस्स अपज्जत्त-ववएसादो । = प्रश्न-कपाट प्रतर. और लोक-पूरण समुद्रातको प्राप्त केवली पर्याप्त हैं या अपर्याप्त । उत्तर — उन्हे पर्याप्त तो माना नहीं जा सकता, क्योंकि. 'औदारिक मिथकाययोग अपर्याप्तकोके होता है' इस सूत्रसे उनके अपर्याप्तपना सिद्ध है. इसलिए वे अपयमिक ही हैं। प्रश्न--"सम्यग्निध्यादृष्टि मंयतासंग्रत और संयतोंके स्थानमें जीव नियमसे पर्याप्तक होते हैं" इस प्रकार सूत्र निर्देश होनेके कारण यही सिद्ध होता है कि संयोगीको छोड़कर अन्य औदारिकमिश्रकाययोगवाले जीव अपर्याप्तक हैं। उत्तर-ऐसा नही है। क्यों कि ( यदि ऐसा मान लें )-- तो आहारक मिश्रकाययोगवाले प्रमत्तसंयतोंको भी अपयोग्नक ही मानना पडेगा, क्योंकि वे भी संयत है। किन्तु ऐसा नहीं है. क्योंकि, 'आहारकिमध काययोग अपर्याप्तकों-के होता है' इस भुत्रसे वे अपर्याप्तक ही सिद्ध होते है। प्रश्न-यह सुत्र अनवकाश है, (क्योंकि) इस सूत्रसे सयतीके स्थानमें जीव नियमसे पर्याप्तक होते हैं, यह सूत्र बाधा जाता है। उत्तर — : इस कथनमें अनेकान्तरोष आ जाता है। (क्यों कि अन्य सूत्रोंसे यह भी बाधा जाता है। परन- (सूत्रमें पडे) इस नियम शब्दसे क्या ज्ञापित होता है। उत्तर-इसमें ज्ञापित होता है 'कि यह सूत्र अनि-रय है। ''कहीं प्रवृत्त हो और कहीं न हो इसका नाग अनित्यता है। प्रश्न--सयोग अवस्थामें (नये) शरीरका आरम्भ तो होता नहीं; अतः सयोगीके अपर्याप्तपना नहीं बन सकता । उत्तर--नही, क्योंकि, कपाटादि समुद्धात अवस्थामें सयोगी छह पर्याप्ति रूप शक्तिसे रहित होते हैं, अतएव उन्हे अपर्याप्त कहा है।

## १४. समुद्धात करनेका प्रयोजन

भ.आ./मू./२११३-२११६ ओल्लं संतं विरल्लिदं जध सहु विणिज्यादि। संवेदियं तुण तथा तथेव कम्मं पि णादव्वं।२११३। हिदिबंधस्स सिणेहो हेंदू स्वीयदि य सो समुहदस्स । सर्जाद य खीणसिणेहं सेसं अप्पड़िनी होदि १२११४। • सेलेसिमन्भुनेतो जोगणिरोधं तदो कुणिद १२१६। = गीला वस्त्र पसारनेसे जन्दी शुष्क होता है. परन्तु वेष्टित वस्त्र जन्दी सुखता नही जसी प्रकार बहुत कालमे होने योग्य स्थिति अनुभागघात केवली समुद्धात-द्वारा शोध हो जाता है १२११३। स्थिति बन्धका कारण जो स्नेहगुण वह इस समुद्धातसे नष्ट होता है. और स्नेहगुण कम होनेसे जसकी अन्य स्थिति होती है १२११४। अन्तमें योग निरोध वह धीर मुक्तिको प्राप्त करते हैं १२११६।

पं. का./ता वृ./१४२/२२१/८ संसारस्थितिविनाशार्थं ''केवलिसमुद्धातं । = संसारकी स्थितिका विनाश करनेके लिए केवली समुद्धात करते

ફેં ા

## १५. इसके द्वारा शुम प्रकृतियोंका अनुमाग धात नहीं होता

ध. १२/४.२.७,१४/१८/२ मुहाणं पग्रडीणं विसोहीदो केवलिसमुग्धादेण जोगणिरोहेण वा अणुभागधादो णित्थ स्ति जाणावेदि । स्शुभ प्रकृ-तियोंके अनुभागका घात विशुद्धि, केवलिसमुद्धात अथवा योगनिरोध-से नहीं होता है।

## १६. जब शेष कर्मोंकी स्थिति भायुके समान न हो तब उनका समीकरण करनेके लिए किया जाता है

म आ /मू /२११०-२१११ जेसि अखसमाई णामगोदाइं देवणीयं च । ते अकदसमुग्घादा जिणा खबणमंति मेलेसि ।२११०। जेसि हवंति विसम्माणि णामगोदाखंदेवणीयाणि । ते दु कदसमुग्घादा जिणा खबणमंति सेलेसि ।२१११। = आयुके समान ही अन्य कर्मोंकी स्थितिको धारण करनेवाले केवली समुद्धात किये जिना सम्पूर्ण शीलोंके धारक बनते हैं ।२११०। जिनके वेदनीय नाम व गोत्रकर्मकी स्थिति अधिक रहती है वे केवली भगवान् समुद्धातके द्वारा आयुकर्मकी बराबरीकी स्थिति करते हैं. इस प्रकार वे सम्पूर्ण शीलोंके धारक बनते हैं ।२१११। (स. स. १९४४) क्षा केवली भगवान् समुद्धातके द्वारा आयुकर्मकी बराबरीकी स्थिति करते हैं. इस प्रकार वे सम्पूर्ण शीलोंके धारक बनते हैं ।२१११। (स. १९४४) क्षा क्षा वे सम्पूर्ण शीलोंके धारक बनते हैं ।२१११। (स. १९४४) क्षा वे सामपूर्ण शीलोंके धारक वनते हैं ।२१११। (स. १९४४)

ध १/१,१,६०/३०२/६ के न समुद्रघातयन्ति । येषां संमृतिव्यक्तिः कर्म-स्थित्या समाना ते न समुद्रधातयन्ति, बोषा समुद्रधातयन्ति । = प्रश्न-कौनसे केवली समुद्रधात नहीं करते है । उत्तर-जिनकी संसार-व्यक्ति अर्थात् संसारमे रहनेका काल बेटनीय आदि तीन कर्मीकी स्थितिके समान है वे समुद्रधात नहीं करते हैं, शेष केवली करते हैं।

#### १७. कर्मीकी स्थिति बराबर करनेका विधिक्रम

धः ६/१.६-८,१६/४१२-४१७/४ पडमसमए द्विहिए असंक्षेज्जे भागे हणदि । सेसस्स च अणुभागस्स अप्पसत्थाणमणंते भागे हणदि (४१२/४)। विदियसम्ए 'तिम्ह सेसिगाए द्विहीए असंक्षेज्जे भागे हणदि । सेसस्स च अणुभागस्स अप्पसत्थाणमणंते भागे हणदि । तदो तदियसमए मंथं करेदि । द्विहि-अणुभागे तहेव णिज्जरयदि । तदो चउत्थसमए--लोगे पूण्णे एका वग्गणा जोगस्स समजोगजादसमए। द्विहिअणुभागे तहेव णिज्जरयदि । लोगे पुण्णे, अंतोमुहुत्तद्विदि (४१३/१) ठवेदि संक्षेज्जगुणमाउआदो । एसो सेसियाए द्विदीए संक्षेज्जे भागे हणदि । एसो अंतोमुहुत्तं गंतूण कायजोग चिन्जोगं सुहुमउस्सासं णिरु'भदि (४१४/१)। तदो अंतोमुहुत्तं गंतूण " इमाणि करणाणि करेदि—पढमसमय अपूब्वफद्दयाणि करेदि पुटव-फद्दयाण हेद्वादो (४१५/१) एत्तो अंतोमुहुत्तं किट्टोओ करेदि (४१६/ १)। जोगम्हि णिरुखम्हि आउसमाणि कम्माणि भवंति (४१७/१)।

चप्रथम समयमें "आयुको छोड़कर शेष तीन अवातिया कर्मोंकी स्थितिके असंख्यात बहु भागको नष्ट करते हैं इसके अतिरिक्त क्षीण-कषायके अन्तिम समयमें घातनेसे शेष रहे अप्रशस्त प्रकृति सम्बन्धी अनुभागके अनन्त बहुभागको भी नष्ट करते हैं। द्वितीय समयमें-शेष स्थितिके असंख्यात बहुभागको नष्ट करते हैं, तथा अप्रशस्त प्रकृ-तियोंके शेष अनुभागके भी अनन्त बहुभागको नष्ट करते हैं। पश्चात् तृतीय समयमें प्रतर सं ज्ञित मन्थसमुद्रधातको करते हैं। इस समुद्र-घातमें भी स्थिति व अनुभागको पूर्वके समान ही नष्ट करते हैं। तत्पश्चात् चतुर्थं समयमें ... लोकपुरण समुह्घातमें समयोग हो जाने-पर योगकी एक वर्गणा हो जाती है। इस अवस्थामें भी स्थिति और अनुभागको पूर्वके ही समान नष्ट करते हैं। लोकपूरणसमुद्रधातमें आयुसे संख्यातगुणी अन्तर्मूहर्त मात्र स्थितिको स्थापित करता है। ···उतरनेके प्रथम समयसे लेकर क्षेष स्थितिके संख्यात बहुभागको, तथा शेष अनुभागके अनन्त बहुभागको भी नष्ट करता है। यहाँ अन्तर्मृहर्त जाकर तीनों योग उच्छ्वासका निरोध करता है : पश्चात अपूर्व स्पर्धक करण करता है पश्चात अन्तर्मुहर्तकाल तक कृष्टियोंको करता है। ... फिर अपूर्व स्पर्धकोंको करता है। ... योगका निरोध हो जानेपर तीन अघातिया कर्म आयुके सदश हो जाते हैं। (ध. ११/४,२.६,२०/१३३-१३४); ( ख्र.सा /६२३-६४४) ।

## ९८ स्थिति बराबर करनेके छिए इसकी आवश्यकता क्यों

ध, १/१.१.६०/३०२/६ संसारविच्छित्तेः कि कारणम् । द्वादशाङ्गावगमः तत्तीवभक्तिः केवलिसमुद्धातोऽनिवृत्तिपरिणामाश्च । न चैते सर्वेषु संभवन्ति दशनवपूर्वधारिणामपि क्षपकश्रेण्यारोहणदर्शनातः । न तत्र संसारसमानकर्म स्थितयः समुद्रघातेन विना स्थितिकाण्डकानि अन्त-र्मुहूर्तेन निपतनस्वभावानि परयोपमस्यासंख्येयाभागायतानि संख्ये-याविश्विकायतानि च निपात्तयन्तः आयुःसमानि कर्माणि कुर्वन्ति । अपरे समुद्रधातेन समानयन्ति । न चैष संसारघातः केवलिनि प्राक संभवति स्थितिकाण्डघातवत्समानपरिणामत्वात् । = प्रशन - संसार-के विच्छेदका क्या कारण है । उत्तर-दादशांगका ज्ञान, उनमें तीव भक्ति, केवलिसमुद्धात और अनिवृत्तिरूप परिणाम ये सब संसारके विच्छेदके कारण हैं। परन्तु ये सब कारण समस्त जीवोंमें सम्भव नहीं हैं, क्यों कि, दशपूर्व और नौपूर्वके धारी जीवोंका भी क्षपक श्रेणीपर चढना देखा जाता है। अतः वहाँपर संसार-व्यक्तिके समान कर्म स्थिति पायी नहीं जाती है। इस प्रकार अन्तर्मुहूर्तमें नियमसे नाशको प्राप्त होनेवाले प्रस्योपमके असंख्यातर्वे भागप्रमाण या संख्यात आवली प्रमाण स्थिति काण्डकोंका विनाश करते हुए कितने ही जीव समुइधातके निना ही आयुके समान शेष तीन कमोंको कर लेते हैं। तथा कितने ही जीव समुद्रधातके द्वारा शेष कर्मोंको आयुके समान करते हैं। परन्तु यह संसारका घात केवलीसे पहले सम्भव नहीं है, क्यों कि, पहले स्थिति काण्डकके घातके समान सभी जीवोंके समान परिणाम पाये जाते हैं।

### 19. समुद्धात रहित जीवकी स्थिति समान कैसे होती है

ध. १३/६.४.३१/६६२/१ केवलिसमुग्घादेण विणा कधं पलिदोनमस्स असंखेज्जदिभागमेत्तद्विदीए घादी जायदे। ण द्विदिखंड-यघादेण तग्घादुववत्तीदो। = प्रश्न-जिन जीवोंके केवलिसमुद्दधात नहीं होता उनके केवलिसमुद्दधात हुए विना पल्यके असंख्यातवें भागमात्र स्थितिका घात केसे होता है १ उत्तर-नहीं, क्योंकि स्थितिकाण्डक घातके द्वारा उक्त स्थितिका घात वन जाता है।

## २०. ९वें गुणस्थानमें ही परिणामोंकी समानवा होनेपर स्थितिकी असमानवा क्यों ?

धः ।१।१,१,६०/३०२/७ अनिवृत्त्यादिपरिणामेषु समानेषु सत्मु किर्मिति
स्थित्योवेषम्यम् । न, व्यक्तिस्थितिषातहेतुष्विनवृत्तपरिणामेषु समानेषु सत्मु संसृतेस्तरसमानत्वविरोधात् । चप्रवन—अनिवृत्ति आदि परिणामोंके समान रहनेपर ससार—व्यक्ति स्थिति और शेष तोन कर्मोंकी
स्थितिमें विषमता नयों रहती है। उत्तर—नहीं, न्योंकि संसारकी
व्यक्ति और कर्मस्थितिके घातके कारणभूत परिणामोंके समान रहनेपर संसारको उसके अर्थात् तीन नर्मोंकी स्थितिके समान मान लेनेमें
विरोध आता है।

## **केवली समृद्घात**—३० केवली/७।

केश-एक ग्रह दे० 'ग्रह'।

केंशिं चि साधुके २० मूलगुणों में न्से एक गुण केशलीच भी है। जवन्य ४ महीने, मध्यम तीन महीने, और उरकृष्ट दो महीनेके पश्चात वह अपने मालोंको अपने हाथसे उरवाडकर फेक देते है। इस परसे उसके आध्यात्मिक बलकी तथा शरीरपरसे उपेक्षा भावकी परीक्षा होती है।

#### १. केशळोंच विधि

म्. आ./२१···/सपडिक्रमणे दिवसे उववासेणेव कायव्वो ।२१। ⇒प्रतिक्रमण सहित दिनमें उपवास किया हो जो अपने हाथसे मस्तक दाढी व मूँछके केशोंका उपाडना वह लोंच नामा मूल गुण है। (अन. ध./१/८६); (क्रि. क./४/२६/१)।

प. प्र./मू./२/१० केण वि अप्पा वंचित्र सिरूलुंचिवि छारेणः।१०। —िजस किसीने जिनवरका वेश् धारण करके भस्मसे शिरके केश लौंच किये ।--।१०। [यहाँ भस्मकें प्रयोगका निर्देश किया गया है र]

भ. आ./वि०/८१/२२४/२१ प्रादक्षिणावर्तः केशरमश्रुविषयः हस्ताङ्गु-लोभिरेव संपाद्यः । = मस्तक, दाढी और मूँछके केशोंका लीच हाथोंकी अंगुलियोंसे करते हैं। दाहिने बाजूसे आरम्भकर बार्ये तरफ आवर्त रूप करते हैं।

## २. केश लींचके योग्य उत्कृष्ट, मध्यम व जघन्य अन्तर काल

मू,आ./२६विय-तिय-चडक्रमासे लोचो उक्कस्सम् जिम्मजहण्यो। = केशों-का उत्पादन तीन प्रकारसे होता है—उत्तम, मध्यम व जधन्य। दो महीनेके अन्तरसे उत्कृष्ट, तीन महीने अन्तरसे मध्यम, तथा जो चार महीनेके अन्तरसे किया जाता है वह जघन्य समभना चाहिए। (भ. आ /वि./८६/२२४/२०); (अन. ध /६/८६); (क्रि. क./४/२६/१)।

## ३. केशलोंचकी आवश्यकता क्यों ?

म./आ./८८-८६ केसा संसज्जंति हु णिप्पिडिकारस्स दुपिरहारा य।
सयणादिसु ते जीवा दिर्हा धर्मतृया य तहा।८८। जूमाहि य
लिक्लाहि य बाधिज्जंतस्स संकिलेसो य। संघट्टिज्जित य ते कंडुयणे तेण सो लोचो।८६। = तेल लगाना, अम्यंग स्नान करना, सुगनिधत पदार्थ से केशोंका संस्कार करना, जलसे धोना इत्यादि क्रियाएँ
न करनेसे केशोंमें युका और लिखा ये जन्तु उत्पन्न होते हैं, जब
इनकी उत्पत्ति वेशोंमे होती हैं, तब इनको वहाँसे निकालना बड़ा
कठिन काम है।८८। जूं और लिखाओंसे पीडित होनेपर मनमें नवीन
पापकर्मका आगमन करानेवाला अशुभ परिणाम — संक्लेश परिणाम
हो जाता है। जीवोंके द्वारा भक्षण किया जानेपर शरीरमें असहा
वेदना होती हैं, तब मनुष्य मस्तक खुक्लाता है। मस्तक खुज्जानेसे

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

जूं तिखादिकका परस्पर मर्दन होनेसे नाश होता है। ऐसे दोषोंसे बचनेके लिए मुनि आगमानुसार केशलीच करते हैं।

पं. वि /१/४२ काकिण्या अपि संग्रहो न विहितः क्षौरं यया कार्यते चित्तसेपकृदस्त्रमात्रमपिवा तिसद्धये माश्रितस्। हिंसाहेतुरहो जटाचिष तथा युकाभिरप्रार्थने वैराग्यादिविवर्धनाय यतिभिः केशेषु लोचः कृतः १४२। = मुनिजन कौडी मात्र भी धनका संग्रह नहीं करते जिससे कि मुण्डनकार्य कराया जा सके; अथवा उक्त मुण्डन कार्यको सिद्ध करनेके लिए वे उस्तरा या कैंची आदि औजारका भी आश्रय नहीं लेते, वयोंकि उनसे चित्तमें क्षोभ उत्पन्न होता है। इससे वे जटाओं-को धारण कर लेते हों सो यह भी सम्भव नहीं है, क्योंकि ऐसो अवस्थामें उनके उत्पन्न होनेवाले जूं आदि जन्तुओंकी हिंसा नही टाली जा सकती है। इसलिए अयाचन वृत्तिको धारण करनेवाले साधुजन वैराग्यादि गुणोंको बढ़ानेके लिए बालोंका लोच किया करते हैं।

## भ, केशलोंच सर्वदा आवश्यक ही नहीं

ति.प./४/२३ आदिजिण्टपिडमाओ ताओ जडमउडसेहरिल्लाओ। पिडमोनिरिम्मि गंगा अभिसित्तुमणा व सा पछित ।२३०। = वे आदि जिनेन्द्रकी प्रतिमाएँ जटामुकुट रूप शेखरसे सहित हैं। इन प्रतिमाओं के उत्पर वह गंगा नदी मानो मनमें अभिषेककी भावनाको रखकर ही गिरती है।

- प, पु./३/२-७-२-८ ततो वर्षाद्धमात्रं स कायोत्सर्गेण निश्चलः । धरा-धरेन्द्रवत्तरस्थौ कृतेन्द्रियसमस्थितिः ।२-७। वातोद्रधूता जटास्तस्य रेजुराकुलसूर्तयः । धूमालय इव सहध्यानविह्नसक्तस्य कर्मणः ।२-८। —तदनन्तर इन्द्रियोंको समान अवस्था धारण करनेवाले भगवाल् स्वभदेव छह मास तक कायोत्सर्गसे सुमेरु पर्वतके समान निश्चल खड़े रहे ।२८७। हवासे छड़ी हुई उनकी अस्त-व्यस्त जटाएँ ऐसी जान पडती थीं मानो समीचीन ध्यानस्त्री अग्निसे जलते हुए कर्मके धूमको पंक्तियाँ ही हों ।२-८। (म.पू./१)। (म.पू./१८/०६-७६); (पं.वि. १३/९८)।
- प. पु./४/६ मैरुकूटसमाकारभासुरांस. समाहितः । स रेजे भगवात् दीर्घजटाजालहतांशुमान् । च्छनके कन्धे मेरु पर्वतके शिखरके समान ऊँचे तथा देदोप्यमान थे, उनपर बडी-बड़ी जटाएँ किरणोंकी भाँति सुशोभित हो रही थीं और भगवान् स्वयं बडी सावधानीसे ईर्या-समितिसे नीचे देखते हुए विहार करते थे।६।
- म. पु./३६/१०६ दधानः स्कन्धपर्यन्तलिम्बनीः केशवरलरीः । सोऽन्व-गादूदकृष्णाहिमण्डलं हरिचन्दनम् ।१०६। = कन्धो पर्यन्त लटकती हुई केशरूपी लताओंको धारण करनेवाले वे नाहुमली मुनिराज अनेक काले सपींके समूहको धारण करनेवाले हरिचन्दन वृक्षक। अनुकरण कर रहे थे।
  - \* भगवान्को जटाएँ नहीं होतीं -देशचेत्य/१/१२।

## ५. मगवान् आदिनाथने मी प्रथम बार केशलोंच किया था

म. पु./२०/१६ क्षुरिक्रियायां तद्योग्यसाधनार्जनरक्षणे । तदपाये च चिन्ता स्यात् केशोत्पाटिमितीच्छते ।१६। =यदि छुरा आदिसे बाल बनवाये जायेगे तो उसके साधन छुरा आदि सेने पड़ेंगे, उनकी रक्षा करनी पड़ेगो, और उनके स्त्रो जानेपर चिन्ता होगी ऐसा विचार कर जो भगवान् हाथसे हो केशलोंच करते थे।

## ६. रत्नत्रय ही चाहिए केशलींचसे क्या प्रयोजन

भ. आ./मू./६०-६२ लोचकदे मुंडतं मुंडते होह णिव्वियारत्तं। तो णिव्वियारकरणो परगहिददरं परक्कमदि।६०। अप्पा दिमदो लोएण

होइ ण सुहै य संगमुवयादि। साधीणदा य णिद्दोसदा य देहै य णिम्ममदा। ११। आणिक्लदा य लोचेण अप्पणो होदि धम्मसङ्हा च। उग्गो तथो य लोचो तहेव दुक्लस्स सहणं च। १२। = शिरोमुंडम होनेपर निर्विकार प्रवृत्ति होती है। उससे वह पुक्तिके उपायभृतै रत्नत्रयमे खूच उद्यमशील बनता है, अतः लोच परम्परा रत्नत्रयका कारण है। केशलौंच करनेसे और दुख सहन करनेको भावनासे, मुनिजन आत्माको स्ववश् करते हैं, मुलोमें वे आसक्ति नहीं रखते है। लौच करनेसे स्वाधीनता तथा निर्दोषता गुण मिलता है तथा देहममता नष्ट होतो है। १०-६१। इससे धर्मके-चारित्रके ऊपर बड़ो भारी श्रद्धा व्यक्त होतो है। लौच करनेवाले मुनि उपत्प अर्थात् काय-क्लेश नामका तप करके होनेवाला दुख सहते है। जो लौच करते है उनको दुःल सहनेका अभ्यास हो जाता है। १२।

\* शरीरको पीडाका कारण होनेसे इससे पापास्नव होना चाहिए-दे० तप/१।

★ केशळोच परीषह नहीं है—दे० परीषह/३।

किश्व म. पु./सर्ग/श्लोक पूर्व विदेहमें महावस्स देशकी सुसीमा मगरीके राजा सुविधिका पुत्र था (१०/१४६) पूर्वभवके संस्कारसे पिताको (भगवान ऋषभका पूर्वभव) विशेष प्रेम था (१०/१४७)। अन्तमे दीक्षा धारणकर अच्युत स्वर्गमें प्रतीन्द्र हुआ (१०/१७१)। यह श्रेयांस राजाका पूर्वका पाँचवा भव है। —दे० श्रेयांस।

केशन वर्णी — १. यह ब्रह्मचारी थे। कृति — गोम्मटसारकी संस्कृत टीका ( लघु गो.सा./प्र./१ मनोहर लाल )। २. गुरुका नाम अभयचन्द्र सूरि सिद्धान्त चक्रवर्ती। कृति — गोम्मटसारकी कर्णाटक वृत्ति समय — वि. १४१६ ई. १३५१ में वृत्ति पूरी की। (के./१/४६४)।

केशव सेन — आप एक कवि थे। कृति — कर्णामृतपुराण। समय — वि सं. १६८८ ई. १६३१। (म.पु./प्र. २० पं. प्रशासास )।

केशाप्र--क्षेत्रका एक प्रमाण विशेष । अपरनाम अस्ताय--दे० गणित/1/१।

केशावाप क्रिया-दे॰ संस्कार/२।

केसरी ह्रद — नील पर्वतस्थ एक हद। इसमेसे सीता व नरकान्ता निवयाँ निकलती हैं। कीर्तिदेवी इसमें निवास करती है। — दे० लोक/३/६।

कैकेय देश-दे केकय।

कैट भे मा. पु /सर्ग /श्लोक अयोध्या नगरीमें हेमनाभ राजाका पुत्र तथा मधुका छोटा भाई था (१६०) अन्तमें वीक्षा धारण कर (२०२) घोर तपश्चरण पूर्वक अच्युत स्वर्गमें इन्द्र हुआ (२१६)। यह कृष्णके पुत्र 'शम्ब' का पूर्वका तोसरा भव है—दे० 'शंब'।

**कैरल** --- दे० केरल ।

कैलास — विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर—दे० 'विद्याधर'।

कोंकण - पश्चिमी समुद्र तटपर यह प्रदेश सूरतसे रत्नगिरि तक विस्तृत है। शम्बई व कल्याण भी इसी देशमें है। (म.पु./प्र.४६ पं.पन्नालाल)।

कोका---मधुरा नगरीका दूसरा नाम है। (मदन मोहन पंचशती/प्र०) कोकिल पंचमी वत

व्रत विधान संग्रह-गणना-कुल समय ६ वर्षतकः; उपवास २६। किशनसिंह क्रियाकोश विधि-पाँच वर्ष तक प्रतिवर्ष आषाढ़ कु० ६ से कार्तिक कृ० ६ (चतुर्मास) की ६ पंचमीको उपवास करे। जाप-नमस्कार मन्त्रका जिकाल जाण्य।

कोट - Boundary wall.

कोटिशिला - प. पु./४८/इलोक यह वह शिला है जिसपरसे करोड़ों मुनि सिद्ध पदको प्राप्त हुए हैं। रावणको वही मार सकता है जो इसको उठावेगा ऐसा मुनियोंका वचन था (१८६)। सक्ष्मणने इसको उठाकर अपनी शक्तिका परिचय दिया था (२१४)।

कोटे स्वर - कृति - जीवन्धर गट पदी (कन्नड़) समय - ई. १५००। पिताका नाम-तम्मण। बहदुरका सेनापित था। जीवन्धर चम्पू/प्र. १० A.N. up. (ती./४/३११)।

कोरिकल एक क्रियानादी -- दे० क्रियानाद।

कोप्पण — निजाम हैदराबाद स्टेटके रायचूर जिलेमें वर्तमान कोप्पल नामका ग्राम । वर्तमानमें वहाँ एक दुर्ग तथा चहार दीवारी है जो चालुक्य कालीन कलाकी खोतक समभी जाती है । (ध./२/प्र./१३)

कोश--क्षेत्रका प्रमाण विशेष । अपरनाम गव्युति —देव गणित/ [/र/३ कोशल —देव कोसल ।

कोष्ठ बुद्धि ऋद्धि—दे० ऋदि/२।

कोष्ठा—ष. खं./१३/४,४/४०/२४३ धरणी धारणा ट्ठबणा कोट्ठा पिट्ठा ।४०। = धरणी, धारणा, स्थापना, कोष्ठा और प्रतिष्ठा में एकार्थ नाम हैं ।४०। और भी —दे० ऋदि/२।

कोसिल — १. भरत क्षेत्रस्थ मध्य आर्य खण्डका एक देश अपरनाम कौशल व कौशल्य। दे० मनुष्य/४। २. उत्तरकोसल और दक्षिण-कोसलके भेदसे इसके दो भाग थे। अयोध्या, शरावती (शावस्ती) लक्ष्मणपुरी (लखनऊ) आदि इसके प्रसिद्ध नगर हैं। यहाँ गोमती, तमसा और सरयू नदियाँ बहती हैं। कुशावतीका समीपवर्ती प्रदेश दक्षिणकोसल था। और अयोध्या, लखनऊ आदिके समीपवर्ती प्रदेशका नाम उत्तरकोसल था।

कौरकुच्य — स. सि./७/३२/३६१/१४ तदेवोभयं परत्र दृष्टकायकर्म प्रमुक्तं कौरकुच्यम् । चपरिहार और असभ्यवचन इन दोनों के साथ दूसरेके लिए शारीरिक कुचेष्टाएँ करना कौरकुच्य है। (रा. वा/७/ ३२/२/५५६)।

कौमार सप्तमी द्वतं — बत विधान संग्रह/पृ, १२६। भादो मुदी सप्तमीके दिनां, खजरी मण्डप पूजे जिना। (नवल साहकृत क्रियाकोष)।

कौरव — पा. पु./सर्ग/श्लोक भृतराष्ट्रके दुर्योधनादि १०० पुत्र कौरव कहलाते थे (८/२१७) भीष्म व द्रोणाचार्यसे शिक्षा प्राप्त कर (८/२०८) राज्य प्राप्त किया। (१०/३४)। अनेकों क्रीड़ाओं- में इनको पाण्डवों द्वारा पराजित होना पड़ा था (१०/४०)। इससे यह पाण्डवोंसे क्रुद्ध हो गये। भरी सभामें एक दिन कहा कि हमें सौको आधा राज्य और इन पाँचको आधा राज्य दिया गया यह हमारे साथ अन्याय हुआ (१२/२६)। एक समय कंपटसे लाखका गृह बनाकर दिखावटी प्रेमसे पाण्डवोंको रहनेके लिए प्रदान किया (१२/६०) और अकश्मात मौका देख उसमें आग लगना दी। (१२/११६०) परन्तु सौभाग्यसे पाण्डव वहाँसे ग्रुप्त रूपमें प्रवासमें रहने लगे (१२/२३६)। और ये भी दिखावटी शोक करके शान्ति पूर्वक रहने लगे (१२/२१६)। और ये भी दिखावटी शोक करके शान्ति पूर्वक रहने लगे (१२/२२६)। बौपदीके स्वयंवरमें पाण्डवोंसे मिलाप होनेपर (१६/१४३) आधा राज्य बाँटकर रहने लगे (१६/२) दुर्योधनने ईष्यापूर्वक (१६/१४) युधिष्ठिरको जुएमें हराकर १२

वर्षका देश निकाला दिया (१६/१०६)। सहायवनमें पाण्डवोंके आनेपर अर्जुनके शिष्योंने दुर्योधनको बाँघ लिया (१७/१०२-) परन्तु अर्जुनने दयासे उसे छोड़ दिया (१७/१४०)। इससे दुर्योधनका क्रोध अधिक प्रज्वलित हुआ। तब आधे राज्यके लालचसे कनकध्व नामक व्यक्तिने दुर्योधनकी आज्ञासे पाण्डवोंको मारनेकी प्रतिज्ञा की. परन्तु एक देवने उसका प्रयत्न निष्फल कर दिया (१७/१४१-)। तत्पश्चात विराट् नगरमें इन्होंने गोकुल खूटा उसमें भी पाण्डवों द्वारा हराये गये (१६/१४२)। इस प्रकार अनेको बार पाण्डवों द्वारा इनको अपमानित होना पड़ा। अन्तमें कृष्ण व जरासन्धके युद्धमें सब पाण्डवों के द्वारा मारे गये (१०/१६६)।

**कौशल्य—**दे० कोसल ।

कौरांबी — वर्तमान देश प्रयागके उत्तर भागकी राजधानी । वर्तमान नाम कोसम है । ( म. पु /प्र.४६ पं. पञ्चालाल ) ।

कोशिक-विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर-दे० 'विद्याधर'।

कौशिको - पूर्व आर्थखण्डकी एक नदी -दे० मनुष्य/४।

कौस्तुभ- लवण समुद्रभें स्थित पर्वत-दे० लोक/१/१।

कौस्तुभाभास - तवण समुद्रमें स्थित पर्वत-दे० लोक/ ४/६।

कितु - म. पु./६७/१६३ यागो यज्ञाः क्रतुः पूजा सपर्येज्याध्वरो मखः मह इत्यपि पर्यायवचनान्यर्चनाविधेः ११६३। च्यागः, यज्ञा, क्रतुः, पूजाः, सपर्याः, इज्याः, अध्वरः, मखः, और मह ये सब पूजाविधिके पर्याय वाचक शब्द हैं ११६३।

किस — वस्तुमें दो प्रकारके धर्म हैं कमवर्ती व अक्रमवर्ती। आगे-पीछ, होनेके कारण पर्याय क्रमवर्ती धर्म है और युगपत पाये जानेके कारण गुण अक्रमवर्ती या सहवर्ती धर्म है। क्रमवर्तीको उद्ध्व प्रचय और अक्रमवर्तीको तिर्यक् प्रचय भी कहते हैं।

#### १. कम सामान्यका लक्षण

रा.वा./६/१३/१/१२३/२६ कालभेदेन वृत्तिः क्रमः । = काल भेदसे वृत्ति होना क्रम कहलाता है ।

स्या.म./५/३३/११ कमो हि पौर्वापर्यस् । चपूर्वक्रम और अपरक्रमः । स. भ. त./३३/१ यदा तावदस्तित्वादिधर्माणां कालादिभिभेदिविवक्षा, तदास्त्यादिरूपैकशब्दस्य नास्तित्वाद्यनेकधर्मकोधने शक्त्यभावा-त्क्रमः । चजब अस्तित्व और नास्तित्व आदि धर्मौकी देश काल आदिके भेदसे कथनकी इच्छा है तब अस्तित्व आदि रूप एक ही शब्दकी नास्तित्व आदि रूप अनेक धर्मोके बोधन करनेमें शक्ति न होनेसे नित्य पूर्वापर भाव वा अनुक्रमसे जो निरूपण है, उसको क्रम कहते हैं।

पं.घ./पू./१६७ अस्त्यत्र यः प्रसिद्धः कम इति धातुश्च पाद-विक्षेपे।
कमित कम इति रूपस्तस्य स्वार्थानितिकमादेषः। = यहाँ पर पेरोसे
गमन करने रूप अर्थमें प्रसिद्ध जो क्रम यह एक धातु है उस धातुका
ही पादविक्षेप रूप अपने अर्थको उन्हांधन करनेसे "जो क्रमण करें सो
कम" यह रूप सिद्ध होता है।

## २. कमके भेदोंका निर्देश

स.म./४/३३/२० देशक्रमः कालक्रमश्चाभिधीयते न चेकान्तविनाशिनि सास्ति। चसर्वथा अनित्य पदार्थमें देशक्रम और कालुक्रम् नहीं हो सकता।

पं.ध./पू./१७४ विष्कम्भ क्रम इति वाक्रमः प्रवाहस्य कारणं तस्य। =प्रतिसमय होनेवाले द्रव्यके उस उत्पाद व्ययस्य प्रवाहकम्में जो कारण स्वकालस्वप अंशकल्पना है अथवा जो विष्कम्भस्तप क्रम है। ...।१७४।

## ३. पर्याय व गुणके अर्थमें क्रम अक्रम शब्दका प्रयोग

स. सा./आ./२ क्रमाक्रमप्रवृत्तविचित्रभावस्वभावस्वादुत्संगितगुणपर्या-याः । = वह क्रमरूप (पर्याय) अक्रमरूप (गुण) प्रवर्तमान अनेकों भाव जिसका स्वभाव होनेसे जिसने गुण और पर्यायोंको अंगीकार किया हो -ऐसा है।

## ४. क्रमवर्त्तिस्वका सक्षण

पं.ध./पू./१६६,१७६ अयमर्थ प्रागेकं जातं उच्छिद्य जायते चैक.। अथ नष्टे सित तिस्मन्नन्योऽप्युत्पवते यथादेशम् ।१६६। क्रमवितःवं नाम व्यतिरेकपुरस्सरं विशिष्टं च। स भवति भवति न सोऽयं भवित तथाथ च तथा न भवतीति ।१७६। = क्रमशब्दके निरुवत्यंशका सारांश यह है कि द्रव्यत्वको नहीं छोड करके पहले होनेवाली एक पर्यायको नाश करके और एक अर्थात दूसरी पर्याय उत्पन्न होती है, तथा उसके नाश होनेपर और अन्य पर्याय उत्पन्न होती है। इस क्रममें कभी भी अन्तर नहीं पडता है, इस अपेक्षा पर्यायको क्रमवर्ती कहते हैं।१६६। यह वह है किन्तु वह नहीं है अथवा यह वैसा है किन्तु वैसा नहीं है इस प्रकारके क्रममें व्यतिरेक पुरस्सर विशिष्ट ही क्रमवित्व है।१७६।

#### ५. देश व कालक्रमके लक्षण

स्या. म./६/३३/२० नानादेशकालव्याप्तिदेशक्रम' कालक्रमश्च । = अनेक देशों में रहनेवाला देशक्रम और अनेक कालोमें रहनेवाला कालक्रम।

## ६. अर्ध्व च तियंग् प्रस्यका लक्षण

यु. अ./माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला बम्बई पृ० ६० तत्र अर्ध्वतासामान्यं क्रमभाविषु पर्यायेष्वेकत्वान्वयप्रत्ययग्राह्यं द्रव्यम् । तिर्वक्सामान्यं नानाद्रव्येषु पर्यायेषु च साहश्यप्रत्ययग्राह्यं सहश्परिणामरूपम् । =क्रमभावी पर्यायोंमें एकत्वरूप अन्वयके प्रत्यय ( ज्ञान ) द्वारा ग्राह्य जो द्रव्य सामान्य है वही अर्ध्वता सामान्य है । और अनेक द्रव्योंमें अथवा अनेक पर्यायोंमें जो साहश्यताका बोध करानेवाला सहश परिणाम होता है वह तिर्थक् सामान्य है ।

प्र'सा./त.प्र./१४९ प्रदेशप्रचयो हि तिर्घक्प्रचयः समयविशिष्टयृत्ति-प्रचयस्त्रध्वं प्रचयः। तत्राकाशस्यावस्थितानन्तप्रदेशस्याद्धमधिर्मयोर-व स्थितासं ख्येयप्रदेशत्वाजजीवस्यानव स्थितासं ख्येयप्रदेशत्वात गलस्य द्रव्येणानेकप्रदेशत्वशक्तियुक्तैकप्रदेशत्वात्पर्यायेण द्विबहुप्रदेश-रवाचास्ति तियेक्प्रचयः । न पुनः कालस्य शक्त्या व्यक्त्या चैक-प्रदेशस्त्रात । अर्ध्वप्रचयस्तु त्रिकोटिस्पशित्वेन सांशत्वाइद्रव्यवृत्तेः सर्वद्रव्याणामनिवारित एव । अयं तु विशेषसमयविशिष्टवृत्ति-प्रचयः शेषद्रव्याणामुध्नेप्रचयः समयप्रचयः एव कालस्योध्नेप्रचयः। शेषद्रव्याणां वृत्तेर्हि समयादर्थान्तरभूतत्वादस्ति समयनि शिष्टत्वम् । कालवृत्तेस्तु स्वतः समयभूतत्वात्तवास्ति । = प्रदेशोंका समूह तिर्घक् प्रचय और समग्र विशिष्ट वृत्तियोंका समूह उद्ध्वप्रचय है। वहाँ आकाश अवस्थित (स्थिर) अनन्तप्रदेश वाला है। धर्म तथा अधर्म अवस्थित असंरन्य प्रदेश नासे हैं। जीव अनवस्थित असंरन्य प्रदेशी है और पुद्दगल द्रव्यतः अनेक प्रदेशित्वकी शक्तिसे युक्त एक प्रदेशवाला है, तथा पर्यायतः दो अथवा बहुत प्रदेशवाला है, इसलिए उनके तिर्यक्षचय है; परन्तु कालके (तिर्यक्-प्रचय) नहीं है, नयों कि वह शक्ति तथा व्यक्तिकी अपेक्षासे एक प्रदेशवाला है। अर्ध्वप्रचय तो सब द्रव्योंके अनिवार्य ही है, क्यों कि द्रव्यकी वृत्ति तीन कोटियों (भूत. वर्तमान, भविष्यत ऐसे तीन कालों) को स्पर्श करती है, इसिलए अंशोसे युक्त है। परन्यु इतना अन्तर है कि समय विशिष्ट वृत्तियों का प्रचय (कालको छोड़कर)

शेष इट्योंका उर्ध्वप्रचय है, और समयोंका प्रचयकाल इट्यका ऊर्ध्वप्रचय है; क्योंकि शेष इट्योंकी वृत्ति समयसे अर्थान्तरभूत (अन्य) है, इसलिए वह (वृत्ति) समय विशिष्ट है, और कालकी तो स्वतः समयभूत है, इसलिए वह समयविशिष्ट नहीं है।

प.सु /१/४-१ सहरापरिणाम स्तिर्यक् खण्डसुण्डा दिष्ठु गोत्ववत् ।४। परापर-विवेत त्यापिद्रव्यसूर्ध्वता मृदिव स्थासादिष्ठु ।१। —समान परिणाम-को तिर्यक् सामान्य कहते हैं, जैसे—गोत्व सामान्य क्यों कि खाडी मृंडी खादि गीवों में गोत्व सामान्य समानरोतिसे रहता है। स. भ. त./७०/१० में उद्दध्त तथा पूर्व और उत्तर पर्यायों में रहनेवाले द्रव्य-को ऊर्ध्वतासामान्य कहते हैं जैसे—मिट्टी। क्यों कि स्थास, को इा. कुसूल आदि जितनी पर्यायें है उन सबमें मिट्टी अनुगत रूपसे रहती है।

प्र.सा./ता.वृ./६३/१२०/१३ एककाले नानाव्यक्तिगतोऽन्वयस्तिर्यग्सामान्यं भण्यते । तत्र हष्टान्तो यथा—नानासिद्धजीवेषु सिद्धोऽयं सिद्धोऽय-मित्यनुगताकारः सिद्धजातिप्रत्ययः । नानाकालेष्वेकव्यक्तिगतोऽन्वय ऊर्ध्वतासामान्यं भण्यते । तत्र दष्टान्तो यथा—य एव केवलज्ञानो-त्पत्तिक्षणे मुक्तात्मा द्वितीयादिक्षणेष्वपि स एवेति प्रतीति । एक कालमें नाना व्यक्तिगत अन्वयको तिर्यक् सामान्य कहते हैं जैसे— नाना सिद्ध जीवोंमें 'यह भी सिद्ध है, यह भी सिद्ध हैं' ऐसा अनु-गताकार सिद्ध जाति सामान्यका ज्ञान । नाना कालोमें एक व्यक्ति-गत अन्वयको उर्ध्वसामान्य कहते हैं । जैसे—केवलज्ञानके उत्पत्ति-क्षणमें जो मुक्तात्मा हैं वही द्वितीयादि क्षणोमें भी हैं ऐसी प्रतीति ।

प्र.सा./ता.वृ./१३१/२००/१ तिर्यक्ष्रचयाः तिर्यक्सामान्यमिति विस्तार-सामान्यमिति कमानेकान्त इति च भण्यते । · अर्ध्वप्रचय इत्यूर्ध्व-सामान्यमित्यायतसामान्यमिति कमानेकान्त इति च भण्यते । = तिर्यक् प्रचयको तिर्यक्सामान्य, विस्तारसामान्य और अकमा-नेकान्त भी कहते हैं । · · अर्ध्वप्रचयको अर्ध्वसामान्य, आयतसामान्य वा क्रमानेकान्त भी कहते हैं ।

प्रमेयकमलमार्तण्ड/पृ २७६ महेन्द्रकुमार काशी — प्रत्येकं परिसमाप्तया वणिक्तपु वृत्ति अगोचरत्वाच अनेक सदशपरिणामात्मकमैवेति तिर्यक् सामान्यमुक्तम् । अनेक व्यक्तियोंमें, प्रत्येकमें समाप्त होनेवाली वृक्तिको देखनेसे जो सहश परिणामात्मकपना प्राप्त होता है, वह तिर्यक्सामान्य है।

#### ७. क्रमवर्ती च अक्रमवर्तीका समन्वय

पं.ध./पू./४१७ न विरुद्धं क्रमवर्ति च सदिति तथानादितोऽपि परि-णामि । अक्रमवर्ति सदित्यपि न विरुद्धं सदै करूपत्वात् ।४१७। = सत् क्रमवर्ती है यह भी विरुद्ध नहीं है क्योंकि वह अनादिकालसे क्रमसे परिणमनशील है और सत् अक्रमवर्ती है यह भी विरुद्ध नहीं है क्योंकि परिणमन करता हुआ भी सत्त एकरूप है—सहश है।

## ८. अन्य सम्बन्धित विषय

१. सहभाव व अविनाभाव — दे० अविनाभाव।

२. उपक्रम, देयकम, अनुरुोमकम, प्रतिरोमकम

**⊷दे० वह वह नाम ।** 

इ. बस्तुमें दो मकारके धर्म होते हैं सहभावी व क्रमभावी

—वे० गुण/३/२ ।

४. पर्याय वस्तुके क्रमभावी धर्म हैं -दे० पर्याय/२।

५. गुण वस्तुके सहभावी या अकममानी धर्म हैं 👚 🗝 ने० गुण/३।

सत् वही जो मालाके दानों वत् कमवतीं परिणमन करता रहे
 चे० परिणाम/१ क ।

क्रमकरण — क्ष.सा/४२२-४२७का सारार्थ —चारित्रमोहक्षपणा विधानके अन्तर्गत अनिवृत्तिकरणके कालमें जो स्थितिबन्धापसरण व स्थिति-सत्तवापसरण किया जाता है, उसमें एक विशेष प्रकारका कम पड़ता है। मोहनीय तोसिय, बीसिय, बेदनीयनाम, गोत्र, इन प्रकृतियोंके स्थितिबन्ध व स्थिति सत्त्वमे परस्पर विशेष क्रम लिये अल्पबहुत्व रहता है। प्रत्येक संख्यात हजार स्थिति बन्धोंके बीत जानेपर उस अल्पबहुत्वका कम भी बदल जाता है। इस प्रकार स्थिति बन्ध व सत्त्व घटते-धटते अन्तमें।४२२-४२६। नाम व गोत्रसे वेदनीयका ख्योडा स्थितिबन्धरूप क्रम लिये अल्पबहुत्व होना, सोई क्रमकरण कहिए ।४२६। इसी प्रकार नाम व गोत्रसे वेदनीयका स्थिति सत्त्व साधिक भया तब मोहादिक के क्रम लिये स्थिति सत्त्वका क्रमकरण भया।४२७। दे० अपकर्षण/३/२।

कमण --- मानुषोत्तर पर्वतस्थ कनकक्टका स्वामी भवनवासी सुपण-कुमार देव---दे० भवन/४, सोक/४/९०।

क्रमबद्ध --- दे० नियति।

क्रमभाव--दे० अविनाभाव।

क्रियावान् द्रव्य--दे॰ द्रव्य/३।

किया गमन कम्पन आदि अर्थीमें क्रिया शब्दका प्रयोग होता है। जीव व पुद्दगल ये दो ही द्रव्य क्रिया शक्ति सम्पन्न माने गये हैं। संसारी जीवोंमें, और अशुद्ध पुद्दगलोंकी क्रिया वैभाविक होती है। और मुक्तजीवों व पुद्दगल परमाणुओंकी स्वाभाविक। धार्मिक क्षेत्रमें भावक व साधुजन जो कायिक अनुष्ठान करते हैं वे भी हलन-चलन होनेके कारण क्रिया कहलाते हैं। शावककी अनेकों धार्मिक क्रिया हैं।

# १. क्रिया सामान्य निर्देश

## १. गणितविषयक किया

ঘ,/k/স ২৩ Operation

# २. किया सामान्यके भेद् व लक्षण

रा. वा./१/१२/७/४१६/४ किया दिविधा-कर्तृ समवायिनी कर्मसम-वायिनी चेति। तत्र कर्तृ समवायिनी आस्ते गच्छतीति। कर्मसमबा-यिनी ओदनं पचित्, कुद्युर्णं भिनत्तीति। = क्रिया दो प्रकारको होती है--कर्तृ समवायिनी क्रिया और कर्मसमवायिनी। आस्ते गच्छति आदि क्रियाओंको कर्तृ समबायिनी क्रिया कहते हैं। और ओदनको पकाता है, घड़ेको फोड़ता है आदि क्रियाओंको कर्मसम-वायिनी क्रिया कहते हैं।

# २. गतिरूप क्रिया निर्देश

#### ५. क्रिया सामान्यका लक्षण

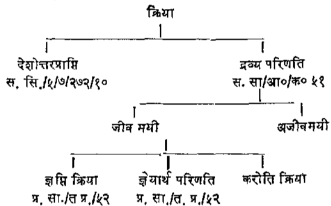
- स, सि./१/०/२०२/१० उभयिनिमित्तवशादुत्पद्यमानः पर्यायो द्रव्यस्य देशान्तरप्राप्तिहेतु किया। = अन्तरंग और वहिरंग निमित्तसे उत्पन्न होनेवाली जो पर्याय द्रव्यके एक क्षेत्रसे दूसरे क्षेत्रमें प्राप्त करानेका कारण है वह किया कहलाती है।
- रा. वा./६/२२/१६/४८१/११ द्रव्यस्य द्वितीयमिमित्तवशाद उत्पद्यमाना परिस्पन्दात्मिका क्रियेत्यवसीयते । = बाह्य और आम्यन्तर निमित्तसे द्रव्यमें होनेवाला परिस्पन्दात्मक परिणमन क्रिया है । (रा. वा./१/७/१/४४६/१) (त.सा./१/७०)।
- ध-१/१,१,१/१८/३ किरियाणाम परिष्फंदणस्वा = परिस्पन्द अर्थात् इतन चलन स्प अवस्थाको क्रिया कहते हैं। (प्र. सा./त.प्र./१२६)।

- पं. घ./पू./१३४ तत्र क्रियाप्रदेशो देशपरिस्पन्दस्थणो वा स्थात । = प्रदेश परिस्पन्द हैं लक्षण जिसका ऐसे परिणमन विशेषको क्रिया कहते है। (पं.घ./३/३४)।
- पं का /त.प्र./१८ प्रदेशान्तरप्राप्तिहेतुः परिस्पन्दरूपपर्यायः क्रिया। = प्रदेशान्तर प्राप्तिका हेतु ऐसा जो परिस्पन्दरूप पर्याय वह क्रिया है।
- पं. का./ता वृ./२७/४७/८ क्षेत्राद क्षेत्रान्तरगमनरूपपरिस्पन्दवती चलन-वती क्रिया। चएक क्षेत्रसे दूसरे क्षेत्रमें गमनरूप हिलनेवाली अथवा चलनेवाली जो क्रिया है। (द्र.सं./टो./२ अध्यायकी चलिका/पृ.७७)।

# \* परिणतिके अथमें क्रिया --दे० कर्म।

## २. गतिरूप क्रियाके भेद

- स. सि./६/२२/२६२/८ सा द्विविधा—प्रायोगिकवैस्नसिकभेदात । म्बह परिस्पन्दारमक क्रिया दो प्रकारकी है—प्रायोगिक और वैस्नसिक। (रा. वा./६/७/१७/४४८/१७) (रा. वा./६/२२/१६/४८१/१२)।
- रा. वा./१/२४/२१/४६० सा देशप्रकारप्रयोगबन्धाभावच्छेदाभिषाता-वगाहनगुरुलघुसंचारसंयोगस्वभाविनिस्तभेदात। = अथवा वह क्रिया, प्रयोग; २ बन्धाभाव; ३ छेद; ४ अभिधात; १ अवगाहन; ६ गुरु; ७ लघु; ८ संचार; ६ संयोग; १० स्वभाव निमित्त के भेद से दस प्रकारकी है।



## ३. स्त्रमाव व विभाव गति क्रियाके लक्षण

नि, सा /ता, वृ./१८४ जीवानां स्वभाविक्रया सिद्धिगमनं विभाविक्रया षट्कायक्रमयुक्तत्वं, पुद्गलानां स्वभाविक्रया परमाणुगतिः विभाव-क्रिया द्वर्गणुकादिस्कन्धगति । व्लीवोकी स्वभाव क्रिया सिद्धि-गमन है और विभाविक्रया (अन्य भवमें जाते समय ) छह दिकामें गमन है; पुद्गलोंकी स्वभाविक्रया परमाणुकी गति है और विभाव-क्रिया द्वि-अणुकादि स्कन्धोंकी गति है।

# ४. प्रायोगिक व वैस्रसिक क्रियाओंके लक्षण

स. सि./१/२२/२६२/८ तत्र प्रायोगिकी शकटादीनाम्, वैस्रसिकी मेघा-दीनाम्।=गाड़ी आदिकी प्रायोगिकी क्रिया है। और मेघ आदिक-की वैस्सिकी। (रा. वा./१/२२/१६/४८१/११)।

# ५. क्रिया व क्रियावती शक्तिका उक्षण

- प्र. सा /मू०/१२६ उप्पादद्विदिभंगा पोग्गलजीवप्पगस्स लोगस्स । परि-णामादो जायंते संघादादो व भेदादो।१२६।=पुद्धगत जीवात्मक लोक-के परिणमनसे और संघात (मिलने) और भेद (पृथक् होने) से उत्पाद धौव्य और व्यय होते हैं।
- स. सि./k/७/२०३/१२ अधिकृतानां धर्माधर्माकाशानां निष्क्रियरवेऽम्यु-पगते जीवपुद्गलानां सिक्रयत्वमर्थादापन्नम् । — अधिकार प्राप्त धर्म, अधर्म और आकाश द्रवयको निष्क्रिय मान लेनेपर जीव और पुद्गल सिक्रय हैं, यह प्रकरणसे अपने आप प्राप्त हो जाता है।

रा. वा./१/८/२/४१ क्रिया च परिस्पन्दारिमका जीवपुद्धगत्तेषु अस्ति न इतरेषु । = परिस्पन्दात्मक क्रिया जीव और पुद्दगत्तर्में ही होती है अन्य द्रव्योंमें नहीं ।

स. सा /आ०/परि० नं .४० कारकानुगतभवत्तारूपभावमयी क्रियाशक्ति ।
-कारकके अनुसार होनेरूप भावमयी चालीसवीं कियाशक्ति है.4
नोट - क्रियाशक्तिके लिए और भी दे० क्रिया/र/१।

#### ६. अस्य सम्बन्धित विषय

- १. गमनरूप क्रिया का विषय विस्तार—दे० गति <sub>।</sub>
- २. क्रिया व पर्यायमें अन्तर— दे० पर्याय/२।
- ३. षट् द्रव्योंमें क्रियावान् अक्रियात्रान् विभाग--दे० द्रव्य/३।
- ४. ज्ञाननय व क्रियानयका समन्वय--दे० चेतना/३/८।
- श्वित करोति क्रिया सम्बन्धी विषय विस्तार—दे० चेतना/३।
- ६. शुद्ध जीवत्रत् शुद्ध परमाणु निष्क्रिय नहीं दे० परमाणु/२।

# ३. श्रावककी क्रियाओंका निर्देश

## १. श्राद्यककी २५ क्रियाओंका नाम निर्देश

दे० अगला शिष्क पच्चीस कियाओंको कहते है—१ सम्यक्त्व किया; २ मिथ्यात्व किया; ३ प्रयोगिक्या; ४ समादानिकया; ६ प्रादोषिकीक्रिया, ७ कायिकीक्रिया; ८ अधिका- रिणिकी किया; १परितापिकीक्रिया; १० प्राणातिपातिकी क्रिया; ११ दर्शनिक्रिया; १२ स्पर्शनिक्रया; १३ प्रात्ययकीक्रिया; १४ समन्तानु- पात्क्रिया; १३ अनाभोगिक्रया: १६ स्वहस्तिक्रया; १७ निसर्ग किया; १८ विदारणिक्रया; १६ आज्ञान्यापादिकीक्रिया; २० अना-कांशिक्रिया; २१ प्रारम्भिक्रया; २२ परिप्रहिकीक्रिया; २३ माया किया; २४ मिथ्यादर्शनिक्रया; २६ अप्रत्याख्यानिक्रया, (रा. वा./ ६/४/०-११/५०६-११०)।

## २. श्रावककी २५ क्रियाओंके लक्षण

स.सि./६/६/३२१-३२३/११ पञ्च विशतिः क्रिया उच्यन्ते-चैत्यगुरुप्रवचन-पूजादित्तक्षणा सम्यक्त्ववर्धनीक्रिया सम्यक्त्वक्रिया । अन्यदेवता-स्तवनादिरूपामिथ्यात्वहेतुकी प्रकृत्तिर्मिथ्यात्वक्रिया। गमनागमनादि-प्रवर्तनं कायादिभिः प्रयोगिक्रया । वीयन्तिरायज्ञानावरणक्ष्योपशमे सति अङ्गोपाङ्गोपष्टमभादात्मन' कायबाड्मनोयोगनिवृ'त्तिसमर्थ-पुद्दगलग्रहणं वा ( रा.वा./६/५ ) संग्रतस्य सतः अविरति प्रत्याभिमुरुयं समादानक्रिया । ईर्यापथनिमित्तेर्यापथक्रिया । ता एता पञ्चिक्रियाः । क्रोधावेशारप्रदोषिकीक्रिया। प्रदुष्टस्य सतोऽभ्युद्येमः कायिकी-क्रिया । हिंसोपकरणादानादाधिकरणिकी क्रिया । दःखोत्पत्तितन्त्रत्वा-रपारितापिकोक्रिया । आयुरिन्द्रियवलोच्छ्वासनि श्वासप्राणानां वियोगकरणात्प्राणातिपातिकी क्रिया । ता एताः पञ्चिक्रयाः। रागार्द्रीकृतत्वात्प्रमादिनोरमणीयरूपालोकना भिप्रायो प्रमादवशारस्पृष्टव्यसनं चेतनानुबन्धः स्पर्शनक्रियाः । अपूर्वाधिकरणी-त्पादनात्प्रात्यायिकी क्रिया। स्त्रोपुरुषपशुसम्पातिदेशेऽन्तर्महोत्सर्गकरण समन्तानुपातिक्रिया । अन्नमृष्टाहुष्टभूमौ कायादि निक्षेपोऽनाभोग-क्रिया। ता एताः पञ्चक्रियाः। या परेण निवत्यौ क्रियां स्वयं करोति सा स्वहस्तक्रिया । पापादानादिप्रवृत्ति विशेषाभ्यनुज्ञानं निसर्गक्रिया । पराचरितसावद्यादिप्रकाशनं विदारणेक्रिया, यथोक्ताममञ्जानश्यका-दिषु चारित्रमोहोदयात्कर्त्मशक्तुवतोऽन्यथा प्ररूपणादाज्ञाव्यापा-दिकी क्रिया। शाठवालस्याभ्यां प्रवचनोपदिष्टविधिकर्तव्यतानाद-रोऽनाकाइ सुक्रिया । ता एताः पञ्च क्रियाः । छिदनभेवनविशसनादि क्रियापरत्वसन्येन वारम्भे क्रियमाणे प्रहुषे प्रारम्भक्रिया। परिय-हाविनाशार्था पारिग्राहिकी किया। ज्ञानदर्शनादिषु निकृतिवेञ्चन-मायाकिया । अन्यं मिथ्यादर्शनक्रियाकरणकारणाविष्टं प्रशंसादिभि-

ह बयित यथा साधु करोबीति सा मिश्यादर्शनिक्रया। संयमधातिकर्मोदयवशादिनवृत्तिरप्रत्याख्यानिक्रया। ता एताः पञ्चिक्रया।
समुदिताः पञ्चिवशितिक्रयाः। चैत्य, गुरु और शास्त्रकी पूजा
आदि रूप सम्यक्त्वको बढानेवाली सम्यक्तिक्रया है। मिश्यात्वके
उदयसे जो अन्य देवताके स्तवन आदि रूप क्रिया होती है वह
मिश्यात्विक्रया है। शरीर आदि द्वारा गमनागमन आदि रूप प्रवृत्ति
प्रयोग क्रिया है। अथवा वीर्यान्तराय ज्ञानावरणका क्ष्योपशम होनेपर अंगोपांग नामकर्मके उदयसे काय, वचन और मनोयोगकी रचनामें समर्थ पुद्रगतोंका ग्रहण करना प्रयोगिक्रया है। (रा.वा./६/४/८/
५०६/९८) संयतका अविरतिके सन्भुख होना समादान क्रिया है।
ईर्यापथकी कारणभूत क्रिया ईर्यापथ क्रिया है। ये पाँच क्रिया है।

क्रोधके आवेशसे प्रादोषिकी क्रिया होती है। दुष्टभाव युक्त होकर उदाम करना कायिकीक्रिया है। हिसाके साधनोंको ग्रहण करना आधिकरणिकी क्रिया है। जो दुःखकी उत्पत्तिका कारण है वह पारितापिको क्रिया है। आयु, इन्द्रिय, वस और स्वासोच्छ्वास रूप प्राणोंका वियोग करनेवाली प्राणातिपातिकी क्रिया है। ये पाँच क्रिया हैं। रागवश प्रमादीका रमणीय रूपके देखनेका अभिप्राय दशेन क्रिया है। प्रमादवश स्पर्श करने लायक सचेतन पदार्थका अनुबन्ध स्पर्शन क्रिया है। नये अधिकरणोंको उत्पन्न करना प्रात्ययिकी क्रिया है । स्त्री, पुरुष और पशुओंके जाने, आने, उठने और बैठनेके स्थानमें भीतरी मलका त्याग करना समन्तानुपात क्रिया है। प्रमाजन और अवलोकन नहीं की गयी भूमिपर शरीर आदिका रखना अनाभोगिकया है। ये पाँच क्रिया हैं। जो क्रिया दूसरों द्वारा करनेकी हो उसे स्वयं कर लेना स्वहस्त किया है। पापादान आदिरूप प्रवृत्ति विशेषके लिए सम्मति देना निसर्ग क्रिया है। दूसरेने जो साववकार्य किया हो उसे प्रकाशित करना विदारणिकया है। चारित्रमोहनीयके उदयसे आवश्यक आदिके विषयमें शास्त्रोक्त आज्ञाको न पाल सकनेके कारण अन्यथा निरूपण करना आज्ञा<u>न्यापादिकी</u> क्रिया है। धूर्तता और आलस्यके कारण शास्त्रमें उपदेशी गयी विधि करनेका अनादर अनाकांक्षक्रिया है। ये पाँच क्रिया हैं। छेदना-भेदना और रचना आदि क्रियाओमे स्वयं तत्पर रहना और दूसरेके करनेपर हर्षित होना प्रारम्भक्रिया है। परिग्रहका नावा न हो इसलिए जो क्रिया की जाती है वह पारिग्राहिकी किया है। ज्ञान, दर्शन खादिके विषयमे छल करना मायाक्रिया है। मिथ्यादर्शनके साधनोंसे युक्त पुरुषको प्रशंसा आदिके द्वारा इढ करना कि 'तू ठीक करता है' मिध्यादर्शनक्रिया है। संयम-का घात करनेवाले कर्मके उदयसे त्यागरूप परिणामोंका न होना अप्रत्याख्यानक्रिया है। ये पाँच क्रिया हैं। ये सब मिलकर पचीस क्रियाएँ होती हैं। ( रा. वा /६/५/७/१६ )।

# ३. श्रावककी अन्य क्रियाओंका लक्षण

स सि /७/२६/३६६/१ अन्येनानुक्तमननुष्ठितं यर्तकचित्परप्रयोगवशादेवं तेनोक्तमनुष्ठितमिति वञ्चनानिमित्तं नेखनं कूटलेखिकया। = दूसरेने तो कुछ कहा और न कुछ किया तो भी अन्य किसीकी प्रेरणासे उसने ऐसा कहा है और ऐसा किया है इस प्रकार छलसे लिखना कूट नेखिकया है।

नि. सा./ता, वृ./१४२···निश्चयप्रतिक्रमणादिसत्क्रियां कुर्वन्नास्ते । = महासुमुक्षु - निश्चयप्रतिक्रमणादि सुत्क्रियाको करता हुआ स्थित है । (नि. सा /ता वृ./१४४) ।

यो सा अ /८/२० आराधनाय सोकानां मिलनेमान्तरात्मना । क्रियते या क्रिया बालैर्लोकपड्किरसो मता ।२०। = अन्तरात्माके मिलन होनेसे मूर्ख लोग जो लोकके रंजायमान करनेके लिए क्रिया करते हैं उसे बाल अथवा लोक पंक्तिक्रिया कहते है।

## ४. २५ कियाओं, कषाय च अवतरूप आखवोंमें अन्तर

रा. वा./६/k/११/११/११०/३२ कार्यकारणिक्रयाकलापिक्षोषद्वापनाथ वा १६।

ि मित्तनै मित्तिकिविशेषद्वापनार्थं तिहं पृथिगिन्द्रियादिग्रहणं क्रियते;
सत्यम्; स्रृशत्यादयः क्रुष्यादयः हिनस्त्यादयश्च क्रिया अस्तवः इमाः
पुनस्तत्यभवाः पञ्चिविक्षयाः सत्त्वेतेषु त्रिषु प्राच्येषु परिणामेषु
भवन्ति यथा मूच्छी कारणं परिग्रहं कार्यं तिस्मन्सित पारिप्राहिकीक्रिया न्यासरक्षणाविनाशसंस्कारादिलक्षणाः = निमित्त नै मित्तिक
भाव ज्ञापन करनेके लिए इन्द्रिय आदिका पृथक् ग्रहण क्रिया है।
छूना आदि और हिंसा करना आदि क्रियाएँ आसव है। ये पच्चीस
क्रियाएँ इन्हींसे उत्पन्न होती हैं। इनमें तोन परिणमन होते है।
जै से—मूच्छी-ममस्व परिणाम कारण हैं, परिग्रह कार्य हैं। इनके होने
पर पारिग्राहिकी क्रिया होती है जो कि परिग्रहके संरक्षण अविनाश
और संस्कारादि रूप है इत्यादि…।

#### ५. अन्य सम्बन्धित विषय

- \* कर्म के अर्थ में क्रिया दे० घोग।
- १. श्रावककी ५३ कियाएँ--दे० श्रावक/४।
- २. साधको १० या १३ क्रियाएँ—दे० साधु /२।
- ३. धार्मिक क्रियाऍ दे० धर्म/१।

किया ऋदि – क्रिया ऋदिके चारण व आकाशगामित्व आदि बहुत भेद हैं—दे० ऋदि/४।

कियांकलाप — १. दे० कृतिकर्म । २. अमरकोषपर पं. आशाधरजी (ई. ११७३-१२४३) कृत टीका है (दे० आशाधर)।

कियाक राप प्रन्थ — साधुओं के नित्य व नै मिस्तिक प्रतिक्रमणादि कियाकर्म सम्बन्धी विषयों का प्रतिपादक एक संग्रह ग्रन्थ है। यह पं. पत्रालाल जो सोनोने किया है। इस ग्रन्थके प्रथम अध्यायका संग्रह तो पण्डितजी का अपना किया हुआ है और शेष संग्रह काफी प्राचीन है। सम्भवत इसके संग्रहकर्ता पं. प्रभाचन्द हैं (ई. श. १४-१७)। उनके अनुसार इस ग्रन्थमें संगृहीत सर्वत्र प्राकृत भक्ति पाठ तो आ० कुन्दकुन्दके हैं और संस्कृत भक्ति पाठ आ० पूज्यपादके हैं। शेष भक्तियें भो वि. १४ वी शताब्दोके पूर्व कभो लिखी गयी हैं। (स. सि./प्र. ८८/पं. फूलचन्द्र)।

क्रियाकांड--दे॰ कृतिकर्म।

क्रियाकोश- ए पं किशन सिंह (ई. १७२७ कृत २६०० हिन्दी छन्दबद्ध तथा २. पं दौलतराम (ई०१७३८) कृत हिन्दी छन्दबद्ध आवक-क्रिया प्रतिपादक ग्रथ। (ती./४/२८०, २८२)।

क्रिया नय-देव नय/ ।/१।

क्रिया मंत्र—दे० मंत्र/१/६,७ ।

# क्रियाबाद-१. क्रियावादका मिथ्या रूप

- रा. वा./भूमिका/६/१/२२ अपर आहु:— क्रियात एव मोक्ष इति निष्य-कर्महेतुकं निर्वाणिमिति वचनात् । चकोई क्रियासे ही मोक्ष मानते हैं। क्रियावादियोंका कथन है कि निष्य कर्म करनेसे हो निर्वाणको प्राप्त होता है।
- भा.पा./टो /१३४/२८३/१५ अशोत्पर्य शतं क्रियानादिनां श्राद्धादिकिया-मन्यमानानां ब्राह्मणानां भवति । व्यक्तियानादियोंके १८० भेद हैं। वे श्राद्ध आदि क्रियाओंको माननेवाले ब्राह्मणोंके होते है।
- हाः /४/२५ केश्चित्र कीर्त्तिता मुक्तिर्दर्शनादेव केवलस् । वादिनां खल्ल सर्वेषामपाकृत्य नयान्तरस् ।२४। = और कई वादियोंने अन्य समस्त

वादियोंके अन्य नयपशोंका निराकरण करके केवल दर्शन (श्रद्धा) से ही मुक्ति होनो कही है।

- गो. क./भाषा/८७८/१०६४/११ क्रियाबादीनि वस्तु क् अस्तिरूप ही मानकरि क्रियाका स्थापन करें है। तहाँ आपतें किह्ये अपने स्वरूप चतुष्टयकी अस्ति मानें है, अर परते किह्ए परचतुष्टयते भी अस्तिरूप माने हैं।
- भा. पा./भाषा/१३७ पं. जयचन्द केई तो गमन करना, बैठनां, खडा रहना, खाना, पीना सोवनां उपजनां, विनसनां, देखनां, जाननां, करनां, भोगना, भूलनां, याद करनां, प्रीति करनां, हर्ष करनां, विषाद करनां, हेष करनां, जीवनां, मरनां इत्यादि क्रिया हैं तिनिक् जोवा-दिक पदार्थनिक देखि कोई केसी क्रियाका पक्ष किया है, कोई कैसी क्रियाका पक्ष किया है। ऐसे परस्पर क्रियाबाद करि भेद भये है तिनिक संक्षेप करि एक सौ अस्सी भेद निरूपण किये हैं, बिस्तार किये बहुत होय है।
  - ★ कियावादका सम्यक् रूप<sup>—दे० चारित्र/६</sup>।

## २. क्रियावादियोंके १८० भेद

- रा.ना./१/२०/१२/७४/३ कौत्कल-काणेविद्धि-कौशिक-हरिस्मश्रु-मांछपि-करोमश-हारीत-मुण्डाश्वलायनादीनां क्रियावाददृष्टीनामशीतिशतम् । —कौत्कल, काणेविद्धि, कौशिक, हरिस्मश्रु, मांछपिक, रोमश, हारीत, मुण्ड, आश्वलायन आदि क्रियावादियोके १८० भेद है। (रा. वा./५/१/६/४६२/२); (घ. ६/४,१.४६/२०२/२); (गो.जी./जी.प्र./ १६०/७७०/११)
- ह पु/१०/४६-४१ नियितश्च स्वभावश्च कालो देवं च पौरुषस् । पदार्था नव जोवाद्या स्वपरौ नित्यतापरौ ।४६। पञ्चिभिनियतिपृष्टेश्चतुर्भिः स्वपरादिभिः । एकैकस्यात्र जीवादेयोगेऽशीत्युचरं शतस् ।४०। निय-त्यास्ति स्वतो जावः परतो नित्यतोऽन्यतः । स्वभावः स्कालतो देवात् पौरुषाच्च तथेतरे ॥ = (अस्ति ) (स्वतः, परतः, नित्य, अनित्य)। (जीवः, अजोवः, पुण्यः, पापः, आसवः, बन्धः, संवरः, निर्जरः, मोक्षः), (कालः, ईश्वरः, आत्मः, नियतिः, स्वभावः), इनमें पदनिके बदलनेतें अक्ष संचार करि १४४४-१४ के परस्परं गुणनरूप १८० क्रियावादिनिके भंग है। (गो.कः/सूः/८७७)।

क्रियाविशाल-इब्य श्रुतज्ञानका २२वाँ पूर्व-दे० श्रुतज्ञान/।।।

क्रिस्तो संवत्--दे॰ इतिहास/२।

क्रोड़ापर्यत — तुलसो स्याम नामक पर्वतको लोग श्रीकृष्णका क्रोड़ा पर्वत कहते हैं। इसपर रूठी रुक्मिणीकी मूर्ति बनी हुई है। (नेमि-चरित प्रस्तावना – प्रेमीजी)।

क्रोत—१. आहारका एक दोष—दे० आहार/II/४। २. वस्तिकाका एक दोष—दे० वस्तिका।

कोध-१. आहारका एक दोष-दे० आहार/II/४। २. वस्तिकाका एक दोष-दे० वस्तिका।

## क्रोध-१. क्रोधका लक्षण

- रा.बा./=/१/१/१७४/२ स्वपरोपघातिनरनुप्रहाहितकौर्यपरिणामोऽमर्षः कोघः। स च चतुःप्रकारः-पर्वत-पृथ्वी-कालुका-उदकराजितुल्यः। = अपने और परके उपघात या अनुपकार आदि करनेके क्रूर परिणाम क्रोध हैं। वह पर्वतरेखा, पृथ्वीरेखा, धूलिरेखा और जलरेखाके समान चार प्रकारका है।
- ध ६/१,१,२३/४१/४ कोघो रोष. संरम्भ इत्यनधन्तिरम्। =कोध, रोष और संरम्भ इनके अर्थमें कोई अन्तर नहीं है। (ध. १/१,१, १११/३४१/६)
- ध. १२/४,२,८,८/६ हृदयदाहाक्रकम्पाक्षिरागेन्द्रियापाटवादिनिमित्त-जीवपरिणामः क्रोधः। =हृदयदाह, अंगकम्प, नेत्ररक्तता और

इन्द्रियोंकी अपटुता आदिके निमित्तभूत जीवके परिणामको क्रोध कहा जाता है।

- स. सा./ता. वृ./१६६/२०४/१२ ज्ञान्तात्मतत्त्वात्पृथग्भृत एव अक्षमारूपो भावः क्रोधः । -- शान्तात्मासे पृथग्भृत यह जो क्षमा रहित भाव है वह क्रोध है।
- द्र.सं./दी./३०/८८/७ अभ्यन्तरे परमोपशममूर्तिकेवलज्ञानाचनन्तगुणस्व-भावपरमात्मस्वरूपश्लोभकारकाः वहिविषये तु परेषां संविन्धत्वेन कूर-त्वाखावेशरूपाः कोघ । = अन्तरंगमं परम-उपशम-मूर्ति केवल-ज्ञानादि अनन्त, गुणस्वभाव परमात्मरूपमें क्षोभ उत्पन्न करनेवाले तथा बाह्य विषयमें अन्य पदार्थोंके सम्बन्धसे क्रूरता आवेश रूप क्रोघ ।
  - \* क्रोध सम्बन्धी विषय—दे॰ क्षाय।
  - \* जीवको क्रोधो कहनेकी विवक्षा---दे॰ जीव/१।

कोंच -- यह एक राजा थे। जिन्होंने स्वामी कार्तिकेयपर उपसर्ग किया था। समय-अनुमानतः वि० २१० १ के लगभग, ई० २१० १ का पूर्व भाग। (का.आ./प्र. ६६ P. N. up.)

करें सि./७/११/३४६/१० असब्वेद्योदयापादितक्लेशाः क्लिश्य-मानाः। =असातावेदनीयके उदयसे जो दुःखी हैं वे क्लिश्यमान कहलाते हैं।

रा.वा./७/११/७/४३=/२७ असद्वेद्योदयापादितशारीरमानसदुःखसन्तापात् विलश्यनत इति विलश्यमानाः। =आसातावेदनीय कर्मके उदयसे, जो शरीर और मानसः दुखसे संतापित है वे विलश्यमान कह-लाते हैं।

**ववायतोय-**-- भरतक्षेत्र उत्तर आर्य खण्डका एक देश---दे० मनुष्य/४।

क्षणलव प्रतिबुद्धता - दे॰ प्रतिबुद्धता ।

**क्षणिकउपादान कारण**—दे॰ उपादान ।

**क्षत्रवती**—भरतक्षेत्र पूर्व आर्य खण्डकी एक नदी —दे० मनुष्य/४।

सिन्य — म.पु /१६/२८४, २४३ क्षत्रियाः शस्त्रजीवितम् ।१२४। स्व-दोभ्यां धारयन् शस्त्रं क्षत्रियानमुजद् विभुः। क्षतात्त्रःणे नियुक्ता हि क्षत्रियाः शस्त्रपाणयः ।२४३। = उस समय जो शस्त्र धारण कर आजीविका करते थे वे क्षत्रिय हुए ।२२४। उस समय भगवान्ने अपती दोनों भुजाओं में शस्त्र धारण कर क्षत्रियों की एष्टि की थी. अर्थात् उन्हे शस्त्र विद्याका उपदेश दिया था, सो ठीक ही है, जो हाथों मे हथियार तेकर सबत शत्रुओं के प्रहारमें निर्वां को रक्षा करते है वे ही क्षत्रिय कहलाते हैं ।२४३। (म.पु./१६/१८३); (म.पु./३८/४६)

सित्रिय — श्रुतावतारकी पट्टावलीके अनुसार (दे० इतिहास) आप भद्रनाहु प्रथम (श्रुतकेवली) के पक्षात तृतीय ११ अंग व चौदह पूर्व-धारी हुए हैं। अपरनाम कृतिकार्य था। समय—वी० नि० १६१-२००; ई० पू० ३३६-३१६ पं० कैलाश चन्द जी की अपेक्षा वी. नि. २४१-२६८ (दे० इतिहास/४/४)

#### क्षप्रक-१. क्षपकका लक्षण

- स.सि./१/४१/४६/४ स एव पुनश्चारित्रमोहक्षपणं प्रत्यभिमुखः परिणाम-विशुद्ध्या वर्द्धमानः क्षपकव्यपदेशमनुभवः। =पुनः वह हो (उप-शामक ही) चारित्रमोहकी क्षपणांके लिए सन्मुख होता हुआ तथा परिणामोंकी विशुद्धिसे वृद्धिको प्राप्त होकर क्षपक संज्ञाको अनुभव करता है।
- थ. १/१.१,२७/२२४/- त्रत्थ जे कम्म-क्लवणिम्ह नावादा ते जीवा खबरा उच्चें ति। ≈जो जीव कर्म-क्षपणमें व्यापार करते हैं उन्हें क्षपक कहते हैं।
- क.पा./१/१,१८/६३१६/३४७/६ खनयसेढिचढमाणेण मोहणीयस्य अंतर-करणे कदे 'खर्बेतओ' ति भण्णदि। = क्षपक श्रेणीपर चढ़नेनाला जीव चारित्रमोहनीयका अन्तरकरण कर खेनेपर क्षपक कहा जाता है।

## २. क्षपकके भेद

ध. ७/२,१,१/४/८ जे खबया ते दुबिहा— अपुव्वकरणखबगा अणियद्विकरण-खबगा चेदि । = जो क्षपक हैं वे दो प्रकारके हैं — अपूर्व करण-क्षपक और अनिवृत्तिकरण क्षपक ।

**क्षपकश्रेणी**—दे० श्रेणी/२।

**क्षपण** — दर्शनमोह व चारित्रमोह क्षपणा विधान । दे० क्षय/२,३।

स्विणसार — आ० नेमिचन्द्र सिद्धान्तचकवर्ती (ई० ६८१)।

हारा रचित मोहनीयकर्मके क्षपण विषयक ६५३ गाथा

प्रमाण प्राकृत गाथाबद्ध ग्रन्थ है। इसके आधारपर माधव चन्द्रविद्यदेवने एक स्वतन्त्र क्षपणसार नामका ग्रन्थ संस्कृत गद्यमें लिखा था।

इसकी एक टोका पं० टोडरमलजी (ई० १७६०) कृत उपलब्ध है।

## क्षपित कर्मीशिक - १. छक्षण

कर्मप्रकृति/१४-१००/पृ. १४ पष्ठासंखियभागेण कम्मिट्ठिशिच्छओ णिगो-एष्ठ । सहमेस (सु.) भवियजोगं जहण्ययं कर्टु निग्गम्म १६४। जोग्गेस्ठ (सु.) संख्वारे सम्मत्तं लिभय देसनीरियं च । अट्टुन्खुत्तो विरई संजोयणहा य तहवारे १६४।

पडसवसिन्तु मोह लहुं खवेंतो भवे खिवयकस्मो ।१६। हस्सगुण-संकमग्राए पूरियाला समीससम्मत्तं । चिरसंमत्ता मिच्छतंग्यससुन्ध-लण्योगो सि ।१००। = जो जीव पत्यके असंख्यातवें भागते हीन सत्तरकोडाकोडी सागरीयम प्रमाण कालतक सूक्ष्म निगोद पर्यायमें रहा और भव्य जीवके योग्य जवन्य प्रदेश कर्मसंच्यपूर्वक सूक्ष्म निगोदसे निकलकर बादर पृथिवी हुआ और अन्तर्मृहुर्त कालमें निकलकर तथा साल माहमें ही गर्भसे उत्पन्न होकर पूर्वकोटि आयु-वाले मनुष्योमें उत्पन्न और विरित्योग्य प्रसोमें हुआ तथा आठ वर्षमें संग्रमको प्राप्त करके संयमसहित ही मनुष्यायु पूर्णकर पुनः देव, बादर, पृथिवी कायिक व मनुष्योमें अनेक बार उत्पन्न होता हुआ पव्योपमके असंख्यातवें भाग प्रमाण असंख्यात बार सम्यवत्व, उससे स्ववप-कालिक देशविरत्ति, आठ बार विरित्तको प्राप्त कर व आठ ही बार अनंतानुबन्धीका विसंधोजन व चार बार मोहनीयका उपशम कर शीघ ही कर्मीका क्षय करता है, वह उत्कृष्ट क्षपित कर्माशिक होता है। (घ. ६/१,६-८/१२/२५७ को टिप्पणीसे उद्घृत)

# २. गुणित कर्मोशिकका स्थाण

कर्मप्रकृति/मा. ७४-८२/पृ. १८७-१८६ जो बायरतसकालेणूणं कम्मद्विहं तु पुढवीए । बायरा( रि ) पज्जत्तापज्जत्तगदीहेटरद्वासु ।७४। जोगकसा-उक्कोसो बहुसो निचमिव आउर्वधं च। जोगजहण्णेणुवरिक्षठिइणिसेगं बहु किचा ।७५। बायरतसेमु तकालमेव मते य सत्तमरिवईए सव्वलहु पज्जत्तो जोगकसायाहिओ बहुसी ।७६। जोगजवमज्भुवरि मुहुत्त-मस्ळित्तु जीवियवसाणे । तिचरिमदुचरिमसमए पुरित्तु कसायउक्करसं १७७। जोगुक्कोसं चरिम-दूचरिमे समए य चरिमसमयम्मि । संपुण्ण-गुणियकम्मो पगयं तेजेह सामित्ते ।७८। संछोभणाए दोण्हं मोहाणं वेयगस्त खणसेसे। उप्पाइय सम्मत्तं मिच्छत्तगए तमतमाए। १२१। = जो जीव अनेक भर्वों में उत्तरोत्तर गुणितक्रमसे कमे प्रदेशोका बन्ध करता रहा है उसे गुणितकर्मीशिक कष्टते हैं। जो जीव उत्कृष्ट योगों सहित बादर पृथिवीकायिक एकेन्द्रिय पर्याप्त व अपर्याप्त भदीं-से बेकर पूर्वकोटिपृथक्त्वसे अधिक दो हजार सागरोपम प्रमाण बादर जसकायमें परिभ्रमण करके जितने बार सातवीं पृथिवीमें जाने योग्य होता है उतनी बार जाकर पश्चात् सप्तम पृथिवीमें नारक पर्यायको धारण कर शीवातिशीव पर्याप्त होकर उत्कृष्ट योगस्थानी व उत्कृष्ट कषायों सहित होता हुआ उत्कृष्ट कर्मप्रदेशोंका संचय करता है और अन्तर्मुहूर्तप्रमाण आयुके शेष रहनेपर त्रिचरम और द्विचरम समयमें वर्तमान रहकर उत्कृष्ट संक्लेशस्थानको तथा चरम और द्विचरम

समयमें उत्कृष्ट योगस्थानको भी पूर्ण करता है, वह जोव उसी नारक पर्यायके अन्तिम समयमें सम्पूर्ण गुणितकर्मीशिक होता है। (ध.६/१,६,५,१२/२५७ की टिप्पणी व विशेषार्थ से उद्दश्वत )

गो.जी./मू./२५१ आवासया हू भव अद्वाउस्सं जोगसं किलेसो य । ओक-ट्टुक्डणया खच्चेदे गुणिदकम्मंसे ।२५१। च्युणित कर्मांशिक कहिए उत्कृष्ट (कर्म प्रदेश) संचय जाकै होइ ऐसा कोई जीव तीहिं विधै उत्कृष्ट संचयको कारण ये छह आवश्यक होइ।

## ३. गुणित क्षपित घोकमानका सक्षण

घ.६/१.६.८.१२/२४८/११ विशेषार्थ —जो जीव उपर्युक्त प्रकारसे न गुणित कर्मौशिक है और न क्षपित कर्मौशिक हैं. किन्तु अनवस्थितरूपसे कर्मसंचय करता है वह गुणित क्षपित घोलमान है।

## ४. क्षपित कर्णोशिक क्षायिक श्रेणी हो मांडता है

पं.सं./प्रा./४/४८८ टोका −क्षपित कर्मांशो जीवः उपरि नियमेन क्षपक-श्रेणिमेवारोहति । =क्ष पित कर्मीशिक जीव नियमसे क्षपक श्रेणी ही मांडता है।

## ५. गुणित कर्मोशिकके छह आवश्यक

गो.जी./मू./२४१ आवासया हु भवखद्धाउस्संजोगसं किलेसो य । ओक-ट्टुब्बट्टण्या छच्चेदे गुणिदकम्मंसे। =गुणित कर्मौशिक कहिए उत्कृष्ट संचय जाके होय ऐसा जो जीव तीहि विषे उत्कृष्ट संचय की कारण ये छह आवश्यक होइ, तातै उत्कृष्ट संचय करनेवाले जीवके ये छह आवश्यक कहिये-भवादा, आयुर्वस, योग, संवर्तश, अपकर्षण, उत्कर्षण ।

# गुणित कर्माशिक जीचोंमें उरकृष्ट प्रदेशधात एक समय प्रबद्ध ही होता है इससे कम नहीं

ध.१२/४,२.१३,२२२/४४६/१४ गुणिदकम्मं सियम्मि उक्तस्सेण जिंद खओ होदि तो एगसमयपबद्धो चेव फिज्जदि स्ति गुरूवदेसादो । = गुणित कर्मांशिक जीवमें उल्कृष्ट रूपसे यदिक्षय होताहै तो समय प्रबद्धका ही क्षय होता है। ऐसा गुरुका उपदेश है।

#### क्ष्मा—१, उत्तम क्षमाका व्यवहार रुक्षण

बा.अनु./७१ कोहुप्पत्तिस्स पुणो नहिरंगं जदि हवेदि सक्लादं।ण कुणदि किचिवि कोहं तस्स खमा होदि धम्मोत्ति ।७१। अक्रोधके उत्पन्न होनेके साक्षात वाहिरों कारण मिलनेपर भी जो थोड़ा भी क्रोध नहीं करता है, उसके (व्यवहार) उत्तम क्षमा धर्म होता है। (भा.पा./मू./१०७). (का.आ./मू./३१४); (चा.सा./५१/२)

नि. सा./ता, वृ./११६ अकारगादप्रियवादिनो मिथ्यादध्टेरकारणेन मां त्रासयितुमुद्योगो विद्यते, अयमपगतो मरपुण्येनेति प्रथमा क्षमा। अकारणेन संत्रासकरस्य ताडनबधादिपरिणामोऽस्ति, अयं चापनतो मरसुकृतेनेति द्वितीया क्षमा । = निना कारण अप्रिय नोलनेवाले मिध्याद ष्टिको निना कारण मुक्ते जास देनेका उद्योग वर्तता है, वह मेरे पुण्यसे दूर हुआ-ऐसा विचारकर क्षमा करना वह प्रथम क्षमा है। मुक्ते विना कारण त्रास देनेवालेको ताडन और वधका परिणाम वर्तता है, वह मेरे सुकृतसे दूर हुआ, ऐसा विचारकर क्षमा करना वह द्वितीय क्षमा है।

#### २. उत्तम क्षमाका निश्चय एक्षण

स. सि./१/६/४१२/४ शरीरस्थितिहेतुमार्गणार्थ परकुलान्युपगच्छतो भिक्षोदुं प्टजनाको शप्रहसनावज्ञाताङनशरीरव्यापादनादीनां सैनिधाने कालुष्यानुस्पत्तिः क्षमा। =शरीरको स्थितिके कारणकी खोज कर्नेके लिए परकुलोंमें जाते हुए भिक्षुको दुष्टजन गाली-गलीज करते हैं, उपहास करते हैं, तिरस्कार करते हैं, मारते-पीटले हैं और शरीरको तोड़ते-मरोड़ते हैं तो भी उनके कलुषताका उत्पन्न न होना क्षमा है । (रा.वा./१/६/२/५६५/२१); (भ.आ./वि./४६/१५४/१२); (चा,सा,/४६/१); (पं,वि,/१/२२)

नि.सा./ता वृ./११६ वधे सत्यमूर्त स्य परमङ्गह्मरूपिणो ममापकारहानिरिति परमसमरसी भावस्थितिरुत्तमा क्षमा। =(मिध्यादृष्टियाँके द्वारा विना कारण मेरा) वध होनेसे अमूर्त परमत्रहारूप ऐसे मुके हानि नहीं होती -ऐसा समफकर परमसमरसी भावमें स्थित रहनां वह उत्तम क्षमा है।

#### ३. उत्तम क्षमाकी महिमा

कुरल का /१६/२,१० तस्मै देहि क्षमादानं यस्ते कार्यविघातकः। विस्मृतिः कार्यहानीनां यद्यहो स्यात् तदुत्तमा ।२। महान्तः सन्ति सर्वेऽपि क्षीणकायास्तपस्विनः । क्षमानन्तमनुरूयाताः किन्तु विश्वे हि तापसा'।१०। ≔दूसरे लोग तुम्हें हानि पहुचायें उसके लिए तुम उन्हें क्षमा कर दो, और यदि तुम उसे भुला सको तो यह और भी अच्छा है।२। उपवास करके तपश्चर्या करने वाले निस्सन्देह महाच् हैं, पर उनका स्थान उन लोगोंके पश्चात ही है जो अपनी निन्दा करने वालोंको क्षमा कर देते हैं।

भा पा /मू /१०८ पार्व खबइ असेसं खमायपडिमंडिओ य मुणिपवरो । खेयरअमरणराणं पसंसणीओ धुवं होइ।१०८। =जो मुनिप्रवर क्रोधके अभावरूप क्षमा करि मंडित है सो मुनि समस्त पापकूं क्षय करे है, बहुरि विद्याधर देव मनुष्यकरि प्रशंसा करने योग्य निश्चयकरि होय है।

अन.ध./६/१ यः क्षाम्यति क्षमोऽप्याशु प्रतिकतु कृतागसः । कृतागसं तमिच्छन्ति क्षान्तिपीयूषसंजुषः । । - अपना अपराध करनेवाली-का शीघ ही प्रतिकार करनेमें समर्थ रहते हूर भी जो पुरुष आपने उन अपराधियोंके प्रति उत्तम क्षमा घारण करता है उसको क्षमारूपी अमृतका समीचीनतया सेवन करनेवाले साधुजन पापींको नष्ट कर देनेवाला सममन्ते हैं।

# ४. उत्तम क्षमाके पाछनाथे विशेष माबनाएँ

भ.आ./मू./१४२०-१४२६ जदिदा सवति असंतेण परो तं गरिथ मेत्ति खिमदर्जा । अणुकंपा वा कुल्जा पावइ पार्व वरावीत्ति ।१। = सत्ती वि ण चैव हदो हदो वि ण य मारिदो ति य खमेज्ज । मारिज्जंतो विसहेज्ज चेव धम्मो ण णट्टोत्ति । १४२२। पुट्वं सयभुवभुत्तं काले णाएण तैक्तियं दव्यं । को धारणीओ धणियस्स दिंतओ दुक्लिओ होज्ज ।१४२६। ⇔मैंने इसका अपराध किया नहीं तो भी यह पुरुष मेरे पर क्रोध कर रहा है, गाली दे रहा है, मैं तो निरपराधी हूँ ऐसा विचार कर उसके ऊपर क्षमा करनी चाहिए। इसने मेरे असहोष-का कथन किया तो मेरी इसमें कुछ भी हानि नहीं है, अथवा क्रोध करनेपर दया करनी चाहिए, क्यों कि यह दीन पुरुष असस्य दोषों-का कथन करके व्यर्थ ही पापका अर्जन कर रहा है। यह पाप उसको अनेक दुःखोंको देनेवाला होगा ।१४२०। इसने मेरेको गाली ही दो है, इसने मेरेको पीटा तो नहीं है, अर्थात न मारना यह इसमें महान् गुण है। इसने गाली दी है परन्तु गाली देनेसे मेरा तो कुछ भी नुकसान नहीं हुआ अतः इसके ऊपर क्षमा करना ही मेरे लिए उचित है ऐसा विचार कर क्षमा करनी चाहिए। इसने मेरेको केवल ताडन ही किया है, मेरा बध तो नहीं किया है। बध करनेपर इसने मेरा धर्म तो नष्ट नहीं किया है, यह इसने मेरा उपकार किया ऐसा मानकर क्षमा ही करना योग्य है। १४२२। ऋण चुकानेके समय जिस प्रकार अवश्य साहूकारका धन वापस देना चाहिए उसी प्रकार मैंने पूर्व जन्ममें पापोपार्जन किया था अब यह मेरेको दुःख दे रहा है यह योग्य ही है। यदि मैं इसे शान्त भावसे सहन करूँगा तो पाप

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

भूणसे रहित होकर सुखी होऊँगा। ऐसा विचार कर रोष नहीं करना चाहिए। (रा.वा./१/६/२७/५१६/१); (चा सा./५१/३); (पं.वि./१/८४); (ज्ञा /११/१६); (अन.ध /६/७-८); (रा.वा.हि./१/६/६/६/६-६६६)

\* दश धर्मी की विशेषताएँ -- ( दे॰ धर्म/८ )

समावणी व्रत — वतिषधानसं० /पृ. १०८ आसीज कृ. १ की सबसे क्षमा माँगकर कुछ फल बाँटे तथा उपवास रखे।

क्षमाध्यमण—१. श्वेताम्बराचार्य जिनभद्र क्षमाश्रमणको ही कदा-चित् अकेले क्षमाश्रमण नामसे कहा जाता है। —दे० जिनभद्रगणी; २—यद्यपि श्वेताम्बराचार्य देविधको भो क्षमाश्रमण उपाधि थी, परन्तु अकेले क्षमाश्रमण द्वारा उनका ग्रहण नहीं होता।

सिय-कमोंके अत्यन्त नाशका नाम क्षय है । तपश्चरण व साम्यभावमें निश्चलताके प्रभावसे अनादि कालके बँधे कम क्षण भरमें विनष्ट हो जाते हैं, और साधककी मुक्ति हो जाती है। कंसोंका क्षय हो जानेपर जीवमें जो ज्ञाता द्रष्टा भाव व अतीन्द्रिय आनन्द प्रकट होता है वह क्षायिक भाव कहलाता है।

# १. लक्षण व निर्देश

#### १. क्षयका रुक्षण

स. सि./२/१/१४६/६ क्षय आरप्रिन्तिकी निवृत्ति । यथा तस्मिन्नेबा-म्भसि शुचिभाजनान्तरसंक्रान्ते पङ्कस्यात्यन्ताभावः । — जैसे उसी जलको दूसरे साफ वर्तनमें बदल देनेपर कीचडका अत्यन्त अभाव हो जाता है, वैसे ही कर्मीका आत्मासे सर्वथा दूर हो जाना क्षय है ।

घ.१/१,१,२७/२१६/१ अट्डण्हं कम्माणं मुलुत्तरभेय···पदेसाणं जीवादी जो णिस्सेस-विणासो तं खवणं णाम । स्मृलप्रकृति और उत्तर प्रकृतिके भेदसे···आठ कर्मोका जीवसे अत्यन्त विनाश हो जाता है उसे क्षपण (क्षय) कहते हैं।

पं.का./त.प्र./४६ कर्मणां फलदानसमर्थतः अत्यह्तविश्लेषः क्षयः। = कर्मौका फलदान समर्थरूपसे अत्यन्त विश्लेष सी क्षय है।

गो क./जी. प्र./प/२६/१४ प्रतिपक्षकर्मणां पुनरुत्प सभावेन नाश क्षयः। =प्रतिपक्ष कर्मोंका फिर न उपजें ऐसा अभाव सो क्षय है।

#### २. क्षयदेशका स्रक्षण

गो,क./जी,प्र./४४४/४६६/४ तत्र क्षयदेशो नाम परमुखोदयेन विनश्यतां चरमकाण्डकचरमफालि., स्वमुखोदयेन विनश्यता च समयाधिका-विलः। च जो, प्रकृति अन्य प्रकृति रूप उदय देह विनसें हैं ऐसी परमुखोदयी हैं तिनकें तो अन्त काण्डकको अन्त फालि क्षयदेश है। बहुरि अपने ही रूप उदय देह विनसें है ऐसी स्वमुखोदयी प्रकृति तिनके एक-एक समय अधिक आवजी प्रमाण काल क्षयदेश है।

गो. क,/भाषा,/४४६/५६७/७ जिस स्थानक क्षय भया सो क्षयदेश कहिए है।

# ३. उदयाभावी क्षयका लक्षण

रा, वा, |२/६/३/१०६/३० यदा सर्वघातिस्पर्धकस्योदयो भवति तदेष-दध्यात्मगुणस्याभिव्यक्तिनिस्ति तस्मात्तदुदयस्याभावः क्षय इत्यु-च्यते। — जब सर्वघाति स्पर्धकोंका उदय होता है तब तिनकभी आत्माके गुणकी अभिव्यक्ति नहीं होती, इसलिए उस उदयके अभावको उदयाभावी क्षय कहते हैं।

धः /७/२.१.४६/६२/६ सब्बधादिफद्दयाणि अर्णतगुणहीणाणि होदूण देस-धादिफद्दयत्त्रणेण परिणमिय उदयमागच्छंति, तेसिमणंतगुणहीणत्तं सब्बो णाम ! = सर्वधाती स्पर्धक अनन्तगुणे होन होकर और देशघाती स्पर्धकोंमें परिणत होकर उदयमें आते हैं। उन सर्वधाती स्पर्धकोंका अनन्तगुण होनत्व ही क्षय कहलाता है। (ध. ४/१,७,३६/२२०/११)।

🛨 अ**पक्षयका लक्षण**— दे० अपक्षय ।

#### ४, अष्टकर्मीके क्षयका क्रम

त.सू ,/१०/१ मोहक्षयाज्ञ्चानदर्शनावरणान्तरायक्षयाच्य केवलस् । चमोह-का क्षय होनेसे तथा ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्तराय कर्मका क्षय होनेसे केवलज्ञान प्रकट होता है ।१।

क, पा ३/३,२२/२४३/६ मिच्छत्तं-सम्मामिच्छत्ते खइय'पच्छा सम्मत्तं खबिजजदि त्ति कम्माणक्ष्यभणक्षमः। म्म मिश्यात्व और सम्य-ग्मिथ्यात्वको क्षय करके अवस्तर सम्यक्षका क्षय होता है।

त. सा./६/२१-२२ पूर्वार्जितं क्षपयतो यथो तैः क्षयहेतु भिः । संसारवीणं कात्स्न्येन मोहनीयं प्रहीयते ।२१। ततोऽन्तरायज्ञानघनदर्शनधनान्य-नन्तरम् । प्रहीयन्तेऽस्य युगपत् त्रीणि कर्माण्यशेषतः ।२२। —पूर्वमें कहे हुए कर्म क्षपणके हेतुओं के द्वारा सबसे प्रथम मोहनीय कर्मका क्षय होता है । मोहनीय कर्म हो सब कर्मीका और संसारका असली कारण है । मोह क्षय हुआ कि बादमें एक साथ अन्तराय, ज्ञानावरण, दर्शनावरण ये तीन घाती कर्म समूख नष्ट हो जाते हैं।

# मोहनीयकी प्रकृतियों में पहले अधिक अप्रशस्त प्रकृ-तियों का अप होता है

क. पा./३/३.२२/९४२-/२४३/७ मिच्छत्त-सम्मामिच्छत्ते मु कं पुज्व खिन-जिद । मिच्छत्तं । कुदो, अच्चसुहत्तादो । म्प्रश्न – मिथ्यात्व और सम्यग्मिथ्यात्वमे पहले किसका क्षय होता है । उत्तर-पहले मिथ्या-त्वका क्षय होता है । प्रश्न – पहले मिथ्यात्वका क्षय किस कारणसे होता है ! उत्तर-क्योंकि मिथ्यात्व अत्यन्त अशुभ प्रकृति है ।

# ७. अप्रशस्त प्रकृतियोंका क्षय पहले होना कैसे जाना जाता है

- क. पा २/३,२२/४२८/२ असुहस्स कम्मस्स पुठ्यं चनस्ववणं होदि ति कुदो णव्वदे। सम्मत्तस्स लोहसंजलणस्स य पच्छा खयण्णहाणुवत्तीदो। —प्रश्न—अशुभ कर्मका पहले ही क्षस होता है यह किस प्रमाणसे जाना जाता है! उत्तर—अन्यथा सम्यक्त व लोभ सज्वलनका पद्मार्थ क्षय वन नहीं सकता है, इस प्रमाणसे जाना जाता है कि अशुभ कर्म-का क्षय पहले होता है।
  - \* कर्मों के क्षयकी ओषआ देशप्ररूपणा--हे o सत्त्व।
  - \* स्थिति व अनुभाग काण्डक घात—दे० अपकर्षण/४।

# २. दर्शनमोह क्षपणा विधान

# छहों काळोंमें दर्शनमोहनी क्षपणा सम्मव नहीं है

ध. ६/१,१-८,१२/२४७/२ एवेण वनखाणाभिष्पाएण दुस्सम-अइदुस्सम-सुसमसुसम-सुसमकालेमुष्पणाणं चैव दंसणमोहणीयस्ववणा णियः, अवसेसदोसु वि कालेसुष्पण्णाणमित्थ । कुदो । एइंदियादो आगंत्ण तिहयकालुष्पण्णवद्यणकुमारादीण दंसणमोहन्ववणदंसणादो । एइं चेवेत्थ वनखाणं पधाणं कादठवं । —दुषमा, अतिदुषमा, सुषमसुषमा और सुषमा कालोंमें उत्पन्न हुए जीवोके ही दर्शनमोहनीयकी क्षपणा नहीं होती है अविशिष्ठ दोनों कालोमें उत्पन्न हुए जीवोके दर्शनमोह-नीयकी क्षपणा होती है । इसका कारण यह है कि एकेन्द्रिय पर्यायसे आकर (इस अवसिंपणीके) तीसरे कालमें उत्पन्न हुए वर्द्धमानकुमार अविकोंके दर्शनमोहकी क्षपणा देखी जाती है । यहाँपर यह व्या-ख्यान ही प्रधानलया ग्रहण करना चाहिए। विशेष दे० मोक्ष/४/३।

- \* अनन्तानुबन्धीकी विसंयोजना—दे० विसंयोजना ।
- ★ समुद्रोंमें दर्शनमोहअपण कैसे सम्मव है—दे० मनुष्य/३।

## २. दर्शनमोह क्षपणाका स्वामित्व

४-७ गुणस्थान पर्यन्त कोई भी बेदकसम्यग्दृष्टि जीव, त्रिकरणपूर्वक अनन्तानुबन्धीकी विसंयोजना करके दर्शनमोहनीयकी क्ष्पणा प्रारम्भ करता है। (दे० सम्यग्दर्शन/IV/६)

★ त्रिकरण विधान—दे॰ करण/३।

# ३. दर्शन मोहकी क्षपणाके छिए पुनः त्रिकरण करता है

गो.क./जी.प्र /४१०/७४४/ह तहनन्तरमन्तर्मृहूर्तं विश्रम्यानन्तानुबन्धि-चतुष्कं विसंयोज्यान्तर्मृहूर्तानन्तरं करणेत्रयं कृत्वा । स्बहुरि ताके अनन्तरि अन्तर्मृहूर्तं विश्राम लेहकरि अनन्तानुबन्धीका विसंयोजन कीएं पीछै अन्तर्मृहूर्तं भया तब बहुरि तीन करण करें । ( ल.सा/ मू./११३ )

# ४. दर्श नमोहकी अकृतियोंका क्षपणाक्रम

गो.क./जी.प्र./५६०/७४४/१ अनिवृत्तिकरणकाले संख्यातबहुभागे गते योषैकभागे मिथ्यात्वं ततः सम्यग्मिथ्यात्वं ततः सम्यवत्वप्रकृति च क्रमेण क्षपयितः, दर्शनमोहक्षपणाप्रारम्भप्रथमसमयस्थापितसम्यक्त्व-प्रकृतिप्रथमस्थित्यामान्तर्भृहृत्विशेषे चरमसमयप्रस्थापकः । अनन्तर-समयादाप्रथमस्थितिचरमनिषैकं निष्ठापकः । = अनिवृत्तिकरण काल-का संख्यात भागनिमें एक भाग बिना बहुभाग गये एक भाग अवशेष रहें पहिलें मिथ्यात्वकों पोछें सम्यग्मिथ्यात्वकों पीछें सम्यक्त्व प्रकृतिकीं अनुक्रमतें क्षयं करे है । तहाँ दर्शन मोहको क्षपणाका प्रारम्भ-का प्रथम समयविषे स्थायी को सम्यक्त्व मोहनीकी प्रथम स्थिति ता-का काल विषे अन्तर्भृहृतं अवशेष रहें तहाँका अन्तसमय पर्यन्त तौ प्रस्थापक कहिए । बहुरि तिसके अनंतरि समयतें प्रथम स्थितिका अन्तिभिकपर्यन्त निष्ठापक कहिए । (गो.जी./जी.प्र./३३६/-३३६/ ४८६ ); (ल.सा./जी.प्र./१२२-१३०)

# ५. कृतकृश्यवेदक सम्यग्दष्टि होनेका क्रम

ल,सा./जी.प्र./१३१/१७२/३ यस्मित् समये सम्यक्ष्वप्रकृतेरष्टवर्षमात्र-स्थितिमवशेषयत् चरमकाण्डकचरमफालिद्वयं पातयति तस्मिन्नेव समये सम्यक्ष्वप्रकृत्यनुभागसत्त्वम्तीतानन्तरसमयनिषेकानुभाग-सत्त्वादनन्तगुणहीनमवशिष्यते ।

ल.सा./जी प्र/१४४/२००/१० प्रागुक्तिविधानेन अनिवृत्तिकरणचरमसमये सम्यक्त्वप्रकृतिचरमकाण्डकचरमफालिद्रव्ये अधोनिक्षण्ते सित तद-नग्तरोपरितनसमयात् ... कृतकृत्यवेदकसम्यग्दष्टिरिति जीवः संज्ञायते । ५१. जिस समय विधे सम्यक्त्वमोहनीकी अष्टवर्ष स्थिति शेष राखी अर मिश्रमोहनी सम्यक्त्वमोहनीका अन्तकाण्डककी दोय फालिका पत्त भया तिसही समयविधे सम्यक्त्व मोहनीका अनुभाग पूर्वसमयके अनुभागते अनन्तगुणा घटता अनुभाग अवशेष रहे हैं। २. अनिवृत्तिकरणके अन्त समयविधे सम्यक्त्वमोहनीका अन्तकाण्डककी अन्त-फालीका द्रव्यकी नीचले निषेक्तिविधे निक्षेषण किये पीछे अनन्तर समयते समयते लगाय ... कृतकृत्य वेदक सम्यग्दष्टी हो है।

# ६. तत्परचात् स्थितिके निषेकीका क्षयकम

ख.सा./जी.प्र /१६०/२०६/२० एवमनुभागस्यानुसमयमनन्तगुणितापवर्तनेन कर्मप्रदेशानां प्रतिसमयमसंख्यातगुणितोदीरणया च कृतकृत्यवेदक-सम्यग्दष्टिः सम्यक्त्वप्रकृतिस्थितिमन्तर्मृहूर्तायायुच्छिष्टावर्ति सुक्त्वा सर्वा प्रकृतिस्थित्यनुभागप्रदेशिवनाशपूर्वकं उदयमुखेन गालियत्व। तदनन्तरसमये उदीरणारहितं केवजमनुभागसमयापवर्तनेनंवः प्रति- समयमनन्तगुणितकमेण प्रवर्तमानेन प्रकृतिस्थित्यनुभागप्रदेशिवनाशपूर्वकं प्रितिसमयमेकैकिनियेकं गालियत्वा तदनन्तरसमये क्षाधिकसम्यग्दृष्टिर्जीयते जोवः। — अनुभाग तो अनुसमय अपवर्तनकरि अर कर्म
परमाणूनिकी उदीरणा करि यहु कृतकृत्य वेदक सम्यग्दृष्टी रही थी
जो सम्यक्त्व मोहनीकी अन्तमुहूर्त स्थिति वामै उच्छिष्टावली किना
सर्व स्थिति है सो प्रकृति, स्थिति, अनुभाग, प्रदेशिनका सर्वथा नाश
लीएं जो एक-एक निवेकका एक-एक समयविषें उदय रूप होइ
निर्जरना ताकरि नष्ट हो है, बहुरि ताका अनन्तर समयविषें
उच्छिष्टावलो मात्र स्थिति अवशेष रहे उदीरणाका भी अभाव भया,
केवल अनुमागका अपवर्तन है...उदय रूप प्रथम समयतें लगाय
समय-समय अनन्तगुणा क्रमकरि वर्ते है ताकरि प्रकृति स्थिति अनुभाग प्रदेशिनका सर्वथा नाश पूर्वक समय-समय प्रति उच्छिष्टावलीके
एक-एक निषेकी गालि निजरा रूप करि ताका अनन्तर समय विषे
जीव क्षाधिक सम्यग्दृष्टि हो है: (अधिक विस्तारसे ध. १/१,६-८,१२/
२४८-२६६)

## दर्शनमोहकी क्षपणामें दी मत

य. ६/१,१-०,१२/२६८/३ ताथे सम्मत्तिक खडुनस्साणि मोत्तृण सव्य-मागाइदं। संखेजजाणि वाससहस्साणि मोत्तृण आगाइदिमिदि भणंता वि अत्थि। = (अनन्तानुबन्धीकी विसंयोजना तथा दर्शन मोहके स्थिति काण्डक घातके पश्चात् अनिवृत्तिकरणमें उस जीवने) सम्य-क्रवके स्थिति सत्त्वमें आठ वर्षोंको छोडकर शेष सर्व स्थिति सत्त्वको (वातार्थ) किया। सम्यक्रवके स्थिति सत्त्वमें संख्यात हजार वर्षोंको छोड़कर शेष समस्त स्थिति सत्त्वको ग्रहण किया इस प्रकारसे कहने-वाले भी कितने ही आचार्य हैं।

# \* दर्शनमोह क्षपणामें मृत्यु सम्बन्धी दो मत---दे० मरण/३।

\* नचक समय प्रबद्धका एक आवळी पर्यन्त क्षपण संमव नहीं ---दे० उपशम/४/३।

# ३. चारित्रमोह क्षपणा विधान

#### ९, क्षपणाका स्वामित्व

क्ष.सा./भाषा./३१२/४८०/१३ तीन करण विधान तें शायिक सम्यग्हिष्ट होइ...चारित्रमोहकी क्षपणाको योग्य जे विशुद्ध परिणाम तिनि करि सहित होइ ते प्रमत्ततें अप्रमत्त विषें. अप्रमत्ततें प्रमत्तविषें हजारों-वार गमनागमनकरि...क्षपकश्रेणीको सन्मुख...सातिशय प्रमत्तगुण-स्थान विषे अधःकरण रूप प्रस्थान करें है।

## २. क्षपणा विधिके १३ अधिकार

हा. सा./मू./३६२ तिकरणमुभयो सरणं कमकरणं खणदेसमंत्तरयं। संकम अपुन्नफड्हयािकटीकरणाणुभवणसम्णाये। = अधःकरणः अपूर्वकरण, अनिवृत्तिकरण, बंधापसरण, सत्त्वापसरण, क्रमकरण अष्ट कषाय सोलह प्रकृतिनिकी क्षपणा, देशघातिकरणं, अंत्रकरण, संक्रमण, अपूर्व स्पर्धककरण, अन्तर कृष्टिकरण, सूक्ष्म-कृष्टि-अनुभवन, ऐसे ये चारित्र मोहकी क्षपणाविषं अधिकार जानने ।

#### ३. क्षपणा विधि

स.सा./भाषा/१/३१२-६००—१• यहाँ प्रथम ही अधःप्रवृत्तिकरण रूप परिणामोंको करता हुआ सातिशय अप्रमत्त संज्ञाको प्राप्त होता है। इस

७वें गुणस्थानके कालमें चार आवश्यक हैं -- १ प्रति समय अनन्तगुणी विशुद्धिः, २ प्रशस्त प्रकृतियोंका अनन्तगुण क्रमसे चतुस्थानीय अनु-भाग बन्धः ३ अप्रशस्त प्रकृतियोका अनन्तर्वे भागहीन क्रमसे केवल द्विस्थानीय अनुभाग बन्ध, और ४ परुय/असं.हीन क्रमसे संख्यात सहस्र बन्धापसरण ।३६२-३६६। तिस गुणस्थानके अन्तर्मे स्थिति बन्ध व सत्त्व दोनों ही घटकर केवल अन्तःकोटाकोटी सागर प्रमाण रहती है।४१४। २. तदनन्तर अपूर्वकरण गुणस्थानमें प्रवेश करके तहाँके योग्य चार आवश्यक करता है-१. असंख्यात गुणक्रमसे गुण श्रेणी निर्जरा; २. असंख्यात गुणा ऋमसे ही गुण संक्रमण; ३. सर्व ही प्रकृतियोंका स्थितिकाण्डक घात और: ४० केवल अप्रशस्त प्रकृतियो-का घात । यहाँ स्थिति काण्डकायाम पन्य/सं. मात्र है, और अनुभाग काण्डक घातमें केवल अनन्त बहुभाग क्रम रहता है। इसके अतिरिक्त पक्य/सं. हीनक्रमसे संख्यात सहस्र स्थिति बन्धापसरण करता है ।३६७-४१०। इस गुणस्थानके अन्तमें स्थितिबन्ध तो घटकर पृथक्त्व सहस्र सागर प्रमाण और स्थिति सत्त्र घटकर पृथक्त्व सक्ष सागर प्रमाण रहते हैं ।४१४। ३. तदनन्तर अनिवृतिकरण गुणस्थानमे प्रवेश करके तहाँके योग्य चार आवश्यक करता है-१. असंख्यात गुणसे गुणश्रेणी निर्जरा; २. असंख्यात गुणाक्रमसे ही गुण संक्रमण; ३. पन्य/असं. आयामवाला स्थिति काण्डक घात; ४० अनन्त बहुभाग क्रमसे अप्रशस्त प्रकृतियोंका अनुभाग काण्डकघात । यह पन्य/असं. व अनन्त बहुभाग अपूर्वकरण वालोकी अपेक्षा अधिक है।४११। इसके प्रथम समयमें नाना जोवोंके स्थिति खण्ड असमान होते हैं परन्तु द्वितीयादि समयोंमें सर्वके स्थिति सत्त्व व स्थिति खण्ड समान होते हैं।४१२-४१३। यहाँ स्थिति बन्धा १सरणमें पहले परय/सं.हीनक्रम होता है, तत्परचात् परुय/सं- बहुभाग हीनऋम और तत्परचात परय/असं. बहुभाग होनक्रम तक हो जाता है। इस प्रकार विशेष हीनक्रमसे घटते-घटते इस गुणस्थानके अन्तर्में स्थितिबन्ध केवल पन्य/असं. वर्ष मात्र रह जाता है। ४१४-४२१। स्थिति सत्त्व भी उपरोक्त क्रमसे ही परन्तु स्थिति काण्डक घात द्वारा घटता घटत: उतना ही रह जाता है ।४१६-४२१। तीन करणोमें ही नहीं बल्कि आगे भी स्थिति-४-१- बन्ध व सत्त्वका अपसरण बराबर हुआ ही कर है। ३६५-४१८। **६**- अनिवृत्तिकरण युणस्थानमें हो क<u>्रम</u>करण द्वारा मोहनीय, तीसिय, नीसिय, वेदनीय, नाम व गोत्र, इन सभी प्रकृतियोंके स्थितिबन्ध व स्थितिसत्त्वके परस्थानीय अल्प-बहुत्वमें विशेष क्रमसे परिवर्तन होता है, अन्तमें नाम व गोत्रकी अपेक्षा देदनीयका स्थितिबन्ध व सस्व डयोडा रह जाता है।४२२-४२७। ७. क्षपणा अधिकारमें मध्य आठ कषायों (प्रत्य., अप्रत्या. ) की स्थितिका संज्वलन चतुष्ककी स्थिति में संक्रमण करनेका विधान है। यही उन आठोंका परमुख-रूपेण नष्ट करना है। ४२१। तत्पश्चात् ३ निद्रा और १३ नामकर्मकी, इस प्रकार १६ प्रकृतियोंको स्वजाति अन्य प्रकृतियों में संक्रमण करके नष्ट करता है।४३०। ८. तदनन्तर मति आदि चार ज्ञानावरण, चक्षु आदि तीन दर्शनावरण और 🗶 अन्तराय इन १२ प्रकृतियोको सर्व-घातीकी बजाय देशघाती अनुभाग युक्त बन्ध व उदय होने योग्य हैं। ४३१-४३२।१। अनिवृत्तिकरणका संख्यात भाग वोष रहनेपर ।४८४। चार संज्वलन और नव नोकषाय इन १३ प्रकृतियोंका अन्तरकरण करता है। ४३३-४३१। १०. संक्रमण अधिकारमें प्रथम ही सप्तकरण करता है। अर्थाद्—'१-२. मोहनीयके अनुभाग बन्ध व उदय दोनोको दारुसे नता स्थानीय करता है। ३- मोहनीयके स्थिति बन्धको पन्य/ असं से घटाकर केवल संख्यात वर्ष मात्र करता है; ४ मोहनीयके पूर्ववर्तीय यथा तथा संक्रमणको छोडकर केवल आनुपूर्वीय रूप करता हैं: ४. लोभका जो अन्य प्रकृतियोंमें संक्रमण होता था वह अब नहीं होता; ६. नपुंसक बैदका अधः प्रवृत्ति संक्रमण द्वारा नाज्ञ करता है; ७ संक्रमगसे पहले — आवलोमात्र आवाधा व्यतीत भये उदीरणा

होती थी वह अब छह आवली व्यतीत होनेपर होती है।४२६-४३७। सप्तकरणके साथ ही संज्वलन क्रोध, मान, माया व नव नोकवायों, इन १२ प्रकृतियोंका आनुपूर्वी क्रमसे गुण संक्रमण व सर्व संक्रमण द्वारा एक लोभमें परिणमाकर नाका करता है। उसका अभ आगे कृष्टिकरण अभिकारके अनुसार जानना ।४३८-४४०। यहाँ स्थिति-बन्धापसरणका प्रमाण नवीनस्थिति बन्धसे संख्यातगुणा घाट होता है । ४४१-४६१। ११- अनिवृत्तिकरणके इस कालमें संज्वलन चतुष्कका अनुभाग प्रथम काण्डकका घात भये पीछे क्रोधसे सगाय लोभ पर्यन्त अनन्त गुणा घटता और लोभसे लगाय क्रोध पर्यन्त अनन्त-गुणा नधता हो है। इसे ही अश्वनर्ण करण कहते हैं। तहाँसे आगे अब उन चारों में अपूर्व स्पर्धकों की रचना करता है जिससे उनका अनुभाग अनन्त गुणा क्षीण हो जाता है । विशेष—दे० स्पर्धक व अश्वकर्णं ।४६६-४६६। १२० तनमन्तर उसी अनिवृत्तिकरण गुणस्थानके कालमें रहता हुआ इन अपूर्व स्पर्धकोंका संग्रहकृष्टि व अन्तरकृष्टि करण द्वारा कृष्टियों में विभाग करता है। साथ ही स्थिति व अनुभागका बराबर काण्डक घात द्वारा क्षीण करता है। अश्वकर्ण कालमें संस्वलन चतुष्कको स्थिति अठवर्ष प्रमाणधी, वह अब अन्तमुहूर्त अधिक चार वर्ष प्रमाण रह गयी। अवशेष कर्मोंकी स्थिति संख्यात महसवर्ष प्रमाण है। संज्वलनका स्थितिसत्त्व पहले संख्यात सहस्रवर्ष था, वह अब घटकर अन्तर्मृहूर्त अधिक आठ वर्ष मात्र रहा और अधातियाका संख्यात सहस्रवर्ष मात्र रहा। कृष्टि-करणमें ही सर्व संज्वलन चतुष्कके सर्व निषेक कृष्टिरूप परिणामे १४६०-४१४। विशेष-दे० कृष्टि । १३. कृष्टिकरण पूर्ण कर चुकनेपैर वहाँ अनिवृत्तिकरण गुणस्थानके चरम भागमें रहता हुआ इन मादर कृष्टियोंको क्रोध, मान; माया व स्रोभके क्रमसे वेदना करता है। तिस कालमें अपूर्वकृष्टि आदि उत्पन्न करता है। क्रोधादि कृष्टियोंके द्रव्यको लोभकीकृष्टि रूप परिणमाता है। फिर लोभको संग्रहकृष्टिके द्रव्यको भी सुक्ष्म कृष्टि रूप करता है। यहाँ केवल संख्वलन लीभका ही अन्तर्महूर्त मात्र स्थितिनन्ध शेष रह जाता है। अन्तमें लोभका स्थिति सत्त्व भी अन्तर्मृहूर्त मात्र रह जाता है, और उसके बन्धकी व्युच्छिति हो जाती है। शेष वातियाका स्थितिबन्ध एक दिनसे कुछ कम और स्थिति सत्त्व संख्यात सहस्र वर्ष प्रमाण रहा । ५१४-६७१। विशेष-दे०कृष्टि। १४. अन सूक्ष्म कृष्टिको नेदता हुआ सूक्ष्म साम्पराय गुणस्थानमें प्रवेश करता है। यहाँ सर्व ही कमौका जधन्य स्थिति बन्ध होता है। तीन वातियाका स्थिति सत्त्व अन्तर्महूर्त मात्र रहता है। लोभका स्थिति सत्त्व क्षयके सम्मुख है। अवातियाका स्थिति सत्त्व असंख्यात् वर्ष मात्र है। याके अनन्तर लोभका भी क्षय करके क्षीणकषाय गुणस्थानमें प्रवेश करै है ।४ू=२-६००। विशेष—दे० कृष्टि ।

# ४. चारित्रमोह क्षपणा विधानमें प्रकृतियोंके क्षय सम्बन्धी दो मत

घ/१/१,१,२७/२१७/३ अपुन्वकरण-विहाणेण गमिय अणियिह् अद्वार संजेज्जिद्द-भागे सेसे स्तीलस पयडी ओ स्ववेदि । तदो अंतो मुहुत्तं गंतूण पच्चक्ताणाय चक्ताणाय रणको घ-माण-भाया-लो भे अक्रमेण स्ववेदि । एसो संतकम्म-पाहुड्-उवएसो । कसाय-पाहुड्-उवएसो । पुण अट्ठ कसाएस खीणेस पच्छा अंतो मुहुत्तं गंतूण सोलस कम्माणि स्वविज्जंति ति । एदे दो वि उवएसा सच्चिमिद केवि भण्णंति, तण्ण घडदे, विरुद्धात्तादो सृत्तादो । दो वि पमाणाई ति वयणमिन ण घडदे पमाणेण पमाणा विरोहिणा हो दव्वं इदि णायादो । -अनिवृत्तिकरणके कालमें संख्यात भाग शेष रहनेपर सोलह प्रकृतियों का स्य करता है । फिर अन्तर्म हुर्त व्यतीत कर प्रत्यास्थानावरण और अप्रत्याख्यानावरण सम्बन्धी क्रोध,

मान, माया और लोभ इन आठ प्रकृतियोंका एक साथ क्षय करता है यह सरकर्म प्राभृतका उपदेश है। किन्तु कषाय प्राभृतका उपदेश तो इस प्रकार है कि पहले आठ कषायोंके क्षय हो जानेपर पोछेसे एक अन्तर्मृहूर्तमें पूर्वोक्त सोखह कर्म प्रकृतियाँ क्षयको प्राप्त होती है। ये दोनों ही उपदेश सत्य हैं, ऐसा कितने ही आचार्योंका कहना है। किन्तु उनका ऐसा कहना घटित नहीं होता, क्योंकि, उनका ऐसा कहना सुत्रसे विरुद्ध पड़ता है। तथा दोनों कथन प्रमाण हैं, यह वचन भी घटित नहीं होता है, क्योंकि 'एक प्रमाणको दूसरे प्रमाणका विरोधी नहीं होना चाहिए' ऐसा न्याय है। (गो. क./मू./ ३८६, ३६६)

\* चारित्रमोह क्षपणार्मे सृत्युकी संमावना - दे० मरण/३।

## ४. क्षायिक भाव निर्देश

#### 🤋 भायिक मावका लक्षण

स. सि./२/१/१४६/६ एवं क्षाधिक ! = जिस भावका प्रयोजन अर्थात् कारण क्षय है वह क्षाधिक भाव है ।

ध./१/१,१,८/१६१/१ कर्मणाम् "क्ष्रवास्थायिक" गुणसहचरितत्वादात्मा-पि गुणसंज्ञा प्रतिलभते । = जो कर्मोंके क्षयसे उत्पन्न होता है उसे क्षायिक भाव कहते हैं। ...गुणके साहचर्यसे आत्मा भी गुणसंज्ञाको प्राप्त होता है। (ध. १/१,७,१/१८६/१); (गो. क./यू-/८१४)।

ध. १/१.७,१०/२०६/२ कम्माणं खए जादो खड्खो, खयट्ठं जाओ वा खड्खो भावो इदि दुविहा सहउप्पत्ती घेत्तत्वा । सकर्मोंके क्षय होनेपर उत्पन्न होनेवाला भाव क्षायिक है, तथा कर्मोंके क्षयके लिए उत्पन्न हुआ भाव क्षायिक है, ऐसी दो प्रकारकी शब्द ब्युत्पत्ति ग्रहण करना चाहिए।

पं का-/त-प्र-/१६ क्षमेण युक्तः क्षायिकः । स्थयसे युक्त वह क्षायिक है। गो- जी-/जी-प्र-/प्रशिष्ठ तस्मिन् (क्षमे) भवः क्षायिकः। स्ताकौ (क्षय) होते जो होइ सो क्षायिक भाव है।

पं.धः । उः /१६८ यथास्वं प्रत्यनीकानां कर्मणां सर्वतः क्षयात् । जातो यः क्षायिको भावः शुद्धः स्वाभाविकोऽस्य सः ।१६८ । = प्रतिपक्षी कर्मोके यथा-योग्य सर्वथा क्षयके होनेसे आत्मामें जो भाव उत्तपन्न होता है वह शुद्ध स्वाभाविक क्षायिक भाव कहलाता है ।१६८।

सः साः/ताः वृः/३२०/४०८/२१ आगमभाषयी प्रशासकक्षायोपश्मिक-शायिकं भावत्रयं भण्यते । अध्यातमभाषया पुनः शुद्धात्माभिमुल-परिणामः शुद्धोपयोग इत्यादि पर्यायसंज्ञां सभते । —आगममें औप-शिमकः, शायोपशिमक व शायिक तीन भाव कहे जाते हैं। और अध्यात्म भाषामें शुद्धआत्माके अभिमुल जो परिणाम है, उसको शुद्धोपयोग आदि नामोंसे कहा जाता है।

# २. क्षायिक मावके भेद

त. सू./२/३-४ सम्यक्तवारित्रे ।३। ज्ञानदर्शनदानसाभभोगोपभोग-वीर्याण च ।४। = शायिक भावके नौ भेद हैं — शायिक ज्ञान, शायिक दर्शन, शायिक दान, शायिक साभ, शायिक भोग, शायिक उपभोग, शायिक वीर्य, शायिक सम्यक्त और शायिक चारित्र। (ध. १/१,७.१/१६०/११); (न-च./३७२); (त-सा./२/६); (नि-सा./ता.वृ./४१); (गो.जी./मू.३००); (गो.क./मू./-१६)!

ष. खं/१४/५,६/१८/ जो सो खंड्खो अविवागपचड्यो जीवभाव-बंधो णाम तस्स इमो णिद्दे सो--से खीणकोहे खीणमाणे खीणमाये खोणलोहे खोणरागे खोणदोसे, खोणमोहे खोणकसायचीयरायध्रदुमस्थे खंड्यसम्मत्तं खाइय चारित्तं खंड्या दाणलद्धी खंड्या लाहनदी खंड्या भोगलद्धी खंड्या परिभोगलद्धी खंड्या वीरियलद्धी केवल-णाणं केवलदंसणं सिद्धे बुद्धे परिणिक्युदे सव्वष्ठुक्खाणमंशयडेत्ति जे चामण्णे एवमादिया खड्या भावा सो सब्बो खड्यो खविवागपचड्यो जीवभावबंधो णाम ।१८। —जो सायिक खविपाक प्रत्ययिक जीवभावबन्ध है उसका निर्देश इस प्रकार हैं—सीणकोध, क्षीणमान, सीणमाया, क्षीणलोभ, क्षीणराग, क्षीणदोष, क्षीणमोह, क्षीणकषाय-बीतराग छत्रस्थ, क्षायिक सम्यवत्व, क्षायिक चारित्र, क्षायिक दानलव्धि, क्षायिक लाभलब्धि, क्षायिक भोगलब्धि, क्षायिक परिभोगलब्धि, क्षायिक बीर्य लब्धि, केनललान, केनलदर्शन, सिद्ध-बुद्ध, परिनिर्द्ध त्त. सर्वदु ल अन्तकृत्, इसी प्रकार और भी जो दूसरे क्षायिक
भाव होते हैं वह सब क्षायिक खविपाक-प्रत्ययिक जीवभावबन्ध
है।१८।

## नीच गतियों आदिमें क्षायिक आवका अमाव है

घ.१/१,७,२८/२११/१ भवणवासिय-वाणवें तर-जोदिसिय-विदियादिछपुढ-विणेरहय-सन्विगिलिदिय-लिद्धियपज्जित्तिःथी वेदेसु सम्मादिष्टीण-मुववादाभावा, मणुसगइबदिरित्तण्णगईसु दंसणमोहणीयस्स स्ववणा-भावा च । — भवनवासी, वाणव्यन्तर, ज्योतिष्क देव, द्वितीयादि छह पृथिवियोंके नारकी, सर्व विकलेन्द्रिय, सर्व लब्ध्यपर्याप्तक, और स्त्रीवेदियोंमें सम्यव्हिष्ट जीवोंकी ज्यात्ति नहीं होती है, तथा मनुष्यगतिके अतिरिक्त खन्य गतियोंमें दर्शन मोहनीय कर्मकी क्षपणाका अभाव है।

## ४. क्षायिक मावर्में भी कथंचित् कर्म अनितस्य

पं. का./मू./६८ कम्मेण विणा उदयं जीवस्स ण विज्ञदे उवसमं वा । खह्यं खञ्जोवसमियं तम्हा भाव तु कम्मकदं।

पं.का./ता.वृ./६६/१०६/१० क्षायिकभावस्तु केवलहानादिस्त्पो यद्यपि वस्तुवृत्त्या शुद्धबुद्धै कजीवस्वभावः तथापि कर्मक्षयेणोत्पत्रत्वादुपचारेण कर्मजनित एव। = १. कर्म बिना जीवको उदय, उपशम, क्षायिक अथवा क्षायोपशमिक भाव नहीं होता, इसिलए भाव (चतुर्विध जीवभाव) कर्मकृत् हैं ।१८। (पं.का./त.प्र./६८) २. क्षायिकभाव तो केवलज्ञानादिस्तप है। यद्यपि वस्तु वृत्तिसे शुद्ध-बुद्ध एक जीवका स्वभाव है, तथापि कर्मके क्ष्यसे उत्पन्न होनेके कारण उपचारसे कर्म-जिनत कहा जाता है।

## ५. अन्य सम्बन्धित विषय

 अनिवृत्तिकरण आदि गुणस्थानों व संयम मार्गणार्मे क्षायिक भाव सम्बन्धी शंका समाधान।
 —दे० वह वह नाम

२. क्षायिकभात्रमें आगम व अध्यात्मपद्धतिका प्रयोग

---दे० पद्धति

इ. क्षायिक मान जीवका निज तत्त्व है —दे० भाव/२

४. अन्तराय कर्मके क्षयसे उत्पन्न भावों सम्बन्धी शंका-समाधान

—दे० वह वह नाम क्रियाएँ भी क्षायिकी

फोहोदयके अभावमें भगवान्की औदियकी क्रियाएँ भी क्षायिकी
 च्ये ज्यार

६. क्षायिक सम्यग्दर्शन

—दे० सम्यग्दर्शन/IV/५

स्योपशम कर्नों एकदेश क्षय तथा एकदेश उपशम होनेको क्षयोपशम करित हैं। यद्यपि यहाँ कुछ कर्मीका उदय भी विद्यमान रहता है परन्तु उसकी शक्ति अस्यन्त क्षीण हो जानेके कारण व जीवके गुजको घातनेमें समर्थ नहीं होता। पूर्ण शक्तिके साथ उदयमें न आकर, शक्ति क्षीण होकर उदयमें आना ही यहाँ क्षय या उदयामावी क्षय कहलाता है, और सत्तावाले सर्वषाती कर्मोंका अकरमात उदयमें न आना ही उनका सदवस्थारूप उपशम है। यद्यपि क्षीण शक्ति, या देश- घाती कमोंका उदय प्राप्त होनेकी अपेक्षा यहाँ औदयिक भाव भी कहा जा सकता है, परन्तु गुणके प्रगट होनेवाले अंशकी अपेक्षा क्षायोपशिक भाव ही कहते हैं, औदियक नहीं, क्योंकि कमोंका उदय गुणका घातक है साधक नहीं।

## १. भेद व लक्षण निर्देश

#### १. क्षयोपशमका लक्षण

#### १. उदयाभाव क्षय आदि

स.सि./२/१/१४%)३ सर्वधातिस्पर्धकानासुद्यक्षयात्तेषामेव सदुपरामाहे श-धातिस्पर्धकानासुदये क्षायोपरामिको भावो भवति । =वर्तमान कालमें सर्वधाती स्पर्धकोंका उदयाभावी क्षय होनेसे और आगामी कालकी अपेक्षा उन्होंका सदवस्थारूप उपराम होनेसे देशघाती स्पर्धकोंका उदय रहते हुए क्षायोपशमिक भाव होता है। (स.सि./१/२२/१९%), (रा.वा./१/२२/१/5१); (रा.वा./२/४/३/१०%)१); (इ.सं./टी./३०/१६/२)।

पै.का./त.प्र./१६ कर्मणां फलदानसमर्थत्यों ••• उह्नभूत्यनुदभूती क्षयोप-शमः । =फलदानसमर्थ रूपसे कर्मीका••• उह्नभव तथा अनुद्रभव सो क्षयोपशम है।

#### २. क्षय उपशम आदि

- रा.वा./२/१/३/१००/१६ यथा प्रशालनिक्षेषात श्लीणाश्लीणमदशक्तिकस्य कोद्रवस्य द्विषा वृक्तिः, तथा यथोक्तश्यहेतुस्तिधाने सति कर्मण एक-देशस्य श्र्यादेकदेशस्य च वीर्योपशमादात्मनो भाव उभयात्मको मिश्र इति व्यपदिश्यते । = जैसे कोदोंको घोनेसे कुछ कॉदोकी मद-शक्ति श्लीण हो जाती है और कुछकी अश्लीण, उसी तरह परिणामोंकी निमलतासे कर्मोंके एकदेशका श्र्य और एकदेशका उपशम होना मिश्रभाव है। इस श्र्योपशमके लिए जो भाव होते हैं उन्हें क्षायोप-शमिक कहते हैं। (स.सि./२/१/१४६/७)।
- घ. ७/२,१,४६/६२/७ सञ्चघादिफद्दयाणि अणंतगुणहीणाणि होदूण देस-घादिफद्दयत्त लेण परिणमिय उदयमागच्छं ति, तेसिमणंतगुणहीणत्तं खओ णाम । देसघादिफद्दयसरू नेणवट्टाणमुवसमो । तेहि खओवसमेहिं संजुत्तोदओ खओवसमो णाम । —सर्वघाति स्पर्धक अनन्तगुणे हीन होकर और देशवाती स्पर्धकर्ति परिणत होकर उदयमें आते हैं । उन सर्वघाती स्पर्धकोंका अनन्तगुण होनत्व ही क्षय कहलाता है, और उनका देशवाती स्पर्धकोंके रूपसे अवस्थान होना उपशम है । उन्हीं क्षय और उपशमसे संयुक्त उदय क्षयोपशम कहलाता है । (ध. १४/ ६,६,१४/१०/२) ।

#### ३. आवृत भावमें शेष अंश प्रगट

ध. १/१,७,१/१८१/२ कम्मोदए संते वि जं जीवगुणक्लंडमुवलंभिंद सो लओवसमिओ भावो णाम । =कर्मोंके उदय होते हुए भी जो जीव-गुणका खंड (अंग) उपलब्ध रहता है वह क्षायोपदाम भाव है। (ध. ७/२,१,४५/८७/१); (गो.जी,/जी,प्र./८/२६/१४); (द्र.सं./टी./३४/ ६६/६)।

#### ४. देशपातीके उदयसे उपजा परिणाम

ध. ६/१,७,६/२००/३ सम्मत्तस्स देसधादिफद्दयाणमुद्दरण सह वृहमाणो सम्मत्तपरिणामो स्वओवसमिको । —सम्यवत्वप्रकृतिके देशधाती स्पर्धकोंके उदयके साथ रहनेवाला सम्यवस्य परिणाम क्षायोपश्चामिक कहलाता है। (द्र.सं./दी./३४/६६/६)।

#### ५. गुणका एकदेश क्षय

ध. ७/२,१,४५/८७/३ णाणस्स विणासो खळो णाम, तस्स उवसमो एकदेस-क्खओ, तस्स खओवसमसण्णा । ≔ज्ञानके विनाशका नाम क्षय है, उस क्षयका उपशम ( अर्थात् प्रसन्नता ) हुआ एकदेशक्षय । इस प्रकार ज्ञानके एकदेशीय क्षयकी क्षयोपशम संज्ञा मानी जा सकती है ।

## २. पाँचों लक्षणोंके उदाहरण

#### १. उदयाभावी क्षय आदिकी अपेक्षा

- दे॰ मिश्र/२/६/१ मिश्यात्वका उदयाभावी क्षय तथा उसीका सदबस्थारूप उपशम तथा सम्यक्तके सर्वधाती स्पर्धकाँका उदय, इनसे होनेके कारण मिश्र गुणस्थान क्षायोपशामिक है।
- दे. मिश्र/२/६/२ सम्यग्मिश्यात्व प्रकृतिके देशघाती स्पर्धकोंके उदयह्रप क्षयसे उसीके सदबस्थारूप उपशमसे तथा उसके सर्वघाती स्पर्धकोंके उदयसे होनेके कारण मिश्र गुणस्थान क्षायोपशमिक है।

दे. संयत/२/३/१ प्रत्यारम्यानावरणीयके सर्व घाती स्पर्धकाँके उदयाभावी क्षयसे, उसीके सदवस्थारूप उपशमसे और संज्वलनरूप देशघातीके उदयसे होनेके कारण प्रमत्त व अप्रमत्त गुणस्थान क्षायोपशमिक हैं।

- दे. संयतासंयत/७.१. अनन्तानुषम्धी व अप्रत्याख्यानावरणके उदयाभावी क्षयसे, उन्हींके सदबस्थारूप उपशामसे तथा प्रत्याख्यानावरणीय, संज्व- जन और नोकषायरूप देशघाती कर्मोंके उदयसे होनेके कारण संयतासंयत गुणस्थान क्षायोपशमिक है। २. अथवा अप्रत्याख्यानावरणके सर्वघाती स्पर्धकोंके उदयाभावी क्षयसे तथा उसीके सदबस्थारूप उपशमसे और प्रत्याख्यानावरणरूप देशघाती कर्मके उदयसे होनेके कारण संयतासंयत गुणस्थान क्षायोपशमिक है।
- दे. योग/३/४ वीर्यान्तराय कर्मके सर्वघाती स्पर्धकोंके उदमाभावी क्षयसे, उसीके सदवस्थारूप उपशमसे तथा उसीके देशघाती स्पर्धकोंके उदयसे होनेके कारण योग क्षायोपशमिक है।

## २. क-क्षय व उपशम युक्त उदयकी अपेक्षा

- दे, संयत/२/३/२ नोकषायके सर्वधाती स्पर्धकोंकी शक्तिका अनन्तगुणा क्षीण हो जाना सो उनका क्षय, उन्होंके देशधाती स्पर्धकोंका सद-वस्थास्त्रप उपशम, इन दोनोंसे युक्त उसीके देशधाती स्पर्धकोंके उदय-से होनेके कारण प्रमत्त व अप्रमत्त संयत गुणस्थान क्षायोपशमिक हैं।
- दे. सयत/२/३/३ प्रत्याख्यानावरणकी देशचारित्र विनाशक शक्तिका तथा संख्वलन व नोकषायोंकी सकलचारित्र विनाशक शक्तिका अभाव सो ही उनका क्षय तथा उन्हींके उदयसे उत्पन्न हुआ देश व सकल चारित्र सो ही उनका उपशम (प्रसन्नता)। दोनोंके योगसे होनेके कारण संयतासंयत आदि तीनों गुणस्थान क्षायोपशमिक हैं।
- दे. क्षयोपशम/२/१ मिथ्यात्वकर्मकी शक्तिका सम्यक्त्वप्रकृतिमें क्षीण हो जाना सो उसका क्षय तथा उसीकी प्रसन्नता अर्थात् उसके उदयसे उत्पन्न हुआ कुछ मिलन सम्यक्त्व, सो ही उसका उपशम। दोनोंके योगसे होनेके कारण वेदक सम्यक्त्व क्षायोपशम्मिक है।

#### २. ख--उद्रय व उपशमके योगकी अपैक्षा

- वे. क्षयोपशम/२/२ सम्यक्तव प्रकृतिका उदय होनेसे वेदक सम्यक्तव औदियक है और सर्वधाती स्पर्धकोंका उदयाभाव होनेसे औपशमिक है। दोनोंके योगसे वह उदयोपशमिक है।
- दे. मिश्र/२/६/४ सम्याग्मिश्यात्वके देशघाती स्पर्धकोंका उदय और उसीके सर्वधाती स्पर्धकोंका उदयाभावी उपशम । इन दोनोंके सोग-से मिश्रगुणस्थान उदयोगशमिक है ।
- वे. मतिज्ञान/२/४ अपने-अपने कमौंके सर्वघाती स्पर्ध कोंके उदयाभावी: रूप उपशमसे तथा उन्हींके देशधाती स्पर्ध कोंके उदयसे उत्पन्न होने-के कारण मति आदि ज्ञान व चक्षु आदि दर्शन क्षायोपशमिक हैं।

- ३. आवृतभावमें गुणांशकी उपलब्धि
- दे. मिश्र/२/= सम्यग्निश्यात्व कर्ममें सम्यक्त्वका निरम्बय घात करनेकी शक्ति नहीं है। उसका उदय होनेपर जो शबलित श्रुद्धान उत्पन्न होता है, उसमें जितना श्रद्धाका अंश है वह सम्यक्त्वका अवयव है। इसलिए मिश्रगुणस्थान क्षायोपशमिक है।
  - ४. देशघातीके उदय मात्रकी अपेक्षा
- दे, क्षयोपशम/२/१ सम्यक् श्रद्धानको घातनेमें असमर्थ सम्यक्त प्रकृति-के उदयसे होनेके कारण वेदक सम्यक्त क्षायोपश्मिक है।
- दे. मिश्र/२/६/३ केवल सम्यग्मिष्यात्वके उदयसे मिश्रगुणस्थान होता है, क्योंकि यहाँ मिष्यात्व अनन्तानुबन्धी और सम्यक्त्वप्रकृति, इनमेंसे किसीका भी उदयाभावी क्षय नहीं है।
- दे संयतासंयत/७ संज्वनन व नोकषायके क्षयोपशम संज्ञावाते देशघाती स्पर्धकोंके उदयसे होनेके कारण संयतासंयत गुणस्थान क्षायोप-शमिक है।
- दे. मितज्ञान/२/४ मिथ्यात्वके सर्वघाती स्पर्धकोंके जदयसे तथा अपने-अपने ज्ञानावरणीयके देशघाती स्पर्धकोंके उदयसे होनेके कारण मिति अज्ञान आदि तीनों अज्ञान क्षायोपशमिक हैं।
  - ५. गुणके एक देशक्षयकी अपेक्षा
  - (दे० उपशीर्षक नं०२ कब २ ख)
  - ६. क्षायोपशमिकको औदियक आदि नहीं कह सकते
- दे. क्षयोपशम/२/३ देश संयत खादि तीन गुणस्थानीको उदयोपशमिक कहनेवाला कोई उपदेश प्राप्त नहीं है।
- दे. क्षयोपराम/२/४ मिथ्यात्व, अनन्तानुबन्धी और सम्यक्त्वप्रकृति इन तीनोंका सदवस्थारूप उपराम रहनेपर भी मिश्र,गुणस्थानको औप-रामिक नहीं कह सकते।
- दे. मिश/२/१० सम्यग्मिथ्यात्वके उदयसे होनेसे मिश्रगुणस्थान औदयिक नहीं हो जाता ।
- दे. संयत/२/४ संज्वलनके उदयसे होनेपर भी संयत गुणस्थानको औद-यिक नहीं कह सकते।

# ३. क्षयोपशमिक भावके भेद

ष. खं./१४/५,६/१६/१८ जो सो तदुभयपच्च इयो जीवभावमंघो णाम तस्स इमो णिद्देसो--खओवसामयं एइंदियलद्धि त्ति वा खओवसमियं वीईदियलद्धि ति वा खओवसिमयं तीईदियलद्धि ति वा खओवस-मियं चडरिंदियल्कि ति वा खओवसमियं पंचिदियलिक ति वा खओवसमियं मदिअण्णाणि ति वा खओवसिम्यं मुदअण्णाणि ति वा खओवसमियं विहंगणाणि त्ति वा खओवसमियं आभिणिबोहिय-णाणि त्ति वा लओवसिमयं सुदणाणि त्ति वा खओवसिमयं ओहि-णाणि त्ति वा खओवसमियं मणपज्जवणाणि त्ति वा खओवसमियं चनखुरंसणि त्ति वा लओवसमियं अच्चवखुरंसणि त्ति वा खओव-समियं ओहिइंसणि त्ति वा खओवसमियं सम्मिन्छ्यत्तलद्धि त्ति वा लओवसमियं सम्मत्तलद्धि ति वा खओवसमियं संजमासंजमलद्धि त्ति वा खओवसमियं संजमलद्धि त्ति वा खओवसमियं दाणलद्धि त्ति वा खओवसमियं लाहलद्धि त्ति वा खओवसमियं भोगलद्धि त्ति वा खओवसमियं परिभोगलद्धि ति वा खओवसमियं वीरियलद्धि ति वा खओवसमियं से आयारधरे प्ति वा खओवसमियं सुदयडधरे प्ति वा लओवसमियं ठाणधरेत्ति वा लओवसमियं समवायधरे त्ति वा लओ-बसमियं वियाहपण्यधरे ति वा खब्बोबसमियं णाहधम्मधरे ति वा खओनसमियं उनासयज्भेणघरे त्ति वा खओनसमियं अंतयडघरे त्ति वा लओवसिमयं अणुत्तरोववादियदसधरे त्ति वा खओअसिमयं पण्ण-वागरणधरे त्ति वा खओवसिमयं विवागसत्तधरे ति वा खओवसिमयं

विष्टिवादधरे ति वा खओवसिमय गणि ति वा खओवसिमयं वाचगे ति वा खओवसिमयं दसपुव्वहरे ति वा खओवसिमयं चोदसपुव्वहरे ति वा खओवसिमयं चोदसपुव्वहरे ति वा खओवसिमयं चोदसपुव्वहरे ति वा खोवसिमयं चोदसपुव्वहरे ति वा खोवसिमयमावा सो सब्बो तदुभय-पच्चइओ जीवभावबंधो णाम ।१६। को तदुभय (क्षायोपशिमक) जीवभावबंधो णाम ।१६। को तदुभय (क्षायोपशिमक) जीवभावबंधो है उसका निर्देश इस प्रकार है ।—एकेन्द्रियखिध, ब्रीन्द्रिय लिध, त्रीन्द्रियखिध, पंचेन्द्रियखिध, मस्यज्ञानी, श्रुताज्ञानी, आभिनिवोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी, अवधिद्र्शानी, अवधिद्र्शानी, सम्यग्मि-ध्यात्वलिध, सम्यव्यवलिध, संयमासंयमलिध, संयमलिध, दान-खिध, लाभलिध, भौगलिध, परिभोगलिध, वीर्यलिध, आचार-धर, सूत्रकृद्धर, स्थानधर, समवायधर, व्याख्याप्रज्ञप्तिधर, नाथधर्म-धर, उपासकाध्यप्तधर, अन्तकृद्धर, अनुत्तरीपणादिकदराधर, प्रशनव्याकरणधर, विपाकसूत्रधर, दृष्टिवादधर, गणी, वाचक, दशपूर्वधर तथा क्षायोपशमिक चतुर्दश पूर्वधर; ये तथा इसी प्रकारके और भी दूसरे जो क्षायोपशमिक भाव हैं वह सब तदुभय प्रत्यिक जीव भाव-बन्ध हैं।

त. सू./२/१ ज्ञानाज्ञानंदर्शनलन्धयश्चतुस्त्रित्रपञ्चभेदाः सम्यक्ष्वचारित्र-संयमासंयमाश्च । १। — क्षायोपशमिक भावके १८ भेद हैं — चार ज्ञान, तीन अज्ञान, तीन दर्शन, पाँच दानादि लिन्धि, सम्यक्त्व, चारित्र और संयमासंयम । (ध. ६/१,७,१/८/१६१); (ध. ६/१६१/१,७,१/१६१/३); (न. च./३७१); (त. सा./२/४-६); (गो, जी./मू./३००); (गो. क./मू./२१७)।

## ४. क्षयोपशम सर्वात्मप्रदेशोंमें होता है

ध. १/१,१,२३/२३१/२ सर्व जीवावयवेषु क्षयौपशमस्योत्पत्त्यभ्युपगमात् । =जीवके सम्पूर्ण प्रदेशोंमें क्षयोपशमकी उत्पत्ति स्वीकार की है।

#### ५. अन्य सम्बन्धित विषय

- गुणस्थानों व मार्गणा स्थानोंमें क्षायोपशमिक भावोंका सत्त्व ।
   —दे० भाव/२
- र. गुणस्थानो व मार्गणा स्थानोंमें क्षायोपशमिक भावों विषयक शंका-समाधान । —दे० वह वह नाम
- क्षायोपशिमक भावका कथंचित् मूर्तत्व । दे० मूर्त /८
- ४. क्षायोपरामिक भाव बन्धका कारण नहीं, औदियक है। —दे० भाव/२
- क्षायोपर्शामक भाव जीवका निज तत्त्व है। दे० भाव/१
- ६. मिथ्याशानको क्षायोपशमिक कहने सम्बन्धी।

—दे० ज्ञान/III/३/४

- ७. क्षायोपरामिक मावको मिश्र भाव कहते हैं। -दै० भाव/२
- ८. क्षायोपशमिक भावको मिश्र कहने सम्बन्धी शंका-समाधान । —दे० मिश्र/२

# २. क्षयोपशमके लक्षणों का समन्वय

- \* वेद्क सम्यग्दर्शन -- दे० सम्यग्दर्शन/IV/४।
- २. वेदक सम्यग्दर्शनको क्षयीपशम कैसे कहते हो, औदियक क्यों नहीं
- ध. १/१,७,१/२००/७ कथं पुण घडते । जहिंद्रयद्ठसद्दृहणधायणसत्ती सम्मत्तफद्दपमु खीणा त्ति तेसि खद्दयसण्णा । खयाणमुवसमो पस-ण्णदा खञ्जोवसमो । तत्थुप्पण्णत्तादो खञ्जोवसमियं वेदगसम्मत्तिमिदि घडदे । = प्रश्न-(क्षयोपदामके प्रथम लक्षणके अनुसार ) वेदक सम्य-

करवमें क्षयोपशम भाव कैसे ! उत्तर—यथास्थित अर्थ के श्रद्धानको घात करनेवाली शक्ति जब सम्यक्त्व प्रकृतिके स्पर्ध कों में क्षीण हो जाती है, तम उनकी क्षायिक संज्ञा है। क्षीण हुए स्पर्ध कों के उपशमको अर्थात् प्रसन्नताको क्षयोपशम कहते हैं। उसमें उरपन्न होनेसे वेदक सम्यक्त्व क्षायोपशमिक है।

ध. ७/२.१,७३/१०८/७ सम्मत्तदेसवादिकद्वयाणमणंतगुणहाणीए उदय-मागदाणमइदहरदेसवादित्तणेण उवसंताणं जेण खओवसमसण्णा अस्थि तेण तत्थुप्पणजोवपरिणामो खओवसमलद्धी सण्णिदो । तीए खओवसमलद्धीए वेदगसम्मत्तं होदि ।—अनन्तगुण हानिके द्वारा उदयमें आये हुए तथा अत्यन्त अन्य देशघातित्वके रूपसे उपशान्त हुए सम्यवत्व मोहनीय प्रकृतिके देशघातित्वके रूपसे उपशान्त हुए सम्यवत्व मोहनीय प्रकृतिके देशघातित्वके रूपसे जेव क्ष्योपशम नाम दिया गया है, इसलिए उस क्षयोपशमसे उत्पन्न जीव परिणामको क्षयोपशमलब्धि कहते हैं। उसी क्षयोपशम लिब्धसे वेदक सम्यवत्व होता है।

# २. क्षयोपशम सम्यग्दर्शनको कथंचित् उदयोपशमिक भी कहा जा सकता है

धः / १४/६,६,१६/२९/११ सम्मत्तदेसघादिफद्द्याणसुद्दण सम्मत्तुप्पत्तीदो ओद्द्यं। ओवसिम्यं पि तं, सञ्चघादिफद्द्याणसुद्याभावादो। = सम्यक्तके देशघाति स्पर्धकोंके उदयसे सम्यक्तको
उत्पत्ति होती है, इसलिए तो वह औदियक है। और वह औपशिमक भी है, व्योंकि वहाँ सर्वधाति स्पर्धकोंका उदय नहीं पाया
जाता। (दे० मिश्र/२/६/४)।

# ३. शायोपशमिक मावको उदयोपशमिकपने सम्बन्धी

ध. १/२,७,७/२०३/६ उदयस्स विज्ञमाणस्स लयव्ववएसिवरोहाहो। तदो एदे तिष्णि भावा उदब्रोबसिमयत्तं पत्ता। ण च एवं, एदेसिमुद-ओवसिमयत्तपदुष्पायणसुत्ताभावा । = प्रश्न — जिस प्रकृतिका उदय विद्यमान है, उसके क्षय संज्ञा होनेका विरोध है। इसलिए ये तीनों ही भाव (देशसंयतादि) उदयोपशमिकपनेको प्राप्त होते हैं। उत्तर— नहीं. क्योंकि इन गुणस्थानोंको उदयोपशमिकपना प्रतिपादन करने-वाले सूत्रका अभाव है।

\* श्लायोपशमिक माथको औदयिक नहीं कह सकते —दे० मिश/२

# ४: परन्तु सदवस्थारूप उपशमके कारण उसे औपशमिक नहीं कह सकते

ध.१/१/१,१//१६६/७ [ उपश्रमसम्यग्हण्टी सम्यग्निथ्यात्वगुणं प्रतिपन्ते सित सम्यग्निथ्यात्वस्य क्षायोपश्रामिकत्वमनुपपन्नं तत्र सम्यग्निथ्या-त्वान्नविन्धनामुदयेक्षयाभावात् । ] तत्रोदयाभावतक्षण उपश्रमो- इस्तीति चेन्न, तस्यौपश्मिकत्वप्रसङ्गत् । अस्तु चेन्न, तथाप्रति-पादकस्यार्षस्याभावात् । = [ उपश्रम सम्यग्हण्टिके सम्यग्मिथ्यात्व गुणस्थानको प्राप्त होनेपर उस सम्यग्मिथ्यात्व गुणस्थानमें क्षयोप-श्मिप्यात्व गुणस्थानमें आये हुए जीवके ऐसी अवस्थामें सम्यक्ष्यक्रित, मिथ्यात्व और अनन्तानुबन्धी इन तीनोंका उदयाभावी क्षय नहीं पाया जाता है । ] प्रश्न—उपश्म सम्यवत्वसे आये हुए जीवके तृतीय गुणस्थानमें सम्यक्ष्रकृति, मिथ्यात्व और अनन्तानुबन्धी इन तोनोंका उदयाभाव स्थ उपश्म तो पाया जाता है । उत्तर—नहीं, व्योकि इस तरह तो तोसरे गुणस्थानमें औपश्मिक भाव मानना

पडेगा। प्रश्न—तो तीसरे गुणस्थानमें औपश्मिक भाव भी मान लिया जावे ! उत्तर—नहीं, को कि, तीसरे गुणस्थानमें औपश्मिक भावका प्रतिपादन करनेवाला कोइ आर्ष वाक्य नहीं है।

## ५. फिर वेदक व क्षायोपशमिक सम्यक्त्वमें क्या अन्तर

- धः १/१,१,११/१७२/६ ''उप्पज्जइ जदो तदो वेदयसम्मत्तं खओवसिमय-मिदि केसिचि आइरियाणं वक्खाणं तं किमिदि गेच्छिज्जदि, इदि चेत्तरण, पुट्यं उत्तुत्तरादो ।
- ध. १/९,१,९१/९६१/६ वस्तुतस्तु सम्यमिध्यात्वकर्मणो निरन्वयेनाप्तागम पर्यायविषयरुचिहननं प्रत्यसमर्थस्योदयात्सदसिद्वषयश्रद्धोत्पक्षत
  इति =१. प्रश्न-जब क्षयोपश्मसम्यक्त्व उत्पन्न होता है तब उसे
  वेदक सम्यग्दर्शन कहते हैं। ऐसा कितने ही आचार्योका मत है, उसे
  यहाँ पर क्यों नहीं स्वीकार किया गया है। उत्तर—यह कहना ठीक
  नहीं है, क्यों कि इसका उत्तर पहले दे चुके हैं। २. यथा—वास्तवमें
  तो सम्यग्मिध्यात्व कर्म निरन्वय रूपसे आप्त, आगम और पद्दार्थविषयक श्रद्धाके नाञ्च करनेके प्रति असमर्थ है, किन्तु उसके उदयसे
  सत-समीचीन और असत-असमीचीन पदार्थको युगपत् विषय करने
  वाली श्रद्धा उत्पन्न होती है।
- ध. १/१.१,१४६/३६८/१ कथमस्य वेदकसम्यग्दर्शनव्यपदेश इति चेदुच्यते ।
  दर्शनमोहवेदको वेदकः, तस्य सम्यग्दर्शनं वेदकसम्यग्दर्शनम् । कथं
  दर्शनमोहवेदको सम्यग्दर्शनस्य सम्भव इति चेन्न, दर्शनमोहनीयस्य देशघातिन उदये सत्यपि जीवस्वभावश्रद्धानस्यैकदेशे सत्यविरोधात् । =प्रश्न-शायोपशमिक सम्यग्दर्शनको वेदक सम्यग्दर्शन
  यह संज्ञा कैसे प्राप्त होतो है । उत्तर-दर्शनमोहनीय कर्मके उदयका
  वेदन करनेवाले जीवको वेदक कहते हैं, उसके जो सम्यग्दर्शन होता
  है उसे वेदक सम्यग्दर्शन कहते हैं । प्रश्न-जिनके दर्शनमोहनीय
  कर्मका उदय विद्यमान है, उनके सम्यग्दर्शन कैसे पाया जाता है !
  उत्तर-नहीं, व्योक्ति, दर्शनमोहनीयको देशघाति प्रकृतिके उदय
  रहनेपर भी जीवके स्वभावस्य श्रद्धानके एकदेश रहनेमें कोई विरोध
  नहीं आता है ।
- गो.जी./जी.प्र./२६/५०/१८ सम्यवत्वप्रकृत्युदयस्य तस्वार्थश्रद्धानस्य मलजननमात्र एव व्यापारात् ततः कारणात् तस्य देशघातित्वं भवति । एवं सम्यक्त्वप्रकृत्युदयमनुभवतो जीवस्य जायमानं तत्त्वार्थश्रद्धानं वेदकसम्यक्त्वमित्युच्यते । इरमेव क्षायोपशमिकसम्यक्तवं नाम, दर्शनमोहसर्वे घारिस्पर्धकानामुदयाभावलक्षणक्षये देशधातिस्पर्धक-रूपसम्यक्त्वप्रकृत्युदये तस्यैवोपरितनानुदयप्राप्तस्पर्धकानां सदव-स्थालक्षणोपशमे च सति समुत्पन्नत्वात् । =सम्यक्त्व प्रकृतिके उदय-का तत्त्वार्थ श्रद्धान कौ मल उपजावने मात्र ही विषे व्यापार है तीहि कारणंतें तिस सम्यक्त्वप्रकृतिकें देशघातिपना हैं ऐसें सम्यक्त्व-प्रकृतिकें उदयकौँ अनुभवता जीवके उत्पन्न भया जो तत्त्वार्थ श्रद्धान सो वेदक सम्यक्त्व है ऐसा कहिए हैं। यह ही वेदक सम्यक्त्व है सो क्षायोपशमिक सम्यक्तव ऐसा नाम धारक है जातें दर्शनमोहके सर्व-घाति स्पर्धकनिका उदयका अभावरूप है लक्षण जाका ऐसा क्षय होतें बहुरि देशधातिस्पर्धकरूप सम्यक्ष प्रकृतिका उदय होतें बहुरि तिसहीका वर्त मान समय सम्बन्धीतैं ऊपरिके निषेक उदयकीं न प्राप्त भये तिनिसम्बन्धी स्पर्धकनिका सत्ता अवस्था रूप उपशम होतें वेदक सम्यक्त हो हैं तातें याहीका दूसरा नाम क्षायोपशमिक है भिन्न नाहीं है।

\* कर्म क्षयोपशम व आत्मामिमुख परिणाममें केवल भाषाका भेद हैं—दे० पद्धति। १८५

# ३. क्षयोपशम सम्यक्त्व व संयमादि आरोहण विधि

क्षयोपशम

## १. क्षयोपशम सम्यक्त आरोहणमें दो करण हो हैं

स्, सा./जो.प्र./१७२/२२४/६ कर्मणां क्षयोपशमनविधाने निर्मृतक्षय-विधाने चानिवृत्तिकरणपरिणामस्य व्यापारो न क्षयोपशमविधाने इति प्रवचने प्रतिपादिनस्वात् । ≔कर्मोंके उपशम वा क्षय विधान ही विषे अनिवृत्तिकरण हो है। क्षयोपशम विषे होता नाहीं। ऐसा प्रवचनमें कहा है।

#### २. संयम।संयम आरोहणमें कथंचित् ३ व २ करण

ध्र./६/१.१-८.१४/२७०/१० पढमसम्मत्तं संजमासंजमं च अक्कमेण पडि-वज्जमाणो वि तिण्णि वि करणाणि कुणिद् । असंजदसम्मादिष्टी अष्टावीससंतकिम्मयवेदगसम्भत्तपाओग्गमिच्छादिट्ठी वा जिद सज-मासजमं पडिवज्जिदि तो दो चेव करणाणि, अणियहीकरणस्स अभावादो । अध्यमोपशमं सम्यक्त्वको और संयमासंयमको एक साथ प्राप्त होने वाला जीव भी तीनों हो करणोंको करता है। असंयतसम्यग्दृष्टि अथवा मोहनीय कर्मकी अद्वाईस प्रकृतियोकी सत्ता-वाला वेदकसम्यक्तव प्राप्त करनेके योग्य मिथ्यादृष्टि जीव यदि संयमासंयमको प्राप्त होता है, तो उसके दो ही करण होते, हैं क्योंकि उसके अनिवृत्तिकरण नहीं होता है। (ध ६/१,६-८,१४/२६८/६), (ल.सा /मू./१७१)।

ध. १/१.१-८.१४/२०३/६ जिद् संजमासंजमादो परिणामपच्चएण णिग्यदो संतो पुणरिव अंतोमुहुत्तेण परिणामपच्चएण आणीदो संजमासंजमं पिट्वज्जिद, दोण्हं करणाणमभावादो तत्थ णिर्ध दिठिदिघादो अणुभागघादो वा। कुदो। पुठवं दोहि करणेहिवादिदिट्ठिद-अणुभागाण वड्ढोहि विणा संजमासंजमस्स पुणरागत्तादो। चयदि परिणामोके योगसे संयमासंयमसे निकला हुआ, अर्थात् गिरा हुआ, फिर भी अन्तर्मृहूर्तके द्वारा परिणामोंके योगसे लाया हुआ संयमासंयमको प्राप्त होता है तो अध करण और अपूर्वकरण. इन दोनों करणोका अभाव होनेसे वहाँपर स्थितिधात व अनुभाग घात नही होता है क्योंकि पहले उक्त दोनो करणोंके द्वारा घात किये गये स्थिति और अनुभागोकी वृद्धिके बिना वह संयमासयमको पुनः प्राप्त हुआ है।

ल. सा./पू./१७०-१७१ मिन्छो देसचरित्तं वेदगसम्मेण गेण्हमाणो हु।
दुकरणचरिमे गेण्हादि गुणसेह्रो णित्थ तक्करणे। सम्मत्तुष्पत्तिं वा
थोवनदुत्तं च होदि करणाणं। ठिदिखंडसहस्सगदे अपुक्वकरणं
समप्पदि हु।१७१। = अनादि वा सादि मिथ्यादृष्टि जीव उपशम-सम्यक्त्व सहित देश चारित्रको गृहै है सो दर्शनमोहका उपशम-विधान जैसे पूर्वे वर्णन किया तैसे ही विधान करि तीन करणिनकी अन्त समय विषे देश चारित्रको गृहे है।१७०। सादि मिथ्यादृष्टि जीव वेदक सम्यक्त्व सहित देश चारित्रको ग्रहण करे ताके अध करण और अपूर्वकरण ये दो ही करण होड, तिनि विषे गुणधेणी निर्जरान होइ।१७१।

## ३. संयमासंयम आरोहण विधान

ल मा /जी.प्र./१७०-१७६ सारार्थ-सादि अथवा अनादि मिथ्यादृष्टि जीव उपशम सम्यक्त्व सहित जन ग्रहण करता है तम दर्शनमोह विधान-वत तैसे विधान करके तीन करणनिका अन्त समयविषे देशचारित्र ग्रहै है १९७०। सादि मिथ्यादृष्टि जीव वेदक सम्यक्त्व सहित देश चारित्रको ग्रहै है ताके अधःकरण अपूर्वकरण ए दोग्र ही क्रण होग्र तिनविषे गुणश्रेणी निजरा न हो है। अन्य स्थिति खण्डादि सर्व कार्योंको करता हुआ अपूर्वकरणके अन्त समयमें गुग्पत् वेदक सम्य-वत्व अर देशचारित्रको ग्रहण वरे है। वहाँ अनिवृत्तिकरणके बिना भी इनकी प्राप्ति संभवे है। बहुरि अपूर्वकरणका कालविषें संख्यात हजार स्थिति खण्ड भयें अपूर्वकरणका काल समाप्त हो है। असंयत वेदक सम्यादिष्टिभी दीय करणका अंतसमय विषे देशचारित्रकी प्राप्त हो है। मिथ्यादृष्टिका व्याख्यान तें सिद्धान्तके अनुसारि असंयत-का भी ग्रहण करना । १७१-१७२। अपूर्व करणका अन्त समयके अनन्तर-वर्ती समग्र विर्धे जीव देशवती होइ करि अपने देशवतका काल विषे आयुके बिना अन्य कर्मनिका सर्व सत्त्व द्वव्य अभकर्षणकरि उपरितन स्थिति विषे अर बहुभाग गुणश्रेणी आयाम विषे देना १९७३। देशसंयत प्रथम समयतैं लगाय अन्तर्मुहर्त पर्यन्त समय-समय अनन्तगुणा विशुद्धता करि बंधे है सो याकी एकान्तवृद्धि देशसंयत कहिये। इसके अन्तर्मुहर्त काल पश्चार विशुद्धताकी वृद्धि रहित हो स्वस्थान देशसंयत होड् याकी अथाप्रवृत्त देशसंयत भी कहिये।१७४। अथाप्रवृत्त देशसंयत जीव सो कदाचित विशुद्ध होइ कदाचित संब्लेशी होइ तहाँ विवक्षित वर्मका पूर्व समयविषै जो द्रव्य अपकर्षण कीया तातें अनन्तर समय विषे विशुद्धताकी वृद्धिके अनुसारि चतु स्थाम पतित वृद्धि लिये गुणश्रीण विषे निक्षेपण करे है।

## ४. क्षायोपशमिक संयममें कथंचित् ३ व २ करण

- ख**ओवसमचारिक्तप**डिवज्जणविहाणं घ,६/१,६-८.१४/२८१/१ तत्थ उच्चदे। तं जहा-पढमसम्मत्तं संजमं च जुगवं पडिवज्जमाणो तिण्णि वि करणाणि काऊण पहिनजनिद्याः जिद्या अर्ठावीसस्त-कम्मिओ मिन्छादिद्वी असंजदसम्माइट्टी संजदासंजदो वा संजमं पडिवज्जिदि तो दो चेव करणाणि, अणियदृकिरणस्स अभावादो। ···संजमादो णिरगदो असंजमं गंतूण जदि द्विदिसंतकम्मेण अवद्विदेण पुणो संजनं पश्चिजजादि तस्स संजनं पश्चियजजामाणस्स अपुरुवकरणा-भावादो णरिथ द्विदिघादो अणुभागवादो वा। असंजर्म गंतूण वड्ढाविदितिद-अणुभागसंतकम्मस्स दो वि घादा अस्थि, दोहि करणेहि विणा तस्स संजमग्गहणाभावा । =क्षायोपशमिक चारित्रको प्राप्त करनेका विधान कहते हैं। वह इस प्रकार है-प्रथमीपदाम सम्य-क्त्व और संयमको एक साथ प्राप्त करनेवाला जीव तीनोंही करणोंको करके (संयम को) प्राप्त होता है। पुनः मोहनीयकर्मकी अट्ठाईस प्रकृतियोंकी सत्तावाला मिश्यादष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि, अथवा संयक्षा-संयत जीव संयमको प्राप्त करता है, तो दो ही करण होते हैं, क्यों कि, उसके अनिवृत्तिकरणका अभाव होता है...। संयमसे निकतकर और असंयमको प्राप्त होकर यदि अवस्थित स्थिति सत्रवके साथ पुनः संयमको प्राप्त होनेवाले उस जीवके अपूर्व करणका अभाव होनेसे न तो स्थिति घात होता है और न अनुभाग घात होना है। (इसलिए वह जीव संयमासंयमनत् पहले ही दोनों करणों द्वारा घात किये गये स्थिति और अनुभागकी वृद्धिके बिना ही करणोंके संयमको प्राप्त होता है) किन्तु असंयमको जाकर स्थिति सत्त्व और अनुभाग सत्त्व-को बढ़ानेवाला जीवके दोनीं ही बात होते हैं क्यों कि दोनों करणोंके बिना उसके संयमका प्रहण नहीं हो सकता।

# अथोपशिमक संयम आरोहण विधान

ल. सा./मू /१८६-१६० समलचरिसं तिनिहं सम्यवसमि उवसमं च लइयं च । सम्मसुप्पत्ति वा उवसमसम्मेण गिण्हदी पढमं ११८६६ बेदकजोगो मिच्छो अनिरददेसो य दोण्णि करणेण । देसवदं वा गिण्हदि गुणसेढी णरिथ तनकरणे ।१६०।

सा./जी. प्र./१६१/२४६/५ इतः परमन्पबहुत्वपर्यन्तं देशसंयते यादशी प्रक्रिया ताद्दरयेवात्रापि सकलसंयते भवतीति प्राह्मम्। अयं तु विशेष — यत्र यत्र देशसंयत इत्युच्यते तत्र तत्र स्थाने विरत इति वक्तव्यं भवति। = १. सकल चारित्र तीन प्रकार हैं —क्षायोपशमिक, औपशमिक व क्षायिक। तहाँ पहला क्षायोपशमिक चारित्त सातवें वा छठे गुणस्थान

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

विषे पाइये हैं ताको जो जीव उपशम सम्यक्त्य सहित ग्रहण करें हैं सो मिथ्यात्व तें ग्रहण करें हैं ताका तो सर्व विधान प्रथमोपशम सम्यक्त्ववत् जानना। क्ष्योपशम सम्यक्त्वको ग्रहता जीव पहले अप्रमत्त गुणस्थानको प्राप्त हो है। १८६। वेदक सम्यक्त्व सहित क्ष्योपशम चारित्रको मिथ्याहष्टि, वा अविरत, व देशसंयत जीव देशवंत ग्रहणवत् अध प्रवृत्त वा अपूर्व करण इन दोय करण करि ग्रहे हैं। तहाँ करण विषे गुणश्रेणी नाही है। सकल संयमका ग्रहण समय तें लगाय गुणश्रेणी हो है। १८०। २. = इहाँ ते ऊपर अल्प-महुत्व पर्यन्त जैसें पूर्व देशविरतिवधें व्याख्यान किया है तैसे सर्व व्याख्यान यहाँ जानना। विशेषता इतनी—वहाँ-जहाँ देशविरत कह्ना है इहाँ-तहाँ सकल विरत कहना।

## ६. क्षयोपशम मावमें दो ही करणोंका नियम क्यों

त. सा /जो प्र./१७२/२२४/६ अनिवृतिकरणपरिणामं विना कथं देश-चारित्रप्राप्तिरित्यपि नाशङ्कनीयं कर्मणां सर्वोपशमनविधाने निर्मूल-क्षयविधाने चानिवृत्तिकरणपरिणामस्य व्यापारो न क्षयोपशमविधाने इति प्रवचने प्रतिपादित्वात्।=प्रश्न-अनिवृत्तिकरण परिणामके बिना देशचारित्रकी प्राप्ति कैसे हो सकती है १ उत्तर-ऐमो आशंका नहीं करनी चाहिए, क्योंकि कर्मोके उपशम व क्षय विधानमे ही अनिवृत्तिकरण परिणामका व्यापार होता है, क्ष्योपशम विधानमे नहीं, ऐसा प्रवचनमें प्रतिपादित किया गया है।

# उत्कृष्ट स्थिति व अनुमागके बन्ध वा सस्यमें संयमासंयम व संयमकी प्राप्ति संमव नहीं

ध. १२/४,२.१०२/३०३/१० उक्कस्सिट्ठिदसंते उक्कस्साणुभागे च संते बज्भमाणे च सम्मत्त-संजम-संजमासंजमाणं गहणाभावादी। = उत्कृष्ट स्थिति सत्त्व और उत्कृष्ट अनुभाग सत्त्वके होनेपर तथा उत्कृष्ट स्थिति और उत्कृष्ट अनुभागके बैंधनेपर सम्यक्त्व, सयम एवं सयमासंयमका ग्रहण सम्भव नहीं है।

**क्षांति** — सं. स्तो /१६/३६ क्षान्ति क्षमा। = क्षमा व शान्ति एकार्थ-वाची है।

स. सि./६/१२/३३१/६ क्रोधादिनिवृतिः क्षान्तिः।=क्रोधादि दोषोका निराकरण करना शान्ति है। (रा.वा./६/१२/६/५२३/१); (गो. क / जी. प्र./८०१/६८०/१४)।

क्षाधिक उपभोग--दे जपभोगः

क्षायिक चारित्र--हे० चारित्र/१।

**क्षायिक दान**—दे० हान ।

क्षायिक भाव-दे॰ स्य/४।

क्षायिक भोग-दे० भोम ।

क्षायिक लब्धि—दे० लिध्ध/ १ ।

क्षायिक लाभ--दे॰ लाभ ।

क्षायिक वीर्य-दे० वीर्य।

क्षायिक सम्यक्त्व--दे० सम्यव्दर्शन ।

क्षायिक सम्यग्ज्ञान--दे० सम्यग्ज्ञान।

**क्षायिक सम्यादृष्टि—**दे० सम्यादृष्टि/५/१।

क्षाधिक सम्यग्दर्शन-दिः सम्यग्दर्शन/IV/ १।

क्षायीपश्चमिक अज्ञान-दे॰ अज्ञान।

क्षायोपशमिक ज्ञान-दे॰ ज्ञान।

क्षायोपश्चामिक लिख्य—दे० लिख/२। क्षायोपश्चामिक सम्यग्दर्शन—दे० सम्मग्दर्शन/IV/४। क्षार राश्चि—एक ग्रह —दे० ग्रह। क्षितिश्चयन—साधुका एक मुलगुण —दे० निद्रा/२। क्षिप्र—दे० मित्रज्ञान/४। क्षीणकषाय—

#### ९. क्षीण कषाय गुणस्थानका सक्षण

पं. सं./प्रा./१/२६-२६ णिस्सेसखीणमोहो फलिहामलभायणुदयसम-चित्तो । खीणकसाओ भण्णइ णिग्गंथो वीयराएहि ।२६। जह सुद्ध-फलिहभायणिखत्तं णीर खु णिम्मलं सुद्धं । तह णिम्मलपिणामो खीणकसाओ मुणेयळ्यो ।२६। = मोह कर्मके नि शेष क्षीण हो जानेसे जिसका चित्त स्फिटकके निर्मल भाजनमे रक्ष्ये हुए सलिलके समाम स्वच्छ हो गया है, ऐसे निर्मन्थ साधुको वीतरागियोने श्रीणकषाय संगत कहा है । जिस प्रकार निर्मली आदिसे स्वच्छ किया हुआ जल शुद्ध-स्वच्छ स्फिटकमणिके भाजनमें नितरा लेनेपर सर्वथा निर्मल एवं शुद्ध होता है, उसी प्रकार श्रीणकषाय संग्रतको भी निर्मल, स्यच्छ एवं शुद्ध परिणाम वाला जानना चाहिए ।२४-२६। (ध. १/६, १.२१/१२३/१६०). (गो. जि. /मू /६२), (पं.सं सं /१/४८)।

रा, वा /१/१/२१/५१० सर्वस्यः स्थणाच्चः श्लीणकषायः । = समस्त मोहका क्षय करनेवाला क्षीणकषाय होता है ।

ध १/१,१,२०/१०६/० श्रीणः कषायो येषां ते श्रीणकषायाः। श्रीणकषान्यास्य ते बीतरागाश्च श्रीणकषायवीतरागाः। छद्मनि आवरणे तिष्ठ-न्तीति छत्रस्थाः। श्रीणकषायवीतरागाश्च ते छद्मस्थाः। श्रीणकषाय-वीतरागाश्च ते छद्मस्थाः। जिनकी कषाय श्रीण हो नमी है उन्हें श्रीणकषाय कहते हैं। जो श्रीणकषाय होते हुए वीत्राग होते है उन्हें श्रीणकषाय वितराग कहते हैं। जो छ्या अर्थान् ज्ञानावरण और दर्शना-वरणमे रहते हैं उन्हें छत्रस्थ कहते हैं। जो श्रीणकषाय वीतराग होते हुए छद्मस्थ होते हैं उन्हें श्रीणकषाय-वीतराग-छद्मस्थ कहते हैं।

द सं /टी०/१३/३५/६ उपशमश्रीणिविलक्षणेन क्षपकश्रीणमार्गेण निष्क-वायशुद्धात्मभावनावलेन क्षीणकषाया द्वादशगुणस्थानवर्तिनो भवन्ति । = उपशम श्रेणीसे भिन्न क्षपक श्रेणीके मार्गसे कषाय रहित शुद्धात्माकी भावनाके बलसे जिनके समस्त कषाय नष्ट हो गये हैं वे वारहर्वे गुणस्थानवर्ती होते हैं।

# र. सम्यक्त व चारित्र दोनोंकी अपेक्षा इसमें क्षायिक माव है

ध /१/१,१,२०/१६०/४ पश्चमु गुणेषु कस्मादस्य प्रादुर्भाव हति चेद्व द्रव्यभावद्वेविष्यादुभयारमकमोहनीयस्य निरम्बयविनाशारक्षायिकः गुणनिबन्धनः । = प्रश्न — पाँच प्रकारके भावों में से किस भावसे इस गुणस्थानकी उत्पक्ति होती है ! उत्तर—मोहनीयकर्मके दो भेद हैं— द्रव्यमोहनीय और भावमोहनीय । इस गुणस्थानके पहले दोनों प्रकारके मोहनीयकर्मका निरन्वय (सर्वथा) नाश हो जाता है, अतएव इस गुणस्थानकी उत्पत्ति क्षायिक गुणसे हैं।

# अस प्रकृतियोंका अनुभाग घात नहीं होता,

ध, १२/४,२,७,१४/१८/२ खीणकसाय-सजोगीस ट्ठिद-अणुभागघादेसु सतेसु वि सुहाणं पयडीणं अणुभागघादी णित्थ सि सिद्धे। = क्षीणकषाय और सयोगी गुणस्थानोमें स्थिति धात व अनुभाग घात होनेपर भी शुभ प्रकृतियोंके अनुभगिका घात वहाँ नहीं होता।

# ४, क्षीणकवाय गुणस्थानमें जीवोंका शरीर निगोद राशि-से शून्य हो जाता है

ष खं /१४/५.६/ ३६२/४८७ सञ्जुकस्सियाए गुणसेडीए मरणेण मदाण सत्वचिरेण कालेण णिक्लेविज्जमाणाणं तेसि चरिमसमए मदावसिट्ठाणं आविलयाए अखंखेजजिदिभागमेस्तो णिगोदाणं ।६३२।

ध. १४/६,६,६३/८५/१ खोणकसायस्स पढमसमए अणंता बादरणिगोद-जीवा मरंति । · विदियसमए विसेसाहिया जीवा मरंति · · एवं तदियसमयादिशु विसेसाहिया विसेसाहिया मरंति जाव खीणक-सायद्वाएपढमसमयप्पहुडि आवित्यपुधत्तं गदं स्ति । तेण परं संखेज्जदि भागव्भहिया संखेज्जदि भागव्भहिया मरंति जाव खीणकसायद्वाए आवलियाए अस्छेडजदि भागो सेसो ति । तदो उवरिमाणंतरसमए असंखेळागुणा मरंति एवं असंखेळागुणा असखे-जाणिदूण वत्तव्यं जाव खीणकसायचरिमसम्ओ ति । = १. सर्वो-त्कृष्ट गुणश्रेणि द्वारा मरणसे मरे हुए तथा सबसे दीर्घकालके द्वारा निर्लेष्य होनेवाले उन जीवोके अन्तिम समयमें मृत होनेसे बचै हुए निगोदोका प्रमाण आवित्तके असंख्यातवें भाग प्रमाण है ।३६२। २ क्षीणकपाय हुए जीवके प्रथम समयमें अनन्त बादर निगोद जीव मरते है। दूसरे समयमे विशेष अधिक जीव मरते है।…इसी प्रकार तीसरे आदि समयों विशेष अधिक विशेष अधिक जीव मरते हैं। यह क्रम क्षीणकषायके प्रथम समयसे लेकर आविल पृथक्त काल तक चालू रहता है। इसके आगे संख्यात भाग अधिक संख्यात भाग अधिक जीव मरते है। और यह क्रम श्रीणकषायके कालमें आवलिका संख्यातवाँ भाग काल शेष रहने तक चाल्हरहता है। इसके आगेके लगे हुए समयमें असंख्यात गुणे जीव मरते है। इस प्रकार क्षीण कषायके अन्तिम समय तक असंख्यातगुणे जीव मरते हैं। ... इसी प्रकार आगे भी क्षीणकषायके अन्तिम समय तक जानकर कथन करना चाहिए। (ध १४/५,६,/६३२/४=२/१०)।

ध, १४/४,६,६३/६९/१ संपिह खोणकसायपढमसमयप्पहुडि ताव बाटर-णिगोदजीवा उप्पड्जंति जाव तेसि चैव जहण्णाउनकालो सेसो ति । तेण परंण उप्पड्जंति । कुदो । उपपण्णाणं जीवणीयकालाभावादो । तेण कारणेण बादरणिगोदजीवा एतो प्पहुडि जाव खीणकसायचरिम-समओ ति ताव सुद्धा मरंति चैव ।

ध, १४/६,६,११६/१३८/३ खोणकसायपाओरगनादरणिगोदवरगणाण सठनकालमनट्ठाणाभावादो। भावे वा ण कस्स वि निट्युई होजा; खीणकसायम्मि नादरणिगोदवरगणाए संतीए केवलणाणुप्पत्तिवरोहादो।=
१. शीणकषायके प्रथम समयसे लेकर बादर निगोद जीव तबतक उत्पन्न
होते हैं जबतक शीणकषायके कालमें उनका जघन्य आयुका काल
शेष रहता है। इसके बाद नहीं उत्पन्न होते; क्यों कि उत्पन्न होनेपर
उनके जीवित रहनेका काल नहीं रहता, इसलिए बादरिंगगोदजीव
यहाँ से लेकर श्रीणकषायके अन्तिम समय तक केवल मरते ही है। २.
शीणकषाय प्रायोग्य नादरिंगगोदवर्गणाओं का सर्वदा अवस्थान नहीं
पाया जाता। यदि उनका अवस्थान होता है तो किसी भी जीवको
मोक्ष नहीं हो सकता है, क्यों कि श्रीण कषायमे बादर निगोदवर्गणाके
रहते हुए केवलज्ञानको उपित्त होनेमे विरोध है।

# ५. हिंसा होते हुए भी महावती कैसे हो सकते हैं

ध, १४/४,६.६२/८६/६ किमट्ठमेदे एत्थ मर ति १ उक्ताणेण णिगोदक्षीयु-प्पिसिट्ठिदिकारणणिरोहादो । उक्ताणेण अर्णताणं तजीवरासिणिहताणं कथंणिव्युई । अप्पमादाको र तं करेताणं कथमहिसालक्षणपंच-महव्ययसभवी । ण, बहिरंगिहमाए आसवत्ताभावादो । = प्रश्न — त्रे निगोद जीव यहाँ क्यो मरणको प्राप्त होते है १ उत्तर — क्योंकि ध्यान-से निगोदजीवोको उत्पत्ति और उनको स्थितिके कारणका निरोध हो जाता है। प्रश्न—ध्यानके द्वारा अनन्तानन्त जीवराशिका हनन करनेवाले जीवोको निर्वृत्ति कैसे निल सकती है। उत्तर—अप्रमाद होनेसे। प्रश्न—हिंसा करनेवाले जीवोंके अहिसा लक्षण पाँच महावत (आदिरूप अप्रमाद) कैसे हो सकता है १ उत्तर—नहीं, क्योंकि वहिरंग हिसासे, आसव नहीं होता।

#### अन्य सम्बन्धित विषय

श्वर्षक श्रेणी

—दे० श्रेणी/२।

\* इस गुणस्थानमें योगकी सम्भावना व तत्सम्बन्धी शंका-समाधान —दे० योग/४।

इस गुणस्थानके स्वामित्व सम्बन्धी जीवसमास, मार्गणास्थानादि
 २० प्ररूपणाऍ
 —दे० सत् ।

\* इस गुणस्थान सम्बन्धी सन् ( अस्तित्व ) संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव, अल्पबहुत्व रूप आठ प्ररूपणाएँ

—दे० वह वह नाम ।

इस गुणस्थानमें प्रकृतियोंका बन्ध, उदय व सत्त्व ।
 —दे० वह वह नाम ।

\* सभी भार्गणास्थानोंमें आयके अनुसार ही व्यय होनेका नियम —दे० मार्गणा

**क्षीरफदंब** प पु./११/श्लोक, नारद व वसुका गुरु तथा नारदका पिता था। (१६)/ज्ञिष्योके पढाते समय मुनियौंकी भविष्यवाणी सुनकर दीक्षा धारण कर ली (२४)/ (म. पु./६७/२६८-३२६)।

**क्षीररस**—एक ग्रह—दे० ग्रह ।

क्षीरवर-- मध्यलोकका पंचम द्वीप व सागर-दे० लोक/ ४/१।

क्षीरस्रावी ऋद्धि—दे० ऋदि/८।

**क्षीरोदा**--अपर विदेहस्थ एक विभंगा नदी--दे० लोक/पू/८।

**क्षुद्रभव**—एक अन्तर्मृहूर्तमें सम्भव श्वद्रभवोंका प्रमाण—दे० आयु/७। सुद्रहिमवान्—दे० हिमवान्। द्रहका क्ट-दे० लोक/४/७।

# क्षुघापरीषह— १. छक्षण

स. सि /१/१/४२०/६ भिश्लोनिववाहारगवेषिणस्तदलाभे ईषण्लाभे च अनिवृत्तवेदनस्याकाले अदेशे च भिक्षां प्रति निवृत्तेच्छस्य संतप्तभा-ष्ट्रपतितजलिन-दुकतिपयवरसहसा परिशुष्कपानस्योदीण श्रुद्धेदनस्यापि सतो सतोभिश्लामादलाभमधिकगुणं मन्यमानस्य श्रुद्धाधाप्रत्यचि-न्तनं श्रुद्धिजयः । = जो भिक्षु निर्दोष आहारका शोध करता है। जो भिक्षा के नहीं मिलने पर या अन्य मात्रामें मिलनेपर श्रुधाकी वेदना-को प्राप्त नहीं होता, अकालमें या अदेशमें जिसे भिक्षा लेनेकी इच्छा नहीं होता । अन्यन्त गर्म भाण्डमें गिरो हुई जलकी कितपय वूँ दोंके समान जिसका जनपान श्रुष्य गया है, और श्रुधा वेदनाकी उदीरणा होनेपर भी जो भिक्षा लाभकी अपेक्षा उसके अलाभको अधिक गुण-कारी मानता है, उसका श्रुधाजन्य बाधाका चिन्तन नहीं करना श्रुधा-परोषहजय हैं। (रावा./१/१/१००); (चा. सा./१०८/६)।

# २. क्षुधा और पिपामामें अन्तर

रा. वा /१/१/४/६०८/३१ श्रुत्पिपासयो; पृथग्वचनमनर्थकम् । कृतः। ऐकार्थ्यादिति, तन्न, कि कारणम्। सामर्थ्यभेदात्। अन्यद्धि क्षुधः सामर्थ्यमन्यत्पिपासायाः। अभ्यवहारसामान्यात् एकार्थमिति; तदिप न युक्तम्; कुतः। अधिकरणभेरातः। अन्यद्धि क्षुधः प्रतीकाराधिकरणम्, अन्यत् पिपासायाः। = प्रश्न — क्षुपा परीषहं और पिपासा परीषहंको पृथक् पृथक् कहना व्यर्थ है, वयोकि दोनोंका एक ही अर्थ है। उत्तर—ऐसा नहीं है। क्योंकि भूख और प्यासको सामर्थ्य जुदी-जुदी है। प्रश्न—अभ्यवहार सामान्य होनेसे दोनों एक ही है। उत्तर—ऐसा कहना भो ठोक नहीं है, क्योंकि दोनोंमे अधिकरण भेद है अर्थात् दोनोंको शान्तिके साधन पृथक् पृथक् है।

सुल्लक 'शब्दका अर्थ छोटा है। छोटे साधुको शुक्तक कहते है। अथवा श्रावकको १९ भूमिकाओं से स्वित्कृष्ट भूमिकाका नाम शुक्तक है। उसके भो हो भेद है—एक शुक्तक और दूसरा ऐक्तक। दोनों हो साधुवत् भिलावृत्तिसे भोजन करते है, पर शुक्तकके पास एक कौपीन व एक चादर होती है, और ऐत्तकके पास केवल एक कोपीन। शुक्लक वर्तनों भोजन कर लेता है पर ऐत्तक साधुवत् पाणिपात्रमें हो करता है। शुक्तक केशालीच भो कर लेता है और कैचोसे भो बात कटवा लेता है पर ऐत्तक केश लीच हो करता है। साधुव ऐत्तकमें लंगोटी मात्रका अन्तर है।

# क्षुल्कक निर्देश

9

- १ | क्षुल्लक शब्दका अर्थ छोटा।
- \* उत्कृष्ट श्रावकके दो भैदोंका निर्देश। --दे० श्रावक/१।
- \* र्शूदको भुल्लक दीक्षा सम्बन्धी।—दे० वर्ण व्यवस्था/४।
- २ धुल्लका स्वरूप।
- ३ अुल्लकको स्वेत वस्त्र रखना चाहिए, रंगीन नही ।
- शुल्लकको शिखा व यशोपत्रीत रखनेका निर्देश।
- ५ | क्षुल्लकको मयूर्रपच्छाका निषेध।
- ६ | भुल्लक घरमें भी रह सकता है।
- ७ । क्षुल्लक गृहत्यागी ही होता है।
- ८ पाणिपात्रमें वा पात्रमे भी भोजन करता है।
- ९ | क्षुल्लकको केश उतारनेकी विधि।
- १० | क्षुल्ठकको एकमुक्ति व पर्वोपवासका नियम ।
- ११ | शुल्छक-श्रावकके मेद ।
- १२ 🛮 एकगृहभोजी क्षुल्लकका स्वरूप ।
- १३ | अनेकगृहभोजो भुल्लकका स्वरूप ।
- १४ अनेकगृहभोजीको आहारदानका निदेश
- १५ । भुल्लकको पात्र प्रक्षालनादि वित्याके करनेका विधान ।
- १६ क्षुल्लकको भगवान्की पूजा करनेका निर्देश ।
- १७ ∥ साथनादि क्षुल्लकाँका निर्देश व स्त्ररूप ।
  - 🏿 भुल्ठकके दो भेदोंका इतिहास व समन्वय ।

#### २ | ऐलक निर्देश

- 🛊 िलक कास्वरूप।
- —दे० ऐल्का।
- क्षुल्लक व पेलक रूप दो भैदांका इतिहास व समन्त्रय।

## १. क्षुरुलक शब्दका अर्थ छोटा

- अमरकोष/१४२/१६ विवर्णः पामरो नीच प्राकृतश्च पृथग्जनः । निहीनो-ऽपसदो जारमः क्षुल्लकश्चेतरश्च सः । = विवर्णः, पामर, नीच, प्राकृत और पृथग्जन, निहीन, अपसद, जारम और क्षुल्लक ये एकार्थवाची कार्य है।
- स्व. स्तो./१ स विश्वचक्षुवृषभोऽचित. सता, समग्रविद्यात्मवपु-निरंजन'। पुनातु चेतो मम नाभिनन्दनो, जिनोऽजितक्षुल्लक-वादि शासन'।१। =जो सम्पूर्ण कर्म शात्रुओंको जीतकर 'जिन' हुए, जिनका शासन शुल्लकवादियोके द्वारा अजैय और जो सर्वदर्शी है, सर्व विद्यात्म शरीर है, जो सत्पुरुषोंसे पूजित है, जो निरंजन पदको प्राप्त है। वे नाभिनन्दन श्री मृषभदेव मेरे अन्त.करणको पवित्र करे।
  - \* उद्दिष्ट त्याग प्रतिमाका **कक्षण** दे० उद्दिष्ट ।
  - \* उत्कृष्ट श्रावकके दो भेदोंका निर्देश —दे० शावक/१।
  - ★ शुद्धकी शुद्धक दीक्षा सम्बन्धो—दे० वर्ण व्यवस्था/४

#### २. श्रुलकका स्वरूप

- सा ध /७/३८ कौपीनसंख्यान(धरा) चपहला (श्रावक) श्रुल्लक जंगोटो और कोपीनका धारक होता है।
- ला. स /७/६३ क्षुल्लक कोमलाचार । एकवस्त्रं सकोपीनं ...। = क्षुल्लक शावक ऐलककी अपेक्षा कुछ सरल चारित्र पालन करता है । एक बस्त्र, तथा एक कोपीन धारण करता है। (भावार्थ एक वस्त्र रखनेका अभिप्राय खण्ड वस्त्रसे है। दुपट्टाके समान एक वस्त्र धारण करता है।

## ३. क्षुलकको इवेत वस्त्र रखना चाहिए, रंगीन नहीं

- प. पु /१००/३६ अंशुकेनोपवीतेन सितेन प्रचलात्मना । मृणालकाण्डजालेन नागेन्द्र इव मन्थर ।३६। ≈ (वह क्षुछक) धारण किये हुए सफेद चञ्चल वस्त्रसे ऐसा जान पड़ताथा मानो मृणालोके समूहसे वेष्टित मन्द-मन्द चलनेवाला गंजराज ही हो ।
- सा ५ /७/३६- । सितकौपीनसंज्यानः ।३८। चपहला क्षुष्ठक केवल सफोद लंगोटी व ओडनी रखता है । ( जसहर चरित्र (पुष्पदन्तकृता)/ ६५ ); (धर्मसंग्रहभा./८/६१ )

# ४ क्षुहकको शिखा व यज्ञोपवीत रखनेका निर्देश

ला स /७/६३ श्रुष्ठक कोमलाचार शिखासूत्राष्ट्रितो भवेत । स्यह श्रुष्ठक श्रावक चोटो और यज्ञोपवीतको धारण करता है ।६३। [दक्षवीं प्रतिमामे यदि यज्ञोपवीत व चोटोको रखा है तो श्रुष्ठक अवस्थामे भो नियममे रखनी होगो । अन्यथा इच्छानुसार कर लेता है। ऐसा अभिप्राय है। (जा स /७/६३ का भावार्थ)]

# ५. श्रुलकके लिए मयूरपिच्छका निपेध

- सा. प /७/३६ स्थानादिषु प्रतिलिखेइ, मृदूपकरणेन सः १३६। = बह प्रथम उत्कृष्ट श्रावक प्राणियोको बाधा नहीं पहुँचानेवाले कोमल बस्त्रादिक उपकरणसे स्थानादिकमे शुद्धि करे १३६।
- ला म./७/६३ · । वस्त्रिपिच्छकमण्डलुम् ।६३। = वह श्रुल्लक श्रावक वस्त्रकी पीछी रखता है । [वस्त्रका छोटा दुकडा रखता है उसीसे पीछीका सब काम लेता है । पीछीका नियम ऐलक अवस्थामे है इस-लिए श्रुल्लको वस्त्रकी ही पीछी रखनेको कहा है । (ला. सं /७/६३ का भावार्थ)]

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

# ६. श्रुलक घरमें भी रह सकता है

म पु /१०/१६८ नृषस्तु सुविधिः पुत्रस्तेहाद्ध गार्हस्थ्यमत्यजन् । उरकृष्टी-पासकस्थाने तपस्तेषे सुदुश्चरम् ।१६८। = राजा सुविधि (ऋषभ भग-वात्तका पूर्वका पाँचवाँ भाव ) केशव पुत्रके स्तेहसे गृहस्थ अवस्थाका परित्याग नहीं कर सका था, इसलिए आवकके उरकृष्ट पदमें स्थित रहकर कठिन तप तपता था ।१६८। (सा. ध /७/२६ का विशेषार्थ )

# ७. क्षुलक गृहत्यागी ही होता है

र क. श्रा,/१४७ गृहतो मुनिवनिमत्वा गुरूपकण्ठे बतानि परिमृह्य।
भैक्ष्याशनस्तपस्यन्तुत्कृष्टश्चेलखण्डधरः ।१४७। = जो घरसे निकलकर
मुनियनको प्राप्त होकर गुरुसे बत धारण कर तप तपता हुआ भिक्षाचारी होता है और वह खण्डबस्त्रका धारक उत्कृष्ट श्रावक होता है।

सा. घ /७/४० बसेन्सुनिवने नित्यं, शुश्र्षेत गुरुश्चरैत। तपो द्विधापि दश्धा, वैयावृत्यं विशेषतः। = क्षुष्ठक सदा मुनियोके साथ उनके निवास भूत वनमें निवास करे। तथा गुरुओको सेवे, अन्तरंग व बहिरंग दोनों प्रकार तपको आचरे। तथा खासकर दश प्रकार वैयावृत्यको आचरण करे।४७।

## ८. पाणिपात्रमें या पात्रमें भी भोजन कर सकता है

सू. या./सू./२१ · । भिन्ना भमेइ पत्ते सिमिहीभासेण मोणेण ।२। = उत्कृष्ट आवक भ्रम करि भोजन करे हैं, बहुरि पत्ते कहिये पात्रमें भोजन करे तथा हाथमें करे बहुरि सिमितिरूप प्रवर्तता भाषा सिमितिरूप नोले अथवा मौनकरि प्रवर्ते । (व.सु.श्रा /३०३); (सा. ध./७/४०)

ला. सं./७/६४ भिक्षापात्रं च गृह्णीयात्कांस्यं यद्वाप्ययोगयम्। एषणा-दोषिनिमुक्तं भिक्षाभोजनमेकशः ।६४। च्यह क्षुल्लक श्रावक भिक्षाके लिए कॉसेका अथवा लोहेका पात्र रखता है तथा शास्त्रोमें जो भोजन-के दोष बताये है, उन सबसे रहित एक बार भिक्षा भोजन करता है।

# ९. क्षुल्लक्की केश उतारनेकी विधि

म. पु /१००/३४ प्रशान्तवदनो धीरो छुच्चरिक्षतमस्तकः । १३४। = लव, कुशका विद्या गुरु सिद्धार्थ नामक क्षुष्ठक, प्रशान्त मुख था, धीर-बीर था, केशल्च करनेसे उसका मस्तक मुशोभित था।

व. सु. आ./३०२ धम्मिलाणं चयणं करेंद्र कत्तरि छुरेण वा पढमो । ठाणा-इसु पडिलेहइ उवयरणेण पयडप्पा ।३०२। = प्रथम उत्कृष्ट आवक (जिसे क्षुरलक कहते हैं) धम्मिरलोका चयन अर्थात, हजामत कैंचो-से अथवा उस्तरेसे कराता है ।…।३०२। (सा. ध./७/३८); (ला. सं./७/६०)

# १०. श्रुलक्रको एकभुक्ति व पर्वोपवासका नियम

वधु आ,/३०३ भूंजेइ पाणिपत्तस्मि भाषणे वा सह समुबहर्ठो । उववासं पुण णियमा चंउिवहं कुणइ पब्वेसु ।३०३। =क्षुल्लक एक बार बैठकर भोजन करता है किन्तु पर्वोंमे नियमसे उपवास करता है।

# ११. क्षुच्छक श्रावकके भेद

सा. धा/७/४०-४६ भावार्थ, क्षुल्तक भी दो प्रकारका है, एक तो एकगृह-भोजी और दूसरा अनेकगृह भोजी । ( ला,सं./७/६४ )

# १२. एकगृहमोजी क्षुल्लकका स्वरूप

वसु. श्रा /३०६-३१० जइ एवं ण रञ्जजो काउंरिसगिहम्मि चरियाए। पविसति एतभिक्त पवित्तिणियमणं ता कुउजा ।३०६। गंतूण गुरु-समीवं पञ्चक्ताणं चउव्विहं विहिणा। गहिजण तञ्जो सव्वं आली-चेउजा पयत्तेण ।३१०। =यदि किसीको अनेक गृहगोचरी न रुचे, तो वह मुनियोंकी गोचरी जानेके पश्चात् चयकि लिए प्रवेश करे, अर्थात् एक भिक्षाके नियमवाला उत्कृष्ट श्रावक चयकि लिए किसी श्रावक जनके घर जावे और यदि इस प्रकार भिक्षा न मिले तो उसे प्रवृत्तिनियमन करना चाहिए 1३०६। पश्चात् गुरुके समीप जाकर विधिपूर्वक चतुर्विध प्रत्याख्यान ग्रहणकर पुनः प्रयस्तके साथ सर्व दोषोकी आलोचना करे 1३१०। (सा. ध./७/४६) और भी दे० शिर्षक नं० ७।

## ३३. अनेकगृहभोजी श्रुव्लकका स्वरूप

वसु. श्रा./३०४-३०८ पक्लालिङण पत्त पविसइ चरियाय पंगणे ठिचा। भणिङण धम्मलाहं जायइ भिक्खं सयं चैव ।३०४। सिग्धं लाहालाहे अदीणवयणो णियन्तिऊण तओ । अण्णमि गिहे वञ्चइ दरिसइ मोणेण कार्यं वा ।३०५। जइ अद्भवहे कोइ वि भणइ पत्थेइ भोसणं कुणह। भोत्तूण णियमभिनलं तस्सएण भुंजए सेसं ।३०६। अहं ण भणइ तो भिन्त्वं भमेज्ज णियपोट्टपूरणपर्माणं । पच्छा एयम्मि गिहे जाएज्ज पासुगं सलिलं ।३०७। जं कि पि पडिय भिक्खं भूंजिउजो सोहिरुण জतेण। पवखालिङण पत्तं गच्छिङजो गुरुसयासिम्म ।३०८। = ( अनेक गृहभोजी उत्कृष्टशावक ) पात्रको प्रक्षालन करके चयकि लिए भावक-के घरमे प्रवेश करता है, और आँगनमें ठहरकर 'धर्म लाभ' कहकर (अथवा अपना शरीर दिखाकर) स्वयं भिक्षा मॉगता है।३०४। भिक्षा-लाभके अलाभमें अर्थात् भिक्षा न मिलनेपर, अदीन मुख हो वहाँसे शीझ निकलकर दूसरे घरमें जाता है और मौनसे अपने शरीर-को दिखलाता है।३०४। यदि अर्ध-पथर्मे-यदि मार्गके बीचमें ही कोई शावक मिले और प्रार्थना करें कि भोजन कर लोजिए तो पूर्व घरसे प्राप्त अपनी भिक्षाको खाकर, शेष अर्थाद जितना पेट खाली रहे, त्रत्रमाण उस श्रावकके अन्नको खाये। ३०६। यदि कोई भोजनके लिए न कहे, तो अपने पेटको पूरण करनेके प्रमाण भिक्षा प्राप्त करने तक परिभ्रमण हरे. अर्थात् अन्य-अन्य शावकौंके घर जावे । आवश्यक भिक्षा प्राप्त करनेके पश्चाच किसी एक धरमें जाकर प्राप्तक जल मॉर्ग ।३०७। जो कुछ भी भिक्षा प्राप्त हुई हो, उसे शोधकर भोजन करें और यत्नके साथ अपने पात्रको प्रशालन कर गुरुके पास जावे ।३०८। (प. पु./१००/३३-४१ ); ( सा. घ./७/४०-४३ ); ( स. सं० ७/ ) ।

# १४. अनेकगृहभोजीको आहारदानका निर्देश

ला.स./६७-६८ तत्राप्यन्यतमगेहे दृष्ट्वा प्राप्तुकमम्बुकम्। क्षणं चातिथि-भागाय संप्रकृष्याध्वं च भोजयेत्।६७। दैवात्पात्रं समासाय दयाहानं गृहस्थवत्। तच्छेषं यत्स्वयं भुड्के नोचेत्कुर्यादुपोषितम्।६८। ≈वह धुक्लक उन पाँच घरोमेसे ही किसी एक घरमें जहाँ प्राप्तुक जल दृष्टि-गोचर हो जाता है. उसी घरमे भोजनके लिए ठहर जाता है तथा थोडी देर तक वह किसी भी मुनिराजको आहारदान देनेके लिए प्रतीक्षा करता है, यदि आहार दान देनेका किसी मुनिराजका समागम नहीं मिला तो फिर वह भोजन कर लेता है।६७। यदि दैव-योगसे आहार दान देनेके लिए किसी मुनिराजका समागम मिल जाये अथवा अन्य किसी पात्रका समागम मिल जाये, तो वह शुक्लक श्रावक गृहस्थके समान अपना लाया हुआ भोजन उन मुनिराजको दे देता है। पश्चात् जो कुछ वच रहता है उसको स्वय भोजन कर लेता है, यदि कुछ न वचे तो उस दिन नियमसे उपवास करता है।६८।

# १५. अ्ल्लको पात्रप्रक्षालनादि क्रियाके करनेका विधान

सा.ध /७/४४ आकाड्धन्संयमं भिक्षा-पात्रप्रशालनादिषु । स्वयं यतेत चादपं., परथासंयमो महान् १४४। = वह शुल्लक संयमकी इच्छा करता हुआ, अपने भोजनके पात्रको धोने आदिके कार्यमे अपने तप और विद्या आदिका गर्व नहीं करता हुआ स्वयं ही यानाचारपूर्वक प्रकृत्ति करें नहीं तो बडा भारी असंयम होता है।

For Private & Personal Use Only

# १६. क्षुरूकको भगवान्की पूजा करनेका दिदेश

ला,सं /७/६१ किच गन्धादिद्रव्याणासुपलक्षी सधर्मिभिः । अई द्विम्बादि-साधूनां पूजा कार्या मुदात्मना । ६१। = यदि उस क्षुल्लक शावकको किसी साधर्मी पुरुषसे जल, चन्दन, अङ्गतादि पूजा करनेकी सामग्री मिल जाये तो उसे प्रसन्नचित्त होकर भगवान अहंन्तदेवका पूजन करना चाहिए। अथवा सिद्ध परमेष्ठी वा साधुकी पूजा कर लेनी चाहिए।ई१।

## १७, साधकादि झुल्लकोंका निर्देश व स्वरूप

ला.सं./७/७०-७३ किच मात्र साधका. केचिरकेचिइ गुढाह्रया पुन. 1 बाणप्रस्थारूयकाः केचिरसर्वे तद्वेषधारिणः ।७०। क्षुरलकीवत्किया तेषां नात्युयं नातीय मृदुः । मध्यावर्तिवतं तद्वरपञ्चगुर्वारमसाक्षिकम् ।७१। अस्ति कश्चिद्विशेषोऽत्र साधकादिषु कारणात् । अगृहीतव्रताः कुर्युव ताभ्यासं वताशया ।७२। समभ्यस्तवताः केचिइ वतं गृह्णन्ति साहसात्। न गृह्णन्ति वतं केचिद्र गृहे गच्छन्ति कातरा ।७३। = क्षुल्लक शावकों के भी कितने ही भेद है। कोई साधक क्षुल्लक है, कोई मूढ क्षुल्लक होते है और कोई बाणप्रस्थ क्षुल्लक होते हैं। ये तोनो ही प्रकारके धुरलक क्षुद्धक के समान वैष धारण करते हैं 100। में तीनो हो शुक्लको क्रियाओं का पालन करते हैं। में तीनो ही न तो अत्यन्त कठिन बतोका पालन करते है और न अत्यन्त सरल, किन्तु मध्यम स्थितिके बतोका पातन करते है तथा पञ्च परमेष्ठीकी साक्षीपूर्वक बतीको ग्रहण करते हैं 1७१। इन तीनी प्रकारके क्षुह्रकोंमें परस्पर अिकेष भेद नहीं है। इनमेसे जिन्होंने क्षुल्लकके बत नहीं लिये हैं किन्तु वत धारण करना चाहते हैं, वे उन वतोका अभ्यास करते है।७२। तथा जिन्होंने बतोको पालन करनेका पूर्ण अभ्यास कर लिया है ने साहसपूर्वक उन वताका ग्रहण कर लेते हैं। तथा कोई कातर और असाहसी ऐमे भी होते है जो बतोको बहण नहीं करते किन्द्र घर चले जाते है। ७१।

# ९८. क्षुल्लकई दो भेटोंका इतिहास व समन्वय

बसुआः/प्र/पृ. ६२ जिनसेनाचार्यके पूर्वतक शुद्रको दीक्षा देने या न देने का कोई प्रश्न न था। जिनसेनाचार्यके समक्ष जब यह प्रश्न आया तो उन्होने अदीक्षाई और दीक्षाई कुलोत्पन्नोका विभाग किया ।... क्षुह्नकको जो पात्र रखने और अनेक घरोसे भिक्षा लाकर खानेका विधान किया गया है वह भी सम्भवतः उनके शृद्ध होनेके कारण ही किया गया प्रतीत होता है।

# \* ऐलकका स्वरूप— दे० ऐ<sub>लक</sub>।

# १९. श्रुक्तफ्र व ऐलक रूप दो भेदोंका इतिहास व समन्वय

बम्र./श्रा /प्र /६३ उक्त रूप बाले श्रृष्ठकोको किस श्रावक प्रतिमामे स्थान दिया जाये, यह प्रश्न सर्वप्रथम बसुनन्दिके सामने आया प्रतीत होता है, क्यों कि उन्होने ही सर्वप्रथम ग्यारहवी प्रतिमाके भेद किये है। इनसे पूर्ववर्ती किसी भी आचार्यने इस प्रतिमाके दो भेद नहीं किये। • १४वीं १५वी शताब्दी तक (वे) प्रथमीत्कृष्ट और द्वितीयी-त्कृष्ट रूपसे चलते रहे। १६वी शताब्दीमे पं० राजमल्लजीने अपनी लाटी संहितामे सर्व प्रथम उनके लिए क्रमश क्षुल्लक और ऐलक शब्द-का प्रयोग किया।

# क्षुल्लक भव ग्रहण--दे॰ भन ।

क्षेत्र--मध्य लोकस्थ एक-एक द्वीपमे भरतादि अनेक क्षेत्र है। जो वर्षधर पर्वतोके कारण एक-दूसरेमे विभक्त है - दे० लोक/७।

क्षेत्र - क्षेत्र नाम स्थानका है। किस गुगस्थान तथा मार्गणा स्थानादि वाले जीव इस लोकमे कहाँ तथा कितने भागमे पाये जाते हैं, इस भातका ही इस अधिकारमे निर्देश किया गया है।

## भेद व लक्षण

3

- Ş क्षेत्र सामान्यका रुक्षण ।
- ₹ क्षेत्रानुगमका रुक्षण ।
- क्षेत्र जीवके अर्थमें । ŧ
- क्षेत्रके भेद ( सामान्य विशेष )। X
- लोककी अपेक्षा क्षेत्रके भेद । ų
- क्षेत्रके भेद स्वस्थानादि । ξ
- निक्षेपोंकी अपेक्षा क्षेत्रके भेद । છ
- स्वपर क्षेत्रके रुक्षण । b
- सामान्य विशेष क्षेत्रके रूक्षण । ९
- क्षेत्र लोक व नोक्षेत्रके लक्षण । १०
- ११ स्वस्थानादि क्षेत्रपदोक्षे लक्षण ।
- समुद्वातोमें क्षेत्र विस्तार सम्बन्धी—दे० वह वह नाम । \*
- निष्कुट क्षेत्रका लक्षण ( १२
  - निक्षेपोंरूप क्षेत्रके लक्षण —दे० निक्षेप ।
- नोआगम क्षेत्रके रुक्षण । १३

ą

₹

\*

# क्षेत्र सामान्य निर्देश

- क्षेत्र व अधिकरणर्ने अन्तर । Ş
- क्षेत्र व स्पर्शनमे अन्तर । ₹
- ą वीतरागियों व सरागियोंके स्वक्षेत्रमे अन्तर ।

# क्षेत्र प्ररूपणा विषयक कुछ नियम

- गुणस्थानीसे सम्भव पदीकी अपेक्षा । 2
- गतिमार्गणामे सम्भव पदोंकी अपेक्स । ₹
- नरक, तिथेच, मनुष्य, भवनवासी, व्यंतर, ज्योतिष, वैमानिक व लीकान्तिक देवींका लोकमें अवस्थान ।
  - --दे० वह वह नाम ।
  - जलचर जीवीका लोकमें अवस्थान ।—दे० तिर्धेच/३।
- भोग व कर्मभूभिर्मे जीवोका अवस्थान -दे० भूमि/ट। \*
- मुक्त जीवोका लोकमें अवस्थान --दे० मोश्/१।
  - इन्द्रियादि मार्गणाअसे सम्भव पदाकी अपेक्षा--१ इन्द्रियमार्गणाः, २ कार्यमार्गणाः, ३ योग मार्गणा,
    - ४ वेद मार्गणा, ५ इ।नमार्गणा, ६ संयम मार्गणा; ७ सम्यक्त्व मार्गणा, ८ आहारक मार्गणा ।
- एकेन्द्रिय जीवींका स्रोक्षमे अवस्थान 🗀 दे० स्थावर ।
  - विक्लेन्द्रिय व पर्चिन्द्रिय जीवोंका लोक्से अवस्थान ।
    - --दे० तिर्यञ्च/३।
- तेज व अप्कायिक जीवोका लोकमें अवस्थान। \* —दे० काय/२/५
  - त्रस, स्थावर, सक्ष्म, वादर, जीवींका लोकमे अवस्थान ---दे० बह बह नाम ।
  - मारणान्तिक समुद्घातके क्षेत्र सम्बन्धी दृष्टिभेद ।

8

\*\*

## क्षेत्र प्ररूपणाएँ

- १ सारणीमें मयुक्त संकेत परिचय ।
- २ | जीवोंके क्षेत्रकी ओघ प्ररूपणा ।
- जीवोंके क्षेत्रको आदेश प्ररूपणा ।

## अन्य प्ररूपणाएँ

- २. अष्टकर्मके चतुःबन्धकी अपेक्षा ओव आदेश प्ररूपणा।
- २. अष्टकर्म सत्त्वके स्त्रामी जीविकी अपेक्षा ओघ आदेश प्ररूपणा ।
- मोहनीयके सत्त्वके स्वामी जीवाकी अपेक्षा ओघ आदेश प्ररूपणा ।
- ४. पाची शरीरों के योग्य स्कन्योकी संघातन परिशातन कृतिके न्त्रामी जीवोकी अपेक्षा ओव आदेश मरूपणा । ५ पांच शरीरोंमें २,३,४ आदि संगोके स्त्रामी जीवों-की अपेक्षा ओव आदेश मरूपणा ।
- ६. २३ प्रकारकी वर्गणाओका जवन्य, उत्कृष्ट क्षेत्र श्रुरुणा ।
- ७ प्रयोग समवदान, अधः, तप, ईर्यापय व कृतिकर्म इन पट् कर्मीके स्वामी जीवोकी अपेक्षा ओष आदेश प्ररूपणा
- 📗 उत्कृष्ट आयुवाले तियैञ्चीके योग्य क्षेत्र

—दे० आयु/६/१ ।

# १. भेद व लक्षण

水

## 🕇 क्षेत्र सामान्यका लक्षण

- स. सि /१/८/२६/७ ''क्षेत्रं निवासो वर्तमानवालविषयः ।''
- स. सि /१/२६/१३२/४ क्षेत्रं यत्रस्थानभावानप्रतिपद्यते । = वर्त मान काल विषयक निवासको क्षेत्र कहते हैं। (गो जी./जी.प्र/६४३/१३१/१०) जितने स्थानमें स्थित भावोको जानता है वह (उम उस ज्ञानका) नाम क्षेत्र है। (रा. वा./१/२६। । /१६/५६)।
- क. पा /२/२,२२/§११. /१/७ खेत्तं खानु आंगासं तिव्यवरीयं च हविद गोक्षेत्तं/१। =क्षेत्र नियमसे आकाश है और आकाशसे विपरीत नोक्षेत्र है।
- ध. १३/६,३,5/६/३ शियन्ति निवसन्ति यस्मिन्पुइगलादयस्तत् क्षेत्र-माकाशम् । = श्रि धातुका अर्थ 'निवास करना' है। इसलिए क्षेत्र शब्दका यह अर्थ है कि जिसमे पुद्गलादि द्रव्य निवास करते हैं उसे क्षेत्र अर्थात् आकाश कहते हैं। (म पु./४/१४)

# २. क्षेत्रानुगमका लक्षण

- ध. १/१,१.७/१०२/१६८ अस्थित्तं पुण सतं अस्थित्तस्स यत्त्दैव परिमाणं। पच्चुव्यण्णं खेतं अदीद-पद्व्यण्णाणं फसणं।१०२।
- भ. १/१,१,७/१४६/१ णिय-संस्ता-गुणिदोगाहणलेतां स्वेतां उच्चदे दि ।

  = १. वर्तमान क्षेत्रका प्ररूपण करनेवाली क्षेत्र प्ररूपणा है । अतीत

  स्पर्श और वर्तमान स्पर्शका कथन करनेवाली स्पर्शन प्ररूपणा है ।

  २. अपनी अपनी संख्याने गुणित अवगाहनारूप क्षेत्रको ही क्षेत्रानुगम
  कहते है ।

## ३. क्षेत्र जीवके अर्थमें

म. पु./२४/१०४ क्षेत्रस्वरूपमस्य स्यात्तज्ज्ञानात् स तथोच्यते ।१०४। = इसके (जीवके) स्वरूपको क्षेत्र कहते है और यह उसे जानता है इसलिए क्षेत्रज्ञ भी कहलाता है।

# ४. क्षेत्रके भेद ( सामान्य विशेष )

पं घ /६/२७० क्षेत्रं द्विधावधानात् सामान्यमथः च विशेषमात्रं स्यात्। तत्र प्रदेशमात्रं प्रथमं प्रथमेतरं तदंशमग्रम् ।२७०। = विवक्षा वशसे क्षेत्र सामान्य और निशेष रूप इस प्रकारका है।

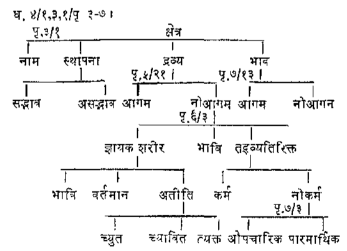
## ५. लोककी अपेक्षा क्षेत्रके भेद

ध. ४/१.३.१/८/६ दब्बटि ठयणयं च पडुच एगिवधं । अथवा पञ्जीजण-मिसिमच दुविह लोगागासमलोगागासं चेदि । अथवा देसेभेएण तिबिहो, मंदरच्लियादो उबिरमुड्ढलोगो. मंदरम्लादो हेर्ठा अधोलोगो, मंदरपरिच्छिण्णो मज्भलोगो ति । = द्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षा क्षेत्र एक प्रकारका है । अथवा प्रयोजनके आध्यसे (पर्यायार्थिक नयसे ) क्षेत्र दा प्रकारका है - लोकाकाश व अलोकाकाश । अथवा देशके भेदसे क्षेत्र तोन प्रकारका है = मन्दराचल (सुमेरुपर्वत) की चूलिकासे ऊपरका क्षेत्र ऊर्ध्वलोक है, मन्दराचलके मूलसे नीचेका क्षेत्र अधोलोक है, मन्दराचलमे परिच्छित्र अर्थात् तत्प्रमाण मध्य-लोक है ।

#### ६. क्षेत्रके भेद-स्वस्थान।दि

घ, ४/१,३,२/२६/१ सञ्जजीवाणमंबस्था तिविहा भवदि, सत्थाणसमुग्धा-दुववादभेदेण । तत्थ सत्थाणं दुविहं, सत्थाणसत्थाणं विहारविद्यस्थाणं चेदि । समुग्वादो सत्तिष्ठि, वेदणसमुग्धादो कसायसमुग्धादो वेउव्वियसमुग्धादो मारणांतियसमुग्धादो तेजासरीरसमुग्धादो अहारसमुग्धादो केवलिसमुग्वादो चेदि । = स्वस्थान. समुद्र्धात और उपपादके मेदसे सर्व जीवोकी अवस्था तीन प्रकारकी हैं। उनमेसे स्वस्थान दो प्रकारका है—स्वस्थानस्वस्थान. विहारवत्स्व-स्थान । समुद्र्धात सात प्रकारका है—वेदना समुद्र्धात, कषाय समु-समुद्र्धात, वैक्रियक समुद्र्धात, मारणान्तिक समुद्र्धात, तैजस शरीर समुद्र्वात, आहारक शरीर समुद्र्घात और केवली समुद्र्धात। (गो. जी./जी प्र/४३/१३१/१२)।

# ७. निक्षेपोंकी अपेक्षा क्षेत्रके भेद



# ८. स्वपर क्षेत्रके लक्षण

प. का./त.प /४३ द्वयोरप्यभित्रप्रदेशत्वेनैकक्षेत्रत्वात् । = परमार्थसे गुण और गुणी दोनोंका एक क्षेत्र होनेके कारण दोनों अभिन्नप्रदेशी हैं।

- अर्थात् द्रव्यका क्षेत्र उसके अपने प्रदेश हैं, और उन्हीं प्रदेशों में ही गुण भी रहते हैं।
- प्र, सा./ता वृ /११५/१६१/१३ लोककाशप्रिमिताः शुद्धासंरूपेयप्रदेशाः क्षेत्रं भण्यते । = लोकाकाश प्रमाण जीवके शुद्ध असंख्यात प्रदेश उसका क्षेत्र कहलाता है। (अर्थापत्तिसे अन्य द्रव्योंके प्रदेश उसके परक्षेत्र है। (
- पं, धः पू /१४८,४४६ अपि यश्चैको देशो यावदिभव्याच्य वर्तते क्षेत्रम् । तत्त्त्तेत्रं नान्यद्भवति तदन्यश्च क्षेत्रव्यत्तिरेकः ।१४८। क्षेत्र इति वा सदिभिष्ठानं च भूनिवासश्च । तदिप स्वयं सदेव स्यादिप यावत्र सत्प्रदेशस्यम् ।४४६। च जो एक देश जितने क्षेत्रको रोक करके रहता है वह उस देशका दव्यका क्षेत्र है, और अन्य क्षेत्र उसका क्षेत्र नहीं हो सकता । किन्तु दूसरा दूसरा ही रहता है, पहला नहीं । यह क्षेत्र व्यत्तिरेक है ।१४८। प्रदेश यह अथवा सत्का आधार और सत्वकी भूमि तथा सत्का निवास क्षेत्र है और वह क्षेत्र भी स्वयं सत् रूप ही है किन्तु प्रदेशों में रहनेवाला जितना सत् है उतना वह क्षेत्र नहीं है ।४४६।
- रा,वा,/हिं./१/६/४६ देह प्रमाण संकोच विस्तार लिये (जीव प्रदेश) क्षेत्र है।
- रा. वा./हिं/१/०/६७२ जनम योनिके भेद करि (जीव) लोकमें उपजै, लोक कुंस्पर्शे सो परक्षेत्र संसार है।

#### ९. सामान्य विशेष क्षेत्रके लक्षण

पं. ध /पू /२७० तत्र प्रदेशमात्रं प्रथमं प्रथमेतरं तदंशमयम् । चकेवल 'प्रदेश' यह तो सामान्य क्षेत्र कहलाता है। तथा यह वस्तुका प्रदेशस्य अंशमयी अर्थात् अमुक द्रव्य इतने प्रदेशवाला है। इत्यादि विशेष क्षेत्र कहलाता है।

## १०. क्षेत्र छोक व नोक्षेत्रके लक्षण

ध. ४/१,३,१/३-४/७ खेतं खलु आमासं तव्वदिरितं च हो दि णोखेतं। जीवा य पोग्गला वि य धम्माधम्मित्थ्या कालो ।३। आमास सपेदसं तु उड्छाधो तिरियो विथा। खेत्तलोगं विथाणाहि अण-तिजिग-देसिदं ।४। = आकाश द्रव्य नियममे तह्व्यतिरिक्त नोआगम द्रव्यक्षेत्र कहलाता है और आकाश द्रव्यके अतिरिक्त जीव, पुह्गल, धर्मास्तिकाय अधर्मास्तिकाय तथा काल द्रव्य नोक्षेत्र कहलाते है ।३। आकाश सप्रदेशो है, और वह उपर नीचे और तिरछे सर्वत्र फैला हुआ है। उसे ही क्षेत्र लोक जानना चाहिए। उसे जिन भगवान्ने अनन्त कहा है। (क.पा.२/२,२२/६९१/६/१)।

# ११. स्वस्थानादि क्षेत्र पर्दोंके लक्षण

- धः ४/१,३,२/२६/२ सरथाणसरथाणणाम् अप्पणो उप्पणणगामे णयरे रण्णे वा सयण-णिसीयण-चंकमणादिवाबारजुत्तेणच्छणं । विहारवदि-सरथाणं णाम अप्पणो उप्पणणगाम-णयर-रण्णादीणि छङ्डिय अण्णस्थ सयण-णिसीयण-चंकमणादिवाबारेणच्छणं ।
- धः /४/१.३.२/२१/६ उववादो एयिवहो। सो वि उपपण्णपढमसमए चेव होदि। = १. अपने उत्पन्न होनेके ग्राममें, नगरमें, अथवा अरण्यमें. — सोना, बैठना, चलना आदि व्यापारसे युक्त होकर रहनेका नाम स्वस्थान-स्वस्थान अवस्थान है। (धः,४/१.३.६८/१२१/३) उत्पन्न होनेके ग्राम. नगर अथवा अरण्यादिको न्छोडकर अन्यत्र गमन, निषीदन और परिभ्रमण आदि व्यापारसे युक्त होकर रहनेका नाम विहारवत-स्वस्थान है। (ध /७/२.६.१/३००/६) (गो. जो./जो प्र /४४३/६३६/ ११)। २. उपपाद (अवस्थान क्षेत्र) एक प्रकारका है। और वह उत्पन्न होने (जन्मने) के पहले समयमें ही होता है—इसमे जीवके समस्त प्रदेशोंका सकोच हो जाता है।

## १२. निष्कुट क्षेत्रका लक्षण

स सि /२/२८/टिप्पणी। पृ. १०८ जगरूपसहायकृत-लोकाग्रकोणं निष्कुट-क्षेत्रं । च्लोक शिखरका कोण भाग निष्कुट क्षेत्र कहलाता है। (विशेष दे० विग्रह गति/६) ।

#### १३. नो आगम क्षेत्रके सक्षण

- ध.४/१,३,१/६/६ विदिरित्तद्वविक्षेत्तं दुविहं, कम्मद्व्वलेत्तं णोकम्मद्व्य-खेतं चेदि । तत्थ कम्मद्व्यक्लेत्तं णाणावरणादिश्रद्वविहकम्मद्व्यं । णोकम्मद्व्यकेतं तु दुविहं, ओवयारियं पारमत्थियं चेदि । तत्थ ओवयारियं णोकम्मद्व्यक्षेत्तं लोगपसिद्धं सालिकेत्तं बीहिखेत्तमेव-मादि । पारमत्थियं णोकम्मद्व्यक्षेत्तं आगासद्वयं ।
- घ.४/१.३.१/=/२ आगासं गगणं देवपथं गीउफगाचरितं अवगाहणलन्खणं आधेयं वियापगमाधारो भूमि ति एयहो। = १ जो तद्वयतिरिक्तं नोआगम द्रव्य क्षेत्र है वह कर्मद्रव्यक्षेत्र और नोकर्म द्रव्य क्षेत्रके भेदसे दो प्रकारका है। उनमेसे ज्ञानावरणादि आठ प्रकारके कर्मद्रव्यको कर्मद्रव्यको कर्मद्रव्यको कर्मद्रव्यको कर्मद्रव्यको कर्मद्रव्यको कर्मद्रव्यको कर्मद्रव्यको निरुक्तिके अलसे कर्मोंके क्षेत्रपना सिद्ध है। नोकर्मद्रव्यक्षेत्र भी औपचारिक और पारमाधिक के भेदसे दो प्रकार है। उनमेंसे लोकमें प्रसिद्ध शालि-क्षेत्र, ब्रीहि (धान्य) क्षेत्र इत्यादि औपचारिक नोकर्म तद्वयतिरिक्तं नोआगमद्रव्यक्षेत्र कहलाता है। आकाश द्रव्यपारमाधिक नोकर्मतद्वयतिरिक्तं नोआगमद्रव्यक्षेत्र है। २. आकाश, गगन, देवपथ, गुह्मकाचरित (यक्षोके विचरणका स्थान) अवगाहन लक्षण, आधेय, व्यापक, आधार और भूमि ये सक नोआगमद्रव्यके क्षेत्रके एकार्थनाम हैं।

## २. क्षेत्र सामान्य निर्देश

#### १. क्षेत्र व अधिकरणमें अन्तर

रा ता /१/5/१६/४३/६ स्यादेतत्-यदेवाधिकरणं तदेव क्षेत्रम्, अतस्तयोर-भेदात् पृथग्ग्रहणमनर्थकमितिः; तत्रः कि कारणम् । उक्तार्थत्वात् । उक्तमेतत्-सर्वभावाधिगमार्थत्वादिति । - प्रश्न-जो अधिकरण है वहीं क्षेत्र है, इसलिए इन दोनोमें अभेद होनेके कारण यहाँ क्षेत्रका पृथक् ग्रहण अनर्थक है १ उत्तर-अधिकृत और अनिधकृत सभी पदार्थीका क्षेत्र बतानेके लिए विशेष रूपसे क्षेत्रका ग्रहण किया गया है।

# २. क्षेत्र व स्पर्शनमें अन्तर

रा वा /१/८/१७-११/४३/१ यथेह सति घटे क्षेत्रे अम्बुनोऽवस्थानात् नियमाइ घटस्पर्शनम्, न ह्येतदस्ति-'घटे अम्बु अवतिष्ठते न च घट स्पृशाति इति । तथा आकाशक्षेत्रे जीवावस्थाना नियमादाकाशे स्पर्शनमिति क्षेत्राभिधानेनैव स्पर्शनस्यार्थगृहीतत्वाद पृथग्प्रहणम-नर्थकम्। न वैष दोषः। कि कारणम्। विषयवाचित्वात्। विषय-वाची क्षेत्रशब्दः यथा राजा जनपदक्षेत्रं Sवितष्ठते, न च कृत्सनं जनपदं स्पृशित । स्पर्शनं तु कृत्स्नविषयमिति । यथा सामप्रति-केनाम्बुना सांप्रतिकं घटक्षेत्रं स्पृष्टं नातोतानागतुम्, नैवमारमन सांप्रतिकक्षेत्रस्पर्शने स्पर्शनाभिप्राय, स्पर्शनस्य विकासगोचरत्वात् 1१७-१८। = प्रश्न-जिस प्रकारसे घट रूप क्षेत्रके रहनेपर ही, जलका उसमें अवस्थान होनेके कारण, नियमसे जलका घटके साथ स्पर्श होता है। ऐसा नहीं है कि घटमें जलका अवस्थान होते हुए भी, वह उसे स्पर्श न करें। इसी प्रकार आकाश क्षेत्रमें जीवोके अवस्थान होनेके कारण नियमसे उनका आकाशसे स्पर्श होता है। इसलिए क्षेत्रके कथन से ही स्पर्शके अर्थका ग्रहण हो जाता है। अत स्पर्शका पृथक् ग्रहण करना अनर्थ क है । उत्तर - यह कोई दोष नहीं है, क्यो कि क्षेत्र शब्द बिषयवाची है, जैसे राजा जनपदमें रहता है। यहाँ राजाका विषय

जनपद है न कि बह सम्पूर्ण जनपदके स्पर्श करता है। स्पर्शन तो सम्पूर्ण विषयक होता है। दूसरे जिस प्रकार वर्तमानमें जनके द्वारा वर्त-मानकालवर्ती घट क्षेत्रका हो स्पर्श हुआ है, अतोत व अनागत कालगत क्षेत्रका नहीं, उसी प्रकार मात्र वर्तमान कालवर्ती क्षेत्रके साथ जीव-का स्पर्श वास्तवमें स्पर्शन हान्दका अभिषय नहीं है। क्योंकि क्षेत्र तो केवन वर्तमानवाची है और स्पर्श त्रिकालगोचर होता है।

ध.१/१,१,७/१५६/८ वृद्धमाण-फासं वण्णेदि खेर्च । फोसणं पुण अदी हं वृद्धमाणं च वण्णेदि । अक्षेत्रानुमम वर्तमानकालीन स्पर्शका वर्णन करता है । और स्पर्शनानुयोग अतीत और वर्तमानकालीन स्पर्शका वर्णन करता है ।

ध. ४/१,४,२/१४६/८ खेत्ताणिओगहारे सव्यमरगणहाणाणि अस्सिदूण सन्त्रगुणहाणाणं वद्दमाणकालविसिट्ठं खेत्तं पदुष्पादिदं, संपदि पोसणाणिओगद्दारेण कि पहन्विज्जदे । चोद्दस मग्गणद्वाणाणि अस्सि-दूण सञ्जगुणद्वाणाणं अदीदकालिबेसेसिदखेलं फोसणं बुच्चदे । एत्थ वट्टमाणखेलं पर्ववणं पि मुत्तिणबद्धसेव दीसदि । तदो ण पोसणमदीव-कालिविसिट्ठले त्तपदुष्पाइयं, किंतु बट्टमाणादीदकालिवेसेसिदलेत्त-पद्प्पाइयमिदि १ एत्थ ण खेत्तपरूवणं, तं वं पुठ्यं खेताणिओगदार-परूजिदबद्दमाणखेलां संभराजिय अदीदकासचिसिट्ठखेत्तपदुष्पायणट्ठं तस्सुवादाणा । तदो फोसणमदीद्कालविसेसिदखेले पदुष्पाइयमेवेलि सिद्धं । प्रश्न-क्षेत्रानुयोग मे सर्व मार्गणास्थानीका आश्रयलेकर सभी गुणस्थानोंके वर्तमानकालविशिष्ट क्षेत्रका प्रातेपादन कर दिया गया है। अत्र पुनः स्पर्शनायोग द्वारसे क्या प्ररूपण किया जाता है। उत्तर-चौदह मार्गणास्थानींका आश्रय लेकरके सभी गुणस्थानोंके अतीतकात विशिष्ट क्षेत्रको स्पर्शन कहा गया है। अतएव यहाँ उसी-का प्रहण किया गया समभना। प्रश्न-यहाँ स्पर्शनानुयोगद्वारमें वर्तमानकाल सम्बन्धी क्षेत्रकी प्ररूपणा भी सूत्र निबद्ध ही देखी जाती है, इसलिए स्पर्शन अतीतकाल विशिष्ट क्षेत्रका प्रतिपादन करनेवाला नहीं है, किन्तु वर्तभानकाल और अतीतकालसे विशिष्ट क्षेत्रका प्रतिपादन करनेवाला है । उत्तर-यहाँ स्पर्शनानुयोगद्वारमें वर्तमानकालकी प्रख्पणा नहीं की जा रही है, किन्तु पहले क्षेत्रानुयोग-द्वारमें प्रकृषित उस उस वर्तमान क्षेत्रको स्मरण कराकर अतीतकाल विशिष्ट क्षेत्रके प्रतिपादनार्थ उसका ग्रहण किया गया है। अतएव स्पर्शनानुयोगद्वारमे अलीतकालसे विशिष्ट क्षेत्रका ही प्रदिपादन करने-वाला है, यह सिद्ध हुआ।

# ३. बीतरागियों व सरागियोंके स्वक्षेत्रमें अन्तर

ध.४/१.३,६८/१२९/१ ण च ममेदंबुद्धीए पडिगहिदपदेसो सत्थाणं, अजोगिम्ह लीणमोहम्ह ममेदंबुद्धीए अभावादो ति । ण एस दोसो वीदरागाणं अप्पणो अच्छिदपदेसस्सेव सत्थाणववएसादो । ण सरागाणामेस णाओ, तत्थ ममेदंभावसंभवदो । = प्रश्न — इस प्रकार-स्वस्थान पद अयोगकेवलीमें नहीं पाया जाता, व्योंकि क्षणमोही अयोगी भगवान्में ममेदंबुद्धिका अभाव है । उत्तर—यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि बीतरागियोंके अपने रहनेके प्रदेशको ही स्वस्थान नामसे कहा गया है । किन्तु सरागियोंके लिए यह न्याय नहीं है, क्योंकि इसमें ममेदंभाव सम्भव है । (ध ४/१३,३/४७/८)।

# ३. क्षेत्र प्ररूपणा विषयक कुछ नियम

# १. गुणस्थानींमें सम्मव पर्दोकी अपेक्षा

#### १. मिथ्यादृष्टि

ध.४/१,३,२/३८/६ मिच्छाइट्ठिस्स सेस-तिष्णि विसेसणाणि ण संभवति, तक्कारणसंजमादिगुणाणामभावादो । = मिथ्यादृष्टि जीवराशिके शेष तीन विशेषण अर्थात् आहारक समुद्धात, तैजस समुद्धात, और केवली समुद्धात सम्भव नहीं है, क्वोंकि इनके कारणभूत संयमादि गुणोंका मिथ्यादृष्टिके अभाव है।

#### २. सासादन

ध.४/१,३,२/३१/६ सासणसम्मादिट्ठी सम्मामिच्छाइष्ट्री असंजदसम्मा-दिट्ठी-सत्थाणसत्थाण - विहारवदिसत्थाण-वेदणकसाय-वेजव्वियससु-ग्धादपरिणदा केवडि खेत्ते, लोगस्स असंखेजजदिभागे।

ध.४/१ ३,३/४३/३ मारणांतिय-उबवादगद-सासणसम्मादिद्ठी-असंजद-सम्ममिद्ठीणमेवं चेव वत्तव्वं ।

ध.४/१,४,४/१६०/१ तसजीविवरहिदेमु असंखेज्जेसु समुद्दे मु णवरि सासणा णित्थ । वेरियवेंतरदेवेहि चित्ताणमित्थ संभवो. णवरि ते सत्थाणत्था ण होंति, विहारेण परिणत्तारो। 🕶 प्रश्न - १. स्वस्थान, विहारवरस्व-स्थान, वेदनासमुद्धात, कषाय समुद्धात और वैक्रियक समुद्धात रूपसे परिणत हुए सासादन सम्यग्हरि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयत-सम्यग्दृष्टि जीव कितने क्षेत्रमें होते हैं। उत्तर—सोकके असंख्यात भागप्रमाण क्षेत्रमें । अर्थात् सासादनगुणस्थानमें यह पाँच होने सम्भव है । २. मारणान्तिक समुद्धात और उपपाद सासादन सम्यग्दष्टि और असंयत सम्यग्दृष्टियोंका इसी प्रकार कथन करना चाहिए। अर्थात् इस गुणस्थानमे ये दो पद भी सम्भव है। (विशेष दे० सासादन ।१। १०) ३. त्रस जोबोंसे विरहित (मानुषोत्तर व स्वयंप्रभ पर्वतीके मध्यवर्ती ) असंख्यात समुद्रोमें सासादन सम्यग्दृष्टि जीव नहीं होते । यद्यपि बैर भाव रखनेवाले व्यन्तर देवोंके द्वारा हरण करके ले जाये गये जीवोंकी वहाँ सम्भावना है। किन्तु वे वहाँ पर स्वस्थान स्वस्थान नस्थान नहीं कहलाते हैं क्यों कि उस समय वे विहार रूपसे परिणत हो जाते हैं।

#### ३. सम्यग्मिथ्यादृष्टि

ध. ४/१,३.३/४४/५ सम्मामिच्छाइड्डियस्स मारणंतिय-जननादा णिरथः, तग्गुणस्स तदुहयिनरोहित्तादो । =सम्यग्मिध्यादृष्टि गुणस्थानमें मारणान्तिक समुद्धात और उपपाद नहीं होते हैं, क्योंकि, इस गुण-स्थानका इन दोनों प्रकारकी अवस्थाओंके साथ निरोध है। नोट— स्वस्थान-स्वस्थान, विहारवत्स्वस्थान, वेदना, कषाय व वैक्रियक समुद्धात ये पौँचों पद यहाँ होने सम्भव हैं। दे०— ऊपर सासादनके अन्तर्गत प्रमाण नं० १।

#### ४. असंयत सम्यग्दृष्टि

(स्वस्थान-स्वस्थान, विहारवत् स्वस्थान, वेदना, कषाय और वैक्रि-यक व मारणान्तिक समुद्रधात तथा उपपाद, यह सातों ही पद यहाँ सम्भव हैं—दे० ऊपर सासादनके अन्तर्गत/प्रमाण नं० १)

#### ५. संयतासंयत

ध.४/१,३,३/४४/६ एवं संजदासंजदाणं । णवरि उववादो णरिय, अपज्ञत्त-काले संजमासंजमगुणस्स अभावादो। संजदासंजदाणं कथं वेउव्विय-समुग्धादस्स संभवो । ण, ओरालियसरीरस्स विउव्वणप्ययस्स विण्हु-कुमारादिसु दंसणादो ।

ध. १/१,४,८/१६६/७ कथं संजदानंजदाणं सेसदीव-समुद्दे सु संभवो। ण, पुळ्वदेरियदेवेहि तत्थं धित्ताणं संभवं पिडिविरोधाभावा। --१. इसी प्रकार (असंयत सम्यग्दृष्टिवद्) संयत्तासंयतोका क्षेत्र जानना चाहिए। इतना विशेष है कि संयतासंयतोके उपपाद नहीं होता है, क्यों कि अपर्याप्त कालमें संयमासंयम गुणस्थान नहीं पाया जाता है। ...प्रश्न—संयता-संयतोके वैक्तियक समुद्द्वात कैसे सम्भव है। उत्तर—नहीं, क्यों कि, विष्णुकुमार मुनि आदिमें विक्रियात्मक औदा-रिक हारीर देखा जाता है। २ प्रश्न—मानुषोत्तर पर्वतसे परभागवर्ती व स्वयप्रभाचलसे पूर्वभागवर्ती शेष द्वीप समुद्रों में संयतासंयत जीवों-की संभावना कैसे है। उत्तर्—नहीं, क्यों कि पूर्व भवके वैरी देवोंके

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

द्वारा वहाँ ले जाये गये तिर्धञ्च संयतासंयत जीवोंकी सम्भावनाकी अपेक्षा कोई विरोध नहीं है। (ध १/९,१,१६८/४०२/१); (ध ६/१, ६-६,१८/४२६/१०)

#### ६. ममत्तसंयत

धः ४/१,३,३/४६-४७/सारार्थ-प्रमत्त संयतों मे अप्रमत्तसंयतको अपेक्षा आहारक व तैजस समुद्धात अधिक है, केवल इतना अन्तर है। अतः दे०-अगना 'अप्रमत्तसंयत'

#### ७. अप्रमत्तसंयत

ध. ४/९,३.३/४०/४ अप्पमत्तसंजदा सत्थाणसत्थाण-विहारविद्सत्थाणत्था केविडिखेले, ... मारणं तिय-अप्पमत्ताणं पमत्तसजदर्भगो । अपमत्ते सेसपदा णित्थ । = स्वस्थान स्वस्थान और विहारविद् स्वस्थान रूपसे परिणत अप्रमत्त संयत जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं ! ... मारणान्तिक ससुद्धातको प्राप्त हुए अप्रमत्त संयत्तोंका क्षेत्र प्रमत्त संयत्तोंके समान होता है । अप्रमत्त गुणस्थानमें उक्त तीन स्थानको छोड़कर शेष स्थान नहीं होते ।

#### ८. चारों उपशामक

घ. ४/१,३,३/४०/६ चदुण्हमुवसमा सत्थाणसत्थाण-मारणं तियपदेसु पमत्त-समा 'णित्थ बुत्तसेसपदाणि। च्छपशाम श्रेणोके चारों गुणस्थानवर्ती उपशामक जीघ स्वस्थानस्वस्थान और मारणान्तिक समुद्दवात, इन दोनों पदोंमे प्रमत्तसंयतोंके समान होते हैं। (इन जीवोंमे) उक्त स्थानोके अतिरिक्त शेष स्थान नहीं होते हैं। [स्वस्थान स्वस्थान सम्बन्धी शंका समाधान दे० अगला क्षपक]

#### ९, चारों क्षपक

- घ. ४/१,३,३/४०/० चदुण्हं ख्वनाणं स्थाणसत्थाणं पमत्तसमं । ख्वन गुक्सामगाणं णित्थ वृत्तसेसपदाणि । ख्वगुक्सामगाणं ममेदंभाव-विरहिदाणं कथं सत्थाणसत्थाणपदरस संभवो । ण एस दोसो, ममेदं-भावसमण्णिदगुणेसु तहा गहणादो । एत्थ पुण अवट्ठाणमेत्तगह-णादो । = सपक श्रेणोके चार गुणस्थानवर्ती सपक और उपशामक स्वस्थान प्रमत्तसंयतोके समान होता है । क्षपक और उपशामक जीवोके उक्त गुणस्थानोके अतिरिक्त शेष स्थान नहीं होते है । प्रश्न-यह मेरा है, इस प्रकारके भावसे रहित सपक और उपशामक जीवोके स्वस्थानस्वस्थान नामका पद कैसे सम्भव है । उत्तर-यह कोई दोष नहीं, क्योंकि, जिन गुणस्थानोंमें 'यह मेरा है' इस प्रकारका भाव पाया जाना है, वहाँ वैसा ग्रहण किया है । परन्तु ग्रहाँपर तो अवस्थान मात्रका ग्रहण किया है ।
- ध ६/१.६-=,११/२%।६ मणुमेष्ठप्पण्णा कथं समुद्दे मु दंसणमोहक्सववणं पहुवेति। ण, विज्ञादिवसेण तत्थागदाणं दंसणमोहक्तवणसंभवादो। = प्रश्न-मनुष्योमें उत्पन्न हुए जीवसमुद्रोमें दर्शनमोहनीयको श्वपणाका कैसे प्रस्थापन करते हैं। उत्तर-नहीं, क्योंकि, विद्या आदि- के वहासे समुद्रोमें आये हुए जीवोके दर्शनमोहका श्वपण होना संभव है।

#### १३ सयोगी केवली

ध, ४/१,३,४/४=/३ एत्य सजोगिकेवलियस्स सत्याणसत्याण-विहारवदि-सत्याणाणं पनत्तमंगो । दंडगदोकेवली (पृ० ४८) व्यवादगदो केवली पृ ४६: पदरगदौ केवली (पृ. ६०) : लोगपूरणगदो केवली (पृ० ६६) केवडि खेलें । स्रयोग केवलीका स्वस्थानस्वस्थान और विहार-वरस्वस्थान क्षेत्र प्रमत्त संयतींके समान होता है । दण्ड समु-द्वधातगत केवली, क्षपाट समुद्रवातगत केवली : प्रतर समुद्रवातगत केवली और लोकपूरण समुद्रवातगत वेवली क्रितने केवलें रहते हैं।

#### १४. अयोग केवली

- ध. ४/१,३.५%/१२०/६ सेसपदसंभवाभावादो सरशाणे पदे । = अयोग केवलीके विहारवत् स्वस्थानादि बोष अशेष पद सम्भव न होनेसे वे स्वस्थानस्वस्थानपदमें रहते है।
- घ. ४/१,३,६७/१२८/१ ण च ममेदंबुद्धीए पिडिगहिपदेसी सत्थाणं, अजीगिम्हि स्वीणमोहिम्हि ममेदंबुद्धीए अभावादी ति। ण एस दोसो, वीदरागाणं अप्पणो अच्छिदपदेसस्सैन सत्थाणववएसादो। ण सरागाणमेस णाओ, तत्य ममेदंभावसंभवादो। ≔ प्रश्त- स्वस्थानपद अयोग
  केवलीमे नहीं पाया जाता. क्योंकि शीणमोही अयोगी भगवास्में
  ममेदंबुद्धिका अभाव है, इसिखए अयोगिकेवलीके स्वस्थानपद महीं
  बनता है। उत्तर-यह कोई दोष नहीं, क्योंकि, बीतरागियोंके अपने
  रहनेके प्रदेशींको ही स्वस्थान नामसे कहा गया है। किन्तु सरागियोंके लिए यह न्याय नहीं है। क्योंकि इनमें ममेदं भाव संभव है।

## २. गति मार्गणामें सम्भन्न पदोंकी अपेक्षा

#### १ नरक गति

- ध ४/१,३,५/६४/१२ एवं सासणस्स । णवरि उववादो णित्थ ।
- ध ४/१,३.६/६५/६ ण विदियादिणं चपुढ नीणं परूवणा ओषप्रस्वणाए पदंपिड तुल्ला. तत्थ असंजदसम्माइट्ठीणं उववादाभावादो। ण सत्तम् पुढ विपरूवणा वि णिर ओषपरूवणाए तुल्ला, सासणसम्माइट्ठिमार-णंतियपदस्स असंजदसम्माइट्ठिमारणंतिय उववादपदाणं च तत्थ अभावादो। १. इसी प्रकार (मिथ्याद ष्टिवत् ही) सासादन सम्यण् दृष्टि नारिकयों के भी स्वस्थानस्वस्थानादि सम्भना चाहिए। इतनी विशेषता है कि उनके उपपाद नहीं पाया जाता है। (अथित् यहाँ केवल स्वस्थानस्वस्थान, विहारवत्स्वस्थान, वेदना, कषाय, वैक्रियक् व मारणान्तिक समुद्धात रूप छ'पद ही सम्भव हैं। २. द्वितीयादि पाँच पृथिवियों की प्रस्पणा ओष्ट अर्थात् नरक सामान्यकी प्रस्पणाके समान नहीं है, क्यों कि इन पृथिवियों में असंयत सम्यण्हियोंका उपपाद नहीं होता है। सातवीं पृथिवीकी प्ररूपणा भी नारक सामान्य प्रस्पणाके तुल्य नहीं है, क्यों कि, सातवीं पृथिवीमें सासादन सम्यण्हियों सम्बन्धों मारणान्तिक परका और अस्यत सम्यण्हि सम्बन्धों मारणान्तिक परवा और अस्यत सम्यण्हि सम्बन्धों मारणान्तिक और उपपाद (होनो) पदकर अभाव है।

#### २ तिर्येख गति

- ध-१/१,१,६५/३२७/१ न तिर्यक्ष्रपन्ना अपि शायिकसम्यादृष्ट्योऽणुवता-...
  न्यादधते भोगभूमाबुत्पन्नानां तदुपादानानुपपत्ते । तिर्यंचोमें उत्पन्न
  हुए भी शायिक सम्यादृष्टि जीव अणुवतोको नही ग्रहण करते हैं,
  क्योकि, (बद्धापुष्क) शायिक सम्यादृष्टि जीव यदि तिर्यंचोमें उत्पन्न
  होते हैं तो भोगभूमिमें हो उत्पन्न होते हैं: और भोगभूमिमें उत्पन्न
  हुए जीवोके अणुवतोका ग्रहण करना बन नहीं सकता। (ध-१/९,१,
  १५६/४०२/६)।
- ष रवं. ४/१,२/सू.१०/७३ पंचिदियतिरिक्तअपजना...।
- ध ४/१,३.१०/७३/५ विहारबदिसत्थाणं वेउ व्विग्रसमुग्वादो य गरिय ।
- ध- ४/१,३,६/७२/८ णवरि जोणिणीसु असंजदसम्माइट्ठीणं उवत्रादो णस्थि ।
- ध. ४/१,३.२१/५०/३ सत्थाण-वेदण-कसाम्रसमुग्धादगढ्दं चिदिग्रजप-जता मारणांतियजवनाहगदा । = १-२, पंचिन्द्रिय तिसंच अपसीप्त जीवोके विहारवत् स्वस्थान और वैक्रियक समुद्ध्यात नहीं पामा जाता (७३) । ३, योनिमति तियचोमें असंयत सम्यग्दृष्टियोंका उप-पाद नहीं होता है । ४- स्थम्धानस्वम्थान, वेटना ममुद्धात, कपाय समुद्र्यात, मारणान्तिक समुद्र्यात तथा उपपाउगत पचेन्द्रिय अपसीप्त (परन्तु वैक्रियक समुद्र्यात नहीं होता) ।

#### ३. मनुष्य गति

- ष-खं-४/१,३/सू-१३/७६ मणुसअपज्जता केयडि खेत्ते, लोगस्स असं-खेजदि भागे ।१३।
- ध. ४/१,३,१३/०६/२ सत्थाण-वेदण-कसायससुग्वादेहि परिणदा---मारणं-तियसमुग्वादो ।---एनमुत्रवादस्सावि । =अपर्याप्त मनुष्य स्वस्थान-स्वस्थान, वेदना व कषाय समुद्धातसे परिणत, मारणान्तिक समु-द्वात गत तथा उपपादमें भी होते हैं। (इसके अतिरिक्त अन्य पदो-में नहीं होते)।
- ध. ४/१,३,१२/७६/७ मणुसिणीयु असंजदसम्मादिट्ठीणं उववादो णित्य ।
  पमत्ते तेजाहारसमुग्धादा णित्य । मनुष्यिनियोंमें असंयत सम्यग्दृष्टियोके उपपाद नहीं पाया जाता है । इसी प्रकार उन्हींके प्रमत्तसंयत गुणस्थानमें तैजस व आहारक समुद्रधात नहीं पाया जाता है ।
  ४. देव गित
- ध. ४/१,३,११/०६/३ णवरि असंजदसम्माइट्ठीणं उनवादो णित्थ । बाणवेतर-जोइसियाणं देवोघभंगो । णवरि असंजदसम्माइट्ठीणं उनवादो णित्य । =असंयत सम्यग्दृष्टियोंका भवनवासियोंमें अप-पाद नहीं होता । वानव्यम्तर और ज्योतिषी देवोंका क्षेत्र देव सामान्यके क्षेत्रके समान है । इतनी विशेषता है कि असंयत सम्यग्द-ष्टियोंको वानव्यन्तर और ज्योतिषियोंमें उपपाद नहीं होता है ।

# इन्द्रिय आदि शेष मार्गणाओंमें सम्मव पदोंकी अपेक्षा

#### १. इन्द्रिय मार्गणा

- ष. सं. ४/१,३/सू १८/८४-तीईदिय-वीइदिय चउरिंदियाः तस्सेव पज्जता अपज्जता ः।१८।
- प. ४/१,३,१८/८५/१ सत्थाणसत्थाण '''' बेहण-कसाय समुग्धाद-परिणदा ''मारणांतिय उववादगदा।
- ध, अ/१,३,१%/८४/६ बादरेइं दियअपज्याणं बादरेइं दियभंगो। णविर वेउ विवयपदं णिरिय। सहुमेइं दिया तेसि चेव पज्यापज्या य सत्थाण-वेदण-कसाय-मारणांतिय उववादगदा सक्वलोगे। = १.२, दो इन्द्रिय, चोन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय तथा उनके पर्याप्त व अपर्याप्त जीव स्वस्थान-स्वस्थान, वेदना व कषायसमुद्धात तथा मारणान्तिक व उपपाद (पद में होते हैं। वै क्रियक समुद्ध्यातसे परिणत नहीं होते)। ३, बादर एके-न्द्रिय अपर्याप्तकोंका क्षेत्र बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्तकोके वै क्रियक समुद्ध-घात पद नहीं होता है। (तै जस, आहारक, केवली व वै क्रियक समु-इधात तथा विहारवत्स्वस्थानके अतिरक्ति सर्वपद होते हैं) स्वस्थान-स्वस्थान, वेदनासमुद्धात, कषायसमुद्ध्यात, मारणान्तिकसमुद्ध्यात, और उपपादको प्राप्त हुए सूक्ष्म एकेन्द्रिय जीव और उन्हें कि पर्याप्त जीव सर्व लोकमें रहते हैं।

#### २. काय मार्गणा

धः ४/१,३,२२/१२/२ एवं वादरतेष्ठकाइयाणं तस्सेव अपज्यत्ताणं च।णविरे वेष्ठिवयपदमित्था। एवं वाष्ठकाइयाणं तेसिमपज्यत्ताणं च। स्वयं अपज्यत्तेषु वेष्ठिवयपदं णिद्यः। = इसी प्रकार (अर्थात् वादर अप्कारिक व इनहीं के।अपर्याप्त जीवोके समान, बादर तेजसकायिक और उन्होंके अपर्याप्त जीवोकी (स्वस्थानस्वस्थान, विद्वारकस्व-स्थान, वेदना व कपाय समुद्रवात, मारणान्तिक व उपपाद पद सम्बन्धी) प्रस्तपणा करनी चाहिए। इतनी विशेषता है कि बादर तेजस कायिक जीवों के वैक्रियक समुद्रवात पद भी होता है। इसी प्रकार बादर वायुकायिक और उन्होंके अपर्याप्त जीवोंके पदोका कथन करना चाहिए। सर्व अपर्याप्तक जीवोंने वैक्रियक समुद्रवात पद नहीं होता।

#### ३. योग मार्गणा

- घ.४/१,३,२६/१०३/१ मणविचजोगेष्ठ उववादो णरिथ । == मनोयोगी और वचनयोगी जीवोंमें उपभाद पद नहीं होता ।
- ष. रवं. ४/१,३/सू. ३३/९०४ ओरासियकाजोगीसु मिच्छाइट्ठी ओघं ।३३।···उनवादो णस्थि (घवला टी०)।
- घ, ४/१,३,३४/१०१/३ अरितियकायजोगे ''सासणसम्मादिट्ठ-असं-जदसम्मादिट्ठीणसुववादो णस्थि । पमत्ते आहारसमुग्धादो णरिथ ।
- ध. ४/१,३,३६/१०६/४ ओरान्तियमिस्सजोगिमिच्छाइट्ठी सञ्बन्तोगे । विहारविस्सर्थाण-वेउविवयसमुग्धादा णित्थ, तेण तेसि विरोहादो ।
- ध. ४/१,३,३६/१०७/७ ओरालियमिस्सम्हि ट्रिवाणमोरालियमिस्स-कायजोगेसु उनवादाभावादो । अधवा उववादो अरिथ, गुणेण सह अनकमेण उपात्तभवसरीरपढमसमए उवलंभादो, पंचावत्थावदि-रित्तओरालियमिस्सजीवाणमभावादो च। = १. औदारिक काय-योगियों में मिथ्यादृष्टि जीवोंका क्षेत्र यून ओघके सर्वलोक है।३३। ... किन्तु उक्त जीवोंके उपपाद पद नहीं होता है। २. औदारिक काययोगमें ---सासादनसम्यग्द्रष्टि और असंयत-सम्यग्दृष्टि जीवोंके उपपाद पद नहीं होता है। प्रमत्तगूणस्थानमें आहारक समुद्दवात पद नहीं होता है। ३, औदारिक मिश्र काययोगी मिध्यादृष्टि जीव सर्व लोकमें रहते हैं। यहाँ पर विहारवत् स्वस्थान और वैक्रियक स्वस्थान ये दो पद नहीं होते हैं, क्यों कि औदारिक मिश्र काययोगके साथ इन पदोंका विरोध है। ४. औदारिक-मिश्र काययोगमें स्थितं जीवोंका पुनः औदारिकमिश्र काययोगियोंमें उप-पाद नहीं हो है। (क्योंकि अपर्याप्त जीव पुन नहीं मरता) अथवा जपपाद होता है, क्यों कि, सासादन और असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थान-के साथ अक्रमसे उपात्त भव शरीरके प्रथम समयमें (अर्थात पूर्व भवके शरीरको छोडकर उत्तर भवके प्रथम समयमें) उसका सद्भाव पाया जाता है। दूसरी बात यह है, कि स्वस्थान-स्वस्थान, वेदनासमु-इवात, कषायसमुद्रश्रात, केविलिसमुद्रवात और उपपाद इन पाँच अवस्थाओंके अतिरिक्त औदारिकमिश्र काययोगी जीवोंका अभाव है।
- ष. एव. ७/२ ६/५६,६१/३४३ वेङ्व्वियकायजोगी सत्थाणेण समुग्धादेण केविङ खेत्ते । १६१ उववादो णत्थि १६१।
- ध. ४/१,३,३७/१०६/३ (बेउव्वियकायजोगीसु) सव्वस्थ उत्रवादो णित्थ।
- ध. ७/२,३,६४/३४४/६ वेजिव्यिमस्सेण सह-मारणोतियज्ववादेष्ठि सह विरोहो । १, वैक्रियक काययोगी जीवोंके उपपाद पद नहीं होता है । २. वैक्रियक काययोगियोंमें सभी गुणस्थानोंमें उपपाद नहीं होता है । ३. वैक्रियक मिश्रयोगके साथ मारणान्तिक व उपपाद पदौंका विरोध है ।
- ध. ४/१,३,३६/१९०/३ आहारमिस्सकायजोगिको पमत्तसंजदाः । सत्थाणगदाः ।
- घ. ७/२,६,६५/३४५/१० (आहारकायजोगी) सत्थाण-विहारविद सत्था णपरिणदा मारणंतियसमुग्वादगदा । १.आहीरक मिश्रकाय-योगी स्वस्थानस्वस्थान गत (ही है। अन्य पदोंका निर्देश नहीं है)। २. आहारककाययोगी स्वस्थानस्वस्थान, विहारवत्स्वस्थानसे परिणत तथा मारणान्तिक समुद्र्घातगत (से अतिरिक्त अन्यपदोंका निर्देश नहीं है।)
- ध. ४/१,३,४०/११०/७ सत्थाण-वेदण-कसाय-उनवादगदाकम्मइयकाय-जोगिमिच्छादिट्टणो । = स्वस्थानस्वस्थान, वेदनासमुद्र्वात, कषाय-समुद्र्वात, और उपपाद इन पदोंको प्राप्त कार्माण काययोगी मिथ्या-दृष्टि (तथा अन्य गुणस्थानवर्तीमै भी इनसे अतिरिक्त अन्यपदोंमैं पाये जानेका निर्देश नहीं मिलता )।

४. वेद मार्गणा

ध. ४/१.३४३/१११/८ इत्थिवेद्--- अस्मिद्सम्मादिदि्हिम्ह उववादो णित्थ । पमत्तसंजदे ण होति तेजीहारा ।

ध. ४/१.२,४४/११३/१ (णवुंसयवेदेसु) पमत्ते तेजाहारपदं णित्थ।

= १. असंयत सम्यग्हिष्ट गुणस्थानमें स्त्रीवेदियोके उपपाद पद नहीं
होता है। तथा प्रमत्तसंयत गुणस्थानमें तैजस समुद्र्धात महीं होते
हैं। २. प्रमत्तसंयत गुणस्थानमें नपुंसकवेदियोके तैजस आहारक
समुद्र्धात ये दो पद नहीं होते हैं। (असंयत सम्यग्हिष्टमें उपपाद
पदका यहाँ निषेध नहीं किया गया है।)

#### ५ शन मार्गणा

ध /४/१,३.६३/१९९/६ विभंगण्णाणी मिच्छाइट्ठी...उवबाद पर्द णित्थ । सासणसम्मदिट्ठी...वि उवबादो णिश्य ।= विभंगज्ञानी मिश्यादृष्टि व सासादन् सम्यग्दृष्टि जीवोंमें उपपाद पर नहीं होता ।

# ६. संयम मार्गणा

थ । । ४ । १,६१ । १९३। ७ (परिहार विमुद्धिसंजदेष्ठ (मृजमृत्रमें ) पमत्तसंजदे तेजाहारं णित्थ । = परिहार विशुद्धि संग्रतींमें प्रमत्त गुणस्थानवर्तीको तेजस समुद्धात और आहारक समुद्धात यह दो पद नहीं होते हैं ।

#### ७. सम्यक्त मार्गणा

ध. ४/१,३,८२/१३६/६ पमत्तसंजदस्स उवसमसम्मत्तेण तेजाहारं णित्थ । = प्रमत्तं संग्रतके उपशम सम्यक्त्वके साथ तैजस समुद्द्यात और आहारक समुद्धात नहीं होते हैं।

# ८. आहारक मार्गणा

ष. खं. ४/१.३./सू ८८/१३७ आहाराणुवादेण---।==।

ध-४/१,३,६/१३७/६ सजोगिकेबलिस्स वि पदर-लोग-पूरणसमुग्धादा वि णित्थ. आहारित्ताभावादो । च आहारक सयोगीकेवलीके भी प्रतर और लोकपूरण समुद्धात नहीं होते हैं; क्योंकि, इन दोनीं अवस्थाओं-मे केवलीके आहारपनेका अभाव है।

ष. खं./४/,३/सू.६०/१३७ अणाहारएसु...।६०।

ध. ४/१,३/१२/१३८/८ पदरमतो सजीमिकेवली लोकपूरणे — पुण मनि । — अनाहारक जीनोंमें प्रतर समुद्धातगत सयोगिकेवली तथा लोकपूरण समुद्धातगत भी होते है ।

# ४. मारणान्तिक समुद्धातके क्षेत्र सम्बन्धी दृष्टिभेद

ध १९/४.२.५.१२/२२/७ के वि आइरिया एवं हो दि ति भणंति। तं जहा-अवरिक्सावो मारणंतियसमुग्धादं कादूण पुन्वदिसमागदो जाव लोगणालीए अंतं पत्तो ति। पुणो विग्गहं करिय हेट्ठा छरज्जुपमाणं गंतूण पुणरिव विग्गहं करिय वारुणदिसाए अइघरज्जुपमाणं गंतूण अवहिट्ठाणिम्म उप्पण्णस्स खेतं हो दि ति। एदं ण घडदे, उववाद-ट्ठाणं बोलेदूण गमणं णिरिथ ति पवाइज्जंत उवदेसेण सिद्धत्तादो। = ऐसा कितने ही आचार्य कहते हैं - यथा पश्चिम दिशासे मार-णान्तिक समुद्धातको करके लोकनालोका अन्त प्राप्त होने तक पूर्व दिशामें आया। फिर विग्रह करके नीचे छह राजू मात्र जाकर पुनः

प्रकार ) आध राज् प्रमाण जाकर अवधिस्थान नरकमें उत्पन्न होनेपर उसका (मारणान्तिक समुद्रधातको प्राप्त महा मत्स्यका ) उत्कृष्ट क्षेत्र होता है। किन्तु यह घटिस नहीं होता, क्योंकि, वह 'उपपादस्थानका अतिक्रमण करके गमन नहीं करता' इस परम्परागत उपदेशसे सिद्ध है।

# ४. क्षेत्र प्ररूपणाएँ

# सारणीमें प्रयुक्त संकेत परिचय

सर्व सर्व लोक।

त्रि त्रिलोक अथीत् सर्वलोक

ति तिर्श्वक्लोक ( एक राजू×१६०० योजना )

द्वि ऊर्ध्वअधोदोनोक।

च चतु लोक अर्थात मनुष्य लोक रहित सर्व लोक

म मनुष्य लोक या अदृर्हि द्वीप।

असं असंख्यात।

सं संख्यात ।

संबं. संख्यात बहुभाग।

सं. घ. संख्यात घनांगुल।

/ भाग

× गुणा।

क पल्योपमका **असं**ख्यात अहुभाग ।

ख पल्योपमका असंख्यातवाँ भाग ।

स्व ओच गुणस्थान निरपेक्ष अपनी अपनी सामान्य प्ररूपणा ।

मूलोघ गुणस्थानोंकी मुख प्रथम प्रस्तपण।

और भी देखो आगे।

नोट - क २ इत्यादि को के इत्यादि रूप ग्रहण करो

मा/क जीवोंकी स्व स्व ओघराशि × क-१ क २ क ×क×सं. प्रतरांगुल×१ राजू= मारणान्तिक समुद्रघात सम्बन्धी क्षेत्र।

उप/क जीवोंकी स्व स्व ओघ राशि × क-१ ×सं प्रतरांगुल×१ राजू = उप-पाद क्षेत्र ।

मा/खित्यंचोकी स्व स्व ओघराशि ×क-१×सं.प्रतरांगुल×१राजू = मार-ख २ णान्तिक समुद्र्घात सम्बन्धी क्षेत्र ।

उप/खिनोकी स्व स्व ओधराशि ×क-१×संख्यात प्रतरांगुल×३
राजू = उपपाद क्षेत्र।

मा/ग मनुष्योको स्व स्व अथोराशि ×क-१×संख्यात प्रतरांगुल×१ राजू = मारणान्तिक समुद्रवात सम्बन्धी क्षेत्र ।

उप/गमनुष्योंकी स्व स्व ओघराशि क×ल २ उपपाद क्षेत्र ।

र, जीवोंके क्षेत्रकी ओष प्ररूपणा

| (335-332)       |
|-----------------|
|                 |
| űx<br>J         |
| 3               |
| 20              |
| 4               |
| ماہ<br>تاب      |
| . c/2, 6, 9-83  |
| 25              |
| Þ               |
| <u>`</u><br>څ   |
| _               |
| ĸ,              |
| 2636            |
| š               |
| ·3/23-2'        |
| Ϋ́              |
| u,              |
| ∞               |
| [ घ. ४/१        |
| _               |
| ĩ               |
| Ē               |
| प्रभाष१.        |
|                 |
| ÷               |
| #3/8/¢          |
| 2               |
| सक्त — देश् क्ष |
| ĺ               |
| F               |
| Æ               |
|                 |

| स्थान स्वर्थानस्वर्थान स्थान स्थान ह्यान ह्यान व सर्वे सर्वे सर्वे स्थान प्रधान) व सर्वे स्थान स्थान) व स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थ |                 |          |               |                                  |                        |                         |                                       |                     |              | đ                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|----------|---------------|----------------------------------|------------------------|-------------------------|---------------------------------------|---------------------|--------------|--------------------------------------------------|
| सिध्याहिष्ट १ सर्व<br>सासादन २ चि./असं: म×असं<br>अस्यति सम्यक्त्व ४ "<br>संयतिसंयत १ "<br>अस्यति सम्यक्त्व ४ "<br>संयतिसंयत १ "<br>अप्रमत्त संयत ६ च/असं; म/सं<br>अप्रमत्त संयत ७ "<br>इपकामक =११ ",<br>स्पाक =११ ",                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                 |          | क्षान         | स्बस्थानस्बस्थान                 | विहारवत्तस्त्रसान      | बदना व कथाय<br>समुद्धात | वैक्यिक समुद्धात                      | मारणान्तिक समुद्धात | डचमाद        | त जस, आहारक ब<br>केबली समुद्धात                  |
| सासादन २ चि./असं; म×असं भू १८४० (सीधर्मेशान-प्रधान) सम्याभिष्यात्व ३ " " " संयत्तासंयत ६ " " " " मन्त संयत ६ च/असं; म/सं स्पन्य स्पन्य ६ च/असं; म/सं स्पन्य ६ च्य/असं; म/सं स्पन्य ६ च्य/असं; म/सं स्पन्य ६ च्य/असं; म/सं स्पन्य ६ च्य/असं म/सं स्पन्य ६ च्य/असं म/सं हिम्स्पन्य स्पन्य ६ च्य/असं म/सं स्पन्य ६ च्य/असं म/सं हिम्स्पन्य स्पन्य ६ च्य/असं म/सं हिम्स्पन्य स्पन्य ६ च्य/असं म/सं हिम्स्पन्य स्पन्य ६ च्य/असं म/सं हिम्स्पन्य स्पन्य ६ च्य/असं म/सं हिम्स्पन्य स्पन्य ६ च्य/असं म/सं हिम्स्पन्य स्पन्य ६ च्य/असं म/सं हिम्स्पन्य स्पन्य ६ च्य/असं हिम्स्पन्य स्पन्य ६ च्य/असं हिम्स्पन्य स्पन्य हिम्स्पन्य हिम्स्पन्य स्पन्य हिम्स्पन्य हिम्स्पन्य स्पन्य हिम्स्पन्य ्स्पन्य हिम्स्पन्य हिम्स्पन्य हिम्स्पन्य हिम्स्पन्य हिम्स्पन्य हिम्स्पन्य हिम्स्पन्य हिम्स्पन्य हिम्स्पन्य हिम्स्पन्य हिम्स्पन्य हिम्स्य हिम्स्पन्य हिम्स्पन्य हिम्स्पन्य हिम्स्पन्य हिम्स्य | मिथ्याद्दि      |          |               |                                  | ति/सं; द्वि/असं; म×असं | ति/सं                   | ति/सं; दि/असं;                        | सन                  | मारणान्तिकबद |                                                  |
| सासादन २ चि./असं. म×असं<br>सम्यगिमध्यात्व ३<br>असंयत्तासंयत ६<br>प्रमत्तासंयत ६ च/असं. म/सं<br>यप्रमत्त संयत ७<br>इपक स्पक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <del>-</del> ,- |          | <u> </u>      | पृ.३६ (देनसामान्य प्रधात)        |                        |                         | म×असं (ज्योतिष<br>रूपे कराव )         |                     |              |                                                  |
| सम्योगिषध्यात्व ३ असंयत्त सम्यक्त्व ४ संयत्तासंयत १ प्रमन्त संयत ६ च/असं; म/सं च/असं; स्पन्त संयत ७ इपशामक =-११ स्पन =-११ स्पन =-११ स्पन =-११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | सासादन          |          |               | त्रि,/असं; म×असं                 | त्रि/असं;×सं,घ,; म×असं | त्रि/असं×सं.घ.;         | भि/असं×सं•घः;                         | त्रि/थस'; म×असं     | F            |                                                  |
| असंगत सम्प्रकल ४ "<br>संग्रतासंग्रत ६ च/असं; म/सं च/असं;<br>प्रमत्त संग्रत ७ ".<br>इपकामक =११ ".<br>स्पर्क =११ ".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सम्बर्गिष       |          |               | १.४७ (चाष्ट्रमञ्जान-प्रथान)<br>स | ;                      | म×अस                    | ء<br>من<br>من                         |                     | =            |                                                  |
| संयतासंयत ६ च/असं; म/सं च/असं;<br>अप्रमत्त संयत ७<br>उपशामक =११<br>स्पक =१२<br>स्पक =१२<br>स्पक विन्ही १३ च्/असं:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अस्यत स         |          |               | £                                | : <b>;</b>             | <b>,</b>                | ŗ                                     | त्रि/असः, म×असं     | :            |                                                  |
| प्रमन्त संयत ह च/असं; म/सं च/असं;<br>अप्रमन्त संयत ७<br>उपशामक =११<br>स्पक<br>स्पक =१२<br>स्योग केवली १३ च/असं:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | संयतासंय        |          |               | =                                |                        | :                       | :                                     |                     |              |                                                  |
| अप्रमत्त संयत ७<br>उपशामक ६११<br>स्पन ६१२<br>स्योग केवली १३ च्/असं:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | प्रमत्त संय     |          | ul <b>i</b>   | च/असं; म/सं                      | च/असं; म/सं            | च/असं; म/सं             | (विष्णुकुमार मुनिबद्य)<br>भ/असः, म/सः | ब/असं; म/असं        |              | (आहारकःच/असं. म/सं                               |
| अप्रमत्त संयत<br>उपशामक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ,               |          |               |                                  |                        |                         |                                       |                     |              | < तेजस : आहारक/असं<br>केबली ·                    |
| उपशामक =११ .,<br>सपक<br>सप्रोग केवली १३ ., च/असं;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अप्रमत्त सं     |          |               | ÷                                | ż                      |                         |                                       | 5.                  |              | ,                                                |
| स्पोग केवली ९३ च/असं;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | उपशामक          |          | \$}_ <u>:</u> | •                                |                        |                         |                                       | :                   |              |                                                  |
| सप्रोग केवली १३ च/असं:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | क्ष्यक          | <u>u</u> | <u>چ</u>      | <u>.</u>                         |                        |                         |                                       |                     |              |                                                  |
| <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | सयोग केव        |          | 65            | :                                | च/असं: म/सं            |                         |                                       |                     |              | ( १०६ . च/असं; म×असं                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ··· <u>·</u>    |          |               |                                  |                        |                         |                                       |                     |              | ्रक्पाटः ति/सं; म×असं<br>पन्तरः :बाताबन्नग्र होन |
| _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                 |          |               |                                  |                        |                         |                                       |                     |              | (सर्व लोकपूर्ण सर्व                              |
| थ्ययाग कवता १४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | अयोग केवली      |          | 22            |                                  |                        |                         |                                       |                     | <u> </u>     |                                                  |

# ३. जीवोंके क्षेत्रकी आवेश प्ररूपणा संकेत-दे॰ क्षेत्र/४. प्रमाच-१. ( प्र. ०)०

संकेत-दे० सेत्र/४/१. प्रमाम-१. ( ध. ४/१,३,२-६२/१०-१३८ ); २. ( घ. ७/२,६,१-१२४/२६६-३६६).

| १, गति मार्गणा<br>। । नरक गति | ३०१- सामान्य च/असं, मध्यमं<br>३०३ संभ. संभ. संभ. | र्-७ गृथवा<br>सामान्य १ चाआतं; म×सं |
|-------------------------------|--------------------------------------------------|-------------------------------------|
|                               | च/बसं, मञ्जस<br>सं. सं.                          | ,,<br>च/बसं; म×सं•                  |
|                               | च/असं म×असं<br>सं. सं.                           | च/असं; म×सं                         |
| ·                             | च/असं म×असं च/असं म×असं<br>सं सं सं सं           | "<br>च/असं; म×सं                    |
|                               | व/असं म×असं<br>सं, सं.                           | "<br>च/असं; ति×असं;<br>म×सं         |
|                               | ं मार्थान्तिकवत्                                 | r                                   |

| मं. १ नं.                              | नं. २<br>पृ.        | स्थान      | स्वस्थान स्वस्थान      | बिहारवत् स्वस्थान      | बदना व कषाय<br>समुद्धात    | वे क्रियक सम्बद्धात       | मारणान्तिक समुद्रात        | उपपाद         | तैजस, आहारक व<br>केवलो समुद्धात |
|----------------------------------------|---------------------|------------|------------------------|------------------------|----------------------------|---------------------------|----------------------------|---------------|---------------------------------|
| 33-23                                  |                     | ~          | च/असं: भ×सं            | च/असं; म×सं            | च/असं, म×सं                | च/असे; म×सं               | च/अस; म×असं                |               |                                 |
|                                        |                     | lu,        | F                      | ÷                      | ;                          | :                         | •                          |               |                                 |
| 37                                     | 1                   | 20         | ř                      | \$                     | £                          | ;                         |                            | मारणाभितकवत्  |                                 |
| 9                                      | प्रथम पृथिनी        | 2°<br>2-   | ì                      | J                      | स्व ओष (नारकी सामान्य) बत् | सामान्य ) बत्             | ſ                          | [             |                                 |
| , <del>3</del> 3                       | २-६ पृथिनी          | ۰~         | च/असं; म×सं            | च/असं; म×सं,           | च/असं; म×सं.               | च/असं: म×सं               | च/असं; म×असं               | मारणान्तिकवर् |                                 |
|                                        |                     | œ          | •                      | ;                      | -                          | ž                         | -                          |               |                                 |
|                                        |                     | lic.       | -                      | \$                     |                            | •                         |                            |               |                                 |
|                                        | _                   | <b>2</b> 0 | : :                    | =                      |                            | : ;                       | च/अर्थ: म×अस               | मारणारिन्तकवत |                                 |
|                                        | सप्तम प्रथियी       | •          | : 3                    | -                      | : :                        | : :                       |                            |               |                                 |
| <br>F ;                                |                     | · or       |                        | - ;                    | : ;                        | : :                       |                            | -             |                                 |
|                                        |                     | 20<br>-m   |                        |                        | : :                        | : ;                       |                            |               |                                 |
|                                        | दियँच गति           | •          |                        |                        | -                          | F                         |                            |               |                                 |
| 30%                                    |                     |            | सब                     | ति/सं; त्रि/असं; म×असं | सन                         | च/असं, म×असं              | स्य                        |               |                                 |
| W                                      | -6                  |            | त्रि/असै; म×अस         | त्रि/असं; म×असं        | ति/अस. म×अस                | ति/असं, म×असं             | ति×असं, त्रि/असं,          | : =           |                                 |
|                                        | •                   |            |                        |                        |                            |                           | म×असं                      |               |                                 |
| _                                      | पर्याप्त            |            | :                      | ;                      | <b>*</b>                   | •                         | £                          | :             |                                 |
|                                        | ., योगिमति          |            | ŧ                      | :                      | \$                         | ;                         | ÷                          | F             |                                 |
| 308                                    | ०८ , लब्ध्यपर्याप्त |            | च/असं: म×अस            |                        | च/वासं; म×वसं              |                           | :                          | <i>z</i>      |                                 |
| ma.                                    | सामान्य             | *          | सब                     | िति/सं: द्वि/असं       | ति/सं; दि/असं              | ति/असं                    | मा,कि,                     | ;             |                                 |
| 9                                      |                     | 14"        | च/असं; म×असं           | च/असं; म×असं           | च/जसः; म×असं               | च/असः म×असं               | :                          | :             |                                 |
| T.                                     | -                   | m          | ;                      | \$                     | ;                          | :                         |                            | :             |                                 |
| ¢.                                     |                     | >∞         | ŗ                      | =                      | \$                         | ż                         | मा./क.                     | <i>:</i>      |                                 |
| Į,                                     |                     | J.         | £                      | £                      | £                          | z                         | मा/कः च/असं:               | =             |                                 |
|                                        |                     |            |                        |                        |                            |                           | म×अस्                      |               |                                 |
| စ္ခ                                    | पंचेन्दिय सामान्य   | ~          | त्रि/असं; ति/सं; म×असं | स्वस्थानसे कुछ कम      | स्बस्थानमें कुछँ कम        | च/यसं; म×अस               | पा /ख. ( ति/असं,<br>ति×असं | मारणान्तिकवर् |                                 |
| <del></del>                            |                     | n⁄         | :                      | \$                     | ;                          | <u>.</u>                  | :                          | F             |                                 |
| ······································ |                     | m          | <b>:</b>               | 2                      | <i>‡</i>                   | =                         | :                          | :             |                                 |
| g0g                                    |                     | 20         | F                      | ī.                     | F                          | च/असै <sup>.</sup> म×असं  | मा/ख (चि/असं;<br>ति×अस )   | मारणान्तिकबत् |                                 |
|                                        |                     | بد.        | 5                      | :                      | ,<br>,                     | ÷                         |                            | :             |                                 |
|                                        | पंचेत्रि पर्याप्त   | 3.         | i                      | 1                      | स्न ओघ                     | स्व ओष (तियंच सामान्य) बत | ļ                          | !             |                                 |
|                                        | योनिमति             | - ·        | 1                      | !                      | 1                          | s                         | 1                          |               |                                 |
| •                                      |                     | •          |                        | ļ                      | 1                          | :                         | !                          | 1             |                                 |

| मार्गवार                                        | नीत                                      | स्वस्थान स्वस्थान                     | बिहारवत् स्वस्थान       | वेदना व कषाय                     | नैक्रियक समुद्रभात                | मारणान्तिक                       | उपपाद                            | तैजस, आहारक |
|-------------------------------------------------|------------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------|----------------------------------|-----------------------------------|----------------------------------|----------------------------------|-------------|
|                                                 | 4217                                     |                                       |                         | प्रभिद्धवाद                      |                                   | 110% d 10                        |                                  |             |
| " लक्ध्यप्यिपि                                  | ev-                                      | त्रि/असं; म×असं                       | <b>:</b>                | त्रि/असं;म×असं                   |                                   | मा/ख (त्रि/असं;<br>म×छसं)        | मारणाम्तिकवद                     |             |
| मनुष्य गति —<br>सामान्य                         | :                                        | च/असं                                 | च/असं                   | च/असं; म×सं०                     | च/असं; म×सं                       | चि/असं, ति×असं,                  | f                                | मुसोघवद     |
| मनुष्य पर्याप्त                                 | ;                                        |                                       | :                       |                                  | ;                                 | म्रुथस<br>ष/असं; म्रुअसं         | <b>*</b>                         | मूलोघबत     |
| मनुष्यणी<br>तब्ध्यपर्याप्त                      | : :                                      | च/जसं; म≻असं                          | <b>*</b> :              | "<br>च/असं; प×असं                | <b>;</b>                          | ं<br>त्रि/असं; ति×असं;<br>म×असं  | ; ;                              |             |
| सामान्य                                         | */* (                                    | च/जसं; म/सं                           | च/जर्तः म/सं.           | च/जसं; म/सं                      | च/असं; म/सं                       | -                                |                                  |             |
|                                                 | (V 10)                                   | : :                                   | ; ;                     | • •                              | ; :                               | F                                | •                                |             |
|                                                 | · >>                                     | · ;                                   | F                       | : <b>:</b>                       |                                   | त्रि/असं; ति×असं;<br>म×अ         | ; ;                              |             |
|                                                 | الله<br>الله<br>الله                     | اء                                    | ا ۽                     | <br>मूलोघबंद                     | :  <br>                           | F I                              | z }                              |             |
| मनुष्य पर्याप्त                                 | - C- C- C- C- C- C- C- C- C- C- C- C- C- | ţ                                     | ı                       | स्व अविवत्                       | i<br>                             |                                  |                                  |             |
| ममुष्यणी                                        | مر شر<br>جر                              | <b>i !</b>                            | 1 1                     | <br>मूलोधबत्                     | 11                                | 1                                | ४ गुणस्थानम् मा<br>उपपाद नहीं है |             |
| लब्ध्यपग्रीप्त                                  | **<br>**                                 | च/अर्सः, म/सं                         | <b>!</b>                | "<br>च/असं; म/सं०                |                                   | ■<br>त्रि/असं, ति×असं;<br>¤×असं  | मारणान्तिक बद                    |             |
| <b>देन गहिः</b><br>सामान्य<br>(ज्योतिषी प्रधान) |                                          | त्रि/असं , ति/सं<br>संब, संब,<br>म×अस | ति/सं<br>संसं<br>म×असं  | ति/असं नि/सं<br>सं० सं०<br>म×असं | त्रि/असं ति/सं<br>सं० सं<br>म×असं | न्यसः<br>वि/असः; वि×असः,<br>म×अस | ţ.                               |             |
| भवनवासी                                         |                                          | च/असे म×असे                           | च/असं म×असं<br>मंत्र मः | म×असे<br>-                       | च/असं, म×असं                      | •                                | ;                                |             |
| व्यन्तर ज्योतिषो<br>मौधर्म-ईज्ञान               |                                          | 1 1                                   | 1 {                     | सामान्ध<br>नेवासी                | 1 1                               | 1,1                              |                                  |             |
| सन रकुमार-अपराज्ञित                             | <u></u>                                  | ı                                     | !                       | *                                | ł                                 | 1                                | ŀ                                |             |

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

| <b>B</b>                               |                                                            |                                  |                                                             |                                                                            |                                                      |                                                                                                                                       |                                                      | <del></del>                               |                                          |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------------|----------------------------------|-------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|-------------------------------------------|------------------------------------------|
| हैजस आहारक<br>व केबली समुठ             |                                                            |                                  |                                                             |                                                                            |                                                      |                                                                                                                                       | मृलो घवत                                             |                                           |                                          |
| उपपाद                                  | मारणा ित्तकवत्                                             |                                  | ४थे गुणस्थानमें<br>उपपाद मही<br>स्वजोघ ( दे० मारणान्सिकवर्) |                                                                            | a : ' :                                              | "<br>—<br>मारणान्तिकवर्                                                                                                               | !                                                    | मारणान्तिकवर्                             | मारणाम्तिकवत्                            |
| वैक्रियक समुद्रधात मारणान्तिक समुद्धात | म + सं /सं<br>विश्वसः सि/सः<br>म×असं                       | च/असं, ति/असं,<br>म×क्सं         | -<br>स्वजोष (दे०                                            | च/असं, म×असं<br>"                                                          | ः स्व                                                | त्रि/सं, ति×बसं,<br>म×बसं<br>————————————————————————————————————                                                                     | s s                                                  | —<br>त्रि/असं, सि×असं,<br>म×असं           | त्रि/असं, ति×असं, मारणान्तिकवत्<br>म×असं |
| वैक्रियक समुद्रधात                     | म + सं/सं<br>त्रि/असं/ति/सं;<br>म×असं                      | च/असं, ति/असं,<br>म×असं          | मे वि                                                       | बद<br>-<br>-<br>ब/असं, म×असं<br>म/सं                                       | च/असं<br>पर्याग्नमें च/असं ब<br>अप० मे×              | िंग / असं, वि/सं,                                                                                                                     | : )                                                  |                                           |                                          |
| नेदना न कदाय<br>सम्रद्धमात             | म + सं/सं<br>त्रि/असं; ति/असं;<br>म×असं                    | में जी                           | मूलाघवद्य<br>स्वओष (देवसामान्य) बर्ष                        | स्वआध (देवसामान्य) <sup>बर्</sup> ष-<br>मूलोघवत<br>च/असं, म×असं व/<br>म/सं | सर्व<br>"<br>त्रि/असं, ति×असं,<br>म×असं              | त्रिअसं, ति/सं,<br>म×असं<br>विकलेन्द्रिय सामान्य<br>च/असं, म×असं<br>त्रि/असं, ति/सं,                                                  | म×अस<br>•<br>च/असं,म×असं<br>स्व सामान्थवत्           | .,<br>त्रि/असं, ति/सं,<br>म×असं           | कृषाचन्य<br>म/बसं, म×जसं                 |
| बिहारवर्ष स्वस्थान                     | म + सं/सं<br>त्रि/ब्बसं; ति/सं; म×ब्बसं                    | च/बर्स, ति/असं, म×अस             | <br>भवनवासी बस                                              | —<br><br>क्/असं, म×उत्सं<br>म/सं                                           |                                                      |                                                                                                                                       | : [                                                  | <br>त्रि/असं, ति/सं, म×असं                |                                          |
| स्बस्थान स्वस्थान                      | म+सं/सं. म<br>त्रि/असं;ति/सं; म×असं त्रि/असं; ति/सं; म×असं | —<br>च/असं, ति/असं, म×असं च/असं, |                                                             | <br><br>च/असं, म×असं<br>म/सं                                               | तर्भ<br>"<br>त्रि/सं, ति×असं, म×असं                  | त्रि/बसं; ति/सं, मञ्जसं त्रि/बसं, ति/सं, मञ्जसं<br>च/असं, मञ्जसं च/असं, मञ्जसं ति/सं, मञ्जसं<br>त्रि/असं, ति/सं, मञ्जसं ति/सं, मञ्जसं | च/असं, म×असं                                         | —<br>त्रि/असे, ति/सं, म×असं               | च/असं, म×असं                             |
| मुण<br>स्थान                           | ~                                                          | % ~                              | ÷ • • •                                                     | * * * * * *                                                                |                                                      |                                                                                                                                       | ~                                                    | ~ ~ %                                     | ° ~                                      |
| स्राग्वा                               | सर्वाधिसिद्ध<br>सामा <b>न्</b> य                           | भननवासी                          | व्यन्तर ज्योतिषी<br>सौधर्म ईशान                             | सिनस्कुमार से<br>उपस्मिग्नैवेशक<br>अनुदिश्तमे जयन्त<br>सर्वार्थसिद्धि      | एकेन्द्रिय सामान्य<br>,, सु० प० अप०<br>,, बा० प० अप० | विकतेन्द्रिय सामान्य<br>,, व्ययप्ति<br>,, अपर्याप्त<br>पंचेन्द्रिय सामान्य                                                            | ., पर्याप्त<br>., अपयांप्त<br>एकेन्द्रिय सर्व विकल्प | तिकलेन्द्रिय ., ,<br>पंचेन्द्रिय साठ व पठ | पचेन्द्रिय अपर्याप्त                     |
| ाण<br><i>न</i> ं० २<br>पृ              | w<br>m                                                     |                                  |                                                             | , r g r v                                                                  | 35 : 25                                              | 33 : 33 :                                                                                                                             | . s s                                                |                                           |                                          |
| प्रमाण<br>नं ० १ =                     | 3                                                          | उत- <u>-</u> क                   | 85-50<br>85-50                                              | ת<br>ת ב ב ב ב<br>ת                                                        | <del>,</del>                                         |                                                                                                                                       | 87-23                                                | n n<br>Sem                                | <b>.</b> 8                               |

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

| मार्गवा                             | गुण<br>स्थान | स्वस्थान स्वस्थान      | बिहारबंद स्वस्थान | वेदना व कथाय<br>समुद्धात | मै क्रियक समुद्धात | मारणान्तिक समुद्धात         | उपवाद          | तें जस आहारक<br>व केवली समुद्धात |
|-------------------------------------|--------------|------------------------|-------------------|--------------------------|--------------------|-----------------------------|----------------|----------------------------------|
| पृथिबी सुस्म पर्याप्त               |              | म                      |                   | सब                       |                    | संब                         | मारणान्तिक बद  |                                  |
| अपर्याप्त                           |              | :                      |                   | ŧ                        |                    |                             | ;              |                                  |
| मादर पर्याप्त                       |              | च/जसं, म×असं           |                   | च/असं, म×थसं             |                    | त्रि/असं, ति×असं,<br>म×असं  | F              |                                  |
| , अपयधि                             |              | त्रि/असं, ति×सं, म×असं |                   | त्रि/असं, ति×सं,         |                    | संव                         |                |                                  |
| į                                   |              |                        |                   | मंत्र्यस<br>महित्यो धन   | 1                  | ı                           | l              |                                  |
| आप. के सब विकल्प<br>अप. के सब विकलप |              | \                      | Ì                 | भू दिव । वर्ष            | संबं/असं           | * <br>                      | मारणान्तिक बत  | l                                |
| तज सुरुम पयाप्त                     |              | \$ 1                   | l                 | त्तव<br>पशिवी हत         | <u> </u>           | <u> </u>                    | 7              | l                                |
| ,, अपयास<br>बाटर पर्याप्त           |              | सर्व/असं               |                   | ्राचना प्र<br>सर्वि/अस   | सर्व/अस, ति/सं     | च/असं, म×छर्स               | मारणान्तिक नय  |                                  |
| अपयप्ति                             |              | 1                      | 1                 | पृष्धिनी बर              | . 1                | 1                           | !              | 1                                |
| _                                   |              | •                      |                   | •                        | -                  |                             | (              |                                  |
| नायु सुरूम पर्याप्त                 |              | म<br>म                 |                   | H. H.                    | च/असं              | संब                         | मारणान्तिक बद  |                                  |
| , अपयिष                             |              | 1                      | į                 | पृथियी बर्               | ļ ·                | . ا                         | ۱,             | ı                                |
| भादर पर्याप्त                       |              | त्रि/थसं, ति×थसं,म×असं |                   | त्रि/असं, ति×असं,        | च/अस               | ात्र/स. ति×अस.<br>ग×अस      | मारणा न्तक बर् |                                  |
| अपयप्ति                             |              | ŧ                      |                   | भ×बन<br>जि/सं, ति×असं,   | <b>.</b>           | Had 17.55                   | ş              |                                  |
| मन-अप्रतिष्टित                      |              | ति/सं                  |                   | म्प्रअस<br>ति/सं         |                    | त्रि/सं, ति×वासं,           | <b>.</b>       |                                  |
| प्रत्येक पर्याप्त                   |              |                        |                   |                          |                    | म×अस                        |                |                                  |
| ., अपर्याध                          |              | ١                      | 1                 | पृष्टिनी नर्त            |                    | l                           | ļ.             | ı                                |
|                                     |              |                        |                   |                          |                    | •                           | ¢              |                                  |
| प्रतिष्ठित स्.                      |              | त्रि/असं, ति×सं, म×अस  |                   | त्रि/असं, दि×सं,         |                    | ात्र/अस, ति×स,<br>म×त्यत्री | मारणान्त भव    |                                  |
| मयाप्त                              |              |                        |                   | #<br>#<br>#              |                    | D 55                        |                |                                  |
| अपयाप्त                             |              | ÷                      |                   | \$                       |                    | F                           | *              |                                  |
| ,, ,, मा० पथाप्त                    |              | ;                      | •                 | <u>*</u>                 |                    | £                           | ;              |                                  |
| अष्यिष्                             |              | ;**                    |                   | £*                       |                    | : -                         | <i>‡</i>       |                                  |
| साधारण निमोद                        |              | सन                     |                   | 4                        |                    | e e                         | \$             |                                  |
| सु० पर्याप्त                        |              |                        |                   |                          |                    |                             |                |                                  |
| , अप्यक्ति                          |              |                        |                   | ;<br>                    |                    | :                           | \$             |                                  |
| मा० पर्याप्त                        |              | \$                     |                   |                          |                    | <i>\$</i>                   | <b>;</b>       |                                  |
| १, ३, १, ५, अपयसि                   |              | ;                      |                   | :                        |                    | £                           | ŧ              |                                  |
| त्रसके सर्वे विकल्प                 |              | 1                      | 1                 | पंचीरदय बस्              | i                  | ł                           | 1              | 1                                |

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

| तेषस आहारक<br>म केवती समुद्धात |                                           |                            | रिजस आहारक<br>मुलोघ वर                                        |                                 | कवल द् <sup>ण</sup> ड समु<br>भ मत्त्र |               |                                               |                   | प्रतर्वसोक पूर्ण                      | - 1               | 1 1                                     | 1                  | I                      | ļ                               |                          |
|--------------------------------|-------------------------------------------|----------------------------|---------------------------------------------------------------|---------------------------------|---------------------------------------|---------------|-----------------------------------------------|-------------------|---------------------------------------|-------------------|-----------------------------------------|--------------------|------------------------|---------------------------------|--------------------------|
| उपमाह                          | भारणान्तिक बह                             | मारणास्तिक वर्ष            |                                                               | मार्थान्तिक वत्                 |                                       | मारणान्तिक बस |                                               |                   | . HE                                  | 1                 | 1 1                                     | l                  | ľ                      |                                 | मारणान्तिक वत्           |
| मारणान्तिक समुद्धात            | —<br>त्रि/असं, ति×असं                     | <br>  त्रि/असं, ति×असं     | त्रि/असं, ति×असं,<br>म×असं                                    | न<br>स<br>:                     | ;                                     | ;             | <br>  त्रि/असं, ति×असं,<br>म×असं              | च/असं, म          |                                       | Į                 | 11                                      | 1                  | 1 1.                   | ात्र/जस, म×अस                   | ्स<br>स                  |
| वे कियक समुद्धात               | -<br>त्रि/असं, ति/सं,<br>म×असं            | Į.                         | त्रि/असं, ति/सं,<br>म×असं                                     | ::                              | च/अर्स, म×अर्स                        |               | त्रि/असं, ति/सं,<br>म×असं                     |                   | <u>.</u>                              |                   | 11                                      | 1                  | 1 1                    | त्रि/असं, सं, घ,<br>म×असं       |                          |
| बेदना व कषाय<br>समुद्धात       | क क्र                                     | मूलोत्र बट<br>ब/असं, म×असं | त्रि/असं, ति/सं,<br>म×असं                                     | खं,                             | s                                     | <i>:</i>      | त्रि/वसं, ति/सं,<br>म×असं                     | <b>.</b>          | स                                     | स्व अभि बत        | मूलोष बत्<br>मनोयोगी बत्                | स्य आघ वत          | मृलाघ बर्<br>स्व ओघ बर | त्रि/असं, सं, घ,<br>मरअसं       | मृत्य क्ष्य<br>सम्<br>स  |
| बिहारबर्द स्वस्थान             | —<br>त्रि/असं, ति/सं, म×असं               | l                          | त्रि/थसं, ति/सं, म×असं                                        | 5                               | \$                                    |               | त्रि/असं, ति/सं, म×असं                        | च/असं, म/सं       |                                       | ı                 |                                         | I                  | 1 .                    | इस                              | I                        |
| स्वस्थान स्वस्थान              | —<br>त्रि/असं, ति/सं, म×असं               | —<br>च/असं, म×असं          | त्रि/वसं, ति/सं, म×अस <sup>ं</sup> त्रि/वसं, ति/सं, म×असं<br> | सर्व                            | <b>\$</b>                             | -             | त्रि/बसं, ति/सं, म×बसं त्रि/बसं, ति/सं, म×बसं | च/असं, म/सं.      | ग्रं ३                                | 1                 | 11                                      | Į.                 | 1 1                    | त्रि/असं, सं, घ, म×असं[त्रि/असं | म्                       |
| गुण<br>स्थान                   | ~ ~                                       | × ~                        |                                                               |                                 | <del></del>                           | ···           |                                               |                   | _                                     |                   | ÷ = = = = = = = = = = = = = = = = = = = | •                  | ***                    | » ;                             | * ~                      |
| मार्गणा                        | स्थावरके सर्वे विकरण<br>त्रस काय पर्याप्त | ., ., अपयिष                | पाँचों मनोयोगी                                                | ., बचन योगी<br>काय योगी सामान्य | औदारिक काग्र योगी                     | . f#s 1.      | वैक्रियक काय योगी                             | ., मिश्र<br>आहारक | , मिश्र ,, ,,  <br>  कार्माण काय योगो | प्रैंचों मनो योगी | प्रैंचों बचन योगी                       | काय योगी सामान्य   | औदारिक काय योगी        |                                 | औदारिक मिश्र<br>काय योगी |
| में<br>सूर्य १५                |                                           | <br><br>४. योग मार्गेणा    | 36                                                            | - 55g                           | 383-                                  | 383           | 48.4<br>48.4                                  | 38k               | رب<br>کن<br>جی :                      | :                 |                                         |                    |                        |                                 |                          |
| प्रमाण<br>नं० १ न              | 308<br>003-22                             | د. ط                       |                                                               |                                 |                                       |               |                                               |                   |                                       | 60%               |                                         | . 0. 0.<br>. 0. 0. | 403<br>408<br>408      | र्भे०                           | 40¢                      |

| तैजस, आहारक म<br>केबती समुद्धात       |                              | ि मनोघ नत | केवल कपाट | ]                 | ı        | 1              |           |                    | 1              | 1           |          |                    |             | आमि बत्<br>प्रतर व लोकपूर्ण |              |                                  | कियत तैजस व आहा. | मुंगांव गर       |      |              | ļ           |                   |            | केबल ते ० आ० | ı           |           | <del></del>  |     | 1             |
|---------------------------------------|------------------------------|-----------|-----------|-------------------|----------|----------------|-----------|--------------------|----------------|-------------|----------|--------------------|-------------|-----------------------------|--------------|----------------------------------|------------------|------------------|------|--------------|-------------|-------------------|------------|--------------|-------------|-----------|--------------|-----|---------------|
| उपभाद                                 | £ 4                          | •         | =         | 1                 | 1        | 1              | 1         | मारणान्दक बत       | ١              | i           |          | 1                  | च/अस, म×धरा |                             | ·            | मारणान्तिक बत                    | ;                | ŧ                |      |              | 1           | चौथेमें उपपा.नहीं | 1          | J            | 1           | 1         | <del></del>  |     | 1             |
| वैक्रियक समुद्धात मारणान्तिक समुद्धात |                              |           |           | ]                 | 1        | ł              |           |                    | I              | 1           |          | l                  | _           |                             |              | त्रि/बासं, ति×बासं,<br>म×बासं    | F                | स                | •    | ् च/अस, म×अस | l           | ı                 | [          | 1            | 1           | Ī         | च/असं, म×असं |     | ı             |
| वैक्रियक समुद्धात                     |                              |           |           | 1                 | 1        | 1              |           | -                  | !              | 1           |          | 1                  |             |                             |              | त्रि/असं, ति/सं,<br>म×अस्        | *                | त्रि/असं, ति/सं, | म×अस |              | J           | j                 | 1          | 1            | í           | 1         |              |     | 1             |
| वेदना व कषाय<br>समुद्धात              | च/असं, म×असं<br>च/असं, म/सं  |           |           | स्च ओघ बत्        | मूलो घनत | स्च ओच बत्     | -         | क्रियात, म्रंथ्यंस | स्ब औष बत्     | :           |          | -<br> <br> -<br> - |             |                             | <del>-</del> | त्रि/असं, ति/सं,<br>म×असं        | <b>.</b>         | सब               |      |              | स्व ओष बत्  | मूलोघ वर्ष        | स्ब ओघ नत् | मुलोघ बत्    | स्ब आोघ बत् | मुलोघ बस  |              | •   | मूलोध नत      |
| मिहारवत स्वस्थान                      |                              |           |           | 1                 | 1        | 1              |           |                    | ŀ              | 1           | į        | स्व श्राय नत       | च/अस, म×अस  |                             |              | त्र/बासं, रि/सं, म×थसं           | F                | F                |      |              | 1           | l                 | I          | 1            | 1           | i         |              |     | [             |
| स्वस्थान स्वस्थान                     | च/असं, म×असं<br>च/असं, म×असं |           | ,         | l                 | }        | 1              |           | च/अस, म×अस         | ;              | 1           |          | !                  | च/अस. म×अस  |                             |              | त्रि/असं, ति/सं, म×असं त्रि/असं, | 5                | म                | •    | च/अस, म/स    | !           | 1                 | 1          | l            | 1           | l         | च/असं, म/सं  | *   | 1             |
| मुण<br>स्थान                          | ~ ×                          | \$ 5%     | <u> </u>  | ~                 | %<br>≪   | Ţ              |           | <b>3</b> 0         | .ورب           | uly.        |          | ~                  | s,<br>S     | er-                         | •            | <del></del>                      |                  | _                |      |              | ~           | T,                | ~          | ~<br>~       | ۰.          | . T       | **           | 2-3 | <b>१३-</b> १४ |
| मार्थणा                               |                              |           |           | बैक्तियक काय योगी |          | वैक्रियक मिश्र | कांस योगी |                    | अहारक काय योगी | आहारक मिश्र | काय योगी | कामाणः काययाना     |             |                             | 1            | ३४७ (स्रीवेदी (देनीप्रधान)       | पुरुष वेदी       | नपुंसक वेदी      | ,    | अपगत बेर्    | स्त्री मेद् | • •               | पुरुषमेदी  | ·            | नर्सक वेदी  | · · · · · | <u>۔</u>     |     |               |
| प्रमाण<br>१ नि०२<br>पु.               |                              |           |           |                   |          |                |           |                    |                |             |          |                    |             | _ <i>,</i>                  | वेट मार्गणा- | 988                              | 9% <b>£</b>      | w.<br>≫<br>Ir    |      | *            |             |                   |            |              |             |           |              |     | <del></del>   |
| म् ० ६                                | 80%                          | ; è       | <u>,</u>  | :                 | 808      | 7              |           | :                  | <b>%</b>       | £           |          | <u>&amp;</u>       | *           | <b>*</b>                    | نو<br>نو     |                                  |                  |                  |      |              | 333         | 3                 | <b>%</b>   | 2            | 533         | 2         | %<br>%       | *   | 2             |

| मार्गणा स्थान स्वस्थान स्थान                                     | मार्गण स्थान स्वस्थान स्वस्थान                            | स्वस्थान स्वस्थान |        | मिहारवत् स्वस्थान            |                     | बेदना व कषाय<br>समुद्धात                    | E                              | मारणान्तिक समुद्धात                       | उपपाद              | i ( '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|-------------------|--------|------------------------------|---------------------|---------------------------------------------|--------------------------------|-------------------------------------------|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3५० <b>बा</b> रों कवाय तथ । त्र/असं, ति/स, म×असं<br>" अकवाय —    | भ म                                                       |                   |        | त्र/असं, ति/                 | स, म×अर्स<br>-<br>- | सवं<br>अपगत वेसी नस्                        | त्रि/असै, ति/सं,<br>म×असं<br>- | (#) (#)                                   | मारणान्तिक बत्     | किबल ते० अ०<br>मूलोघ बस<br>—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| चारों कवाय १ न/असं, म×असं च/असं, म×असं                           | २,४ च/असं, म×असं                                          | —<br>च/असं, म×असं | · •••• | च/असं, म                     | ×असे                | स्व थोघ बत्<br>च/यसं, म×असं                 | -<br>च/असं, म×असं              | —<br>च/असे, म×असं                         | <br>मारणान्तिक बत् |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| र " " " " " " " " " " " " " " " " " " "                          | "<br>च/असं, म/सं                                          | "<br>च/असं, म/सं  |        | "<br>"<br>यथायोग्य च         | /सं.म/सं            | "<br>"<br>यथायोग्य च/असं,                   | "<br>"<br>यथायोग्य च/असं.      | च/असं, म×असं<br>″                         |                    | (केबल हैं० आ०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| लोभ कषाय १० "<br>अकषाय ११-१३                                     | १० १० १० १०                                               |                   | - l    | ı                            |                     | म/स<br>मूलोध बत्                            |                                | त्रि/अस                                   | Į.                 | प्रकृष्ट विष्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| द्यान सार्गणा<br>  ३१०   मदि भुत अञ्चान सर्व चि/असं.ति/सं, म×असं | मिति श्रुत अञ्चान                                         |                   |        | त्रि/असं.ति/सं               | , म×अस              | स                                           | ति/बसं, ति/सं,<br>मन्त्रयम्    | स                                         | मारणान्तिक भव      | , •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                  | त्रि/असं,ति/सं,म×असं<br>च <i>ित्र</i> मं म <i>्त्रम</i> ं |                   |        | त्रि/असं,ति/सं<br>च/असं, म×ः | ,म×असं              | त्रि/जसं,ति/सं,<br>म×जसं                    | त्रि/असं, ति/सं,<br>म×असं      | त्रि/बसं, ति×बसं<br>म×असं<br>=/ज्यः म×असं |                    | The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s |
|                                                                  | ग्यत, न ८ थत<br>न<br>न/यसं, म/यसं<br>+                    |                   |        | न्यत्यः । .<br>च/असं, म/असं  | 2                   | व/यस, म ४ थस<br>म<br>व/यस, म/स              | ٩/٥٤٠ م                        |                                           |                    | ग्गरा । जार दृष्णप्त प्य<br>"<br>केबस केबती समुद्धात                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| मित श्रुत अज्ञान १ सर्व ति/सं,ति/सं,ति/सं,ति/असं                 | प्रव<br>प्र                                               |                   |        | त्रि/असं,ति/सं,ति            | इ/अत्               | री व                                        | त्रि/असं, ति/सं,<br>द्वि/असं   | ्म<br>प्र                                 | मारणाम्तिक बत्     | ्रे<br>विवास<br>विवास                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| निमंग ज्ञान १<br>व व/असं, म× असं<br>व व/असं, म× असं              | २<br>१<br>२ च/असं, म×असं                                  | —<br>च/असं, म×असं |        | —<br>च/असं, म× अस्           | *                   | मुलोघ बत<br>स्व ग्रोघ बत्<br>च/जसं, म×श्रसं | न/यस, म×बस                     | –<br>च/यसं, ति×यसं<br>¤×खमं               | 11                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| मिति श्रुत ज्ञाम ४-१२ — अव्यक्षि ज्ञान ४-१२                      |                                                           | - 44-8<br>- 44-8  | į      | į                            |                     | मृलोघ बत्                                   | 1                              | 1                                         | 1 1                | 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| मनः प्रधेय ज्ञान ६–१२<br>केवल ज्ञान १३–१४                        |                                                           | રકે−ફર<br>કે–ફર   |        |                              |                     | ŧŧ                                          |                                |                                           | J                  | ı                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| प्रमाण<br>मं. १ म | च<br>म्. १        | म्।               | मुण           | स्वस्थान स्वस्थान                             | विहारवत् स्वस्थान         | बेदना व कषाय<br>समुद्धात  | वेक्टियक समुद्धात         | मारणान्तिक समुद्धात        | डचपाद                   | तैजस आहारक व<br>केवनी समुद्धात |
|-------------------|-------------------|-------------------|---------------|-----------------------------------------------|---------------------------|---------------------------|---------------------------|----------------------------|-------------------------|--------------------------------|
| c. संब            | संयम मार्गणा-     | <u>af</u> !—      |               |                                               |                           |                           |                           |                            |                         |                                |
|                   | 878               | संयम सामान्य      |               | च/असं, म/सं                                   | च/थसं, म/सं               | च/असः, म/सं               | च/असं, म/सं               | च/असं, म×असं               |                         | मूलोघ बत्                      |
|                   | ž                 | सामाधिक छेदोप०    |               | *                                             | *                         | *                         | ÷                         | ž                          |                         | केवल तं अा.मूलोष बर्           |
|                   | ش<br>بر<br>بر     | परिहार निशुद्धि   |               | R                                             | \$                        | 2                         | 2                         |                            |                         |                                |
| -                 | £                 | सू क्ष्मसाम्पराय  |               | 2                                             |                           |                           |                           | च/बसं, म×जसं               |                         |                                |
|                   | 20                | यथास्यात          |               | च/ असं. म/सं                                  | च/असं, म/सं               | च/असं, म/सं               | च/असं, म/सं               | च/असं, म×असं               |                         | ∫ केवल केबली समु०              |
|                   |                   | ,                 |               | ,                                             |                           |                           |                           |                            |                         | 🔪 मूलोध बल्                    |
|                   | <u>ئۆر</u><br>ئۆر | ्संयतास्यत        |               | त्रि/असं, म×असं                               | ीत/असं, म×असं             | त्रि/अस, म×थस             | त्रि/असं, म×असं           | 1त्र/असं, म×असं            |                         |                                |
|                   | 2                 | असंयत             |               | •                                             | !                         | मपुंसक बेद बत्            | 1                         | l                          |                         | ı                              |
| 888               |                   | संयत सामान्य      | %<br>×<br>×   | ļ                                             | i                         | मुलोघ बत                  | 1                         | 1                          | l                       | i                              |
| 833               |                   | सामाधिक छेदोप०    | ₩<br>₩        | ı                                             | 1                         | ŝ                         | !                         | l                          | 1                       | 1                              |
| 33                |                   | परिहार विशुद्धि   | شه<br>ا<br>ا  | !                                             | !                         | 5                         | 1                         | !                          | l                       | i                              |
| 35.5              |                   | सुक्ष्म साम्पराय  | \$            | 1                                             | 1                         | *                         | 1                         | ı                          | ļ                       | 1                              |
| Þ                 |                   | यथारूगत           | 88-88         | I                                             | ı                         | F                         | l                         | I                          | ı                       | ł                              |
| ;                 | _                 | संपमासंयम         | ٠.            | ļ                                             | ļ                         | \$                        | 1                         | l                          | 1                       | i                              |
| ·<br>:            |                   | असंयम             | %<br>~        | 1                                             | l                         | =                         | 1                         | ı                          | 1                       | }                              |
| %. दस्            | ९. दर्शन मार्गणा  |                   |               |                                               |                           |                           |                           |                            |                         |                                |
|                   | 378               | चक्षदर्शन         | <del></del> - | त्रि/असं, ति/सं, म×थसं                        | त्रि/बार्स, ति/सं, मरबासं | त्रि/यसं, ति/सं,          | त्रि/असं, ति/सं,          | त्रि/असं, ति×असं,          | (मारजास्तिक             | है।<br>ते० व आ० औघवत           |
|                   |                   |                   |               |                                               |                           |                           | म×असं                     | म×असं                      | र्वत् केवल<br>जन्मारेशा | ो समुद्धा                      |
| •                 |                   | i.                |               |                                               |                           |                           |                           |                            | DF 750   DF             |                                |
|                   | ŗ                 | थ बक्षदश्चान      |               | I                                             | 1                         | नपुसक वद वत               | ı                         | ı                          | l                       | ı                              |
|                   | 9<br>9<br>9       | <b>अवधिद्</b> शम  |               | I                                             | ļ                         | अनीय झान बत्              | ı                         | l                          | I                       | ١                              |
|                   | ;                 | केषल दर्शन        |               | i                                             | 1                         | केवल ज्ञान वस्            | I                         | ſ                          | 1                       | 1                              |
| 436               |                   | चश्चदेशेन         | ~             | [                                             | ı                         | स्ब ओय नत्                | l                         | i                          | 1                       |                                |
| 53.0              |                   |                   | 4-83          | 1                                             | ļ                         | मूलोघ नत्                 | ı                         | 1                          | i                       | í                              |
| :                 |                   | अचक्षदर्शन        | %}            | l                                             | l                         | F                         | ı                         | ١,                         | 1                       | i                              |
| :                 |                   | अवधिदर्शन         | 8-63          | 1                                             | 1                         | अवधि ज्ञान वद             | 1                         | ı                          | 1                       | ١                              |
| -<br>-            |                   | किनलदर्शन         | 83-68         | 1                                             | ı                         | केबल ज्ञान कत्            | ١                         | 1                          | I                       | 1                              |
| %<br>.e.          | १०. लेखा मागेणा-  | -<br> -<br>       |               |                                               |                           | •                         |                           |                            |                         |                                |
|                   | 9 रहे             | कृष्णनील कापीत    |               | सर्व                                          | त्रि/असं, ति/सं, म×असं    | संब                       | जि./असं, ति/सं,           | संबं                       | मारणान्तिक बर्          |                                |
|                   |                   | *                 |               | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •       |                           |                           | म×असं                     |                            |                         |                                |
|                   | 348               | तेज ( देनप्रधान ) |               | त्रि/असं, ति/सं, म×असं  त्रि/असं/ति/सं, म×असं | त्रि/बस्/ति/सं, म×बसं     | त्रि/असं, ति/सं,<br>म×असं | त्रि/असं, ति/सं,<br>म×असं | त्रि/असं, ति×असं,<br>म×असं | F                       |                                |
| _                 |                   |                   |               |                                               |                           |                           |                           |                            |                         |                                |

| _              | "<br>"<br>—              | मार्भणा           | <b>Ē</b> , | स्वरुथान स्वरुथान  | विद्यास्यति स्वस्थान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | वेदना व क्षाय                           | है क्रियक समुद्धात<br>-        | मैक्सिक सम्बत्त मारणान्तिक समुद्धात | डिमधाइ          | तैजस आहारक व      |
|----------------|--------------------------|-------------------|------------|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------|-------------------------------------|-----------------|-------------------|
|                | μ.<br>Μ.                 | :                 | स्थान      |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | समुद्धात                                | ,                              | 9                                   |                 | केवली समुद्धात    |
|                | 34.5                     | ব্য               |            | " ( दियँच प्रधान ) | जि/बसं/ति/सं, म×बसं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | त्रि/असं, ति/सं,<br>म×असं               | च/असं, म×असं                   | त्रि/असं, ति×असं,<br>म×असं          | मारणानिसुक बत   |                   |
|                |                          |                   |            |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | (सनेत्कुमार माहेन्द्र<br>धभास) |                                     |                 |                   |
|                | :                        | क्रीबल            | ·          | म/असं, म×अस        | च/असं, म×असं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | च/असं, म×असं                            | च/असं, म×असं                   | च/अस, म×अस                          | 2               | मूलोघ बत्         |
|                | :                        | क्रियानील कापीत   | ~          | į                  | ı                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | स्व शोघ बत्                             | 1                              |                                     | -               | 1                 |
|                |                          |                   | ~<br>~     | च/असं, म×असं       | च/असं, म×असं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | च/असं, म×अस                             | च/आसं, म×असं                   | च/थसं, म×असं                        | मारणाम्नितक बद  |                   |
|                |                          | 思                 | ~          | ł                  | ı                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | स्य ओष् बत्                             | ŀ                              | ļ                                   | 1               | ì                 |
|                |                          |                   | ?          | 1                  | l                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | मूस ओव बत्                              | i                              | 1                                   | 1               | ţ                 |
|                |                          | पदा               | ~          | 1                  | ĺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | स्व जोघ बस्                             | 1                              | l                                   | ı               | ı                 |
|                |                          |                   | ?          | Į                  | ĺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | मूलोघ बत्                               | l                              | ı                                   | i               | I                 |
|                |                          | मुक्त             |            | 1                  | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | स्ब जोघ बद                              | j                              | !                                   | 1               |                   |
|                | <u> </u>                 | ,<br>             | 4-63       | 1                  | l                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | मूलोच बत्                               | i                              | 1                                   | 1               | l                 |
| ₹. भः          | भव्यत्व मार्गणा-         | iajun             |            |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |                                |                                     |                 |                   |
| _              | w<br>w                   | भव्य              |            | 1                  | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | भूलोघ वर्                               | 1                              | ,                                   | 1               | 1                 |
|                |                          | अभेड्य            |            | स                  | च/असं, म×असं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | सर्व                                    | च/असं, म×असं                   | संबं                                | मारणाम्तिक अत्  |                   |
|                | -                        | भव्य              | 8-2        | l                  | !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | मूलोघ बत्                               | i                              | l                                   | 1               | 1                 |
| <del></del> -  | <b></b> ·-               | थुभव्य            | ~          | ţ                  | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | स्म ओष भत्                              | 1                              | l                                   | ı               | 1                 |
| HT.            | १२. सम्यक्त्वं मार्गेषा- | मार्गेषा          |            |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |                                |                                     |                 |                   |
|                | 44.                      | सम्यक्त्व सामान्य |            | च/असं, म≺आसं       | च/असं, म×असं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | च/असं, म×असं                            | चं/अर्स, म×असं                 | च/असं, म×असं                        | मारणान्तिक वत्  | मूलोध वत्         |
|                | ž                        | साधिक             |            | =                  | F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | £                                       | ٤                              | <b>-</b>                            | f               | ₽.                |
|                | 363                      | मेरक              |            | ŗ                  | *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ;                                       | :                              | <b>.</b>                            | £               | बिनल तैजस व आहा-  |
|                |                          |                   |            |                    | The second section is a second second second second section of second second sections and second sections are second sections as second section second section second section second section second section second section second section second section second section second section second section second section second section second section second section second section second section second section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section section | 4 x x x 4 x 4 x 4 x 4 x 4 x 4 x 4 x 4 x |                                |                                     | उनका क्षेत्र है | (रक मुनाघ भव<br>— |
|                | =                        | 34314             |            |                    | وعزام تاسع واقتار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | न बर्द्या कुछ कम्                       | ত্ত্তি বংশ্ব ব্যাহ্য ব্যাহ্য   | 5                                   | 2               |                   |
|                | <b>2</b> ,               | सासादन            |            | च/असं, म×अस        | च/असं, म×अस                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | च/थसं, म×असं                            | च/बसं, म×बसं                   | च/खसं, म×असं                        | मारषानितक नेत्र |                   |
|                | 30<br>30<br>30           | सम्यगिमध्यारिक    |            | :                  | *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | *                                       | 5                              |                                     |                 |                   |
|                | ;                        | मिध्यास्त्र       |            | l                  | l                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | नपुंसक वेद वस्                          | l                              | !                                   | 1               | 1                 |
| 87<br>87<br>87 |                          | सम्यक्त्व सामान्य | 8-48       | ſ                  | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | मुलोष बंद                               | ì                              | 1                                   | i               | 1                 |
|                |                          | शाधिक             | >∞         | 1                  | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | मूलोघ बत्                               | ı                              | <b>\</b>                            | l               | ţ                 |
|                | <del></del>              |                   | 34         | i                  | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | मनुष्य पर्याप्त बत                      | 1                              |                                     | i               | 1                 |
|                |                          |                   | ×<br>*-    | į                  | l                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | मूलोघ बत                                | l                              | i                                   | i               | ļ                 |
| 828            |                          | मेदक              | 9<br>20    | i                  | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                         | i                              | 1                                   | 1               | ī                 |

| तैजस आहारक<br>व केत्रही समुद्धात |                |           |                     | i      | 1                  | [            | ,              | मूलाघ बत्                                     |         | j        |                   |             |           |                   | क्षियल दण्डकपाट समु<br>मन्त्रोध बन | िकेबल प्रसर व लोक पर्ण | मिन्द्र महास्ति वद | ,           | केवत दण्ड व प्रतर |                | मुखाय बन् |                                       | _            | 🔰 प्रतर व लोक पूर्ण | <b>र</b> मुलोष बद |      |     | · · · · |             |  |
|----------------------------------|----------------|-----------|---------------------|--------|--------------------|--------------|----------------|-----------------------------------------------|---------|----------|-------------------|-------------|-----------|-------------------|------------------------------------|------------------------|--------------------|-------------|-------------------|----------------|-----------|---------------------------------------|--------------|---------------------|-------------------|------|-----|---------|-------------|--|
| उपपाद                            | मारणान्तिक वत् |           | ١                   | I      | 1                  | l            |                | मारणान्तिक बत्                                |         | ÷        | 1                 | 1           | l         |                   | मारणान्तिक बत्                     | म                      | ;                  | 1           | ( शरीर ग्रहण      | <b>अ</b> प्रथम | (सम्बन्धः | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | च/जसं, म×जसं |                     |                   |      |     |         |             |  |
| ने क्रियक समुद्धात<br>           | च/असं, म×असं   | ;         | ĺ                   | ļ      | l                  | l            |                | त्रि/असं, ति×असं,                             | मं रखंद | ŗ        | <b>!</b>          | !           | i         |                   | सु                                 | _                      |                    | !           | 1                 |                |           |                                       |              |                     |                   |      |     |         |             |  |
| ने क्रियक समुद्धात               | च/असं, म×असं   | \$        | l                   | 1      | 1                  | l            |                | त्रि/असं, ति/सं,                              | म×अस    | т        | \                 | 1           | i         |                   | त्रि/बासं, ति/सं,<br>मरुबमं        | \$ (\)                 |                    | l           | 1                 | ***            |           | u                                     |              |                     |                   |      |     |         |             |  |
| वेदना व कषाय<br>समुद्धात         | च/असं, म×असं   | \$        | मुलोघ बद            | ·-     | ŧ                  | ÷            |                | त्रि/असं, रि                                  | म×अस    | संब      | स्ब ओष बत्        | मुलोध बद    | स्म ओष नद |                   | सम                                 |                        |                    | स्व आवि वत् | मूलोइ बत्         |                |           |                                       |              |                     |                   |      |     |         |             |  |
| बिहारवत स्वस्थान                 | च/असं, म×असं   | F         | l                   | ı      | ı                  | 1            |                | त्रि/बसं, ति/सं, म×बसं त्रि/असं, ति/सं, म×असं |         | £        | ;                 | 1           |           |                   | ति/असं, ति/सं, म×असं               |                        |                    | 1           | 1                 |                |           |                                       |              |                     |                   |      |     |         |             |  |
| स्बस्थान स्वस्थान                | च/असं, म×असं   | F         | ı                   |        | ı                  | 1            |                | त्रि/असं, ति/सं, म×असं                        | L       | শ্ৰে     | ,                 | 1           | 1         |                   | सब्द                               | सब्                    |                    | 1           | ł                 |                |           |                                       |              |                     |                   |      |     |         |             |  |
| मुण<br>स्थान                     | >              | <u>پر</u> | \$-\$6              | œ      | m                  | ~            |                |                                               |         |          | ۰~                | %<br>~<br>~ | ~         |                   |                                    |                        |                    | •           | 20                |                |           | ۰.                                    | Ĩ.           | m-                  |                   | <br> |     |         |             |  |
| भागीया                           | उपक्षम         |           |                     | सासादन | सम्यग्निश्यादृष्टि | मिथ्यादृष्टि | ملا            | ं संजी                                        | 1       | ्रास्त्र |                   |             | ,<br>,    |                   | । অহাকে                            | अनाहारक                | ,<br>•             | आहारक       |                   |                |           | <b>अ</b> नाहारक                       | •            |                     |                   | <br> | , . |         |             |  |
| प्रमाण<br>१ नं०२<br>पृ           |                |           |                     |        |                    |              | संज्ञी मार्गणा | 43.<br>20.                                    | 40°     |          |                   |             |           | १४. आहारक मार्गणा | <b>m-</b>                          |                        | =                  |             |                   |                |           |                                       |              |                     |                   | <br> |     |         |             |  |
|                                  | ***            | ~<br>3£   | \$ <del>\$</del> \$ | ŧ      | 2                  |              |                |                                               |         | ,        | 35.<br>25.<br>25. | <u>,</u>    | £         | ž                 |                                    |                        |                    | oè <b>₹</b> | ;                 |                |           |                                       | : <b>.</b>   | :                   |                   |      |     |         | <del></del> |  |

३. अन्य प्ररूपणाएँ

|               | L                                        | <b>K</b>                                                                     | भकृति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 俸                                                                                                      | स्थिति                                                                                                                                   | अनुभाग                                    | <u> -</u>                                   | प्रदेश          |                |
|---------------|------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------------|-----------------|----------------|
| 'n.           | पद चिशेष                                 | मूस प्रकृति                                                                  | उत्तर प्रकृति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | मूल प्रकृति                                                                                            | उत्तर प्रकृति                                                                                                                            | मृत मकृति                                 | उत्तर् प्रकृति                              | भूल प्रकृति     | उत्तर प्रकृति  |
| · ⊙           | अध्यत्मितील बन्धवे                       | न स्वामी जोत्रोंकी अपे                                                       | (१) अष्टन्नमॅकि बन्यके स्वामी जोबोंकी अपेक्षा ओष आदेश क्षेत्र मरूपणा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | נאמנו                                                                                                  |                                                                                                                                          |                                           |                                             |                 |                |
|               | प्रमाण(म. ब/                             | प्रमाण(म. ब/षु.नं०/हेः/पृ० सं०                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                        |                                                                                                                                          |                                           |                                             |                 |                |
| ~ ~ m         | ज. उ. पद्<br>भुजगारादि पद<br>बृद्धि हानि |                                                                              | -36-668/038/2<br>-36-668/308/2<br>-36-668/63-608<br>-36-68/63-608/6<br>-36-68/63-608/6<br>-36-68/63-608/6<br>-36-68/63-68/6<br>-36-68/63-68/6<br>-36-68/63-68/6<br>-36-68/63-68/6<br>-36-68/63-68/6<br>-36-68/63-68/6<br>-36-68/63-68/6<br>-36-68/63-68/6<br>-36-68/63-68/6<br>-36-68/63-68/6<br>-36-68/63-68/6<br>-36-68/63-68/6<br>-36-68/63-68/6<br>-36-68/63-68/6<br>-36-68/63-68/6<br>-36-68/63-68/6<br>-36-68/63-68/6<br>-36-68/63/6<br>-36-68/63/6<br>-36-68/63/6<br>-36-68/63/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-68/6<br>-36-6 | 33-681/63-68                                                                                           | **************************************                                                                                                   | 4/368-200/00-86<br>8/3-8/638<br>8/3-8/638 | \$\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\     | 80-33/282-883/3 |                |
| <u>@</u>      | अष्ट कार्म सत्त्रके<br>प्रमाण(म.न.       | अष्ट कार्म सत्त्वके स्वामी जीवोंकी अपेक्ष<br>प्रमाण(म.ब./पु.न./हेः/पृ० नं०ः) | (२) अष्ट कर्म सत्त्रके स्वामी जीवोंकी अपेक्षा औष आदेश क्षेत्र प्रह्मणा<br>  प्रमाण(म.ब./पु.न./डे/१० नं०)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | स्तवा                                                                                                  |                                                                                                                                          |                                           |                                             | क्र-इंगे/३३-ष   |                |
| er the to     | ज उ. पद<br>भुजगारादि पद<br>शुद्ध हानि    |                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -                                                                                                      |                                                                                                                                          |                                           |                                             |                 |                |
| <u></u>       | <br>महनीयके सत्त्व<br>प्रमाण(क.प.        | मोहनीयके सत्यके स्वामी जीजोंकी अ<br>प्रमाण(क.स./इ.न /··/प्र.नं···)           | <br>(३)  मोहनीयके सत्यके स्वामी जीजोंको अपेक्षा ओप आदेश क्षेत्र ग्ररूपणा<br>  ग्रमाण—(क.प./प्र.न /···/प्र.नं ···)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | हत्या                                                                                                  |                                                                                                                                          |                                           |                                             |                 |                |
|               | H                                        |                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                        |                                                                                                                                          |                                           |                                             |                 |                |
| ~ ~           |                                          | मेज्ञ सोसामन्य १/३८३/३१६-३१६<br>१४, २८ आदि<br>स्थान                          | 3/340-349/328-326                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                        |                                                                                                                                          |                                           |                                             |                 |                |
| m 50 34       | ज. उ. पद<br>भुजगारादि पद<br>बृक्षि हानि  | \$\$8/56*-484/2<br>308-28/248/2<br>03-27/02-55/2                             | महेड-६इेशंग्लेशंट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3/182-884/63-64<br>3/203-201/886-886<br>3/306-300/864-848                                              | 3/\$१६ <mark>-</mark> दे२/३६४-३६८<br>४/११४-११७/४६-६०<br>७१३७४/४३                                                                         | 4/25=403/83<br>4/244/403<br>4/245/203     | 4/386/780-388<br>4/886/780-388<br>5/389/388 |                 |                |
| <u>S</u>      | । पाँचों शरीरोंके यं                     | ोग्य स्कर्भेकी संवात                                                         | न परिशातन क्रतिके स्वामं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | (४) गाँचों शरीरोंके योग्य स्कन्योंकी संवातन परिशातन इतिके स्वामों जीबोंकी अपेशा ओब आदेश क्षेत्र मरूपणा |                                                                                                                                          | (देखो घ.६/पु. ३६४–३७०)                    |                                             |                 |                |
| $\mathcal{Z}$ | । यांचो अरीरोंमें २                      | ,३,४ आदि भगाने र                                                             | (४) गाँचों शरीरोमें २,३,४ आदि भंगांके स्वामी जीवोंको अपेक्षा ओष आदेश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | घि आदेश क्षेत्र मरूपणा                                                                                 | (देखो घ.१४/घृ २६३२५६)                                                                                                                    | (                                         |                                             |                 | · <del>-</del> |
| (g)           | । २३ प्रकार वर्गण                        | (६) २३ मकार वर्गणाओंको जवन्य उत्कृष्ट क्षेत्र मरूपणा                         | क्षेत्र मरूपणा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                        | (4)                                                                                                                                      | (देखो घ.खं. १४/मू १/पृ. १४६/१)            | (3/38                                       |                 |                |
| <u>(၅)</u>    | ) प्रयोग, समबदान                         | <b>१, अथः, तप, ईयो</b> पथ                                                    | ब कृति कर्मे इस षट्कमेहि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | के स्वामी जीवोंकी अपेक्षा                                                                              | (७) ययोग, समवदान, अथः, तप, ईर्यापथ व कृति क्तमं इन षट्क्तमॅक्ति स्वामी जीवोंक्ती अपेक्षा ओष आदेश क्षेत्र प्ररूपणा (देखो घ.१/पृ. ३६४-३७०) | ा (देखो घ.१/पृ. ३६४∽३∘                    | (09                                         |                 |                |
|               |                                          |                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                        |                                                                                                                                          |                                           |                                             |                 |                |

क्षेत्र आर्य-दे॰ आर्य।

क्षेत्र ऋ द्धि---दे० मुद्धि/६। क्षेत्रज्ञ--जीवको क्षेत्रज्ञ कहनेकी विवक्षा (दे० जीव/१/२,३)

क्षेत्र परिवर्तन --दे० संसार/२।

क्षेत्रप्रदेश Locations Pointing Places ध /६/२७।

### क्षेत्रप्रमाणके भेव---

रा. वा./३/३५/७/२०-/३० क्षेत्रप्रमाणं द्विविधं—अवगाह्क्षेत्रं विभागितभ्यत्रक्षेत्रं चेति । तत्रावगाह्क्षेत्रमनेकविधम्—एकद्वितिचतु.संख्येयाऽसंख्येयाऽनन्तप्रदेशपुद्गलद्वव्यावगाह्येकाद्यसंख्येयाकाश्यदेशभेदात ।
विभागिनिष्पञ्चक्षेत्र चानेकविधम्—असंख्येयाकाशश्रेणयः क्षेत्रप्रमाणाकुलस्यैकोऽसंख्येयभागः, असख्येयाः क्षेत्रप्रमाणाङ्गलासंख्येयभागाः
क्षेत्रप्रमाणाङ्गलमेकं भवति । पादवितस्त्यादि पूर्ववद्वेदितव्यम् । —क्षेत्र
प्रमाण दौ प्रकारका है—अवगाह क्षेत्र और विभाग निष्पत्र क्षेत्र ।
अवगाह क्षेत्र एक, दो, तीन, चार, संख्येय, असंख्येय और अनन्त
प्रदेशत्राते पुद्गलद्वव्यको अवगाह देनेवाले आकाश प्रदेशोकी दृष्टिसे
अनेक पकारका है । विभाग निष्पत्रक्षेत्र भो अनेक प्रकारका है—असंख्यात आकाशश्रेणी; प्रमाणाङ्गलका एक असख्यातभाग, असंख्यात
क्षेत्र प्रमाणांगुलके असंख्यात भाग; एकक्षेत्र प्रमाणाङ्गल; पाद, वितस्त
(वालिस्त) आदि पहलेकी तरह जानना चाहिए । विशेष दे०
गणित/1/१ ।

क्षेत्र प्रयोग — Method of application of area (ज. प/ प्र/१०६)।

**क्षेत्रफल---**Area ज दे० शुद्धि।

क्षेत्रमिति—Mensuration ध./६/प्र २७।

**क्षेत्रवान्**— वह द्रव्योंमें क्षेत्रवान् व अक्षेत्रवान् विभाग (दे० द्रव्य/३)

क्षेत्रविपाकी प्रकृति-दे० प्रकृतिनंध/२।

क्षेत्र शुद्धि— दे० शृद्धि।

**क्षेत्रोपसंपत-**--दे० समाचार ।

क्षेप — १. गो. क /भाषा / १३४/१००८/२ जिसको मिलाइए किसी अस्य राशिमें जोडिए ताको क्षेप कहिए। २. अपकृष्ट द्रव्यका क्षेप करनेका विधान — दे० अपकर्षण/२ ।

सेंसंकर—१ यह तृतीय कुलकर हुए हैं। विशेष परिचय—दे० शलाकापुरुष/१। २. विजयार्थकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर—दे० विद्याधर। ३. लौकान्तिक देवोंका एक भेद—दे० लौकान्तिक। ४. लौकान्तिक देवोका अवस्थान—दे० लोक/७।

**क्षेमधर**—-१. वर्तमान कालीन चतुर्थ कुसकर । विशेष परिचय—दे० शलाकापुरुष/६ । २ कृति—≛बृहत्कथामजरो; समय—ई० १००० (जीवन्धर चम्पू/प्र. १८)।

स्त्रेम — ध.१३/४,६,६३/० मारोदि-डमरादोणमभावो लेमं णाम तिब्बव-रीदमक्खेमं । = मारी, ईति व राष्ट्रविष्त्रव आदिके अभावका नाम क्षेम है । तथा उससे विपरीत अक्षेम है । (भ. आ./वि.१५६/३७२/४)।

सेम कोति — काष्ठासंघकी गुर्वावलीके अनुसार (दे० इतिहास)
यह यश की तिके शिष्य थे। समय-चि० १०६६ ई० ६६८ (प्रद्युम्न
चरित्र/प्र० प्रेमीजी); (ला. सं/१/६४-७०)। दे० इतिहास/७/६।
२. यश की ति भट्टारकके शिष्य थे। इनके समयमें ही पं० राजमल्लजीने अपनी लाटो संहिता पूर्ण को थी। समय वि० १६४९ ई० १६८४।
(स. सा./कलश टी०/प्र० ६ व० शीतल)।

स्रोमचन्द — दिगम्बर मुनि थे। इनकी प्रार्थनापर शुभचन्द्राचार्यने अपनी कृति अर्थात कार्त्तिकेयानुप्रेक्षाकी टीका पूर्ण को थी। समय— विव १६१३-१६५७, ईव १५५६-१६०१।

स्नेमपुर — निजयार्धको दक्षिण श्रेणीका एक नगर — दे० विद्याधर । स्नेमपुरी — पूर्व विदेहस्थ सुकच्छ देशको मुख्य नगरी — दे० लोक/१/२। स्नेमा — पूर्व विदेहस्थ कच्छ देशकी मुख्य नगरी — दे० लोक/१/२।

क्षोम — प्र सा./ता. वृ /७/१/१३ निर्विकारनिश्चल चित्तवृत्तिरूपचारि-त्रस्य विनाशकश्चारित्रमोहाभिधान' क्षोभ इत्युच्यते । — निर्विकार निश्चल चित्तकी वृत्तिका विनाशक जो चारित्रमोह है वह क्षोभ कहलाता है।

**६वेलौषध**—दे० ऋद्भि/ः।

# [**ख**]

खंड - १. उभय व मध्य खण्ड कृष्टि - दे० कृष्टि । २. अखण्ड द्रव्यमें खण्डत्व अखण्डत्व निर्देश - दे० द्रव्य/४ । ३. आकाशमें खण्ड करपना-दे० आकाश/२ । ४. परमाणुमें खण्ड करपना - दे० परमाणु/३ ।

खंडप्रपात कूट — विजयार्ध पर्वतस्थ एक कूट --दे० लोक/१/४। खंडप्रपात गुफा — विजयार्ध पर्वतकी एक गुफा, जिसमेसे सिन्धु नदी निकलती है --दे० लोक/३/४।

**खंडशलाका** — Piece log ज, प./प्र, १०ई।

र्खेडिका - विज्ञ प्रार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर -दे० विद्याधर।

खंडित—गणितकी भागहार विधिमें भाज्य राशिको भागहार द्वारा खण्डित किया गया कहते हैं —दे० गणित/11/१/६।

**ख--**अनन्त ।

खचर--भा.षा./टी./७६/२१८/४ से चरन्त्याकाशे गच्छन्तीति खेचरा विद्याघरा उभयश्रेणिसंबन्धिन । च्याकाशमे जो चरते है, गमन करते है वे खचर कहलाते है, ऐसे विजयार्धकी उभयश्रेणि सम्बन्धी विद्याधर (खचर कहलाते है)।

**खड---**चतुर्थ नरकका षष्ठ पटल---दे० नरक/६/११/

**खडखड---**चतुर्थ नरकका सातवाँ पटल --दे० नरव/४/११।

**खडा-**दूसरे नरकका पॉचवॉ पटल —दे० नरक/६/११।

खंडिका-- दूसरे नग्का सातवॉ पटन - दे० लोक/६/११।

खड्ग---१. चक्रवर्तीके चौदह रत्नोमें मे एक है--दे० शलाकापुरुष/२/२ २. भरतक्षेत्र पूर्व आर्यखण्डका एक देश--दे० मनुष्य/४।

खड्गपुरी - पूर्व विदेहस्थ आर्वतदेशकी मुख्य नगरी - दे० लोक/६/२। खड्गा - अपरविदेहस्थ मुनश्यु देशकी मुख्य नगरी - दे० लोक/६/२।

खंड्गसेन नारनौल बासी खूणराज के पुत्र एक हिन्दी किन जो पीछे लाहौर रहने लगे थे। वि० १७१३ में त्रिलोक दर्पण लिखा। समय वि०१६६०-१७२० (ई०१६०३-१६६३)। (तो०/४/२८०)।

खिरसार - म.पु /७४/ श्लोक विन्ध्याचल पर्वतपर एक भील था।
मुनिराजके समीप कौवेके मासका त्याग किया (३८६-२६६) प्राण जाते
भी नियमका पालन किया। अन्तमे मरकर सौधर्मस्वर्गमे देव हुआ
(४१०-)। यह श्रेणिक राजाका पूर्वका तीसरा भव है। —दे० श्रेणिक
खरकर्म - दे० सावद्य/२/४।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

खरदूषण — प० पु०/६/ श्लोक मेधप्रभका पुत्र था (२२)। रावणकी शहन चन्द्रनावाको हर कर (२४) उससे विवाह किया (१०/२८)।

खरभाग — १. अधोलोकके प्रारम्भमें स्थित पृथ्वी विविध प्रकारके रत्नों से युक्त है, इसलिए उसे चित्रा पृथिवी कहते हैं। चित्राके तीन भाग है: उनमेंसे प्रथम भागका नाम खरभाग है। विदेष — दे० रत्न-प्रभा/२ २. अधोलोकमें खर पंकादि पृथिवियोका अवस्थान — दे० भवन/४।

खर्वट--देः कर्वट ।

खलीनित - कायोत्सर्गका अतिचार -दे० व्युत्सर्ग/१।

सातिका-समवशरणकी द्वितीय भूमि -दे० समवशरण।

खाद्य — मू. आ /६४४ …/ लादति लादियं पुण …।६४४। — जो लाया जाये रोटी तड्डू आदि लाद्य है। (अन. घ /०/१३/६६०); (ता सं./ २/१६-१७)।

खारवेल - कलिंग देशका कुरुवंशी राजा था। समय-ई पू. १६०।

खारी-तौलका प्रमाण विशेष --दे० गणिल /1/१/२।

खुशाल चन्द स्वानित् निवासी खण्डेलवाल जैन थे। सांगानेर-वासो ५० लखमीदासके शिष्य थे। दिल्लो जयसिंहपुरामें नि॰ सं० १७८० ई० १७२३ में म० जिनदास के हरिवंश के अनुसार हरिवंशपुराणका पद्मानुवाद किया है। इसके अतिरिक्त, पद्म-पुराण उत्तरपुराण, धन्यकुमार चरित्र, जम्बृचरित्र, यशोधर चरित्र। और वतकथा कोष। समय-वि० श०१८ उत्तरार्ध। (ती./४/३०३)।

खेट — ति. प./४/१३१ द । गिरिसरिकदपरिवेढं खेडं । । - पर्वत और नदीसे विशा हुआ खेट कहलाता है।

ध.१३/५.४,६३/३२४/० सरितपर्वतावरुद्ध' खेडं णाम । = नदो और पर्वत-से अवरुद्ध नगरकी खेट संज्ञा है। (म. पु./१६/१६१); (जि.सा./६७६)।

खेद — नि. सा. (ता. वृ./६/१४/४) अनिष्टसामः खेदः। = अनिष्टकी प्राप्ति (अर्थात् कोई वस्तु अनिष्ट सगना) वह खेद है।

स्याति — दे० लोकैषणा।

# [ग]

गंगदेव - श्रुतावतारके अनुसार आपका नाम (दे० इतिहास) देव था। आप भद्रवाहु प्रथम (श्रुतकेवती) के पश्चात दसवें, ११वें अंग व पूर्वधारी हुए थे। समय-वी० नि० ३१४-३२१ (ई० पू० २१२-१६८)। (दे० इतिहास ४/४)।

गंगराज — पोरसल नरेश विष्णुवर्धन के मन्त्रो थे। श० सं० १०४५में अपने गुरु शुभचन्द्रको निषयका बनवायी थी। तथा श० सं० १०३७ ब्रुचिराजको समाधि को स्मृतिमें स्तम्भ खडा कराया था। समय— श० १०१६-१०५० (ई० १०६३-११२०); (ध./२/प्र. ११)।

गंगा—१. पूर्वीमध्य आर्य खण्डकी एक नदी ---दे० लाक/३/११/। २. कश्मीरमें बहनेवाली कृष्ण गंगा ही पौराणिक गंगा नदी हो सकती है। (ज. प./प्र १३६ A N. up and H ! ) --दे० कृष्ण गंगा।

गंगाकुण्ड - भरतक्षेत्रस्थ एक कुण्ड जिसमेसे गंगा नदी निकलती है। देव लोक/१/१०

गंगाकूट —हिमवान् पर्वतस्थ एक क्ट -दे० लोक। ४/४ ।

मंगादेवी - गगाकुण्ड तथा गंगाकूटकी स्वामिनी देवी -- दे० लोक/७।

गंगा नदी - भरत क्षेत्रकी प्रधान नदी --दे० लोक/७।

गंडरादित्य शिलाहारके राजा थे। निम्बदेव इनके सामन्त थे। समय- श० १०३०-१०६८; ई० ११०८-११३६/प खं. २/प्र०६ H.L. Jan ).

गंडिवमुक्तदेव १ तिन्दसंघ के देशीयगण के अनुसार माधनन्दि सुनि कोछापुरीयके शिष्य तथा भानुकीर्ति व देशकीर्ति के गुरु थे। समय—वि० ११६०-१२२० (ई० ११३३-११६३); (प. खं. २/प्र.४ H. L. Jain.)-दे० इतिहास/७/५। २. तन्दिसंघके देशीयगणके अनुसार (दे० इतिहास) माधनन्दि कोछापुरीयके शिष्य देवकीर्तिके शिष्य थे अपरनाम वादि चतुर्मुख था। इनके अनेक भावक शिष्य थे। यथा = १ माणिक्य भण्डारी मरियानी दण्डनायक, २. महाप्रधान सर्वाधिकारी ज्येष्ठ दण्डनायक भरतिमय्य; ३ हेडगे बूचिमर्यंग्स, ४. जगदेकदानी हेडगे कोरय्य। तदनुसार इनका समय-ई० ११४८-११८२ होता है। दे० इतिहास/७/५।

### गंध-- १. गन्धका लक्षण

स. सि /२/२०/१७८/१ गन्ध्यत इति गन्धः गन्धनं गन्धः ।

स. सि./४/२३/२६४/१ गन्ध्यते गन्धनमात्रं वा गन्धः। = १. जो सूंघा जाता है वह गन्ध है ! . . . गन्धन यन्ध है । २ अथवा जो सूँघा जाता है अथवा सूँघने मात्रको गन्ध कहते है । (रा वां./२/२०/१/१३२/३१); (ध. १/१,१,३३/२४४/१); (विशेष – दे० वर्ण/१)।

दे० निक्षेप/१/१ (बहुत द्रव्योंके संयोगसे उत्पादित द्रव्य गन्ध है)।

### २. गन्ध के भेद

स. सि./१/२३/२६४/१ स द्वेघा; सुरिभरसुरिभरिति। ...त एते मूलभेदाः प्रत्येकं संख्येयासंख्येयानन्तभेदाश्च भवन्ति । = सुगन्ध और दुर्गन्ध- के भेदसे यह दो प्रकारका है .. ये तो मूल भेद है । वेसे प्रत्येकके संख्यात, असंख्यास और अनन्त भेद होते है । (रा वा./६/२३/६/४८८८); (पप्र /टी /१/२१/२६/११); (द्र. सं/टी /७/१६/१२); (गो. जी /जी. प्र./४७६/८०६/१४)।

### ३, गन्ध नामकर्मका छक्षण

स. सि /=/११/३१०/१० यदुद्यप्रभवो गन्ध्स्तद् गन्धनाम ।= जिसके उदय-से गन्धकी उरुपत्ति होती है वह गन्ध नामकेंमें है । ( रा-काः/प्/११/ १०/१७७/१६); ( गो. क / जी. प्र /३१/२१/१३ ) ।

ध. ६/१, ६-१,२=/५४/४ जस्स कम्मक्लंधस्स उदएण जीवसरीरे जादि-पिडणियदो गंधो उप्पञ्जदि तस्स कम्मक्लंधस्स गधसण्णा, कारणे कज्जुवयारादो । = जिस कम स्कन्धके उदयसे जीवके शरीरमें जातिके प्रति नियत गन्ध उत्पन्न होता है उस कमस्कन्धकी गन्ध यह संज्ञा कारणमे कार्यके उपचारसे की गयी है। (ध १३/५ ६-१०१/३६४/७)।

# १. गन्ध नामकमके भेद

ष. ख. ६/१,६-१/सू २८/७४ जं तं गघणामकम्मं त दुविहं सुरिहिगंधं दुरिहगंधं चेव १३८। = जो गन्ध नामकर्म है वह दो प्रकारका है--सुरिभ गन्ध और दुरिभ गन्ध। (ष. ख. १३/४,६/सू. १११/३७०); (पं. सं. प्रा./२/४/४७/३१); (स. सि./८/११/३६०/११); (रा. बा./८/११/१८/५७७/१७) (गो. क/जो. प्र./३२/२६/१, ३१/२६/१४)।

# \* नामकर्मोंके गन्ध आदि सकारण है या निष्कारण

---दे० वर्ण/४।

### \* जरू आदिमें भी गंधकी सिद्धि

<del>---द</del>े० पुद्गगल/१०

# \* गन्ध नामकर्मके बन्ध, उद्य, सस्व

---दे० वह वह नाम ।

गंध — तिल्लोयपण्णतिके अनुसार नन्दीश्वर द्वीपका रक्षक व्यन्तर देव; त्रि सा. व ह. पु. के अनुसार इक्षुवर समुद्रका रक्षक व्यन्तर देव-दे० व्यन्तर/४।

गंधअष्टमी वर्त- ३६२ दिन तक कुल २८८ उपवास तथा ६४पारणा । नमस्कार मन्त्रका जिकाल जाण्य । निध--( व्रतविधान संग्रह/ पृ. १९०) ।

गंधकूट-- शिखरी पर्वतस्थ एक झूट व उसकी स्वामिनी देवी --दे० लोक/४/४।

र्गाधकुटी—समबशरणके मध्य भगवान्के बैठनेका स्थान। —दे० समबशरण।

गंधमादन—१. विजयार्धकी उत्तर श्रेणीमें एक नगर—दे० विद्याध्र । २. एक गजदन्त पर्वत दे० लोक/६/३,३. गन्धमादन पर्वतस्थ एक क्ट व उसका रक्षक देव —-दे० लोक/६/४,४. अन्धकवृष्णिके पुत्र हिमवान्का पुत्र नेमिनाथ भगवाद्का चचेरा भाई —-दे० हतिहासर०/१०। ६. हालार और वरडों प्रान्तके बीचकी पर्वत श्रेणीको 'त्ररडों' कहते हैं। सम्भवतः इसी श्रेणीके किसी पर्वतका नाम गन्धमादन है।

गंधमाली---गन्धमादन गजदन्तके गन्धमासी क्रृटका स्वामीदेव --दे० लोक/७।

गन्धमालिनी — १. अपर विदेहस्थ एक क्षेत्र --दे० लोक १/२ २. देवमाल बक्षारका एक क्ट --दे० लोक १/४,३, देवमाल बक्षारके गन्ध-मालिनी क्टका रक्षक देव --दे० लोक १/४ ४. विदेह क्षेत्रस्थ एक विभागा नदी --दे० लोक १/५, ४. गन्धमादन विजयार्ध पर्वतस्थ एक क्ट --दे० लोक १/४।

गंधर्वे — १. कुन्थुनाथका शासक यक्ष — दे०तीर्थं कर/६/३,पा. पु/१७/ श्लोक — अर्जुनका मित्र व शिष्य था (६६-६७)। बनवासके समय सहायवनमें दुर्योधनको युद्धमें बाँध लिया था (१०२-१०४)।

गंधर्व- १. गंधर्वके वर्ण परिवार आदि- दे० व्यन्तर /१/२।

### २. गन्धवं देवका लक्षण

ध, १३/४,४,१४०/३६९/६ इन्द्रादीनां गायका गन्धर्वाः । च्इन्द्रादिकी-के गायकीको गन्धर्व कहते हैं।

### इ. गन्धर्वके भेद

ति. प./६/४० हाहाहू हूणारवतुं वरवासवकदं वमहसरया । गीवरदीगीदरसा वहरवतो हों ति गंधञ्चा ।४०। = हाहा, हूहू, नारद, तुम्बर, वासव, कदम्ब, महास्वर, गीतरित, गीतरस और वज्रवात् ये दस गन्धविके भेद हैं। (त्रि. सा./२६३)।

गन्धर्वगुफा सुमेरुपर्वतके नन्दनादिवनोंके पश्चिममें स्थित एक गुफा। इसमें बरुणदेव रहता है। --दे० लोक/३/६ ४।

गंधर्वपुर—विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर —दे० विद्याधर । गन्धर्व विवाह—दे० विवाह ।

गंधर्वसेन — १. हिन्दू धर्मके भविष्य पुराणके अनुसार राजा विक्रमा-दित्यके पिताका नाम गन्धर्वसेन था। (ति. प./प्र. १४ छ. L. Jain.) २.शकवंशी राजा गर्वभिष्त का अपर नाम। मालवा (मगध) देशमें गन्धर्वके स्थानपर स्वेताम्बर मान्यताके अनुसार गर्वभिल्लका नाम आता है। अथवा गर्वभी विद्या जाननेके कारण यह राजा गर्द-भिल्लके नामसे प्रसिद्ध हो गया था। समय-वी.नि० ३४५-४४५ (ई० पू० १८२-८२)।--दे० इतिहास ३/४

गंधवान् — हैरण्यवत क्षेत्रके मध्यमे क्टाकार एक वैताद्वय पर्वत —दे० लोक/१/३।

गंधसमृद्ध — विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर--दे० विद्याधर ।

गंघहस्ती — १. आचार्य समन्तभद्र (ई० श०२)कृत- तत्त्वार्थ सूत्र (मोक्षशास्त्र) पर संस्कृत भाषामें १६००० श्लोक प्रमाण विस्तृतः भाष्य है । २ सिद्ध मेन गणी का अपर नाम । (३० परिजिष्ट २)।

गंधा - अपर विदेहस्थ एक क्षेत्र अपर नाम वल्गु - दे० लोक/५/२।

गंधिला-१. अपर विदेहस्थ एक क्षेत्र --दे० लोक/४/२ २. देवमाल वक्षारका एक क्रूट व उसका रक्षक देव --दे० लोक/४/४।

गंभीर—महोरग नामा जाति व्यन्तर देवका एक भेद – दे० महोरग।
गंभीरमालिनी — अपरविदेहस्थ एक विभंगा नदी/अपरनाम गन्ध-

मालिनी —दे० सोक/१/८)

गंभीरा — पूर्व आर्य खण्डस्थ एक नदी — दे० मनुष्य/४।
गगनचरी — विजयार्थकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर — दे० विद्याधर।
गगननंदन — विजयार्थकी उत्तर श्रेणीका एक नगर — दे० विद्याधर।

गगनमंडल — विजयार्घकी उत्तर श्रेणीका एक नगर—दे० विद्याधर।
गगनवल्लभ — विजयार्घकी उत्तर श्रेणीका एक नगर—दे०
विद्याधर।

गिच्छ —ध. १३/५,४,२६/६३/८ तिपुरिसओ गणो। तदुवरि गच्छो। —तीन पुरुषोके समुदायको गण कहते हैं और इंससे आगे गच्छ कहलाता है।

**गच्छपद** — Number of Terms (ज. प्र./प्र/१०६) विशेष—दे० गणिल/11/प्र/४)

गज-१. सौधर्म स्वर्गका २६ वॉ पटल व इन्द्रक-दे० स्वर्ग ४/३। २ चक्रवर्तीके चौदह रत्नोमेसे एक-दे० शलाकापुरुष/२। ३. क्षेत्र-का प्रमाण विशेष/अपरत्ताम रिक्क् या किष्कु - दे० ग[णत/1/१/३।

गजकुमार — (ह. पु./सर्ग/श्लोक — वसुदेवका पुत्र तथा कृष्णका छोटा भाई था (६०/१२६)। एक ब्राह्मणकी कन्यासे सम्बन्ध जुडा ही था कि मध्यमे ही दोक्षा धारण कर ली (६१/४)। तब इनके ससुरने इनके सरपर क्रोधसे प्रेरित होकर आग जला दी। उस उपसर्गको जोत मोक्षको प्राप्त किया (६१/५-७)।

गजरंत — १. विदेह क्षेत्रस्थ सुमेरु पर्वतकी चारो विदिशाओं में सौम-नस, विद्युद्धमा, गन्धमादन, माल्यवान नामक चार गजदन्ताकार पर्वत है। दो पर्वत सुमेरुसे निकलकर निषध पर्वत तक लम्बायमान स्थित है। और दो पर्वत सुमेरुसे निकलकर नील पर्वत पर्यन्त लम्बायमान स्थित है। विशेष — दे० लोक/१/११। २. गजदन्तका नकशा — दे०लोक/८।

गजपुर -भरत क्षेत्रका एक नगर-दे॰ मनुष्य/४।

गजवती - भरतक्षेत्रके वरुण पर्वतस्थ एक नदी-दे० मनुष्य/४।

गजाधरलाल — आगरा जिलेके जटीआ प्राममे जन्म हुआ था।
पिताका नाम चुन्नीलाल जैन पद्मावतीपुरवाला था। कृति—पंचविश्वतिका, श्रेणिक चरित्र, तत्त्वार्थ राजवार्तिकः ४ अध्यायः विमलपुराण, मिल्लनाथ पुराण। स्वर्गवास—ई० १६६३ बह्वई (तत्त्वानुशासन/प्र० व्र० श्री लाल)

- गहुो--ध. १४/५,६,४१/३८/१० दहरदोचकाओ धण्णादिलहुअ दन्त्र-भरुव्वहणन्त्रमाओ गड्डीओ णाम । = जिनके दो चक्रके होते है, और जो धान्यादि हसके भारके ढोनेमे समर्थ है वे गड्डी कहलाती है।
- **गण** स्थाविरसंतिति'। =स्थाविरसंतिति'। =स्थाविरसंतिति'। सन्तितिको गण कहते है। (रा. वा /१/२४/५/६२३/२०/ ), (चा सा /- १५१/३)
- ध. १२/१,४,२६/६३/८ तिपुरिसओ गणो। =तीन पुरुषोके समुदासको गण कहते है।
  - **२. निज परगणानुपस्थापना प्रायश्चित्त**—दे० परिहार प्रायश्चित्त ।

### गणधर-- १. गणधर देवोंके गुण व ऋद्वियाँ

ति. प /४/६६७ एदे गणधरदेवा सन्वे वि हु अहरिद्धिसंपण्णा । = ये सब ही गणधर अष्ट ऋद्धियोंसे सहित होते है । (ध १/४,१,४४/गा. ४२/१२८) ध. १/४ १,४४/१२७/७ पंचमहन्वयधारओ तिगुत्तिगुत्तो पंचसिमदो णटु-हमरो मुकसत्तभओ बीजकोट्ठ-पदाणुसारि-सभिण्णसोदारत्त्वल-

हुमदो मुक्कसत्तभयो जीजकोट्ठ-पदाणुसारि-सभिण्णसोदारत्त्वल-क्लिओ उक्कट्ठोहिणाणेण तत्ततवलद्धादो णीहारविविज्ञिओ दित्त-तवलद्भिगुणेण सञ्बकालोववासो वि संतो सरोरतेजुज्जोइयदसदिसो सन्त्रोसहिलद्भिपुणेण सन्त्रोसहसरूको अर्णतननादो कर गुलियाए तिह्-वणचालणक्षामा अभियासवीलद्विबलेण अंजलिपुडणिवदिदसयलाहारे अमियत्तं गेण पर्रिणमणक्खमो महातवगुणेण कप्परुवखोनमो महाण-सक्लीणल दिवलेण सगहत्थ णिव दिदाहार।णमनखयभा बुप्पायओ अघोरतवमाहप्पेण जीवाणं मण-वयण-कायगयासेसदुत्थियक्तणिवारओ सयलविज्जाहि सवियपादमुला आयासचारणगुणेण रक्लियासेसजीव-णिवहो वायार मणेण य सयत्तत्थसंपादणव्यमो अणिमादिअहुगुणेहि जिपासेसदेत्रणिवहो वायाए मणेण य सम्बल्त्थसंपादवस्त्रमो अणिमादि अट्ठगुणेहि जियासेसदेवणिवहो तिहुवणजणजैट्ठओ परोबदेसेण विणा अवलराणवलरस्रह्वासेसभासतरकुसलो सम्वसरणजणमेत्तरूवधारित्त-णेण अम्हम्हाणं भासाहि अम्हम्हाणं चेव कहादि सि सञ्वेसि पचच-उप्पायओ समवसरणजणसोदिदिएसु सगमुह्विणिग्गयाणेयभासाणं संकरेण पवेसस्स विणिवारओ गणहरदेवो गंथकत्तारो, अण्णहा गंथस्स पमाणसंविरोहादो धम्मरसायणेण समोसरणजणपोसणाणुववन्तीदो। पाँच महावतोके धारक, तीन गुप्तियोसे रिक्षत, पाँच समितियाँसे युक्त, आठ मदौंसे रहित, सात भयोंसे मुक्त, बीज, कोष्ठ, पदानुसारी व संभिन्नश्रोतृत्व बुद्धियोसे उसलिस्त, प्रत्यक्षभूत उत्कृष्ट अवधिज्ञान-से युक्त तप्त तप लब्धिके प्रभावसे मल, मूत्र रहित, दीप्त तपलब्धिके बलसे सर्वकाल उपवास युक्त होकर भी शरीरके तैजसे दशौं दिशाओं-को प्रकाशित करनेवाले, सर्वीषधि लब्धिके निमित्तसे समस्त औप-धियों स्त्ररूप, अनन्त बलयुक्त होनेसे हाथकी कनिष्ठ अंगुली द्वारा तीनों लोकोंको चलायमान करनेमें समध, अमृत-आसवादि ऋद्वियों-के बलसे हस्तपुटमें गिरे हुए सर्वे आहारोंको अमृतस्वरूपसे परिणामेमें समर्थ, महातप गुणसे करपबृक्षके समान, अक्षीणमहानस लिध्के बससे अपने हाथमे गिरे आहारकी अक्षयताके उत्पादक अघीरतप ऋदिके माहारम्यसे जीवोके मन् बच एवं कायगत समस्त कष्टोंके दूर करने-वाले, सम्पूर्ण विद्याओं के द्वारा सेवित चरणमूलसे संयुक्त, आकाश-चारण गुणसे सब जीव समूहकी रक्षा करनेवाले, वचन और मनसे समस्त पदार्थोके सम्पादन करनेमें समयं, अणिमादिक आठ गुणोंके द्वारा सब देव समूहको जीतनेवाले, तीनो लोकोके जनोंमें श्रेष्ठ, परोपदेशके विना अक्षर व अनक्षर रूप सब भाषाओं में कुशल, सम-वसरणमें स्थित जनमात्रके रूपके धारी होनेसे 'हमारी हमारी भाषाओं से हम हमको ही कहते हैं इस प्रकार सबको विश्वास कराने-वाते. तथा समवसरणस्थ जनोंके कर्ण इन्द्रियोंमें अपने मुँहसे निकती हुई अनेक भाषाओंके सम्मिश्रित प्रवेशके निवारक ऐसे गणधरदेव

- ग्रन्थकर्ता है, वयोकि ऐसे स्वरूपके विना ग्रन्थकी प्रामाणिकताका विरोध होनेसे धर्म रसायन द्वारा समवसरणके जनोंका पोषण वन नहीं सकता।
- म. पु /४३/६७ चतुर्भिरधिकाशीतिरिति सब्दुर्गणाधिपा. एते सप्तर्धि-संयुक्ताः सर्वे वेद्यनुवादिनः ॥६७॥ = भ्रषभदेवके सर्व ( ८४) गणधर सातो ऋद्धियोसे सहित थे और सर्वज्ञ देवके अनुरूप थे। ( ह. पु /-३/४४)

### २. गणधरींकी ऋदियोंका सद्भाव कैसे जाना जाता है

घ १/४,१,७/५८/१ गणहरदेवेसु चत्तारि बुद्धिओ, अण्णहा दुवालसंगाण-मणुष्पत्तिष्पसंगादो । तं कधं । ण ताव तत्य कोट्ठबुद्धीएअभावो, उप्पण्णसुद्रणाणस्स अवट्ठाणेण विणा विणासप्पस्नादो। • ताए विणावगयतित्थय रवयणविणिग्गयअवखराणवखरूपयबहुतिगश्चिमय-बीजपदाणं गणहरदेवाणं दुवालसंगाभावष्पसंगादो। ण च तत्थ पदाणुसारिसण्णिदणाणाभावी, बीजबुद्धीए अवगयसस्वेहितो कोट्ट-बुद्धिए पत्तानद्वाणेहिंतो बीजपदेहितो ईहावाएहि विणा बीजपदुभय-दिसाविसमसुदणाणक्लरपद-वक्ष-तदट्ठविसमसुदणाणुप्पत्तीए अणुबब-त्तीदो। ण सम्भिण्णसोदारत्तस्स अभावो, तेण विणा अव्यवराणक्खप्पाए सत्तसदर्ठारसकुभास - भाससरूवाए । णाणाभेदभिष्णबीजपदसरूवाए पडिक्लणमण्णव्यानसुवयच्छंतीए दिव्यजभुणीए गहणाभावादो दुवा-लसंगुष्पत्तीए अभावष्पसंगो ति । =गणधर देवोंके चार बुद्धियाँ होती है, क्योंकि, उनके बिना बारह अंगोकी उत्पत्ति न हो सकने ' का प्रसंग आवेगा। प्रश्न-बारह अंगोकी उत्पत्ति न हो सकनेका 'प्रसंग कैसे आवेगा ! उत्तर्-गणधरदेवोमें कोष्ठ बुद्धिका अभाव नहीं हो सकता, न्यों कि ऐसा होनेपर अवस्थानके विना उत्पन्न हुए शत-इरनके विनाशका प्रसंग आवेगा। क्योंकि, उसके विना गणधर देवोको तीर्थं करके मुखसे निकले हुए अक्षर और अनक्षर स्वरूप बहुत लिगादिक बीज पदोका ज्ञान न हो सक्नेसे द्वादशांगके अभावका प्रसंग आवेगा । जीजबुद्धिके जिना भी द्वादशांगकी उत्पत्ति न हो सकती क्योंकि, ऐसा माननेमें अतिप्रसंग दीष आवेगा। उनमें पादानुसारी नामक ज्ञानका अभाव नहीं है, स्वीकि बीजबृद्धिसे जाना गया है स्वरूप जिनका तथा कोष्ठबुद्धिसे प्राप्त किया है अवस्थान जिन्होंने ऐसे बीजपदोसे ईहा और अवायके बिना बीजपदकी उभय-दिशा विषयक भूतज्ञान तथा अक्षर, पर, वाक्य और उनके अर्थ विष-यक श्रुतज्ञानकी उत्पत्ति वन नहीं सकती। उनमें संभिन्नश्रोतृत्वका अभाव नहीं है, क्योंकि उसके बिना अक्षरानक्षरात्मक, सात सौ कुभाषा और अठारह भाषा स्वरूप, नाना भेदोंसे भिन्न बीजपदस्सप, व प्रत्येक क्षणमें भिन्न-भिन्न स्वरूपको प्राप्त होनेवाली ऐसी दिव्य-ध्वनिका प्रहण न हो सकनेसे द्वादशांगकी उत्पत्तिके अभावका प्रसंग होगा। (अतः उनमें उपरोक्त बुद्धियाँ हैं।)

## ३. मगवान् ऋषभदेवके चौरासी गणधरीके नाम

म. पु./४३/५४-६६ से उदध्त-१. वृषभसेन; २. कुम्भ; ३. टढरथ; ४. रातधनुः ४. देवशर्मा; ६. देवशावः ७. नन्दनः ५. सोमदत्तः १. स्रदत्तः; १०. वायुशर्माः ११. यशोबाहुः १२. देवागिनः १३. अग्निदेवः; १४. अग्निगुप्तः १४. मित्राग्निः १६. हलभृतः १७. महीधरः १८. महेन्द्रः, ११. वसुदेवः २०. वसुंधरः २१. अचलः २२. मेरुः २३. मेरुः धनः २४. मेरुभृतिः २४. सर्वयशः २६. सर्वगुप्तः २७. सर्वप्रियः २८. सर्वदेवः २१. सर्वयद्यः ३०. सर्विषण्यः ३१. विजयगुप्तः, ३२. विजयम्मतः ३३. विजयिलः ३४. अपराजितः ३४. वसुमितः ३६. विश्वसेनः १७. साधुसेनः ३६. तरवदेवः ३१. वेदसत्यः ४०. सरयगुप्तः ४१. सत्य-मित्रः ४२. निर्मलः ४३. विनोतः ४४. संवरः ४४. मुनिगुप्तः ४६. मुनिवः ४४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुनियः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १४. मुन्यः १

ì

1

\*

Ę

ą

Ę

ጸ

8

१

٧

H

1

₹

**ર** 

६१. स्वयं सू; ६२. भगदेव; ६३. भगदत्त; ६४; भगफल्गु; ६६. गुप्तफल्गु; ६६ मित्रफल्गु; ६७ प्रजापित; ६८. सर्वसं घ; ६६. वरुण, ६०. धन-पालक; ६१. महावाद; ६२. तेजोरािश, ६३. महावीर; ६४. महारथ; ६४. विशालाक्ष, ६६. महाबाल; ६७. शुचिशाल, ६८. वज्ञ; ६८. वज्ञ-सार; ७०. चन्द्रचूल: ७१. जय, ७२. महारस; ७३; कच्छ; ७४ महा-कच्छ; ७४, निम; ७६. विनिम, ७७. बल, ७८. अतिबल; ७६. भद्र-खल; ५० नन्दी, ६१. महीभागी; ६२. नन्दिमित्र; ६३. कामदेव; ६४. अनुपम। इस प्रकार भगवान् ऋषभदेवके चौरासी गणधर थे।

### ४. मगवान् महावीरके ३१ गणधरींके नाम

ह. पु./३/४१-४३ इन्द्रभूतिरिति प्रोक्तः प्रथमो गणधारिणाम् । अग्निभूतिद्वितीयश्च वायुभूतिस्तृतीयकः ॥४१॥ शुचिदत्तस्तुरीयस्तु सुधर्मः पञ्चमस्ततः । षष्टो माण्डव्य इत्युक्तो मौर्यपुत्रस्तु सप्तमः ॥४२॥ अष्टमोऽकम्पनार्व्यातिरचलो नवमो मतः । मेदार्यो दशमोऽन्त्यस्तु प्रभास सर्व एव ते ।४३१ = उन ग्यारह गणधरोमें प्रथम इन्द्रभूति थे । फिर २ अग्निभूति, ३, वायुभूति ४, शुचिदत्तः ६, सुधर्मः ६, माण्डव्य, ७ मौर्यपुत्र, ८ अकम्पनः ६, अचलः १०. मेदार्य और अन्तिम प्रभास थे । (म. पु./७४/३४३-३७४)

## ५. उक्त ४१ गणधरींकी आयु

म. पु /६०/४८२-४८३ वीरस्य गणिनां वर्षाण्यायुद्धानवतिश्चतुः । विश्वतिः सप्ततिश्च स्यादशीतिः शतमेव च ।४८२। त्रयोऽशीतिश्च नविः पञ्चभिः साष्टसप्ततिः । द्वाभ्यां च सप्ततिः पष्टिश्चरवारिशच संयुताः ।४८३। चमहावीर भगवान्के गणधरींकी आयु क्रमसे ६२ वर्ष, २४ वर्ष, ७० वर्ष, ८० वर्ष, ५० वर्ष, ५० वर्ष, ६५ वर्ष, ७८ वर्ष, ५२ वर्ष, ६० वर्ष और ४० वर्ष है ।४८२-४८३।

- \* २४ तीर्थंकरोंके गणधरींकी संख्या—्दे० तीर्थंकर/१ ।
- \* गणधरका दिव्यध्वनिमें स्थान---देव दिव्यध्वनि ।

गणधरवलययंत्र—दे॰ यत्र।

गणना—संख्यात, असंख्यात, व अनन्तकी गणना—दे० वह वह नाम।

गणनानंत-Numerical infinite (ज. प./प्र १०६)।

गणनाप्रमाण- १. दे० प्रमाण/१। २. गणना प्रमाण निर्देश-दे० गणित/१।

गणपोषणकाल-दे० काल/१।

गन्नोपग्रहण क्रिया—दे॰ संस्कार/२ ।

गणित — यद्यपि गणित एक ली किक विषय है परन्तु आगमके करणा-मुयोग विभागमें सर्वत्र इसकी आवश्यकता पडली है। कितनी ऊँची श्रेणीका गणित वहाँ प्रयुक्त हुआ यह बात उसको पढ़नेसे ही सम्बन्ध रखती है। यहाँ उस सम्बन्धी ही गणितके प्रमाण, प्रक्रियाएँ व सहनानी आदि संग्रह की गयी हैं।

### गणित विषयक प्रमाण

## द्रज्य क्षेत्रादिके प्रमाणोंका निर्देश

१ | संख्याकी अपेक्षा द्रव्य प्रमाण निर्देश ।

संख्यात, असंख्यात व अनन्त --दे० वह वह नाम ।

लौकिक व लोकोत्तर प्रमाणोंके भेदादि—३० प्रमाण/६।

२ | तौलको अपेक्षा द्रन्यप्रमाण निर्देश ।

३ | क्षेत्रके प्रमाणीका निदेश ।

राजू विषयक विशेष विचार

---दे० राजू।

४ | सामान्य कालप्रमाण निर्देश ।

५ । उपमा कालप्रमाण निदेश ।

उपमा अमाणकी अयोग विधि।

### द्रव्यक्षेत्रादि प्रमाणींकी अपेक्षा सहनानियाँ

१ | लौकिक संख्याओंकी अपेक्षा सहनानियाँ ।

२ अलौकिक संख्याओंकी अपेक्षा सहनानियाँ ।

३ | द्रव्य गणनाकी अपेक्षा सहनानियाँ ।

४ | पुद्गलपरिवर्तन निर्देशकी अपेक्षा सह०।

५ | एकेन्द्रियादि जीवनिदेशकी अपेक्षा सह०।

६ कर्म व स्पर्धकादि निर्देशकी अपेक्षा सह ।

क्षेत्र प्रमाणोंको अपेक्षा सहनानियाँ।
 कालप्रमाणोंकी अपेक्षा सहनानियाँ।

# गणित प्रक्रियाओंकी अपेक्षा सहनानियाँ

१ परिकर्माष्ट्रककी अपेक्षा सहनानियो ।

२ | लघुरिक्थ गणितकी अपेक्षा सहनानियाँ।

३ | श्रेणी गणितकी अपेक्षा सहनानियाँ ।

षट् गुणवृद्धि हानिकी अपेक्षा सहनानियाँ ।

## अक्षर व अंकक्षमकी अपेक्षा सहनानियाँ

अक्षर क्रमकी अपेक्षा सहनानियाँ।

२ अंक्रक्रमकी अपेक्षा सहनानियाँ।

३ | आंकडोंकी अपेक्षा सहनानियाँ ।

कर्मोंकी स्थिति न अनुभागकी अपेक्षा सह्०।

# गणित विषयक प्रक्रियाएँ

## परिकर्माष्टक गणित निर्देश

अंकोंकी गति वाम भागसे होती है।

परिकर्माष्टकके नाभ निदेंश।

३-४ संकलन व व्यक्लनको प्रक्रियाएँ।

४-६ | गुणकार व भागहारकी प्रक्रियाँ ।

\* विभिन्न भागहारोका निर्देश

---दे० संक्रमण ।

७ वर्गव वर्गमूलको प्रक्रिया।

| 6        | धन व धनमूलकी मिक्या।                               |
|----------|----------------------------------------------------|
| ९        | विरलन देय घातांक गणितकी प्रक्रिया।                 |
| ' १०     | भिन्न परिकर्माष्टक (fraction) की मिकया।            |
| ११       | ज्ञून्य परिकामीष्टकाकी प्रक्रिया।                  |
| ₹        | अर्द्धच्छेद या लघुरिक्थ गणित निर्देश               |
| १        | अर्द्धन्द्येद आदिका सामान्य निर्देश ।              |
| २        | रुघुरिक्थ विषयक प्रक्रियार्थ ।                     |
| 3        | अक्षलं चार गणित निर्देश                            |
| १        | अक्षसंचार विषयक शब्दोंका परिचय ।                   |
| २        | अक्षसंचार विधिका उदाहरण।                           |
| ३        | ममादके ३७५०० दोशेंकि पस्तार वन्त्र ।               |
| ४        | नष्ट निकालनेकी विधि ।                              |
| 14,      | समुद्दिष्ट निकालनेकी विधि ।                        |
| ષ્ઠ      | त्रैराशिक व संयोगी भंग गणित निर्देश                |
| ٤        | द्वि त्रि आदि संयोगी भंग प्राप्ति विधि ।           |
| २        | त्रैराशिक गणित विधि ।                              |
| 4        | श्रेणी व्यवहार गणित सामान्य                        |
| <b>१</b> | श्रेणी व्यवहार परिचय ।                             |
| २        | सर्वधारा आदि श्रेणियोका परिचय ।                    |
| ₹        | सर्वधन आदि शब्दोंका परिचय ।                        |
| 8        | संकलन व्यवहार श्रेणी सम्बन्धी प्रक्रियाएँ।         |
| X        | गुणन व्यवहार श्रेणी सम्बन्धी प्रक्रियाएँ।          |
| દ્દ      | मिश्रित श्रेणी व्यवहारकी प्रक्रियाएँ।              |
| છ        | द्रीप सागरोमें चन्द्र-सूर्य आदिका प्रमाण निकालनेकी |
|          | मकिया।                                             |
| Ę        | गुणहानि रूप श्रेणी व्यवहार निर्देश                 |
| ₹        | गुणहानि सामान्य व गुणहानि आयाम निर्देश ।           |
| २        | गुणहानि सिद्धान्त विषयक शब्दोंका परिचय।            |
| 3        | गुणहानि सिद्धान्त विषयक मिक्रयाएँ ।                |
| 8        | कर्मस्थितिकी अन्योन्याभ्यस्त राशिएँ।               |
| *        | षट् गुण हानि वृद्धि — दे० वह वह नाम।               |
| 15       | क्षेत्रफल आदि निर्देश                              |
| १        | चतुरस्र सम्बन्धी।                                  |
| ર        | वृत्त (circle) सम्बन्धी ।                          |
| ₹        | थसुष (arc) सम्बन्धी !                              |
| 8        | बृत्तवरूय (ring) सम्बन्धी ।                        |
| ч        | विविक्षित द्वीप सागर सम्बन्धी ।                    |
| દ્       | बैरुनाकार (cylinderical) सम्बन्धी ।                |
| 1 (0     | ्रियस्य याकारो सावस्थी ।                           |

# गिणित विषयक प्रमाण

### इब्य क्षेत्रादिके प्रमाणींका निर्देश

१. संख्याको अपेक्षा द्रव्यप्रमाण निर्देश (ध.४/प्र./२२)

| १. एक १                                  | <b>१</b> ६. निरब्बुद (१०,०००,०००) <sup>रे</sup>  |
|------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| <b>२.</b> दस १०                          | १७. अहह (१०,०००,०००) <sup>१०</sup>               |
| ३ शत १००                                 | १८ अनम (१०,००० ०००) ९९                           |
| <b>४. सहस्र</b> १०००                     | १६. अटट (१०,०००,०००) <sup>१२</sup>               |
| ५. दस सह० १०,०००                         | २०. सोगन्धिक (१०,०००,०००) <sup>१३</sup>          |
| <b>६. शत सह०</b> १००,०००                 | _                                                |
| ७. दसशत सहस्र १,०००,०००                  | २१. उप्पत्त (१०,०००,०००) <sup>१४</sup>           |
| ८. कोटि १०,०००,०००                       | २२. कुमुद (१०,०००,०००) <sup>१६</sup>             |
| ह. पकोटि (१०,०००,०००) <sup>२</sup>       | २३. पुंडरीक (१०,०००,०००) <sup>१६</sup>           |
| १०. कोटिप्प-                             | २४. पदुम (१०,०००,०००) <sup>१७</sup>              |
| कोटि (१०,०००,०००) <sup>३</sup>           | २५. कथान (१०,०००,०००) <sup>१८</sup>              |
| <b>११</b> नहुत (१०,०००,०००) <sup>४</sup> | २ <b>६ं</b> ∎ महाकथान (१०,०००,०००) <sup>१६</sup> |
| १२. निब्नहुत (१०,०००,०००) <sup>६</sup>   | २७. असंख्येय (१०,०००,०००) <sup>२०</sup>          |
| १३. अखोभिनो (१०,०००,०००) <sup>ई</sup>    | २८ पुणही =(२६६) े=६४६३६                          |
| १४. बिन्दु (१०,०००,०००)                  | २१. <b>बादाल = पण</b> ही                         |
| १६. अञ्चुद (१०,०००,०००)                  | ३०. एकट्ठी ≕वादाल                                |
|                                          |                                                  |

ति.प./४/३०१-३११: (सा.वा./३/३८/६/३०६/१७); (त्रि.सा.२८-६१)

१. जघन्य संख्यात

२. उत्कृष्ट संख्यात **--जघन्य परीतासंख्यात-१** 

३. मध्यम संख्यात 🕶 (जघन्य +१) से (उत्कृष्ट-१) तक नोट-आगममें जहाँ संख्यात कहा जाता है वहाँ तीसरा विकल्प

सममना चाहिए।

४. जवन्य परीतासंख्यात ≈अनवस्थित कुण्डोंमें अधाऊरूपसे भरे सरसोंके दानोंका प्रमाण १९६७१९२६३८~ ४५१३१६३६३६३६३६३६३६३६३६३६३६३६३६ ३६३६३६३ 😽 (दे० असंख्यात/१)

उत्कृष्ट परीतासंख्यात = जधन्य युक्तासंख्यात-१

र्द. मध्यम परोतासंख्यात ≔ (जघन्य + १) से (उत्कृष्ट - १) तक

७. जघन्य युक्तासंख्यात =यदि जघन्य परीतासंख्यात =क

( क<sup>क</sup> ) ( दे० असंख्यात | १)

८. उत्कृष्ट युक्तासंख्यात 🗢 जधन्य असंख्यातासंख्यात-१

१. मध्य युक्तासंख्यात ==(जघन्य+१) से (उत्कृष्ट -१) तक

१०. जघन्य असंख्याता- =(जधन्य युक्ता,)जघन्य युक्ता.

संख्यात ( दे० असंख्यात/१) ११. उत्कृष्ट असंख्याता० = जवनय परीतानन्त-१

१२. मध्यम असंख्याता० =(जघन्य+१) से (उत्कृष्ट--१) तक

१३. जधन्य परीतानन्त = जघन्य असंख्यातासंख्यातको तीन गर वर्गित संवर्गित करके उसमें द्रव्योंके प्रदेशों आदि रूपसे कुछ राशियाँ जोड़ना

(दे० अनन्त१४)

१४. डरकृष्ट परीतानन्त =जबन्य युक्तानन्त--१

११, मध्यम परीतानन्त ← (जघन्य+१) से (उत्कृष्ट—१) तक

७ ) अन्य आकारों सम्बन्धी ।

१६. जघन्य युक्तानन्त — जघन्य परीतानन्तकी दो बार वर्गित संवर्गित राशि (दे० अनन्त १६)
१७ उरकृष्ट युक्तानन्त — रुष्य अनन्तानन्त— रुष्य युक्तानन्त — रुष्य युक्तानन्त — रुष्य युक्तानन्त — र्ष्य युक्तानन्त — र्ष्य युक्तान्त — र्ष्य युक्तान्त (जघन्य युक्तान्) (जघन्य युक्तान्) (दे० अनन्त १७)
२०. उत्कृष्ट अनन्तानन्त — जघन्य अनन्तानन्तको तीन बार वर्गित संवर्गित करके उसमें कुछ राशिमें मिलान्त (दे० अनन्त),
२१, मध्यम अनन्तानन्त — (जघन्य + १) से (उत्कृष्ट – १) तुक

## २. तौरूकी अपेक्षा द्रव्यप्रमाण निर्देश

रा.वा./३/३८/२०६/२६ ४ महा अधिक तृण फल १६ रवेत सषम फल =१ धान्यमाष फल २ धान्यमाष फल =१ गुंजाफल २ ग्जाफल =१ रूप्यमाव फल १३ रूप्यमाष फल =१ धरण २५ धरण = १ भ्रुवर्ण या १ कंस ४ सुवर्णया ४ कंस १ पल = १ तुला या १ अर्घकंस १०० पल ३ तुलाया ३ अर्थकंस एक कुडब (पुसेरा) ४ कुडन (पुसेरे) == १ प्रस्थ (सेर) ४ प्रस्थ (सेर) = १ आहक ४ आहक ≖ १ द्वोण १६ झोण =१ खारी २० खारी ≖१ वाह

### ३ क्षेत्रके प्रमाणींका निर्देश

ति. प./१/१०२-११६ (रा.ना/३/३८/६/२०७/२६); (ह.पु /७/३६-४६); (जं प./१३/१६-३४); (गो. जी./जी. प्र./११८ की उत्थानिका या उपोद्रवात/२८४/७); (ध./३/प्र/३६)।

द्रव्यका अवि-भागी अंश =परमाणु अनन्तानन्त परमा० **≔ १ अ**वसन्नासन्न म् अवसन्नासन्न 🚈 १ सन्नासन्न ८ सन्नासन्न = १ त्रुटरेण ( व्यवहाराषु ) ८ त्रुटरेणु = १ त्रसरेणु (त्रस जीवके पाँकसे उड़नेवाला अणु) ८ त्रसरेणु ≕**१ र**थरेणु (रथसे उड़नेवाली धूल-का अणु.) ८ रथरेणु ≕उत्तम भोगभू-मिजका बालाग्र. ८ छ.भो.भू.चा. ⇒ मध्यम भो, भू, वा. ८ म.भो.भू.बा. =जन्य भो. भू.बा. ८ ज.भो.भू.बा. = कर्मभू मिज का मालाग्र. प्क.भू.बालाग्र. = १ लिक्षा (लीख)

**≖१**जूं

८ लीख

म् जूं ≕१यव = १ उत्सेधांगुल ष्यव ५०० उ.अंगुल = १ प्रमाणांगुल आत्मांगुल =भरत ऐरावत (ति. प./१/१०६/१३) क्षेत्रके चक्र-वर्तीका अंगुल ६ विवक्षित =१ विवक्षित २ वि. पाद =१ वि. वितस्ति २, वि. वितस्ति ∞१ वि. हस्त २ वि. हस्त ≔ १ वि. किष्कु २ किष्कु ≔१ दंड, युग, धनुष, मुसल या नाली, नाड़ी, २००० दण्ड

या धनु च१ कोश ४ कोश =१ योजन नोट—उत्सेधांगृतसे मानव या व्यवहार योजन होता है और प्रमाणांगृतसे प्रमाण योजन। (ति.प./१/१३१-१३२), (रा वा./३/३८/७/२०८/१०,२३) ५०० मानव योजन =१ प्रमाण योजन (मह(योजन या दिव्य योजन) ८० लाख गज= ४५४५,४६ मील १ योजन **≖**७६८००० अंगुल १ प्रमाण योजन गोल व गहरे = १ अद्धापत्य कुण्डके आश्रयसे उत्पन्न (दे० पल्य) (१ अद्धापल्य या प्रमाण योजन<sup>३</sup> )<sup>छे</sup> =१ सूच्यंगुल जब कि छे= अद्धाप्रयकी (गरे जी /जी.प्र./पृ.२८८/४) **अर्द्धहेद राशि** या log<sub>२</sub> पश्य १ सुच्यंगुल<sup>२</sup> = १ प्रतरांगुल १ मूच्यंगुल<sup>३</sup> = १ घनांगुल (१ धनांगुल)<sup>अद्धापल्य ÷</sup> असं =जगत्रश्रेषी (प्रथम मत्र) **(असं = असं**ख्यात) (घ./३/१,२,४/३४/१) (१ घनांगुल)<sup>छे 🕂</sup> असं =जगत्श्रेणी (द्विमत) (छे व असं. ≔दे० ऊपर) =(ध,/३/१,२४/३४/१) जगत्श्रेणी -- ७ = १ रज्जू (दे॰ राजू) (जगदश्रेणी) र = १ जगत्प्रतर (जगत्श्रेणी) <sup>इ</sup> = १ जगत्थन या घनलोक = (आवली 🛨 असं) आवली 🛨 असं (भ,/१/४,१,२/३१/४) (आवली=आवलीके समयों

## ४. सामान्य काल प्रमाण निर्देश

### १. प्रथम प्रकारसे काल प्रमाण निर्देश

ति. प./४/२८६-३०६; (रा वा /३/३८/०/२०८/३६); (ह.पु /०/१८-३१); (घ./३/१,२.६/गा.३४-३६/६५-६६), (घ /४/१,६,४/३१८/२); (म.पु / ३/२१७-२२७); (जं.दी./१३/४-१६), (गो जी./पू./६७४-६७६/१०१८-१०२८); (चा.पा./टी./१७/४० पर उद्दध्त)

प्रमाणअकाश प्रदेश)

नोट--ति.प. व धवला अनुयोगद्वार आदिमें प्रयुक्त नामें के क्रममें कुछ अन्तर है वह भी नीचे दिया गया है। (ति.प /प्र /co/H. I., Jam) (जं.प./के अन्तमें प्रो, लक्ष्मीचन्द)

ति,प. व रा.वा. आदिमें पूर्व व पूर्वांगसे लेकर अन्तिम अचलारमवाले विकल्प तक गुणाकारमे कुछ अन्तर दिया है वह भी नीचे दिया जाता है।

### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

| नामक्रम | भेद | :~ |
|---------|-----|----|
|---------|-----|----|

|                  | १                                 | ٦                         | 3                    | 8                             | k                    |
|------------------|-----------------------------------|---------------------------|----------------------|-------------------------------|----------------------|
| 18               | ति-प./४/                          | अनुयोग द्वा               | र्जंप/दिग            | अं.प./श्वे/पृ.                | द्धयों कः./८-        |
| क्रमाक           | २८५-१०६                           | सूत्र ११४-                | १३/४-१४              |                               | १०; २१३१             |
|                  | <u> </u>                          | १३७                       |                      | पृ. ३४२–३४३                   | ६२-७१                |
| ۱ و              | समय                               | समय                       | समय                  | समय                           | समय                  |
| २                | आविश                              | आविका                     | आवली                 | <b>आवली</b>                   | उच्छ्वास             |
| ] 3              | उच्छ्वास                          | ঞান                       | उच्छ्वास             | ঞানসাত্                       | स्तोक                |
| 8                | प्राण                             | দাणু                      | 'स्तोक               | स्तोक                         | सब                   |
| 1                | (निश्वास)                         |                           |                      |                               |                      |
| Ł                | स्तोक                             | स्तोक                     | सव                   | लवू                           | ना लिका              |
| Ę                |                                   | लव                        | नाली                 | मुहूर्त                       | मुहूर्त              |
| ঙ                | नाती                              |                           | मुहूर्त              | अहोरात्र                      | अहोरात्र             |
| ۷                | मुहूर्त                           | मुहूर्त                   | दिवस                 | पक्ष                          | पक्ष                 |
| \$               | दिवस                              | अहोरात्र                  | मास                  | मास                           | मास                  |
| ₹≎               | पक्ष                              | पक्ष                      | ऋतु                  | ऋतु                           | संबहसर               |
| ₹₹               | मास                               | मास                       | अयून                 | अयन                           | पूर्वांग             |
| <b>१</b> २       |                                   | ऋतु                       | वर्ष                 | सवत्सर                        | प्रेर्ब              |
| 83               | अयन<br>                           | अयन                       | युग                  | युग                           | लताग                 |
| ₹8               | वर्ष                              | वर्ष                      | दशवर्ष               | वर्षशत                        | लता .                |
| ११               | युग<br>पर्व <del>ड</del> न        | युग                       | वर्षशत               | वर्षभहस                       | महालतांग             |
| रह               | वर्षदशक<br>वर्षशत                 | <u> </u>                  | वर्षसहस्र            | वर्षशतशहस्र                   | महालता               |
| <b>१</b> ৩       |                                   | वर्षशत                    | दशवर्षसहस्र          | पूर्वींग .                    | नसिनाग               |
| १८               | वर्ष सहस्र<br>दशव <b>र्ष</b> सहरू | वर्षसहस्र                 | वर्षशतसहस्र          | ूर्व<br>—िक्-                 | निलिन                |
| 38               | दशनपसहय<br>वर्ष लक्ष              |                           | यूर्वींग<br>सर्वे    | चुंदितांग<br><del>चरिक्</del> | महानलिनोग            |
| २०               |                                   | वर्षशतसह०<br>सर्वात       | पूर्व<br>पर्वांग     | न्नुटित<br>सन्दर्भ            | महानसिन              |
| २१               | पूर्वीय<br>पर्न                   | पूर्वांग<br>पूर्व         | पर्ना<br>पर्न        | अडहांग<br>अडह                 | पद्माग               |
| <b>२</b> २       | पूर्व<br>नियुत1ग                  | ्राष्ट्र<br>चुटितांग      |                      | अडड<br>अवस्रोग                | <u>यद</u>            |
| ₹8<br><b>*</b> 8 | नियुत                             | नुहित<br>नुहित            | नयुतांग              | अवन                           | महापद्मीग            |
| <b>२</b> ४       | कुमुदांग<br>-                     | अट <b>ां</b> ग            | नयुत<br>कुमुद्गंग    | हूह्अंग<br>हूह्अंग            | महापदा               |
| ₹                | कुमुद ।                           | अटट                       | कुमु <del>द</del>    |                               | क्रभलांग             |
| 20               | पद्मांग                           | अववांग<br>अववांग          | अउ२<br><b>पद्मौग</b> | हुहू<br>उत्पर्नाग             | कमल<br>महाकमलोग      |
| 74               | पद्म                              | अवव                       | पद्म                 | उत्पत                         |                      |
| 28               | न जिनांग                          | ह्हकौग                    | नलिनोंग              | पद्मांग                       | महाकमल<br>कुमुद्रांग |
| ₹0               | नलिन                              | हूह्क                     | नसिन                 | पद्म                          | कुमुद<br>-           |
| 38               | कमलांग                            | <b>उ</b> ल्प <b>लां</b> ग | कमलांग               | नलिनांग                       | महाकुमुद <b>ी</b> म  |
| 32               | कमल                               | उरपत्त                    | कमल ।                | नलिन                          | महाकृमुद             |
| 83               | त्रुटितीम                         | पदागि                     | त्रुटितांग           | अस्थिनेपुरांग                 | <b>ब्रुटितां</b> ग   |
| 98               | चुटित                             | पद्म                      | बुदित                | अस्थिनेपुर                    | <b>बु</b> टित        |
| 34               | अटटोग                             | नलिनांग                   | अटटाग                | अगडअंग                        | महाँ चुटितांग        |
|                  |                                   | ĺ                         |                      | (अयुतांग)                     | !                    |
| Şξ               | अटट 🔻                             | নুলিন                     | अटर                  | आउँ(अयुत्त)                   | महात्रुटितः          |
| 30               | अनमांग                            | अर्थ निपुरांग             | अमसांग               | नयुतांग ँ                     | अडडॉग                |
| 34               | अमम                               | अर्थ निपुर                | अमम                  | नयुत                          | <b>अ</b> डड          |
| ₹8               | हाहांग                            | अयुतांग [                 | हाहौग                | प्रयुत्तांग                   | महाअडडांग            |
| 80               | हाहा                              | अयुत                      | हाहर                 | प्र <b>मु</b> त               | महाअङङ               |
| ४१               | हृह्वंग                           | नयुतांग                   | हुहू छंग             | चूलितांग                      | ऊहोग                 |
| ४२               | हृहू                              | नयुत                      | हुह                  | चू लित                        | <b>ऊह</b>            |
| 83               | लताम (                            | प्रयुत्तांग               | त्तर्भ (             | शीर्षप्रहेलिकांग              | महाऊहाँग             |
| 88               | लता                               | प्रयुत                    | चता (                | शीर्षप्रहेलिका                | महाखह                |
|                  | 1                                 |                           | <u> </u>             |                               | <u> </u>             |

| क्रम | १                  | २                        | 3               | 8       | ş                     |
|------|--------------------|--------------------------|-----------------|---------|-----------------------|
| ४४   | महालतांग           | चूलिकांग                 | महासत्तांग      |         | शीर्षप्रहे-<br>लिकांग |
| ૪ફ   | महा <b>लता</b>     | चूलिका                   | महालता          | <b></b> | शीर्षप्रहे-<br>त्रिका |
| erg. | श्रीकरप            | शीर्ष प्रहेलिकांग        | शीर्ष प्रक' पित |         |                       |
| ४८   | हस्तमहे <b>लित</b> | <b>द्यीर्थ प्रहेलिका</b> | हस्तप्रहेलित    |         | •••                   |
| 38   | अच्झारम            | •••                      | <b>अच</b> लात्म |         |                       |

काल भमाण -

पूर्वोत्त प्रमाणोमेंसे-( सर्व प्रमाण ); ( ध./३/३४/ H. L. Jam )

१ समय = एक परमाणुके एक प्रदेशसे दूसरे प्रदेशपर म्द्रातिसे जानिका काल।

२. ज. युक्ता. असंख्यात समय = ... =१ आवली

३-४ संख्यात आवली = = २ ५८० सैकेण्ड = १ उच्छ्वास या. प्राण

४. ७ उच्छ्वास = प्राप्त सैकेण्ड = १ स्तोक

**६.** ७ स्तोक = ३ ७ उ.५ सैकेन्ड = १ लव

७. ३८ है लन = २४ मिनिट = १ नाली (घडी)

२ नाली (घडी) = ४८ मिनट = १ मुहूर्त
 १५१० निमेष ३७७३ उच्च्छ्वास (दे० मुहूर्त)

\* मुहूर्त---१ समय == १ भिन्न मुहूर्त

(भिन्न मुहूर्त - १ समय)
 ५ अन्तर्मुहूर्त

से (आवली + १ समय ) तक

६. ३० प्रहूर्त २४ घ०टे ⇒१ अहोरात्र (दिवस)

१०. १६ अहोरात्रि = १ पक्ष

पूर्वोक्त प्रमाणोंमेंसे '--नं० १, २.३,४,७, ( च./६/२१/H. L Jam )

११. २ पक्ष = १ मास १४. ६ वर्ष = १ ग्रुग

१२. २ मास = १ ऋतु १६. १० व १०० वर्ष = १ वर्ष दशक व = १ वर्ष शतक

१३. ३ ऋतु =१ अयन १८ १०००,१०,०००; =१ वर्ष सहस्र ६

=१ वर्षदश सहस्र १४. २ अयन =१ संबत्सर २०. १००,००० वर्ष =१ वर्ष लक्ष

(वर्ष)

| क्रम <sup>ो</sup>                                                      | रा.वा ; ह- पु.; ज.्प.               | ति. पः; महापुराण                     | प्रमाण निर्देश   |
|------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|--------------------------------------|------------------|
| -<br>२१                                                                | ८४ साल वर्ष                         | ८४ लाख वर्ष                          | १ पूर्वांग       |
| २२                                                                     | म्थ लाख पूर्वींग                    | ८४ लाख पूर्वींग                      | १ पूर्व          |
| *                                                                      |                                     | <b>વ્ય પૂ</b> ર્વ                    | १पर्वांग         |
| *                                                                      |                                     | ८४ लाख पर्नीम                        | १पर्व            |
| २३                                                                     | ८४ लाल <b>ध्र</b> र्व               | ८४ पर्व                              | १ नियुतांग       |
| २४                                                                     | ८४ साख नियुतांग                     | <sup>८</sup> ४ साख नियुतांग          | ९ नियुत          |
| २५                                                                     | ८४ लाख नियुत                        | <b>८४ नियुत्त</b>                    | १ कुमुदांग       |
| २६                                                                     | <sup>८</sup> ४ लाख कुमुदांग         | <sup>८</sup> ४ लाख कुमुद <b>ा</b> ंग | १ कुमुद          |
| २७                                                                     | <b>॰</b> ४ लाख कुमुद                | =४ <b>कुमुद</b>                      | १वद्यांग         |
| २८                                                                     | ८४ लाख पद्मांग                      | ¤४ साख पद्मांग                       | १५द              |
| <b>२</b> ६                                                             | ८४ साख पद्म                         | न्ध्र पद्म                           | १ निल्नांग       |
| <b>3</b> о                                                             | ८४ लाख नलिनांग                      | <sup>८</sup> ४ लाख <b>नलिनां</b> ग   | र नलिन           |
| ३१                                                                     | ८४ लाख नलिन                         | म्४ न <b>लिन</b>                     | १कमलांग          |
| ३२                                                                     | म्४ लाख कमलांग                      | ८४ लाख कमलांग                        | १ कमल            |
| 33                                                                     | ८४ लाख कंमल                         | <b>८४ कमल</b>                        | १ चुटितांग       |
| <b>98</b>                                                              | <b>८४ लाख श्रुटितां</b> ग           | <b>प्रध लाख</b> ब्रुटितांग           | १ चुटित          |
| 34                                                                     | <b>=४ सा</b> ख त्रुटित              | <b>~</b> ४ স্থুহিন                   | १ अटटांग         |
| ३६                                                                     | <sup>4</sup> ४ ज्ञाख <b>अटटां</b> ग | ८४ लाख <b>अटटां</b> ग                | <b>१ अटट</b>     |
| इंख                                                                    | <b>८</b> ४ लाख <b>अट</b> ट          | ८८ बटट                               | <b>१ अममां</b> ग |
| <b>३८</b>                                                              | ८४ लाख अममांग                       | ८४ लाख अममांग                        | १अमम             |
| 38                                                                     | ८४ लाख अमम                          | <b>८८ अमम</b>                        | १ हाहोग          |
| 80                                                                     | ८४ साख हाहोग                        | ८४ लाख हाहांग                        | १ हाहा           |
| પ્રશ                                                                   | ८४ लाख हाहा                         | ८४ हाहा                              | १ हुहू अंग       |
| ४२                                                                     | ८४ लाख हुहू अंग                     | न्थ लाख हुहू अंग                     | १हूंहू           |
| 83                                                                     | ८४ साल हुँहूँ                       | <b>=४ हुहू</b>                       | १ सतीग           |
| 88                                                                     | ८४ लाख लेतींग                       | <b>८४ ले</b> खि लत†ग                 | १ सता            |
| 8k                                                                     | ८४ लाख तता                          | ८४ लता                               | १ महालतांग       |
| ક€                                                                     | ८४ लाख महानतांग                     | ८४ लाख म. नतांग                      | १ महालता         |
|                                                                        | ति,पः; रा.वा ; ह.पु.;ज.प            | म. पु•                               | प्रभाग निर्देश   |
| જુક                                                                    | ८४ साख महासता                       | <b>८४ महा</b> लता                    | १ श्रीकरम        |
| ४≃                                                                     | ८४ साख श्रीकरप                      | ८४ लाख श्रीकरप                       | १ हस्तप्रहेलिह   |
| 38                                                                     | े ८४ लाख इस्तप्रहेलित               | ८४ हस्त प्रहेलित                     | १ अचलात्म        |
| ति. प्र./४/३०⊏ अचलात्म ≔{ ८४ ) <sup>३१</sup> × (१०) <sup>८०</sup> वर्ष |                                     |                                      |                  |

## २. दूसरे प्रकारसे काल प्रमाण निर्देश

पं.का/ता. व/२६/६२/६
असंस्थात समय → १ निमेष
१६ निमेष = १ काष्टा
(२ सैकेंड)
३० काष्टा = १ कला
(मनट)
(कुछ अधिक २० कला (२४ मिनट)
(महाभारतकी = १ घटिका
अपेक्षा १६ कला) (घड़ी)
(२ वड़ी (महाभारतकी अपेक्षा
३ कला + ३ काष्टा ) = १ मुहूर्त
आगे पूर्ववत :—

एक मिनट = ६० सैकेंड
२४ सैकेड = १ पल
६० पल (२४ मिनिट)=१ घड़ी
शेष पूर्व वत्—
एक मिनिट=४४०००० प्रतिविपलाश
६० प्रतिविपलाश = प्रतिविपल
६० प्रतिविपल = १ पल
६० पल = १ घड़ी
शेष पूर्व बत्—

## ५. उपमा काळप्रमाण निर्देश

### १. पल्य सागर आदिका निर्देश

ति. प./१/१४-१३०; ( स. सि/३/३८/२३३/४); (रा. वा/३/३८/७/२०=/७); ( ह. पु/७/४७-१६); (त्रि. सा/१०२); (ज्ञ. प./१३/३४-४२) ( गो.जो./; जी. प्र./११८ का उपोद्धात/पृ. न्द्र/४)।

उधवहार परमके = १ प्रमाण योजन गोल व गहरे गर्तमें १-७दिन तकके वर्ष उत्तम भोगभूमिया भेड़के बच्चेके वालेंकि अधभागों-

का प्रमाण $\times$ १०० वर्ष =  $\sqrt[6]{\pi} \times 8^3 \times$ २०००  $\times 2^3 \times 2^3$ 

×<sup>दर्</sup> ×<sup>दर्</sup> ×८<sup>र</sup> ×द<sup>रे</sup> == ४५ अक्षर प्रमाण वालाग्र ×१०० वर्ष

अथवा-४१३४,५२६३,०३०८,२०३१, ७७७४, १५१६,

व्यवहार पर्वयके च उपरोक्त प्रमाण वर्ष × २×३× २ × २ × १५ × ३० × समय २×३८३ ४७ ४७ ४४ (आवली प्रमाण संख्यातो ४ (अवस्य युक्तासंख्यात)समय

उद्धार पल्यके = उपरोक्त ४६ अक्षर प्रमाण रोमराशि प्रमाण×असं-समय स्थात कोड वर्षोंके समय )।

अद्धापल्यके = उद्घार पश्मके उपरोक्त समय×असंख्य वर्षीके समय समय।

अप्रवहार उद्धार मा अद्धासागर = २० कोड़ाकोड़ी विविधित पश्य

ति, प./४/३१४-३१६; (रा. वा/३/३८/७/२०८/२०)

१० कोड़ाकोड़ी अद्वासानर=१अक्सर्पिणीकाल या १उरसर्पिणीकाल

१ अवसर्पिणी या १ उत्सर्पिणी - एक करण काल

२ कल्प (अव० 🕂 उत्त०) 🕳 १ ग्रुग

एक उत्सर्पिणी या एक = छह कास- सुषमासुदना, सुषमा, सुषमा दुषमा, अवसर्पिणी दुषमा सुषमा, दुषमा, दुषमा दुषमा।

मुषमा मुषमा काल =४ कोड़ कोड़ी अद्धा सागर

सुषमाकाल = ३ ,, ,,

मुषमा दुषमा काल चर ,, ,, ,,

दुषमा मुपमा काल =१ को. ' को. अद्धासागर-४२००० वर्ष

दुषमाकाल ≈२१००० वर्ष

दुषमा दुषमा काल = २१००० वर्ष

### २. क्षेत्र प्रमाणका काल प्रमाणके रूपमें प्रयोग

ध. १०/४:२,४.३२/११३/१ अंगुलस्स असंखेजनिभागो असंखेजनाओ ओसप्पिणी उस्सप्पिणीओ भागाहारो होदि । = अंगुलके असंस्थातने भाग प्रमाण है जो असंस्थात उत्सपिणी और अनस्पिणोके समय, उतना भागाहार है। (ध. १०/४.२,४,३२/१२)।

गो, जी./भाषा/११७ का उपोद्धात/३२१/२ कालपरिमाणविषे जहाँ लोक परिमाण कहें तहाँ लोकके जितने प्रदेश हों हि तितने समय जानने।

### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

### ६. उपमा प्रमाणकी प्रयोग विधि

ति. प./१/११०-११३ उस्सेहअंगुर्नेणं सुराणणरतिरियणारयाणं च। उस्सेहं गुलमाणं चलदेव णिदेणयराणि ।११०। दीको दहिसेलाणं वेदीण णदीण कुंडनगदीणं । वस्साणं च पमाणं होदि पमाण्गतेणेव ।१९११ भिगारकलसदप्पणवेणुपडहजुगाणसम्बलसमदाणं । हलमूसलसन्तितोमर-सिंहासणमाणणालिअभ्वाणं ।११२। चामरद्ंदुहिपीढच्छत्ताणं नरणि-वासणगराणं । उज्जाणपहु दियाणं संखा आदंगुलं भेया ।११३। = जरसे-धांगुलसे देव, मनुष्य, तिर्यंच एवं नारिकयोंके शरीरकी ऊँचोईका प्रमाण और चारों प्रकारके देवोंके निवास स्थान व नगरादिकका प्रमाण जाना जाता है ।११०। द्वीप, समुद्र, कुलाचल, वेदी, नदी, कुण्ड या सरोवर, जगती और भरतादि क्षेत्र इन सबका प्रमाण प्रमाणां-गुलसे ही हुआ करता है ।१११। भारी, कलश, दर्पण, वेणु, भेरी, युग, शय्या, शकट (गाड़ी या रथ) हल, मूसल, शक्ति, तोमर, सिंहासन, बाण, नालि, अक्ष, चामर, द्ंदुभी, पीठ, छत्र (अर्थात् तीर्यंकरीं व चक्रवर्तियों आदि शलाका पुरुषोंकी सर्व विश्वृति ) मनुष्योंके निवास स्थान व नगर और उद्यान आदिकोकी संख्या आत्मागुलसे समभना चाहिए ।१११-११३। ( रा. वा,/३/३८/६/२०७/३३ )

ति. प./१/१४ वनहारुद्धारद्धातियपला पढमयम्मि संखाओ। निदिये दीनसमुद्दा तदिये मिडले दि कम्मिठिदि १६४। == व्यवहार पर्य, उद्धार पर्य और अद्धापस्य ये पर्यके तीन भेद हैं। इनमें-से प्रथम पर्यसे संख्या (इव्य प्रमाण); द्वितीयसे द्वीप ससुद्रादि (की संख्या) और तृतीयसे कमोंका (भव स्थिति, आयु स्थिति, काय स्थिति आदि काल प्रमाण लगाया जाता है। (ज. प./१२/३६); (त्र. सा./१३)

स. सि./३/३८/२३३/४ तत्र पर्ल्य त्रिविधम्-व्यवहारपर्यमुद्धारपर्यमद्धा-परयमिति । अन्वर्थसंज्ञा एताः । आदा व्यवहारपरयमित्युच्यते, उत्तरपरयद्वयव्यवहारबीजत्वात । नानेन किचित्यरिच्छेद्यमस्तीति। द्वितीयमुद्धारपन्यम् । तत् उद्गभृतैर्नोमकच्छेदैद्वीपसमुद्राः संस्थायन्त इति । तृतीयमद्धापल्यम् । अद्भा कालस्थितिरित्यर्थः । '''अर्घतृतीयो-द्धारसाणारोपमानां यावन्तो रोमच्छेदास्तावन्तो द्वीपसमुद्राः। ···अनेनाद्धापरयेन नारकतै र्यग्योनीनां देवमनुष्याणां च कर्मस्थिति-भेवस्थितिरायुःस्थितिः कायस्थितिश्च परिच्छेत्तव्या । 🛥 पल्य तीन प्रकारका है-ज्यवहारपल्य, उद्धारपस्य और अद्धापल्य। ये तीनो सार्थक नाम हैं। आदिके पल्यको व्यवहारपन्य कहते हैं; क्यों कि यह आगेके हो परयोंका मूल है। इसके द्वारा और किसी वस्तुका प्रमाण नहीं किया जाता। दूसरा उद्घारपच्य है। उद्घारपच्यमेंसे निकाले गये रोमके छेदों द्वारा द्वीप और समुद्रोंकी गिनती की जाती है। तोसरा अद्वादल्य है। अद्वा और काल स्थिति ये एकार्थवाची शब्द हैं। -- ढाई उद्धार सागरके जितने रोम खण्ड हों उतने सब द्वीप और समुद्र हैं।…अद्धापल्यके द्वारा नारकी, तिर्यंच, देव और मनुष्योंकी कर्म स्थिति, भवस्थिति, आयुस्थिति और कायस्थिति-की गणना करनी चाहिए । (रा. वा./३/३८/५/२०८/७,२२); (ह. पु./ ७/६१-६२); ( ज. प./१३/२८-३१)

रा. वा./३/३८/१/१९/पंक्ति यत्र संख्येन प्रयोजगं तत्राजवन्योत्कृष्टसंख्येयश्राह्मम् ।२०६/२६ । यत्राविकाया कार्यं तत्र जवन्ययुक्तासख्येयश्राह्मम् ।२०६/२६ । यत्र संख्येयासंख्येया प्रयोजनं तत्राजवन्योरकृष्टासंख्येयासंख्येयं प्राह्मम् ।२०७/१३। अभन्यराशिष्ठमाणमार्गणे
जवन्ययुक्तानन्तं ग्राह्मम् ।२०७/१६। यत्राऽनन्तानन्तमार्गणा तत्राजवन्योत्कृष्टाऽनन्ताऽनन्तं ग्राह्मम् ।६०७/२३/ = जहाँ भी संख्यात
राज्य आता है । वहाँ यही अजवन्योत्कृष्ट संख्यात लिया जाता है ।
जहाँ आवलीसे प्रयोजन होता है, वहाँ जवन्य युक्तासंख्येय लिया
जाता है । असंख्यासंख्येयके स्थानोंमें अजवन्योत्कृष्ट असंख्येयासंख्येय विवक्षित होता है । अभव्य राशिके प्रमाणमें जवन्य युक्ता-

नन्त तिया जाता है। जहाँ अनन्तानन्तका प्रकरण आता है वहाँ अजवन्योत्कृष्ट अनन्तानन्त लेना चाहिए।

ह, पु./७/२२ सोध्वा द्विगुणितो रज्जुस्तनुवातोभयान्तभाग् । निष्पचते त्रयो लोकाः प्रमीयन्ते बुधैस्तथा ।६२। ऋदीपसागरोके एक दिशाके विस्तारको दुगुना करनेपर रज्जुका प्रमाण निकलता है। यह रज्जु दोनों दिशाओं में तनुवातवलयके अन्त भागको स्पर्श करती है। विद्वान् लोग इसके द्वारा तीनों लोकोंका प्रमाण निकालते है।

# २. द्रव्य क्षेत्रादि प्रमाणोंकी अपेक्षा सहनानियाँ

## ९. स्टीकिक संख्याओंकी अपेक्षा सहनानियाँ

गो. जी./अर्थ संदृष्टि।पृ. १/१३ तहाँ कहीं पदार्थ निके नाम करि सहनानी है। जहाँ जिस पदार्थका नाम लिखा होई तहाँ तिस पदार्थकी जितनी संख्या होइ तितनी सख्या जाननी। जैसे—विधु = १ क्यों कि दृश्यमान चन्द्रमा एक है। निधि = १ क्यों कि निधियोंका प्रमाण नी है।

(तास्पर्य यह है कि अंकके स्थानपर कोई अक्षर दिया हो तो तहां ब्यव्जनका अर्थ तो उपरोक्त प्रकार १,२ आदि जानना। जैसे कि—ह, ण, म, श इन सबका अर्थ १ है। और स्वरोंका अर्थ बिन्दी जानना। इसी प्रकार कही व्यान का प्रयोग हुआ तो वहाँ भी बिन्दी जानना। मात्रा तथा संयोगी अक्षरोंको सर्वथा छोड़ देना। इस प्रकार अक्षर परसे अक प्राप्त हो जायेगा।

( गो. सा /जी, का/की अर्थ संदृष्टि )

| लक्ष          | <b>ै</b> ल | जघन्य ज्ञान      | : ज. ज्ञा. |
|---------------|------------|------------------|------------|
| कोटि (क्रोड)  | : को.      | म्ल              | ः मूल      |
| सक्षकोटि      | : ल. को.   | ∫ जघन्यको आदि    |            |
| कोडाकोडी      | :को.को.    | 🛾 लेकर अन्य भी   | : ডা≕      |
| अन्तःकोटाकोरि | :अं.को.को  | ∮ ६ंश को आदि लेव | <b>र</b>   |
| जघन्य         | : जं       | 🕽 अन्य भी        | :          |
| उत्कृष्ट      | : ড০       | े एकट्टी         | : १८≃      |
| अजघन्य        | : একে০     | नादास            | : 8₹≃      |
| साधिक जघन्य   | : জ        | पणङ्घी           | : ६५≕      |

नोट-इसी प्रकार सर्वत्र प्रकृत नामके आदि अक्षर उस उसकी सह-नानी है।

| ५, अला∤कक संख्याञाका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | अपेक्षा सहनानियाँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ७. क्षेत्रप्रमाणींकी                                                                                                                                                                | अपेक्षा सहनानियाँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ( ति प./१/१३; १/३३:                                                                                                                                                                 | ₹)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| संस्थातः : 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ्<br>  🕻 जबन्य अनन्तानन्तः ज.जु.अ.व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | सूच्यंगुल                                                                                                                                                                           | ÷ सू ः <b>२</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| असं प्रात : <b>२</b> (३)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ि { (जयन्य युक्ता≎कावर्ग)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | प्रतरां <b>गु</b> ल                                                                                                                                                                 | :सृ <sup>२</sup> :प्र :४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| अनन्त स्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ( उत्कृष्ट अनन्तानन्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                     | 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| जधन्य संख्यात : २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 🥻 (केवल ज्ञान) के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | घ नांगुल<br>जगश्रेणी                                                                                                                                                                | .सू <sup>र</sup> ःष ः <b>६</b><br>ःजः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| जधन्य असंख्यात : २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | मध्यम अनन्तानन्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | וויאליונט                                                                                                                                                                           | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| उत्कृष्ट असंख्यात : १५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (सम्पूर्ण जीव राशि): १६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | जगत्प्रतर                                                                                                                                                                           | :ज <sup>२</sup> :ज.प्र ः≕≕                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| जवन्य अनन्तः १६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | संसारी जीव राशि : १३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | लोकप्रतर                                                                                                                                                                            | . ज <sup>२</sup> : सो.प्र. : ===                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| उत्कृष्ट अनन्त : के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | सिद्ध जीव राशि : ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | धनलोक                                                                                                                                                                               | :ज <sup>}</sup> :लो : <u>≔</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| जघन्य परीतासंख्यातः १६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | पुद्गाल राशि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | गो. सा. व. स. सा की                                                                                                                                                                 | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| उत्कृष्ट परीतासंख्य. <b>ः २<sup>९</sup>-</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | र् (सम्पूर्ण जीव राशिका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | रज्जू                                                                                                                                                                               | : जगश्चेणी : र : ७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| जघन्य युक्तासंख्यातः २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ( अनन्तगुणा) : १६१व<br>काल समय राशि : १६१वव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | **                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| उत्कृष्ट युक्तासंख्यातः ४ <sup>१</sup> -                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | आकाश प्रदेश राशिः १६ ख ख.ख                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>र</b> ज्जूप्रतर                                                                                                                                                                  | : रज्यू <sup>२</sup> : (७) <sup>२</sup> : हुँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| जघन्य असंख्यातासं. : ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | किवलज्ञानका प्रथम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ,                                                                                                                                                                                   | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| उत्कृष्ट असंख्यातासं. : २४६ <sup>१</sup> -                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | { मूल : के.सू. ९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | रज्जू घन                                                                                                                                                                            | : रजजू <sup>३</sup> . (७) ३ : ३४३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| जधन्य परीतानन्त ः २५६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | केन्द्रवास्त्रका दिलाव के गाउँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ʃ सूच्यंगुतको अर्धक्छेद                                                                                                                                                             | ः ( पल्यकी अर्ध च्छेद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| जल्कृष्ट परीतानन्त ः ज.जु.अ. <sup>१</sup> £                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | केवलज्ञान के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 🕻 राशि                                                                                                                                                                              | राशि ) <sup>२</sup> ; छे छे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| जधन्य युक्तानन्तः ः ज,जु.अ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | मुब राशि ः २५६/ <sub>१३</sub>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 🕻 सूच्यंगुलको वर्गशलाका                                                                                                                                                             | ः ( पल्यकी वर्गशालाका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| उत्कृष्ट युक्तानन्तः ज.जु.अ.व <sup>१</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक     असंख्यात लोक | { राशि                                                                                                                                                                              | राशि ) <sup>२</sup> : व <sub>२</sub>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | प्रमाण राशि ः ह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 🕻 प्रतरांगुलकी अर्घ च्छेद                                                                                                                                                           | ः (सूच्यंगुलकी अर्धच्छेद : छे छे,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | §π :√₹0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | राशि                                                                                                                                                                                | राशि×२)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1 <b>1</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ( प्रतरांगुसकी वर्गशलाका                                                                                                                                                            | (14174)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ! <b>(</b> (१६२२ मा १६/६)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | राशि                                                                                                                                                                                | : ब <sub>२</sub> १-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ३. द्रव्य गणनाकी अपेक्षा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | सहनानियाँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ( धर्नागुलकी अर्ध च्छेद                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ( गी.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | l .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ⊀                                                                                                                                                                                   | : छे छे <sub>३</sub>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| सम्पूर्ण जीव राशि : १६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | पुद्दगल राशि : १६स्त.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 🕻 राशि                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1 24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| संसारी जीवराशि : १३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | काल समय राशि । १६ ख. ख.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | श्वनांगुलकी वर्गशालाका                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| संसारी जीवराशि : १३<br>मुक्त जीव राशि : ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | काल समय राशि । १६१व.ख.<br>। आकाश प्रदेश । १६१व.ख ख.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | { राशि                                                                                                                                                                              | : વ <sub>ર</sub>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| संसारी जीवराशि : १३<br>मुक्त जीव राशि : ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | काल समय राशि ११६ल.ख.<br>{ आकाश प्रदेश ११६ल.ख ख.<br>राशि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | { राशि<br>{ जगश्रेणीकी अर्धच्छेद                                                                                                                                                    | ः (पन्यकी अर्धच्छेद राशि : Əस्त्रे छे छे <sub>अ</sub>                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| संसारी जीवराशि : १३<br>मुक्त जीव राशि : ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | काल समय राशि ११६ल.ख.<br>{ आकाश प्रदेश ११६ल.ख ख.<br>राशि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | { राशि                                                                                                                                                                              | ः व <sub>२</sub><br>ः (पल्यकी अर्घ च्छेद राशि ः ⊋छे छे छे <sub>३</sub><br>÷ असं)×(घनोगुलकी या विछेछे <sub>3</sub>                                                                                                                                                                                                                                                 |
| संसारी जीवराशि : १३<br>मुक्त जीव राशि : ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | काल समय राशि १६६व.ख.<br>आकाश प्रदेश १६६व.ख ख.<br>राशि<br>की अपेक्षा सहनानियाँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | { राशि<br>{ जगश्रेणीकी अर्धच्छेद                                                                                                                                                    | ः (पल्यकी अर्धच्छेद राशि : असे छे छे <sub>3</sub><br>÷ असं)×(घनोगुलकी या विखेसे <sub>3</sub>                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| संसारी जीवराशि : १३  मुक्त जीव राशि : ३  ४. पुद्गल परिवर्तन निर्देश  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि                                                                                                                                                                                                                                                | काल समय राशि १६६व.ख.<br>आकाश प्रदेश १६६व.ख ख.<br>राशि<br>की अपेक्षा सहनानियाँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | { राशि<br>{ जगश्रेणीकी अर्धक्छेद<br>राशि                                                                                                                                            | : (पल्यकी अर्घच्छेद राशि : असे छे छे दे<br>÷ असं)×(घनोगुलकी या विछेछे ३<br>अर्घच्छेद राशि) (यदि वि = विरलन                                                                                                                                                                                                                                                        |
| संसारी जीवराशि : १३  मुक्त जीव राशि : ३  ४. पुद्गल परिवर्तन निर्देश  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि                                                                                                                                                                                                                                                | काल समय राशि १६६व.ख.<br>आकाश प्रदेश १६६व.ख ख.<br>राशि<br>की अपेक्षा सहनानियाँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | { राशि<br>{ जगश्रेणीकी अर्धक्छेद<br>राशि                                                                                                                                            | : (पल्यकी अर्घच्छेद राशि : असे छे छे दे<br>÷ असं)×(घनोगुलकी या विछेछे ३<br>अर्घच्छेद राशि) (यदि वि = विरलन                                                                                                                                                                                                                                                        |
| संसारी जीवराशि : १३  मुक्त जीव राशि : ३  ४. पुद्गल परिवर्तन निर्देश  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि                                                                                                                                                                                                                                                | काल समय राशि १६६व.ख.<br>आकाश प्रदेश १६६व.ख ख.<br>राशि<br>की अपेक्षा सहनानियाँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | { राशि<br>{ जगश्रेणीकी अर्धक्छेद<br>राशि                                                                                                                                            | : (पल्यकी अर्घच्छेद राशि : असे छे छे दे<br>÷ असं)×(घनोगुलकी या विछेछे ३<br>अर्घच्छेद राशि) (यदि वि = विरलन                                                                                                                                                                                                                                                        |
| संसारी जीवराशि : १३  मुक्त जीव राशि : ३  ४. पुद्गल परिवर्तन निर्देश  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि                                                                                                                                                                                                                                                | काल समय राशि १६६व.ख.<br>आकाश प्रदेश १६६व.ख ख.<br>राशि<br>की अपेक्षा सहनानियाँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | { राशि<br>{ जगश्रेणीकी अर्धक्छेद<br>राशि                                                                                                                                            | : (पल्यकी अर्घच्छेद राशि : असे छे छे दे<br>÷ असं)×(घनोगुलकी या विछेछे ३<br>अर्घच्छेद राशि) (यदि वि = विरलन                                                                                                                                                                                                                                                        |
| संसारी जीवराशि : १३ मुक्त जीव राशि : ३  ४. पुद्गल परिवर्तन निर्देश (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि गृहीत द्रव्य : १ अगृहीत द्रव्य : ०                                                                                                                                                                                                               | काल समय राशि १६६व.ख.<br>आकाश प्रदेश १६६व.ख ख.<br>राशि  की अपेक्षा सहनानियाँ  मिश्र इव्य १ ×  अनेक बार गृहीतः दो बार- अगृहीत या मिश्र सिखना इव्यका प्रहण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | राशि  { जगश्रेणीकी अर्घच्छेद  राशि  जगश्रेणीकी वर्गशलाका  राशि                                                                                                                      | : (पल्यकी अर्घ च्छेद राशि : असे छे छे ३<br>÷ असं)×(धनांगुलकी या विछेछे ३<br>अर्घ च्छेद राशि) (यदि वि = विरतन<br>राशि)<br>: धनांगुलकी वर्गशलाका.+<br>पल्यकी वर्ग. श.<br>ज. परी. असं×२आ                                                                                                                                                                             |
| संसारी जीवराशि : १३  मुक्त जीव राशि : ३  ४. पुद्गल परिवर्तन निर्देश  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि । गृहीत द्रव्य : १ अगृहीत द्रव्य : ०  ५. प्केन्द्रियादि जीव निर्देश  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि ।                                                                                                                                           | काल समय राशि ः १६ ख.ख.ख.<br>श्रीकाश प्रदेश ः १६ ख.ख ख.<br>राशि  की अपेक्षा सहनानियाँ  मिश्र द्रव्य ः ४  अनेक बार गृहीतः दो बार-<br>अगृहीत या मिश्र किखना<br>द्रव्यका ग्रहण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | राशि  { जगश्रेणीकी अर्घच्छेद  राशि  जगश्रेणीकी वर्गशलाका  राशि                                                                                                                      | : (पल्यकी अर्घच्छेद राशि : असे छे छे ३<br>÷ असं)×(घनांगुलकी या विछेछे ३<br>अर्घच्छेद राशि) (यदि वि = विरलन<br>राशि)<br>: घनांगुलकी वर्गशलाका +<br>पल्यकी वर्ग श.<br>ज. परी. असं×२आ                                                                                                                                                                                |
| संसारी जीवराशि : १३  मुक्त जीव राशि : ३  ४. पुद्गल परिवर्तन निर्देश  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि । गृहीत द्रव्य : १ अगृहीत द्रव्य : ०  ५. प्केन्द्रियादि जीव निर्देश  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि ।                                                                                                                                           | काल समय राशि ः १६ ख.ख.ख.<br>श्रीकाश प्रदेश ः १६ ख.ख ख.<br>राशि  की अपेक्षा सहनानियाँ  मिश्र द्रव्य ः ४  अनेक बार गृहीतः दो बार-<br>अगृहीत या मिश्र किखना<br>द्रव्यका ग्रहण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | राशि  जगश्रेणीकी अर्घच्छेद राशि  जगश्रेणीकी वर्गशलाका राशि  जगरप्रतरकी अर्थच्छेद                                                                                                    | : (पल्यकी अर्घ च्छेद राशि : असे छे छे ३<br>÷ असं)×(घनोगुलकी या विखेछे ३<br>अर्घ च्छेद राशि) (यदि वि = विरलन<br>राशि)<br>: घनांगुलकी वर्गशलाका +<br>पल्यकी वर्ग. श.<br>ज. परी. असं×२आ<br>या व २ + ब्रू १६/२<br>: जगश्रेणीकी अर्घ च्छेद : असे छे छे ६                                                                                                               |
| संसारी जीवराशि : १३  मुक्त जीव राशि : ३  ४. पुद्गल परिवर्तन निर्देश  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि । गृहीत द्रव्य : १ अगृहीत द्रव्य : ०  ५. प्केन्द्रियादि जीव निर्देश  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि ।                                                                                                                                           | काल समय राशि ः १६ ख.ख.ख.<br>श्रीकाश प्रदेश ः १६ ख.ख ख.<br>राशि  की अपेक्षा सहनानियाँ  मिश्र द्रव्य ः ४  अनेक बार गृहीतः दो बार-<br>अगृहीत या मिश्र किखना<br>द्रव्यका ग्रहण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | राशि  जगश्रेणीकी अर्घ च्छेद राशि  जगश्रेणीकी वर्गशलाका राशि  जगत्प्रतरकी अर्थ च्छेद राशि                                                                                            | : (पल्यकी अर्घ च्छेद राशि : असे छे छे ३<br>÷ असं)×(घनोगुलकी या विखेछे ३<br>अर्घ च्छेद राशि) (यदि वि = विरतन<br>राशि) : घनांगुलकी वर्गशताका +<br>पल्यकी वर्ग । श्रा.<br>ज परी. असं×२आ  या व २ + व व १६/२ : जगश्रेणीकी अर्घ च्छेद ं अछे छे ६<br>राशि×२                                                                                                              |
| संसारी जीवराशि : १३  मुक्त जीव राशि : ३  ४. पुद्गल परिवर्तन निर्देश  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि । गृहीत द्रव्य : १ अगृहीत द्रव्य : ०  ५. प्केन्द्रियादि जीव निर्देश  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि ।                                                                                                                                           | काल समय राशि ः १६ ख.ख.ख.<br>श्रीकाश प्रदेश ः १६ ख.ख ख.<br>राशि  की अपेक्षा सहनानियाँ  मिश्र द्रव्य ः ४  अनेक बार गृहीतः दो बार-<br>अगृहीत या मिश्र किखना<br>द्रव्यका ग्रहण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | राशि  जगश्रेणीकी अर्घक्छेद राशि  जगश्रेणीकी वर्गशलाका राशि  जगत्प्रतरकी अर्घक्छेद राशि  जगत्प्रतरकी वर्गशलाका  जगत्प्रतरकी वर्गशलाका                                                | : (पल्यकी अर्घ च्छेद राशि : असे छे छे ३<br>÷ असं)×(घनोगुलकी या विखेछे ३<br>अर्घ च्छेद राशि) (यदि वि = विरतन<br>राशि) : घनांगुलकी वर्गशताका +<br>पल्यकी वर्ग । श्रा.<br>ज परी. असं×२आ  या व २ + व व १६/२ : जगश्रेणीकी अर्घ च्छेद ं अछे छे ६<br>राशि×२                                                                                                              |
| संसारी जीवराशि : १३  मुक्त जीव राशि : ३  ४. पुद्गल परिवर्तन निर्देश  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि । गृहीत द्रव्य : १ अगृहीत द्रव्य : ०  ५. प्केन्द्रियादि जीव निर्देश  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि ।                                                                                                                                           | काल समय राशि ः १६ ख.ख.ख. शिकाश प्रदेश ः १६ ख.ख ख. राशि  को अपेक्षा सहनानियाँ  मिश्र द्रव्य ः ४  अनेक बार गृहीतः दो बार- अगृहीत या मिश्र लिखना द्रव्यका प्रहण  सकी अपेक्षा  संज्ञी ः सं पर्याप्त ः २ अपर्याप्त ः ३ सूक्ष्म ; सू '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | राशि  जगश्रेणीकी अर्घक्छेद राशि  जगश्रेणीकी वर्गशलाका राशि  जगत्प्रतरकी अर्घक्छेद राशि  जगत्प्रतरकी वर्गशलाका  जगत्प्रतरकी वर्गशलाका                                                | : (पल्यकी अर्घ च्छेद राशि : असे छे छे ३<br>÷ असं)×(घनोगुलकी या विखेछे ३<br>अर्घ च्छेद राशि) (यदि वि = विरतन<br>राशि) : घनांगुलकी वर्गशताका +<br>पल्यकी वर्ग । श्रा.<br>ज परी. असं×२आ  या व २ + व व १६/२ : जगश्रेणीकी अर्घ च्छेद ं अछे छे ६<br>राशि×२                                                                                                              |
| संसारी जीवराशि : १३  मुक्त जीव राशि : ३  8. पुद्गरू परिवर्तन निर्देश  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि । गृहीत द्रव्य : १ अगृहोत द्रव्य : ०  4. प्केन्द्रियादि जीच निर्दे  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि । एकेन्द्रिय : ए विकलेन्द्रिय : वि पंचेन्द्रिय : पं असंज्ञी : अ                                                                             | काल समय राशि ः १६ ख.ख.ख. शिकाश प्रदेश ः १६ ख.ख ख. राशि  को अपेक्षा सहनानियाँ  मिश्र द्रव्य ः ×  अनेक नार गृहीतः दो नार- अगृहीत या मिश्र लिखना द्रव्यका ग्रहण  सकी अपेक्षा  संज्ञी ः सं पर्याप्त ः २ अपर्याप्त ः ३ सूक्ष्म ः सू विल्ला                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | राशि  जगश्रेणीकी अर्घ च्छेद राशि  जगश्रेणीकी वर्गशलाका राशि  जगत्प्रतरकी अर्थ च्छेद राशि  जगत्प्रतरकी वर्गशलाका राशि                                                                | : (पल्यकी अर्घ च्छेद राशि : असे छे छे ३<br>÷ असं)×(घनोगुलकी या विखेछे ३<br>अर्घ च्छेद राशि) (यदि वि = विरलन<br>राशि) : घनांगुलकी वर्गशलाका +<br>पल्यकी वर्ग श.<br>ज. परी. असं×२आ  या च २ + ब १६/२ : जगश्रेणीकी अर्घ च्छेद : असे छे छे ६<br>राशि×२ : जगश्रेणीकी वर्ग-<br>शलाका + १                                                                                 |
| संसारी जीवराशि : १३  मुक्त जीव राशि : ३  ४. पुद्गल परिवर्तन निर्देश  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि । गृहीत द्रव्य : १ अगृहोत द्रव्य : ०  ५. प्केन्द्रियादि जीच निर्दे  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि । एकेन्द्रिय : ए विकलेन्द्रिय : प विकलेन्द्रिय : प विकलेन्द्रिय : प विकलेन्द्रिय : प असंज्ञी : अ  ६. कम व स्पर्धकादि निर्दे                  | काल समय राशि ः १६ ख.ख.ख. शिकाश प्रदेश ः १६ ख.ख ख. राशि  को अपेक्षा सहनानियाँ  मिश्र द्रव्य ः ४  अनेक नार गृहीतः दो नार- अगृहीत या मिश्र किखना द्रव्यका ग्रहण  सकी अपेक्षा  संज्ञी ः सं पर्याप्त ः २ अपर्याप्त ः ३ सूक्ष्म ः सू । नारर ः ना.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | राशि  जगश्रेणीकी अर्घ च्छेद राशि  जगश्रेणीकी वर्गशलाका राशि  जगत्प्रतरकी अर्थ च्छेद राशि  जगत्प्रतरकी वर्गशलाका राशि                                                                | : (पल्यकी अर्घ च्छेद राशि : असे छे छे ३<br>÷ असं)×(घनोगुलकी या विखेछे ३<br>अर्घ च्छेद राशि) (यदि वि = विरलन<br>राशि) : घनांगुलकी वर्गशलाका +<br>पल्यकी वर्ग श.<br>ज. परी. असं×२आ  या च २ + ब १६/२ : जगश्रेणीकी अर्घ च्छेद : असे छे छे ६<br>राशि×२ : जगश्रेणीकी वर्ग-<br>शलाका + १                                                                                 |
| संसारी जीवराशि : १३  मुक्त जीव राशि : ३  8. पुद्गल परिवर्तन निर्देश  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि  गृहीत द्रव्य : १  अगृहोत द्रव्य : ०  4. एकेन्द्रियादि जीच निर्दे  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि  एकेन्द्रिय : १ विकलेन्द्रिय : वि पंचेन्द्रिय : पं असंज्ञी : अ  8. कम व स्पर्धकादि निर्दे  (गो.सा./जी.का/की अर्थ संदृष्टि                     | काल समय राशि ः १६ ख.ख.ख. शिकाश प्रदेश ः १६ ख.ख ख. राशि  को अपेक्षा सहनानियाँ  मिश्र द्रव्य ः ४  अनेक नार गृहीतः दो नार- अगृहीत या मिश्र लिखना द्रव्यका प्रहण  सकी अपेक्षा  संज्ञी ः सं पर्याप्त ः २ अपर्याप्त ः ३ सूक्ष्म ः सू वादर ः ना.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | राशि  जगश्रेणीकी अर्घ च्छेद राशि  जगश्रेणीकी वर्गशलाका राशि  जगत्प्रतरकी अर्घ च्छेद राशि  जगत्प्रतरकी वर्गशलाका राशि  वनलोककी अर्घ च्छेद राशि                                       | : (पल्यकी अर्घ च्छेद राशि : असे छे छे ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| संसारी जीवराशि : १३  मुक्त जीव राशि : ३  8. पुद्गरू परिवर्तन निर्देश  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि  गृहीत द्रव्य : १  अगृहोत द्रव्य : ०  4. एकेन्द्रियादि जीच निर्दे  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि  एकेन्द्रिय : ए विकलेन्द्रिय : वि पंचेन्द्रिय : पं असंज्ञी : अ  8. कमें व स्पर्धकादि निर्दे  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि  समय प्रवद्ध : सु | काल समय राशि ः १६ ख.ख. ख. शिकाश प्रदेश ः १६ ख.ख ख. राशि  को अपेक्षा सहनानियाँ  सिश द्रव्य ः ४  अनेक नार गृहीतः दो नार- अगृहीत या मिश्र विखना द्रव्यका प्रहण  सन्धी अपेक्षा  संज्ञी ः सं पर्याप्त ः २ अपर्याप्त ः ३ सूक्ष्म ः सू । वारर ः नाः सम्भिक शलाका ः ६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | राशि  जगश्रेणीकी अर्घ च्छेद राशि  जगश्रेणीकी वर्गशलाका राशि  जगत्प्रतरकी अर्थ च्छेद राशि  जगत्प्रतरकी वर्गशलाका राशि  धनलोककी अर्घ च्छेद राशि  धनलोककी वर्गशलाका (धनलोककी वर्गशलाका | : (पल्यकी अर्घ च्छेद राशि : असे छे छे ३<br>÷ असं)×(धनोगुलकी या विखेछे ३<br>अर्घ च्छेद राशि) (यदि वि = विरतन राशि)  : धनांगुलकी वर्गशलाका + पल्यकी वर्ग शताका + पल्यकी वर्ग शताका + पल्यकी वर्ग श्रा श्रा असं ४२ आ  या व २ + व व १६/२  : जगश्रेणीकी अर्घ च्छेद वि छे छे छे छे है  राशि ४२  : जगश्रेणीकी वर्ग वि दिन्द वि दे छे छे छे छे छे छे छे छे छे छे छे छे छे |
| संसारी जीवराशि : १३  मुक्त जीव राशि : ३  8. पुद्गरू परिवर्तन निर्देश  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि  गृहीत द्रव्य : १  अगृहोत द्रव्य : ०  4. एकेन्द्रियादि जीच निर्दे  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि  एकेन्द्रिय : ए विकलेन्द्रिय : वि पंचेन्द्रिय : पं असंज्ञी : अ  8. कमें व स्पर्धकादि निर्दे  (गो.सा/जी.का/की अर्थ संदृष्टि  समय प्रवद्ध : सु | काल समय राशि ः १६ ख.ख.ख. शिकाश प्रदेश ः १६ ख.ख ख. राशि  को अपेक्षा सहनानियाँ  मिश्र द्रव्य ः ४  अनेक नार गृहीतः दो नार- अगृहीत या मिश्र लिखना द्रव्यका प्रहण  सकी अपेक्षा  संज्ञी ः सं पर्याप्त ः २ अपर्याप्त ः ३ सूक्ष्म ः सू वादर ः ना.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | राशि  जगश्रेणीकी अर्घ च्छेद राशि  जगश्रेणीकी वर्गशलाका राशि  जगत्प्रतरकी अर्घ च्छेद राशि  जगत्प्रतरकी वर्गशलाका राशि  वनलोककी अर्घ च्छेद राशि                                       | : (पल्यकी अर्घ च्छेद राशि : असे छे छे ३<br>÷ असं)×(धनोगुलकी या विखेछे ३<br>अर्घ च्छेद राशि) (यदि वि = विरतन राशि)  : धनांगुलकी वर्गशलाका + पल्यकी वर्ग शताका + पल्यकी वर्ग शताका + पल्यकी वर्ग श्रा श्रा असं ४२ आ  या व २ + व व १६/२  : जगश्रेणीकी अर्घ च्छेद वि छे छे छे छे है  राशि ४२  : जगश्रेणीकी वर्ग वि दिन्द वि दे छे छे छे छे छे छे छे छे छे छे छे छे छे |

### ८. कारूप्रमाणींकी अपेक्षा सहनानियाँ

( गो.सा/जो.का/को अर्थ संदृष्टि )

| आवर्ती<br>अन्तर्मुहूर्त | : आ<br>: संरव्यात आ                  | : ૨<br><sup>: ૨</sup> ૦ૂ |
|-------------------------|--------------------------------------|--------------------------|
| पन्य (ध.३/वृ.८८)        | <b>ः</b> प.                          | : ६४५३६                  |
| सागर                    | : सा <u>.</u>                        |                          |
| प्रतरावली               | ः आवली <sup>२</sup> ः २ <sup>२</sup> | : 8                      |
| धनावली                  | ः आवली <sup>३</sup> ः २ <sup>३</sup> | : 4                      |

परमकी अर्धच्छेद राशि पल्यकी वर्गशालाका राशि व

सागरकी अर्धच्छेद राशि ः 🙎 ह्ये संख्यात आवली

# ३. गणितको प्रक्रियाओंको अपेक्षा सहनानियाँ

### १. परिकर्माष्टककी अपेक्षा सहनानियाँ

(गो.सा./जी.का./की अर्थ संदृष्टि)

नोट-यहाँ 'x' को सहनानीका अंग न समफना। केवल आँकड़ों-का अवस्थान दशनिको ग्रहण क्रिया है।

| व्यक्लन (घटाना) 🕠 🙎                              | पुषा            | ; xi                  |
|--------------------------------------------------|-----------------|-----------------------|
| संकलन (जोड़ना) : ४<br>किचिदून : ४                | मूल<br>वर्गमूल  | ः म्.<br>ः व.म्.<br>१ |
| एक घाट : १ 🚾                                     | प्रथम वर्गमूल   | : मू <sup>१</sup>     |
| किंचिदधिक : x                                    | ब्रितीय वर्गमूल | ः सू <sup>र</sup>     |
| (संकलनेमें एक दो                                 | विनमूल          | ः घमू                 |
| { संकलनेमें एक दो<br>तीन आदि राहिायों : ा.।।,।।। |                 | •                     |
| त्रुणराक्षि : x <sup>o</sup>                     | विरलन राशि      | : वि.                 |
| पाँच घाट तक्ष : स—६                              | (विशेष देखो गणि | 7 /II/2/ )            |
| याल <sub>(e)</sub>                               | }               |                       |

### २. लघुरिक्थ गणितकी अपेक्षा सहनानियाँ

(गो.सा./जी.का./की अर्थ संदृष्टि )

संकेत---अ.श्रे ः अर्थच्छेद राशि ः वर्गशस्त्राकाराशि ः प<sub>२</sub> (गो.क/ पृ ३३६) + छ पल्यकी अर्ध-: log<sub>2</sub> of पश्य 👢 च्छेद शक्ति :  $\log \log_2$  of पचय

पस्यकी व श. L(अघन्य वर्गणा)

> ः पण्यकी ≃ अर्धच्छेद + संख्यातः - 🕏 सागरकी अ.छे

सूच्यं गुलकी अ. छे = (पल्यकी अर्ध च्छेद राशि) र छे छे सूच्यं गुलकी व श = परयकी व श × २. : छे छे<sub>२</sub> प्रतरांगुलकी अ∙छे⇒सूच्यंगुलको अ. छे×२ प्रतरांगुलकी व,श ≕सूच्यंगुलकी व. श.+१ घनांगुलको अ. छे = सूच्यंगुलको अ. छे ×३. धनौगुलको व. श.⇒(जातै द्विरूप वर्गधारा विषे जेते स्थान गये सूच्यंगुल हो है तेते ही स्थान गये द्विरूप घन धारा विषे घनांगुल हो है ः [धे छे छे<sub>३</sub> जगश्रेणीकी थ. छे = पल्यकी थ. छे + असं/अथवा तीहि प्रमाण विश्लन राशि, विछे छे ३ ताके आगे घनांगुलकी अ. छे का गुणकार जानना ।

जगमतरकी अ. छे = जगभेणोकी अ. छे×र

जगप्रतरकी व. दा = जगश्रेणीकी व. ज्ञा-१

घनलोककी थ. छे = सूच्यंगुल की थ. छे×३ : छे छे छे,

घनलोककी व. श = जातै द्विरूप वर्ग धाराविषै जेते स्थान गये जनश्रेणी हो है, तेते  $\left\{ \begin{array}{c} a \\ \xi \\ \xi \\ \end{array} \right\}$  ही स्थान गये द्विरूप धनधारा :  $\left\{ \begin{array}{c} a \\ \xi \\ \end{array} \right\}$  विषे घनलोक हो है ।

## ३. श्रेणी गणितकी अवेक्षा सहनानियाँ

(गो. सा/जी. का/की अर्थ संदृष्टि)

एक गुणहानि रूपक गुणहानि~ विषे स्पर्धक दो गुणहानि (निषेकाहार) : १६ उत्कृष्ट समयप्रबद्ध ः स३२

# ४. षट्गुणवृद्धि हानिकी अवेक्षा सहनानियाँ

( गो सा/जी, का/की अर्थसंदृष्टि )

: 6 अनम्तभाग संख्यातगुण : છ असंख्यात भाग असंख्यातगुण सं*र*न्यातभाग अनन्त गुण

# ४. अक्षर व अंकक्रमकी अपेक्षा सहनानियाँ

### १. अक्षरक्रमकी अपेक्षा सहनानियाँ

### ( पूर्वोक्त सर्व सहनानियोंके आधार पर)

संकेत—अ. छे - अर्घच्छेद राशिः व श = वर्गशलाका राशि प्र = प्रथमः

द्वि - द्वितीय; ज - जधन्य; उ - उत्कृष्ट;

| अको को                                   | : अंत कोटाकोटी          |
|------------------------------------------|-------------------------|
| अ                                        | : असंज्ञी               |
| ত্ত                                      | . उरकृष्ट, अनन्त-       |
|                                          | भाग, अपकर्षण            |
|                                          | भागाहार                 |
| <b>∀</b>                                 | • एकेन्द्रिय            |
| के                                       | • केबलज्ञान, उत्कृष्ट-  |
|                                          | अनन्तानन्त              |
| के मू <sup>१</sup>                       | ः 'के'का प्रवर्गसूल     |
| के मुंर                                  | ः 'के 'का द्वि. वर्गमूल |
| ा व.<br>को                               | : कोटि (क्रोड)          |
| को. को.                                  | • कीटाकोटी              |
| ख                                        | : अनन्त                 |
| ्न<br>स्वस्तास्त                         | : अनन्तानन्त-           |
| (1 (4 (4                                 | अलोकाकाश                |
| घ                                        | : घन, धनांगुल           |
| घम्                                      | ः घनसूल                 |
| न्य<br>घलो                               | : धनसोक<br>:            |
| <b>₽</b>                                 | ः अर्द्धच्छेद तथा       |
| <b>σ</b>                                 | पत्यकी अ. छे.राशि       |
| छे छे                                    | ः स्च्यंगुलकी अ.छे.     |
| छे छे <sub>२</sub>                       | ः प्रतरांगुलकी अ.छे     |
| ्र <sub>चे</sub> द<br>छो छो <sub>ड</sub> | . घनांगुलकी अ.छे.       |
|                                          | 3                       |
| िछे छे छे ३                              | ः जगश्रेणीकी अ.छे.      |
| _ə                                       | • •114 •1141 W.W.       |
| छि छे छे ६                               |                         |
| a i                                      | ः जगरप्रतस्की अ.छे.     |
|                                          |                         |
| चित्रे हो हो                             | ः घनलोककी अ.छे.         |
| [_a                                      | - नगरामानगाध्यक्ष       |
| ज                                        | ः जघन्य, जगश्रेणी       |
| ।<br>ज                                   | ः साधिक जबन्य           |
| ন —                                      | ः जयन्यको आदि           |
|                                          | लेकर अन्य भी            |
| <b>দ লু</b> अ                            | ः ज. युक्तानन्त         |
| অসুঞ <sup>ংΩ</sup>                       | ः उ. परीतानन्त          |
| जुः<br>जजुः अव                           | : ज. युक्तानन्तका       |
|                                          | वर्ग,ज.अनन्तानन्त       |
| जजुअव <sup>१2</sup>                      | : उत्कृष्ट युक्तामन्त   |

| ज प्र                | : जगत्प्रतर          |
|----------------------|----------------------|
| ना                   | : नानागुणहानि        |
| प                    | ः पत्र्य             |
| प्र                  | ः प्रसरांगुल         |
| वा                   | : शदर                |
| म्                   | ः मूल                |
| म् <mark>द</mark> १  | : प्रथम मृत          |
| मूर                  | : द्वितीय मृत        |
| स                    | : सक्ष               |
| ल को                 | ः लक्ष कोटि          |
| लो                   | : लोक                |
| लो प्र               | : लोक प्रतर          |
| व                    | : वर्ग,अधन्य वर्गणा, |
|                      | पल्यकी वर्ग हा.      |
| ब <sup>१-</sup><br>व | ः प्रतरांगुलकी व.श.  |
| <sup>व</sup> २       | ः घनांगुलको व,श.     |
|                      | सूच्यंगुलको व.श.     |
| व<br>L१६।२           | ः जगश्रेणीकी व श.    |

| व <sup>१-</sup><br>१६।२<br>ब <sub>२</sub> | ः जगस्प्रतरकी व.श. |
|-------------------------------------------|--------------------|
| व<br>१६।२<br>ब्र                          | ः धनलोककी ब. श.    |

| ~ २<br>व₊म्,        | : दर्गमूल         |
|---------------------|-------------------|
| व. मू. <sup>१</sup> | : प्रथम वर्गसूल   |
| ब. मू. <sup>२</sup> | : द्वितीय वर्गमूल |
| वि                  | : विरतन राशि      |
| र्स                 | संज्ञी            |
|                     |                   |

| व    | : खरलन साश          |
|------|---------------------|
| सं   | संज्ञी              |
| स ә  | ः समय प्रबद्ध       |
| स ३२ | । उत्कृष्ट समयप्रवद |
|      |                     |

| सा   | ः सःगर                          |
|------|---------------------------------|
| सू   | ः सूक्ष्मः सूच्यंगुल            |
| सूरे | : ( स्च्यंगुल ) <sup>२</sup>    |
|      | प्रतरांगुल                      |
| स ३  | ( ਸਵਧੰਧਰ) <sup>3</sup> , ਬਜਾਂਧਰ |

## २ अंककमकी अपेक्षा सहनानियाँ

( पूर्वोक्त सर्व सहनानियोंके आधार पर )-

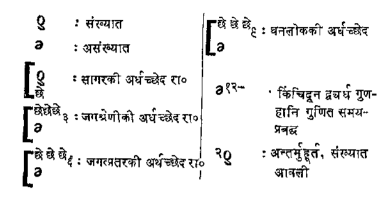
| 14.            |                                   | ,                                      |
|----------------|-----------------------------------|----------------------------------------|
| १              | े गृहीत पुद्दगल प्रचय             | १. ः एक गुणहान् विषै                   |
| <b>ર</b>       | ः जघन्य संख्यात,                  | स्पर्धक, स्पर्धकशासा                   |
|                | जघन्य असंख्यात.                   | १२ • डचोढ गुणहानि                      |
|                | जघन्य युक्तासंख्यात.              | १३ ः संसारीजीन राशि                    |
|                | सूच्यंगुन, आवती                   | १५ : उत्कृष्ट असंख्य,                  |
| ₹ <b>Q</b>     | ः अंतर्मृह्र्त्, संख्य आव         | १६ : जघन्य अनन्त,                      |
| 2γ             | <b>ः</b> उत्कृष्ट परीतासंख्याः    | सम्पूर्ण जीवराशिः                      |
| 3              | ः सिद्धजीव राशि                   | दोगुणहानि, निषेकाहार                   |
| ጸ              | ः असंख्यात भाग                    | १६ ख : पुद्धगल राशि                    |
|                | जघन्य असंख्याता-                  | १६ ख खः काल समय राशि                   |
|                | संख्य०, एक स्पर्धक                | १६ खखस्य: आकाशप्रदेश                   |
|                | विषे वर्गणा, प्रतरां-             | १८ : एकट्ठी                            |
|                | गुल प्रतरावली।                    | ४२ : मादाल                             |
| Ł              | ः संख्यात भाग                     | प्रह : रजत प्रतर                       |
| Ę              | ः संख्यात गुण,                    | <b>६६ : पणट्</b> ठी                    |
|                | घनांगुल .                         | =                                      |
| ঙ              | ः असंख्यात गुण                    |                                        |
| <u>-</u>       | : रज्जू                           | २१६ : जबन्य परीतानन्त                  |
| <del>-</del> 3 | ः रज्जूप्रतर                      | २१६ <sup>१</sup> ः उत्कृष्ट असंख्याता- |
| <del>ढ</del> ३ | ः रज्जूधन                         | संख्यात                                |
| ۷              | ः अनन्तगुण, एक<br>गुणहामि, धनावली | - २५६<br>२३ : भ्रुव राशि               |

## ३. ऑकड़ोंकी अपेक्षा सहनानियाँ

( पूर्वोक्त सर्व सहनानियोंके आधारपर )

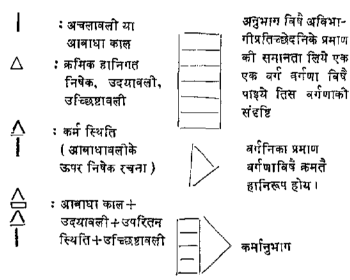
नोट-यहाँ 'X' को सहनानीका अंग न सममना। केवल आंकड़ोंका अवस्थान दश्तिको ग्रहण किया है।

| х<br>х-          | · संकलन (जोड़ना)<br>: किचिदून | জ জু অ <sup>ং</sup><br>অ' | 🗅 : उत्कृष्ट युक्तानंत<br>ः साधिक जघन्य |
|------------------|-------------------------------|---------------------------|-----------------------------------------|
| χ̈               | ः ब्यक्तन (घटाना)             | ब <sup>१-</sup>           | ः सूच्यंगुलकी वर्ग-                     |
| ç<br>१           | ः एक घाट                      | ਿਕ <sup>१−</sup> 7        | शलाका<br>: जगस्प्रतरकी वर्ग-            |
| $\mathbf{x}^{I}$ | ः किंचिदधिक                   | ا الموادية الم            | श्लाका                                  |
| 1,0,00           | ः संकलनमें एक, दो,            | <del></del>               | ः जगश्रेणी                              |
|                  | तोन आदि राशियाँ               | =                         | : जगत्प्रत्रर                           |
| 0                | ः अगृहीत वर्गणा               | =                         | : धनलोक                                 |
| X                | : मिश्र वर्गणाः               | <u></u>                   | : रज्जू                                 |
| علاي <u>.</u>    | ः उत्कृष्ट परीतासंख्या.       | =                         |                                         |
| 843              |                               | 38                        | ः रङ्जू प्रतर                           |
| 8,               | · उत्कृष्ट युक्तासंख्य.       | <b>=</b>                  |                                         |
| २५६ <sup>१</sup> | : ७. संरू <b>याता</b> संरूय.  | <b>\$8</b> \$             | : रङ्जू धन                              |



# ४. कमोंकी स्थिति व अनुमागकी अपेक्षा सहनानियाँ

( त. सा. की अर्थसंदृष्टि )



# II. गणित विषयक प्रक्रियाएँ

## १. परिकर्माष्ट्रक गणित निर्देश

## १. अंकोंकी गति वाम भागसे होती है

गो.जो./पूर्व परिचय/६०/१८ अङ्कानां वामतो गितः। अंकिनका अनु-क्रम बाई तरफसेती है। जैसे २५६ के तीन अंकिनिविषे छक आदि (इकाई) अंक, पांचा दूसरा (दहाई) अंक, दूवा अंत (सेंकड़ा) अंक किंद्रि। (यद्यपि अंकोंको लिखते समय या राशिको मुँहसे बोत्तते समय भी अंक बायेसे दायेको लिखे या बोते जाते हैं जैसे दो सौ छ्रपनमें दोका अंक अन्तमें न बोत्तकर पहिले बोला या लिखा गया, परन्तु अक्षरोंमें व्यक्त करनेसे उपरोक्त प्रकार पहिले इकाई फिर दहाई रूपमें इससे उत्तरा क्रम ग्रहण किया जाता है।)

### २. परिकर्माष्टकके नाम निर्देश

गो.जी./पूर्व परिचय/पृ./पं. परिकर्माष्टकका वर्णन इहां करिए हैं। तहां संकलन, व्यक्लन, गुणकार, भागहार, वर्ग, वर्गमूल, घन और धनमूल ए आठ नाम जानने ।६८-१७। अब भिन्न परिकर्माष्टक कहिये हैं। तहां अंश और हारनिका संकलनादि (उपरोक्त आठों) जानना (वे० आगे नं० १०)। अब द्यन्य परिकर्माष्टक कहिए है। (बिन्दोके संकलनादि उपरोक्त आठों द्यन्य परिकर्माष्टक कहलाते हैं। (वे० आगे नं० ११)।६८-१७।

### ३. संकळनकी प्रक्रिया

गो.जी./पूर्व परिचय/ए./पं. किसी प्रमाणको किसी प्रमाणिवषै जोड़िये सो संकलन किहिये ।११-४। (जिसमे जोडा जाये उसे मूल राशि कहते हैं)। जोड़ने योग्य राशिका नाम धन है। मूलराशिको तिस करि अधिक कहिए।११-११।

गो.जी./अर्थ संदृष्टि—जोडते समय धनराशि ऊपर और मूलराशि नीचे लिखी जाती है। (जब कि ॲगरेजी विधिमें मूलराशि ऊपर और धनराशि नीचे सिखकर जोडा जाता है)। यथा—

५ ५--

१००० = १००० + ६ == १००५ या १००० = १००० + ६ == १००५

### ४. व्यक्छनकी प्रक्रिया

गो.जी./पूर्व परिचय/पृ./पं. किसी प्रमाणको किसी प्रमाण विषे घटाइये तहां व्यकलन किहेंये। १६८-१। (जिस राशिमेंसे घटाया जाये उसे युत्तराशि कहते हैं)। घटावने योग्य राशिका नाम ऋण है। मूल राशिको तिसकरि होन, वा न्यून, वा शोधित वा स्फोटित कहिए। ६०-२।

गो.जी./अंक संदृष्टि—घटाते संमय निम्न विधियोंके प्रयोगका व्यवहार

6.

(\$) 
$$-\left(\frac{?}{?}\mathcal{S}\right) = \text{ver BIZ RE } \| (8) - \left(\frac{?}{?}\circ\right) = \text{ver BIZ RE } \| (4) \cdot (6-3) = 2 \text{ BIZ RE } \| (5) \cdot (6-3) = 2 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3 \text{ BIZ RE } \| (6) - (6-3) = 3$$

$$(\xi) - (\eta - \xi) = \xi \text{ first } \eta(\xi) - (\eta - \xi) = \xi \text{ first } \eta(\xi)$$

(११)— (छेन छे) = पल्यकी अर्घ च्छेदराशिमें-से पल्यकी वर्ग -रालाकाराशि घटाओ।

## ५. गुणकार प्रक्रिया

गो.जी./पूर्व परिचय/पृ./पं. किसी प्रमाणको किसी प्रमाणकरि गुणिए तहाँ गुणकार कहिए ।११-७। गुणकारिवषै जाको गुणिए ताका नाम गुण्य कहिए । जाकरि गुणिए ताका नाम गुणकार या गुणक कहिए । गुण्य राशिको गुणकार करि गुणित, इत वा अभ्यस्त व स्नत कहिए है । ...गुणनेका नाम गुणन वा इनन वा खात इत्यादि कहिए है ।६०-४।

गो.जी./अर्थसंदृष्टि-गुणा करते समय गुणकारको ऊपर तथा गुण्यको नीचे लिख निम्न प्रकार खण्डों द्वारा गुणा करनेका व्यवहार था। यथा-

| १६               | १६         | १६ _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|------------------|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>३२५</b> ई     | ૪૦૦૬       | २५६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ३२               | 800        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| $e \times e = e$ | १×६= €     | = १६ × २५६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ξ×ξ≔ 3ο          | ξ × ξ = 3ξ | =४०१६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <b>.</b>         |            | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ४००६             | फल ४०१६    | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                  | 37         | 37       300 t         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800       800         800 |

### ६. भागहार प्रक्रिया

गो.जो./पूर्व परिचय/पृ./पं. किसी प्रमाणको किसी प्रमाणका जहाँ भाग दीजिए तहाँ भागहार कहिए ।१६-७। जा विषै भाग दीजिए ताका

नाम भाज्य वा हार्य इत्यादि है। और जाका भाग दी जिए ताका नाम भागहार, हार, वा भाजक इत्यादि है। भाज्य राशिकी भाग-हारकरिकरि भाजित, भक्तवा हतवा खण्डित इत्यादि कहिए। भागहारका भाग देइ एक भाग ग्रहण करना होइ तहां तेथवां भाग वा एक भाग कहिए।६०-८।

गो.जी /अर्थ संदृष्टि-भाग देते समय भाज्य ऊपर व भागहार नीचे लिखा जाता है। यथा--

$$\frac{808\xi}{8\xi} = \frac{808\xi}{8\xi} = 2k\xi$$
 या  $\frac{\pi i}{k} = \frac{\pi i}{k} = \pi i$  | चर्ना पाँचनाँ भाग | या  $\frac{2}{3} = \frac{9}{3}$ 

भाजन- 
$$\frac{802\xi}{2\xi \times 2 = 32}$$
  $\frac{2\xi \times \xi = 20}{2\xi}$   $\frac{\xi \times \xi = \xi \xi}{\xi \xi}$ 

१६ के तीनों गुणकारोंको क्रमसे लिखनेपर २,४,६ = २५६ लब्ध आ जाता है।

Division by Ratio

गो.जी.- प्रक्षेप योगोद्दधृतमिश्रपिण्डः प्रक्षेपकाणां गुणको भवेदिति । 👄 प्रक्षेपकौ मिलायकरि मिश्र पिडका भाग जो प्रमाण होइ ताकौ प्रक्षेप-करि गुणै अपना-अपना प्रमाण होइ । यथा---

# ७. वर्ग व वर्गमूलकी प्रक्रिया

गो.जी./पूर्व परिचय/पृ./पं. = किसी प्रमाणको दोय जायगां मांडि परस्पर णिए तहां तिस प्रमाणका वर्गं कहिए। बहुरि जो प्रमाणका जाका व कीए होय तिस प्रमाणका सो वर्गमूल कहिए। जैसे पश्चीस पांचका वर्ग कीए होइ तासै २५ का वर्गमूल ५ है। ५६-१०। बहुरि वर्षका नाम कृति भी है। बहुरि वर्गसूलका नाम कृतिमूल वा सूल वा पाद वा प्रथम मुल भी है। (तहां प्रथम बार वर्ग करनेको प्रथम वर्ग कहिए। तिस वर्गको पुन वर्ग करनेको द्वितीय वर्ग कहिए। इसी प्रकार तृतीय चतुर्थ आदि वर्ग जानना) बहुरि प्रथम यूत्रके मूलको दितीय मूल कहिए। दितीय मूलके मूलको तृतीय मूल कहिए। (इसी प्रकार तृतीय चतुर्थ आदि मूल जानने )।६०-१४।

ध.  $\frac{1}{2}$  ।  $\frac{1}{2}$  प्रथम नर्ग =  $\frac{1}{2}$  दि. नर्ग =  $\left(\frac{1}{2}\right)^2 = \frac{1}{2}$ प्रथम वर्गमूल = अ रे ; द्वि. वर्गमूल = ( अरे ) र = अरे

## ८. घन व घनमूङ प्रक्रिया

गो.जी./पूर्व परिचय/पृ /पं. किसी प्रमाणको तीन जायगा मांडि परस्पर गुणै तिस प्रमाणका घन कहिए। बहुरि जो प्रमाण जाका घन कीए होइ तिस प्रमाणका सो घनसूल कहिए। जैसे १२५ पांचका धनसूल कीए होइ ताते १२६ का घनमूल ६ है ।५६-१४।

गो.जी./अर्थ संदृष्टि-गुणन विधि आदि सर्व गुणकारवत जानऩा। यथा—४/३≈४<sup>३</sup> या ४४४००४<sup>३</sup> र ई४। वर्ग व वर्गमूलकी भॉति यहाँ भी प्रथम, द्वितीय आदि घन तथा प्रथम, द्वितीय आदि घनमूल जानने; यथा प्रथम बन  $\Rightarrow$  अ<sup>३</sup>; द्वि, घन= $(3^3)^3 = 3^5$ प्रथम घनमूल = अ<sup>3</sup>; द्वि. घनमूल = (अ<sup>3</sup>) डं = अ<sup>र</sup>

### ९. विरस्टन देय या घातांक गणितको प्रक्रिया

ध.५/प्र. = धवला (व गोमट्टसार आदि कर्णानुयोगके ग्रन्थों) में विर-लन देय 'फैलाना और देना' नामक प्रक्रियाका उल्लेख आता है। किसी संख्याका विरलन करना व फैलाना अर्थात उस संख्याको एक-एकमें अलग-अलग करना। जैसे न के विरत्तनका अर्थ है – १,१, १,१,...न नार । देय का अर्थ है उपर्युक्त अंकों में प्रत्येक स्थानपर एक-की जगह 'न' अथवा किसी भी विवक्षित संख्याको रख देना (लिखनेमें विरत्ननराशि ऊपर लिखी जाती है और देय नीचे। जैसे ६<sup>8</sup> में ६ देय है और ४ विरलन)। फिर उस विरलन—देयसे उपज्ञच्य संख्याओंको परस्पर गुणा कर देनेसे उस संख्याका वर्गित-संबर्गित प्राप्त हो जाता है। और यही उस संख्याका प्रथम वर्गित-संबर्गित कहलाता है । जैसे नका प्रथम वर्गित संवर्गित ⊨न<sup>न</sup> । विर-लन-देयकी एक बार पुन प्रक्रिया करनेसे, अर्था**द** न<sup>म</sup> को लेकर वही निधान फिर करनेसे द्वितीय वर्गित संवर्गित (नन)

प्राप्त है। इसी विधानको पुनः एक बार करनेसे 'न'का तृतीय वर्गित

$$\left(\left\{\left(\begin{array}{c} 1 \end{array}\right)^{q^{-1}}\right\} \quad \left\{\left(\begin{array}{c} 1 \end{array}\right)^{q^{-1}}\right\} \quad \begin{array}{c} \frac{1}{2} & \text{ tian find } \\ \frac{1}{2} & \text{ find } \end{array}\right\}$$

धवलामें उक्त प्रक्रियाका प्रयोग तीन बारसे अधिक अपेक्षित नहीं हुआ है, किन्तु तृतीय वर्गित-संवर्गितका उल्लेख अनेक बार (ध.५/१,२,२/२० आदि ) बड़ी संख्याओं व असंख्यात व अनन्तके सम्बन्धमें किया गया है। इस प्रक्रियासे कितनी बड़ी संख्या प्राप्त होती है, इसका ज्ञान इस बातसे हो सकता है कि २ का तृतीय बार वर्गित-संवर्गित रूप २५६<sup>२५६</sup> हो जाता है।

उपर्युक्त कथनसे स्पष्ट है कि धवलाकार आधुनिक घातांक सिद्धान्त (Theory of indices या Powers) से पूर्णत' परिचित

(१) 
$$\mathbf{a}^{\mathbf{H}} \mathbf{a}^{\mathbf{H}} = \mathbf{a}^{\mathbf{H}+\mathbf{H}}$$
 (२)  $\mathbf{a}^{\mathbf{H}} / \mathbf{a}^{\mathbf{H}} = \mathbf{a}^{\mathbf{H}-\mathbf{H}}$  (१)  $\mathbf{a}^{\mathbf{H}} / \mathbf{a}^{\mathbf{H}} = \mathbf{a}^{\mathbf{H}-\mathbf{H}}$  (१)  $\mathbf{a}^{\mathbf{H}} / \mathbf{a}^{\mathbf{H}} = \mathbf{a}^{\mathbf{H}-\mathbf{H}}$  (१)  $\mathbf{a}^{\mathbf{H}} / \mathbf{a}^{\mathbf{H}} = \mathbf{a}^{\mathbf{H}-\mathbf{H}}$  (१)  $\mathbf{a}^{\mathbf{H}} / \mathbf{a}^{\mathbf{H}} = \mathbf{a}^{\mathbf{H}-\mathbf{H}}$  (१)  $\mathbf{a}^{\mathbf{H}} / \mathbf{a}^{\mathbf{H}} = \mathbf{a}^{\mathbf{H}-\mathbf{H}}$  (१)  $\mathbf{a}^{\mathbf{H}} / \mathbf{a}^{\mathbf{H}} = \mathbf{a}^{\mathbf{H}-\mathbf{H}}$  (१)  $\mathbf{a}^{\mathbf{H}} / \mathbf{a}^{\mathbf{H}} = \mathbf{a}^{\mathbf{H}-\mathbf{H}}$  (१)  $\mathbf{a}^{\mathbf{H}} / \mathbf{a}^{\mathbf{H}} = \mathbf{a}^{\mathbf{H}-\mathbf{H}}$ 

(६) यदि 
$$x^{X} = Y$$
 तथा  $x^{X-P} = Q$  तो  $Y - x^{P} = Q$   
(जि. सा./१९०-१९१)

### १०, मिन्न परिकर्माष्टक प्रक्रिया

गो.जी./पूर्व परिचय/६६/१२ अब भिन्त परिकर्माष्टक कहिए हैं। तहाँ अंश अर हारनिका संकलन व्यक्तन आदिक (पूर्वोक्त आठी बातें) जानैना। अंश अर हार कहा सो कहिए। तहाँ छह का पाँचवाँ भाग (ऐं) में छः को अंश व लब इत्यादि कहिये और ५ को हार वा हर वा छेद आदि कहिए। तहाँ भिन्न संकल्न व्यक्लनके अर्थ भाग जाति, प्रभाग जाति, भागानुबंध, भागापवाह ए च्यारि जाति हैं। तिनिविषे इहाँ विशेष प्रयोजनभूत समच्छेद विधि लिये भाग जाति कहिए है। जुदे-जुदे अंश् अर तिनिके हार लिखि एक-एक हारको अन्य हारीनके अंशनिकरि गुणिए और सर्व हारनिको परस्पर गुणिए। ( यथा — हैं + हैं + हैं ने हैं में ई को २ व ३ के साथ गुणे; ३ को ५ व ३ के साथ; ४ को ५ व २ के साथ। और तीनों हारोंको परस्पर गुणें ६×३×४ = ७२ । उपरोक्त रूपसे गुणित सर्व अंशोंका समान रूपसे यह एक ही हार होता है। यथा (६ + २ + ३)=(६२ + ४६ + ५४) हस प्रकार सर्व राशियोंके हारोंको समान करना समच्छेद कहलाता है) अब संकलन करना होइ तो परस्वर अंशनिकी जॉड़ दीजिए और व्यक्तन करना होइ मूज राशिके अंशनिविषे ऋणराशिके अंश घटाइ दीजिए। अर हार सबनिके समान भए। ताते हार परस्पर गुणे जेते भए तेते ही राखिए। ऐसे समान हार होनेते याका नाम समच्छेद विधान है। उदाहरणार्थ —

$$\frac{x}{\xi} + \frac{7}{3} + \frac{3}{8} = \frac{\xi_0}{\omega_7} + \frac{8^{\frac{1}{2}}}{\omega_7} + \frac{x^{\frac{1}{2}}}{\omega_7} = \frac{\xi_0 + 8^{\frac{1}{2}} + x^{\frac{1}{2}}}{\omega_7}$$

$$= \frac{\xi_7}{\omega_7}$$

$$4441 + \frac{2}{4} + \frac{2}{3} - \frac{2}{8} = \frac{60}{92} + \frac{82}{92} - \frac{48}{92} = \frac{60 + 82 - 48}{92}$$

$$=\frac{\sqrt{88}}{88}$$

कोई सम्भवतः प्रमाणका भाग देह भाज्य व भाजक (अंदा व हार) राह्यका महत् प्रमाणकों थोरा कीजिए वा निःशेष कीजिए तहाँ अपवर्तन संज्ञा जाननी।

यथा = 
$$\frac{१६२}{62}$$
 =  $\frac{१}{7}$  =  $\frac{1}{62}$  =  $\frac{1}{8}$  अथवा  $\frac{1}{62}$  =  $\frac{3}{8}$ 

गुणकार विषे गुण्य और गुणकारके अंशको अंशकरि और हार-को हारकरि गुणन करना। यथा है  $\times$  है  $\times$  है = है है = है है।

भागहार विषै भाजकके अंशको हार की जिए और हार निको अंश की जिये । ऐस पस्टि भाज्य भाजकका गुण्य गुणकारवत् (उपरोक्त) विधान करना ।

वर्ग और घनका विधान गुणकारवत ही जानना । अर्थांच अंशों व हारोंका पृथक्-पृथक् वर्ग व घन करके अंशके वर्ग याधनको लब्धका अंश और हारके वर्ग या घनको लब्धका हार जानना ।

सथा 
$$\left(\frac{k}{\xi}\right)^{\frac{2}{\xi}} = \frac{k^{\frac{2}{\xi}}}{\xi^{\frac{2}{\xi}}} = \frac{2k}{3\xi}$$
 अथवा  $\left(\frac{k}{\xi}\right)^{\frac{2}{\xi}} = \frac{k^{\frac{2}{\xi}}}{\xi^{\frac{2}{\xi}}} = \frac{22k}{22\xi}$ 

वर्गमूल व धनमूल का विधान भी वर्णव घनवत जानना । अंशका वर्ण या घन तो लब्धका अंश है और हारका वर्ण या घन लब्धका हार है।

यथा 
$$\left(\frac{2k}{3k}\right)^{\frac{3}{4}} = \frac{2k^{\frac{3}{2}}}{3k^{\frac{3}{2}}} = \frac{k}{k}$$
 अथवा  $\left(\frac{2k}{2k}\right)^{\frac{3}{3}} = \frac{2k^{\frac{3}{3}}}{2k^{\frac{3}{2}}} = \frac{k}{k}$ 

भिन्न परिकर्माष्टक विषयक अनेकों प्रक्रियाएँ

भ.३/१,२,६/गा.२४-३२/४६ तथा (ध.६/प्र.११)-

$$(\xi) = \frac{\pi^2}{\pi + (\pi/q)} = \pi + \frac{\pi}{q + \xi}$$

(2) 
$$u\left(\frac{\pi}{\epsilon} - a \right) \frac{\pi}{\epsilon'} - a'$$
  
 $\frac{\pi}{\epsilon + \epsilon'} = \frac{a}{\epsilon + (a + a)} u \frac{a'}{(a + a) + \epsilon}$ 

(3) 
$$z = \frac{\pi}{c} = a \sqrt[3]{t} \cdot \frac{\pi'}{c} = a$$

$$a \sqrt[3]{(a - a') + \pi'} = a$$

(k) यदि 
$$\frac{3}{8}$$
 = क तो  $\frac{3}{6+4}$  =  $\frac{\pi}{4}$  और

$$\frac{3}{a} - \frac{3}{a'} = \pi \left[ \frac{a' - a}{a'} \right]$$

(8) 
$$u = \frac{a}{a} = a \sqrt[3]{1} \cdot \frac{a}{a - a} = a + a \cdot a$$

$$a = \frac{a}{a + a}$$

# ११. ज्ञून्य परिकर्माष्टककी प्रक्रियाएँ

गो. जी /पूर्व परिचय/६०/१७ अब शून्य परिकर्माष्टक लिखिए हैं। शून्य नाम बिन्दीका है। ताके संकलनादिक (पूर्वोक्त आठों) कहिए है। तहाँ—

### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

# २. अद्धंच्छेद या लघुरिक्थ गणित निर्देश

## १. अर्ड्डच्छेद आंदिका सामान्य निर्देश

त्रि.सा./% दलवारा होंति अद्धन्छिदी । = राशिका दलवार (अर्थात जितनी नार राशिको आधा-आधा करनेसे एक रह जाय) तितना तिस राशिका अर्द्धक्छेद जानना । जैसे २ में के अर्द्धक्छेद म है। (गो जी /भाषा/११८ का उपोद्धात/पृ. ३०३/७)।

त्रि.सा /% वरगसला रूबहिया सपदे पर सम सवरगसलमेलं । दुगमाहद-मच्छिदी तम्मेलदुगे गुणे रासी ।७६। = अपनी वर्गशलाकाका जैसा प्रमाण तितना दूवा मांड परस्पर गुणें अर्छच्छेद होंहि । जैसे (२) <sup>२म</sup> के अर्छच्छेद = २<sup>म</sup> ।

ध.६/प्र ह (ॲगरेजीमें इसका नाम logarithm to the base २ अर्थात लघुरिक्थ<sub>२</sub> है।) अर्द्धच्छेरका संकेत 'अछे' मान कर इसे आधुनिक पद्धतिमें इस प्रकार रख सक्ते सक्ते है। 'क' का अछे (या अछे 'क') = लिर्<sub>२</sub> क। यहाँ लघुरिक्थका आधार दो है।

त्रि.सा./% विश्वित्वारा वर्गसला रासिस्स अस्ते च्छेदस्स । अद्धिदनारा वा ललुः । । ७६। — राशिका जो विगतवार (दोयके वर्गतें लगाइ जितनी वार कीए विविक्षत राशि होइ (गो जी./भाषा/१९ का उपोद्धात/३०३/२) तितनी वर्गशलाका राशि जाननी । अथवा राशिके जैते अर्द्धच्छेद होहि तिनि अर्द्धच्छेदनिके जेते अर्द्धच्छेद होहि तितनी तिस राशिकी वर्गशलाका जाननी ।

ध ५/प्र ६ जैसे 'क' की वर्गशाला = वशा क = अछे अछे क = : लिरे न तरे का यहाँ भी लघुरिक्थका आधार २ है।

जितनी बार एक संख्या उत्तरोत्तर तीनसे विभाजित की जाती है उतने उस संख्या के त्रिकच्छेद होते हैं। जैसे—'क' के त्रिकच्छेद = त्रिछे क = लिर ह क। यहाँ लघुरिनथका आधार ३ है। (ध.१/१,२,५/५६)।

जितनी बार एक संख्या उत्तरोत्तर ४ से विभाजित की जा सकती है उतने उस संख्याके चतुर्थ च्छेद होते हैं। जैसे 'क' के चतुर्थ च्छेद चच्छे क = लिर्ह्य का यहाँ तघुरिक्थका आधार ४ है। (घ.३/१,२,४/५६)।

नोट — और इस प्रकार लघुरिनथका आधार हीन या अधिक किसना भी रखा जा सकता है। आजकल प्रायः १० आधार वाला लघुरिनथ व्यवहारमे आता है। इसे फ्रेंच लॉग कहते है। २ के आधार वाले लघुरिनथका नाम नैपीरियन लॉग प्रसिद्ध है। जैनायम मे इसीका प्रयोग किया गया है। क्योंकि तहाँ अर्द्ध न्छोद व वर्ग-शलाका विधिका ही यत्रतत्र निर्देश मिलता है। अत इन दोनों सम्बन्धी ही कुछ आवश्यक प्रक्रियाएँ नीचे दी जाती हैं।

### र. लघुरिक्थ विषयक प्रक्रियाएँ

ध.४/प्र.६-११ ( ध.३/१.२,३-४/पृष्ट ); ( त्रि, सा./गा. )

(११) मान लो 'ख' एक संख्या है, तो---

धवलामें इस सम्बन्धमें निम्न परिणाम दिये हैं— ( ध.३/१,२,२/२१-२४ )

### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

(१३) वर्गधारा, धनधारा और धनाधनधारा (वे. गणित/11/४/२) विषे स्वस्थानमें तो उत्तरोत्तर ऊपर-ऊपरके स्थानमें दुगुने-दुगुने अर्धच्छेद हो है और परस्थान विषे तिगुने अर्थच्छेद हो है। जैसे वर्गधाराके प्रथम स्थानकी अपेक्षा तिसहीके द्वितीय स्थानमें दुगुने अर्थच्छेद है, परन्तु वर्गधाराके प्रथमस्थानकी अपेक्षा घनधाराके द्वितीयस्थानमें तिगुने अर्थच्छेद है। (त्रि.सा/७१)

(१४) वर्गशलाका स्वस्थानिविषे एक अधिक होइ परन्तु परस्थानिविषे अपने समान होय है। जैसे वर्गधारा (दे. ऊपर नं०१३) के प्रथम-स्थानकी अपेक्षा तिसहीके द्वितीयस्थानमे एक अधिक वर्गशलाका होती है। परन्तु वर्गधाराके प्रथमस्थानमे और धनधाराके भी प्रथम-स्थानमे एक-एक ही होनेके कारण दोनो स्थानोमे वर्गशलाका समान है। (त्रि. सा/७४)

(१६)व रा जगश्रेणी =व रा घनांगुल व रा अद्धारपन्य (२×जघन्य परी. असं) (व रा =वर्गरालाका), (त्रिसा/१०६)

### ३. अक्षसंचार गणित निर्देश

### १. अक्षयंचार विषयक शब्दोंका परिचय

गो. जी./सू व जी. प्र /३६/६६ संखा तह पत्थारो परियद्दण पट्ट तह समुदिट्ट । एदे पंचप्यारा पमदसमुिक्तिणे लेया ।३६। प्रमादाक्षापोत्पत्तिनिमित्ताक्षसंचारहेतुविशेष संग्या, एषां न्यास प्रस्तार', अक्षसंचार' परिवर्तनं, संख्यां घृत्वा अक्षानयनं नष्टं, अश्चं घृत्वा संख्यानयनं समुद्दिष्टं । एते पंचप्रकारा' प्रमादसमुत्कीर्तने ह्रेया भवन्ति ।

—संख्या, प्रस्तार, परिवर्तन, नष्ट, समुद्दिष्ट ए पाँच प्रकार प्रमादनिका
व्याख्यानविषे जानना । (ऐसे ही साधुके ८४००'००० उत्तर गुण
अथवा ६०,००० श्रीलके गुण इत्यादिमे भी सर्वत्र ये पाँच बातों
जाननी योग्य हैं। यहाँ प्रमादका प्रकरण होनेसे केवल प्रमादके
आधारपर कथन किया गया है।)

तहाँ प्रमादनिका आलापको कारणभूत जो अक्षसंचारके निमित्त-का विशेष सो संख्या है।

बहुरि इनिका स्थापन करना सो प्रस्तार है। बहुरि अक्षसंचार परिवर्तन है। संख्या घर अक्षका क्यावना समृद्धि है। अक्ष घर संख्याका क्यावना समृद्धि है। इहाँ भंगको कहनेको विधान सो आसाप है। बहुरि भेद व भंगका नाम अक्ष जानना।

बहुरि एक भेद अनेक भंगिनिविषै कमतीं पलटै ताका नाम अक्ष-संचार जानना।

बहुरि जेथवाँ भंग होइ तीहि प्रमाणका नाम सख्या जानना।

### २. अक्षसंधार विधिका उदाहरण

मन वचन कायके कृत कारित अनुमोदनाके साथ क्रमसे पनटने-से तीन-तीन भंग होते हैं। यही अक्ष संचार है। जैसे १, मनो कृत, २, मनो कारित, व, मनो अनुमोदित । १, वचन कृत, २ वचन कारित, 3, वचन अनुमोदित । १ काम कृत, २, काम कारित व ३. काम अनुमोदित ।

या कूल १ भंग हुए सो संख्या है। इन नौ भंगोके नाम अथ है। इनकी ऊपर नीचे करके स्थापना करना सो प्रस्तार है। जैसे

मन १ बचन २ काम ३

कृत ० कारित ३ अनुमोदित ६
मनो अनुमोदित तक आकर पुन वचन कृतसे प्रारम्भ करना
परिवर्तन है। सातवाँ भंग बताओ १ 'कायकृत'; ऐसे संख्या धर्कर
अक्षका नाम बताना नष्ट है और बचन अनुमोदित कौन-सा भंग है १
'छठा'। इस प्रकार अक्षका नाम बताकर संख्या साना सम्रादृष्ट है।

### ३ प्रमादके ३७५०० दोषोंके प्रस्तार यंत

- १. प्रथम पस्तार-(प्रमादोके भेद प्रभेद-दे वह बह नाम)
- १ प्रमाण-( गां. जी /जी. प्र. व भाषा/४४/पृ प्र-११ )
- २. संकेत -- अनं = अनन्तानुबन्धी; अब्रः = अत्रत्यात्थ्यान; प्र. = प्रत्या-रूपान, सं. = संज्वलन.

| ·    | <del></del>                    | <del></del>                       |                       | <del></del>           |                  |
|------|--------------------------------|-----------------------------------|-----------------------|-----------------------|------------------|
| क्रम |                                | कष्य                              | इन्द्रिय              | निद्धा                | प्रणय            |
| 9    | स्त्री                         | अने क्रोध                         | ইটার্যুনি<br>ও        | स्त्यानगृहिद्<br>०    | <b>उनेह</b><br>9 |
| 2    | ন্দ্ৰত<br>ক্ৰমন্ত্ৰ            | अर्ते सान<br>६०                   | হ- ানা<br>৭০          | निद् <u>रा</u> निद्रा | मोह              |
| 3    | 'भोजान<br>3000                 | अर्न साया<br>१२०                  | म् <u>वा</u> णा<br>३० | प्रचला प्रचला<br>४    |                  |
| 8    | ४४००<br>राज:                   | अर्न-लोग<br>१८०                   | चक्षा<br>३०           | निद्रा<br>६           |                  |
| ă    | चौर<br>६०००                    | अप्र-क्रीप<br>२४०                 | श्रील                 | प्रचुला               |                  |
| 8    | खेर<br>५५००                    | अप्र-मान<br><i>३००</i>            | म् <sub>न</sub><br>५० | - <del></del>         | •                |
| 6    | परपाखः<br>२०००                 | ॐप्रमाया<br>३ <b>६</b> ०          |                       | L                     |                  |
| ζ    | र्दे <b>इ</b><br>५०५००         | अप्रलीम<br>४२०                    |                       |                       |                  |
| ९    | भाषा<br>१५०००                  | ्ठ की हर<br>१८०                   |                       |                       |                  |
| 90   | <i>্রম</i> ০০<br>মিনাজ্যান্দ্র | प्रः सान<br>५४०                   |                       |                       |                  |
| 99   | <b>ইন্ত্রী</b><br>৭২০০০        | प्र• माया<br>६००                  |                       |                       |                  |
| नश   | निष्ठुर<br>१६५००               | प्रश्लीम<br>६ <b>६</b> ०          |                       |                       |                  |
| २३   | पर्पशुन्य<br>१८०८०             | स्रीक्षीध<br>७२०                  |                       |                       |                  |
| 98   | कन्द्रप<br>१९५००               | सं पान                            |                       |                       |                  |
| 9५   | देशकालानुबित<br>२९०००          | र्शः साया<br>च्छ                  |                       |                       |                  |
| 98,  | भंड<br>22400                   | सलींग<br>९००                      |                       |                       |                  |
| 96   | मूर्ख<br>२४०००                 | हा <del>रय</del><br>१६०           |                       |                       |                  |
| ዓፘ   | अस्म प्रशसा<br>२५ ५००          | <del>হরি</del><br>৭০২০            |                       |                       |                  |
| ٩8   | परं पश्चित<br>२७०००            | <u>अरति</u><br>१०८०               |                       |                       |                  |
| 20   | परजुरा द्वा<br>२८५००           | श्रीक<br>१५४०                     |                       |                       |                  |
| হণ   | परपीड़ा<br>३० ०००              | 14ख<br>१२००                       |                       |                       |                  |
| 22   | कलाह<br>39 ५००                 | उरुग्रद्भा<br>बर <b>ह</b> े       |                       |                       |                  |
| 23   | परिग्रह<br>33000               | হুপ্রী <b>রীর</b><br>৭৪ <b>২০</b> |                       |                       |                  |
| 58   | कृष्याद्यारम्<br>३४५००         | पुरुषवैद<br>१३६०                  |                       |                       |                  |
| มูน  | संगीत बाह्य<br>३६०००           | नपुस्तकशैद<br>१४४०                |                       |                       |                  |

### २. डितीय प्रस्तार--

|   |    | ,                      |                       |                            |                                  |                |
|---|----|------------------------|-----------------------|----------------------------|----------------------------------|----------------|
| ļ | 9  | रूबी                   | अन <sub>्</sub> क्रोध | <del>व्यक्ति</del>         | स्ट्या <b>न</b> ग्रह्मि          | * <del>*</del> |
| į | 2  | ্ <del>রাষ্ট্র</del>   | अने मान<br>२४         | यन्सना<br>६२५              | निद्धानिद्धा<br>३७४०             | मो<br>१८७      |
|   | 3  | भोजन<br>३              | अने साया<br>५०        | ভাগ<br>৭২५০                | प्रचलाप्रचना<br><b>७५</b> ००     |                |
|   | 8  | মূজ<br>ধ               | अने लोभ<br>७४         | चक्षा<br>१८७५              | निद्धा<br>१९२०                   |                |
| į | 34 | चीर                    | अप्रक्रिथ<br>१००      | প্রাক্ত<br>2500            | ਸ਼ੁਕੂ <i>ਗ</i><br>੧ <u></u> xo00 |                |
|   | ધ  | वेर<br>इ               | अप्रमान<br>१९२४       | मन<br><b>३</b> ९२ <b>५</b> |                                  |                |
|   | 9  | <b>परपा</b> रवण्ड      | अप्रः माया<br>१५०     |                            |                                  |                |
|   | 7  | देश                    | अप्र क्रीम<br>१७५     |                            |                                  |                |
|   | 9  | <u> ক্রিলা</u>         | प्रक्रीध              |                            |                                  |                |
| i | 90 | गुण बन्ध               | प्रभान<br>३२५         |                            |                                  |                |
|   | 99 | र वी                   | प्र माया<br>२५०       |                            |                                  |                |
|   | 92 | िनिष्ठुर<br>१३         | प्र लोभ<br>२७४        |                            |                                  |                |
|   | 93 | पर पेश्चान्य<br>१३     | स क्रांध<br>३००       |                            |                                  |                |
|   | 98 | कन्द्रपी               | र्सः मान<br>३२५       |                            |                                  |                |
|   | 44 | देशकालानुषित<br>१५     | सं माया<br>३५०        |                            |                                  |                |
|   | 98 | ਮੰਡ                    | स लोभ<br>३७५          |                            |                                  |                |
|   | 90 | मूखें                  | हास्य<br>४००          |                            |                                  |                |
|   | 9۲ | आत्म प्रशंसा<br>१८     | <u>रति</u><br>४२४     |                            |                                  |                |
|   | 96 | परपरिवाद<br>१९         | अर्राते<br>४५०        |                            |                                  |                |
|   | 20 | परअुगुष्सा             | भ्रोक<br>४७५          |                            |                                  |                |
|   | হণ | पर्धुंडा               | भुयु                  |                            |                                  |                |
|   | হহ | कल्च                   | जुड्डाट्सा<br>भ्रम्   |                            |                                  |                |
|   | १३ | দহিম্ <u>য</u> প্ত     | स्मु कुर              |                            |                                  |                |
|   | 28 | कृष्याद्धार्य <i>भ</i> | प्रकर<br>प्रकर        |                            |                                  |                |
|   | থ  | अगीतवाद्य<br>२५        | नपुराक वेद<br>६००     |                            |                                  |                |
|   |    |                        |                       | •                          |                                  |                |

### ४. नष्ट निकालनेकी विधि

गो.जी/जी.प्र./४४/८४/१० व भाषा/४४/६१/६का भावार्थ = जिस संख्या-का नष्ट निकालना इष्ट है उसे भाज्य रूपसे प्रहण करना और प्रमादके विकथा आदि पाँच भूच भेदोंकी अपनी-अपनी जो भेद संख्या हो सो भागहार रूपसे प्रहण करना । यथा विकथाकी संख्या २४ है सो भागहार है। प्रणयकी संख्या २ है सो भागहार है।

विवक्षित प्रस्तारके क्षमके खनुसार ही क्रम से उपरोक्त भागहारों को ग्रहण करके भाज्यको भाग देना। ज से प्रथम प्रस्तारकी अपेक्ष प्रणयवाला भागाहार प्रथम है और विकथावाला अन्तिम। तथा द्वितीय प्रस्तारकी अपेक्षा विवधावाला प्रथम है और प्रणयवाला अन्तिम

विविक्षित संख्याको पहिले प्रथम भागहार या प्रमादकी भेव संख्यासे भाग दें, पुनः जो लब्ध आवे उसे दूसरे भागहारसे भाग दें, पुनः जो लब्ध आवे उसे तीसरे भागहारसे भाग हें ... इत्यादि क्रमंसे वरावर अन्तिम प्रस्तार तक भाग देते जायें।

द्वितीयादि बार भाग देलेसे पूर्व लब्धराशि में '१' जोड दें। परन्तु यदि अवशेष ० बचा हो तो कुछ न जोड़े।

प्रत्येक स्थानमें क्या अवशेष नचता है, इसपरसे ही उस प्रस्तार-का विवक्षित अक्ष जाना जाता है। यदि ० बचा हो तो उस प्रस्तारका अन्तिम भेद या अक्ष जानना और यदि कोई अंक शेष बचा हो तो तेथनों अक्ष जानना । --दे० पहिले सन्त्र ।

चदाहरणार्थ ३५०००वाँ आलाप बताओ ।

### १. प्रथम पस्तारको अपेक्षा

| ਜ <u>਼</u> . | ं प्रस्तार | भाज्य                                     | भागहार | ्रल≅ध    | शेष | अक्ष                   |
|--------------|------------|-------------------------------------------|--------|----------|-----|------------------------|
| ا ۽ ا        | प्रणय      | \$6000+0                                  | २      | १७५००    | 0   | मोह                    |
| ₹            | निद्रा     | (3600+0                                   | Ł      | 3400     | o   | प्रचला                 |
| ₹ }          | इन्द्रिय   | ₹600+0                                    | ŧ      | ફ≂ફ      | २   | रसना                   |
| 8            | कषाय       | <u></u> ሂ <del>ሮ</del> ३ <del>1</del> - १ | २४     | <b> </b> | 3   | प्र.कोध                |
| ا به ا       | विकथा      | ₹३ + १                                    | २६     | 1 0      | રક  | <b>कृष्याद्यारम्</b> भ |

अतः इष्ट आजाप चनोही प्रचलायुक्त रसना इन्द्रियके वशीभूत प्रत्या-रूयानकोधत्राला कृष्याद्यारंभ करता हुआ।

#### २. द्वितीय मस्तारकी अपेक्षा

| नं ० | प्रस्तार | भाज्य           | भाजक | लब्ध | शेष | <b>ઝ</b> ક્ષ |
|------|----------|-----------------|------|------|-----|--------------|
| 2    | विकथा    | \$4000+0        | २∤   | 8800 | 0   | संगीतवाय     |
| २    | कषाय     | <b>\$</b> 800+0 | २१   | 转    | 0   | नपुं वैद     |
| з    | इन्द्रिय | £\$+0           | Ę    | 3    | 1 3 | रसना         |
| 8    | निद्रा   | १+१             | ŧ    | 7    |     | प्रचला       |
| 4    | স্থ্     | ₹+0             | ₹    | १    | 0   | मोह          |

अतः - इष्ट आलाप = संगीतवाद्यालापी, नर्भसक्वेदी, रसना इन्द्रियके वशीभृत, प्रचलायुक्त मोही।

### ५, समुद्दिष्ट निकालनेकी विधि

गो. जी./जी. प्र./४४/२४/१४ व भाषा/४४/१२/६ का भाषार्थ = यन्त्रकी अपश्चा साधना हो तो इष्ट आलापके अश्चोके पृथक् पृथक् कोठोमें दिये गये जो अंक उनको केवल जोड दीजिये। जो तक्ष्य आवे तथकों अश्च जानना। —दे० पूर्वोक्त यन्त्र।

गणितकी अपेक्षा साधना होतो नष्ट प्राप्ति विधिसे उत्तरी विधिन का ग्रहण करना । भागहारके स्थानपर गुणकार विधिको अपनाना । प्रस्तार क्रम भी उत्तरा ग्रहण करना । अर्थात प्रथम प्रस्तारकी अपेक्षा विकथा पहिले हैं और प्रणय अन्तमे । द्वितीय प्रस्तारकी अपेक्षा प्रणय पहिले हैं और विकथा अन्तमे ।

गुणकार विधिमें पहिले '१' का अंक स्थापो। इसे प्रथम विव-सित प्रस्तारकी भेद संख्यासे गुणा-करो। विवसित असके आगे जितने कोठे या मंग शेष रहते हैं (दे० पूर्वोक्त मंत्र) तितने अंक लब्धमेसे घटावे। जो शेष रहे उसे पुनः द्वितीय विविसित प्रस्तारकी भेद संख्यासे गुणा करे। लब्धमे से पुनः पूर्ववत् अक घटावें। इस प्रकार अन्तिम प्रस्तार तक बराबर गुणा करना व घटाना करते जाग्रें। अन्तमे जो लब्ध हो सो हो इष्ट असको संख्या जामनी।

उदाहरणार्थ स्नेही निदा युक्त, मेनके बशीभूत अन-तानुबन्धी क्रोधवाला मूर्जकथालाधीकी संख्या लानी हो तो --

यन्त्रको अपेक्षा-प्रथम प्रस्तारके कोठोमें दिये गये अक निम्न प्रकार है (देखो पूर्वोक्त यन्त्र)-स्नेह = १; निहा = ६: मन = ६०; अनन्त-कोघ = ० मूर्त्वकथा = २४०००। सब अंकोको जोड़े = २४०६७ पाया।

गणितको अपेक्षा प्रथम प्रस्तारमे

{'१' (स्थापा) ×२६ (विकथाकी संख्या)} -- =

( सूर्ख कथासे आगे = कोठे या भंग शेष है ) = १७

इसी प्रकार १७×२६ (कषाय) -- २४ = ४०६

४०१×६ (इन्द्रिय) -- ० = २४०६

२४०६×६ (निदा) -- १ = १२०२६

१२०२६×२ (प्रणय) -- १ = २४०६७ वॉ अक्ष

इसी प्रकार द्वितीय प्रस्तारमे भी जानना। केवल क्रम बदल देना। पहिले प्रणयको २ संख्यासे '१' को गुणा करना, फिर निदाकी पाँच संख्यासे इत्यादि। तहाँ (१×२) – १ = १; (१×६) – १ = ४; (४×६) – -2 (४×६) – -2 (४४-२६) – -2 (४३-२६)

## ४. त्रेराशिक व संयोगी भंग गणित निर्देश

### १. द्वित्रि आदि संयोगी भंग प्राप्ति विधि

गो. क./जी. प्र/७६१/६७७ का भाषार्थ—जहाँ प्रत्येक द्विसयोगी तिसं-योगी इत्यादि भेद करने होंहि तहाँ विवक्षितका जो प्रमाण होहि तिस प्रमाणतें लगाय एक एक घटता एक अंक पर्यंत अनुक्रमतें लिखने, सो ए तौ भाज्य भए। अर तिनिके नीचे एक आदि एक एक बॅधता तिस प्रमाणका अक पर्यंत अंक कमतें लिखने, सो ए भागहार भए। सो भाज्यनिकी अंश किहए भागहारिनकी हार कहिए। क्रमतें पूर्व अशनिकरि अगले अंशकी और पूर्व हारिनकिर अगले हारकी गुणि (अर्थात पूर्वोक्त सर्व अंशोको परस्पर तथा हारोको परस्पर गुणा करनेसे उन उनका जो जो प्रमाण आवे ) जो जो अंशनिका प्रमाण होइ ताकौ हार प्रमाणका भाग दोए जो जो प्रमाण आवे तितने तितने तहाँ भंग जानने।

जदाहरणार्थ — (षट्काय जीवोंकी हिसाके प्रकरणमें किसी जीवको एक कालमें किसी एक कायकी हिसा होती है, किसीको एक कालमें दो कायकी हिसा होती है। किसीको ३ की • इत्यादि। वहाँ एक द्वित्र आदि सयोगी भंग निम्न प्रकार निकासे जा सकते है।

| ,              |                                                   |                                    |                                                                                                        |                    |
|----------------|---------------------------------------------------|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| -              | भाज्य या अंश                                      | <u>६   ५  </u>                     | <u> ४   ३   २   १</u>                                                                                  |                    |
| İ              | भाजक या हार                                       | शेरा                               | 3   8   4   8                                                                                          |                    |
| एक संयो० =     | <u>अंश नं१</u><br>हार नं . १                      |                                    | = = =                                                                                                  | = \$               |
| द्वि० संयोगी = | अंश नं १×२<br>हार नं १×२                          |                                    | $=\frac{\xi\times\xi}{\xi\times\eta}$                                                                  | <del>=</del> १६    |
| त्रि॰ संयोगी=  | _ <u>अंश नं १×२×३</u><br>हार नं १×२×३             |                                    | =\frac{\xi\x\x}{\xi\x\x\x}                                                                             | ≈ <b>3</b> 0       |
| चतु० संयोगी =  | _ <u>अंश नं १×२×३)</u><br>हार <b>नं १</b> ×२×३)   | <u> </u>                           | $=\frac{4\times 7\times 3\times 3}{4\times 7\times 3\times 3}$                                         | <b>= ξ</b> ξ       |
| पंच संग्रोगी = | = <u>अंश नं १×२×३</u> ><br>हार न <b>ं १</b> ×२×३> | <8×4<br><8×4                       | $=\frac{\xi\times\xi\times\delta\times\xi\times\xi}{\xi\times\xi\times\xi\times\xi\times\xi\times\xi}$ |                    |
| छः संयोगी=     | अंश नं• १×२×३<br>हार नं• १×२×३                    | <u>×8×4×</u><br>×8×4× <del>ξ</del> | = <u>{×</u> {×} <u>8</u> ×8×8×4                                                                        | <u>×१</u><br>×६ ≈१ |
|                | <b>६</b> +१५+२०+१५                                |                                    |                                                                                                        | == <b>६</b> ३      |

## २. त्रैराशिक गणित विधि

मो, जी./पूर्व परिचय/पृ ७०/१३ त्रैराशिकका जहाँ तहाँ प्रयोजन जान स्वरूप मात्र कहिए है। तहाँ तीन राशि हो है—प्रमाण, फल व इच्छा। तहाँ तिस विविक्षित प्रमाणकिर जो फल प्राप्त होइ सो प्रमाण राशि व फल राशि जाननी। बहुरि अपना इच्छित प्रमाण होइ सो इच्छाराशि जाननी।

तहाँ फलकी इच्छाकरि गुणि प्रमाणका भाग दीए अपना इच्छित प्रमाणकरि जो फल ताका प्रमाण आवे हैं। इसका नाम लब्ध है। इहाँ प्रमाण और इच्छाकी एक जाति जाननी। बहुरि फल और लब्धकी एक जाति जाननी।

उदाहरणार्थ-पाँच रुपयाका सात मण अन्न आवै तौ सात रुपयाका केता अन्न आवै ऐसा नेराशिक कीया। इहाँ प्रमाण राशि १ (रुपया) फन्न राशि ७ (मण) है, इच्छा राशि ७ (रुपया) है। तहाँ फन्नकिर इच्छाकौ गुणि प्रमाणका भाग दीए ७४७ है १ १ भन मान लन्धराशि भया। अर्थात फन्न×इच्छा मन बन्धराशि भया। अर्थात फन्न×इच्छा प्रमाण

प्रमाण प्रमाण प्रमाण ( ध /३/१.२.६/६६ तथा १,२,१४/१०० ).

## ५. श्रेणी व्यवहारगणित सामान्य

### १. श्रेणी व्यवहार परिचय

संकलन व्यक्तन आदि पूर्वीक्त आठ बातोंका प्रयोग दो-चार राशियों तक सीमित न रखकर धारावाही रूपसे करना श्रेणी व्यवहार गणित कहलाता है। अर्थात समान वृद्धि या हानिको लिये अनेकों अंकों या राशियोंकी एक लम्बी अट्ट धारा यो श्रेणीमे यह गणित काम आता है। यह दो प्रकारका है—संकलन व्यवहार श्रेणी (Arathematical Progression) और गुणन व्यवहार श्रेणी (Geometrical Progression)।

तहाँ प्रथम विधिमें१.२.२.४.... इस प्रकार एकवृद्धि कमवाली, या २.४.६.५ . ०० इस प्रकार दोवृद्धि कमवाली, या इसी प्रकार ३.४.६ संख्यात, असंख्यात व अनन्त वृद्धि क्रमवाली धाराओंका ग्रहण किया जाता है, जो सर्वधारा, समधारा आदि अनेकों भेदरूप हैं। द्वितीय विधिमे १.२.४.५.. ०० इस प्रकार होगुणकारवाली, या १,३, ६,२७...० इस प्रकार तीनगुणकारवाली, या इसी प्रकार ४.६.६, संख्यात, असंख्यात व अनन्त गुणकार वृद्धि कमवाली धाराओंका ग्रहण किया जाता है, जो कृतिधारा, घनधारा आदि अनेक भेदरूप है। इन सब धाराओका परिचय इस अधिकारमें दिया जायेगा।

समान-वृद्धि क्रमवाली ये धाराएँ कहींसे भी प्रारम्भ होकर तत्पक्षात् नियमित समान-वृद्धि क्रमसे कहीं तक भी जा सकती हैं। उस धारा या श्रेणीके सर्व स्थानोंमें ग्रहण किये गये अंकों या राशियोंका संकलन या गुणनफल 'सर्वधन' कहलाता है। उसके सर्व स्थान 'गन्छ', तथा समान वृद्धि 'चग्र' कहलाता है। इन 'सर्वधन' आदि सैद्धान्तिक शन्दोंका भी परिचय इस अधिकारमें आगे दिया जायेगा।

दो-चार अंकों या राशियोंका संकलन या गुणन तो सामान्य विधिसे भी किया जाना सम्भव है, परन्तु पचास, सौ, संख्यात, असंख्यात व अनन्त राशियोवाली अटूट श्रेणियोंका संकलन आदि सामान्य विधिसे किया जाना सम्भव नहीं है। तिसके लिए जिन विशेष प्रक्रियाओंका प्रयोग किया जाता है, उनका परिचय भी इस अधिकारमें आगे दिया जानेवाला है।

### २. सर्वधारा आदि श्रेणियोंका परिचय

त्रि. सा./मू./१३-११ धारेत्य सञ्जसमिद्धणमाउगइदरवेकदीविदं । तस्स धणाघणमादी अंतं ठाणं च सञ्जस्य ।१३। = चौदह घाराएँ हैं—

१. सर्वधारा, २. समधारा, ३. विषमधारा, ४. कृतिधारा, ६. अकृति-धारा, ६. घनधारा, ७, अघनधारा, ६. कृतिमातृकधारा, १. अकृति-मातृकधारा, १०, घनमातृकधारा, ११. अघनमातृकधारा, १२. द्विरूप-वर्गधारा, १३. द्विरूपधनधारा, १४. द्विरूपधनाधनधारा । इनके आदि अर अंत स्थानभेद है ते सर्वत्र धारानि विषे कहिए है। (गो. जी./भाषा/२१८ का उपोद्धधात पृ. २१६/१०)।

संकेत - 🗸 = केवलज्ञानप्रमाण उ अनन्तानन्त ।

| क्रम         | धाराका नाम           | विशेषता_                                                                                                                                 | कुलस्थान              |
|--------------|----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
|              | ————।<br>सर्वधारा    | ξ,ζ,ξ,δ                                                                                                                                  | α                     |
| ર            | समधारा               | ع, پ, ξ, ت a                                                                                                                             | $\alpha_{/2}$         |
| 3            | विषमधारा             | ξ,ξ,ξ,ω α                                                                                                                                | $\alpha_{/2}$         |
| 8            | कृतिधारा             | 8,8,8,8\$ ( 82, 22, 32, 82)                                                                                                              |                       |
|              | <br>                 | $\left(\alpha^{\frac{2}{2}}\right)^{3}$                                                                                                  | ्र <sup>३</sup>       |
| <b>\</b>     | अकृतिधारा            | कृतिधाराको राशियोंसे हीन सर्वधारा<br>अर्थात्×,२,३,×,६,६,७,≖×,१०······α                                                                   | a <sup>१</sup>        |
| Ę,           | 1 4                  | १.८,२७ ( ${ m g}^{rac{3}{2}}$ , ${ m g}^{rac{3}{2}}$ ) $\left( { m g}^{rac{3}{2}}  ight)^{rac{3}{2}}$ घनधाराकी राशियोसे हीन सर्वधारा | α इं                  |
|              |                      | अर्थात्×,२,३,४,५,६,७,×,६,१० ··· ··· Œ                                                                                                    | α-α <sup>3</sup> /3   |
| ۷            | कृतिमातृक<br>धारा    | $\{({}_{\xi^{2}})^{\frac{2}{3}},({}_{\xi^{2}})^{\frac{1}{2}}, $ $({}_{3}^{2})^{\frac{1}{4}}\}$ $\alpha^{\frac{1}{4}}$                    | ત. <sup>૧</sup>       |
| \$           | अकृतिमातृक<br>धारा   | α <sup>2</sup> +१, α <sup>2</sup> +2, α <sup>2</sup> +3·····α<br>( कृतिमातृकसे आगे जितने स्थान                                           | }                     |
|              | धन मातृक<br>धारा     | $\alpha$ तक शेष रहे वे सर्व ) $\{2,2,3,\{(2^3)^{\frac{3}{3}};(2^3)^{\frac{3}{3}}\}$ $\alpha^{\frac{3}{3}}$                               | Ø.32                  |
| \ <b>१</b> १ | अवन मातृक<br>धारा    | घनमातृकसे आगे जितने स्थान $\alpha$ तक शेष रहे वे सर्व अर्थात् $\alpha^3$ +१, $\alpha^{\frac{1}{3}}$ +२,                                  |                       |
| १२           | द्विरूप वर्ग<br>धारा | _ '                                                                                                                                      | α-α.डें<br>सरि<br>सरि |
| १३           | द्विरूप घन-<br>धारा  | २ <sup>३</sup> , २ <sup>२×३</sup> . २ <sup>२×२×३</sup><br>या २ <sup>२+१</sup> , २ <sup>२×२+</sup> २, २ <sup>२×२×२+</sup> ४३              | (बरि-<br>a)           |
|              |                      | २×२×२×२+२ सरि सरि द                                                                                                                      | ्र बारि<br>इ वारि     |
| १४           | घनधारा               | $(3^{\epsilon})^{3},(3^{\epsilon})^{3\times 7},(3^{\epsilon})^{3\times 7\times 7}$                                                       | हिं<br>(विर-<br>(α-8  |
| <b>१</b> ३   | अर्थच्छेद-<br>राशि   | =२,४,८,१६,३२,६४१६.                                                                                                                       | सं रि⊄                |
| १६           | वर्गशलाका<br>राशि    | =४,१६,२६६, पणड्डी ८                                                                                                                      | सरि<br>सरि <b>८</b>   |

### ३. सर्वधन आदि शब्दोंका परिचय

गो. जी./भाषा/४६/१२१

र् संकलन व्यव-≕४+८+१२+१६+२०+२४+२८+३२=१४४ } हारको श्रेणी

**र्रिगुणन व्य**व- च्छ+**१**६+६४+१२०+२४६+४१२+१०२४+<sub>/</sub> रेहारको खेणी २०४८=४०४२।

स्थान = प्रथम अंकसे लेकर अन्तिम तक पृथक्-पृथक् अंकोंका अपना-अपना स्थरन ।

पद्धन या = विवक्षित सर्व स्थानकिन सम्बन्धी सर्व द्रव्य ( सर्वधन जोडनेसे जो प्रमाण आवे । जैसे उपरोक्त श्रेणियो-में = १४४, ४०४२ ।

िपद, गच्छ ==स्थानकनिका प्रमाण । यथा उपरोक्त श्रेणियों में ८ स्थान (स्थान)

∫ मुख, आदि,=आदि स्थानविषे जो प्रमाण होइ। जैसे उपरोक्त रेप्रथम श्रेणियोंमें ४।

भूमि या अन्त -- अन्त स्थानिवर्षे जो प्रमाण होइ । जैसे उपरोक्त े श्रेणियाँमे ३२,२०४८।

आदिधन = जितना मुखका प्रमाण होई वितता तितना सर्व स्थानकनिका ग्रहण करि जोड जो प्रमाण होई। जैसे ऊपरोक्त श्रेणी नं. १ में ( ४× ०) = ३२।

्र उत्तर, चय =स्थान-स्थान प्रति जितना-जितना बधैं। जैसे वृद्धि, विशेष उपरोक्त श्रेणी नं. १ मे ४ ।

{ उत्तरधन या = सर्व स्थानकनिविषै जो-जो चय अधै उन सब च्यधन चयोंको जोड जो प्रमाण होइ। जैसे उपरोक्त श्रेणी नं.१ मे १४४-३२ = ११२।

मध्य चयधन = बीचके स्थानपर प्रथम स्थानकी अपेक्षा वृद्धि। या मध्यमधन जैसे उपरोक्त श्रेणी नं. १ मे मध्यधन १८ है। (ज.प/१२/४८) तहाँ प्रथमकी अपेक्षा १४ की वृद्धि है।

# भ.संकलन व्यवहार श्रेणी (Arithematical Progression ) सम्बन्धी प्रक्रियाएँ

( त्रि.सा/गा.नं ); ( यो जी/भाषा/४६/१२१-१२४ उद्दध्तसूत्र )

### १. सर्वधन निकालो

- (i) यदि आदिधन और उत्तरधन दिया हो तो --आदिधन + उत्तरधन =सर्वेधन
- ( ii ) यदि मध्यधन और गच्छ दिया हो तो— मध्यधन×गच्छ = सर्वधन

( 111 ) यदि, मुख, गच्छ और चय दिया हो तो— "यदमेगेण विहीणं दुभाजिदं उत्तरेण संगुणिदं । पभवजुदं पदगुणिदं पदगुणिदं तं विजाणीहि ( त्रि. सा/१६४ ) ।

$$\left[ \left\{ \frac{\eta = iX - \ell}{2} \times \exists z \right\} +$$
मुख  $\right] \times \eta = iX = \pi$ र्वधन

(1v) यदि मुख भूमि और गच्छ दिया हो तो--"मुखभूमिजोगदते पदगुणिदै पदधनं होदि" (त्रि सा/१६३)

"मुलभू मिजागद्श पदगुणि पदधन होति" ( त्रि सा/१६३ )

मुलभू मिजाग्दश पदगुणि पदधन होति" ( त्रि सा/१६३ )

सर्वधन 
$$S_n$$
 , गच्छ  $-n$  ; मुल  $-T$  ; भूमि  $-T_n$  ; चय  $-d$  )

स्रो  $S_n - T$  ,  $+(T_1 + d) + (T_1 + 2d) + (T_1 + 2d) + (T_n - 2d) + (T_n - 2d) + (T_n - d) + T_n$ 
 $-2S_n - T_1 + T_n + T_1 + T_n + T_1 + T_n + T_1 + T_n$ 
 $-10(T_1 + T_n)$ ,

$$S_n = \frac{T_1 + T_n}{2} n = \frac{H - H}{2} \times 1 = H$$

### (१) गच्छ निकालो

(i) यदि मुख भूमि और चय दिया हो तो ''आदी अंते मुद्ध बिड्दिहिंदे इगिजुदे ठाणा। (ब्रि.सा/१७)''  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac$ 

### (३) चय निकालो

(१) यदि गच्छ और सर्वधन दिया हो तो
"पंदकदिसंखेण भाजियं पचयं 1'' (गो.जी./भाषा/४६/१२३)
सर्वधन
गच्छ २ ÷संस्थात =चय ( d )

( 1) यदि सर्वधन, आदिधन व गच्छ दिया हो तो
''आदिधनोन गुणितं पदोनपदकृतिदलेन सभाजतं पचर्य ( गो.
जी./भाषा/४१/१२३ )

$$($$
 सर्वधन—आदिधन $) - \frac{\eta - 5 x^2}{2} = \pi u (d)$ 

(सर्वधन = Sn; सुख =  $T_1$ ; भूमि =  $T_n$ ; गन्छ = n; चय = d

$$S_{n} = \frac{T_{1} + T_{n}}{2} \mathbf{x}^{n} = \frac{n \left\{ T_{1} + T_{1} + d(n-1) \right\}}{2} = \frac{n.2T_{1} + n(n-1)d}{2}$$

$$= \frac{2nT_1 + (n^2 - n)^d}{2} \qquad \therefore \frac{2(S_n - nT_1)}{n^2 - n/2} = d$$

(111) यदि सर्वधन, मुख व गच्छ दिया हो तो-

$$\left\{\begin{array}{c} \frac{1}{1} + \frac{1}{2} + \frac{1}{2} \\ \frac{1}{1} + \frac{1}{2} \end{array}\right\} \div \frac{1}{2} = \frac{1}{2}$$

$$\left(\begin{array}{c} \frac{S_n}{n} - T_1 \\ \frac{1}{2} \end{array}\right) \div \frac{n-1}{2} = d$$

### (४) मुख या आदि निकालो

यदि सर्वधन, उत्तरधन व गच्छ दिया हो तो

(1) वेगपदं चयगुणिदं भूमिम्हि रिणधणं चक्रए । (जि.सा./१६३) । भूमि - चय (गच्छ - १) =  $T_n$  - d (n-1) = मुख

(11) सर्वधन—उत्तरधन 
$$\frac{S_n - (\frac{n-1}{2}, nd)}{\eta = \exp n}$$
 =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{n}$  =  $\frac{1}{$ 

### (५) अन्त या भूमि निकालो

(i) यदि गच्छ, चय, व मुख दिया हो तो—

क्येकं पदं चयाभ्यस्तं तदादिसहितं अंतधनं (गो,जी./भाषा/
४६/१२२)

(गस्छ 
$$-$$
 १) चग्र  $+$  मुख  $=T_1+d(n-1)$   $=$  भूमि

(६) उत्तरधन निकालो

(11) यदि गच्छा, चय व मुख दिया हो तो— पदमेगेण विहीणं दुभाजिदं उत्तरेण संगुणिदं । पभवजुदं पदगुणिदं पदगुणिदं होदि सञ्बद्ध ।

(गो.क./भाषा/६०४/१०८१)

$$\left\{ \frac{(\eta - \epsilon \alpha - \ell) \times \exists u}{2} + \exists u \right\} \times \eta + \epsilon \alpha = -3\pi \epsilon t \epsilon \epsilon$$

(७) आदिधन निकालो

यदि गच्छ व मुख दिया हो तो-

(1) पदहतमुखमादिधनं । (गो जी./भाषा/४१/१२२) मुख×गच्छ = आदिधन

# ५. गुणन व्यवहार श्रेणी ( Geometrical Progression ) सम्बन्धी प्रक्रियाएँ

## (१) गुणकाररूप सर्वधन निकालो

अंत्रधणं गुणगुणियं आदिविहीणं रुऊणुत्तरपदभिषयं = गुणकार करतां अंत्रविषें जो प्रमाण होइ ताकी जितनेका गुणकार होइ ताकरि गुणिए, तिस विषे पहिले जितना प्रमाण होइ सो घटाइए। जो प्रमाण होइ ताको एकघाटि गुणकारका भाग दीजिये। यो करता जो प्रमाण होइ सो ही गुणकार रूप सर्व स्थाननिका जोड जानना।

$$T_n = T_1 \times r^{n-1}$$

$$S_n = \frac{T_1 (1-r^n)}{1-r} \text{ or } \frac{T_3 (n^n-1)}{r-1} + U \times 1 - S_n = a + a + a + r^2 + a + a^3 + a + a^4 + \cdots + a + a^{n-1} + a + a^3 + a + a^4 + \cdots + a^{n-1} + a + a^3 + a + a^4 + \cdots + a^{n-1} + a^3 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4 + a^4$$

### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

# ६. मिश्रित घेणी व्यवहारकी प्रक्रियाएँ

$$\widehat{\Re} \ a + (a+d) \ r + (a+2d) \ r^{2} \cdots$$

$$\left\{ a + (n-1) \ d \right\} \ r^{n-1}$$

$$T_{n} = \left( \begin{array}{c} A_{r} \\ \end{array} \right) \ r^{n-1}$$

# द्वीप सगुद्रोंमें चन्द्र-स्थिदिका प्रमाण निकालनेकी प्रक्रिया

ज.प./१२/१४-६१ मध्य लोकमे एक द्वीप व एक सागरके कमसे जम्बूद्वीप व तवणसागरसे लेकर स्वयंभूरमण द्वीप व स्वयंभूरमण सागर पयंत असर्ज्यात द्वीप सागर रिथत है। अगला अगला द्वीप या सागर पिछले पिछलेकी अपेक्षा दुने दूने विस्तारवाला है।

तहाँ प्रथम ही अढाई द्वीपके पाँच स्थानोमे तो २,४,१२,४२ व ७२ चन्द्र व इतने ही सूर्य है। इससे अभि अर्थात मानुषोत्तर पर्वतके परभागमे स्वयंभूरमण सागर पर्यंत प्रत्येक द्वीप व सागरमें चन्द्र व सूर्योंके अनेकों अनेको वलय है। प्रत्येक वलयमें अनेको चन्द्र व सूर्य है। सर्वत्र सूर्योंको सरव्या चन्द्रोंके सगान है।

तहाँ आदि स्थान अथित पुष्करार्ध द्वीपमे आधा द्वीप होनेके कारण १६ के आधे पवलय है परन्तु इससे आगे अन्त पर्यंत १६ के दुगुने, चौगुने आदि क्रमसे वृद्धि गत होते ०ये हैं। अथित पूर्वोक्त श्रेणी नं०२ (देखो गणित 1)/५/३) के अनुसार गुणन क्रमसे वृद्धिगत है। यहाँ गुणकार २ है।

तहाँ भी प्रत्येक द्वीप या सागरके प्रथम बल्यमें आपनेसे पूर्व द्वीप या सागरके प्रथम बल्यसे दृने दूने चन्द्र होते हैं। तत्पश्चात् उसीके अन्तिम बल्य पर्यंत ४ चयरूप वृद्धि कमसे वृद्धिगत होते गये है। तिनका प्रमाण निकालने सम्बन्धी प्रक्रियाएँ—

पुष्करार्ध द्वीपके ८ वसयोंके कुल चन्द्र तो क्योंकि १४४, १४८, १५२ प्रकार केवल संकलन व्यवहार श्रेढीके अनुसार वृद्धिगत हुए है अतः तहाँ उसी सम्बन्धी प्रक्रियाका प्रयोग किया गया है। अर्थात्—

सर्वधन = 
$$\left\{ \frac{\eta = 33 - \ell}{2} \times \exists u \right\} + 344 \times \eta = 34$$
  
 $\left\{ \frac{\zeta - \ell}{2} \times 8 \right\} + \xi 88 \times \zeta = \xi \xi 8$ 

परन्तु शेष द्वीप समुद्रोमें आदि (मुख) व गच्छ उत्तरोत्तर दुगुने दुगुने होते हैं और चय सर्वत्र चार है। इस प्रकार संकलम उयवहार और श्रेणी व्यवहार दोनोंका प्रयोग किया गया है। (विशेष देखो बहाँ ही अर्थात् ग्रन्थमे ही)

## ६. गुणहानि रूप श्रेणीव्यवहार निर्देश

### १. गुणहानि सामान्य व गुणहानि आयाम निर्देश

ध ६/१,६-६ ६/१६१/१० पढमणिसेओ अविट्ठवहाणीए जैत्तियमद्भाणं गंत्ण अद्धं होदि तमद्भाणं गुणहाणि ति उच्चिदि। स्प्रथम निषेक अवस्थित हानिसे जितनी दूर जाकर आधा होता है उस अध्वान (अन्तरास या कालको) 'गुणहानि' कहते है।

गो.जी./भाषा/२५१/१२६ पूर्व पूर्व गुणहानितें उत्तर उत्तर गुणहानिविषै गुणहानिका वा निषेकनिका ब्रव्य दणा दूणा घटता होड् है, तातै गुण-हानि नाम जानना । गुणहानि यथायोग्य अन्तर्मूहूर्त प्रमाण है। अपने अपने योग्य अन्तर्मृहृत्के जेते समय होइ तितना गुणहानिका आयाम जानना । यथा—

| गुणहा नि   | गुणहानि न ० |      |            |             |     |            |
|------------|-------------|------|------------|-------------|-----|------------|
| आयाम       | १           | ર    | ga,        | ૪           | Ę   | ŧ          |
| समय        |             |      | <u> </u>   |             |     |            |
| १          | ५१२         | २५६  | १२८        | ર્ફપ્ર      | ३२  | <b>१</b> ई |
| <b>.</b> २ | ४८०         | २४०  | १२०        | ნი :        | ३०  | 2.8        |
| ₹          | ४४८         | २२४  | ११२        | કર્દ્દ      | २८  | १४         |
| ጸ          | <b>४</b> १६ | २०८  | १०४        | <b>ક્</b> ર | ₹६  | १3         |
| ę ,        | 328         | ११३  | <b>દ</b> ફ | ያረ          | २४  | १२         |
| ŧ          | 342         | १७६  | 16         | ጸአ          | २२  | १          |
| v          | ३२०         | १६०  | ८०         | Хo .        | २०  | १०         |
| #:         | २८८         | १४४  | ७२         | ३६          | १८  | \$         |
| सर्वद्रव्य | ३२००        | १६०० | 200        | Yoo         | २०० | १००        |
| चिय        | 32          | १६   | ۷          | 8           | ?   | ₹<br>{     |

(घ.६/१ १-६,६/१६४); (गो.जी /भाषा/५१/१६८)

### २. गुणहानि सिद्धान्त विषयक शब्दोंका परिचय

प्रमाण--१. (गो.जी./भाषा/६६/१६५/१२); २. (गो.क./भाषा/६२२/११०६); ३. (गो.क/भाषा/६६६/११८१); ४. (गो.क/भाषा/६०६-६०६/१०८२); ६ (ज.सा/जी प्र/४३/७७)।

#### प्रमाण नं०

- १- पथम गुणहानि—अपनी अपनी द्वितीयादि वर्गणाके वर्गविषे अपनी अपनी प्रथम वर्गणाके वर्गती एक एक अविभागप्रतिच्छेद वंधता अनुक्रमें जानना । ऐसे स्पर्धकिनके समूहका नाम प्रथम-गुणहानि है ।
- १. द्वितीय गुणहानि इस प्रथम गुणहानिके प्रथम वर्गविषे जेता परमाणु रूप पाइये है तिनितें एक एक चय प्रमाण घटते द्वितीयादि वर्गणानिविषे वर्ग जानने । ऐसे क्रमतें जहाँ प्रथम गुणहानिकाः प्रथम वर्गणाके वर्गनितें आधा जिस वर्गणाविषे वर्ग होइ तहाँ ते दूसरी गुणहानिका प्रारम्म भया। तहाँ-प्रवय चय आदिकाः प्रमाण आधा आधा जानना ।
- १. नाना गुहानि इस अभर्ते जेती गुणहानि सर्व कर्म परमाणृनिविषे पाइए तिनिके समूहका नाम नाना गुणहानि है। (जैसे उपरोक्त यंत्रमें नाना गुणहानि छह है।)।
- १. गुणहानि आयाम—एक गुणहानिविषे अनंत वर्गणा पाइमे ( अथ्या जितना द्रव्य मा काल एक गुणहानिविषे पाइए ) सो गुणहानि आयाम जानना।
- १. दो गुणहानि याकौ (गुणहानि आयामकौ) दूना कीए जो प्रमाण होइ सो दो गुणहानि है।
- ्रं ज्योदगुणहानि या द्वयर्थगुणहानि (गुणहानि आयामको उघोढा कीए जो प्रमाण होड)।
- १ अन्योन्याभ्यस्त राजि— नानागुणहानि प्रमाण दुये मांडि परस्पर गुणै जो प्रमाण होइ सो अन्योनयाभ्यस्त राशि है।
- २ निषेकहार-निषेकच्छेद कहिए दो गुणहानि ।
- अनुकृष्टि -प्रतिसमयपरिणामत्वण्डानि—प्रति समय परिणामोमें जो लिण्ड उपलब्ध होते हैं वे अनुकृष्टि कहलाते हैं (अथित् मुख्य गुण हानिके प्रत्येक समयके अन्तर्गत इनकी पृथक् पृथक् उत्तर गुण-हानि रूप रचना होती है)।(दे० कर्ण/४/३)।

प्रमाण नं ०

\* तिर्वक् गच्छ — नाना गुणहानियोंका प्रमाण ।

- ४ अध्वराच्छ-गुणहानि आयाममे समयों या वर्गणाओं आदिका
- ४ अनुकृष्टि गच्छ-ऊर्ध्व गच्छ ÷संख्यात ।
- \* ऊध्वंचय--ऊध्वं गच्छमे अर्थात् मृत गुणहानिमें चय।
- ४ अनुकृष्टि चय~ऊर्ध्वचय ÷ अनुकृष्टि गच्छ विवक्षित सर्वधन-गुणहानिका कोई एक विवक्षित समय सम्बन्धी द्रव्य ।

## ३. गुणहानि सिद्धान्त विषयक प्रक्रियाएँ

- (१) अन्तिम गुणहानिका द्रव्य
- गो. क/भाषा/१५२/११७३ से उद्दशृत-रूऊणण्णोण्णव्भवहिददव्वं । सर्व द्रवय + (अन्योन्याभ्यस्त राशि-१)
  - (२) प्रथम गुणहानिका द्रव्य
- गो क/भाषा/१५२/११७३/१० अन्त गुणहानिका द्रव्य×( अन्योन्याभ्यस्त - २ )।
  - (३) प्रथम गुणहानिकी प्रथम वर्गणाका द्रव्य
- गो. जी /भाषा/४१/१५६/१९ दिवड्ढ गुणहाणिभाजिदे पढमा । सर्वद्रव्य + साधिक डग्रोढ गुणहानि ।
- गो. क /भाषा/१५६/१४/११ पचयं तं दो गुणहाणिणा गुणिदे आदि णिसेयं ततो विसेसहीणकर्म । चय×दो गुणहानि ।
  - (४) विवक्षित गुणहानिका चय
  - (1) यदि अन्तिम्या प्रथम निषेक तथा गुणहानि आयाम दिया हो तो अन्तिम वर्गणाका द्रव्य ÷ दो गुणहानि ( या निषेकहार )

(गो जी /भाषा/५६/१५६/१३)।

अथवा---प्रथम निषेक∸ ( गुणहानि आयाम 🕂 १ )

( गो. जी./भाषा/१५१/११६३/७)

- (n) ग्रदि सर्वद्रव्य या मध्यधन व गुणहानि आयाम (गच्छ) दिया
- गो. कः/भाषा/१५६/१६४/१० तं रूळणद्वाणद्वेण ऊणेण णिसेयभागहारेण मजिक्तमधणमबहरदे पचर्य ।

- ( गो. क./भाषा/१५३/११७३/१६); ( ल० सा /जी. प्र./७२/१०६)। (गो. क/भाषा/१३०/१११३/११)।
- नोट-मध्यधनके लिए देखी नीचे
- (५) विविधात गुणहानिका मध्यथन
- मो क./भाषा/१५६/१६४/१० अद्वाणेण सन्वधणे खंडिदे-मिक्सिमधण-मागच्छदि ।= विविधित गुणहानिका सर्वद्रव्य ÷ गुणहानि आयाम ।
  - (६) अनुकृष्टि चय
- गो. क /भाषा/६५६/१९८२/४ विवक्षित गुणहानिका ऊर्ध्वचय÷अनु-कृष्टि गच्छ ।
  - (७) अनुकृष्टिके प्रथम खण्डका द्रव्य
- गो. क./भाषा/६५६/११८९/१४ तथा १९८२/१ (विवक्षित गुणहानिका सर्वद्रव्य-उसही का आदिधन-भुअनकृष्टि गच्छ )।

## ४. कर्म स्थितिकी अन्योन्याभ्यस्त राशियाँ

गो. क /मू./१३७-१३१/११३७ इट्ठसलायपमाणे दुगसंबरगे कदे दु इट्ठस्स । पयडिस्स य अण्लोण्लाभत्थपमाणं हवे णियमा । = अपनी अपनी इष्टशलाका प्रमाण दूवें मांडि परस्पर गुणै अपनी इष्ट प्रकृतिका अन्योत्याभ्यस्त राशिका प्रमाण हो है ।१३७।

| नं ० | प्रकृति   | उत्कृष्ट स्थिति    | अन्योन्याभ्यस्त राशि           |
|------|-----------|--------------------|--------------------------------|
| 8    | ज्ञानावरण | ३०-को-को-सा        | पहय है × (पश्य है) असं ख्यात   |
| ٦    | दर्शनावरण | 15                 | 71                             |
| 3 ∤  | बेदनीय    | 4,                 | ,,                             |
| 8    | मोहनीय    | ७० को को सा.       | ू(पल्य-लरिलरिपल्य)             |
| ų    | आयु       | ३३ सागर            | त्रैराशिक विधिसे मोहनीयवत्     |
| € }  | नाम       | २०को को सा         | पन्य <sup>है</sup> ×असंस्व्यात |
| હ    | गोत्र     | ,,                 | )1                             |
| =    | अन्तराय   | <b>३० को को</b> सा | <b>ज्ञानावरणवद</b>             |

### ७. क्षेत्रफल आदि निर्देश

### १. चतुरस्र संस्वन्धो

क्षेत्रफल =लम्बाई×**चौ**डाई ≔( सम्बाई+चौडाई )×२ परिधि

=लम्बाई×चौडाई×ऊँचाई धन फल

## २. वृत्त (circle) सम्बन्धी

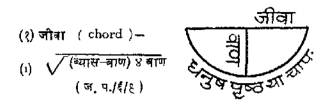
- (१) बादर परिधि = ३ न्यास अथति ३ d1a (त्रि.सा./३११)
- (२) सूक्ष्म परिधि = ( व्यास<sup>२</sup>×१०) रे अर्थाद २ण १ ( त्रि. सा./१६ ); ( ज.५ /१/२३;४/३४); ( ति.म./१/११७ )
- (३) बादर या सुक्ष्म क्षेत्र फल 🗢

( ति, प,/१/११७ ): ( ज. प./१/२४,४/३४ ); ( त्रि.सा/१६, ३११ )

- (३) वृत्त विष्कम्भ या व्यास ( diameter )
- <u>४ वाण<sup>२</sup> + जी</u>वा<sup>२</sup> ४ वाण (1) ( त्रि. सा/७६१,७६३ ) (ज, प/६/७).
- वाण 🕂 जीवार या (ज. प./६/१२) (ii)
- (धनुष पृष्ठ र नं त्राण) नाण (त्रि, सा/७६६)-( ut)

### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

### ३. धनुष ( arc ) सम्बन्धी



- (11) (धनुष पृष्ठ<sup>२</sup> ई बाण<sup>२</sup>) <sup>१</sup> ( त्रि. सा/७६६ )
- (२) आण ( depth of the arc )
- (i) {(धनुष पृष्ठ<sup>२</sup> जीवा<sup>२</sup>) + ६)}<sup>२</sup> (जि. सा/७६३).
- (11) व्यास (व्यास<sup>२</sup> जीवा<sup>२</sup>) <sup>९</sup>२ २ (त्रि. सा/७६४); (ज. प./६/११)
- (iii)  $= \frac{1}{2} + \left\{ \frac{4 \pi}{3} + \frac{1}{3} \frac{1}{3} + \frac{1}{3} \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} + \frac{1}{3} +$

(३) धनुष पृष्ठ ( arc )

(i) 
$$\left\{ \left( \operatorname{व्यास} + \frac{\operatorname{ब्राण}}{2} \right) \operatorname{8 a | m|} \right\}^{\frac{9}{2}} ( \operatorname{त्रि. सा/०६६} )$$

(ii) ( ६ बाण<sup>२</sup> + जीवा<sup>२</sup> )<sup>হ</sup> ( জ. प./६/१०); ( त्रि. सा/७६० )

### (४) धनुषका क्षेत्रफल

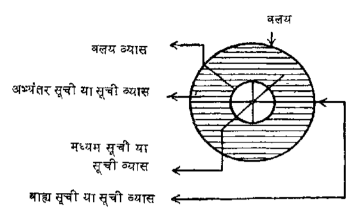
(i) नादर क्षेत्रफल चनाण× जीवा + नाण २ (त्रि, सा/७६२)

(ii) सुक्ष्म क्षेत्रफल = 
$$\left[ e^{\circ} \left\{ \frac{\sin x}{8} \right\}^{2} \right]^{\frac{2}{2}}$$
 ( जि. सं/७६२ )

(४) क्षेत्र या पर्वतकी चुलिका बडी जीवा – छोटी जीवा २ (ज. प/२/३१)



### ४. बृत्त वलय ( ring ) सम्बन्धी



- (१) अभ्यन्तर सूची या व्यास-२ वलय व्यास-३००,००० ( त्रि. सा/३१० )
- (२) मध्यम सूची या व्यास-३ नलय व्यास-२००,०००
- (३) बाह्य सूची या न्यास— (त्रि. सा/३१०) ४ वसय न्यास—२००,००० (त्रि. सा/३१०)
- (४) बृत्त बलयका क्षेत्रफल-
- (1) बादर क्षेत्रफल = ३ ( अभ्यंतर सूची + बाह्य सूची )× ( त्रि. सा/३१६ ) वलय व्यास

यूक्ष्म क्षेत्र फल =

१० × { (अभ्यं ० सूची + बाह्य सूची) × बलय व्यास }

( जि. सा/३९४ )

(१) वृत्तवस्त्यको बाह्य परिधि — अभ्यन्तर परिधि × बाह्य सूची अभ्यन्तर सूची

## ५. विवक्षित द्वीप सागर सम्बन्धी

(१) जुम्बू द्वीपकी अपेक्षा-विवक्षित द्वीप सागरकी परिधि

जम्बूद्वीपको परिधि×विवक्षितको सूची जम्बूद्वीपका व्यास ( त्रि.सा./३१४ )

- (२) विदक्षित दीष सागरकी छूची ( २<sup>गच्छ + १</sup>×०००,००० ) – ३००,००० ( त्रि.सा./३०१ )
- (३) विवक्षित द्वीप सागरका वलय व्यास ( ३<sup>गच्छ - १</sup>×१००,००० ) - ० ( क्रि.सा./३०१)

जैतेन्द्र सिद्धान्त् कोंश

9

(४) विवक्षित द्वीप सागरके क्षेत्रफलमें जम्बृद्वीप समान खण्ड

बाह्य सूची र — अभ्यन्तर सूची र जम्बृद्वीपका व्यास र (1)

( त्रि. सा./३१६ )

(11) वलय व्यासकी शलाका- १२ वलय व्यास ( शलाका जैसे २००,००० की शलाका = २ ) ( त्रि. सा /३१८ )

(बाह्य सूची - बलय व्यास )×४ वलय व्यास (111)१००,००० (त्रि.सा./३१७)

(५) विवक्षित द्वीप या सागरकी बाह्य परिधिसे घिरे हुए सर्व क्षेत्रमें जम्बू द्वीप समान खण्ड

> (बाह्य सूचीको श्लाका) र ( शलाका जैसे २००,००० की शलाका = २ ) ( त्रि. सा./३१७)

## ६. बेळनाकार (cylinderical) सम्बन्धी

- (१) क्षेत्र फल = गोल परिधि×ऊँचाई
- (२) घन फल≕ मूल क्षेत्रफल×ऊँचाई ( अथित area of the base xheight )

### ७. अन्य आकारों सम्बन्धी

(१) मृदंगाकारका क्षेत्रफल



(ति. प./१/१६४)

(२) शंखका क्षेत्रफल

२ मोटाई 
$$\left\{ \left( e^{\frac{2\pi}{4}} - \frac{e^{\frac{2\pi}{4}}}{2} + \left( \frac{e^{\frac{2\pi}{4}}}{2} \right)^2 \right\}$$
( जि. सा./३२७)

गणितज्ञ-Mathematicians (घ./४/प्र./२७)

गणित शास्त्र—Mathematics (घ./४/प्र./२०)

गणितसार संग्रह — महावीराचार्य (ई. ८००-८३०) द्वारा संस्कृत भाषामें रचित गणित विषयक एक ग्रन्थ। (ती./३/३६)।

**गणो---**(ध./१४/५,६,२०/२२/७) एकादशांगविद्वगणी । ==ग्यारह अंगका ज्ञाता गणी कहलाता है।

गति—गति शब्दका दो अथॉम प्रायः प्रयोग होता है—गमन व देवादि चार गति । छहों द्रव्योंमें जीव व पुद्दगल ही गमन करनेको समर्थ हैं। उनकी स्वाभाविक व विभाविक दोनों प्रकारकी गति होती है। नरक, तिर्यंच, मनुष्य व देव ये जीवोंकी चार प्रसिद्ध गतियाँ हैं, -जिनमे संसारी जीव निस्य भ्रमण करता है। इसका कारणभूत कर्म गति नामकर्म कहलाता है।

## गमनार्थं गति निर्देश

- ર गति सामान्यका रुक्षण ।
- गतिके भेद व उसके रूक्षण । ₹
- ऊर्ध्वगति जीवकी स्वभावगति है । ₹
- पर अध्वेगमन जीवका त्रिकाली स्वभाव नहीं। ሄ
- ų दिगन्तर गीत जीवकी विभाव गति है।
- पुदुगुलोकी स्वभाव विभाव गतिका निर्देश । Ę
- सिद्धीका अर्ध्वगमन ।

-दे० मोक्ष/४।

विग्रह गति ।

-दे० विग्रहगति ।

जीव व पुद्गलकी स्वभावगति तथा जीवकी भवा-न्तरके प्रति गति अनुश्रेणी ही होती है।

—दे० विग्रह गति ।

जीव व पुद्गलकी गमनशक्ति लोकान्ततक सीमित —दे० धर्माधर्म/२/३ x नहीं है बल्कि असीम है।

जीवकी भवान्तरके प्रति गति छह दिशाओं में होती है છ ऐसा क्यों ।

गमनार्थगतिकी ओघ आदेश प्ररूपणा - दे० क्षेत्र/३,४।

## नामकर्मेज गति निर्देश

- ₹ गतिसामान्यके निश्चय व्यवहार लक्षण ।
- गति नामकर्मका लक्षण। ą
- क, ख—गति व गति नामकर्मके भेदा। ₹
- नरक, तिर्थंच, मनुष्य व देवगति ।

—दे० 'बह बह नाम' ।

सिद्ध गति।

₹

ξ

---दे० मोक्ष।

जीवकी मनुष्यादि पर्यायोंको गति कहना उपचार है।

कर्मांदयापादित भी इसे जीवका भाव कैसे कहते हो । यदि मोहके सहवर्ती होनेके कारण इसे जीवका भाव

कहते हो तो क्षपक आदि जोवोंमें उसकी व्याप्ति कैसे होगी। —वे० क्षेत्र/३/१।

प्राप्त होनेके कारण सिद्ध भी गतिवान् बन जार्येगे।

याप्त किये जानेसे द्रव्य ब नगर आदिक भी गति बन v जायेंगे ।

- गतिकार्गं व आयुबन्धमें सम्बन्ध । **~दे**० आयु/६ ।
- गति जन्मका कारण नहीं आयु है। 🗕 दे० आयु/२। #
- क्तीन जीव मरकर कहाँ उत्पन्न हो ऐसी गति अगति --दे० जन्म/६ । सम्बन्धी प्ररूपणा ।
- गति नामकर्मकी बन्ध-उदय-सत्त्व अरूपणाएँ।
- —दे० 'वह वह नाम'। सभी मार्गणाओंमें भावमार्गणा इष्ट होती है तथा वहाँ आयके अनुसार ही न्यय होनेका नियम है।
- चारों गतियोंमें जन्मने योग्य परिणाम ।--दे० आयु/३।

### १. गमनार्थं गति निर्देश

### गति सामान्यका रुक्षण

स सि./४/२१/२६२/६ देशाह शान्तरप्राप्तिहेतुर्गतिः। = एक देशसे दूसरे देशके प्राप्त करनेका जो साधन है उसे गति कहते हैं। (स.सि./६/१७/२८१/१२); (रा वा./४/२१/१/२३६/३); (रा.वा/६/१७/१/४६०/२२); (गो.जी./जी.प्र./६०६/१०६०/३)

रा.बा/४/२१/१/२३६/३ उभयनिमित्तवशात् उत्पद्यमानः काथपरिस्पन्दो गतिरित्युच्यते । अबाह्य और आम्यन्तर निमित्तके वशसे उत्पन्न

होनेवाला कायका परिस्पन्दन गति कहलाता है।

### २. गतिके भेद व उनके उक्षण

रा,बा/५/२४/२१/४६०/२१ सैषा क्रिया दशप्रकारा वेदितव्या । कुतः। प्रयोगादि निमित्तभेदात् । तथ्यथा, इष्वेरण्डबीजमृदङ्गशब्दजलुगीलक-नीदव्यपाषाणालावृष्ठराजनदमारुतादीनाम् । इषुचक्रकणयादीनां प्रयोगगतिः। एरण्डतिन्द्कजीजानां जन्धाभावगतिः। मृदङ्गभेरी-शङ्खादिशन्दपुद्दगलानां छिन्नानां गतिः छेदगतिः । जसुगीलककुन्द-दारुपिण्डादीनाम भिघातगतिः । नौद्रव्यपोतकादीनामवगाहन-गति'। जलदरथमुशलादीनां वायुवाजिहस्तादीनां संयोगनिमित्ता संयोगगतिः। मारुतपावकपरमाणुसिद्धज्योतिःकादोनां स्वभावगतिः। ऋतिया प्रयोग बन्धाभाव आदिके भेदसे दस प्रकारकी हैं। नाण चक्र आदिकी प्रयोगगति है। एरण्डबीज आदिकी मन्धाभाव गति है। मृदंग भेरी शंखादिके शब्द जो दूर तक जाते हैं पुद्दगलोंकी छिन्नगति है। गेंद आदिकी अभिवास गति है। नौका आदिकी अवगाहनगति है। परथर आदिकी नीचेकी और (जानेवाली) गुरुत्वगति है। लुंबड़ी रूई आदिकी ( ऊपर जानेवाली ) त्रघुरवगति है । मुरा सिर-का आदिकी संचारगति है। मेघ, रथ, मूसल आदिकी क्रमशः वायु, हायी तथा हाथके संयोगसे होनेवाली संयोगगित है। वायु, अस्ति, परमाणु, मुक्तजीव और ज्योतिर्देव आदिकी स्वभावगति है।

# रे. अध्वेगति जीवकी स्वमाव गांति है

पं.का/मू./७३ बंधेहि सञ्बदो मुझो। उड्हं गच्छदि। =बन्धसे सर्वांग मुक्त जीव उत्परको जाता है।

तःसू-/१०/६ तथागतिपरिणामाच । = स्वभाव होनेसे मुक्त जीव उद्धि गमन करता है।

रा.बा/२/७/१४/११३/७ जन्ने गतिस्वमिष साधारणम् । अग्न्यादीनामुर्धः गतिपारिणामिकत्वात् । तम्म कर्मोद्याधपेक्षाभावात् पारिणामिकम् । प्रमन्ते चात्मनः साधारणाः पारिणामिका ग्रोज्याः ।

रा.वा/१०/७/४/६४४/१८ अर्ध्वगौरवपरिणामो हि जीव उत्पतियेव ।

रा.वा/श/२४/२९/४६०/१४ सिहध्यतासूर्ध्वगतिरेव। = १. अग्नि आदिमें भी ऊर्ध्वगति होती है, अतः ऊर्ध्वगतिरव भी साधारण है। कमोंके उदयादिकी अपेक्षाका अभाव होनेके कारण वह <u>पारिणामिक</u> है। इसी प्रकार आत्मामें अन्य भी साधारण पारिणामिक भाव होते हैं। २. क्योंकि जीवोंको ऊर्ध्वगौरव धर्मवाला बताया है, अतः वे ऊपर ही जाते हैं। ३. मुक्त होनेवाले जीवोंकी अर्ध्वगति हो होती है।

 से ही नीचे तिरखे और ऊपरको जाती है उसी तरह आस्माकी स्वभावतः ऊर्ध्वगति हो होती है। क्षीणकर्मा जीवोंकी स्वभावसे ऊर्ध्वगति हो होती है। (त.सा./८/३१~३४); (पं.का./त.प्र./२६)

द्र.सं./मू./२ सिद्धो सो विस्ससोड्हगई। = जीव स्वभावसे ऊर्ध्व-गमन

करनेवाला है।

नि.सा./ता.चू./१८४ जीवानां स्वभाविकया सिद्धियमनं । = जीवोंकी स्वभाव किया सिद्धियमन है।

### ४. पर ऊर्ध्व गमन जीवका त्रिकाछी स्वमाव नहीं

रा,वा/१०/७/६-१०/६४४/३३ स्यान्मतम्—यभोष्णस्वभावस्याग्नेरीष्ण्याभावेऽभावस्तथा मुक्तस्योध्वंगतिस्वभावस्वे तदभावे तस्याप्यभावः
प्राप्नोतीति । तवः कि कारणम् । गत्यन्तरि वृद्य्यथं स्वात । मुक्तस्योध्वंभेव गमनं न दिगन्तरगमनिमत्ययं स्वभावो नोध्वंगमनभेवेति ।
यथा अध्वंज्वलनस्वभावत्वेऽप्यग्नेवेंगवद् द्वव्याभिषातात्तिर्यग्जवलनेऽपि नाग्नेविनाशो दष्टस्तथा मुक्तस्योध्वंगतिस्वभावत्वेऽपि
तदभावे नाभाव इति । =प्रश्नि—सिद्धशिलापर पहुँ चनेके बाद चूँ कि
मुक्त जीवमें अध्वंगमन नहीं होता, अतः उष्णस्वभावके अभावमें
अग्निके अभावकी तरह मुक्तजीवका भी अभाव हो जाना चाहिए।
उत्तर्-'मुक्तका अध्वं ही गमन होता है, तिरछा आदि गमन नहीं
यह स्वभाव है न कि अध्वंगमन करते ही रहना। जैसे कभी अध्वंगमन नहीं करती, तब भी अग्नि बनी रहती है, उसी तरह मुक्तमें
भी तक्ष्यप्राप्तिके बाद अर्ध्वगमन न होनेपर भी उसका अभाव नहीं
होता है।

### ५. दिगन्तर गति जीवकी विभाव गति है

रा. वा./१०/१/१४/६४६ पर उद्दश्वत श्लोक नं. १४-१६ अतस्तु गतिवैकृत्यं तेषां यदुपलभ्यते । कर्मणः प्रतिवाताच प्रयोगाच तिद्व्यते
११६१ स्यादधिस्तर्यगुष्टं च जीवानां कर्मजा गति. । =जीवोंमें जो
विकृत गति पायी जाती है, वह या तो प्रयोगसे है या फिर कर्मोंके
प्रतिचातसे है ११६१ जीवों के कर्मवश नीचे, तिर्छे और उपर भी गति
होती है ११६१ (त.सा./८/३३-३४)

वं का./मू. व त. प्र./७३ सेसा विदिसावज्जं गर्दि जंति १७३। बद्धकीवस्य

षड्गतयः कर्मनिमिक्ताः।

नि. सा./ता. वृ./१८४ जीवानां विभाविक्या षट्कायक्रमयुक्तत्वम् । = १. शेष ( मुक्तोंसे अतिरिक्त जीव भवान्तरमें जाते हुए ) विदिशाएँ छोड़कर गमन करते हैं ।७३। ब्रह्मजीवको कर्मनिमिक्तक षट्दिक् गमन होता है । २. जीवोकी विभाव किया ( अन्य भवमें जाते समय ) छह दिशामें गमन है ।

द्र, सं./टी/२/१/१ वयवहारेण चतुर्गतिजनककर्मोदयवशेनोध्वधित-र्थागतिस्वभावः । =व्यवहारसे चार गतियोंको उत्पन्न करनेवाले (भवान्तरोंको ले जानेवाले ) कर्मोके उदयवश ऊँचा, नीचा, तथा तिरखा गमन करनेवाला है।

## ६. पुर्गळोको स्वमाव विमाव गति≇ा निर्देश

रा. वा /१०/१/१४/६४६ पर उद्धृत श्लोक नं. १३-१४ अधोगौरवधर्माणः पुद्रगन्ना हति चोदितम् ।१३। यथाधरित्यं पूर्ध्वं च लोष्टवाध्विष्तिन्दीस्य. । स्वभावतः प्रवर्तन्तै---।१४। =पुद्रगल अघोगौरवधर्मा होते हैं. यह बताया गया है ।१३। लोष्ट. वायु और अग्निशिखा स्वभावसे ही नीचे-तिरक्षे व ऊपरको जाते हैं ।१४। (त. सा./८/३१-३२)

रा. वा./२/२६/६/१३८/३ पुद्दगतानामपि च या लोकान्तप्रापिणी सा नियमादनुश्रीणगतिः। या त्वन्या सा भजनीया। =पुद्दगलोंकी (परमाणुश्रीको) जो लोकान्त तक गति होती है वह नियमसे अनु-श्रेणी ही होती है। अन्य गतियोंका कोई नियम नहीं है। रा, वा./k/२४/२१/४६०/१२ माहतपानकपरमाणुसिद्धच्योतिष्कादीनां स्वभावपति । वायोः केवलस्य तिर्धग्गति । भस्त्रादियोगादिनयता गितः। अग्नेरूर्ध्वगितिः कारणवशाद्धिगन्तरगितः। परमाणोरिनयता । ... ज्योतिषां निरयभ्रमणं लोके । =वायु, अग्नि, परमाणु, मुक्तजीव और ज्योतिर्देव आदिकी स्वभाव गित है। (तहाँ) अकेली वायुकी तिर्यक् गित है। भखादिके कारण वायुकी अनियत गित होती है। अग्निकी स्वाभाविक उर्ध्वगिति है। कारणवश उसकी अन्य दिशाओं में भी गित होती है। परमाणुकी अनियत गित है। ज्योतिषयोका लोकमें निरय भ्रमण होता है।

## जीवोंका मवान्तरके प्रित गमन छह दिशाओं में ही होता है। ऐसा क्यों ?

ध, ४/३,१,४३/२२६/२ छक्कावक्रमणियमे संते पंच चोइसभागफोसणं ण जुजादि ति णासंकणिज्जं, चतुण्तं दिसाणं हेट् हुवरिमदिसाणं च गच्छंतेहिं तदा मारणं पडिविरोहाभावादो । का दिसा णाम । सगद्दाणादो कंडुज्जुबा दिसा णाम । ताओ छच्चेव, अण्णेसिमसंभ-वादो। का विदिसा णाम। सगहाणादो कण्णायारेण हिदखेलं विदिसा। जेण सब्धे जीवा कण्णायारेण ण जंति तेण छकावक्रमण्-यमो जुजादे । = प्रश्न - छहीं दिशाओं में जाने-आनेका नियम होनेपर सासादन गुणस्थानवर्त्ती देवोंका स्पर्शनक्षेत्र ५/१४ भागप्रमाण नहीं अनता है। उत्तर-ऐसी आशंका नहीं करनी चाहिए, क्योंकि चारों दिशाओं को और ऊपर तथा नी चैकी दिशाओं को गमन करनेवाले जीवोंके मारणान्तिक समुद्धातके प्रति कोई विरोध नहीं है। प्रश्न-दिशा किसे कहते हैं। उत्तर-अपने स्थानसे वाणकी तरह सीधे क्षेत्रको दिशा कहते हैं। वे दिशाएँ छह ही होती हैं, क्योंकि अन्य दिशाओंका होना असम्भव है। घरन-विषिशा किसे कहते हैं। उत्तर-अपने स्थानसे कर्णरेखाके आकारसे स्थित क्षेत्रको विदिशा कहते हैं। चूँकि मारणान्तिकसभुद्धधात और उपपादगत सभी जीव कर्णरेखाके आकारसे अर्थात तिरछे मार्गसे नहीं जाते हैं, इसलिए छह दिशाओं के अपक्रम अर्थात गमनागमनका नियम बन जाता है।

## २. नामकर्मज गति निर्देश

### १. गति सामान्यके निश्चय व्यवहार कक्षण

### १. निश्चय रूक्षण

- पं. सं./प्रा-/१/५६ गइकम्मविधिवसा जा चेट्ठा सा गई मुणेयव्वा । = गति नामा नामकर्मसे उत्पन्न होनेवासी जो चेट्ठा या क्रिया होती है उसे गति जानना चाहिए। (ध. १/९,९,४/गा ८४/९३५); (ं. सं./सं./ १/९३६)
- स. सि./२/६/१५६/३ नरकगतिनामकर्मोदयात्रारको भावो भवतीति नरकगतिरौदयिकी। एवमितरत्रापि। = नरक गति नामकर्मके उदय-से नारकभाव होता है, इसलिए नरक गति औदयिकी है। इसी प्रकार शेष तीन गतियोंका भी कथन करना चाहिए।

ध. १/१,१,४/१३४/४ "मम्यत इति गतिः" = जो प्राप्त की जाये उसे गति कहते हैं। (रा. वा./१/७/११/६०३/२७)

(नोट--यहाँ कषाय आदिकी प्राप्तिसे तात्पर्य है--दे० आगे

गति/२/६)

पं. ध्रांडः /१७६-१७६ कर्मणोऽस्य विपाकाद्वा दैवादन्यतमं वपुः । प्राप्य तत्रोचितान् भावान् करोत्यात्मोदयात्मनः ।१७७। यथा तिर्यगवस्थायां तद्वद्वया भावसंततिः । तत्रावस्यं क नान्यत्र तत्पर्यायानुसारिणी ।१७८-। एवं देवेऽथ मानुष्ये नारके वपुषि स्फुटम् । आत्मीयात्मीयभावाश्च संतत्यसाधारणा इव ।१७१। = नामकर्मके उत्तरभेदोमें प्रसिद्ध एक गित नामकर्म है और जिस कारणसे गित चार हैं. तिस कारणसे वह नामकर्म भी चार प्रकारका कहा जाता है। १७६। आतमा दैवयोगसे इस नामकर्मके उदयके कारण उस गितमें प्राप्त होनेवाले यथायोग्य शरीरोमें-से किसी एक भी शरीरको पाकर सामान्य तथा उस गितके योग्य जो औदियकभाव होते हैं तिन्हे घारण करता है। १७७। जैसे कि तिर्यंच अवस्थामें तिर्यंचोंकी तरह तिर्यंचपर्यायके अनुस्तप जो भावसंतित होती है वह उस तियंच गितमें अवश्य ही होती है, दूसरी गितमें नहीं होती है। १९७०। इसी तरह यह बात स्पष्ट है कि देव, मनुष्य व नरकगित सम्बन्धी शरीरमें होनेवाले अपने-अपने औदियक भाव स्वतः परस्परमें असाधारणके समाम होते हैं, अर्थात उनमें अपनी-अपनी जुदी विशेषता पायी जाती है।

#### २. व्यवहार लक्षण

पं. सं /पा./१/१६ जीघा हु चाउरंगं गच्छंति हु सा गई होइ।१६। = अथवा जिसके द्वारा जीव नरकादि चारो गतियोमे गमन करता है, वह गति कहलाती है। (य. १/१,१,४/गा, १८४/१३५); (पं. सं./ सं /१/१६६); (गो.जी /मू./१४६/३६८)

ध. १/१.१,४/१३४/३ भवाद्भवसंक्रान्तिर्वा गतिः। = अथवा एक भवसे

्दूसरे भवको जानेको गति कहते हैं। ( ध. ७/२,१,२/६/६ )

### २. गति नामकर्मका लक्षण

- स. सि./८/११/१८६/१ यदुक्यादातमा भवान्तरं गच्छति सा गतिः। सा चतुर्विधा। किससे उदयसे आत्मा भवान्तरको जाता है, वह गति है। वह चार प्रकारकी है। (रा. वा./८/११/१/६/६७६/४); (गो.क/जी. प्र./३३/२८/१३)
- ध. ६/१.६-१,२-१/१०/११ जिम्ह जीवभावे आउकम्मादो लखावट्टाणे संते सरीरादियाई कम्माइमुद्ध्यं गच्छंति सो भावो जस्स पोग्गलक्खंधस्स मिच्छत्तादिकारणेहि पत्तस्स कम्मभावस्स उदयादो होदि तस्स कम्मक्खंधस्स गति ति सण्णा। = जिस जीवभावमें आयुक्मंसे अव-स्थानके प्राप्त करनेपर शरीरादि कर्म उदयको प्राप्त होते हैं, वह भाव मिध्यात्व आदि कारणोके द्वारा कर्मभावको प्राप्त जिस पुदुगलस्कन्ध-से उत्पन्न होता है, उस कर्म-स्कन्धको 'गति' संज्ञा है।
- घ. १३/५,५,१०१/३६३/६ जं णिरय-तिरिक्ख-मणुस्सदेवाणं णिव्यत्तरं कम्मं तं गदि णामं । =जो नरक, तिर्यंच, मनुष्य और देव पर्यायका बनानेवाला कर्म है वह गति नाम कर्म है ।

### ३ क. गतिके भेद

ष, सं.१/१,१/सू-२४/२०१ आदेसेण गिंदपाणुवादेण अत्थि णिरयगदी तिरिक्लगदी मणुस्सगदी देवगदी सिद्धगदी चेदि ।२४। = आदेश-प्रह्मपणाकी अपेक्षा गत्यनुवादसे नरकगति, तिर्यचगति, मनुष्यगति और सिद्धगति है।

स. सि./२/६/१६/१ पतिश्चतुर्भेदा - नरकगतिस्तिर्यग्गतिर्मेनुष्यगति-र्देवगतिस्ति । =गति चार प्रकारकी है - नरकगति, तियंचगति,

मनुष्यगति और देवगति ।

रा.वा/६/०११/६०३/२७ सा हेथा— कर्मोदयकृता क्षायिकी चेति। कर्मोदयकृता चतुर्विधा व्याख्याता— नरकगितः, तिर्धरगितः, मनुष्यगितः देवगित्रचेति। क्षायिकी मोक्षगिति। = वह गित दो प्रकारकी है— कर्मोदयकृत और क्षायिकी। तहाँ कर्मोदयकृत गित चार प्रकारकी कही गयी है— नरकगित, तिर्धेचगित, मनुष्यगित और देवगित। क्षायिकी गित मोक्षगित है।

ध,७/२,११:१/४२०/४ गइ सामण्णेण एगिवहा । सा चेव सिद्धगई (असिद्धगई) चेदि दुविहा । अहत्रा देवगई अदेवगई सिद्धगई चेदि तिविहा । अहवा णिरयगई तिरिक्खगई मणुसगई देवगई चेदि चउिवहा । अहवा सिद्धगईए सह पंचिवहा । एवं गइसमासी अणेय-भेयभिण्णो ।

घ. ७/२,११,७/६२२/२ ताओ चेन गदीओ मणुस्सिणीओ मणुस्सा, णेरह्या तिरिस्ता पंचिह्यतिरिक्त जोणिणोओ देना देनीओ सिद्धा चि अहहनंति। =१, गति सामान्य रूपसे एक प्रकार है। नहीं गति सिद्धगति और असिद्धगति इस तरह वो प्रकार है। अथवा देनगति अदेनगति और सिद्धगति इस तरह तीन प्रकार है। अथवा नरक-गति, तिर्यचगति, मनुष्यगति और देनगति, इस तरह चार प्रकार है। अथवा सिद्धगतिके (उपरोक्त चार मिलकर) पाँच प्रकार है। इस प्रकार गतिसमास अनेक भेदोसे भिन्न है। २. वे ही गतियाँ मनुष्यणी, मनुष्य, नरक, तिर्यच, पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिमित, देन वेनियाँ और सिद्ध इस प्रकार आठ होती हैं।

### ३ ख. गति नामकर्मके भेद

ष.ख.६/१५६-१/सूत्र२६/६७७ जे तं गदिणामकम्मं तं चउव्विहं णिरयगइ-णामं तिरिक्तगहणामं मणुस्सगदिणामं देवगदिणामं चेदि । = जो गतिनामकर्म है वह चार प्रकारका है, नरकगितनामकर्म, तिसंच गति नामकर्म, मनुष्य गति नामकर्म और देवगित नामकर्म।

(ष.ल/१३/१०४/सू १०२/३६७) (पं.सं/प्रा\_/२/४/४६) (स.सि/पृ११/३८१) १); (रा.वा/८/११/१७६/८); (म.ब/१/६६/२८); (गो.क./जी.प्र/३३/२८/१३) गो.क/जी.प्र/३३।

### ४. जीवको मनुष्यादि पर्यायोंको गति कहना उपचार है

ध-१/१,१,२४/२०२/१ अशेषमनुष्यपर्यायनिष्णादिका मनुष्यगतिः। अथवा मनुष्यगतिकर्मोदयापादितमनुष्यपर्यायकतापः कार्ये कारणोप-चारान्मनुष्यगतिः।---

ध.१/१,१,२४/२०२/४ देवानां गतिर्दे वगतिः। अथवा देवगतिनामकर्मी-दयोऽणिमादिदेवाभिधानप्रत्ययव्यवहारनिबन्धनपर्यायोध्यादको देव-गतिः। देवगतिनामकर्मोदयजनितपर्यायो वा देवगतिः कार्ये कारणोप-चारात्। = १. जो मनुष्यकी सम्पूर्ण पर्यायोंमें उत्पन्न कराती है उसे मनुष्यगति कहते हैं। अथवा मनुष्यगति नामकर्षके उदयसे प्राप्त हुए मनुष्य पर्यायोंके समूहको मनुष्य गति कहते हैं। यह लक्षण कार्यमें कारणके उपचारसे किया गया है। २. देवोंकी गतिको देव कहते हैं। अथवा जो अणिमादि सुद्धियोंसे युक्त 'देव' इस प्रकारके शब्द, ज्ञान और व्यवहारमे कारणभूत पर्यायका उत्पादक है ऐसे देवगति नाम-कर्मके उदयको देवगति कहते हैं। अथवा देवगति नामकर्मके उत्पन्न हुई पर्यायको देवगति कहते हैं। यहाँ कार्यमे कारणके उपचारसे यह लक्षण किया गया है।

## प. कर्मोदयापादित भी इसे जीवका मात्र कैसे कहते हो ?

पं.ध./उ./६८०-६६०;१०२६ नमु देशदिषयीयो नामकर्मीद्यात्परस्। तत्कथं जीवभावस्य हेतुः स्याद्यात्तिकर्मवत् १६८०। स्तयं तन्नाम-कर्मापि लक्षणाचित्रकारवत् । नूनं तद्ददेहमात्रादि निर्मापयति चित्र-वत् १६८१। अस्ति तत्रापि मोहस्य नैश्न्तर्योदयाञ्चसा । तस्मादौ-दिक्षको भावः स्यात्तद्भदेहिकियाकृतिः । ननु मोहोदयो नूनं स्वायत्तो- इस्त्येकधारया । तत्तद्वपुः क्रियाकारो नियतोऽय कृतो नयात् १६०३। नैवं यतोऽनभिज्ञोऽसि मोहस्योदयवैभवे । तत्रापि बुद्धिपूर्वे चालुद्धि-पूर्वे स्वलक्षणात् १६८४। तथा दर्शनमोहस्य कर्मणस्त्वयादिह । अपि यावदनात्मीयमात्मीयं मनुते कृदक् १६६०। तत्राष्यस्ति विवेकोऽयं

श्रेयानत्रादितो यथा । बैकृतो मोहजो भावः बोषः सर्वोऽपि लौकिकः ।१०२६। ≈प्रश्न-जब देवादि पर्यायें केवल नामकर्मके उदयसे होती हैं तो वह नामकर्म कैसे घातिया कर्मकी तरह जीवके भावमें हेतु हो सकता है ।१८०। उत्तर-ठीक है, क्योंकि, वह नामकर्म भी चित्र-कारकी तरह गतिके अनुसार केवल जीवके शरीरादिकका ही निर्माण करता है। १८९। परन्तु उन शरीरादिक पर्यायों में भी बास्तवमे मोह-का गत्थनुसार निरन्तर उदय रहता है। जिसके कारण उस उस शरीरादिककी क्रियाके आकारके अनुकूल भाव रहता है। १८२। प्रश्न-यदि मोहनीयका उदय प्रतिसमय निर्विच्छित्र रूपसे होता रहता है तब यह उन उन शरीरोकी क्रियाके अनुकूल किस न्यायसे नियमित हो सकता है ।६८३। उत्तर-यह कहना ठीक नहीं है। क्यों कि तुम उन गतियोमें मोहोदयके तक्षणानुसार बुद्धिपूर्वक और अबुद्धिपूर्वक होनेवाले मोहोदयके बैभवसे अनभिज्ञ हो १६८४। उसके उदयसे जीव सम्पूर्ण परपदार्थी (इन शरीरादिकों ) को भी निज मानता है। १६०। घातिया अघातिया कर्मोके उदयसे होनेवाले औद-यिक भावों में यह बात विशेष है कि मोहजन्य भाव ही सचा विकारयुक्त भाव है और शेष सब तो लौकिक रूढिसे ( अथवा कार्य-में कारणका उपचार करनेसे ) औदयिक भाव कहे जाते हैं ।१०२४।

### ६. प्राप्त होनेके कारण सिद्ध भी गतिवान् बन जार्येने

ध.१/१,१,४/१३४ गम्यत इति गतिः । नातिवयाप्तिदोषः सिद्धेः प्राप्यगुणाभावात् । न केवलज्ञानादयः प्राप्यास्तथात्मकैकस्मिन् प्राप्यप्रापकभाविद्योधात् । कषाधादयो हि प्राप्याः औपाधिकत्वात् ।

च्लो प्राप्त की जाय उसे गति कहते हैं । गतिका ऐसा लक्षण करनेसे
सिद्धोंके साथ अतिव्याप्ति दोष भी नहीं जाता है, क्योंकि सिद्धोंके
द्वारा प्राप्त करने योग्य गुणोंका अभाव हैं । यदि केवलज्ञानादि
गुणोंको प्राप्त करने योग्य कहा जावे, सो भी नहीं वन सकता,
क्योंकि केवलज्ञान स्वरूप एक आत्मामे प्राप्य-प्रापक भावका विरोध
है । उपाधिजन्य होनेसे कषायादिक भावोंको हो प्राप्त करने योग्य
कहा जा सकता है । परन्तु वे सिद्धोंमें पाये नहीं जाते हैं ।

### ७. प्राप्त किये जानेसे द्रव्य व नगर आदि भी गति **ब**न जार्थेगे

ध.१/१,१,४/१३४/६ गम्यत इति गतिरित्युच्यमाने गमनिक्रयापरिणत-जीवप्राप्यद्रव्यादीनामिष गतिव्यपदेशः स्यादिति चेन्न, गतिकर्मणः समुत्पन्नस्यात्मपर्यायस्य ततः कथंचिद्दभेदादिवरुद्धप्राप्तितः प्राप्तकर्म-भावस्य गतिस्वाम्युपगमे पूर्वोक्तदोषानुपपद्यः। = प्रश्न - जो प्राप्त की जाये उसे गति कहते हैं, गतिका ऐसा लक्षण करनेपर गमनरूप क्रियामे परिणत जीवके द्वारा प्राप्त होने योग्य द्रव्यादिकको भी 'गति' यह संज्ञा प्राप्त हो जायेगी, क्योंकि गमनिक्रयापरिणत जीवके द्वारा द्रव्यादिक ही प्राप्त किये जाते हैं। उत्तर-ऐसा कहना ठीक नहीं है, क्योंकि गति नामकर्मके उदयसे जो आत्माके पर्याय उत्पन्न होती है, वह आत्मासे कथंचित भिन्न है, अतः उसकी प्राप्त खिनरुद्ध है। और इसोलिए प्राप्तिरूप क्रियाके कर्मपनेको प्राप्त नरकादि आत्मपर्यायके गतियना माननेमें पूर्वोक्त दोष नहीं आता है।

धः./७/२.१.२/६/४ गम्यत इति गतिः । एदीए णिरुत्तीए गाम-णयरं-खेड-कव्वडादीणं पि गद्तिः पसञ्जदे । ण, रुद्धिवतेण गदिणामकम्मणि-प्याद्यपञ्जायम्मि गदिसद्दपबुत्तीदो । गदिकम्मोदयाभावा सिद्ध-गदी अगदी । अथवा भवाद भवसंक्रान्तिर्गतिः, असंक्रान्तिः, सिद्ध-गतिः । =प्रश्न-'जहाँको गमन किया जाये वह गति है' गतिकी ऐसी निरुक्ति करनेसे तो ग्राम-नगर, खेडा, कर्वट, आदि स्थानोको भी गति माननेका प्रसंग आता है । उत्तर-नहीं आता, क्योंकि रुद्धिके बनसे नामकर्म द्वारा जी पर्याय निष्पन्न की गयी है, उसीमें गति शब्दका प्रयोग किया जाता है। गति नामकर्मके उदयके अभावके कारण सिद्धगति अगति कहलाती है। अथवा एक भवसे वूसरे भवको संक्रान्तिका नाम गति है, और सिद्ध गति असंक्रान्ति रूप है।

गद्यकथाकोश-दे कथाकोश।

गर्द्याचितामणि — आ, बादीभसिंह ओष्ठयदेष (ई० ७००-८६०) द्वारा रचित यह ग्रन्थ संस्कृत गद्यमें रचा गया है और जीवधर चारित्रका वर्णन करता है। (ती. /३/३३)।

गमन-वि० गति/१।

गरिमा ऋद्धि-दे० मुद्धि/३।

गरु --- १. सनत्कुमार स्वर्गका चौथा पटल -- दे० स्वर्ग/४/३२. शान्ति-नाथ भगवान्का शासक यक्ष -- दे० यक्ष । तीर्थकर/४/३।

घ.१३/४,६,१४०/३६१/६ गरुडाकारविकरणप्रियाः गरुडा' । = जिन्हें गरुड़के आकाररूप विक्रिया करना प्रिय है वे गरुड़ (देव) कहलाते हैं।

ज्ञा./२१/१५ गगनगोचरामूर्त्तजयविजयभुजङ्गभूषणोऽनन्ताकृतिपरमविभु-र्नभस्तलनितीनसमस्ततत्त्वात्मकः समस्तज्वररोगविषधरोड्डामर्डा-किनीप्रहयक्षकित्ररनरेन्द्रारिमारिपरयन्त्रतन्त्रमुद्रामण्डलज्बलनहरिशर-भक्षार्द्र लद्विपदैरयदुष्टप्रभृतिसमस्तोपसर्गं निर्मूलनकारिसामर्थ्यः परि-कलितसमस्तगारुडपुदाडम्बरसमस्ततत्त्वात्मकः सन्नात्मैव गारुडगी-गींचरत्वमवगाहते। इति वियसत्त्वसा = आकाशगाभी दो सर्प है भूषण जिसके: आकाशवद सर्वव्यापक: लीन हैं पृथिवी, वरुण, विह्न व वायुनामा समस्त तत्त्व जिसमें; (नीचेसे लेकर घुटनों तक पृथिवी तत्त्व, नाभिपर्यंत अप्तत्त्व, हृदय पर्यंत विह्न तत्त्व और मुखमें पवन-तत्त्व स्थित है) रोग कृत, सर्प आदि विषधरो कृत, कुत्सित देवी-देवताओंकृत, राजा आदि शत्रुओकृत, व्याघादि हिस पशुओं कृत, समस्त उपसर्गोंको निर्मूलन करनेवाला है मामर्थ्य जिसका, रचा है समस्त गारुडमण्डलका आडम्बर जिसने तथा पृथिबी आदि तत्त्व-स्वरूप हुआ है आहमा जिसका ऐसा गारुडगीके नामको अबगाहन करनेवाला गारुड तत्त्व आत्मा ही है। इस प्रकार वियत्तत्त्वका कथन हुआ (और भी--दे० ध्यान/४/५)।

गरुडध्वज — विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर — दे० विद्याधर । गरुडपञ्चमी स्नत — पॉच वर्षतक प्रतिवर्ष श्रावण शु. ५ को

उपवास करना । ॐ हीं अर्ह इस्यो नमः' इस मन्त्रका त्रिकाल जाप्य ।

गरुडेन्द्र — (प.पु./३६/२३०-३१) वंशधर पर्वतपर पूर्व भवके पुत्र देश-भूषण व कुलभूषण मुनियोंका राम लक्ष्मण द्वारा उपसर्ग निवारण किया जानेपर गरुडेन्द्रने उनको संकटके समय रक्षा का वर दिया।

गगैषि-दे० परिशिष्ट/२।

गर्तेपूरण वृत्ति - साधुकी भिक्षावृत्तिका एक भेद - दे० भिक्षा र/७

गर्दतीय — १. लीकान्तिक देवोंका एक भेद (दे० सीकांतिक)। २. उनका लोकमें अवस्थान—दे० लोक/७।

गर्दि भिल्ल मगधदेशकी राज्य वंशावलीके अनुसार यह शक जातिका एक सरदार था, जिसने मौर्यकालमें ही मगधदेशके किसी भागपर अपना अधिकार जमा लिया था। इसका असली नाम गन्धर्व था। गर्दभी विद्या जाननेके कारण गर्दि भिल्ल नाम पड गया था। इसी कारण ह.पू./६०/४८६ में गर्दभ शब्दका पर्यायवाची रासभ शब्द इस नामके स्थानपर प्रयोग किया गया है। इनका समय बी.नि. ३४६-४४६, (ई.पू. १८२-५२) है। (इतिहास/३/४) परन्तु (क.पा./१/६६/ पं. महेन्द्र कुमार) के अनुसार वि. पू. या १३ ई. पू. १३ अनुमान किया जाता है।

### सर्भं—

त.सू./२/३३ जरायुजाण्डजपोतानां गर्भः ।३३। ऋजरायुज अण्डज व पोतज जीवोंका गर्भजन्म होता है ।

स. सि./२/३१/१८% हित्रया उदरे शुक्रशोणितयोर्गरणं मिश्रणं गर्भः। मात्रुपभुक्ताहारगरणाद्वा गर्भः। = स्त्रीके उदरमें शुक्र और शोणितके परस्पर गरण अर्थात मिश्रणको गर्भ कहते हैं। अथवा माताके द्वारा उपभुक्त आहारके गरण होनेको गर्भ कहते हैं। (रा. वा./२/३१/ २-३/१४०/२६)।

गो.जी./जी.प्र./-३/२०६/१ जायमानजीवेन शुक्रशोणितरूपिण्डस्य गरणं —शरीरतया उपादानं गर्भः । = माताका रुधिर और पिताका वीर्यरूप पुद्गलका शरीररूप ग्रहणकरि जीवका उपजना सो गर्भ जन्म है।

गर्भेज जीव--दे० जन्म/२।

गर्भाधान क्रिया-दे॰ संस्कार/२।

गर्भान्वय की ५३ क्रियाएँ--(दे॰ संस्कार /२)।

गर्व--दे० गारव।

गर्हण-- १, निन्दन गर्हण ही सम्यग्दृष्टिका चारित्र है--दे० सम्यग्-इष्टि/१। २, स्व निन्दा-दे० निन्दा।

गहीं—( स. सा./ता.वृ./३०६)—गुरुसाक्षिदोषप्रकटनं गहीं। =गुरुके समक्ष अपने दोष प्रगट करना गहीं है।

प. ध./उ./४०४ गर्हणं तत्परित्यागः पञ्चगुर्वातमसाक्षिकः ।- निष्प्रमादत्तया नूनं शक्तितः कर्महानये ।४७४। = निश्चयसे प्रमाद रहित होकर अपनी शक्तिके अनुसार उन कर्मोके क्षयके लिए जो पंचपरमेष्ट्रीके सामने आत्मसाक्षिपूर्वक उन रागादि भावोंका त्याग है वह गर्हा कहताती है।

गर्हित वचन-दे० वचन।

गलितावशेष--गलितावशेष गुणश्रेणी आयाम-दे० संक्रमण/८।

गवेषणा—ईहा, छहा, अषोहा, मार्गणा, गवेषणा—और भीमांसा, ये ईहाके पर्याय नाम हैं। —दे॰ फहा

घ १३/४,४,२८/२४२/१० गवेष्यते अनया इति गवेषणा । — जिस (ज्ञान) के द्वारा गवेषणा की जाती है वह गवेषणा है ।

गट्यूति — क्षेत्रका एक प्रमाण — दे० गणित/1/१ अपर नाम कोश है।

गांगेय — (पां.पु /सर्ग/श्लोक) इनका अपर नाम भीष्माचार्य था और राजा पाराशरका पुत्र था (७/८०)। पिताको धीवरकी कन्यापर आसक्त देख धीवरकी शर्त पूरी करके अपने पिताको सन्तुष्ट करनेके लिए आपने स्वयं राज्यका त्याग कर दिया और आजन्म ब्रह्मचर्यसे रहनेको भीष्म प्रतिज्ञा की (७/१२-१०६)। कीरवौ तथा पाण्डवौंको अनेको उपयोगी विषयोंकी शिक्षा दी (८/२०८)। कीरवौ हारा पाण्डवोंका दहन सुन दुःखी हुए (१२/१८६)। अनेको बार कौरवोंकी ओरसे पाण्डवोंके विरुद्ध छड़े। अन्तमें कृष्ण जरासन्ध युद्धमें राजा शिखण्डी हारा मरणासन्त कर दिये गये। तब उन्होंने जीवनका अन्त जान सन्यास धारण कर विया (१६/२४३)। इसी समय दो चारण मुनियोंके आजानेपर सब्लेखनापूर्वक प्राण त्याग ब्रह्म स्वर्गमें उत्पन्न हुए (१६/२४४-२७१)।

गांधार - १. एक स्वर - दे० स्वर । १. वर्तमान कन्धार या अफगानिस्तान देश । यह देश सिन्धु नदी व कश्मीरके पश्चिममें

9

स्थित है। इसकी प्राचीन राजधानियाँ पुरुषपुर (पेशावर) और पुरुकरावर्त (हस्तनागपुर) थी। (म.पु./प्र.६०/पं. पन्नालात) ३. सिकन्दर द्वारा भाजित पंजाबका जेहलुमसे पश्चिमका भाग गांधार था (वर्तमान भारत इतिहास) ४. भरत क्षेत्र उत्तर आर्थ- खण्डका एक देश—दे० मनुष्य/४।

गांधारी—१. (पां.पु./सर्ग/श्लोक) भोजकवृष्णिकी पुत्री थी और धृतराष्ट्रसे विवाही गयी थी। (८/१०८-१११)। इसने दुर्योधन आदि सौ पुत्रोंको जन्म दिया जो कौरव कहलाये। (८/१८३-२०६)। २. भगवात् विमलनाथकी शासक यक्षिणी—दे० यक्ष। ३,—एक विद्याघर विद्या—दे० विद्या।

गारव — (भा.पा./टी /११७/२६६।२१) गारवं शब्दगारविद्धिगारवसातगारवभेदेन त्रिविधं । तत्र शब्दगारवं वर्णोच्चारगर्वः,
ऋद्धिगारवं शिष्यपुस्तककमण्डलुपिच्छपट्टादिभिरारमोद्भावनं, सातगारवं भोजनपानादिसमुरपन्नसौरुयलीलामदस्त्रैमेहिमदगारवैः।
चगारव तीन प्रकारका—शब्द गारव, ऋद्धि गारव और सात गारव।
तहाँ वर्णके उच्चारणका गर्व करना शब्द गारब है। शिष्य पुस्तक
कमण्डलु पिच्छी या पट्ट आदि द्वारा अपनेकी ऊँचा प्रगट करना
ऋद्धि गारवे है। भोजन पान आदिसे उत्पन्न सुखकी लीलासे मस्त
होकर मोहमद करना सात गारव है। (मो पा./टी./२७/३२८/१)।

२. न्याय विषयक गारव दोष — दे० अति प्रसंग ।

३. कायोत्सर्गका अतिचार--दे व्युत्सर्ग/१।

गारवातिचार - हे॰ अतिचार/३।

गार्ग्य - एक अक्रियानादी - दे० अक्रियानाद ।

गाईपत्य अग्नि—हे॰ अग्नि।

गिरनार-भरत क्षेत्रका एक पर्वत । अपर नाम ऊर्जयंत । सौराष्ट्र देश जूनागढ स्टेटमें स्थित है-से० मनुष्य/४।

मिरिकूट - ऐरावती नदीके पास स्थित भरत क्षेत्रका एक पर्वत ---दे० मनुष्य/४।

शिरिवज्य — पंजाब देशका वर्तमान जलालपुर नगर—( म.पु./प्र. ४०/पं. पन्नालाल )।

गिरिशिखर—विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर।

--दे० विद्याधर ।

गीतरित-गन्धर्व जातिके व्यन्तर देवोंका एक भेद--दे० गंधर्व ।

गीतरस - गन्धर्व जातिके व्यन्तर देवोंका एक भेद--दे० गंधर्व ।

गुंजाफल-तौलका एक प्रमाण-दे॰ गणित/I/१/२ ।

**गुडव** - तौलका एक प्रमाण—दे० गणित/1/१।

गुण — जैन दर्शनमें 'गुण' शब्द वस्तुकी किन्ही सहभावी विशेष-ताओंका वाचक है। प्रत्येक द्रव्यमें अनेकों गुण होते हैं — कुछ साधा-रण कुछ असाधारण कुछ स्वाभाविक और कुछ विभाविक। परिणमन-शील होनेके कारण गुणोंकी अखण्ड शक्तियोंकी व्यक्तियोंमें नित्य हानि वृद्धि दृष्टिगत होतो है, जिसे मापनेके लिए उसमें अविभागी प्रतिच्छेदों या गुणांशोंकी करूपना की जाती है। एक गुणमें आगे पीछे अनेकों पर्याये देखी जा सकती हैं; परन्तु एक गुणमें कभी भी अन्य गुण नहीं देखे जा सकते हैं। गुणके भेद व लक्षण

१ | गुण सामान्यका रुक्षण ।

"द्रव्याश्रया निर्गुणा गुणाः" ऐसा रूक्षण

—दे० गुग/३/४।

२ गुणके साधारण असाधारणादि मूल-मेद ।

३ साधारण असाधारण गुणोंके रुक्षण।

अनुजीवी व प्रतिजीवी गुणोंके लक्षण ।

—दे० गुण/३/≈ ।

सामान्य विशेषादि गुणोंके उत्तर मेद । —दे० गुण/३ ।

😮 | स्वभाव विभाव गुणौंके लक्षण ।

गुणको स्वभाव कह सकते हैं पर स्वभावको गुण नहीं।

– दे० स्वभाव/२।

मूळगुण व उत्तर गुण ।

—दे० वह वह नाम ।

🖒 पंच परमेष्ठीके गुण ।

-दे० वह वह नाम ।

गुण-निर्देश

ş

٧

१ 'गुण' का अनेक अर्थीमें प्रयोग ।

🤫 । गुणांशके अर्थमें गुण शब्दका प्रयोग ।

३ एक अखण्ड गुणमें अविभागी प्रतिच्छेद रूप खण्ड

कल्पना ।

जपरोक्त खण्ड कल्पनामें हेतु तथा **भेद-अभेद** 

सम्नवयः ।

. । गुणांशोंमें कथंचित् अन्त्रय व्यतिरेकः ।

—दे० सप्तभंगी/५/८।

प । गुणका परिणामीपना तथा तद्गत शंका ।

६ गुणका अर्थ अनन्त पर्यायोका पिण्ड ।

७ परिणमन करे पर गुणान्तररूप नहीं हो सकता।

८ प्रत्येक गुण अपने-अपने रूपसे पूर्ण स्वतंत्र है।

रु गुणोंमें परस्पर कथंचित् भेदाभेद ।

\* रिणोंमें कथंचित् नित्यानित्यात्मकता ।

श्वानके अतिरिक्त सर्व गुण निर्विकल्प है।

११ साभान्य गुण द्रव्यके पारिणामिक भाव है।

१२ सामान्य व विशेष गुणोंका प्रयोजन ।

३ 🖁 द्रव्य-गुण सम्बन्ध

द्रन्यांश होनेके कारण गुण भी वास्तवमें पर्याय है।

१ । गुण वस्तुके विशेष है ।

२ े गुण द्रव्यके सहभावी विशेष हैं।

श्रण द्रव्यके अन्वयी विशेष है।

४ द्रिव्यके आश्रय गुण रहते हैं पर गुणके आश्रय अन्य गुण नहीं रहते।

५ द्रव्योंमें सामान्य गुणोंके नाम निर्देश।

६ | द्रव्योंमें विशेष गुणोंके नाम निर्देश।

प्रत्येक द्रव्यमें अवगाहन गुण ।

—दे० अवगाहन ।

- द्रव्यमें साधारणासाधारण गुणोंके नामनिर्देश ।
- अापेक्षिक गुणीं सम्बन्धी ।
- —दे०स्वभाव ।
- अीवमें अनेकों विरोधी धर्मोंका निर्देश 1—दे० जीव/३ ।
- ८ द्रव्योंमें अनुजीवी और प्रतिजीवी गुणोंके नाम निदेश।
- ९ द्रव्यमें अनन्त गुण हैं।
- १० जीव द्रव्यमें अनन्त गुणोंका निर्देश ।
- ११ गुणोंके अनन्तत्व विषयक शंका व समन्वय ।
- १२ द्रव्यके अनुसार उसके गुण भी मूर्त था चेतन आदि कहे जाते हैं।
- गुण-गुणीमें कथंचित् भेदामेद ।
- गुणका द्रव्यरूपसे और द्रव्य व पर्यायका गुणरूपसे
   उपचार । ३० उपचार/३।

# १. गुणके भेद व लक्षण

### १. गुण सामान्यका छक्षण

- स,सि./४/३८/३०६ पर उद्दश्वत गुण इदि दव्वविहाणं। = द्रव्यमें भेद करनेवाते धर्मको गुण कहते हैं।
- आ.प./६ गुण्यते पृथक्कियरे द्रव्यं द्रव्यान्तराचे स्ते गुणाः । =जो द्रव्य-को द्रव्यान्तरसे पृथक् करता है सो गुण है ।
- न्या.दी./३/९७८/१२१ याबद्दहन्यभाविनः सकलपर्यायानुवर्त्तिनो गुणाः बस्तुत्वरूपरसगन्धस्पर्शादयः। —जो सम्पूर्ण द्रव्यमे व्याप्त कर रहते हैं और समस्त पर्यायोंके साथ रहनेवाले हैं उन्हें गुण कहते हैं। और वे वस्तुत्व, रूप, रस, गन्ध और स्पर्शादि हैं।
- पं.धः/पू./४८ शक्तिर्वक्षमिवशेषो धर्मो रूपं गुणः स्वभावश्च । प्रकृतिशीलं चाकृतिरेकार्थवाचका अमी शब्दाः १४८।
- पं,ध्र./छ./४७८ लक्षणं च गुणश्चाह्यं शब्दाञ्चैकार्यवाचकाः ।४७८। = १. शक्ति, लक्षणः, विशेष, धर्मः, रूपः गुणः, स्वभावः, प्रकृतिः, शील और आकृति ये सब शब्द एक् ही अर्थके वाचक हैं।४८। २. लक्षणः, गुण और अंग ये सब एकार्थवाचक शब्द हैं।

## २. गुणके साधारण असाधारणादि मूल भेद

- न.च.वृ./११ दव्वाणं सहभूदा सामण्णविसेसदो गुणा णेया। = व्रव्योंके सहभूत गुण सामान्य व विशेषके भेदसे दो प्रकारके होते हैं।
- प्र.सा./त.प्र./१४ गुणा विस्तारविशेषाः, ते द्विविधाः सामान्यविशेषा-त्मकत्वातः। = गुण द्रव्यके विस्तार विशेष हैं। वे सामान्य विशेषा-त्मक होनेसे दो प्रकारके हैं। (पं.ध./पू./१६०-१६१)
- प.प्र /टी./१/४८/४८/७ गुणस्त्रिविधा भवन्ति । केचन साधारणाः केचना-साधारणाः, केचन साधारणासाधारणा इति । ⇒ गुण तीन प्रकारके हैं → कुछ साधारण हैं, कुछ असाधारण हैं और कुछ साधारणासाधारण हैं./४
- रलो.वा./भाषा २/१/४/६२/१६८-/११ अनुजीबी प्रतिजीबी, पर्यायशक्ति-स्तप और आपेक्षिक धर्म इन चार प्रकारके गुणोंका समुदाय रूप ही बस्तु है।

### इ. साधारण व असाधारण या सामान्य व विशेष गुणोंके लक्षण

प.प्र./टी./१/४८/४८/८ ज्ञानसुखादयः स्वजाती साधारणा अपि विजाती पुनरसाधारणा । च्ज्ञान सुखादि गुण स्वजातिकी अर्थात् जीवकी अपेक्षा साधारण है और विजाति द्वव्योंकी अपेक्षा असाधारण है।

अध्यारमकमल मार्त ण्ड/२/७-८ सर्वे ज्विविशेषेण हि ये द्रव्येषु च गुणाः प्रवर्तन्ते । ते सामान्यगुणा इह यथा सदादिप्रमाणतः सिद्धम् ।७। तिस्मन्तेव विविश्तिकस्तुनि मग्नाः इहेदमिति चिज्जाः । ज्ञानादयो यथा ते द्रव्यप्रतिनियतो विशेषगुणाः ।८। =सभी द्रव्योमें विशेषता रहित जो गुण वर्तन करते हैं, ते सामान्य गुण है जैसे कि सत् आदि गुण प्रमाणसे सिद्ध हैं ।७। उस हो विविश्वत वस्तुमें जो मग्न हो तथा 'यह वह है' इस प्रकारका ज्ञान करानेवाले गुण विशेष हैं । जैसे-द्रव्यके प्रतिनियत ज्ञानादि गुण ।८।

# ४. स्वमाव विमाव गुणोंके लक्षण

प.प्र/टी./१/५७/६६/१२ जीवस्य यावस्कथ्यन्ते । केवलङ्कानादयः स्वभावगुणा असाधारणा इति । अगुरुलयुका स्वगुणास्तै "सर्वद्रव्यसाधारणा । तस्यैव जीवस्य मितज्ञानादिविभावगुणा इति ।
इदानी पुद्रशतस्य कथ्यन्ते । तिस्मिन्नेव परमाणी वर्णादयः स्वभावगुणा इति । "द्वयणुकादिस्कन्धेषु वर्णादयो विभावगुणाः इति
भावार्थः । धर्माधर्माकाशकालानां स्वभावगुणपर्ययास्ते च यथावसरं कथ्यन्ते । —जीवकी अपेक्षा कहते हैं । केवलज्ञानादि उसके
असाधारण स्वभाव गुण है और अगुरुलयु उसका साधारण स्वभाव
गुण है । उसी जीवके मितज्ञानादि विभावगुण है और द्वयणुकादि
स्कन्धोंके विभावगुण है । धर्म, अधर्म, आकाश और काल द्रख्योंके
भी स्वभाव गुण और पर्याय यथा अवसर कहते है ।

# २. गुण निर्देश

## १. गुणका अनेक अर्थीमें प्रयोग

रा. वा./२/३४/२/४६=/१७ गुगशब्दोऽनेकस्मिन्नर्थे दष्टप्रयोगः करिचद्र्पादिषु वर्तते-रूपादयो गुणा इति क्विच्छ्मागे वर्तते द्विगुणा यवास्त्रिगुणा यवा इति । क्विच्छ्मकारे वर्तते-गुणज्ञः साधुः उपकारज्ञ इति
यावत् । क्विच्छ्मक्ये वर्वते-गुणवानयं देश इत्युच्यते यस्मिन् गावः
शस्यानि च निष्पद्यन्ते । क्विच्छ्मक्विययवेषु-द्विगुणा रज्जु. त्रिगुणा
रज्जुरिति । क्विच्छ्मक्वि-गुणभूता वयमस्मिन् गामे उपसर्जनभूता इत्यर्थः।=गुण शब्दके अनेक अर्थ है—जैसे रूपादि गुण (रूप रस्
गन्ध स्पर्श इत्यादि गुण ) में गुणका अर्थ रूपादि- है । 'दोगुणा यव
त्रिगुणा यव' में गुणका अर्थ भाग है । 'गुणज्ञ साधु' में या 'उपकारज्ञ'
में उपकार अर्थ है । 'गुणवानदेश' में द्वय्य अर्थ है, क्योंकि जिसमें
गौयें या धान्य अच्छा उत्पन्न होता है वह देश गुणवान कहलाता है ।
द्वि गुण रज्जु त्रिगुणरज्जुं में समान अवयव अर्थ है । 'गुणभूता
वयम्' में गौण अर्थ है । (भ. भा./वि./७/३७/४)।

धः/१/१.१,८/गाः १०४/१६१ जेहि दु लिखिजजंते उदयादिसु संभवेहि भानेहि। जीना ते गुणसण्णा णिहिद्वा सञ्बदरिसीहि।१७४।

- रा, बा./७/११/६/४३८/२५ सम्यग्दर्शनादयो गुणाः ।
- ध. १५/१७४/१ को पुण गुणा ! संजमी संजमासजमी वा।
- ध. १/१,१,८/१६१/३ गुणसहचरित्वादात्मावि गुणसंज्ञां प्रतिलभते।
- ध.१/१.१,८/१६०/७ के गुणाः । औदयिकौपशमिकक्षायिकक्षायोपशमिक-पारिणामिका इति गुणाः ।
- प्र, सा,/त. प्र./१६ गुणा विस्तारविशेषाः ।१६।

### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

बम्रु. श्रा,/११३ अणिमा महिमा लिथा पागम्म विस्त कामरूविसं।
ईसत्त पावणं तह अद्रुगुणा विष्ण्या समए १६१३। --१. कमीके उदय
उपशमादिसे उत्पन्न जिन परिणामोंसे युक्त जो जीव देखे जाते हैं, वे
उसी गुण संज्ञावाले कहे जाते हैं।१०४। (गो. क./मू./८१८८७)।
२. सम्यग्दर्शनादि भी गुण हैं। ३. संजम व संजमासंजम भी गुण
कहे जाते हैं। ४. गुणोके सहवर्ती होनेसे आत्मा भी गुण कह दिया
जाता है। ५. औदयिक औपशमिक आदि पाँच भाव भी गुण कहे
गये हैं। ६. गुणको विस्तार विशेष भी कहा जाता है। ७, अणिमा
महिमा आदि ऋद्वियाँ भी गुण कहे जाते हैं।

### २. गुणांशके अर्थमें गुण शब्दका प्रयोग

- त. स्./१/२३-२६ स्निग्धरूक्षरबाइ अन्धः ।३१। न जवन्यगुणानां ।३४। गुणसाम्ये सटशानाम् ।३१। द्वयधिकादि गुणानां तु ।३६।
- स. सि./१/३१/३०४/१० गुणसाम्यग्रहणं तुल्यभागसंत्रत्ययार्थम् ।
- रा. वा /१/३४/२/४६८/२१ तत्रेष्ठ भागे वर्तमानः परिगृह्यते । जघन्यो गुणो येषां ते जघन्यगुणास्तेषां जघन्यगुणानां नास्ति बन्धः ।
- धः १४/५,६,६३६/४५०/६ एयपुणं ति कि घेप्पदि । जहण्णगुणस्स गहणं । सो च जहण्णगुणो अणंतेहि अविभागपिङच्छेदेहि णिप्पण्णो ।
- ध. १४/१,६,५४०/४११/१ गुणस्स विदियअवत्थाविसेसो विदियगुणो णाम। तदियो अवत्थाविसेसो तदियगुणो णाम। =१. स्निग्धल और रूक्षल्वसे बन्ध होता है।।३३। जधन्य गुणवाले पुद्गालोंका बन्ध नहीं होता है।३४॥ समान गुण होनेपर तुल्य जातिवालोंका बन्ध नहीं होता है।३४। दो अधिक गुणवालोका बन्ध होता है।३६। २. तुल्य शक्तर्वशोंका ज्ञान करानेके लिए 'गुणसाम्य' पदका प्रहण किया है। ३. यहाँ भाग अर्थ विवक्षित है। जिनके जधन्य (एक) गुण होते हैं वे जधन्य गुण कहलाते हैं। जनका बन्ध नहीं होता। ४. एक गुणसे जघन्य गुण प्रहण किया जाता है जो अनन्त अविभागी प्रतिच्छेदोंसे निष्पन्न है। १. उसके उपर एक आदि अविभागी प्रतिच्छेदोंसे निष्पन्न है। १. उसके उपर एक आदि अविभागी प्रतिच्छेदकी वृद्धि होनेपर गुणकी द्वितीयादि अवस्था विशेषोंकी द्वितीय-गुण तृतीयगुण आदि संज्ञा होती है।घ०।

### ३. एक अखण्ड गुणमें अविमागी प्रतिच्छेद्रूप खण्ड कल्पना

- ध. १४/५,६,६३६/४६०/६ सी च जहण्णगुणी अणंतिहि अविभागपिहच्छे-देहि णिष्पण्णी। ≔बह अघन्यगुण अनन्त अविभाग प्रतिच्छेदोसे निष्पन्न होता है।
- पं धः/५३ तासामन्यतरस्या भवन्त्यनन्ता निरंशका अंशाः। चडन अनन्त शक्तियों या गुणोंमे-से प्रत्येक शक्तिके अनन्त अविभाग प्रतिच्छेद होते हैं।(अध्यादमकमलमार्तण्ड/२/६)

### ४. उपरोक्त खण्ड कल्पनामें हेतु तथा भेद-अभेद समन्वय

घ॰ १४/५,६,६३६/४६०/७ तं कथं णठ्यदे । सो अणंतिवस्सामुवचएहि जविचरो ति सुत्तण्णहाणुववत्तीदो । ण च एक्किम-अविभागपिड-च्छेदे संते एगविस्सामुवचयं मोत्तूण अणंताणंतिविस्सामुवचयाणं तत्थ संभवो अत्थि, तेसिं संबंधम्स णिप्पचत्त्वयप्पसंगादो । ण च तस्स विस्सामुवचएहि बंधो वि अत्थि जहण्णवज्जे ति मुत्तेण सह विरोहादो । = प्रप्त--यह किस प्रमाणसे जाना जाता है (कि पुदुगलके बन्ध योग्य एक जघन्य गुण अनन्त अविभागी प्रतिच्छेदोंसे निष्पन्न है) । उत्तर-'वह अनन्त विस्तोपचयोंसे उपचित है' यह सूत्र (ष. खं. १४/४,६/सू. ५३६/४६०) अन्यथा बन नहीं सकता है, इससे जाना जाता है कि वह अनन्त अविभाग प्रतिच्छेदोंसे निष्पन्न होता है। प्रश्न-अनन्त अविभाग प्रतिच्छेदके रहते हुए वहाँ केवल एक विस्तसोपचय (बन्धयोग्य परमाणु) न होकर अनन्त विस्तसोपचय संभव हैं (या हो जायेंगे) १ उत्तर-यह कहना ठीक नहीं है, क्योंकि ऐसी अवस्थामें उनका सम्बन्ध (उन परमाणुओंका बन्ध) विना कारणके होता है, ऐसा प्रसंग प्राप्त होता है। यदि कहा जाये कि उसका विस्तसोपचयोंके साथ बन्ध भी होता है, सो यह कहना ठीक नहीं है, क्योंकि 'जधन्य गुणवालेके साथ बन्ध नहीं होता' ('न जधन्य गुणवालेके साथ बन्ध नहीं होता' ('न जधन्य गुणानां'/त सू./१/३४) इस सूत्रके साथ विरोध आता है।

पं. घ./पू./५६,११ देशच्छेदो हि यथा न तथा छेदो भवेदगुणांशस्य।
विष्कम्भस्य विभागात्स्थूलो देशस्तथा न गुणभागः ।१६। तेन गुणांशेन पुनर्गणिताः सर्वे भवन्त्यनन्तास्ते तेषामात्मा गुण इति न हि ते
गुणतः पृथन्त्वसत्ताकः ।११। = जैसे चीड़ाईके विभागसे देशका छेद
होता है वैसे गुणांशका छेद नहीं होता। क्योंकि जैसे वह देश
देशांश स्थूल होता है वैसे गुणांशस्थूल नहीं होता। १६। उस जघन्य
अविभाग प्रतिच्छेदसे यदि सब गुणांश गिने जावें तो वे अनन्त होते
हैं. और उन सब गुणांशोंका आत्मा ही गुण कहलाता है। तथा वे
सब गुणांश निश्चयसे गुणसे पृथक् सत्तावाले नहीं हैं।१६।

### **५. गुणका परिणामीपना तथा तद्गत शंका**

अध्यात्मकमल मार्तण्ड/२/६ अन्वधिनः किल नित्या गुणाश्च निर्मुणाऽव-यवा ह्यनन्त्रीशाः। इव्याश्रया विनाशप्रादुर्भावाः स्वशक्तिभिः शश्वत्।६। =गुणोमें नित्य ही अपनी शक्तियों द्वारा विनाश व प्रादुर्भाव होता रहता है।

पं. घ-/४/११२-१५६ वस्तु सथा परिणामी तथैव परिणामिनो गुणाक्षापि । तस्मादुरपादव्ययद्वयमपि भवति हि गुणानां तु ।११२। ननु नित्या हि गुणा अपि भवन्त्यनित्यास्तु पर्ययाः सर्वे । तत्कि द्रव्यवदिह किल नित्यानित्यारमकाः गुणाः प्रोक्ताः ।११५। सत्यं तत्र यतः स्यादि-दमेव विवक्षितं यथा द्रव्ये । न गुणेभ्यः पृथिगह पत्सिहिति द्रव्यं च पर्यायाश्चेति ।११६। अयमर्थः सन्ति गुणा अपि किल परिणामिनः स्वतः सिद्धाः। नित्यानित्यत्वादप्युत्पादित्रयात्मकाः सम्यक् ।१४६। जैसे वस्तु परिणमनशील है वैसे ही गुण भी परिणमनशील है, इसलिए निश्चय करके गुणके भी उत्पाद और ब्यय ये दोनों होते है। १९२। प्रश्न-गुण नित्य होते हैं और सम्पूर्ण पर्यायें अनित्य होती हैं, तो फिर क्यों इस प्रकरणमें द्रव्यकी तरह गुणोंको निस्या-नित्यारमक कहा है । उत्तर—ठीक है, क्यों कि तहाँ यही विवक्षित है कि जैसे द्रव्यमें जो 'सत' है, यह सत् गुणोंसे पृथक् नहीं है वैसे ही द्रञ्य और पर्यायें भी गुणोसे पृथक् नहीं हैं। 1११६। गुण स्वयंसिद्ध है और परिषामी भी है, इसलिए वे नित्य और अनित्य रूप होनेसे उत्पादव्ययभौव्या**त्मक भी हैं ।१५**६।

## ६. गुणका अर्थ अनन्त पर्यायोंका समृह

प्र. साः/तः प्र./१६ गुणा विस्तारिवशेषाः । च्युण विस्तारि विशेष हैं । श्लो वा./भाषा/२/१/६/१६/१०३/७ कालप्रयवर्ती अनंतानंत पर्यायीका उध्याश समुदाय एक भूण है ।

# ७, परिणमन करे पर गुणान्तर रूप नहीं हो सकता

रा.वा./१/२४/२१/४६०/२८ स्पर्शादीनां गुणानां परिणाम एकजातीय इत्येतस्यार्थस्य ख्यापनार्थं 'च' क्रियते पृथक्यहणम् । तद्यथा स्पर्श एको गुणः काठिन्यसक्षणः स्वजात्यपरित्यागेन पूर्वोत्तरस्वगतभेदिनरो-धोपजननसंतत्या वर्तनातः, द्वित्रचतुःसंख्येयासंख्येयानन्तगुण-स्पर्शपयिरेव परिणमते न मृदुगुरुज्ञस्वादिस्पर्शैः । एवं मृद्वादयोऽपि जोयया । रसरच तिक्त एक एव गुणः रसजातिमजह्त् पूर्ववन्नाशोत्पा-दावनुभवन् द्वित्रचतुःसंख्येयासंख्येयानन्तगुणतिक्तरसैरेव परिणमते न कटुकादिरसैः। एवं कटुकादयो बेदित्ब्याः। अथ यदा कठिन-स्पर्शो मृदुस्पर्शेन, गुरुर्ल घुना, स्निन्धो रूक्षेण, शीत उष्णेन परिणमते तिक्तश्च कटुकादिभि ... इतरे चेतरै:, संयोगे च गुणान्तरैस्तदा कथम् । तत्रापि कठिनस्पर्शः स्पर्शजातिम्जहन् मृद्स्पर्शेनैव विनाशो-त्पादी अनुभवन् परिणमते नेसरै:, एवमितरत्रापि योज्यम्। - 'स्पर्शादि गुणोका एकजातीय परिणमन होता है' इसकी सूचना करनेके लिए पृथक् सूत्र बनाया है। जैसे कठिनस्पर्श अपनी जातिको न छोड़कर पूर्व और उत्तर स्वगत भेदोंके उत्पाद विनाशको करता हुआ दो, तोन, चार, संख्यात, असंख्यात और अनन्त गुण स्पर्श पर्यायोंसे ही परिणत होता है, मृदु गुरु सृषु आदि स्पर्शोसे नहीं। इसी तरहें मृदु आदि भी। तिनत रस रसजातिको न छोडकर उत्पाद विनाशको प्राप्त होकर भी दो तीन चार संख्यात असंख्यात अनन्त गुण तिक्तरसस्तप ही परिणमन करेगा कटूक आदि रसोसे नहीं । इसी तरह कटुक आदिमें भी सममना चाहिए। (इसी प्रकार ग्रन्ध व वर्ण गुणमें भी लागू कर लेना)। प्रश्न-- जब कठिन स्पर्श मृदुरूपमें, गुरु लघुरूपमें, स्निग्ध रूक्षमें, और शीत उष्णमें बदलता है, इसी तरह तिक्त कठिनादि रूपसे '''तथा और भी परस्पर संयोगसे गुणान्तर रूपमें परिणमन करते हैं, तब यह एकजातीय परिणमनका नियम कैसे रहेगा १ उत्तर-ऐसे स्थानमें कठिन स्पर्श अपनी स्पर्श जातिको न छोड़कर ही मृद् स्पर्शसे विनाश उत्पादका अनुभव करता हुआ परिणमन करता है अन्य रूपमें नहीं। इसी तरह अन्य गुणोंमे भी समभ लेना चाहिए।

## ८. प्रत्येक गुण अपने-अपने रूपसे पूर्ण स्वतन्त्र है

पं.घ./उ./१०१२-१०१३ न गुणः कोऽपि कस्यापि गुणस्यान्तर्भवः कचित् ।
नाधारोऽपि च नाधेयो हेतुर्नापिष्ठ हेतुमात् ।१०१२। किन्तु सर्वेऽपि
स्वारमीयाः स्वारमीयराक्तियोगतः । नानारूपा ह्यनेकेऽपि सता
सम्मिलिता मिथः ।१०१३। = प्रकृतमें कहीं भी कोई भी गुण किसी
भी गुणका अन्तर्भावी मही है, आधार नहीं है, आधेय भी नहीं है,
कारण और कार्य भी नहीं है ।१०१२। किन्तु अपनी अपनी हाक्तिको
धारण करनेकी अपेक्षासे सब गुण अपने अपने स्वरूपमें स्थित हैं। इस
लिस यद्यपि वे नानारूपं न अनेक हैं तथापि निरचयपूर्वक वे सब
गुण परस्परमें एक ही सत्के साथ अन्वयरूपसे सम्बन्ध रखते हैं।

जपादान निमिक्त चिट्ठी (पं. बनारसी दास)—ज्ञान चारित्रके आधीन नहीं, चारित्र ज्ञानके आधीन नहीं। दोनों असहाय रूप है। ऐसी तो मर्यादा है।

## ९. गुणोंमें परस्पर कथंचित् भेदाभेद

पं.ध./धू./४१-५२ ततुदाहरणं चैत्रजीवे यहर्शनं गुणरचैकः। तत्र ज्ञानं न मुखं चारित्रं वा न करिचदित्ररच ।५१। एवं यः कोऽपि गुण. सोऽपि च न स्यात्तदन्यरूपो वा । स्वयमुच्छल नित तिदमा मिथो विभिन्नाश्च शक्तयोऽनन्ताः ।५२। — जीवमें जो दर्शन नामका एक गुण है, वह न ज्ञान गुण है, न मुख है, न चारित्र अथवा कोई अन्य गुण ही हो सकता है। किन्तु वह 'दर्शन' दर्शन ही है।५१। इसी तरह द्रव्यका जो कोई भी गुण है, वह भी उससे भिन्न रूपवाला नहीं हो सकता है अर्थास् सब गुण अपने अपने स्वरूपमें ही रहते हैं, इसलिए ये परस्पर भिन्न अनन्त ही शक्तियाँ द्रव्यमें स्वयं उछसती हैं—प्रतिभासित होती है।५२।

# १०. ज्ञानके अतिरिक्त सर्व गुण निर्विकस्प हैं

पं.ध./उ./३१२,३११ नाकारः स्यादनाकारो बस्तुतो निर्विकरपता। शेषानन्तगुणानां तल्लक्षणं ज्ञानमन्तरा।३१२ ज्ञानादिना गुणाः सर्वे प्रोक्ताः सन्तक्षणाङ्किताः । सामान्याद्वा विशेषाद्वा सत्यं नाकारमात्रकाः 1३६४। च्लो आकार न हो सो अनाकार है। इसलिए वास्तवमें ज्ञानके विना शेष अनन्त गुणोंमे निर्विकल्पता होती है। इसलिए ज्ञानके बिना शेष सब गुणोंका लक्षण अनाकार होता है।३६२। ज्ञानके बिना शेष सब गुण केवल सत्र रूप लक्षणसे ही लक्षित हैं। इसलिए सामान्य अथवा विशेष दोनों ही अपेक्षासे वास्तवमें अनाकार रूप ही होते है।३६६।

### १९. सामान्य गुण द्वन्यके पारिणाभिक भाव हैं

स.सि /२/७/१६१/१ ननु चास्तित्वनित्यत्वप्रदेशवत्त्वादयोऽपि भावाः पारिणामिकाः सन्ति तेषामिह ग्रहणं कर्त्वयम्। न कर्त्वयम्ः कृतमेव। कथम्। 'च' शब्देन समुच्चितत्वात्। यद्ये वं त्रय इति सख्या विरुध्यते। न विरुध्यते, असाधारणा जीवस्य भावाः पारिणामिकास्त्रय एव। अस्तित्वादयः पुनर्जीवाजीवविषयत्वारसाधारणा इति 'च'शब्देन पृथगगृह्यन्ते। = प्रश्न-अस्तित्व, नित्यत्व, और प्रदेशत्व आदिक भी पारिणामिक भाव हैं। जनका इस सूत्रमें ग्रहण करना चाहिए। जन्न-जनका ग्रहण पहले ही 'च' शब्द द्वारा कर लिया गया है, अतः पुन ग्रहण करनेकी आवश्यकता नहीं। प्रश्न-यदि ऐसा है तो 'तीन' संख्या (जीवत्व, भव्यत्व, अभव्यत्व) विरोधको प्राप्त होती है। उत्तर-नहीं होती, वर्योक्ति, जीवके असाधारण पारिणामिक भाव तीन ही है। अस्तित्वादिक तो जीव और अजीव दोनोंके साधारण है। इसलिए जनका 'च'शब्दके द्वारा अलगसे ग्रहण किया गया है।

## १२. सामान्य व विशेष गुणींका प्रयोजन

प्र.सा./त.प्र./१३४ चैतन्यपरिणामो चैतनः बादेव शेषद्रव्याणामसंभवत् जीवमधिगमयति। एवं गुणविशेषाद्रद्रव्यविशेषोऽधिगन्तव्यः। = चेतना गुण जीवका ही है। शेष पाँच द्रव्योमें असम्भव होनेसे जीवको ही प्रगट करता है। इस प्रकार विशेष गुणोके भेदसे द्रव्योका भेद जाना जाता है।

पं.ध./पू./१६२ तेषामिह वक्तव्ये हेतुः साधारणै पूर्णि र्यस्मात् । द्रव्यत्व-मस्ति साध्यं द्रव्यविशेषस्तु साध्यते त्वितरै ।१६२। = यहाँपर उन गुणोंके कश्नेमें प्रयोजन यह है कि जिस कारणसे साधारण गुणोंके द्वारा तो केवल द्रव्यत्व सिद्ध किया जाता है और विशेष गुणोंके द्वारा द्रव्य विशेष सिद्ध किया जाता है।

## ३. द्रव्य गुण सम्बन्ध

# ५. गुण वस्तुके विशेष हैं

पं.धः /पू./३८ अथ चैन ते प्रदेशाः सिनशेषा द्रन्यसंज्ञया भणिताः । अपि च निशेषाः सर्वे गुणसंज्ञास्ते भवन्ति यावन्तः ।३८। = विशेष गुणसहित वे प्रदेश ही द्रव्य नामसे कहे गये हैं और जितने भी विशेष हैं वे सब गुण कहे जाते हैं ।

# २. गुण द्रव्यके सहमावी विशेष हैं

प.प्र./मू./१/१७ सह-भुव जाणहि ताहँ गुण कमभुवपज्जउ वृत्तु । सहभू-को तो गुण जानों और क्रमभूको पर्याय । (पं.का./त.प्र./६); (पं.का./ ता.वृ./१/१४/१); (प्र.सा./ता.वृ./१३/१११); (नि.सा./ता.वृ./१०७); (त.अनु./११४); (पं.घ./पू.१३८)।

प्र.सा /त,प्र./२३६ सहक्रमप्रवृत्तानेकधमेठ्यापकानेकान्तमयः । = (बिचित्र गुणपर्याय विशिष्ट द्रव्य ) सह-क्रम-प्रवृत्त अनेक धर्मोंमें व्यापक अनेकान्तमय है । न.च वृ./११ दव्याणं सहभूदा सामण्णविसेसदो गुणा गया। = सामान्य विशेष गुण द्रव्योके सहभूत जानने चाहिए।

आ प./ई सहभावा गुणाः । = गुण द्रव्यके सहभाव होते हैं ।

## इ. गुण द्रव्यके अन्वयी विशेष हैं

स,/सि./६/३८/३०६/६ अन्विमिनो गुणा । = गुण अन्वयी होते हैं। (प.प्र./हो /१/४७/६६), (प्र.सा./ता वृ./६३/१२१/११), (अध्यात्म कमल मार्त ण्ड/२/६), (पं.ध./पू./१६८)।

प्र.सा /त.प्र./८० तत्रान्वयो द्रव्यं, अन्वयिवशेषणं गुण. । = वहाँ अन्वय द्रव्य है। अन्वयका विशेषण गुण है।

## द्रव्यके आश्रय गुण रहते हैं पर गुणके आश्रय अन्य गुण नहीं रहते

वैशे द०/१-१/सूत्र १६ द्रव्याश्रयगुणवात् संयोगविभागेष्वकारणमनपेक्ष इति गुणलक्षणम् ।१६। =द्रव्यके सहारे रहनेवाला हो, जिसमें कोई अन्य गुण न हो, और वस्तुओं के संयोग व विभागमें कारण न हो। क्रिया व विभागकी अपेक्षा न रखता हो। यही गुणका लक्षण है।

त. सू./४/४१ द्रव्याश्रया निर्गुणा गुणाः १४१। = जो निरन्तर द्रव्यमे रहते है और अन्य गुण रहित है ने गुण है। (अध्यात्म कमल मार्तण्ड/२/६)

प्र. सा./त. प्र./१३० द्रव्यमाश्रित्य परानाश्रयत्वेन वर्तमानै लिङ्कचते गम्यते द्रव्यमेते रिति लिङ्कानि गुणाः । च्द्रव्यका आश्रय लेकर और परके आश्रयके बिना प्रवर्तमान होनेसे जिनके द्वारा द्रव्य लिगित (प्राप्त) होता है, पहचाना जा सकता है, ऐसे लिग गुण हैं। (प्र. सा./त. प्र./५७)

### ५. द्रव्योंमें सामान्य गुणोंके नाम निर्देश

न, च. वृ./११-१६ संब्वेसि सामण्या दहः।।११। अस्थितं बस्थुतः दब्बतं पमैयतं अगुरुसहुगुत्तं । देसतं चेदणिदरं मुत्तममुत्तं विद्याणेहि।१२। एक्केका अटुट्टा सामण्या हुंति सब्बदब्बाणं ।१६।

- न. च. वृ./१६ की टिप्पणी-कौ हो हो गुणी होनी। जीवद्रव्येऽचितनस्वं मूर्तत्वं च नास्ति। धर्मा- धर्माकाशकालद्रव्येषु चेतनत्वममूर्तत्वं च नास्ति। धर्मा- धर्माकाशकालद्रव्येषु चेतनत्वममूर्तत्वं च नास्ति। एवं द्विद्विगुण- वर्जिते अष्टौ अष्टौ सामान्यगुणाः प्रत्येकद्रव्ये भवन्ति। सर्व ही सामान्य गुण दस है—अस्तित्व, वस्तुत्व, द्रव्यत्व, प्रमेयत्व, अगुरु- लघुत्व, प्रदेशत्व, चेतनत्व, अचेतनत्व, मूर्तत्व, अमूर्तत्व। इनमें से प्रत्येक द्रव्यमें आठ आठ होते हैं। प्रश्न- चे दो दो गुण कौनसे कम है। उत्तर-जीवद्रव्यमें अचेतनत्व व मूर्तत्व नहीं है। पुह्रगल द्रव्यमें चेतनत्व व अमूर्तत्व नहीं हैं। धर्म, अधर्म, आकाश व काल द्रव्यमें चेतनत्व व मूर्तत्व नहीं हैं। इस प्रकार दो गुण वर्जित आठ-आठ सामान्य गुण प्रत्येक द्रव्यमे है। (आ. प/र); (प्र. प/टो-/१/६८/ ६८/८)।
- प्र. सा./त. प्र / ६५ तत्रास्तित्वं नास्तित्वमेकत्वमन्यत्वं द्रव्यत्वं पर्यायत्वं सर्वपतत्वमसर्वणतत्वं सप्रदेशत्वमप्रदेशत्वं मूर्तत्वममुर्तत्व सिकयत्वमिक्रयत्वं चैतनत्वमचेतनत्वं कर्तृ त्वमकृ त्वं भोक्तृत्वमभोक्तृत्वमगुरुलघुत्वं चेत्यादयः सामान्यगुणाः।=(तहाँ दो प्रकारके गुणोंमे)
  अस्तित्व, नास्तित्व, एकत्व, अन्यत्व, द्रव्यत्व, पर्यायत्व, सर्वणतत्व,
  असर्वणतत्व, सप्रदेशत्व, अप्रदेशत्व, मूर्तत्व, अपूर्तत्व, सिक्रयत्व,
  अक्रियत्व, चेतनत्व, अचेतनत्व, कर्नृत्व, अकर्नृत्व, भोवनृत्व, अभोवतृत्व, अगुरुलघुत्व इत्यादि सामान्य गुण हैं। (नोट—इनमें कुछ
  आपेक्षिक धर्मोंके भी नाम है—जैसे नास्तित्व, एकत्व, अन्यत्व,
  कर्नृत्व, अकर्नृत्व, भोवतृत्व अभोवनृत्व।

### ६. द्रव्यों में विशेष गुणोंक नाम निर्देश

- न च. वृ/१९.१३, ११ सब्बेसि सामण्णा दह भणिया मोलस विसेसा ।११। णाणं वंसणपुहसत्तिरूपरसगंधफासगमणिट्दी। बदृणगाहणहेउं मुत्तम-मुत्तं खलु चेदणिदरं च ।१३। छ चि जीवपोग्गलाणं इयराण वि सेस तितिभेदा ।११। — सर्व द्रव्योमे विशेष गुण सोलह कहे गये हैं ।११। — ज्ञान, दर्शन, मुल, बीर्य, रूप, रस, पन्ध, स्पर्श, गतिहेतुत्व, स्थितिहेतुत्व, वर्तनाहेतुत्व, अवगाहनाहेतुत्व, सूर्तत्व, अमूर्तत्व, चेतनत्व, और अचेतनत्व ।१३। तिनिमे से जीव व पुद्गलमे तो छह-छह है और शेष चार द्रव्योमें तीन-तीन। (विशेष देखो उस उस द्रव्यका नाम); (आ. प/२)।
- प्र- सा/त-प्र/१५ अवगाहनाहेसुरव गतिनिमित्तता स्थितिकारणस्यं वर्तनायतनस्यं रूपादिमत्ता चेतनस्यमित्यावयो विशेषगुणाः।= अव-गाहनाहेसुरव, गतिहेतुस्य, स्थितिहेसुरव, वर्तनाहेतुस्य, रूप-रस-गन्धा-दिमत्तां, चेतनस्य इत्यादि विशेष गुण है।

### ७. द्रव्योमें साधारणासाधारण गुणोंके नामनिर्देश

- न. च. यृ/१६ चेदणमचेदणा तह मुत्तममुत्ता वि चरिमे जे भणिया। समण्णा सजाईणं ते वि विसेसा विजाईणं ११६। = अन्तमे कहे गये जो चार सामान्य या विशेष गुण, अर्थात् मूर्तत्व, अपूर्तत्व, चेतनत्व अचेतनत्व ये स्वजातिकी अपेक्षा तो साधारण हैं और विजातिकी अपेक्षा विशेष हैं। यथा—। देखो निचला उद्धरण)।
- प- प्र./टी/१/६८/६ जीवस्य तावदुच्यन्ते । ज्ञानसुखादयः स्वजातौ साधारणा अपि विजातौ पुनरसाधारणाः । अपूर्तत्वं पुद्गलद्रव्यं प्रत्य-साधारणामाकाञ्चादिकं प्रति साधारणम् । प्रदेशत्वं पुनः कालद्रव्यं प्रति पुद्गलपरमाणुद्रव्यं च प्रत्यसाधारणं शेषद्रव्यं प्रति साधारण-मिति संक्षेपव्याख्यानम् । एवं शेषद्रव्याणामिष यथासंभवं ज्ञात्वय्य-मिति भावार्थः ।=पहले जीवकी अपेक्षा कहते हैं। ... ज्ञान सुखादि गुण स्वजातिकी अपेक्षा साधारण होते हुए भी विजातिकी अपेक्षा असाधारण हैं। (सर्व जीवोंमें सामान्यक्ष्यसे पाये जानेके कारण जीव द्रव्यके प्रति साधारण है और शेष द्रव्योंमें न पाये जानेसे उनके प्रति असाधारण हैं। अपूर्तत्व गुण पुद्गलद्रव्यके प्रति असाधारण है परन्तु आकाशादि अन्य द्रव्योंके प्रति साधारण है । प्रदेशत्व गुण काल द्रव्य व पुद्गल परमाणुके प्रति साधारण है परन्तु शेष द्रव्योंके प्रति असाधारण है। इस प्रकार जीवके गुणोंका संक्षेप व्याख्यान किया। इसी प्रकार अन्य द्रव्योंके गुणोंका भी यथासंभव जानना चाहिए।

### ८. दृब्योंमें अनुसीयो और प्रतिजीवी गुणोंके साम निर्देश

- पं. थं /उ /७४,३०६ अस्ति वैभाविकी शक्तिस्तत्त्वद्ववयोपजीविनी।

  ।७४। ज्ञानानन्दौ चितो धर्मौ नित्यौ द्वव्योपजीविनौ । देहेन्द्रियाद्यभावेऽपि नाभावस्तद्वस्रशेरिति ।३७६। =वैभाविकी शक्ति उस उस
  द्वयके अर्थात जीव और पुद्गतके अपने अपने लिए उपजीविनी है

  ।७४। ज्ञान व आनन्द ये दोनों चेतन-धर्म नित्य द्वव्योपजोवी हैं,
  वयोंकि देह व इन्द्रियोंका अभाव हो जानेपर भी उसका अभाव नहीं
  हो जाता ।३७६।
  - जैन सिद्धान्त प्रवेशिका/१७८-१७६. भायस्वरूप गुणोंको अनुजीवी-गुण कहते हैं। जैसे -सम्यक्त्व, चारित्र, सुख, चेतना, स्पर्श, रस, गन्ध, वर्ण आदिक।१७८। वस्तुके अभावस्वरूप धर्मको प्रतिजीवी गुण कहते हैं। जैसे-नास्तित्व, अमृर्तत्व, अचेतनत्व वगैरह।१७६।
- श्लो बा./भाषा/१/४/५३/१५८/८ प्रापभाव प्रध्वंसाभाव, अत्यन्ताभाव और अन्योन्याभाव ये प्रतिजीवी गुणस्वरूप अभाव अंश माने जाते है।

## ९. दृड्यमें अनस्त गुण हैं

ध १/४.१.२/२०/६ अणंतेम्र वट्टमाणपज्ञाएम तत्थ आवित्याए असंक्षेज्जिदिभागमेत्तपज्ञाया जहण्णोहिणाणेण विसईकया जहण्णभावो।
के वि आइरिया जहण्णदेश्वस्मुवरिद्विहरूव-रस-गंध-फासादिस्व्वपज्जाए जाणिति ति भणंति। तण्ण घडते, तैसिमाणंतियादो। ण हि
ओहिणाणमुक्कस्सं पि अणंतसंखावगमक्खमं, आगमे तहोवदेसाभावादो। = उस (द्रव्य) की अनन्त वर्तमान पर्यायोमेसे जघन्य
अवधिज्ञानके द्वारा विषयीकृत आवलीके असंख्यातवें भागमात्र
पर्यायें जधन्य भाव है। कितने आचार्य 'जबन्य द्रव्यके ऊपर स्थित
रूप, रस, गन्ध एवं स्पर्श आदि रूप सब पर्यायोको उक्त अवधिज्ञान
जानता है' ऐसा कहते हैं। किन्तु वह घटित नहीं होता, क्योंकि,
वे अनन्त है। और उत्कृष्ट भी अवधिज्ञान अनन्त संख्याके जाननेमें
समर्थ नहीं है, क्योंकि, आगममें वैसे उपदेशका अभाव है। (नोट—
अनन्त गुणोंकी हो एक समयमें अनन्त पर्यायों होनी संभव है)।

न. च वृ/६१ इगवीसं तु सहावा जीवे तह जाण पोग्गले णयदो। इयराणं संभवादो णायव्या णाणवंतिहिं १६१ = जीव व पुर्गल में २१ स्वभाव जानने चाहिए और शेष संभव स्वभावोंको ज्ञानियोसे जानना चाहिए।

ल. सा./१/३७-वस्तुनोऽनन्तधर्मस्य प्रमाण∘यक्षिताःमन. । ⇒अनन्त धर्म या गुणोके समुदायरूप वस्तुका स्वरूप प्रमाण द्वारा जाना जाता है ।

का. आ./टी./२२४/१४६/११ सर्वद्रव्याणि निवास कालेषु अनन्ता-नन्ता सन्ति, अनन्तानन्तपर्यायात्मकानि भवन्ति, अनन्तानन्तसद-सिव्रत्यानित्याद्यनेकधर्मविशिष्टानि भवन्ति। अतः सर्व अव्य जिनेन्द्रे अनेकान्तं भणितं। —तीनो ही कालोमे सर्व द्रव्य अनन्तानन्त हैं; अनन्तानन्त पर्यायात्मक होते है; अनन्तानन्त, सत्, असत्, नित्य, अनित्यादि अनेक धर्मोंसे विशिष्ट होते हैं। इसलिए जिनेन्द्र देवोने सर्व द्रव्योंको अनेकान्त स्वरूप कहा है।

ध /पू /४६ देशस्यैका शक्तियों काचित् सा न शक्तिरन्या स्यात्। क्रमतो वितर्क्यमाणा भवन्त्यनन्ताश्च शक्तयो व्यक्ताः ।४६। महत्यकी एक विवक्षित शक्ति दूसरी शक्ति नहीं हो सकती अर्थात् सब अपने-अपने स्वरूपसे भिन्न-भिन्न है, इस प्रकार क्रमसे सब शक्तियोका विचार किया जाय तो प्रत्येक वस्तुमें अनन्तों ही शक्तियाँ स्पष्ट रूपसे प्रतीत होने लगती हैं। (पं. ध./पू/४२)।

पं.धः./उ./१०१४ गुणानां चाप्यनन्तस्वे वाग्व्यवहारगीरवादाः गुणाः केचित्समुहिष्टाः प्रसिद्धाः पूर्वसुरिभिः ।१०१४। = यद्यपि गुणोमें अनन्तपना है तो भी प्राचीन आचार्योने अति ग्रन्थ विस्तारसे गौरव-दोष आता है इसलिए संक्षेपसे प्रसिद्ध-प्रसिद्ध कुछ गुणोंका नामोल्लेख किया है।

## १०. जीव द्रव्यमें अनन्तगुणोंका निर्देश

स सा./आ./क.२ अनन्तधर्मणस्तत्त्वं पश्यन्ती प्रत्यगारमनः। अनेकान्तमयी सूर्तिनित्यमेव प्रकाशिताम् ।२।

स.सा./आ./परि, अत एकास्य ज्ञानमार्त्रेकभाषान्त पातिन्योऽनन्ता. शक्तय उद्युवनते । १ = १. जिसमें अनन्त धर्म है ऐसे जो ज्ञान तथा वचन तन्मयी जो मूर्ति (आत्मा) सदा ही प्रकाशमान है। २। २, अत-एक उस (आत्मा) में ज्ञानमात्र एक भावकी अन्त पातिनी अनन्त शक्तियाँ उछसती है।

द्र.सं./टो./१४/४३/६ एवं मध्यमरुचिशिष्यापेक्षया सम्यक्तवादि गुणाष्टकं भणितम् । मध्यमरुचिशिष्यं प्रति पुनिवेशेषभेदेन येन निर्गतित्वं, निरिन्द्रियत्वं, मिनरायुषत्वमित्यादिविशेषगुणास्तर्थेवास्तित्ववस्तृत्व- प्रमेयत्वादिसामान्यगुणाः स्वागमाविरोधेनानन्ता ज्ञात्व्याः । = इस प्रकार (सिद्धोमें) सम्यक्तवादि आठ गुण मध्यम रुचिवाले शिष्योके

लिए हैं। मध्यम रुचिवाले शिष्योंके प्रांत विशेष भेदनयके अव-लम्बनसे गति रहितता, इन्द्रियरहितता, आयुरहितता आदि विशेष गुण और इसी प्रकार अस्तित्व, वस्तुत्व, प्रमेयत्वादि सामान्य गुण, इस तरह जैसागमके अनुसार अनन्त गुण जानने चाहिए।

पं, घ /उ./१४३ जन्यतेऽनन्तधर्माधिरूढोऽप्येक सचेतन.। अर्थजातं यतो यावत्स्यादनन्तगुणात्मकम् ।१४३। = एक ही जीव अनन्त धर्म युक्त कहा जाता है, क्योकि, जितना भी पदार्थका समुदाय है वह सब अनन्त गुणात्मक होता है।

### ११. गुणोंके अनन्तस्व विषयक शंका व समन्त्रय

स सा./आ./कर/पं जयचन्द—प्रश्न—आत्माको जो अनन्त धर्मवाला कहा है, सो उसमे वे अनन्त धर्म कौनसे हैं । उत्तर—वस्तुमे अस्तित्व, वस्तुत्व, प्रमेयत्व, प्रदेशत्व, चेतनत्व, अचेतनत्व, स्तित्व, अर्मूर्तित्व इत्यादि (धर्म) तो गुण है और उन गुणोंका तीनो कालोमें समय समयवर्ती परिणमन होना पर्याय है, जो कि अनन्त है। और वस्तुमें एकत्व, अनेकत्व, नित्यत्व, अनित्यत्व, भेदत्व, अभेदत्व, शुद्धत्व, अशुद्धत्व आदि अनेक धर्म है। वे सामान्यस्त्य धर्म तो वचन गोचर है, किन्दु अन्य विशेषत्वप अनन्त धर्म भी हैं, जो कि वचनके विषय नहीं है, किन्दु वे ज्ञानगम्य हैं। आत्मा भी वस्तु है इसलिए उसमें भी अपने अनन्त धर्म है।

## १२. द्रव्यके अनुसार उसके गुण भी मूर्त या चेतन आदि कहे जाते हैं

प्रसा,/मू./१३१ मुत्ता ई दियगेज्भा पोरगलद्व्वप्पगा अणेगविधा। दव्याणममुत्ताण गुणा अमुत्ता मुणेदव्या ११३१ = इन्द्रियशाहा मूर्तगुण पुद्गलद्रव्यात्मक अनेक प्रकारके हैं। अमूर्तद्रव्योके गुण अमूर्त जानना चाहिए।

पं.का./त प्र /४६ मूर्तद्रव्यस्य मूर्ता गुणा । = मूर्त द्रव्यके मूर्त गुण होते है।

नि सा /ता वृ./१६८ मूर्तस्य मूर्तगुणाः, अचेतनस्याचेतनगुणाः, अमूर्त-स्यामूर्तगुणाः, चेतनस्य चेतनगुणाः। = मूर्त द्रव्यके मूर्तगुण होते हैं, अचेतनके अचेतन गुण होते है, अमूर्तके अमूर्त गुण होते है, चेतन-के चेतनगुण होते हैं।

गुणक -- जिस राशि द्वारा किसी अन्य राशिको गुणा किया जाये —देव गणित/II/१/११

गुणकार— गुणकवत् । गणित/11/१/४।

गुणकोरित--- १. श्रेणिक पुराण, धर्मामृत, रुकमणि हरण, पद्म पुराण और रामचन्द्र हत्त्वुलि के रचिता एक मराठी कवि। (ती./४/३१६) २. देशीयएणके आवार्य। समय-ई. ६६०-१०४४। दे इतिहास/७/४।

गुणत्व---(वैश्रो. द./१-२/सूत्र १३ तथा गुणेषु भावात गुणत्वस् ।१३। = सम्पूर्ण गुणोमें रहनेवाला गुणत्व द्रव्य गुण कर्मसे पृथक् है ।

गुणधर - दिगम्बर खाम्नाय धरसेनाचार्य की भाँति आपका स्थान पूर्व विदों की परम्परा में हैं। आपने भगवान बीर से आगत 'पेजज दोसपाहुड' के ज्ञान को १८० गाथाओं में बद्ध किया जो आगे जाकर आचार्य परम्परा द्वारा यतिवृषभाचार्य को प्राप्त हुआ। इसी को विस्तृत करके उन्होंने 'क्षाय पाहुड' की रचना की। समय - वी नि.श. ई का धूर्वार्ध (वि. पू. श. १)। (विशेष दे, कोश १/परिशिष्ट/ ३/२)

गुणनंदि १— निन्दसंघ बलात्कारगणकी गुर्वावलीके अनुसार आप जयनन्दिके शिष्य तथा बजनन्दिके गुरु थे। समय वि. शक स. ३५८-३६४ (ई. ४३६-४४२)। (—दे० इतिहास/७/२)। मर्कराके ताभपटमे इनका नाम कुन्दकुन्दान्वयमे लिया गया है। अन्वयमे छह आचार्योंका उन्होल है, तहाँ इनका नाम सबके अन्तमे है। ताभपटका समय—श. ३८८ (ई. ४६६) है। तदनुसार भी इनका समय ऊपरसे लगभग मेल खाता है। (क.पा १/प्र.६१/५ महेन्द्र)। २. गुणनन्दि नं. २, नन्दिसंघके देशीय गणके अनुसार अकलंकदेवकी आम्नायमें देवेन्द्राचार्यके गुरु थे। समय—वि.सं. १००-१३० (ई. ५४३-८७३)। (म.लंद/प्र.१०/ H.L. Jam); (दे० —इतिहास/७/४)।

गुणन --- गणित विधिमें गुणा करनेको गुणन कहते हैं -- दे० गणित / II/१/४।

गुणनाम-- हे॰ नाम।

गुणपर्याय-३० पर्याय ।

गुणप्रत्यय—दे॰ अवधिज्ञान ।

गुणभद्र—१. प'चस्तूप संघी, तथा महापुराण और जयधवला शेष के रचिता आ, जिनसेन द्वि० के शिष्य। कृति—अपने गुरु कृत महापुराण को उत्तरपुराण की रचना करके पूरा किया। आत्मा-नुशासन, जिनदत्त चरित। समय—शंक ६२० में उत्तर पुराण की पूर्ति (ई. ८७०-११०)। (ती./३/८, १। २ माणिकपसेन के शिष्य सिद्धान्तवेत्ता। कृति—धन्यकुमार चरित, प्रन्थ रचना काल चन्देलवंशी राजा परमादि देव के समय (ई. ११८२)। (ती /४/४१)। ३. काण्ठा संध माथुर गच्छ मलय कीर्ति के शिष्य 'रइधु' के सम-कालीन अपभंश किय। कृति—सावण वारसि विहाण कहा, पक्लइ वय कहा, आयास पंचमी कहा, चंदायण वय कहा इत्यादि १५ कथायें। समय—वि.श. १५ का अन्त १६ का पूर्व (ई. श. १५ उत्तरार्ध) (ती./४/२१६)।

गुणयोग-देव योग।

मुणवती—(मां पु./७/१०७-११७) वृक्षके नीचे पडी एक धीवरको मिली। रत्नपुरके राजा रत्नांगदकी पुत्री थी। धीवरके घर पली। भीष्मके पिताके साथ इस शतपर विवाही गयी कि इसकी सन्तान ही राज्यकी अधिकारिणी होगी। इसे योजनगंधा भी कहते हैं। 'व्यास-देव' इसीके पुत्र थे।

गुणवर्स --- पुष्पदन्तपुराणके कर्ता । समय ई० १२३०। (वरांग चरित्र/ प्र.२२/पं. खुशालचन्द) (ती /४/३०६)

### गुणव्रत--- १. लक्षण

र.क.आ,/६७ अनुवृंहणाद गुणानामारूयायन्ति गुणवतान्यायाः ।६०। =
गुणोंको बढानेके कारण आचार्यगण इन व्रतोंको गुणवत कहते हैं।
सा,ध./६/१ यद्गुणायोपकारायाणुवतानां व्रतानि तत्। गुणवतानि।
=ये तीन वत अणुवतोंके उपकार करनेवाले हैं, इसलिए इन्हे गुणवत
कहते हैं।

# २. भेद

भ.आ./मू./२०८१ जं च दिसावेरमणं अणस्थदं छेहि जं च बेरमणं । देसाव-गासियं पि य गुणव्ययाइं भवे ताइं ।२०८१। व्यदिग्वत. देशवत और अनर्थदण्ड वत ये तीन गुणवत है । (स.सि./७/२१/३५६/६); (वसु. श्रा./ २१४-२१६) ।

र.क.शा./६७ दिग्बतमनर्थ दण्डव्रतं च भोगोपभोगपरिमाणं । अनुवृंह-णाइ गुणानामारथ्ययान्ति गुणव्रतान्यार्याः । = दिग्वत, अनर्थ दण्डवत और भोगोपभोग परिमाण वत ये तीनों गुणवत कहे गये है ।

महा.पु./१०/१६५ दिग्देशानर्थदण्डेम्यो निरतिः स्यादणुव्रतस्। भोगो-पभोगसंख्यानमप्याहुस्तद्दगुणवतम् ।१६५। = दिग्वतः देशवत और अनर्थ दण्डवत ये तीन गुणवत है। कोई कोई आचार्य भोगोपभोग परिमाण बतको भी गुणवत कहते है। [देश बतको शिक्षावतोमे शामिल करते हैं] ११६४।

गुणश्रेणी--दे॰ संक्रमण/ः।

गुण संक्रमण—दे० संक्रमण/७।

मुणसेन — १ लाडबागड समकी गुर्वावलीके अनुसार आप वीरसेन स्वामीके शिष्य तथा उदयसेन और नरेन्द्रसेनके गुरु थे। समय वि, ११३० (ई १०७३) — दे० इतिहास /७/१०। २. लाड्बागड़संघकी गुर्वावलीके अनुसार आप नरेन्द्रसेनके शिष्य थे। समय वि, ११८० (ई ११२३) — दे० इतिहास/७/१० ।

गुणस्थान — मोह और मन, वचन, कायकी प्रवृत्तिके कारण जीवके अन्तरंग परिणामों में प्रतिक्षण होनेवाले उतार घढावका नाम गुण-स्थान है। परिणाम यद्यपि अनन्त है, परन्तु उत्कृष्ट मिलन परिणामों से लेकर उत्कृष्ट विशुद्ध परिणामो तक तथा उससे ऊपर जवन्य वीतराग परिणामसे लेकर उत्कृष्ट वीतराग परिणाम तककी अनन्तो वृद्धियों के क्रमको वक्तव्य बनामें के लिए उनकी १४ श्रेणियों में विभाजित किया गया है। वे १४ गुणस्थान कहलाते हैं। साधक अपने अन्तरंग प्रवल्त पुरुषार्थ द्वारा अपने परिणामों को चढाता है, जिसके कारण कर्मो व संस्कारों का उपश्रम, क्षय वा क्षयोपश्रम होता हुआ अन्तमें जाकर सम्पूर्ण कर्मों का क्षय हो जाता है, वही उसकी मोक्ष हैं।

# गुणस्थानों व उनके मावोंका निर्देश

१ । गुणस्थान सामान्यका रुक्षण ।

२ गुणस्थानोंकी उत्पत्ति मोह और योगके कारण होती है।

💲 १४ गुणरथानोके नाम निर्देश

पृथक् पृथक् गुणस्थान विशेष। —दे० वह वह नाम

 सर्व गुणस्थानोंमें विरताविरत अथवा प्रमत्ताप्रमत्तादि-पनेका निर्देश ।

ऊपर के गुणस्थानों में कषाय अव्यक्त रहती है।

—दे० रण/३

 अप्रमत्त पर्यन्त सब गुणस्थानोंमें अधःप्रवृत्तिकरण परिणाम रहते हैं। —दे० करण/४।

 चौथे गुणस्थान तक दर्शनमोहकी और इससे अपर चारित्रमोहकी अपेक्षा प्रधान है।

संयत गुणस्थानोंका श्रेणी व अश्रेणी रूप विभाजन ।

\* उपशम व क्षपक श्रेणी

—दे० श्रेणी । —दे० भाव/२

मुणस्थानोमें यथा सम्भव भाव ।

जितने परिणाम है उतने ही गुणस्थान क्यों नहीं।

🗸 गुणस्थान निर्देशका कारण प्रयोजन ।

# गुणस्थानों सम्बन्धी कुछ नियम

गुणस्थानोमें परस्पर आरोहण व अवरोहण सम्बन्धी नियम ।

Ę

₹

प्रत्येक गुणस्थान पर आरोहण करनेके छिए त्रिकरणीं-का नियम चै० उपशम, क्षय व क्षयोपशम । दर्शन व चारित्रमोहका उपराम व क्षपण विधान । 4 —दे० उपशम व स्र**य** गुणस्थानं।मे मृत्युकी सम्भावना असम्भावना सम्बन्धी \* —दे० मरण/३ कौन गुणस्थानसे मरकर कहाँ उत्पन्न हो, और कौन---दे० जन्म/६। सा गुण प्राप्त कर सके इत्यादि गुणस्थानोंमें उपशमादि १० करणोंका अधिकार । \* ---दे० करण/२ । सभी गुणस्थानोंमें आयके अनुसार व्यय होनेका नियम \* --दे० मार्गणा/६। १४ मार्गणाओं, जीवसमासों आदिमें गुणस्थानोंके स्वामित्वको २० मरूपणार्थे। -- दे० सत्/श गुणस्थानोंको सत् , संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव व अल्पबंहुत्व रूप आठ प्ररूपणाएँ। --दे० बहु वह नाम षर्याप्तापर्याप्त तथा गतिकाय आदिमें पृथक् पृथक् गुण-\* स्थानोंके स्वामित्पकी विशेषतार् ~ दे० वह वह नाम बद्धायुष्यको अपेक्षा गुणस्थानाका स्वामित्व । — दे० आयु/६ । गुणरथानोंमें सम्भव कर्मोंके बन्ध, उदय, सत्त्वादिकी —दे० वह वह न⊺म । मरूपणाई ।

# १. गुणस्थानों व उनके भावोंका निर्देश

### १, गुणस्थान सामान्यका रुक्षेण

पं. सं./प्रा/१/३ जेहिं दु लिक्खज्जंते उदयादिष्ठ संभवेहि भाषेहि। जोवा ते गुणसण्णा णिहिट्टा सन्वदरिसीहि।३। = दर्शनमोहनीयादि कर्मोंकी उदय, उपशम, क्षय, क्षयोपशम आदि अवस्थाओंके होनेपर उत्पन्न होनेवाले जिन भावोंसे जोव लक्षित किये जाते हैं, उन्हें सर्व-दिश्योंने 'गुणस्थान' इस संज्ञासे निर्देश किया है। (पं. सं/सं/१/१२) (गो. जी./सू./८/२१)।

# गुणस्थानोंकी उत्पत्ति मोह और थोगके कारण होती है।

गो. जी./मू./३/२२ संखेओ ओघोत्ति य गुणसण्णा सा च मोहजोगभवा।
=संक्षेप, ओघ ऐसी गुणस्थानकी संज्ञा अनादिनिधन ऋषिप्रणीत
मार्गविषे रूढ है। बहुरि सो संज्ञा दर्शन चारित्र मोह और मन
बचन काय योग तिनिकरि उपजी है।

# ३. १४ गुणस्थानोंके नाम निर्देश

ष. खं १/१.१/सू ६-२२/१६१-१६२ ओघेण अत्थि मिच्छाइट्टी ।६। सासण-सम्माइट्टी ।१०। सम्मामिच्छाइट्टी ।११। असंजदसम्माइट्टी ।१२। संजदासंजदा ।१३। पमत्तसंजदा ।१४। अष्पमत्तसंजदा ।१६। अपुठ्य-करण-पविद्व-सुद्धि संजदेष्ठ अत्थि उवसमा खवा।१६। अणियट्टि-बादर- सांपराइय-पिवट्टसुद्धि-संजवेसु अस्थि उवसमा खवा ११७ सुहुम-सांपराइय-पिवट्ट-सुद्धिसंजवेसु अस्थि उवसमा खवा ११०। उवसंत-कसाय-वीयराय-छदुमत्था ११। स्वीण-कसाय-वीयराय-छदुमत्था ११। स्वीण-कसाय-वीयराय-छदुमत्था ११। स्वीण-कसाय-वीयराय-छदुमत्था ११। स्वीण-कसाय-वीयराय-छदुमत्था १२। स्वीण-कसाय-वीयराय-छदुमत्था १२। स्वीण-कसाय-वीयराय-छदुमत्था ११ होते है )— मिथ्यादृष्टि, सासादन सम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि या मिश्र, असं-यत या अविरत्त सम्यग्दृष्टि, संयतासंयत या देशिवरत, प्रमत्तसंयत या प्रमत्तविरत, अप्रमत्तसंयत, अपूर्वकरण या अपूर्वकरण-प्रविष्टशुद्धि-संयत, अनिवृत्तिकरण या अनिवृत्तिकरणवादरसाम्पराय-प्रविष्ट-शुद्धि संयत, उपञान्तकषाय या उपशान्तकषाय वीतराग छद्धस्थ, क्षीणकषाय या स्वीणकषाय वीतराग छद्धस्थ, स्वीणकषाय वीतराग छद्धस्थ, स्वीणकषाय वीतराग छद्धस्थ, स्वीणकषाय वीतराग छद्धस्थ, स्वीणकषाय वीतराग छद्धस्थ, स्वीणकषाय वीतराग छद्धस्थ, स्वीणकषाय वीतराग छद्धस्थ, स्वीणकषाय स्वास्थित्रः । (च. वा/६/१११ ।

# ४. सर्वगुणस्थानों में विस्ताविस्तपनेका अथवा प्रमत्ता प्रमत्तपने आदिका निर्देश

ध, १/१.१.१२-२१/पृष्ठ/पंक्ति 'असजद' इदि जं सम्मादिट्टिस्स विसेसण-वयणं तमंतदीवयत्तादो हेट्ठिल्लाणं सयल-गुणट्ठाणाणमसंजदत्तं परू-वेदि । उत्ररि असंजदभावं किण्ण परूबेदि त्ति उत्ते ण परूबेदि, उवरि सब्बत्थ संजनासंजम-संजम-विसेसणोवलंभादो ति । (१७२/८)। एदं सम्माइट्ठिवयणं उवरिम-सव्व-गुणट्ठाणेसु अणुबद्ध गंगा-णई-पबाहो इव (१७३/७)। प्रमत्तवचनमन्तदीपकत्वाच्छेषातीतसर्वगुणेषु प्रमादास्तित्वं सूचयति । (१७६/६)। बादरग्रहणमन्तदीपकत्बाह् गतारीषगुणस्थानानि, बादरकवायाणीति प्रज्ञापनार्थम्, 'सति संभवे व्यभिचारे च विशेषणमर्थवद्भवति' इति न्यायात्। (१०५/१)॥ अबस्थग्रहणमन्तदीपकत्वादतीता**शेषगुणानां सावरणत्वस्य सूचक-**नित्यवगन्तव्यम् (१६०/२)। सयोगग्रहणमधस्तनसकसगुणानां सयो-गत्वप्रतिपादकमन्तदीपकत्वात (१६१/५) । =सूत्रमें सम्यग्दृष्टिके लिए जो असंयत विशेषण दिया गया है, वह अन्तदीपक है, इस-लिए वह अपनेसे नीचेके भी समस्त गुणस्थानोंके असंयतपनेका निरू-पण करता है। ( इससे ऊपरवाले गुणस्थानोंमें सर्वत्र संयमासंयम या संयम विशेषण पाया जानेसे उनके असंयमपनेका यह प्ररूपण नहीं करता है। (अथति चौथे गुणस्थान तक सब गुणस्थान असंयत हैं और इससे जपर संयतासंयत या संयत/ (१७२/८) ॥ इस सूत्रमें जो सम्यग्दृष्टि पद है, वह गंगा नदीके प्रवाहके समान अपरके समस्त गुणस्थानोंमें अनुवृत्तिको प्राप्त होता है। अथित पॉचवें आदि समस्त गुणस्थानोंमें सम्यग्दर्शन पाया जाता है। (१७३/७)॥ यहाँ पर प्रमत्त शब्द अन्तदीपक है, इसिलए वह छठवें गुणस्थानसे पहिलेके सम्पूर्ण गुणस्थानोंमें प्रमादके अस्तित्वको सूचित करता है। (अर्थात् छठे गुणस्थान तक सब प्रमत्त हैं और इससे ऊपर सातवें आदि गुण-स्थान सत्र अप्रमत्त है। (१७६/६) ॥ भूत्रमे जो 'बादर' पदका ग्रहण किया है, वह अन्तदीपक होनेसे पूर्ववर्ती समस्त गुणस्थान बादर-कषाय है. इस बातका ज्ञान करानेके लिए ग्रहण किया है. ऐसा सम-भना चाहिए; क्यों कि जहरूपर विशेषण संभव हो अर्थात लागू पडता हो और न देनेपर व्यभिचार आता हो, ऐसी जगह दिया गमा विशे-षण सार्थक होता है, ऐसा न्याय है (१५५/१)। इस सुत्रमें आया हुआ छबस्य पद अन्तदीपक है, इसलिए उसे पूर्ववर्ती समस्त गुण-स्थानोंके सावरण (या छदास्थ)पनेका सूचक समफना चाहिए (१६०/२)। इस सूत्रमें जो सयोग पदका ग्रहण किया है, वह अन्तदीपक होनेसे नीचेके सम्पूर्ण गुणस्थानोंके सयोगपनेका प्रतिपादक है (१<u>१</u>११) +

# ५. चौथे गुणस्थान तक दर्शनमोहकी तथा इससे ऊपर चारित्रमोहकी अपेक्षा प्रधान है

गो.जो./सू /१२-१३/३५ एदे भावा णियमा दंसणमोहं पहुच्च भणिदा हु।
चारित्तं णिव्य जदो अविरद अंतेषु ठाणेषु ।१२। देसिवरदे पमत्ते इदरे
य खओवसमिय भावो तु । सो खलु चरित्तमोहं पहुच्च भणियं तहा
उविरे ।१३। = (मिथ्यादृष्टि, सासादन, मिश्र और अविरत सम्यग्दृष्टि
गुणस्थानोंमें कमशः जो औदियक, पारिणामिक, क्षायोपशिमक व
औपशिमकादि तीनो भाव नताये गये हैं। प्रा.९१।) वे नियमसे दर्शनमोहको आश्रय करके कहे गये हैं। प्रगटपने जाते अविरतपर्यन्त च्यारि
गुणस्थानिकषै चारित्र नाहीं हैं। इस कारण ते चारित्रमोहका आश्रयकरि नाही कहे हैं।१२। देशसंयत, प्रमत्तसंयत, अप्रमत्तसंयत विषे
क्षायोपशिमकभाव है, वह चारित्रमोहके आश्रयसे कहा गया है। तैसे
ही उपर भी अपूर्वकरणादि गुणस्थानिनिवर्षे चारित्रमोहको आश्रयकरि भाव जानने ।१३।

#### ६. संयत गुणस्थानोंका श्रेणी व अश्रेणी रूप विभाजन

रा.बा./१/१/१६/५८१३० एतदादीनि गुणस्थानानि चारित्रमोहस्य क्षयोपशमादुपशमात् क्षयाच्च भवन्ति ।

रा.वा./ह/१/१८/१८ हत ऊर्ध्वं गुणस्थानाना चतुर्णा हे श्रेण्यी भवत. उपश्मकश्रेणी क्षपकश्रेणी चेति । = १० संयतासंयत आदि गुणस्थान चारित्रमोहके क्षयोपश्चमसे अथवा उपशमसे अथवा क्षयसे उत्पन्न होते हैं। (तहाँ भी) २, अप्रमत्त संयतसे ऊपरके चार गुणस्थान उपशम या क्षपक श्रेणीमें ही होते हैं।

### ७. जितने परिणाम हैं उतने हो गुणस्थान क्यों नहीं

ध.१/१,१,१७/१८४/८ यावन्तः परिणामास्तावन्तः एव गुणाः किन्न भवन्तीति चेत्रः तथा व्यवहारानुपपत्तौ द्रव्यार्थिकनयसमाध्रयणात् । = प्रश्न-जितने परिणाम होते है उतने ही गुणस्थान क्यो नहीं होते है १ उत्तर--नहीं, क्योंकि, जितने परिणाम होते हैं, उतने ही गुण-स्थान यदि माने जायें तो (समफने समकाने या कहनेका ) व्यवहार ही नहीं चल सकता है, इसलिए द्रव्यार्थिकनयकी अपेक्षा नियत संख्यावाले ही गुणस्थान कहे गये है ।

# ८. गुणस्थान निर्देशका कारण प्रयोजन

रा.वा./१/१/१०/४८८/६ तस्य संवरस्य विभावनार्थं गुणस्थानविभागवचनं क्रियते । =संवरके स्वरूपका विशेष परिज्ञान करनेके लिए चौदह गुणस्थानोंका विवेचन आवश्यक है ।

# २. गुणस्थानों सम्बन्धी कुछ नियम

# 1. गुणस्थानोंमें परस्पर आरोहण व अवरोहण सम्बन्धी नियम

गो.क /मू./१६६-१६८/७६०-७६२ चदुरेककदुपण पंच य छत्तिगठाणाणि अप्पमत्तंता । तिमु उवसमगे संतेत्ति य तियतिय दोण्णि गच्छंति ।१६६। सासणपमत्तवेडजं अपमत्तंतं समिल्लयइ मिच्छो । मिच्छत्तं विदियगणो मिस्सो पढमं चडत्थं च ।१६७। अविरदसम्मा देसो वमत्तपिहीणमपमत्तंतं । छट्ठाणाणि पमत्तो छट्ठगुणं अप्पमत्तो दु ।१६८। उवसामगा दु सेढि आरोइंति य पडंति य कमेण । उवसामगेमु मिद्दो सेवतमत्तं समिल्लयई ।१६९।

ध १२/४.२.७,१६/२०/१३ उत्रकस्साणुभागेण सह आउवनंधे संजदासंज-दादिहेद्दिमगुणद्वाणाणं गमणाभावादो । = मिथ्यादष्टवादिक निज निज गुणस्थानकौ छेडें अनुक्रमतें ४,१,२,४,६,६,३ गुणस्थाननिकौ अप्रमत्त- पर्यन्त प्राप्त हो हैं। बहुरि अपूर्व करणादिक तीन उपशमवाले तीन तीनकी, उपशान्त कषायवाले दोय गुणस्थानकिनकी प्राप्त हो है । ११६६। बह कैसे सो आगे कोष्ठकों में दशीया है—इतना विशेष है कि उत्कृष्ट अनुभागके साथ आयुके बाँधनेपर (अप्रमत्तादि गुणस्थानोंसे) अधस्तन गुणस्थानों में गमन नहीं होता है। भा

नोट-- निम्नमेंसे किसी भी गुणस्थानको प्राप्त कर सकता है।

| ਜਂ.      | गुगस्थान       | आरोहण क्रम      | अवरोहणक्रम                 |
|----------|----------------|-----------------|----------------------------|
| 8        | मिथ्यादष्टि    |                 |                            |
|          | अनादि          | उपशम सम्य, सहित | <                          |
|          |                | ७,५,७           | <u> </u>                   |
|          | सादि           | 3,8,4,9         |                            |
| ٦ !      | सासादन         | ×               | १                          |
| ş        | मिश्र          | 8               | १                          |
| ૪        | असंयत-         |                 |                            |
|          | उपशम साम्य.    | <b>€</b> ,0     | सासादन पूर्वक १            |
|          | <b>क्षायिक</b> | <i>و</i> , پ    | ×                          |
|          | क्षायोपशमिक    | و,بع            | <b>३,</b> १                |
| Ł        | संयतासंयत      | 9               | ४,३,२,१                    |
| Ę        | प्रमत्तसं यत   | v               | 4,8,3,7,8                  |
| છ        | अप्रमत्तः,,    | <u> </u>        | ई (मृत्यु होनेपर देवों में |
|          |                |                 | जन्म चौथा स्थान)           |
| 5        | अपूर्वकरण      | 3               | s(",")                     |
| 3        | अनिवृत्तिकरण   | १०              | ۲ ( ۱, ۱, ۱, ۱, ۱, ۱)      |
| १०       |                | ११.१२           | E(" " ")                   |
| ११       | उप-कथाय        | ×               | 80 ("" "")                 |
|          | क्षीण .,       | १३              | ×                          |
|          | सयोगी          | १४              | ×                          |
| १४       | , अयोगी        | सिद्ध           | ×                          |
| <u>'</u> | ·              |                 | <u> </u>                   |

मुणहानि ---१. गुणहानि श्रेढी व्यवहार-देव गणित/II/६/१२. षट्-गुण हानि वृद्धि-देव षट्गुण हानि वृद्धि ।

गुणा—Multiplication ( घ.५/त्र./२७ )

# गुणाधिक—

स.सि /७/११/३४६/६ सम्यम्झानादिभिः प्रकृष्टा गुणाधिकाः। = जो सम्यम्झानादि गुणोंमें बढे-चढे हैं वे गुणाधिक कहताते है।

गुणारोपण—दे॰ प्रतिष्ठा विधान ।

गुणाधिक - गुणाधिक नयनिर्देशका निषेध -(दे० नय/I/१/६)

गुणित — गुणकार विधिमें गुण्य गशिको गुणकार द्वारा गुणित कहा जाता है—दे० गणित/II/१/४।

गुणित कर्माशिक—दे० क्ष<sub>ित ।</sub>

गुणिदेश-की अपेक्षा बस्तुमें भेदाभेद-दे० सप्तमंगी/४/८/

गुणी अगुणी नय—दे॰ नय/।/१।

गुणोत्तर श्रेढी—Geometrical Progression (ज.प./प्र.१०६)। इस संबन्धी प्रक्रियाएँ (दे० गणित /11/६/६)।

गुण्य -- जिस राशिको किसी अन्य राशि द्वारा गुणा किया जाये -- दे० गणित /II/१/४। गुप्त वंश - दे० इतिहास/१/४।

गुप्तसंघ —दे० इतिहास /६/८।

गुप्तसंवत्-दे० इतिहास /२।

गुमि — मन, वचन व कायकी प्रवृत्तिका निरोध करके मात्र ज्ञाता, द्रष्टा भावसे निरचयसमाधि धारना पूर्णगृप्ति है, और कुछ शुभराग मिश्रित विकल्पों व प्रवृत्तियों सहित यथा शक्ति स्वरूपमे निमग्न रहनेका नाम आंशिकगृप्ति है। पूर्णगृप्ति ही पूर्णनिवृत्ति रूप होनेके कारण निरचयगुप्ति है और आंशिकगुप्ति प्रवृत्ति अशके साथ वर्तनेके कारण व्यवहारगृप्ति है।

# १. गुप्तिके भेद, लक्षण व तद्गत शंका

### गुप्ति सामान्यका निश्चय लक्षण

- स. सि./१/२/४०१/७ यत' संसारकारणादात्मनो गोपनं सा गुप्तिः।=
  जिसके बलसे संसारके कारणोंसे आत्माका गोपन अर्थात् रक्षा होती
  है वह गुप्ति है। (रा. वा./१/२/१/५११/२७) (भ. आ /वि/११४/२६/१८०)।
- द्र. सं/टी/३६/१०१/६ निश्चप्रेन सहजशुद्धात्मभावनालक्षणे गूढस्थाने संसारकारणरागादिभयादात्मनो गोपनं प्रच्छादनं भन्पनं प्रवेशणं रक्षणं गुप्तिः । = निश्चयसे सहजन्शुद्ध-आत्म-भावनारूप गुप्त स्थानमें संसारके कारणभूत रागादिके भयसे अपने आत्माका जो छिपाना, प्रच्छादन, भंपन, प्रवेशन, या रक्षण है सो गुप्ति है।
- प्र. सा/ता. वृ/२४०/३३३/१२ त्रिगुप्तः निश्चयेन स्वरूपे गुप्तः परिणतः । == निश्चयसे स्वरूपमें गुप्त या परिणतः होना ही त्रिगुप्तिगुप्त होना है।
- स. सा/ता. व/३०० ज्ञानिजीवाधितमप्रतिक्रमण तु शुद्धात्मसम्यक्षद्धान-ज्ञानानुष्ठानतक्षणं त्रिपुप्तिरूपं। = ज्ञानीजनोंके आधित जो अप्रति-क्रमण होता है वह शुद्धात्माके सम्यक् श्रद्धान, ज्ञान व अनुष्ठान ही है लक्षण जिसका, ऐसी त्रिपुप्तिरूप होता है।

# २. गुप्ति सामान्यका ज्यवहार लक्षण

- मू. आ./३३१ मणवचकायपबुत्ती भिन्नखू सावज्जकज्जसंजुत्ता । स्विष्पं णिवारयंतो तीहिं दु गुत्तो हवदि एसी ।३३१। = मन वचन व कायको सावद्य क्रियायोंसे रोकना गुप्ति है। (भ. आ/वि/१६/६१/३०)।
- त. सू./१/४ सम्यग्योगनियहो गुप्तिः। = (मन बचन काय इन तीनों) योगोंका सम्यक् प्रकार निग्रह करना गुप्ति है।
- स. सि/९/४/४९९/३ योगो व्याख्यातः 'कायवाङ्मनःकर्म योगः' इत्यत्र ।
  तस्य स्वेच्छाप्रवृत्तिनिवर्तनम् निग्रहः विषयसुखाभिलाषार्थं प्रवृत्तिनिषेधार्थं सम्यग्विशेषणम् । तस्मात्सम्यग्विशेषणविशिष्टात् संक्लेशाप्रादुर्भावपरात् कायादियोगनिरोधे सति तिन्निमित्तं कर्म नासवतीति ।
  स्मन वचन काय ये तीन योग पहिले कहे गये हैं । उसकी स्वच्छन्द
  प्रवृत्तिको रोकना निग्रह है । विषय सुखकी अभिलाषाके लिए की
  जानेवाली प्रवृत्तिका निषेध करनेके लिए 'सम्यक्' विशेषण दिया है ।
  इस सम्यक् विशेषण युक्त संक्लेशको नहीं उत्पन्न होने देनेकप योगनिग्रहसे कायादि योगोंका निरोध होनेपर तिन्निम्तक कर्मका आस्रव
  नहीं होता है । (रा. वा/१/४/२-४/५१३/१३), (गो. क/जी. प्र/५४७/
  ७१४/४)।
- रा. बा/१/४/१/५१४/३२ परिमित्तकालविषयो हि सर्वयोगनियहो गृप्ति'। =परिमित्त कालपर्यन्त सर्व योगोका निग्रह करना गृप्ति है।
- प्र. सा//ता. वृ/२४०/३३३/१२ व्यवहारेण मनोवचनकायंयोगत्रयेण गुप्तः त्रिगुप्तः । = व्यवहारसे मन वचन काय इन तोनों योगोसे गुप्त होना सो त्रिगुप्त है ।

- द्र. सं./टी/३६/१०१/६ टबवहारेण बहिरद्रसाधनार्थं मनोवचनकाय-ट्यापारनिरोधो गुप्तिः। ⇒ट्यवहार नयसे बहिर्ग साधन (अर्थात् धर्मानुष्टानों) के अर्थ जो मन बचन कायकी क्रियाको (अशुभ प्रवृत्ति से) रोकना सो गुष्ठि है।
- अन. घ/४/१४४ गोप्तुं रत्नत्रयात्मानं स्वात्मानं प्रतिपक्षतः । पापयोगा-त्रिगृहोयाल्लोकपड्करयादिनिस्पृहः ।१५४। = मिथ्यादर्शन आदि जो आत्माके प्रतिपक्षी, उनसे रत्नत्रयस्वरूप अपनी आत्माको सुरक्षित रखनेके लिए ख्याति लाभ आदि विषयोंमें स्पृहा न रखना गुप्ति है।

# ३. गुसिके भेद

स. सि./१/४/११/६ सा त्रितयी कायगुशिवरिगुशिर्मनोगुशिरिति । चवह गुप्ति तीन प्रकारकी है – काय गुप्ति, वचन गुप्ति और मनोगुप्ति । (रा. वा/१/४/४/६१/२१) ।

### ४. मन वचन काय गुप्तिके निइचय कक्षण

- नि. सा./मू./६१-७० जो रायादिणियत्ती मणस्स जाणाहि तं मणोगुत्ती । अलियादिणियत्ती वा मोणं वा होइ विदेगुत्ती ।६१।
- नि. सा./ता. वृ./६१-७० निश्चयेन मनोवाग्गुप्तिसूचनेयम् ।६१। निश्चयशरीरगुप्तिस्वरूपारूयानमेततः । कायिकिरियाणियसी काउस्सरगो
  सरीरगे गुत्ती । हिसाइणियसी वा सरीरगुत्तीत्ति णिद्दिद् । ७०।

  —रागद्वेषसे मन परावृत्त होना यह मनोगुप्तिका लक्षण है । असस्यभाषणादिसे निवृत्ति होना अथवा मौन धारण करना यह वचनगुप्तिका लक्षण है । औदारिकादि शरीरकी जो क्रिया होती रहती है उससे
  निवृत्त होना यह कायगुप्तिका लक्षण है, अथवा हिसा चोरी वगैरह
  पापिक्रयासे परावृत होना कायगुप्ति है । (ये तीनों निश्चय मन वचन
  कायगुप्तिके लक्षण हैं । (मृ. आ./२३२-२३३) (भ. आ./मृ/११८०१९८०)।
- घ. १/१.१ र/११६/६ व्यलीकिनिवृत्तिर्वाचां संयमत्वं वा वारगुप्ति । = असत्य नहीं बोलनेको अथवा वचनसंयम अर्थात् मौनके धारण करने-को वचनगुप्ति कहते हैं।
- हा /१८/१६-१८ विहाय सर्व संकल्पात् रागद्वेषावलिम्बतात् । स्वाधीनं कुरुते चेत' समस्वे सुप्रतिष्ठितम् ।१६। सिद्धान्तसूत्रविन्यासे श्रवत्प्रेर्मतोऽथवा । भवस्यविकत्ता नाम मनोगुप्तिमंनीषिणः ।१६। साधुसंवृत्त-वाग्वृत्तमौनास्द्धस्य वा मुने । संज्ञादिपरिहारेण वाग्युप्ति स्यान्महा- मुने ।१७। स्थिरीकृतश्ररीरस्य पर्यकसंस्थितस्य वा । परीषहप्रपातेऽपि कायगुप्तिमंता मुने ।१८। करागद्वेषसे अवलम्बित समस्त संकल्पोंको छोडकर जो मुनि अपने मनको स्वाधीन करता है और समता भावमें स्थिर करता है, तथा सिद्धान्तके सूत्रको रचनामें निरन्तर प्रेरणास्प करता है, उस बुद्धिमान मुनिके सम्पूर्ण मनोगुप्ति होती है ।१६-१६। भन्ने प्रकार वश करी है वधनोंकी प्रवृत्ति जिसने ऐसे मुनिके तथा संज्ञादि का त्याग कर मौनास्द्र होनेवाने महामुनिके वचनगुप्ति होती है ।१७-१६। क्षेत्रकार वश करी है वधनोंकी प्रवृत्ति जिसने ऐसे मुनिके तथा संज्ञादि का त्याग कर मौनास्द्र होनेवाने महामुनिके वचनगुप्ति होती है ।१७ स्थिर किया है शरीर जिसने तथा परिषह आजानेपर भी अपने पर्यकासनसे ही स्थिर रहे, किन्तु डिगे नहीं, उस मुनिके ही कायगुप्ति मानी गयो है ।१८। (अन. ध./४/१६६/४-४)
- नि. सा./ता. वृ /६१-७० सकलमोहरागद्वेषाभावादखण्डाद्वेतपरमचिद्वपे सम्यगनिधितरेव निश्चयमनोगुप्तिः । हे शिष्य त्वं तावत्र चित्रतं मनोगुप्तिमिति जानीहि । निखिलावृत्तभाषापरिहृतिर्वा मौनवतं च । ...इति निश्चयवाग्गुप्तिस्वरूपमुक्तम् ।६१। सर्वेषां जनानां कायेषु बद्धयः क्रिया विद्यन्ते, तासां निवृत्तिः कायोःसर्गः, स एव गुप्ति-भवति । पञ्चस्थावराणां त्रसानां हिसानिवृत्तिः कायगुप्तिर्वा । परम-संयमधरः परमजिनयोगोशवरः य. स्वकीयं वृषुः स्वस्य वृष्या विवेश

तस्यापरिस्पन्दम् तिरेव निश्चयकायगुप्तिरित 1901 = सकल मोहरागद्वेषके अभावके कारण अखण्ड अद्वेत परमचिद्र्पमे सम्यक् रूपसे
अवस्थित रहना ही निश्चय मनोगुप्ति है। हे शिष्य। तू उसे अचलित मनोगुप्ति जान। समस्त असत्य भाषाका परिहार अथवा मौनवत सो वचनगुप्ति है। इस पकार निश्चय वचनगुप्तिका स्वरूप कहा
है। ६६। सर्वजनोको काय सम्बन्धो बहुत क्रियाप होती है, उनकी
निवृत्ति मो कायोत्सर्ग है। वही (काय) गुप्ति है। अथवा पाँच
स्थावरोंकी और त्रसोंकी हिसानिवृत्ति सो कायगुप्ति है। जो परमसंयमधर परमजिनयोगीश्वर अपने (चैतन्यरूप) शरीरमे अपने
(चैतन्यरूप) शरीरसे प्रविष्ठ हो गये, उनकी अपरिस्पन्द सुर्ति हो
निश्चय कायगुप्ति है। २००१ (और भो देखो व्युत्सर्ग/१ में कायोत्सर्ग)।

### ५. मन वचन कायगुत्तिके व्यवहार लक्षण

नि.सा./मू /६६-६० कालुस्समोहसण्णारागद्दोसाइअसुहभावाणं। परिहारो मणुगुत्तो ववहारणमेण परिकहियं।६६। थीराजचीरभत्तकहादिवयणस्स पावहेउस्स । परिहारो वचगुत्तो अलीयादिणियत्तिवयणं वा ।६७। बंधणछेदणमारणआकुंचण तह पसारणादीया कायिकिरियाणियत्ती णि दिष्टा कायगुत्तित्ति ।६०। — कलुपता, मोह, राग, द्वेष आदि अशुभ भावोंके परिहारको व्यवहार नयसे मनोगुप्ति कहा है।६६। पापके हेतुभूत ऐसे स्त्रोकथा, राजकथा, चोरकथा, भक्तकथा इत्यादिरूप वचनोंका परिहार अथवा असत्यादिककी निवृत्तिवाले बचन, वह वचनगुप्ति है।६०। बन्धन, छेदन, मारण, आकुंचन (संकोचना) तथा प्रसारणा (फैलाना) इत्यादि कायिकियाओकी निवृत्तिको कायगुप्ति कहा है।६०।

### ६. मनोगुप्तिके रूक्षण सम्बन्धी विशेष विचार

भ,जा, वि./११८७/११७७/१४ मनसो गुप्तिरिति यदुच्यते कि प्रवृत्तस्य मनसो गुप्तिरथाप्रवृत्तस्य। प्रवृत्तं चेदं शुभं मनः तस्य का रक्षा। अप्रवृत्तं तथापि असत का रक्षा।—किंच मन शब्देन किसुच्यते द्रव्य-मन उत् भावमनः। द्रव्यवर्गणामनश्चेत् तस्य कोऽपायो नाम यस्य परिहारो रक्षा स्याद । ••• अथ नोइन्द्रियमतिज्ञानावरणक्षयोप-शमसंजातं ज्ञानं मन इति गृह्यते सस्य अपाय क. । यदि विनाशः स न परिहर्तु शक्यते। भन्नानानोह बीचय इवानारतमुख्यदन्ते न चास्ति तदविनाशोपायः । अपि च इन्द्रियमतिर्पि रागादिव्यावृत्ति-रिष्टेव किमुच्यते 'रागादिणियत्ती मणस्स' इति। अत्र प्रतिविधीयते— नोइन्द्रियमतिरिह मन शब्देनोच्प्रते। सा रागादिपरिणामैः सह एककार्ल आत्मिन प्रवर्तते । ... त्रस्तुतत्त्वानुयायिना मानसेन ज्ञानेन समं रागद्वेषौ न वर्तते । . . तैन मनस्तत्त्वावग्राहिणो रागादिभिरसह-चारिता या सा मनोगुप्तिः । अथवा मनः शब्देन मनुते य आत्मा स एव भण्यते तस्य रागादिभ्यो या निवृत्तिः रागद्वेषरूपेण या अपरिणति सा मनोगुप्तिरित्युच्यते । अथैवं ब्रूषे सम्यग्योगनियहो गुप्तिः दष्टफलमनपेक्ष्य योगस्य वीर्यपरिणामस्य निप्रहो रागादिकार्य-करणनिरोधो मनोगुप्तिः ।⇔प्रश्न—मनकी जो यह गुप्ति कही गयी है, तहाँ प्रवृत्त हुए मनको गुप्ति होती है अथवा रागद्वेषमे अप्रवृत्त मनकी होती है । यदि मन शुभ कार्यमें प्रवृत्त हुआ है तो उसके रक्षण करने-को आवश्यकता हो क्या १ और यदि किसो कार्यमें भी वह प्रवृत्त ही नहीं है तो वह असद्प है। तब उसकी रक्षा ही क्या ? और भी हम यह पूछते हैं कि मन शब्दका आप क्या अर्थ करते है -- प्रव्यमन या भावमन १ यदि दृब्य वर्गणाको मन कहते हो तो उसका अपाय नया चीज है, जिससे तुम उसको बचाना चाहते हो ? और यदि भावमन-को अर्थात् मनोमति ज्ञानावरणके क्षयोपशमसे उत्पन्न ज्ञानको मन कहते हो तो उसका अपाय ही क्या ! यदि उसके नाशको उसका

अपाय कहते हो तो उसका परिहार शक्य नहीं है, क्यों कि. समुदकी तर गोवत् सदा ही आत्मामे अनेको ज्ञान उत्पन्न होते रहते हैं, उनके अविनाश होनेका अर्थात् स्थिर रहनेका जगत्मे कोई उपाय ही नहीं है ? और यदि रागादिकोसे व्यावृत्त होना मनोगुप्तिका सथण कहते। हो तो वह भी योग्य नहीं है क्यों कि इन्द्रियजन्य ज्ञान रागादिकोंसे युक्त ही रहता है । (तब वह मनोगुप्ति क्या चीज है ।) उत्तर--मनो-मित ज्ञान रूप भावमनको हम मन कहते है, वह रागादि परिणामोके साथ एक कालमे हो आतमामे रहते हैं। जब बस्तुके यथार्थ स्बरूपका मन विचार करता है तब उसके साथ रागद्वेष नहीं रहते है, तब मनोगुप्ति आत्मामें है ऐसा समभा जाता है। अथवा जो आत्मा विचार करता है, उसको मन कहना चाहिए, ऐसा आत्मा जल राग-द्वेष परिणामसे परिणत नहीं होता है तब उसको मनोगुप्ति कहते है । अथवा यदि आप यह कहो कि सम्यक् प्रकार योगोंका निरोध करना पुष्ति कहा गया है, तो तहाँ रूयाति साभादि दृष्ट फलकी अपेक्षाके विना बीर्य परिणामरूप जो योग उसका निरोध करना, अर्थात् रागादिकार्योके कारणभूत योगका निरोध करना मनोगुप्ति है, ऐसा समफना चाहिए।

#### ७. वचनगुप्तिके सञ्चल सम्बन्धी विशेष विचार

भ.आ /वि./११८७/११७०/१ ननु च बाचः पुद्दगत्तत्वात् ... चासौ सवरणे हेतुरनात्मपरिणामत्वात् ।... यां वाचं प्रवर्तयन् अशुभं कर्म स्वीकरो-त्यात्मा तस्या वाच इह ग्रहणं, वाग्गुप्तिस्तेन वाग्विशेषस्यानुत्पादकता वाचः परिहारो वाग्गुप्तिः। मौनं वा सकलाया वाचो या परिहति. सा वाग्गुप्तिः। = प्रश्त—वचन पुद्गलमय हैं. वे आत्माके परिणाम (धर्म) नहीं हैं अतः कर्मका संवर करनेको वे समर्थ नहीं हैं १ उत्तर—जिससे परप्राणियोंको उपद्वव होता है, ऐसे भाषणसे आत्माका परावृत्त होना सो वाग्गुप्ति है, अथवा जिस भाषणमे प्रवृत्ति करनेवाला आत्मा अशुभ कर्मका विस्तार करता है ऐसे भाषणसे परावृत्त होना वाग्गुप्ति है। अथवा सम्पूर्ण प्रकारके वचनोंका त्याग करना या मौन धारण करना सो वाग्गुप्ति है। और भी दे—'मौन'।

# ८. कायगुप्तिके रूक्षण सम्बन्धी विशेष विचार

भ,आ./वि./११८८/११ आसनस्थानशयनादीनां क्रियात्वात् सा चात्मनः प्रदर्तकत्वात् कथमात्मना कार्याकियाभ्यो व्यावृत्तिः। अथ मत कायस्य पर्यायः क्रिया, कायाच्चार्थान्तरात्मा ततो द्रव्यान्तरपर्यायात् द्रव्यान्तरं तत्परिणामशून्यं तथापरिणत व्यावृत्तं भवतीति कायिक्रियानिवृत्तिरात्मनो भण्यते । सर्वेषा-मारमनामिरथं कायगुप्ति स्यात् न चेष्टेति । अत्रोच्यते – कायस्य सम्बन्धिनी क्रिया कायशन्देनोच्यते । तस्याः कार्णभूतात्मनः क्रिया कायक्रिया तस्या निवृत्ति । काउस्सग्गो कायोत्सर्ग तद्दगतममतापरिहार, कायगुप्ति। अन्यथा शरीरमायुः शृह्खलाव-बद्धं त्यक्तुं न शक्यते इत्यसंभवः कायोत्सर्गस्य । पृष्टिनि वृक्तिवचन इहेति सूत्रकाराभिषायो । ...कायोत्सर्गे ग्रहणे निश्चलता भण्यते । यद्ये वं 'कायिकरियाणिवत्ती' इति न वक्तव्यं, कायोत्सर्गः कायगुप्ति-रित्येतदेव वाच्यं इति चेत् न कायविषयं ममेदंभावरहितस्वमपेक्ष्य कायोत्सर्गस्य प्रवृत्तेः। धावनगमनलङ्गनादिक्रियासु प्रवृत्तस्यापि कायगुप्तिः त्यात्र चेष्यते । अथ कायक्रियानिवृत्तिरित्येतावद्च्यते मूच्छापरिगतस्यापि अपरिस्पन्दता विद्यते इति कायगुप्तिः स्यातः। तत उभयोपादानं व्यभिचारनिवृत्तये । कर्मादाननिमित्तसकतकाय-क्रियानिवृत्तिः कायगोचरममतात्यागपरा वा मायगुप्तिरित्ति सूत्रार्थः। पश्न - आसन स्थान शयन आदि क्रियाओका प्रवर्तक होनेसे आत्मा इनसे कैसे परावृत्त हो सकता है। यदि आप कहो कि ये क्रियाएँ तो शरीरकी पर्यायें हैं और आत्मा शरीरसे भिन्न है। और

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

द्रव्यान्तरसे द्रव्यान्तरमें परिणाम हो नहीं सकता। और इस प्रकार कायकी क्रियासे निवृत्ति हो जानेसे आत्माको कायगुप्ति हो जाती है, परन्तु ऐसा कहना भी ठीक नहीं है, क्यों कि, ऐसा माननेसे तो सम्पूर्ण आत्माओं में कायगुप्ति माननी पेड़ेगी (क्यों कि सभी में शरीर की परिणति होनी सम्मव नहीं है ) उत्तर-यहाँ शरीर सम्बन्धी जो क्रिया होती है उसको 'काय' वहना चाहिए। ( क्रारीरको नहीं )। इस क्रियाको कारणभूत जो आत्माकी क्रिया (या परिस्पन्दन या चेष्टा) होती है उसको कायक्रिया कहना चाहिए ऐसी क्रियासे निवृत्ति होना यह कायगुप्ति है। प्रश्न-कायोत्सर्गको कायगुप्ति कहा गया है ' उत्तर- तहाँ शरीरगत ममताका परिहार कायगुप्ति है ऐसा समभना चाहिए। शरीरका त्याग नहीं, क्योंकि आयुकी शृंखलासे जकड़े हुए शरीरका त्थाग करना शक्य न होनेसेइस प्रकार कायोत्सर्ग ही असम्भव है। यहाँ पुप्ति शन्दका 'निवृत्ति' ऐसा अर्थ सुत्रकारको इष्ट है। प्रश्न--कायोत्सर्गमें शरीरकी जो निश्चलता होती है उसे कायगुधि कहें तो ? उत्तर-तो गाथामें "कायकी क्रियासे निवृत्ति" ऐसा कहना निष्फल हो जायेगा। प्रश्न-कायोत्सर्ग ही कायगुप्ति है ऐसा कहें तो १ उत्तर-नहीं, क्योंकि, शरीर विषयक ममत्व रहितपनाकी अपेक्षासे कायोरसर्ग ( शब्द ) की प्रवृत्ति होती है। यदि इतना ( मात्र ममतारहितपना ) ही अर्थ कायगुप्तिका माना जायगा तो भागना, जाना, कूदना आदि क्रियायों में प्राणीको भी कायगुप्ति माननी पड़ेगी ( क्यों कि उन क्रियाओं को करते समय कायके प्रति ममत्व नहीं होता है। प्रश्न-तब 'शरीरकी क्रियाका त्याग करना कायगुप्ति है' ऐसा मान लें १ उत्तर-नहीं, क्योंकि, ऐसा माननेसे मूर्च्छित व अचेत व्यक्तिको भी कायगुप्ति माननी पड़ेगी। प्रश्न-(तब काय गुप्ति किसे कहें १) उत्तर - व्यभिचार निवृत्तिके लिए दोनों रूप ही काय-गुप्ति मानना चाहिए-कर्मादानकी निमित्तभूत सकल कायकी क्रियासे निवृत्तिको तथा साथ साथ कायगत ममताके त्यागको भी।

# २. गुप्ति निर्देश

# १. मन वचन कायगुप्तिके अतिचार

भ आ./वि,/१६/६२/१० असमाहितचित्तत्या कायक्रियानिवृत्तिः कायगु-प्तेरतिचारः। एकपादादिस्थानं वा जनसंचरणदेशे, अशुभध्यानाभिनि-विष्टस्य वा निश्चलता । आप्ताभासप्रतिबिम्बाभिमुखतावा तदाराधना-व्यापृत इवावस्थानं । सचित्तभूमौ संपतन्सु समंततः अशेषेषु महति वा बाते हरितेषु रोषाद्वा दर्पात्रू व्णीं अवस्थानं निश्चला स्थितिः कामो-रसर्गः । कायगुप्तिरित्यस्मिन्पक्षे शरीरममताया अपरित्यागः कायो-त्सर्गदोषो वा कायगुष्तेरतिचारः । रागादिसहिता स्वाध्याये वृत्तिमं-नोगुष्तेरतिचारः । = मनकी एकाय ताके त्रिना शरीरकी चेष्टाएँ बन्द करना कायगुप्तिका अतिचार है। जहाँ लोक भ्रमण करते हैं ऐसे स्थानमें एक पाँव उपर कर खड़े रहना, एक हाथ उपर कर खड़े रहना, मनमें अशुभ संकर्प करते हुए अनिश्चल रहना, आप्ताभास हरिहरादिककी प्रतिमाने सामने मानो उसकी आराधना ही कर रहे हों इस ढंगसे खड़े रहना या बैठना। सचित्त जमीनपर जहाँ कि बीज अंकुरादिक पड़े हैं ऐसे स्थलपर रोषसे, वा दर्पसे निश्चल बैठना अथवा खड़े रहना, ये कायगुप्तिके अतिचार है। कायोत्सर्गको भी पुप्ति कहते हैं, अतः शरीरममताका स्याग न करना, किंवा कायी-स्मर्गके दोषोंको (दे० व्युत्सर्ग/१) न त्यागना ये भी कायगुप्तिके अतिचार हैं। (अन.ध/४/१६१)

रागादिक विकार सहित स्वाध्यायमें प्रवृत्त होना, मनोगुप्तिके अति-चार हैं।

अन. घ/४/१५६-१६० रागाचनुवृत्तिर्वा शब्दार्थज्ञानवैपरीत्यं वा।
बुष्प्रणिधानं वा स्यान्मलो यथास्वं मनोगुप्तैः ।१५६। कर्कश्यादि-

गरोहगोरो गिरः सनिकथादरः । हंकारादिक्रिया वा स्याहाग्युप्ते-स्तद्वदत्ययः ।१६०। = (मनोगुप्तिका स्वरूप पहिले तीन प्रकारसे बताया जा चुका है —रागादिकके त्यागरूप, समय या शास्त्रके खम्यासरूप, और तीसरा समीचीन ध्यानरूप । इन्हीं तीन प्रकारोंको ध्यानमें रखकर यहाँ मनोगुप्तिके क्रमसे तीन प्रकारके छतिचार बताये गये हैं।)—रागद्वेषादिरूप कषाय व मोह रूप परिणामोंमें वर्तन,

शब्दार्थ ज्ञानकी विपरीतता, आर्त रीड थ्यान ११६१।
(पहिले वचनगुप्तिके दो लक्षण बताये हैं—दुर्व चनका त्याग व मौन
घारण । यहाँ उन्होंकी अपेक्षा वचनगुप्तिके दो प्रकारसे अतिचार
बताये गये हैं )—भाषासमितिके प्रकरणमें बताये गये कर्कशाहि
वचनोंका उच्चारण अथवा विकथा करना यह पहिला अतिचार है।
और मुखसे हुंकारादिके द्वारा अथवा खकार करके यद्वा हाथ और
भृकुटिचालन क्रियाओंके द्वारा इद्वित करना दूसरा अतिचार
है।१६०।

★ ब्यवहार व निश्चय गुष्तिमें आस्त्रव व संवरके अंश दे० संबर /२।

# २. सम्यग्गुप्ति ही गुप्ति है

षु.सि.उ./२०२ सम्यादण्डो वपुषः सम्यादण्डस्तथा च वचनस्य । मनसः सम्यादण्डो गुग्नीमां त्रित्यमेव गम्यम् । = शरीरका भले प्रकार— पाप कार्योसे वश करना तथा वचनका भले प्रकार अवरोध करना, और मनका सम्यक्त्या निरोध करना, इन तीनों गुग्नियोंको जानना चाहिए। अर्थात् रुयाति लाम पूजादिकी वौद्याके किना मनवचन-कायकी स्वेच्छाओंका निरोध करना ही व्यवहार गुग्नि कहलाती है। (भ.आ/वि/१९६/२६६/२०)

# ३. प्रवृत्तिके निग्रहके अर्थ ही गुर्सिका ग्रहण है

स.सि/१/६/४१२/२ किमर्थ मिदमुच्यते । आर्थः प्रवृत्तिनिग्रहार्थम् । =प्रश्न-यह किसलिए कहा है ? उत्तर-संवरका प्रथम कारण (गुप्ति) प्रवृत्तिका निग्रह करनेके लिए कहा है । (रा.वा/१/६/१/५६४/१८)

# ४. वास्तवमें आत्मसमाधिका नाम ही गुप्ति है

प्प्र/मू/२/३८ अच्छइ जित्तड कालु मुणि अप्प-सरूबि णिलीणु। संबर णिजर जाणि तुहुँ सयल-बियप्प घिहीणु ।३८।

प्र.प/टी/१/६५/ निश्चयेन परमाराध्यत्वाद्वीतरागनिर्विकल्पत्रिगुप्तपरम-समाधिकाले स्वशुद्धारमस्वभाव एव देव इति । म्॰१. मुनिराज जनतक शुद्धारमस्वरूपमें लीन हुआ रहता है उस समय हे शिष्य ! त् समस्त विकल्प समृहोंसे रहित उस मुनिको संवर निर्जरा स्वरूप जान १३८। २. निश्चयनयकर परम आराधने योग्य वीसराग निर्विकल्प त्रिगुप्तिगुप्त परमसमाधिकालमें निज शुद्धारमस्वभाव ही देव है।

# ५. मनोगुप्ति व शौच धर्ममें अन्तर

रा,वा/१/१/११/२० स्यादेतत्—मनोगुप्ती शौचमन्तर्भवतीति पृथगस्य प्रहणमनर्थकमितिः तत्रः किं कारणम्। तत्र मानसपरिस्पन्दप्रति-षेधात् । तत्रासमर्थेषु परकीयेषु वस्तुषु अनिष्ठप्रणिधानोपरमार्थ-मिदमुच्यते । =प्रश्न-मनोगुप्तिनें ही शौच धर्मका अन्तर्भाव हो जाता है, अत. इसका पृथक् प्रहण करना अनर्थक है। उत्तर्-नहीं, क्योंकि, मनोगुप्तिमें मनके व्यापारका सर्वथा निरोध किया जाता है। जो पूर्ण मनोनिग्रहमें असमर्थ हैं। पर-वस्तुओं सम्मन्धी अनिष्ट विचारोंकी शान्तिके लिए शौच धर्मका उपदेश है।

# ६. गुप्ति समिति व दशधर्ममें अन्तर

स.सि/१/६/४१२/२ किमर्थमिदसुच्यते । आच (गुप्तादि ) प्रवृत्तिनिग्रहा-र्थम् । तत्रासमर्थानां प्रवृत्त्युपायप्रदर्शनार्थं द्वितीयम् (एषणादि ) । हदं पुनर्दशिवधधमिल्यानं सिमितिषु प्रवर्तमानस्य प्रमादपिरहारार्थं विवित्वयम्। = प्रश्न-यह (दशधमिविषयक सूत्र) किसलिए कहा है । उत्तर-संवरका प्रथम कारण गुप्ति आदि प्रकृत्तिका निग्रह करनेके लिए कहा गया है जो वैसा करनेमें असमर्थ है उन्हें प्रवृत्तिका उपाय दिखलानेके लिए दूसरा कारण (ऐषणा आदि सिमिति) कहा गया है। किन्तु यह दश प्रकारके धर्मका कथन सिमितियों में प्रवृत्ति करनेवाले के प्रमादका परिहार करनेके लिए कहा गया है। (रा.वा/१/६/१/ १६५/१८)

# ७. शुप्ति व ईयमिषा समितिमें अन्तर

रा.बा/१/५/१/५१४/३० स्यान्मतम् ईर्यासिमत्यादिलक्षणावृत्तिः वाक्कायगुप्तिरेव, गोपनं गुप्तिः रक्षणं प्राणिपीडापरिहार इत्यनर्थान्तरिमिति ।
तन्नः किं कारणम् । तत्र कालविशेषे सर्वनिग्रहोपपत्तेः । परिमितकालविषयो हि सर्वयोगनिग्रहो गुप्तिः । तत्रासमर्थस्य कुशलेषु वृत्तिः
समितिः । = प्रश्न--ईर्या समिति आदि लक्षणवाली वृत्ति ही वचन व
काय गुप्ति है, क्योंकि गोपन करना, गुप्तिः रक्षण, प्राणीपीडा परिहार
इन समका एक अर्थ है । उत्तर – नहीं; क्योंकि; वहाँ कालविशेषमें
सर्व निग्रहकी उपपत्ति है अर्थात् परिमित कालपर्यंत सर्व योगोंका
निग्रह करना गुप्ति है। और वहाँ असमर्थ हो जानेवालोंके लिए
कुशल कर्मोंमें प्रवृत्ति करना समिति है।

भ.आ/वि/१९८७/११७८/१ अयोग्यवचनेऽप्रवृत्तिः प्रेक्षापूर्वकारितया योग्यं तु विक्त वा न वा । भाषासिनित्स्तु योग्यवचसः कर्तृ ता ततो महान्भेदो गुप्तिसिन्ध्योः । मौनं वाग्गुप्तिरत्र स्फुटतरो वचोभेदः । योग्यस्य वचसः प्रवर्तकता । वाचः कस्याश्चित्तद्गुत्पादकतेति । व्यवन गुप्तिके दो प्रकार लक्षण किये गये हैं — कर्कशादि वचनोंका स्याग करना व मौन धारना ) तहौं — १. जो आत्मा अयोग्य वचनमें प्रकृत्ति नहीं करता परन्तु विचार पूर्वक योग्य भाषण कोलता है अथवा नहीं भी बोलता है यह उसकी वाग्गुप्ति है । परन्तु योग्य भाषण बोलना यह भाषा समिति है । इस प्रकार गुप्ति और समितिमें अन्तर है । २. मौन घारण करना यह वचन गुप्ति है । यहाँ — योग्य भाषणमें प्रवृत्ति करना समिति है । और किसी भाषाको उत्पन्न न करना यह गुप्ति है । ऐसा इन दोनों में स्पष्ट भेद है ।

# ८. गुप्ति पालनेका आदेश

यु.आ/३३४-३३६ खेत्तस्स वई णयरस्स खाइया अहव होइ पायारो । तह पापस्स णिरोहो ताओ गुत्तीओ साहुस्स ।३३४। तम्हा तिविहेण तुमं णिच्चं मणवयणकायजोगेहिं। होहिसु समाहिदमई णिरंतरं माण-सज्माए ।३३६। — जैसे खेतकी रक्षाके लिए बाड होती हैं, अथवा नगरकी रक्षास्य खाई तथा कोट होता है, उसी तरह पापके रोकनैके लिए संयमी साधुके ये गुप्तियाँ होती हैं ।३३४। इस कारण हे साधु ! चू कृत कारित अनुमोदना सहित मन बचन कायके योगोंसे हमेशा ध्यान और स्वाध्यायमें सावधानीसे चित्तको लगा ।३३६। (भ.आ/ मृ/१९८६-१९६०/१९६४)

# ९. अन्य सम्बन्धित विषय

- १. श्रावकको भी यथा शक्ति गुप्ति रखनी चाहिए—-दै० श्रावक/४।
- २. संयम व गुप्तिमें अन्तर--दे॰ संयम्/२।
- ३. गुप्ति व सामायिक चारित्रमें अन्तर—दे० सामायिक /४।
- ४. गुप्ति व सुक्ष्म साम्परायिक चारित्रमें अन्तर

-दे॰ सूक्ष्म साम्पराय /४।

प. कायोत्सर्गं व काय गुप्तिमें अन्तर—वै॰ गुप्ति /१/=।

गुप्ति ऋदि — पुन्नाटसंघकी गुर्वावजीके अनुसार आप गुप्तिशृतिके शिष्य तथा शिवगृप्तिके गुरु थे। समय—वी. नि. १६० (ई०२३) —दे० इतिहास /७/६।

गुप्तिगुप्त-श्रुताबसार में कथित अर्ह हलीका अपर नाम जिनका समरण नित्सम बलारकार गणकी गुर्वावली में आ अद्रवाष्ट्र हि० के पश्चात और माधनन्दि से पूर्व किया गया है। वास्तव में नित्त्र संघ के साथ इनका कोई सम्बन्ध नहीं है। विशेष दे० कोश खण्ड १ परिशिष्ट/२/७। समय बी. नि. १६५-१७५ (ई 3-४-४) (दे० इतिहास/७/२)।

समय-शक सं २६-३६ (ई० १०४-११४)- दे० इतिहास /४/१३।

गुप्तिश्रुति — पुन्नाटसंघकी पुर्वावलीके अनुसार आप विनयंधरके शिष्य तथा गुप्तिश्रुद्धिके गुरु थे। समय—वी. नि. ५४० (ई० १३)— दे० इतिहास /७/८।

गुमानीराम—- वं. टोडरमलजीके पुत्र थे। गुमानी पन्थकी अथित् १३ पन्थ शुद्धाम्नायकी स्थापना की। समय—वि. १८३७ (ई १७८०)।

पुर- गुरु शब्दका अर्थ महान् होता है। लोकमें अध्यापकों को गुरु कहते हैं। माता पिता भी गुरु कहताते हैं। परन्तु धार्मिक प्रकरणमें आचार्य, उपाध्याय व साधु गुरु कहताते हैं, क्यों कि वे जीवको उप- देश देकर अथवा विना उपदेश दिये ही केवल अपने जीवनका दर्शन कराकर कल्याणका वह सचा मार्ग बताते हैं, जिसे पाकर वह सदाके लिए कृतकृत्य हो जाता है। इसके अतिरिक्त विरक्त चित्त सम्यग्दृष्टि भावक भी उपरोक्त कारणवश हो गुरु संज्ञाको प्राप्त होते है। दीक्षा गुरु, शिक्षा गुरु, परम गुरु आदिके भेदसे गुरु कई प्रकारके होते है।

# १. गुरु निर्देश

# १. अर्हन्त भगवान् परम गुरु हैं

प्र. सा./ता. व./७१/ प्रक्षेपक गाथा २/१००/२४ अनन्तज्ञानादिगुरुगुणै-स्त्रैलोकस्थापि गुरुस्तं त्रिलोकगुरुं, तिम्तर्थभूतं भगवंतं ··· = अनन्त-ज्ञानादि महाद गुणोंके द्वारा जो तीनों लोकोंमें भी महाद है वे भग-वान् अर्हन्त त्रिलोक गुरु हैं। (पं. थ./७ /६२०)।

# २. आचार्य उपाध्याय साधु गुरु हैं

- भ आ /वि /३००/४९९/१३ सुस्यूसया गुरूणं सम्यादर्शनज्ञानचारित्रै-र्गुरुतया गुरव इरयुच्यन्ते आचार्योपाध्यायसाधवः । = सम्यादर्शन ज्ञान चारित्र इन गुणोंके द्वारा जो बड़े बन चुके हैं उनको गुरु कहते हैं। अर्थात् आचार्य उपाध्याय और साधु ये तीन परमेष्ठी गुरु कहे जाते हैं।
- ज्ञा. सा./६ पञ्चमहाव्रतकिति मदमथनः क्रोधलोभभयत्यकः। एष गुरुरिति भण्यते तस्माज्ञानी हि उपदेशं।६। = पाँच महाव्रतधारी, मदका मथन करनेवाले, तथा क्रोध लोभ व भयको त्यागने वाले गुरु कहे जाते हैं।
- पं. धः /७/६२१, ६३७ तेम्योऽर्नागिष छयस्थरूपास्तइ रूपधारिणः । गुरवः स्युर्गुरोन्यीयाञ्चान्योऽनस्थानिशेषभाक् । ६२१। अथास्त्येकःस सामान्यात्सिष्टिशेष्यस्त्रिधा मतः । एकोऽन्यग्नियेथा ताण्यः पाण्यी दार्व्य-स्त्रिधा चतः । एकोऽन्यग्नियेथा ताण्यः पाण्यी दार्व्य-स्त्रिधोच्यते । ६३७। च उन सिद्ध और अर्हन्तोंकी अवस्थाके पिहले की अवस्थावाले उसी देवके रूपधारी छठे गुणस्थानसे लेकर नारहवें गुणस्थान तक रहनेवाले मुनि। भी गुरु कहलाते हैं, क्योंकि वे भी भावी नैगम नयकी अपेक्षासे उक्त गुरुकी अवस्था-विशेषको धारण करनेवाले हैं, अगुरु नहीं हैं । ६३१। वह गुरु यद्यपि सामान्य रूपसे एक प्रकारका है परन्तु सत्की विशेष अपेक्षासे तीन प्रकारका माना गया है—( आचार्य, उपाध्याय व साधु ) जैसे कि अग्नित्व सामान्यसे

अिन एक प्रकारकी होकर भी तृणकी, पत्रकी तथा लकडीकी अग्नि इस प्रकार तीन प्रकारकी कही जाती है। ६१७।

\* आचार्य उपाध्याय व साधु...दे० वह वह नाम ।

# ३. संयत साधुके अतिरिक्त अन्यको गुरु संज्ञा प्राप्त नहीं

- अ. ग. शा/१/४३ ये झानिनश्चारुचारित्रभाजो प्राह्मा गुरूणां बचनेन तेथा। संदेहमत्यस्य बुधेन धर्मी विकल्पनीयं वचनं परेषां १४३। जे झानवान सुन्दर चारित्रके धरनेवाले हैं, तिनि गुरूनिके वचनिकरि सन्देह छोड धर्म ग्रहण करना योग्य है। बहुरि ऐसे गुरुनि बिना औरनिका बचन सन्देह योग्य है।
- पं ध /उ./६४८ डत्युक्तवततप.शीलसंयमादिधरो गणी। नमस्यः स गुरुः सप्शादन्यो न तु गुरुर्गणी १६५८। = इस प्रकार जो आचार्य पूर्वोक्त तप-शीन और संयमादिको धारण करनेवाले है, वही साक्षाद गुरु है, और नमस्कार करने योग्य है, किन्तु उससे भिन्न आचार्य गुरु नहीं हो सकता।
- र. क आ /टी./१/१० वं. सदासुखदास—जो विषयनिका लम्पटी होय सो ओरनिकूं विषयनित छुडाय बीतराग मार्गमे नाही प्रवर्तावै। ससारमार्गमे लगाय संसार समुद्रमें डुबोय देय है। तात विषयनिकी आशाक वश नहीं होय सो हो गुरु आराधन करने व वन्दने योग्य है। जाते विषयनिमे जाके अनुराग होय सो तो आरमझानरहित बहिरात्मा है, गुरु कैसे होय। बहुरि जिसकें त्रस स्थावर जीवनिका धातक आरम्भ होय तिसके पापका भय नहीं, तदि पापिष्ठक गुरुपना कैसे सम्भवे। बहुरि जो चौदह प्रकार अन्तरंग परियह और दस प्रकार बहिरंग परियहकरि सहित होय सो गुरु कैसे होय! परियही तो आप ही संसारमे फँस रह्या, सो अन्यका उद्घार करनेवाला गुरु केसे होय!
- दे. विनय/४ असंयत सम्यग्दष्टि अथवा मिथ्यादृष्टि साधु आदि वन्दने योग्य नही है।
  - \* भिश्यादृष्टि साधुको गुरु मानना मृदृता है—दे० मूहता।
  - \* कुगुरु निषेध<sub>—दे० कुदेन।</sub>

# ४. सदोष साधु भी गुरु नहीं है

पं. घ /उ./६४७ यहा मोहोत्प्रमासाहा कुर्याचो लौकिकी क्रियास्। तावत्कालं स नाचार्योऽप्यस्ति चान्तर्वताच्च्युतः ।६४७। च्जो मोह-से अथवा प्रमादसे जितने काल तक लौकिक क्रियाको करता है, उतने काल तक यह आचार्य नहीं है और अन्तरंगमें ब्रतोंसे च्युत भी है।६४७।

# ५. निर्यापकाचार्यको शिक्षा गुरु कहते हैं

प. सा /ता, वृ /२१०/२८४/१६ छेदयोर्धे प्रायश्चित्तं दत्वा संवेगवैराग्य-जनकपरमागमवचने संवरणं कुर्वन्ति ते निर्यापकाः शिक्षागुरवः श्रुतगुरवश्चेति भण्यते । चरेश व सकल इन दोनों प्रकारके संयमके छेदको शुद्धिके अर्थ प्रायश्चित्त देकर संवेग व वैराग्य जनक परमा-गमके वचनो द्वारा साधुका संवरण करते हैं वे निर्यापक हैं। उन्हें ही शिक्षा गुरु या श्रुत गुरु भी कहते हैं।

# ब. निइचयसे अपना आत्मा ही गुरु है

इ. उ./३४ स्वस्मिनसदाभिलाषित्वादभीष्टज्ञापकत्वतः । स्वयं हि प्रयोन कतृत्वादारमैव गुरुरात्मनः ।३४। =वास्तवमें आत्माका गुरु आत्मा ही है, वयोकि वही सदा मोक्षकी अभिलाषा करता है, मोक्ष सुखका ज्ञान करता है और स्वयं ही उसे परम हितकर जान उसकी प्राप्तिमें अपने-को लगाता है।

- स. श./७६ नयत्यात्मानमात्मैव जन्म निर्वाणमेव प । गुरुरात्मात्मन-स्त्रस्मान्नान्योऽस्ति परमार्थतः ।७६। = आह्मा ही आत्माको देहादिमें ममत्व करके जन्म मरण कराता है, और आत्मा ही उसे मोक्ष प्राप्त कराता है। इसलिए निश्चयसे आत्माका गुरु आह्मा ही है, दूसरा कोई नहीं।
- ज्ञा /२२/८१ आत्मात्मना भव मीक्षमात्मन कुरुते यतः। अतो रिपुर्णुरुश्वायमात्मैव स्फुटमात्मनः। ११ = यह आत्मा अपने ही द्वारा अपने संसारको या मोक्षको करता है। इसजिए आप ही अपना शत्रु और आप ही अपना गुरु है।
- पं. धः/खः/६२८ निर्जरादिनिदानं यः शुद्धो भावश्चिदात्मनः । परमार्हः स एवास्ति तद्वानात्मा परं गुरुः ।६२८। =वास्तवमें आत्माका शुद्ध-भाव ही निर्जरादिका कारण है, वही परमपूज्य है, और उस शुद्ध-भावसे युक्त आत्मा ही केवल गुरु कहलाता है।

# ७. उपकारी जनोंको भी कदाचित् गुरु माना जाता है

- ह पु./११/१२-१३१ अक्रमस्य तदा हेतुं खेचरी पर्यपृच्छतास्। वेवावृषिमितिक्रम्य प्राग्नती श्रावकं कुत ।१२-। विदशाव्चतुहेतुं जिनधर्मोपदेशकः। चारुदत्तो गुरुः साक्षादावयोरिति बुध्यतास्।१२६।
  तत्कथं कथमित्युक्ते छागपूर्वः सुरोऽभणीतः। श्रूयतां मे कथा तावत्
  कथ्यते खेचरी ।स्फुटम् ।१३०। =(उस रत्नद्वीपमें जब चारण मुनिराजके समक्ष चारुदत्त व दो विद्याधर विनय पूर्वक बैठेथे, तब स्वर्गलोकसे दो देव आये जिन्होने मुनिको छोड़कर पहिले चारुदत्तको
  नमस्कार किया ) विद्याधरोंने उस समय उस अक्रमका कारण पृद्धा
  कि हे देवो, तुम दोनोंने मुनिराजको छोड़कर श्रावकको पहिले
  नमस्कार क्यों किया ? देवोंने इसका कारण कहा कि इस चारुदत्तने
  हम दोनोंको जिन धर्मका उपदेश दिया है, इसलिए यह हमारा
  साक्षात गुरु है। यह समिक्षए ।१२८-१२६। यह कैसे ? इस प्रकार पृद्धने
  पर जो पहिले मकराका जीव था वह बोला कि हे विद्याधरो !
  सुनिए मैं अपनी कथा स्पष्ट कहता हूँ ।१३०।
- म.पु./१/१७२ महाबलभवेऽज्यासीत् स्वयंबुद्धो गुरो स नः । वितीर्य दर्शनं सम्यक् अधुना तु विशेषतः ।१७२। = महाबलके भवमें भी वे मेरे स्वयं-बुड ( मन्त्री ) नामक गुरु हुए थे और आज इस भवमें भी सम्यग्दर्शन देकर ( प्रीतंकर मुनिराजके रूपमें ) विशेष गुरु हुए हैं ।१७२।
  - \* अणुवती श्रावक भी गृहस्थाचार्य या गुरु संज्ञाको प्राप्त हो जाता है। —दे० आचार्य /२। \* गुरुकी विशेषता —दे० वक्ता /४।
  - २. गुरु शिष्य सम्बन्ध

# शिष्यके दोषोंके प्रति उपेक्षित सृदु भी 'गुरू' गुरु नहीं

- म्,आ./१६ पिति इदरो सोऽजोग्गो छेदमुबर्ठावणं च काढवां। जिस् जोक्छिदि छंडिउजो अह गेहादि सोवि छेदिरहो ।१६८। —आगन्तुक साधु या चरणकरणसे अशुद्ध हो तो संघके आचार्यको उसे प्रायश्चि-त्तादि देकर छेदोपस्थापना करना योग्य है। यदि वह छेदोपस्थापना स्वीकार न करे तो उसका त्याग कर देना योग्य है। यदि अयोग्य साधुको भी मोहके कारण प्रहण करे और उसे प्रायश्चित्त न दे तो वह आचार्य भी प्रायश्चित्तके योग्य है।
- भ,आ./मू./४८१/७०३ जिल्माए वि लिहंतो ण भइओ जात्थ सारणा णित्थ। च्लो शिष्योंके दोष देखकर भी उन दोषोंको निवारण नहीं करते और जिह्वासे मधुर भाषण बोलते हैं तो भी वे भद्र नहीं है अर्थात उत्तम गुरु नहीं है।
- आ अनु /१४२ दोषान् कांश्वन तान्त्रवर्तकत्या प्रच्छाच गच्छत्ययां, सार्धं तैः सहसा प्रियेखदि गुरुः पश्चात् करोत्येष किस्। तस्मान्मे न

गुरुगुरुगुरुतरान् कृत्वा लध्रंश्च स्फुटं , ब्रूते य सततं समीक्ष्य निपुणं सोऽयं खलः सहगुरु ।१४२। च जो गुरु शिष्योके चारित्रमें लगते हुए अनेक होणें को देखकर भी उनकी तरफ दुर्लक्ष्य करता है व उनके महत्त्वको न समभकर उन्हे छिपाता चलता है वह गुरु हमारा गुरु नहीं है। वे दोष तो साफ न हो पाये हो और इतनेमे ही यदि शिष्य का मरण हो गया तो वह गुरु पीछिसे उस शिष्यका सुधार कैसे करेगा । किन्तु जो दुष्ट होकर भी उसके दोष प्रगट करता है वह उसका परम कल्याण करता है। इसलिए उससे अधिक और कौन उपकारो गुरु हो सकता है।

# २. शिष्यके दोषोंका निग्रह करनेवाका कठोर मी 'गुरु'---गुरु है

भ,आ./मू,/४७१-४८३ पिल्लेटूण रडंत पि जहा बालस्स मुहं विदारित्ता । पज्जेइ घदं माया तस्सेव हिदं विचितंती ।७१। तह आयरिओ वि अणुज्जस्स खवयस्स दोसणीहरणं। कुणदि हिदं से पच्छा होहिदि कडुओसहं वित्ति। ५०। 👊 पाएण वि ताडितो स भद्दओ जत्थ सारणः अहिथा ६१। आदट्ठमेव जे चितेदुसुट्ठिदा जे परट्ठमवि स्रोगे। कडुय फरुसेहि ते हु अदिदुल्लहा लोए ।४५३। =जो जिसका हित करना चाहता है वह उसको हितके कार्यमे बलात्कारसे प्रवृत्त करता है, जैसे हित करनेवाली माता अपने रोते हुए भी बालकका मुँह फाड कर उसे घी पिलाती है। ४०१। उसी प्रकार आचार्य भी मायाचार धारण करनेवाले क्षपकको जबरदस्ती दोषोकी आलोचना करनेमें बाध्य करते हैं तब वह दोष कहता है जिससे कि उसका कल्याण होता है जैसे कि कड़वी औषधी पीनेके अनन्तर रोगीका कल्याण होता है। ४८०। सातींसे शिष्योको ताडते हुए भी जो शिष्यको दोषोंसे अलिप्त रखता है वही गुरु हिल करनेवाला समभना चाहिए ।४८१। जो पुरुष आत्महितके साथ-साथ, कट्ठ व कठोर अब्द बोलकर परहित भी साधते हैं वे जगद्में अतिशय दुर्लभ समफने चाहिए।४०३।

# \* कठोर व हितकारी उपदेश देनेवाला गुरु श्रेष्ट हैं —दे० उपदेश/३ १

# ३. गुरु शिष्यके दोषींको अन्यपर प्रगट न करे

भ.आ /मू./४८८ आयरियाणं बीसत्थदाए भिक्खू कहेदि सगदोसे। कोई
पुण णिद्धम्मो अण्णेसि कहेदि ते दोसे १४८८। = आचार्यपर विश्वास
करके ही भिक्षु अपने दोष उससे कह देता है। परन्तु यदि कोई
आचार्य उन दोषोंको किसी अन्यसे कहता है तो उसे जिनधर्म बाह्य
समभना चाहिए।

\* गुरु विनयका माहात्म्य

—दे० विनय/२।

# ३. दीक्षागुरु निर्देश

# १. दीक्षा गुरुका लक्षण

प्र.सा /मू./२१० लिगग्गहणे तेसि गुरु ति पव्वज्जदायगो होदि ।---।
प्र. सा./त.प्र./२१० लिङ्गग्रहणकाले निर्विकक्पसामायिकसंयमप्रतिपादकरवेन यः किलाचार्यः प्रबज्यादायकः स गुरुः ।

प्र.सा./ता.व./२१०/२८४/१२ योऽसौ प्रवज्यादायक स एव दीक्षागुरुः।

-१. लिग घारणं करते समय जो निर्विकल्प सामायिक चारित्रका
प्रतिपादन करके शिष्यको प्रवज्या देते हैं वे खाचार्य दीक्षा गुरु हैं।

# २. दीक्षा गुरु ज्ञानी व वीतरागी होना चाहिए

प्र.सा./मू./२५६ छदुमत्थविहिदवत्थुसु वदणियमज्भयणभाणदाणर्दो । ण लहदि अपुणन्भावं सादप्पगं सहदि ।२५६। प्र.सा./ता वृ./२५६/३४६/१६ ये केचन निश्चयव्यवहारमोक्षमार्गं न जानित पुण्यमेन मुक्तिकारणं भणित ते छ अस्थश्रव्देन गृह्यन्ते न च गणधरदेवादयः । ते रख्यस्थ रज्ञानिभिः शुद्धात्मोपदेशश्रुन्ये ये दीक्षित्तास्तानि छ अस्थविहितवस्तूनि भण्यन्ते । च्को कोई निश्चय व्यवहार मोक्षमार्गको तो नहीं जानते और पुण्यको ही मोक्षका कारण बताते हैं वे यहाँ 'छ अस्थ' शब्दके द्वारा ग्रहण किये गये है । (यहाँ सिद्धान्त ग्रन्थोमें प्रक्षित १२वे गुणस्थान पर्यन्त छ अस्थ संज्ञाको प्राप्त) गणधरदेवादिसे प्रयोजन नहीं हैं। ऐसे शुद्धारमाके उपदेशसे शून्य अज्ञानी छ अस्थों द्वारा दीक्षाको प्राप्त जो साधु हैं उन्हें छ अस्थ विहित वस्तु कहा गया है । ऐसी छ अस्थ विहित वस्तु औं जो पुरुष वत, नियम, पठन, ध्यान, दानादि कियाओ युक्त है वह पुरुष मीक्षको नहीं पाता किन्तु पुण्यस्त्य उत्तम देवमनुष्य पदवीको पाता है ।

\* वत धारणमें गुरु साक्षीकी प्रधानता—दे० वत/१/६।

### ३. स्त्रीको दीक्षा देनेवाले गुरुकी विशेषता

म् आ /१८३-१८५ पिप्रधानमो दढधनमो संविग्गोऽवज्जभीर परिसुद्धो।
संगहणुग्गहकुसलो सददं सारक्खणाजुत्तो १९८३। गंभीरो दुद्धरिसो
मिदवादी अप्पकोदुहुच्लो य । चिर्पव्वइ गिहिदत्थो अज्जाणं गणधरो
होदि ११८४१ = आर्यकाओका गणधर ऐसा होना चाहिए, कि उत्तम्
समादि धर्म जिसको प्रिय हों, दृढ धर्मवाला हो, धर्ममें हुष करनेवाला हो, पापसे डरता हो, सब तरहसे शुद्ध हो अर्थात् अखण्डित आवरणवाला हो, दीक्षाशिक्षादि उपकारकर नया शिष्य बनाने व उसका
उपकार करनेमें चतुर हो और सदा शुभ कियागुक्त हो हितोपदेशी
हो १९८३। गुणोंकर अगाध हो, परवादियोंसे दबनेवाला न हो, थोड़ा
बोत्तनेवाला हो, अव्य विस्मय जिसके हो, बहुत कालका दीक्षित हो,
और आचार प्रायश्चित्तादि प्रत्योंका जाननेवाला हो, ऐसा आचार्य
आर्यकाओंको उपदेश दे सकता है १९८४। इन पूर्वकथित गुणोसे रहित
मुनि जो आर्यकाओका गणधरपना करता है उसके गणपोषण आदि
चारकाल तथा गच्छ आदिकी विराधना होती है १९८६।

गुरु तत्त्व विनिश्चय - श्वेताम्बराचार्य यशोविजय (ई. १६३८-१६८८) द्वारा संस्कृत भाषामें रचित न्याय विषयक ग्रन्थ !

गुरुत्व — (त.सा./भाषा/३२) — कुछ लोग गुरुत्व शब्दका अर्थ ऐसा करते हैं कि जो नीचेकी तरफ चीजको गिराता है वह गुरुत्व है, परन्तु हम इसका अर्थ करते है कि जो किसी भी तरफ किसी चीज-को ते जाये वह गुरुत्व है। वह चाहे नीचेकी तरफ ले जानेवाला हो अथवा जपरकी तरफ। नीचेकी तरफ ले जानेका सामर्थ्य तथा जपरकी तरफ ले जानेका सामर्थ्य उसी गुरुत्वके उत्तर भेद हो सकते है। (जैसे) — पुइगल अधोगुरुत्व धर्मवाले होते हैं और जीव ऊर्ध्व गुरुत्व धर्मवाले होते हैं।

गुरु परम्परा—दे० इतिहास/४।

गुरु पूजन क्रिया--दे॰ क्रिया/३।

गुरु मत-दे॰ मीमासा दर्शन।

गुरु सूढता---- दे॰ सूढता।

गुरु स्थानाभ्युपगमन क्रिया—दे० क्रिया/३।

गुर्जर नरेन्द्र--जगतुङ्ग अर्थाद् गोविन्द तृतीयका अपर नाम (क.पा.१/प्र,७३/पं. महेन्द्र कुमार)।

**गुर्वावली**—दे० इतिहास/४,४।

**गुल्म**—सेनाका एक अंग—दे० सेना।

पुहिल-सम्भवतः यही जम्बूद्वीप प्रज्ञप्तिके कर्ता आचार्य दक्ति कुमार हैं। (ति.प./प्र.८/A-N.up); (जैन साहित्य इतिहास/ पृ.५७१)। गुह्यक-भगवान् महावीरका शासक यक्ष-दे० तीर्थकर १/३।
गूढ ब्रह्मचारी-दे० ब्रह्मचारी।

गृद्धिपिच्छ- १. कुन्दकुन्दका अपर नाम-दे० कुन्दकुन्द । २. उमा-स्वामीका अपर नग्म (ध.१/४६) H. L. Jain); (तत्त्वार्थ सूत्र प्रशस्ति) (विशेष के कोश भाग १ परिशिष्ट/४/४)

गृद्धपिच्छ मरण-दे॰ मरण/१।

गृह—(ध.१४/६,६,४१/३१/३) कड्डियाहि बद्धकुड्डा उनरि वंसिकच्छणा गिहा णाम। = जिसकी भींत तकड़ियोंसे बनायी जाती हैं। और जिसका छप्पर बाँस और तृणसे छाया जाता है, वह गृह कहताता हैं।

गृह कर्म-दे॰ निशेष /४।

गृहकिया--दे॰ संस्कार /२।

गृहपति--चक्रवर्तीका एक रत्न-दे० शलाका पुरुष /२।

गृहस्य धर्म--दे॰ सागार।

गृहस्थाचार्यं -- दे॰ आचार्य /२।

गृहोत मिथ्यात्व—दे० मिथ्यादर्शन /१।

गृहोता स्त्री--दे॰ स्त्री।

गृहीशिता क्रिया—दे॰ संस्कार /२।

गोक्षीर फेन--- विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर--दे० विद्याधर।

गोचरी वृत्ति—दे॰ भिक्षा /१/७।

गोणसेन - द्रिवड संघकी गुर्वावलीके अनुसार आप सिद्धान्त देवके शिष्य तथा अनन्तवीर्यके गुरु थे। समय - ई० १६०-१०००

- दे० इतिहास/६/३।

गोत्र कर्म---दे० वर्ण व्यवस्था /१ ।

गोदावरी-- भरत क्षेत्र आर्यखण्डकी एक नदी-दे० मनुष्य /४।

गोपसेन लाड्नागड्संघकी पट्टावलीके अनुसार आप शान्तिसेनके शिष्य और भावसेनके गुरु थे। समय-वि. १००६ (ई० ६४८)-दे० इतिहास /७/१०।

गोपु च्छक -- दिगम्बर साधुओं का एक संघ-दे० इतिहास /४/१

गोपुच्छा—(क्ष सा/भाषा/१६३)—(गुणश्रेणी क्रमको छोड़) जहाँ निशेष (चय) घटता क्रम लीएँ (अन्यबहुत्व) होइ तहाँ गोपुच्छा संज्ञा है। (क्ष.सा/भाषा/१२४)— निविश्ति एक संग्रह कृष्टिविषे जो अन्तरकृष्टीनिके निशेष (चय) घटता क्रम पाइये है सो यहाँ स्वस्थान गोपुच्छा कहिए है। और निचली निविश्ति संग्रह कृष्टिकी अन्तकृष्टितै ऊपरकी अन्य संग्रहकृष्टिकी आदि कृष्टिके विशेष घटता क्रम पाइए है सो यहाँ परस्थान गोपुच्छा हिए।

गोपुर- ध./१४/५.६.४२/३६/४ पायाराणं वारे घडिदगिष्टा गोबूरं णाम ।=कोटोंके दरवाजोंपर जो घर अने होते हैं-वह गोपुर कहलाते हैं।

गोप्य-दिगम्बर साधुसंघ-दे० इतिहास /६/७।

गोमट्ट--दे० चामुण्डराय।

गोमट्टसार- मन्त्री चामुण्डरायके अर्थ आ. नेमिचन्द्र सिद्धान्त

चक्रवर्ती (ई० श ११ पूर्वार्ध) द्वारा रिचत कर्म सिद्धान्तः प्ररूपक प्राकृत गाथानद्व ग्रन्थ है। यह प्रन्थ दी भागों में विभक्त है - जीव-काण्ड द कर्मकाण्ड । जीवकाण्डमे जीवका गति आदि २० प्ररूपणाओं द्वारा वर्णन है और कर्मकाण्डमें कर्मीकी व व १४८ मूलोत्तर प्रकृ-तियोंके बन्ध, उदय, सत्त्व आदि सम्बन्धी वर्णन है। कहा जाता है कि चामुण्डराय जो आ. नेमिचन्द्रके परम भक्त थे, एक दिन जब/ उनके दर्शनाथ आये तब वे धवला शास्त्रका स्वाध्याय कर रहे थे। चामुण्डरायको देखते ही उन्होंने शास्त्र बन्द कर दिया। पूछनेपर् उत्तर दिया कि तुम अभी इस शास्त्रको पढ़नेके अधिकारी नहीं हो। तब उनकी प्रार्थनापर उन्होंने उस शास्त्रके संक्षिप्त सारस्वरूप यह ग्रन्थ रचा था। जीवकाण्डमें २० अधिकार और ७३५ गाथाएँ हैं तथा कर्मकाण्डमें ८ अधिकार और ६७२ गाथाएँ हैं। इस प्रन्थपर निम्न टीकाएँ लिखी गयीं-१. अभयनिन्द आचार्य (ई. श. १०-११) कृत टीका । २, चामुण्डराय (ई. इ. १०-११) कृत कन्नड़ वृत्ति 'वीर मार्तण्डी ।' ३. आ. अभयचन्द्र (ई० १३३३-१३४३) कृत मन्दप्रनोधिनी नामक संस्कृत टीका। ४. ब्र. केशव वर्णी (ई० १३६१) कत कर्णाटक वृत्ति। १. आ. नेमिचन्द्र सं० १ (ई. श. १६ पूर्वाध) कृत जीवतत्त्व प्रमाधनी नामकी संस्कृत टीका । ई. पं० हेमचन्द्र(ई० १६४३-१६७०) (ई० १७३६) द्वारा रचित कृत भाषा वचनिका । ७. पं० टोडरमञ्ल भाषा वचनिका । (जै./१/३८१, ३८६-३९३) ।

गोमहुसार पूजा-पं टोडरमळ (ई० १७३६) कृत गोमहुसार प्रनथकी भाषा पजा।

गोमती-भरतक्षेत्र पूर्वी मध्य आर्यालण्डकी एक नदी।-दे० मनुष्य /४।

गोमूत्रिका-- दे० विग्रहगति /२।

गोमेघ-निमनाथ भगवात्का शासक यक्ष-दे० तीर्थकर/६/३

गोरस—<sub>दे० रस।</sub>

गोरस शुद्धि —दे० भक्ष्याभक्ष्य /३।

गोलाचार्यं — नित्दसंघ देशीयगणकी गुर्वावलीके अनुसार आप देशीय गण के अग्रणी थे। गोलन देशके अधिपति होनेके कारण आपका नाम गोलाचार्य प्रसिद्ध हुआ। आप त्रैकाल्य-योगीके गुरु और आविद्धकरण-पद्मनन्दि-कौमारदेव-सैद्धान्तिकके दादा गुरु थे। समय—वि० १४७-१७७ (ई० १००-१२०)।—दे० इतिहास /७ १।

गोवदन- भगवान् ऋषभदेवका शासक यक्ष - दे० तीर्थ कर/४/३

गोवर्द्धन श्रुतावतारको गुर्वावलीके अनुसार भगवाद् वीरके पश्चात चौथे श्रुतकेवली हुए। समय-वी. नि ११४-१३३ (ई० पू० ४१३-३६४)-दे० इतिहास /४/४।

गोवर्द्धन दास — पानीपत निवासी एक प्रसिद्ध पण्डित थे। पिता नन्दलाल थे। शिष्यका नाम लक्ष्मीचन्द था। 'शकुन विचार' नाम-की एक छोटी-सी पुस्तक भी लिखी है। समय वि० १७६२ (ई० १७०१)। (हिन्दी जैन साहित्य इतिहास /पृ १७६/ कामताप्रसाद)।

गोविन्द — १ - कृष्णराज प्रथमका ही दूसरा नाम गांविन्द प्रथम था-दे० कृष्णराज प्रथम। २ - राजा कृष्णराज प्रथमका पुत्र 'श्री ब्रह्मभ' गोविन्द द्वि० प्रसिद्ध हुआ - दे० श्री ब्रह्मभ। ३ - गोविन्द द्वि० के राज्यपर अधिकार कर सैनेके कारण राजा अमोधवर्षके पिता जगतुंग-को गोविन्द तृ० 'जगतुंग' कहते हैं। (दे० जगतुंग)। ४ - शंकराचार्यके गुरु। समय - ई० ७८० - दे० वेदांत।

**गोशाल**— एक मिश्यामत प्रवर्तक—दे० पूरनकश्यप ।

गोशीर्षं - भरतक्षेत्रके मध्य आर्यखण्डमें मलयगिरिके निकट स्थित एक पर्वत-दे० मनुष्य /४।

गोसर्गं काल- (मू.आ/भाषाकार/२७०) दो घड़ी दिन चढ़नेके नादसे लेकर मध्याह्मकालमे दो घड़ी कम रहें उतने कालको गोसर्गिक काल कहते है।

गौड़- १. भरतक्षेत्र आर्यखण्डका एक देश-दे० मनुष्य/४)। २. वर्त-मान बंगालका उत्तर भाग। अपर नाम पुण्ड्र'/ (म.पु/प्र,४८/पं पन्नालाल)।

गौड़पाद - शंकराचार्यके दादा गुरु/समय-ई०७००/- दे० वेदात।

मीण—गौणका सक्षण व मुख्य गौणव्यवस्था—दे० स्याद्वाद/३।
गौतम —१. श्रुतावतारकी गुर्वावलीके अनुसार भगवान् वीरके पश्चाद
प्रथम केवली हुए। आप भगवान्के गणधर थे। आपका पूर्वक नाम
इन्द्रभृति था।—दे० इन्द्रभृति।समय—वी० नि०-१२ (ई० पू० ६२७११४) ॥—दे० इतिहास /४/४। २. (ह पु./१८/१०२-१०६) हस्तिनापुर
नगरीमें कापिष्ठसायन नामक ब्राह्मणका पुत्र था। इसके उत्पन्न होते
ही माता पिता मर गये थे। भूखा मरता फिरता था कि एक दिन
मुनियोंके दर्शन हुए और दीक्षा से ली (श्लो ६०)। हजारवर्ष पर्यन्त
तप करके छठें ग्रेवेयकके सुविशास नामक विमानमें उत्पन्न हुआ।
यह अन्धकवृष्टिणका पूर्व भव है—दे० अन्धक वृष्टिण।

गौतम ऋषि नैयायिक मेतेके आदि प्रवर्तक थे। 'न्यायसूत्र' प्रन्यकी रचनी की। ने दे० न्याय /१/७।

**गौरव**— दे० गारव।

गौरिकूटं — विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर—दे० विद्याघर। गौरिद्य — विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर।—दे० विद्याघर।

गौरी---१. भगवात् वासुपूज्यकी शासक यक्षिणी-दे० तीर्थं कर ४/३। २. एक विद्याधर विश्वा। -- दे० विद्या।

**र्शि**---जीवको 'ञ्ज' कहनेकी विवक्षा -- दे० जीव /१/२,३ ।

र्जाप्ति — ज्ञप्ति कियाका लक्षण — दे० चेतना /१। ज्ञप्ति व करोति कियामें परस्पर विरोध — दे० चेतना /३।

ज्ञात — (रा.वा./६/६/२/४९/१) हिनस्मि इत्यसित परिणामे प्राणव्य-परोपणे ज्ञातमात्रं मया व्यापादित इति ज्ञातम्। अथवा 'अय प्राणी इन्तव्यः' इति ज्ञास्वा प्रवृत्ते. ज्ञातिमित्युच्यते। = मारनेके परिणाम न होनेपर भी हिंसा हो जानेपर 'मैंने मारा' यह जान लेना ज्ञात है। अथवा, 'इस प्राणीको मारना चाहिए' ऐसा जानकर प्रवृत्ति करना ज्ञात है।

**ज्ञातृ कथांग**—द्वादशांग भुतज्ञानका छठा अंग-दे० श्रुतज्ञान/ III

तार्ने — ह्रान जीवका एक विशेष गुण है जो स्व व पर दोनोंको जानने-में समर्थ है। वह पाँच प्रकारका है—मित, श्रुत, अवधि, मनःपर्यय व केवलज्ञान। अनादि कालसे मोहमिश्रित होनेके कारण यह स्व व परमें भेद नहीं देख पाता। शरीर आदि पर पदार्थोंको ही निजस्बरूप मानता है, इसीसे मिथ्याज्ञान या अज्ञान नाम पाता है। जब सम्यक्त्वके प्रभावसे परपदार्थोंसे भिन्न निज स्वरूपको जानने लगता है तब भेदज्ञान नाम पाता है। वही सम्यग्ज्ञान है। ज्ञान वास्तवमें सम्यक् मिथ्या नहीं होता, परन्तु सम्यक्त्व या मिथ्यात्वके सङ्कारी-पनेसे सम्यक् मिथ्या नाम पाता है। सम्यग्ज्ञान ही श्रेयोमार्गकी सिद्धि करनेमें समर्थ होनेके कारण जीवको इष्ट है। जीवका अपना प्रतिभास तो निश्चय सम्यग्ज्ञान है और उसको प्रगट करनेमें निमित्तभूत्त आगमज्ञान व्यवहार सम्यग्ज्ञान कहलाता है। तहाँ निश्चय सम्यग्ज्ञान ही वास्तवमें मोक्षका कारण है, व्यवहार सम्यग्ज्ञान नहीं।

1 ज्ञान सामान्य भेद्व कक्षण 9 ۶ शन सामान्यका रुक्षण । **शानका रुक्षण बहिचित्मकाश—दे० दर्शन/१/३/५** । \* ₹ भूतार्थे प्रदृणका नाम शान है। मिथ्यादृष्टिका शान भूतार्थ याहक कैसे है ? ₹ अनेक अपेक्षाओंसे शानके मेद । ሄ क्षायिक व क्षयोपरामिक रूप भेद —(दे० क्षय व क्षयोपशम) सम्यक् व मिथ्यारूप भेद -दे० ज्ञान/III/१। स्वभाव विभाव तथा कारण-कार्य ज्ञान --दे० उपयोग/I/१। स्त्रार्थं व परार्थंशान—दे० प्रमाण/१ व अनुमान/१। प्रत्यक्ष परोक्ष व मति श्रुतादि ज्ञान—दे० वह वह नाम । धारावाहिक ज्ञान-दे० श्रुतज्ञान /I १। ज्ञान निर्देश ş **ज्ञान व दर्शन सम्बन्धी** चर्चा—दे० दर्शन (उपयोग)/२ । \* शानकी सत्ता श्रन्द्रयोंसे निरपेक्ष है। Ş अद्भान, शान, चारित्र तीनों कथंचित् शानरूप हैं --दे० मोक्षमार्ग/३/३। # श्रद्धान व शानमें अन्तर —दे० सम्यग्दर्शन/1/४। प्रशा व शानमें अन्तर --दे॰ ऋदि/२। ज्ञान व उपयोगमें अन्तर —दे० उपयोग/1/२। ज्ञानोपयोग साकार है-दे० आकार/१/४। द्यानका कर्यंचित् सविकल्प व निर्विकल्पपना \* --दे० विकल्प । प्रत्येक समय नया ज्ञान उत्पन्न होता है --दे० अवधिज्ञान/२। अर्थ प्रतिअर्थ परिणमन करना शानका नहीं राग का कार्यं है —दे० राग/२ । शनकी तरतमता सहेतुक है-दे० *कर्म ।*३/२। # **श**ानोपयोगमें ही उत्कृष्ट संक्लेश व विशुद्धि सम्भव है \* —दे० विशुद्धि । क्षायोपशमिक शान कथंचित् मृतिंक है—दे० मूर्त/७। \* ज्ञानका शेयार्थं परिणमन सम्बन्धी—दे० केवलज्ञान/६। \* शानका शेयरूप परिणमनका तालपर्य —दे० कारक/२/५। ज्ञान मार्गणार्मे अज्ञानका भी अहण क्यों। \* —दे० मार्गणा/७ । शानके अतिरिक्त सर्वगुण निर्विकल्प है। \* —दे० गुण/२/१० । ş ज्ञानका स्वपरप्रकाशकपना

स्वपरमकाशकपनेकी अपेक्षा ज्ञानका रुक्षण ।

स्वपरप्रकाशक शन ही प्रमाण है।

₹

₹

| ,          |                                                                             |  |  |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------|--|--|
| 3          | प्रमाण स्वयं प्रमेय भी है।                                                  |  |  |
| 8          | निश्चय व व्यवहार दोनों शान क्यंचित् स्वपर-                                  |  |  |
| )<br>      | मकाशक है।                                                                   |  |  |
| ч,         | शानके स्व-प्रकाशकत्वमें हेतु ।                                              |  |  |
| દ્         | इानके पर- <mark>भकाशक</mark> त्वकी सिद्धि ।                                 |  |  |
| *          | शान व दर्शन दोनों सम्बन्धी स्वपरश्रकाशकत्वमें हेतु                          |  |  |
| *          | व समन्वय । —दे० दर्शनं (उपयोग)/२ ।                                          |  |  |
| 31-        | निश्चयसे स्वभकाशक और व्यवहारसे परप्रकाशक<br>कहनेका समन्वय —दे० केवलज्ञान/६। |  |  |
| *          | स्व व पर दोनोंको जाने विना वस्तुका निश्चय ही                                |  |  |
|            | नहीं हो सकतादे० सप्तभंगी/४/१।                                               |  |  |
| ß          | ज्ञानके पाँचों भेदों सम्बन्धी                                               |  |  |
| *          | पॉचों शानोंके लक्षण व विषय — दे० वह वह नाम ।                                |  |  |
| ₹          | शानके पॉचों भेद पर्याय हैं।                                                 |  |  |
| *          | पाँची शानीका अधिगमज व निसर्गजपना ।                                          |  |  |
| _          | —दे० अधिगम ।                                                                |  |  |
| ۲<br>•     | पॉर्चो भेद शानसामान्यके अंश है।                                             |  |  |
| es y       | पॉर्चोका ज्ञानसामान्यके अंश होनेमें शंका ।                                  |  |  |
| o<br>Y     | मति आदि शान केवलशानके अंश हैं।                                              |  |  |
| ٠.         | मित आदिका केवलशानके अंश होनेमें विधि साधक                                   |  |  |
| ધ          | शंका समाधान।<br>मृति आदि ज्ञान केवल्ज्ञानके अंग्र नहीं हैं।                 |  |  |
| 9          | मति आदिका केवलहानके अंश होने व न होनेका                                     |  |  |
| _          | समन्त्रय ।                                                                  |  |  |
| ሪ          | सामान्य शन केवलशानके बराबर है।                                              |  |  |
| ९          | पांचों हानोंको जाननेका प्रयोजन ।                                            |  |  |
| १०         | पांची द्वानींका स्वामित्व।                                                  |  |  |
| ११         | एक जीवमें युगपत् सम्भव ज्ञान ।                                              |  |  |
| *          | ज्ञान मार्गणामें आयके अनुसार ही व्यय होनेका नियम<br>—दे० मार्गणा ।          |  |  |
| *          | द्यानमार्गणामें गुणस्थान, मार्गणास्थान, जीवसमास                             |  |  |
| :          | आदिके स्वामित्व विषयक २० मरूपणाएँ –दे० सत् ।                                |  |  |
| *          | शानमार्गणा सम्बन्धी सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल,                     |  |  |
|            | अन्तर, भाव व अल्पबहुत्व रूप आठ प्ररूपणाएँ ।                                 |  |  |
|            | —दे० वह वह नाम ।                                                            |  |  |
| *          | कौन ज्ञानसे मरकर कहाँ उत्पन्न हो ऐसी गति अगति                               |  |  |
|            | प्ररूपणा —दे० ज≠म/ई।                                                        |  |  |
| 11         | भेद व अभेद ज्ञान                                                            |  |  |
| 3          | मेद व अमेद ज्ञान निर्देश                                                    |  |  |
| 8          | भेद शानका रुक्षण ।                                                          |  |  |
| ٠<br>٦     | अभेद शनका रूक्षण।                                                           |  |  |
| , <b>३</b> | मेद ज्ञानका तात्पर्य षट्कारकी निषेध ।                                       |  |  |
| *          | मेद ज्ञानका प्रयोजन । —दे० ज्ञान/IV/३/१                                     |  |  |
|            |                                                                             |  |  |

|          | ·                                                                          |  |  |
|----------|----------------------------------------------------------------------------|--|--|
| ४        | स्त्रभाव मेदसे ही भेद शानकी सिद्धि है।                                     |  |  |
| ч        | संज्ञाः रुक्षण प्रयोजनकी अपेक्षा अभेदमें भी भेद ।                          |  |  |
| *        | परके साथ प्रकल्वका अभिपाय-दे० कारक/र।                                      |  |  |
| *        | दो द्रव्योमें अथवा जीव व शरीरमें भेद-दे० कारक/२।                           |  |  |
| *        | निश्चय सम्यग्दर्शन ही भेद ज्ञान है।                                        |  |  |
|          | —दे० सम्यग्दर्शन II/१।                                                     |  |  |
|          |                                                                            |  |  |
| III      | सम्यक मिथ्याज्ञान                                                          |  |  |
| 1        | भेद लक्षण                                                                  |  |  |
| १        | सम्यक् व मिथ्याको अपेक्षा ज्ञानके भेद ।                                    |  |  |
| ą        | सम्यग्द्यानका रुक्षण । ( चार अपेक्षाओं से ) ।                              |  |  |
| ₹        | मिथ्याशस् सामान्यका रुक्षण ।                                               |  |  |
| *        | श्रुत आदि झान त्र अचानोके रुक्षण                                           |  |  |
|          | —दे० वह बह नाम।                                                            |  |  |
| <b>ર</b> | सम्यक् व मिथ्याज्ञान निर्देश                                               |  |  |
|          |                                                                            |  |  |
| ₹        | सम्यग्धानके आठ अगोका नाम निर्देश ।                                         |  |  |
| *        | आठ अंगोंके रूक्षण आदि ।—दे०वह वह नाम ।<br>सम्यग्ज्ञानके अतिचार—दे० आगम/१ । |  |  |
| *        | सम्बन्धानकी भावनार्थे ।                                                    |  |  |
| ₹        | सम्यन्द्वानका मावनार ।<br>पाँचों ज्ञानोंमें सम्यक् मिथ्यापनेका नियम ।      |  |  |
| ₹        | । ज्ञानके साथ सम्यक् विशेषणका सार्थक्य ।                                   |  |  |
| *        | —दे० ज्ञान/! [1/१/२ में सम्यग्ज्ञानका लक्षण/२।                             |  |  |
| *        | सम्यग्झानमें चारित्रकी सार्थकता – द्रे व्यक्तित्र/२।                       |  |  |
| Ÿ        | सम्यग्दशन पूर्वक हो सम्यग्धान होता है।                                     |  |  |
| ¥        | सम्यग्दर्शन भी कथंचित् ज्ञान पूर्वक होता है।                               |  |  |
| <b>E</b> | सम्यग्दर्शनके साथ सम्यग्झानकी व्याप्ति है पर झानके                         |  |  |
|          | साथ सम्यन्दर्शनको नहीं।                                                    |  |  |
| و        | सम्यक्त्व हो जानेपर पूर्वका ही मिश्याद्यान सम्यक्                          |  |  |
|          | हो जाता है।                                                                |  |  |
| 6        | वास्तवमे, ज्ञान मिथ्या नहीं होता, मिथ्यालके कारण                           |  |  |
|          | ही मिथ्या कहलाता है।                                                       |  |  |
| £        | मिथ्यादृष्टिका शास्त्रज्ञान भी मिथ्या है।                                  |  |  |
| *        | भिथ्यादृष्टिका ठीक-ठीक जानना भी मिथ्या है।                                 |  |  |
|          | —दे० ऊपर नं० ८।                                                            |  |  |
| *        | सम्यग्झानमें भी कदाचित् संशयादि – दे० नि शंकित।                            |  |  |
| १०       | सम्यग्रृष्टिका कुशास्त्रशान भी कार्याचित् सम्यक् है।                       |  |  |
| *        | सम्यग्दृष्टि ही सम्यक्त्व व मिथ्यात्वको जानता है।                          |  |  |
| *        | भूतार्थं प्रकाशक हो शानका लक्षण है                                         |  |  |
| .        | —दे० ज्ञान/I/१।                                                            |  |  |
| ११       | सम्यग्धानको ही धान संज्ञा है।                                              |  |  |
| *        | मिथ्याद्यानिकी अज्ञान संज्ञा है—दे॰ अज्ञान/२।                              |  |  |
| *        | सम्यक् व मिथ्याशनोंकी प्रामाणिकता व अप्रामाणिकता<br>—दे० प्रमाण/४/२।       |  |  |
| *        | —द० प्रमाण/४/२ ।<br>शाब्दिक सम्यग्शान → दे० आगम ।                          |  |  |
|          |                                                                            |  |  |
|          |                                                                            |  |  |

#### सम्यग्शान प्राप्तिमें गुरु विनयका महत्त्व –दे० विनय/२ । सम्यग्भिथ्यात्वरूप मिश्र ज्ञान —दे० मिश्र/७। ज्ञानदान सम्द्रन्धी विषय —दे० उपदेश/३। \* रत्नत्रयमें कथचित् मेद व अभेद –दे० मोक्ष मार्ग/२,३। सम्यग्दर्शन् व सम्यग्ज्ञानमे अन्तर \* —दे० सम्यग्दर्शन/<sup>∏</sup>/४ । सम्यक् व मिथ्याज्ञान सम्बन्धी शंका ¥ समाधान व समन्वय तीनों अज्ञानोंमे कौन-कौन सा मिथ्यात्व घटित होता ₹ अज्ञान कहनेसे क्या शानका अभाव इष्ट है ? ₹ मिथ्याद्यानको मिथ्या कहनेका कारण — दे० ज्ञान/III/२/८ t मिथ्याज्ञासकी अज्ञान संज्ञा कैसे है। Ę सम्यग्द्रष्टिके शानको अशान क्यो नहीं कहते \* —दे० ज्ञात/III/२/५ t **ज्ञान व अज्ञानका समन्वय—दे० सम्यरदृष्टि/१ में** ज्ञानी । \* ¥ मिथ्याज्ञान क्षायोपशमिक कैसे है ? ч मिथ्याद्यान दर्शानेका प्रयोजन । ١v निश्चय व्यवहार सम्यग्ज्ञान निश्चय सम्यग्ज्ञान निर्देश 3 मार्गणामें भावशान अभिप्रेत है-दे० मार्गणा । ξ निश्चयद्यानका माहातम्य । ₹ भेद विज्ञान ही सम्यग्ज्ञान है। जो एकको जानता है वहीं सर्वको जानता है —दे० श्रुत केवली निञ्चयज्ञान ही वास्तवमे प्रमाण है---दे० प्रमाण/४। × ş अभेद शान या इन्द्रियज्ञान अज्ञान है У आत्मशानके विना सर्वे आगमज्ञान व्यर्थ है । निश्चयशानके अपर नाम—दे० मोक्षमार्ग/२/६। \* स्वसंवेदन ज्ञान या शुद्धात्मानुभूति—दे० अनुभव। \* ₹ च्यवहार सम्यग्ज्ञान निर्देश १ व्यवहारशान निश्चयज्ञानका सायन है तथा इसका २ आगमज्ञानको सम्यग्झान कहना उपचार है । ₹ न्यवहार शान भाप्तिका भयोजन । Ę निरुचय व्यवहार ज्ञान समन्वय

#### I ज्ञान सामान्य

#### १. भेद व लक्षण

#### १. ज्ञानका सामान्य लक्षण

स.सि /१/१/६/१ जानाति झायतेऽनेन झाप्तिमात्रं वा झानस्। चजो जानता है वह झान है (कर्तृ साधन): जिसके द्वारा जाना जाय सो झान है (करण साधन), जाननामात्र झान है (भाव साधन)। (रा.वा./ १/१/२४/६/१; २६/६/१२), (ध.१/१,१,११५/२५२/१०); (स्या.म /१६/ २१६/२७)।

रा,वा./१/१/६/१ एवंभूतनयवक्तव्यवशात ज्ञानदर्शनपर्यायपरिणतारमैव ज्ञानं दर्शनं च तत्स्वभावयात् । = एवंभूतनयकी दृष्टिमे ज्ञानिकियामें परिणत आत्मा ही ज्ञान है, क्योंकि, वह ज्ञानस्वभावी है ।

दे० आकारश/६ साकारोपयोगका नाम ज्ञान है।

दे० विकल्प/२ सविकल्प उपयोगका नाम ज्ञान है।

दे० दर्शन/१/३ बाह्य चित्प्रकाशका तथा विशेष ग्रहणका नाम ज्ञान है।

# २. भूतार्थ महणका नाम ज्ञान है

घ १/१,१,४/१४२/३ भूतार्थप्रकाशनं ज्ञानम् । अथवा सद्भाव विनिश्च-योपलम्भकं ज्ञानम् । अध्यत्रकाशनं ज्ञानम् । इत्यगुणपर्यायाननेन जानातीति ज्ञानम् । इत्यगुणपर्यायाननेन जानातीति ज्ञानम् । इ. सत्यार्थका प्रकाश करने-वाली शक्ति विशेषका नाम ज्ञान है । २. अथवा सद्भाव अर्थात् वस्तु-स्वरूपका निश्चय करनेवाले धर्मको ज्ञान कहते है । शुद्धनयकी विवक्षामे वस्तुस्वरूपका उपलम्भ करनेवाले धर्मको ही ज्ञान कहा है । ३. जिसके द्वारा द्वय गुण पर्यायोको जानते हैं उसे ज्ञान कहते है । (प. १८१९,१,३/१०१) ।

स्या,म /१६/२२१/२८ सम्यगवैपरीत्येन विद्यतेऽवगम्यते वस्तुस्वरूप-मनयेति सवित् । = जिससे यथार्थ रीतिसे वस्तु जानी जाय उसे संवित् (ज्ञान) कहते हैं।

दे॰ ज्ञान/III/२/११ सम्यग्ज्ञान की ही ज्ञान संज्ञा है।

# ३. मिथ्यादृष्टिका ज्ञान भूतार्थ ग्राहक कैसे हो सकता है

ध.१/१/९,९,८/१४२/३ मिण्यादण्टीनां कथं भूतार्थप्रकाशकिति चेन्न, सम्यङ्मिश्यादृष्टीना प्रकाशस्य समानतोपलम्भात्। कथं पुंनस्तेऽज्ञानिन इति चेन्न (दे० ज्ञान/III/३/३)—विपयंय. कथं भूतार्थप्रकाशकमित्ति चेन्न, चन्द्रमस्युपलम्यमानद्वित्वस्यान्यत्र सत्त्वस्तस्य भूतश्वोपपत्तेः। =प्रश्न=मिण्यादृष्टियोंका ज्ञान भूतार्थप्रकाशक केसे हो सकता है । उत्तर—ऐसा नहीं है, क्योंकि, सम्यग्दृष्टि और मिण्यादृष्टि के प्रकाशमे समानता पायी जाती है। प्रश्न—यदि दोनोके प्रकाशमे समानता पायी जाती है । प्रश्न—यदि दोनोके प्रकाशमे समानता पायी जाती है । प्रश्न—यदि दोनोके प्रकाशमे समानता पायी जाती है तो फिर मिण्यादृष्टि जीव अज्ञानी केसे हो सकता है । उत्तर—(दे० प्रु॰ २६६ व, ) प्रश्न—(मिण्यादृष्टिका ज्ञान विपर्यय होता है) वह सत्यार्थका प्रकाशक केसे हो सकता है । उत्तर—ऐसी शंका ठीक नहीं है, क्योंकि, चन्द्रमामे पाये जानेवाले द्वित्वका दूसरे पदार्थोंमे सत्त्व पाया जाता है। इसिलए उस ज्ञानमे भूतार्थता बन जाती है।

# ४, अनेक प्रकारसे ज्ञानकं भेद

१. ज्ञान मार्गणाकी अपेक्षा आठ भेद

ष. ख/१/१,१/भृ ११६/३६३ णाणाणुवादेण अतिथ मदिअण्णाणी सुद-अण्णाणी विभगणाणी आभिणिकोहियणाणी सुदणाणी ओहिणाणी मणपज्जवणाणी केवलणाणी चेदि । = ज्ञानमार्गणाके अनुवादसे मत्य-ज्ञानी, श्रुत-अज्ञानी, विभागज्ञानी, आभिनिकोधिक ज्ञानी (मति ज्ञानी), श्रुतज्ञानी, अवधिज्ञानी, मन'पर्ययज्ञानी और केवलज्ञानी

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

–दे० ज्ञान/Ĭ V/२/३ ।

निश्चयशानका कारण प्रयोजन ।

च्यवहार ज्ञानका कारण प्रयोजन

निश्चय व्यवहार शानका समन्वय ।

Ş

₹

Jain Education International

जीव होते हैं। ( मू.आ./२२= ) ( पं.का /मू./४१ ); ( रा.बा./६/७/११/ ६०४/=) (द्र.सं./टो./४२)।

#### २. प्रत्यक्ष परोक्षकी अपेक्षा भेद

ध. १/९.९.१११/पृ./पं. तदिप ज्ञानं द्विविधम् प्रत्यक्षं परोक्षमिति । परोक्षं द्विविधम्, मितः श्रुतमिति । (१४६/१२) । प्रत्यक्षं त्रिविधम्, अविधज्ञानं, मनःपर्ययज्ञानं, केवलज्ञानिमिति । (१६८।१) । व्यह ज्ञान दो
प्रकारका है—प्रत्यक्ष और परोक्ष । परोक्षके दो भेव हैं—मितिज्ञान व
श्रुतज्ञान । प्रत्यक्षके तीन भेद हैं—अविधिज्ञान, मनःपर्ययज्ञान और
केवलज्ञान । (विशेष देखो प्रमाण/१ तथा प्रत्यक्ष व परोक्ष) ।

#### **३. निक्षेपों**की अपेक्षा भेद

ध. १/४,१.४४/१८४/७ णामहुत्रणाद्व्यभावभेएण चछिव्वहं णाणं। = नाम, स्थापना, द्रव्य और भावके भेदसे ज्ञान चार प्रकारका है — (विशेष दे० निक्षेप।

#### ४. विभिन्न अपेक्षाओंसे मेद

रा.वा./१/६/४/३४/२६ चैतन्यशक्तेर्द्वीवकारी ज्ञानाकारो क्रियाकारश्च ।

रा.वा./१/५/१४/४१/२ सामान्यादेकं ज्ञानम् प्रत्यक्षपरोक्षभेदाइ द्विधाः मन्याप्यय्यय्यविषयभेदात् विधाः नामादिविकरपाच्यतुर्धाः मत्यादि-भेदात् पञ्चधा इत्येवं संख्येयासंख्येयानग्तविकरपाच्यतुर्धाः मत्यादि-भेदात् । चत्रैतन्य शक्तिके दो आकार हैं—ज्ञानाकार और होयाकार । स्वामान्यरूपसे ज्ञान एक है, प्रत्यक्ष व परोक्षके भेदसे दो प्रकारका है। द्वय गुण पर्याय रूप विषयभेदसे तीन प्रकारका है। नामादि निक्षेपोंके भेदसे चार प्रकारका है। मित आदिकी अपेक्षा पाँच प्रकारका है। इस प्रकार क्षेयाकार परिणितिके भेदसे संख्यात असंख्यात व अनन्त विकरण होते हैं।

द्र.सं./टी./४२/१८३/६ संक्षेपेण हेयोपादेयभेदेन द्विधा व्यवहारज्ञान-मिति। = संक्षेपसे हेय व उपादेय भेदोंसे व्यवहार ज्ञान दो प्रकारका है।

# २. ज्ञान निर्देश

# ज्ञानकी सत्ता इन्द्रियोंसे निरपेक्ष है

क.पा/१/१,१/\$३४/४१/४ करणजिल्लाहो णेदं णाणं केवलणणिमिदि
चै; ण; करणवाबारादो पुठ्वं णाणाभावेण जीवाभावएपसंगादो । अत्थि
तत्थणाणसामण्णं ण णाणविसेसो तेण जीवाभावो ण होदि सि चै: ण;
तन्भावंत्रखणसामण्णादो पुष्पपूदणाणिविसेसाणुकलंभादो । =प्रश्न—
इन्द्रियोसे उत्पन्न होनेके कारण मित्लान आदिको केवलज्ञान (के अंश
—दे० जीगे ज्ञान /1/४/) नहीं कहा जा सकता १ उत्तर—नहीं, क्योंकि
यदि ज्ञान इन्द्रियोसे ही पैदा होता है, ऐसा मान लिया जाये, तो
इन्द्रिय व्यापारके पहिचे जीवके गुणस्वरूप ज्ञानका अभाव हो जानेसे
गुणी जीवके भी अभावका असंग प्राप्त होता है। प्रश्न—इन्द्रिय
व्यापारके पहिले जीवमें ज्ञानसामान्य रहता है, ज्ञानिवशेष नहीं,
अतः जीवका अभाव नहीं प्राप्त होता है। उत्तर—नहीं, क्योंकि
तद्भावलक्षण सामान्यसे अर्थात् ज्ञानसामान्यसे ज्ञानिवशेष पृथग्भृत
नहीं पाया जाता है।

क,पा/१/१-१/५४/३ जीवदव्यस्स इंदिएहितो उप्पत्ती मा होउ णाम, किंतु तत्तो णाणमुप्पज्जदि त्ति चे; ण; जीववदिरित्तणाणाभावेण जीवस्स वि उप्पत्तिप्पसंगादो । होदु च, ण; अणेयंतप्पयस्य जीवदव्यस्स पत्तज्ञच्चंतरभायस्स णाणदंसणज्ञव्यलस्स एअंतवाइविसईकय-उप्पाय-वयधुत्ताणमभावादो । अपन्त स्व हिन्द्रयोसे जीव द्वव्यकी उत्पत्ति मत होओ, किन्तु उनसे ज्ञानको उत्पत्ति होतो है, यह अवश्य मान्य है व उत्तर-नही, क्योकि, जीवसे अतिरिक्त ज्ञान नही पाया जाता है,

इसलिए इन्द्रियोंसे ज्ञानकी उत्पत्ति मान लेनेपर उनसे जीवकी भी उत्पत्तिका प्रसंग प्राप्त होता है। प्रश्न-यदि यह प्रसंग प्राप्त होता है तो होओ । उत्तर-नहीं; क्योंकि अनेकान्तात्मक जात्यन्तर भावको प्राप्त और ज्ञानदर्शन लक्षणवाले जीवमें एकान्तव। दियोद्वारा माने गये सर्वथा उत्पाद व्यय व ध्रुवत्वका अभाव है।

#### ३. ज्ञानका स्वपर प्रकाशकपना

#### १. स्वपर प्रकाशकपनेकी अपेक्षा ज्ञानका कक्षण

प्र.सा/त.प्र/१२४ स्वपरविभागेनावस्थिते विश्वं विकल्पस्तदाकाराव-भासनं । यस्तु पुकुरुहृदयाभाग इव युगपदवभासमानस्वपराकारार्थ-विकल्पस्तद् ज्ञानं । — स्वपरके विभागपूर्वक अवस्थित विश्व 'अर्थ' है । उसके आकारोंका अवभासन 'विकल्प' है । और दर्पणके निज-विस्तारको भौति जिसमें एक ही साथ स्व-पराकार अवभासित होते हैं, ऐसा अर्थ विकल्प 'ज्ञान' है । (पं.ध/पू/५४१) (पं.ध/उ./३६१, ५३७)।

# २. स्वपर प्रकाशक ज्ञान ही प्रमाण है

स.सि/१/१०/६८/४ यथा घटादीनां प्रकाशने प्रदीपो हेतुः स्वस्वरूपप्रकाशनेऽपि स एव. न प्रकाशान्तरं मृग्यं तथा प्रमाणमपीति अवश्यं चैतदभ्युपगन्तव्यम् ।=जिस प्रकार घटादि पदार्थोके प्रकाश करनेमें दीपक हेतु है, और अपने स्वरूपके प्रकाश करनेमें भी वही हेतु है. इसके लिए प्रकाशान्तर नहीं दूँ हना पडता। उसी प्रकार प्रमाण भी है, यह बात अवश्य मान लेनी चाहिए। (रा.वा/१/१०/२/४६/२३)।

प.मु/१/१ स्वापूर्वार्थव्यवसायात्मकं ज्ञानं प्रमाणं /१/।=स्व व अपूर्व (पहिनेसे जिसका निश्चय न हो ऐसे) पदार्थका निश्चय करानेवाला ज्ञान प्रमाण है। (सि.वि/म्१/३/१२)।

प्रमाणनयतत्त्वालोकालंकार—स्वपरवयवसायि ज्ञानं प्रमाणम्। = स्व-पर व्यवसायी ज्ञानको प्रमाण कहते है।

न.दो/१/१२८/२२ तस्मात्स्वपरावभासनसमर्थं सविकल्पकमगृहीतप्राहकं सम्याज्ञानमेवाज्ञानमर्थे निवर्तयत्प्रमाणिमत्याई तं मत्म् । = अतः यही निष्कर्ष निकला कि अपने तथा परका प्रकाश करनेवाला संवि-कल्पक और अपूर्वार्थप्राही सम्याज्ञान ही पदार्थिक अज्ञानको दूर करनेमें समर्थ है। इसलिए वही पमाण है। इस तरह जैन मत सिद्ध हथा।

### इ. प्रमाण स्वयं प्रमेय भी है।

रा.वा./१/१०/१३/१०/३२ ततः सिद्धमैतत -- प्रमेयम् नियमातः प्रमेयम्, प्रमाणं तु स्यात्प्रमाणं स्यात्प्रमेयम् इति। = निष्कर्षं यह है कि 'प्रमेय' नियमसे प्रमेय ही है, किन्तु 'प्रमाण' प्रमाण भे है और प्रमेय भी। विशेष दे० प्रमाण/४।

# ४. निश्चय व व्यवहार दोनों ज्ञान कथंचित् स्वपर प्रकाशक हैं

नि.सा/ता.व/१६६ अत्र ज्ञानिनः स्वपरस्वरूपप्रकाशकरतं कथं चिदुक्तम् ।

---पराश्रितो व्यवहारः इति वचनात् ।---ज्ञानस्य धर्मोऽयं तावत् स्वपरप्रकाशकरतं प्रदीपवत् । घटादिप्रमिते प्रकाशो दीपस्तावद्भिन्नाविषि
स्वयं प्रकाशस्वरूपत्वात् स्वं परं च प्रकाशयति । आत्मापि व्यवहारेण
जगन्त्रयं कालत्रयं च परं ज्योत्ति.स्वरूपत्वात् स्वयंप्रकाशात्मकमात्मानं च प्रकाशयति ।---अथ निश्चयपक्षेऽपि स्वपरप्रकाशकत्वमस्त्येवेति सत्तत्निरूपरागनिरं जनस्वभावनिरतत्वात् स्वाश्रितो
निश्चयः इति वचनात् । सहजज्ञानं तावत् आत्मनः सकाशात् संज्ञालक्षणप्रयोजनेन भिन्नाभिधानलक्षणलक्षितमपि भिन्नं भवति न
वस्तुवृत्त्या चैति । अतः कारणात् एतदात्मगत्वर्शनसुखचारित्रादिकं

जानाति स्वारमानं कारणपरमारमस्यरूपमपि जानाति । — यहाँ ज्ञानी-को स्व-पर स्वरूपका प्रकाशकपमा कथं चित कहा है। पराधितो व्यवहारः ऐसा वचन होनेसे 'इस ज्ञानका धर्म ती, दीपककी भाँति स्वपर प्रकाशकपना है। घटादिकी प्रमितिसे प्रकाश व दीपक दोनों कथं चित्र भिन्न होनेपर भी स्वयं प्रकाशस्वरूप होनेसे स्व और परको प्रकाशित करता है; आत्मा भी ज्योति स्वरूप होनेसे व्यवहारसे त्रिलोक और त्रिकाल रूप परको तथा स्वयं प्रकाशस्वरूप आत्माको प्रकाशित करता है। अब 'स्वाधितो निश्चयः' ऐसा वचन होनेसे सत्तत निस्परागनिरं जन स्वभावमे लीनताके कारण निश्चय पक्षसे भी स्वपरप्रकाशकपना है ही। (वह इस प्रकार) सहज्ञान आत्मासे संज्ञा लक्षण और प्रयोजनकी अपेक्षा भिन्न जाना जाता है, तथापि वस्तु-वृत्तिसे भिन्न नहीं है। इस कारणसे यह आत्मगत दर्शन मुख चारि-त्रादि गुणोंको जानता है। (पं.ध/उ./३६७-३६६) (और भी दे० — अनुभव/४/१)।

पं.घ/पू/६६४-६४६ विधिपूर्वः प्रतिषेधः प्रतिषेधपुरस्सरो विधिस्त्व-मयोः। मेत्री प्रमाणमिति वा स्वपराकारावणाहि यज्ज्ञानम् ।६६४। अयमधेडिथेविकल्पो ज्ञानं किल लक्षणं स्वतस्तस्य। एकविकल्पो नयसादुभयविकल्पः प्रमाणमिति बोधः।६६६। = विधि पूर्वक प्रतिषेध और प्रतिषेध पूर्वक विधि होती है, किन्तु इन होनों नयोंकी मैत्री प्रमाण है। अथवा स्वपर व्यवसायात्मक ज्ञान प्रमाण है।६६१। सारांश यह है कि निश्चय करके अर्थके आकार रूप होना जो ज्ञान है वह प्रमाणका स्वयसिद्ध लक्षण है। तथा एक (स्व या परके) विकल्पात्मक ज्ञान नयाधीन है और उभयविकल्पात्मक प्रमाणाधीन है। दे० दर्शन२/६-ज्ञान व दर्शन होनों स्वपर प्रकाशक हैं।

#### ५. ज्ञानके स्व प्रकाशकस्यमें हेतु

स.सि/१/१०/६८/६ प्रमेयवत्प्रमाणस्य प्रमाणान्तरपरिकल्पनायां स्वाधिय-माभावात् स्मृत्यभावः । तदभावाद्व्यवहारलोपः स्याद् ।=यदि प्रमेयके समान प्रमाणके लिए अन्य प्रमाण माना जाता है तो स्वका ज्ञान नहीं होनेसे स्मृतिका अभाव हो जाता है । और स्मृतिका अभाव हो जानेसे व्यवहारका लोप हो जाता है ।

लघीयस्त्रय/६६ स्वहेतुजिन्ति)ऽप्यर्थः परिछेदाः स्वतो यथा । तथा ज्ञानं स्वहेतूत्थं परिच्छेदात्मकं स्वतः ।=अपने ही कारणस उत्पन्न होनेवाले पदार्थ जिस प्रकार स्वतः ज्ञेय होते हैं, उसी प्रकार अपने कारणसे उत्पन्न होनेवाला ज्ञान भी स्वतः ज्ञेयात्मक है। (न्या-वि/१/३/६८/१४)।

प.मु/१/६-७,१०-१२ स्वोन्मुखतया प्रतिभासनं स्वस्य व्यवसायः । १। अर्थस्मेव तदुन्मुखतया । १०। शब्दानुच्चारणेऽपि स्वस्यानुभवनमर्थ-वत् । १०। को वा तत्प्रतिभासिनमर्थमध्यक्षमिच्छंस्तदेव तथा नेच्छेत् । ११। प्रदीपवत् । १२। चिस प्रकार पदार्थकी और भुकनेपर पदार्थका ज्ञान होता है. उसी प्रकार ज्ञान जिस समय अपनी और भुकता है तो उसे अपना भी प्रतिभास होता है। इसीको स्व व्यवसाय अर्थात् ज्ञानका जानना कहते है। ६-७। जिस प्रकार घटपटादि शब्दोंका उच्चारण न करनेपर भी घटपटादि पदार्थोंका ज्ञान हो जाता है, उसी प्रकार 'ज्ञान' ऐसा शब्द न कहने पर भी ज्ञानका ज्ञान हो जाता है। १०। घटपटादि पदार्थोंका और अपना प्रकाशक होनेसे जैसा दीपक स्वपरप्रकाशक समभा जाता है, उसी प्रकार ज्ञान भी घट पट आदि पदार्थोंका और अपना जाननेवाला सी स्वपर-स्वरूपका जाननेवाला समभना चाहिए। वयों कि ऐसा कौन लौ किक व परीक्षक है जो ज्ञानसे जाने पदार्थको तो प्रत्यक्षका विषय माने और स्वयं ज्ञानको प्रत्यक्षका विषय माने और स्वयं ज्ञानको प्रत्यक्षका विषय माने । ११-१२।

#### ६. ज्ञानके परप्रकाशकपनेकी सिद्धि

प. मु./१/८-१ वटमहमारमना बेदि ।ए। कर्मवरकतृ करणिक्रयाप्रतीते ।१।
—मै अपने द्वारा घटको जानता हूँ इस प्रतीतिमें कर्मकी तरह कर्ता,
करण व क्रियाको भी प्रतीति होती है। अर्थात् कर्मकारक जो 'घट'
जसही की भाँति कर्ताकारक 'मै' व 'अपने द्वारा जानना' रूप करण
व क्रिया की पृथक् प्रतीति हो रही है।

### ४. ज्ञानके पाँचों भेदों सम्बन्धी

### १. ज्ञानके पाँची भेद पर्याय हैं

ध. १/१,१,१/३७/१ पर्यायस्यक्षिवसादीनां = केवसज्ञानादि (पाँचा-ज्ञान) पर्यायरूप है...

### २. पाँचों भेद ज्ञानसामान्यके अंश हैं

ध. १/१,१,१/३०/१ पर्यायत्वात्केवलादीनां न स्थितिरिति चेन्न, अत्रु-टयज्ज्ञानसंतानापेक्षमा तत्स्थैर्यस्य विरोधाभावात्। = प्रश्न — केवल-ज्ञानादि पर्यायरूप हैं, इसलिए आवृत अवस्थामें उसका (केवलज्ञान-का) सङ्गाव नहीं बन सकता है १ उत्तर—यह शंका भी ठीक गहीं है, क्योंकि, कभी भी नहीं ट्रनेवाली ज्ञानसन्तानकी (ज्ञान, सामान्यकी) अपेक्षा केवलज्ञानके सङ्भाव मान लेनेमें कोई विरोध नहीं आता है। (दे० ज्ञान/I/४/७)।

स. सा./ आ/२०४ यदेतत्तु ज्ञानं नामैकं पदं स एष परमार्थः साक्षानमो-क्षोपायः। न चाभिनिकोधिकादयो भेदा इदमेकं पदमिह भिन्दन्ति कितु तेपोदमेवैकं पदमभिनन्दन्ति। — यह ज्ञान (सामान्य) नामक एक पद परमार्थस्वरूप साक्षात् मोक्षका उपाय है। यहाँ मतिज्ञानादि (ज्ञानके)भेद इस एक पदको नहीं भेदते किन्तु वे भो इसी एक पदका अभिनन्दन करते हैं। (ध.१/१,१,१/३७/४)।

ज्ञानिबन्दु / पृ. १ केवलज्ञानावरण पूर्णज्ञानको आवृत करनेके अतिरिक्तः
मन्दज्ञानको उत्पन्न करनेमें भी कारण है।

# ३. ज्ञान सामान्यके अंश होने सम्बन्धी शंका

ध. ६/१.६-१.४/७/१ ण सब्बाबयवेहि णाणस्मुबलंभी होद सि बोत्तं जुत्तं, आवरिदणाणभागाणमुवलंभिवरोहा । आवरिदणाणभागा सावरणे जीवे किमस्थि आहो णस्थि ति। ... दब्बद्वियणए अवलं बिज्जमाणे आवरिदणाणभाग। सावरणे वि जीवे अतिथ जीवदव्वादो पुधभूदणा-णाभावा, विज्ञमाणणाणभागादी आवरिदणाणभागाणमभेदादो वा । आवरिदाणावरिदाणं कथमेगत्तमिदि चे ण. राष्ट्र-मेहेहि आवरिदाणा-वरिदसु जिंदुमं डलभागाणमेगत्तु वर्लभा। = प्रश्न - यदि सर्व जीवोंके ज्ञानका अस्तित्व सिद्ध है, तो फिर सर्व अवयवोके साथ ज्ञान उप-सम्भ होना चाहिए । उत्तर-यह कहना उपयुक्त नहीं है, नयों कि, आवरण किमे गमे ज्ञानके भागोका उपलम्भ माननेमें विरोध आता है।प्रश्न-आवरणयुक्त जीवमें आवरण किये गये झानके भाग है अथवानहीं है (सत्त है या असत् है) ग उत्तर--द्रव्यार्थिक नयके अवलम्बन करनेपर आवरण किये गये ज्ञानके अंश सावरण जीवमें भी होते हैं, क्यों कि, जीवसे पृथ्यमृत ज्ञानका अभाव है। अथवा विद्य-मान ज्ञानके अंशसे आवरण किये गये ज्ञानके अंशोंका कोई भेद नहीं है। प्रश्न—ज्ञानके आवरण किये गये और आवरण नहीं किये गये अंशोके एकता कैसे हो सकतो है ? उत्तर-नही, क्यों कि, राह और मेघोके द्वारा सूर्यमण्डल और चन्द्रमण्डलके आवरित और अनावरित भागोके एकता पायी जाती है। (रा. वा/प/६/४ ४/४७१/४)।

# ४. मतिज्ञानादि भेद केवलज्ञानके अंश हैं

क. षा./१/१,१/§३९/४४/६ ण च केवलणाणमसिद्धं; केवलणाणस्स ससवेयणपञ्चवखेण णिब्बाहेणुवलंभादो।=यदि कहा जाय कि केवल- हान असिद्ध है, सो भी बात नहीं है, ययोकि, स्वसवेद्ध प्रत्यक्षके द्वारा केवलहानके अंशरूप ज्ञानकी (मित आदि हानोकी) निर्वाध रूपसे उपलब्धि होती है।

क. पा १/१,१/१३०/१६/० केवलणाणसेसावयवाणमित्यत्त गम्मदे। तदो आविरिदावयवो सन्त्रपञ्जवो पच्चक्खाणुमाविसओ होदूण सिद्धो। — केवलज्ञानके प्रगट अशो (मित्ज्ञानादि) के अतिरिक्त शेष अवयवोका अस्तिस्व जाना जाता है। अत सर्वपर्यायरूप केवलज्ञान अवयवे! जिसके कि प्रगट अंशोके अतिरिक्त शेष अवयव आवृत है, प्रत्यक्ष और अनुमानके द्वारा सिद्ध है। अर्थात् उसके प्रगट अंश (मित्ज्ञानादि) स्वसवेदन प्रत्यक्षके द्वारा सिद्ध हैं और आवृत अंश अनुमान प्रमाणके द्वारा सिद्ध हैं।

निन्द सूत्र/४६ केवलज्ञानावृत केवल या सामान्य ज्ञानकी भेद-िकरणे भो मत्यावरण, श्रुतावरण आदि आवरणोसे चार भागोमे विभाजित हो जातो है, जैसे मेघ आच्छादित सूर्यकी किरणे चटाई आदि आव-रणोसे छोटे बड़े रूप हो जाती है। (ज्ञान बिन्दु/पृ.१)।

# ५. मतिज्ञानादिका केवलज्ञानके अंश होनेकी विधि साधक शका समाधान

- दे ज्ञान/२/१ प्रश्न—इन्द्रिय ज्ञानसे उत्पन्न हीनेवाले मित्रज्ञान आदिका केवलज्ञानके अंश नहीं कह सकते १ उत्तर—(ज्ञान सामान्यका अस्तित्व इन्द्रियोको अपेक्षा नहीं करता।)
- ध. १/१,१/३७/४ रजोजुषां ज्ञानवर्शने न मगलीभूतनेवलज्ञानवर्शन-योरवयवाविति चेन्न, ताभ्यां व्यतिरिक्तयोस्तयोरसत्त्वात् । मत्यादयो-ऽपि सन्तोति चेन्न तदबस्थानां मत्यादिव्यपदेशात् । तयोः केवलज्ञान-दशिंदुरयोर्मज्ञलत्वे मिथ्यादिष्टरिप मंगलं तत्रापि तौ स्त इति चेद्नभ-वतु तद्र्षपत्या मंगलं, न मिथ्यात्वादीनां मंगलम् । कथं पुनस्त-ज्ञानदर्शनयोर्मज्ञलत्विमिति चेन्न । पापक्षयकारित्वतस्त्योरुपपते । = प्रश्न--आवरणसे युक्त जीवोके ज्ञान और दर्शन मगलीभूत केवलज्ञान और केवलदर्शनके अवयव ही नहीं हो सकते हैं । उत्तर ऐसा कहना ठोक नहीं है, क्योंकि, केवलज्ञान और केवलदर्शनसे भिन्न ज्ञान और दर्शनका सङ्गाव नहीं पाया जाता । प्रश्न-- उनसे अतिरिक्त मी

हानकी सङ्गाव नहीं पाया जाती। प्रश्न-उनस जाती एक मा हानादि तो पाये जाते हैं। इनका अभाव कैसे किया जा सकता है १ उत्तर-उस (केवल) हान और दर्शन सम्बन्धी अवस्थाओं की मिति-झानादि नाना संझाएँ है। प्रश्न-केवल झानके अंकुररूप छद्मस्थों के छान और दर्शनको मगलक्षप मान लेनेपर मिथ्यादृष्टि जीव भी मंगल संझाको प्राप्त होता है, क्यों कि , सिथ्यादृष्टि जीवमें भी वे अंकुर विद्यमान है १ उत्तर-यदि ऐसा है तो भले ही मिथ्यादृष्टि जीवको ज्ञान और दर्शनरूपसे मंगलपना प्राप्त हो, किन्तु इतनेसे ही (उसके) मिथ्यात्व अविरत्ति आदिको मगलपना प्राप्त नहीं हो सकता है। प्रश्न-फिर मिथ्यादृष्टियों के झान और दर्शनको मंगलपना कसे है। उत्तर-ऐसी शंका नहीं करनी चाहिए, क्योंकि, सम्यग्दृष्टियोंके ज्ञानदर्शनकी भाँति मिथ्यादृष्टियोंके झान और दर्शनमें पापका क्षय-कारीपना पाया जाता है।

ध. १३/५.५,२१/२१३/६ जीवो कि पंचणाणसहावो आहो केवलणाणसहावो चित । ण च सेसावरणाणमावरणिष्ठाभावेण अभावो, केवलणाणवरणीएण आवरिदस्स वि केवलणाणस्स रूविद्वत्राणं पच्चक्खाग्णस्य स्वाप्याययाणं संभवदंसणादो - एदेसि चदुणां णाणाणं जामावारयं कम्मं तं मदिणाणावरणीयं सुदणाणावरणीयं ओहिणाणावरणीयं मणपज्जवणाणावरणीयं च मण्णदे ।
तदो केवलणाणसहावे जीवे सते वि णाणावरणीयपंचभावो त्ति सिद्ध ।
केवलणाणावरणीय कि सञ्बघादी आहो देसघादी । - ण ताव केवलणाणावरणीयं देसघादी, कितु सञ्बघादी चेव, णिस्सेमावरिद्वेवल
णाणतादो। ण च जीवाभावो, केवलणाणण आवरिदे वि चदुण्णंणाणाण

सत्तुवलंभादो । जीवस्मि ए२कं केवलणाणं, तं च णिस्सेसमावरिदं । कत्तो पुण चदुण्णं णाणाणं संभवो । ण, छारण्णच्छरगीदो अप्पुप्पत्तीए इव सब्बघादिणा आवरणेण आवरिदकेवलणाणादो चदुण्णं **णाणाणमुप्प-**त्तोए विरोहाभावादो ।=**प्रश्न**—जीव क्या पॉच **ज्ञान स्वभाववाला** है या केवलज्ञान स्वभाववाला है १ उत्तर-जीव केवलज्ञान स्वभाववाला ही है। फिर भी ऐसा माननेपर आवरणीय शेष ज्ञानींका (स्वभाव रूपसे) अभाव होनेसे उनके आवरण कर्मोंका अभाव नहीं होता. क्योकि केवलहारनावरणीयके द्वारा आवृत हुए भी केवलहानिके (विषयभूत) रूपी द्रव्योको प्रत्यक्ष ग्रहण करनेमें समर्थ कुछ ( मतिज्ञा-नादि ) अवयवोको सम्भावना देखी जाती है म्मडन चार ज्ञानोंके जो जो आवरक कर्म है वे मतिज्ञानावरणीय, श्रुतज्ञानावरणीय, अवधि-ज्ञानावरणीय और मन.पर्ययज्ञानावरणीय कर्म कहे जाते हैं। इसलिए केवलज्ञानस्वभाव जीवके हनेपर भी ज्ञानावरणीयके पाँच भेद है, यह सिद्ध होता है। प्रश्न-केवलज्ञानावरणीय कम क्या सर्ववाती है या देशघाती । उत्तर-केवल ज्ञानावरणीय देशघाती तो नहीं है, किन्तु सर्वधाती ही है, क्यों कि वह केवलज्ञानका नि.शेष आवरण करता है। फिर भी जीवका अभाव नहीं होता, क्यों कि केवलज्ञानके आवृत होनेपर भी चार ज्ञानोंका अस्तिस्त्र उपलब्ध होता है। प्रश्न-जीवमें एक केवलज्ञान है। उसे जब पूर्ण तया आवृत कहते हों, तब फिर चार ज्ञानोका सद्भाव कैसे सम्भव हो सकता है **! उत्तर**— नही, बयोकि जिस प्रकार राखसे ढकी हुई अग्निसे बाष्पकी उत्पत्ति होती है उसी प्रकार सर्वधाती आवरणके द्वारा केवलज्ञानके आबृत होनेपर भी उससे चार ज्ञानोकी उत्पत्ति होनेमे कोई विरोध नहीं आता है।

# ६ मध्यादि ज्ञान दंवलज्ञानके अंश नहीं हैं

ध ७/२,१,४७/१०/३ ण च-छारेणोहुद्धिगिविणिग्गयबप्फाए अग्गिववएसो अग्निबुद्धी वा अग्गिववहारो वा अस्थि अणुवलंभादो । तदो णेदाणि णाणाणि केवलणाणं । =भस्मसे ढकी हुई अग्नि (देखो ऊपरवाली शका) से निकले हुए बाष्पको अग्नि नाम नहीं दिया जा सक्ता, न उसमें अग्निकी बुद्धि उत्पन्त होती है, और न अग्निका व्यवहार ही, क्यों कि वैसा पाया नहीं जाता। अतएव ये सब मति आदि ज्ञान केवलज्ञान नहीं हो सकते।

# ७. मत्यादि ज्ञानोंका केवलज्ञानके अंश होने व न होने का समन्वय ।

घ १३/६,६,२९/२१५/४ एदाणि चत्तारि वि णाणाणि केवलणाणस्स अवयवा ण होति, विगलाणं परोक्खाणं सक्खयाणं सवड्ढीणं सगलपच्चक्ख-क्लयबिड्ढहाणिविविज्जिदकेवलणाणस्स अवयवत्तिरोहादो । पुठ्वं केवलणाणस्स चत्तारि वि णाणाणि अवयवा इदि उत्तं, तं कधं धडदे । ण, णाणसामण्णयवेक्खिय तदवयवत्तं पिंड विरोहाभावादो । =प्रश्न—ये चारों हो ज्ञान केवलज्ञानके अवयव नहीं, क्योंकि ये विकल हैं, परोक्ष है, क्षय महित है और वृद्धिहानि युक्त हैं । अत्यव इन्हे सकल, प्रत्यक्ष तथा क्षय और वृद्धिहानि युक्त हैं । अत्यव इन्हे सकल, प्रत्यक्ष तथा क्षय और वृद्धिहानिसे रहित केवलज्ञानके अवयव माननेमें विरोध आता है । इसलिए जो पहिले केवलज्ञानके चारों ही ज्ञान अवयव कहे हैं, वह कहना कैसे बन सकता है ! उत्तर—नहीं, क्योंकि, ज्ञानसामान्यको देखते हुए चार ज्ञानको उसके अवयव माननेमें कोई विरोध नहीं आता । —दे० ज्ञान/।/२/१।

# ८. सामान्य ज्ञान केवलज्ञानके बराबर है

प्र सा./त प्र./४८ समस्तं ज्ञेयं जानच् ज्ञाता समस्तज्ञेयहेतुकसमस्तज्ञेया-कारपर्यायपरिणतसकलेकज्ञानाकारं चेतनस्वात् स्वानुभवप्रत्यक्ष-मात्मानं परिणमति । एवं किल द्रव्यस्वभावः । = (समस्त दाह्याकार- पर्यापरूप परिणमित सकल एक दहन वत्। समस्त क्षेपको जानता हुआ ज्ञाता (केवलज्ञानी) समस्त क्षेप्रहेतुक समस्तज्ञेयाकारपर्यायरूप परिणमित सकल एक ज्ञान जिसका (स्वरूप) है, ऐसे निज्रूपसे जो चेतनाके कारण स्वानुभव प्रत्यक्ष है, उसरूप परिणमित होता है। इस प्रकार वास्तवमे द्रव्यका स्वभाव है।

पं.ध./पू./१६०-१६२ न घटाकारेऽपि चितः शेषांशानां निरन्वयो नाश । लोकाकारेऽपि चितो नियतांशानां न चासवुत्पत्तिः। — ज्ञानको घटके आकारके बराबर होनेपर भी उसके घटाकारसे अतिरिक्त शेष अंशोका जिस प्रकार नाश नहीं हो जाता । इसी प्रकार ज्ञानके नियत अंशोंको लोकके बराबर होनेपर भी असत्की उत्पत्ति नहीं होतो ।१६१। किन्तु घटाकार वहीं ज्ञान लोकाकाशके बराबर होकर केवल-ज्ञान नाम पाता है ।१६०।

#### ९. पाँचों ज्ञानीको जाननेका प्रयोजन

नि.सा./ता.वृ./१२ उक्तेषु झानेषु साक्षान्मोक्षम् लमेकं निजयरमतत्विष्ठि-सहजज्ञानमेव । अपि च पारिणामिकभावस्वभावेन भव्यस्य परमस्व-भावस्वात् सहजज्ञानादपरमुपादेयं न शमस्ति ।= उक्त ज्ञानोमें साक्षात् मोक्षका मूल निजपरमतत्त्वमें स्थित ऐसा एक सहज ज्ञान ही है। तथा सहज्ज्ञान पारिणामिकभावरूप स्वभावके कारण भव्यका परमस्वभाव होनेसे, सहज्ज्ञानके अतिरिक्त अन्य कुछ उपादेय नहीं है।

#### १०. पाँचों ज्ञानीका स्वामित्व

(ष. खं.१/१०१/सू.११६-१२२/३६१-३६७)

| सूत्र          | ज्ञान                                    | जांव समास                                                                          | गुणस्थान           |
|----------------|------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| ११६<br>११७-११८ | कुमति व कुशुति<br>विभंगावधि              | सर्व १४ जीवसमास<br>संज्ञी पचेन्द्रिय पर्याप्त<br>संज्ञी पंचेन्द्रिय तिर्थंच व      | १- <b>२</b><br>१-२ |
| १२०<br>१२१     | मति, श्रुति, अवधि<br>मनः पर्यय           | सञ्चा पचान्द्रयातियचः<br>मनुष्य पर्याः अपर्याः  <br>संज्ञी पचेन्द्रिय पर्याप्त मनु | ४–१२               |
| १२२            | केवलज्ञान                                | संज्ञी पर्याप्त, अयोगी-<br>की अपेक्षा                                              | १३,१४,<br>सिद्ध    |
| १९६            | मति, श्रुत, अवधि<br>ज्ञान अज्ञान मिश्रित | संज्ञी पर्याप्त                                                                    | अ∙                 |

(विशेष-दे० सत् )।

# ११. एक जीवमें युगपत् सम्भव ज्ञान

त,सू./१/३० एकादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मिन्नाचतुर्भ्यः ।३०।

रा.वा /१/३०/४.१/१०-११ एते हि मितिश्रुते सर्वकालभव्यिभिचारिणी नारदपर्वतवत । (४/१०/२६) । एकस्मिन्नात्मन्येकं केवलज्ञानं क्षायिकत्वात ।(१०/११/२४) । एकस्मिन्नात्मनि हे मितिश्रुते । कचित्र त्रीणि मितिश्रुतावधिज्ञानािन्, मितिश्रुतमनःपर्ययज्ञानािन वा कचित्रत्वारि मितिश्रुतावधिमन पर्ययज्ञानािन । न पञ्चेकस्मिन् युगपद् संभवन्ति ।(१/११/१७)। =१. एकको आदि लेकर युगपत एक आत्मामे चार तक ज्ञान होने सम्भव है । २. वह ऐसे—मिति और श्रुत तो नारद और पर्वतकी भाति सदा एक साथ रहते है । एक आत्मामें एक ज्ञान हो तो केवलज्ञान होता है क्योकि वह क्षायिक है, दो हों तो मिति तुतः तीन हों तो मिति, श्रुत, अवधि अथवा मिति, श्रुत, मनःपर्ययः चार हो तो मिति, श्रुत, अवधि, और मनःपर्ययः । एक आत्मामे पाँचों ज्ञान युगपत कद।पि सम्भव नही है ।

#### II भेद व अभेद ज्ञान

# १, भेद व अभेद ज्ञान

#### १. भेद ज्ञानका रुक्षण

स. सा./मू /१८१-१८३ उनओं उनओं कोहादिसु णरिय को नि उनओंगे। कोहो कोहो चेन हि उनओंगे णरिय खलु कोहो।१८१। अहिनयप्पे कम्मे णोकम्मे चानि णरिय उनओंगे। उनओंगिम्म य कम्मं णोकम्मं चानि णो अप्तिय।१८२। एयं दु अनिवरीदं णाणे जह्या दु होदि जीनस्स। तह्या ण किचि कुट्वि भानं उनओंगसुद्धप्पा।१८३।

स.सा./आ./१८१-१८३ तती ज्ञानमेव ज्ञाने एव कोधादय एव कोधादि ध्वेवेति साधु सिद्धं भेदिवज्ञानम्। = उपयोग उपयोगमें है कोधादि (प्रावकर्मी) में कोई भी उपयोग नहीं है। और कोध (भाव कर्म) क्रोधमें ही है, उपयोगमें निश्चयसे क्रोध नहीं है।१८९। आठ प्रकारके (द्रव्य) कर्मीमें और नोकर्ममें उपयोग नहीं है और उपयोगमें कर्म तथा नोकर्म नहीं है।१८२। ऐसा अविपरीत ज्ञान जब जीवके होता है तब वह उपयोगस्वरूप शुद्धातमा उपयोगके अतिरिक्त अन्य किसी भी-भावको नहीं करता।१८३। इसलिए उपयोग उपयोगमें ही है और कोध कोधमें ही है, इस प्रकार भेदिवज्ञान भली भाँति सिद्ध हो गया।

चा.पा./मू./२८ जीवाजीविवहत्ती जो जाणइ सो हवेइ सण्णाणी। राया-विदोसरहिओ जिणसासणे मोनखमग्युत्ति ।३८। — जो पुरुष जीव और अजीव (द्रव्य कर्म, भावकर्म व नोकर्म) इनका भेद जानता है वह सम्यग्ज्ञानी होता है। रागादि दोषोसे रहित वह भेद ज्ञान हो जिनशासनमे मोक्षमांग है। (मो.पा./मू./४१)।

प्र.सा /ता.वृ./६/६/१६ रागादिम्यो भिन्नोऽयं स्वास्मोत्थमुखस्वभावः परमारमेति भेदविज्ञानं । = रागादि भिन्न यह स्वात्मोत्थ मुखस्व-भावी आत्मा है, ऐसा भेद विज्ञान होता है।

स्व.स्तो/टो./२२/४५जोवादितत्त्वे मुखादिभेदप्रतीतिभेदिशानं । =जीवादि सातों तत्त्वोमें मुखादिकी अर्थात स्वतत्त्वकी स्वसंवेदनगम्य पृथक् प्रतीति होना भेदलान है।

# २. अभेद ज्ञानका रुक्षण

वृ इ.सं./टी./२२/११ मुखादी, बालकुमारादी च स एवाहमित्यात्मद्रव्य-स्याभेदप्रतीतिरभेदज्ञानं । = इन्द्रिय मुख आदिमें अथवा बाल कुमार आदि अवस्थाओमें, 'यह ही मैं हूँ' ऐसी आत्मद्रव्यकी अभेद प्रतीति होना अभेद ज्ञान है।

# ३. भेद ज्ञानका तात्पर्य पर्कारकी निषेध

प्र.सा./मू./१६० णाहं देहो ण मणो ण चैव वाणी ण कारणं तेसि । कत्ता ण ण कारियदा अणूमंता णेव कत्ताणं ।१६०। = मैं न देह हूँ, न मन हूँ, और न वाणी हूँ । उनका कारण नहीं हूँ, कर्ता नहीं हूँ, करानेवाला नहीं हूँ और कर्ताका अनुमोदक नहीं हूँ । (स.स./मू./१४)।

सः/सा/ओ /३२३/क २०० नास्ति सर्वोऽपि संबन्धः परंद्रव्यात्मतत्त्वयोः । कर्तृ कर्मत्वसंबन्धाभावे तत्वर्तृ ता कृतः ।२००।

स.सा/आ/३२८/क२०१ एकस्य वस्तुन इहान्यतरेण साधे. संबन्ध एव सकलोऽपि यतो निषिद्ध.। तत्कतृं कर्मघटनास्ति न वस्तुभेदः पश्य-न्दवकतृं मुनयश्च जनाश्च तत्त्वम् ।२०१। = पर द्रव्य और आत्मतत्त्व-का कोई भी सम्बन्ध नहीं है, तब फिर उनमें कर्ताकर्म सम्बन्ध कैसे हो सकता है। और उसका अभाव होनेसे आत्माके परद्रव्यका कर्तृ त्व कहाँसे हो सकता है।२००१ क्योंकि इस लोकमें एक वस्तुका अन्य बस्तुके साथ सम्पूर्ण सम्बन्ध ही निषेध किया गया है. इस-लिए जहाँ वस्तुभेद है अर्थात् भिन्न वस्तुष्ट हैं वहाँ कर्ताकर्मपना धटित नहीं होता। इस प्रकार मुनि जन और लौकिकजन तत्त्वको अकर्ता देखो ।२०१।

# ४. स्वमावभेदसे ही भेद ज्ञानकी सिद्धि है

स्या.म/१६/२००/१३ स्वभावभेदसन्तरेणान्यव्यावृत्तिभेदस्यानुपपत्ते । = वस्तुओंमें स्वभावभेद माने बिना उन वस्तुओंमें व्यावृत्ति नहीं बन सकती।

### ५. संज्ञा लक्षण प्रयोजनकी अवेक्षा अभेदमें भी भेद

पं.का/ता.वृ/६०/६६/७ गुणगुणिनोः संज्ञालक्षणप्रयोजनादिभेवेऽपि प्रदेश-भेदाभावादपृथग्भूतत्वं भण्यते । — गुण और गुणीमें संज्ञा लक्षण प्रयो-जनादिसे भेद होनेपर भी प्रदेशभेदका अभाव होनेसे जनमें अपृथक्-भूतपना कहा जाता है ।

पं.का/ता.वृ/१५४/२२४/११ सहशुद्धसामान्यविशेषचैतन्यात्मकजीवास्ति-त्वात्सकाशात्संज्ञालक्षणप्रयोजनभेदेऽपि द्रव्यक्षेत्रकालभावैरभेदादितिः। —सहज शुद्ध सामान्य तथा विशेष चैतन्यात्मक जीवके दो अस्तित्वोमें (सामान्य तथा विशेष अस्तित्वमे) संज्ञा लक्षण व प्रयोजनसे भेद होने-पर भी द्रव्य क्षेत्र काल व भावसे उनमे अभेद है। (प्र.सा/त.प्र/६७)

# III सम्यक् मिथ्या ज्ञान

#### १. भेद व लक्षण

### १. सम्यक् व मिथ्याकी अपेक्षा ज्ञानके भेद

त्,सू/१/१,३१ मतिश्रुतावधिमनः पर्ययकेवलानि ज्ञानस् ।१। मतिश्रुताव-धयो निपर्ययक्ष ।३१। = मति, श्रुत, अवधि, मनः पर्यय और केवल ये पाँच ज्ञान हैं ।१। मति श्रुत और अवधि ये तीन ज्ञान निपयय अर्थात निथ्या भी होते हैं ।३१। (वं.का/मू/४१/)। (वं.सं/मू/४)।

गो.जी/मू/२००-६०१/६५० पंचेव होंति णाणा मिद्युद्ध हिमणं च केवलयं। खयउवसमिया चउरो केवलणणं हवे खड्यं।२००। अण्णाण-तियं होदि हु सण्णाणितयं खु मिच्छ अणउद्ये ।...।३०१। मिति. शुत, अवधि, मन.पर्यय और केवल ये सम्यग्ज्ञान पाँच ही हैं। जे सम्यग्द्द ष्टिकें मिति श्रुत अवधि ए तीन सम्यग्ज्ञान हैं तेई तीनों मिथ्यात्व वा अनन्तानुबन्धी कोई कषायके उदय होते तत्वार्थका अश्रद्धानरूप परिणया जीव कें तीनों मिथ्याज्ञान हो है। उनके कुमति, कुश्रुत और विभंग ये नाम हो है।

#### २. सम्यग्ज्ञानका सक्षण

#### १. तत्त्वार्थके यथार्थ अधिगमको अपेक्षा

पं.का/मू./१०७ तेसिमधिगमो णाणं ।···।१०७। उन नौ पदार्थोंका या सात तत्त्वोंका अधिगम सम्यग्ज्ञान है । (मो.पा./मू./३८) ।

स.सि./१/१/६/६ येन येन प्रकारेण जीवादयः पदार्था व्यवस्थितास्तेन तैनावगमः सम्यग्ङ्वानम् । -- जिस जिस प्रकारसे जीवादि पदार्थ अव-स्थित हैं उस उस प्रकारसे उनका जानना सम्यग्ज्ञान है। (रा वा/१/ १/२/४/६)। (प.प्र /मू/२/२६) (ध.१/१,१,१२०/३६४/६)।

रा.वा /१/१/४/३ नयप्रमाणविकरपपूर्वको जोवादार्ययाथास्म्यावशमः सम्याज्ञानम् ।= नय व प्रमाणके विकल्प पूर्वक जोवादि पदार्थौका

यथार्थ ज्ञान सम्यग्ज्ञान है। (न.च वृ./३२६)।

स.सा./आ./१४६ जीवादिज्ञानस्वभावेन ज्ञानस्य भवनं ज्ञानस् । जीवादि पदार्थीके ज्ञानस्वभावरूप ज्ञानका परिणमन कर सम्यग्ज्ञान है ।

२. संशयादि रहित शानकी अपेक्षा

र.क.आ./४२ अन्यूनमनतिरिक्तं याथातथ्यं विना च विपरीतात्। निःसंदेहं वेद यदाहुस्तज्ज्ञानमार्गमनः ।४२। = जो ज्ञान वस्तुके स्व- रूपको न्यूनतारहित तथा अधिकतारहित, विपरीततारहित, जैसा-का तैसा, संन्देह रहित जानता है, उसको आगमके ज्ञाता पुरुष सम्यग्ज्ञान कहते हैं।

स.सि./१/१/५/७ विमोहसंशयिवपर्ययिनवृत्त्रयर्थं सम्यग्विशेषणम्। = ज्ञानके पहिले सम्यग्विशेषण विमोह (अनध्यवसाय) संशय और विपर्यय ज्ञानोंका निराकरण करनेके लिए दिया गया है। (रा.वा/१/१/२/४/७)। (न.दी./१/६८/१)।

प्र.सं./मू/४२ संसयिवभोहिकक्भमिवविज्जयं अप्पप्रसक्त्वस्सः। गहणं सम्मण्णाणं सायारमणेयभेयं तु।४२।=आत्मस्वक्तप और अन्य पदार्थ-के स्वरूपका जो संशय विमोह और विभ्रम (विपयय) रूप कुज्ञानसे रहित जानना है वह सम्यग्ज्ञान है। (स.सा /ता.वृ./१४४)

#### ३. मेद ज्ञानकी अपेक्षा

मो.पा./मू/४१ जीवाजीविवहत्ती जोई जाणेई जिलवरमएलं । ते सण्णाणं भिषयं भिवयत्थं सञ्वदिरसीहिं ।४१। जो योगी मुनि जीव अजीव पढार्थका भेद जिनवरके मतकिर जाणे है सो सम्यग्झान सर्वदर्शी कह्या है सो ही सत्यार्थ है। अन्य छद्गस्थका कह्या सत्यार्थ नाहीं। (चा.पा./मू/३८)।

सि.वि./वृ./१०/११/६८४/२३ सदसद्दव्यवहारिनवन्थनं सम्याज्ञानम् । = सत् और असत् पदार्थीमे व्यवहार करनेवाला सम्याज्ञान है।

नि.सा /ता.वृ./४१ तत्र जिनप्रणीतहेयोपादेयतत्त्वपरिच्छित्तरेव सम्य-ग्झानम् । = जिन प्रणीत हेयोपादेय तत्त्वोंका झान ही सम्यग्झान है।

द्र.सं./टी./४२/१८३/३ सप्ततत्त्वनवपदार्थेषु 'मध्य' निश्चयनयेन स्वकीय-शुद्धात्मद्रव्यं · · · उपादेय । शेषं च हेयमिति संक्षेपेण हेयोपादेयभेदेन द्विधा व्यवहारज्ञानमिति । = सात तत्त्व और नौ पदार्थों निश्चय-नयसे अपना शुद्धात्मद्रव्य ही उपादेय है। इसके सिवाय शुद्ध या अशुद्ध परजीव अजीव आदि सभी हेय है। इस प्रकार संक्षेपसे हेय तथा उपावेय भेदोसे व्यवहार ज्ञान दो प्रकारका है।

सं.सा./ता.व./१५५ तेषामेव सम्यक्परिच्छित्तरूपेण शुद्धारमनो भिन्न त्वेन निश्चय सम्यग्ज्ञानं ।= उन नवपदार्थोंका ही सम्यक् परि-च्छित्ति रूप शुद्धारमासे भिन्नरूपमें निश्चय करना सम्यग्ज्ञान है। और भी देखो ज्ञान /II/१ —(भेद ज्ञानका स्थण)

#### ४. स्वसंवेदकी अपेक्षा निश्चय रुक्षण

त.सा./१/१८ सम्यग्ज्ञानं पुनः स्वार्थव्यवसायात्मकं विदुः ।...।१८। = ज्ञानमें अर्थ (विषय) प्रतिबोधके साथ-साथ यदि अपना स्वरूप भी प्रतिभासित हो और वह भी यथार्थ हो तो उसको सम्यग्ज्ञान कहना चाहिए।

प्र. सा./त.प्र/४ सहजशुद्धदर्शनज्ञानस्वभावात्मतत्त्वश्रद्धानावकोधलक्षण-सम्यादर्शनज्ञानसंपादकमाश्रम-।। सहज शुद्ध दर्शन ज्ञान स्वभाव-वाले आत्मतत्त्वका श्रद्धान और ज्ञान जिसका लक्षण है, ऐसे सम्याद-र्शन और सम्याज्ञानका सम्पादक है...

नि.सा /ता.वृ./१ ज्ञानं तावत तेषु त्रिषु परद्रव्यानिरवलम्बनत्वेन निःशेष-तान्तर्मुखयोगशक्तेः सकाशातः निजपरमतत्त्वपरिज्ञानम् उपादेयं भवति । =परद्रव्यका अवलम्बन लिये बिना निःशेष रूपसे अन्तर्मुख योगशक्तिमे-से जपादेय (जपयोगको सम्पूर्णरूपसे अन्तर्मुख करके ग्रष्टण करने योग्य) ऐसा जो निज परमात्मतत्त्वका परिज्ञान सो ज्ञान है।

स.सा./ता.वृ /२८ तिस्मन्तेव शुद्धात्मिन स्वसंवेदनं सम्यग्ज्ञानं । = ७स शुद्धात्ममें हो स्वसंवेदन करना सम्यग्ज्ञान है। (प्र.सा./ता.वृ./२४०/ ३३३/१६)।

For Private & Personal Use Only

- द्व.सं./टी./१२/२१८/११ तस्यैव शुद्धात्मनो निरुपाधिस्वसंवेदनलक्षणभेद-ज्ञानेन मिध्यात्वरागादिपरभावेम्य पृथक्परिच्छेदनं सम्यग्ज्ञान । = उस शुद्धात्माको उपाधिरहित स्वसंवेदनरूप भेदज्ञानद्वारा मिध्या-रागादि परभावोसे भिन्न जानना सम्यग्ज्ञान है।
- द्र.सं /टी./४०/१६३/११ तस्यैव सुलस्य समस्तिवभावेभ्यः पृथक् परिच्छे-दनं सम्यग्ज्ञानम् । = उसो (अतीन्द्रिय) सुलका रागादि समस्तिवि-भावोंसे स्वसंवेदन ज्ञानद्वारा भिन्न जानना सम्यग्ज्ञान है। दे० अनुभव/१/४ (स्वसंवेदनका लक्षण)।

#### ३. मिथ्याज्ञान सामान्यका उक्षण

- श्लो. वा. ४/१/३१/८/११६ स च सामान्यतो मिथ्याज्ञानमन्नोपवर्ण्यते । संश्यादिविकलपानां त्रयाणां संगृहीयते । = सूत्रमें विषय्य शब्द सामान्य रूपसे सभी मिथ्याज्ञानो-स्वरूप होता हुआ मिथ्याज्ञानके संशय विपर्यय और अनध्यवसाय इन तीन भेदोंके संग्रह करनेके लिए दिया गया है ।
- ध. १२/४.२,८,१०/२८६/६ श्रीद्ध-नैयायिक-सांख्य-मीमांसक-चार्वाक-वैशेषिकादिदर्शनरुच्यनुविद्धं ज्ञानं मिथ्याज्ञानस्। च्बीद्ध, नैया-यिक, सांख्य, मीमांसक, चार्वाक और वैशेषिक आदि दर्शनोंकी रुचिसे सम्बद्ध ज्ञान मिथ्याज्ञान कहलाता है।
- न. च. वृ /२३८ ण मुणइ वत्थुसहावं अहि विश्रीयं णिखक्खदी मुणइ। तं इह मिच्छणाणं विश्वरीयं सम्मरूव खु ।२३८। = जो वस्तुके स्व-भावको नहीं पहचानता है अथवा उत्तटा पहिचानता है या निरपेक्ष पहिचानता है वह मिथ्याज्ञान है। इससे विपरीत सम्यग्ज्ञान होता है।
- नि. सा/ ता. वृ/६१ तत्रैवावस्तुनि वस्तुबुद्धिर्मिथ्याज्ञानं । अथवा स्वारमपरिज्ञानिवमुखत्वमेव मिथ्याज्ञानः । चल्सी (अर्हन्तमार्गसे प्रतिकूल मार्गमें) कही हुई अवस्तुमें वस्तुबुद्धि वह मिथ्याज्ञान है, अथवा निजारमाके परिज्ञानसे विमुखता वही मिथ्याज्ञान है।
- द्र. सं/टी/१/१४/१० अष्टविकल्पमध्ये मतिश्रुतावध्यो मिध्यात्वोदयवशा-द्विपरीताभिनिवेशस्त्रपाण्यज्ञानानि भवन्ति । चडन आठ प्रकारके ज्ञानोमें मति, श्रुत, तथा अवधि ये तीन ज्ञान मिध्यात्वके उदयसे विपरीत अभिनिवेशस्त्र अज्ञान होते हैं।

# २. सम्यक् व मिथ्याज्ञान निर्देश

# १. सम्यन्ज्ञानके आठ अंगोंका नाम निर्देश

मू. आ./१६६ काले विणए उवहाणे बहुमाणे तहेव णिण्हवणे। वंजण अत्थ तदुभयं णाणाचारो दु अट्टविहो।२६०।=स्वाध्यायका काल, मनवचनकायसे शास्त्रका विनय, यस्त करना पूजासस्कारादिसे पाठा-दिक करना, तथा गुरु या शास्त्रका नाम न छिपाना, वर्ण पद वाक्यको शुद्ध पढना, अनेकान्त स्वरूप अर्थको ठीक ठीक समक्षना, तथा अर्थको ठीक ठीक समक्षता, तथा अर्थको ठीक ठीक समक्षता, तथा काल, विनय, उपधान, बहुमान, तथा निह्नव, व्यञ्जन शुद्धि, अर्थ

शुद्धि, तदुभय शुद्धि; इन आठ अंगोंका विचार रसकर स्वाध्याय करना ये) ज्ञानाचारके आठ भेद है। (और भी दे० विन्य /१/६) (पु.सि.उ./३६)।

#### २. सम्यग्ज्ञानकी भावनाएँ

म पु./२१/६६ वाचनापृच्छने सानुग्रेक्षणं परिवर्तनम् । सद्धर्मदेशनं चेति ज्ञातव्याः ज्ञानभावनाः ।६६। = जैन शास्त्रोंका स्वयं पढनाः दूसरोंसे पूछनाः, पदार्थके स्वरूपका चिन्तवन करनाः, श्लोक आदि कण्ठ करना तथा समीचीन धर्मका उपदेश देना ये पाँच ज्ञानकी भावनाएँ जाननी चाहिए।

नोट--(इन्हींको त.सू./१/२५ में स्वाध्यायके भेद कहकर गिनाया है।)

### ३. पाँचों ज्ञानोंमें सम्यग्नियापनेका नियम

त.सू./१/६,३१ मतिश्रुताविधमनःपर्ययकेवलानि ज्ञानम् ।६। मतिश्रुता-वधयो विपर्ययश्च ।३१। = मति, श्रुत, अविध, मनःपर्यय व केवल ये पाँच ज्ञान हैं ।६। इनमें से मति श्रुत और अविध ये तीन मिय्या भी होते हैं और सम्यक् भी (शेष दो सम्यक् ही होते हैं) ।३१।

श्लो,वा./४/१/३१/श्लो.३-१०/११४ मत्यादयः समारूयातास्त एवेत्यवधा-रणात् । सगृह्यते कदाचित्र मन पर्ययकेवले ।३। नियमेन तयोः मिध्यात्वकारणाभावाद्विशुद्धात्म्नी सम्यग्भावनिणे यतः सदा। सम्भवात् ।४। मतिश्रुतात्रधिज्ञानित्रकं तु स्यात्कदाचन । मिथ्येति ते च निरिष्टा विपर्यय इहाङ्गिचाम् ।७। समुचिनोति चस्तेषां सम्यक्तवं व्यवहारिकम्। मुख्यं च तत्नुक्तौ तु तेषां मिथ्यात्वमेव हि । १। ते विपर्यय एवेति सुत्रे चेत्रावधार्यते । चराव्यमन्तरेणापि सदा सम्य-क्त्बमत्वतः ।१०। ⇔मति आदि तीन ज्ञान ही मिध्या रूप होते हैं: मनःपर्यय व केवलज्ञान नही, ऐसी सूचना देनेके लिए ही सूत्रमें अवधारणार्थ 'च' शब्दका प्रयोग किया है ।३। वे दोनो ज्ञान नियमसे सम्यक् ही होते हैं, क्योंकि मिथ्यात्वके कारणभूत मोहनीयकर्मका अभाव होनेसे विशुद्धात्मामें ही सम्भव है । अ। मति, शुत व अवधि मे तीन ज्ञान तो कभो कभी भिश्या हो जाते है। इसो कारण सुत्रमे उन्हे विपर्यय भी कहा है। ७। 'च' शब्द से ऐसा भी संग्रह हो जाता है कि यद्यपि मिथ्य। दृष्टिके भी मति आदि ज्ञान व्यवहारमें समीचीन कहे जाते है. परन्तु मुरूयरूपसे तो वे मिथ्या ही हैं। हा यदि सूत्रमें च शब्दका ग्रहण न किया जातातो वे तीनों भी सदा सम्यक्रूप समभे जा सकते थें 🖫 विषय्य और च इन दोनो शब्दोंसे उनके मिथ्यापनेकी भी सूचना मिलती है ।१०।

# ४. सम्यग्दशन पूर्वक ही सम्यग्ज्ञान होता है

र.सा./४७ सम्भविणा सण्णाणं सच्चारित्त ण होइणियमेण । = सम्यग्दर्शन-के जिना सम्यग्ज्ञान व सम्यग्चारित्र नियमसे नहीं होते हैं।

स.सि /१/१/७/३ कथमभ्यहितत्वं । ज्ञानस्य सम्यग्व्यपदेशहेतुत्वात् । = प्रश्न — सम्यग्दर्शन पूज्य वयो है । उत्तर— वयोकि सम्यग्दर्शनसे ज्ञानमें समीचीनता आती है । (पं.घ./इ./७६७) ।

पु.सि, ज, /२१.३२ तत्रादौ सम्यक्त्वं समुपाश्रयणीयमिति लयन्तेन । तिस्मन् सत्येव यतो भवित ज्ञानं चारित्रं च ।२१। पृथगाराधनिष्ण्टं दर्शन-सहभाविनोऽपि बोधस्य । लक्षणभेदेन यतो नानात्वं संभवत्य-नयो ।३२। — इन तीनों दर्शन-ज्ञान-चारित्रमें पिहले समस्त प्रकारके उपायोंसे सम्यग्दर्शन भलेप्रकार अंगीकार करमा चाहिए, क्योंकि इसके अस्तित्वमें ही सम्यग्ज्ञान और सम्यग्चारित्र होता है ॥२१॥ यद्यपि सम्यग्दर्शन व सम्यग्ज्ञान ये दोनों एक साथ उत्पन्न होते हैं, तथापि इनमें लक्षण भेदसे पृथवता सम्भव है ॥३२॥

अन.घ./३/१५/२६४ आराध्यं दर्शनं ज्ञानमाराध्यं तत्फलत्वतः । सह-भावेऽपि ते हेतुफले दीपप्रकाशवत् ।१५। सम्यग्दर्शनकी आराधना करके ही सम्यग्ज्ञान की आराधना करनी चाहिए, क्योंकि ज्ञान सम्यग्दर्शनका फल है। जिस प्रकार प्रदीप और प्रकाश साथ ही उत्पन्न होते हैं, फिर भी प्रकाश प्रदीपका कार्य है, उसी प्रकार यद्यपि सम्यग्दर्शन व सम्यग्ज्ञान साथ साथ होते है, फिर भी सम्यग्ज्ञान कार्य है और सम्यग्दर्शन उसका कारण।

# ५, सम्यादर्शन भी कथंचित् ज्ञानपूर्वक होता है

स.सा./मू./१७-१८ जह णाम को वि पुरिसो रायाणं जाणिकण सहहि ।
तो तं अणुचरि पुणो अव्यव्धीओ पयत्तेण ।१७। एवं हि जीवराया
णादक्यो तह य सहहदक्यो । अणुचरिदक्यो य पुणो सो चेव द मोक्खकामेण ।१८। = जैसे कोई धनका अर्थी पुरुष राजाको जानकर (उसकी)
श्रद्धा करता है और फिर प्रयत्नपूर्वक उसका अनुचरण करता है
अर्थात् उसकी सेवा करता है, उसी प्रकार मोक्षके इच्छुकको जीव
स्वी राजाको जानना चाहिए, और फिर इसी प्रकार उसका श्रद्धान
करना चाहिए। और तत्पश्चात् उसो का अनुचरण करना चाहिए
अर्थात् अनुभवके द्वारा उसमें तन्मय होना चाहिए।

न.च.वृ /२४८ सामण्ण अह निसेसं द०वे णाणं हवेइ अविरोहो । साहइ तं सम्मत्तं णहु पुण तं तस्स विवरीयं ।२४८। = सामान्य तथा विशेष द्रुष्य सम्बन्धी अविरुद्धज्ञान हो सम्यवत्वकी सिद्धि करता है । उससे

विपरीत ज्ञान नहीं।

# ६. सम्यग्दर्शनके साथ सभ्यग्ज्ञानकी व्याप्ति है पर ज्ञानके साथ सम्यक्त्वकी नहीं।

भ.आ./मू /४/२२ दंसणमाराहंतेण णाणमाराहितं भने णियमा । . . . . णाणं आराहतस्स दंसणं होइ भयणिजजं ।४। = सम्यग्दर्शनको आराधना करनेवाले नियमसे ज्ञानाराधना करते हैं, परन्तु ज्ञानाराधना करने-वालेको दर्शनकी आराधना हो भी अथवा न भी हो ।

# ७. सम्यक्त्व हो जाने पर पूर्वका ही मिथ्याज्ञान सम्यक् हो जाता है

स.सि /१/१/६/७ ज्ञानग्रहणमादौ न्याय्यं, दर्शनस्य तत्पूर्वकत्वात् अक्पाक्ष-रत्वाच्च । नैतच् कं, ग्रुगपदुत्पत्ते । यदा । आत्मा सम्यग्दर्शनप्ययि-णाविभवित तदेव तस्य मत्यज्ञानभुताज्ञानिनवृत्तिपूर्वकं मतिज्ञानं श्रुतज्ञानं चाविभवित घनपटलविगमे सवितु प्रतापप्रकाशाभिवयक्ति-वत् । =प्रश्न—सूत्रमें पहिले ज्ञानका ग्रहण करना खच्ति है, क्योंकि एक तो दर्शन ज्ञानपूर्वक होता है और दूसरे ज्ञानमें दर्शन शब्दकी अपेक्षा कम अक्षर हैं १ उत्तर—यह कहना ग्रुक्त नही है, क्योंकि दर्शन और ज्ञान ग्रुगपत् उत्पन्न होते हैं । जैसे मेघपटलके दूर हो जाने पर सूर्य के प्रताप और प्रकाश एक साथ प्रगट होते हैं, उसी प्रकार जिस समय आत्माकी सम्यग्दर्शन पर्याय उत्पन्न होती है उसी समय उसके मति-अज्ञान और श्रुत अज्ञानका निराकरण होकर मित ज्ञान और श्रुत ज्ञान प्रगट होते हैं । (रा.ता /१/१/२८-३०/६/१६) (पं.ध./३/ ७६८)।

# ८. वास्तवमें ज्ञान मिथ्या नहीं होता, मिथ्यात्वके दारण ही मिथ्या कहलाता है

स.सि./१/११/१३७/४ कथं पुनरेषां विपर्ययः । मिथ्यादर्शनेन सहैकार्य-समवायात सरजस्ककदुकालावुगतदुग्धवतः । ननु च तत्राधारदोषाह दुग्धस्य रसविपर्ययो भवति । न च तथा मत्सज्ञानादीनां विषयग्रहणे

विषयंयः। तथा हि, सम्यग्दष्टियंथा चक्षुरादिभी रूपादीनुपलभते तथा मिथ्यादृष्टिरपि मत्यज्ञानेन यथा च सम्यग्दृष्टिः श्रुतेन रूपादीन् जानाति निरूपयति च तथा मिध्यादिष्टरिप श्रुताज्ञानेन। यथा चावधिज्ञानेन सम्यग्दष्टि रूपिणोऽधानवगच्छति तथा मिथ्यादष्टिबि-. भङ्गज्ञानेनेति । अत्रोच्यते—"सदसतोर्विशेषायदृच्छोपलब्धेरुन्मत्त-वतः।(त.सू./१/३२)।"...तथा हि, कश्चिन्मिध्यादशेनपरिणाम आत्म-न्यवस्थितो रूपाद्युपलन्धौ सत्यामपि कारणविषयांसं भेदाभेद-विषयसिं स्वरूपविषयसिं च जानाति । •••एवमन्यानपि परिकल्पनाभेदान् **दृष्टेष्ट्रविरुद्धान्मिथ्यादर्शनोदयात्कल्पयन्ति** तत्र च श्रद्धानमुत्पादयन्ति । ततस्तन्मत्यज्ञानं श्रुताज्ञानं विभंग-ज्ञानं च भवति । सम्यादर्शनं पुनस्तत्त्वार्थाधिगमे श्रद्धानमुस्पादयति । ततस्तन्मतिज्ञानं शुतज्ञानमवधिज्ञानं च भवति । = प्रथन-यह (मति, शुत न अवधिज्ञान) विपर्यय क्यों है ! उत्तर-क्यों कि मिथ्यादर्शनके साथ एक आस्मामें इनका समवाय पाया जाता है। जिस प्रकार रजसहित कडवी तुँबडीमें रखा गया दूध कडवा हो जाता है. उसी प्रकार मिथ्यादर्शनके निमित्तसे यह विपर्यय होता है। प्रश्न -- कडवी तूं बडीमे आधारके दोषसे दूधका रस मीठेसे कडवा हो जाता है यह स्पष्ट है, किन्तु इस प्रकार मत्यादि ज्ञानोंकी विषयके ग्रहण करनेमें विपरीता नहीं माळूम होती। खुलासा इस प्रकार है— जिस प्रकार सम्यग्दष्टि चक्षु आदिने द्वारा रूपादिक . पदार्थीको गृहण करता है उसी प्रकार मिथ्यादृष्टि भी मिलझानके द्वारा प्रहेण करता है। जिस प्रकार सम्यग्हिष्ट श्रुतके द्वारा रूपादि पदार्थीको जानता है और उनका निरूपण करता है, उसी प्रकार मिथ्याष्टिष्टि भी श्रुत अज्ञानके द्वारारूपादि पदार्थीको जानता हैऔर उनका निरूपणकरता है।जिस प्रकार सम्यग्दष्टि अवधिज्ञानके द्वारारूपी पदार्थोंकोजानता है उसी प्रकार मिथ्यादृष्टि भी विभंग ज्ञानके द्वारा रूपी पदार्थीको जानता है। उत्तर-इसीका समाधान करनेके लिए यह अगला सूत्र कहा गया है कि "वास्तविक और अवास्तविकका अन्तर जाने बिना, जब जैसा जीमे आया उस रूप ग्रहण होनेके कारण, उन्मस्तवह उसका ज्ञान भी अज्ञान ही है।" ( अर्थात् वास्तवमें सत् क्या है और असत् क्या है, चैतन्य क्या है और जडक्या है, इन बातोका स्पष्ट ज्ञान न होनेके कारण कभी सत्को असत् और कभी असत्को सत् कहता है। कभी चैतन्यको जड़ और कभी जड़ ( शरीर ) को चैतन्य कहता है। कभी कभी सदको सत और चैतन्यको चैतन्य इस प्रकार भी कहता है। उसका यह सब प्रलाप उन्मत्तकी भॉति है। जैसे उन्मत्त माताको कभी स्त्रीऔर कभी स्त्रीको माता वहता है। वह यदि कदाचित् माताको माता भी कहे तो भी उसका कहना समीचीन नहीं समभा जाता उसी प्रकार मिथ्यादृष्टिका उपरोक्त प्रलाप भले ही ठीक क्यों न हो समीचीन नहीं समफा जा सकता है) खुलासा इस प्रकार है कि आत्मार्मे स्थित कोई मिथ्यादर्शनरूप परिणाम रूपादिककी उपलब्धि होनेपर भी कारणविपर्यास, भेदाभेद विपर्यास और स्वरूपविपर्यास-को उत्पन्न करता रहता है। इस प्रकार मिथ्यादर्शनके उदयसे ये जीव प्रत्यक्ष और अनुमानके विरुद्ध नाना प्रकारकी करपनाएँ करते है, और उनमें अद्धान उत्पन्न करते हैं। इसेलिए इनका यह ज्ञान मित-अज्ञान, श्रुत-अज्ञान और विभंग ज्ञान होता है। किन्तु सम्यग्दर्शन तत्त्वाथके ज्ञानमे श्रद्धान उत्पन्न करता है, अतः इस प्रकारका ज्ञान मित ज्ञान, श्रुतज्ञान और अवधिज्ञान होता है। (रा.वा./१/३१/२~३/ १२/१) तथा ( रा.वा./१/३२/पृ १२); ( विशेषावश्यक भाष्य/११४ से स्याद्वाद मंजरी/२३/२७४ पर उद्दधृत) (वं.वि./१/७७)।

घ.७/२,१,४४/८५/६ किमट्ठं पुण सम्माइद्वीणाणस्स पिडसेहो ण कीर्दे विहि-पिडसेहभावेण दोण्हं णाणणं विसेसाभावा। णपरदो विदिर -भावसामण्णमवेविख्य एत्थ पिडसेहो होउज, किंतु अप्पणो अवगयदेथे जिम्ह जीवे सद्दृष्ण ण बुप्पज्जदि अवगयत्थिववरीयसद्दृष्पायणमि-च्छुसुदयक्रतेण तत्थ ज णाणं तमण्णाणमिदि भण्णइ, णाणफलाभावादो। घड-पडत्थंभादिस भिच्छाइट्टोणं जहावगमं सद्दृष्णमुवलव्भदे चेः, ण, तत्थ वि तस्स अणडभवसायदंसणादो। ण चेदमसिद्धं 'इदमेवं चैवेति' णिच्छयाभावा । अधवा जहा दिसामृहो वण्ण-गंध-रस-फास-जहावगम सहहंती वि अण्णाणी बुच्चदे जहावगमदिससद्हणाभावादी. एवं थं भादिपयत्थे जहावगमं सहहंतो वि अण्णाणी बुच्चदे जिणवयणेण सदहणाभावादो। =प्रन-यहाँ सम्यग्दष्टिके ज्ञानका भी प्रतिषेध क्यों न किया जाय, क्यों कि, विधि और प्रतिषेध भावसे मिथ्यादृष्टिज्ञान और सम्यग्दष्टिज्ञानमें कोई विशेषता नहीं है ? उत्तर - यहाँ अन्य पदार्थोमें परत्वबुद्धिके अतिरिक्त भावसामान्यकी अपेक्षा प्रतिषेध नहीं किया गया है, जिससे कि सम्यग्दृष्टिज्ञानका भी प्रतिषेध हो जाय। किन्तु ज्ञात वस्तुमें विपरीत श्रद्धा उरपन्न करानेवाले मिध्याखोदयके बलसे जहाँपर जीवमें अपने जाने हुए पदार्थमें श्रद्धांन नहीं उत्पन्न होता, वहाँ जो ज्ञान होता है वह अज्ञान कहलाता है, न्यों कि उसमें ज्ञानका फल नहीं पाया जाता । शंका-धट पट स्तम्भ आदि पदार्थी में मिध्यादृष्टियों के भी यथार्थ अद्धान और झान पाया जाता है " उत्तर-नहीं पाया जाता. क्यों कि, उनके उसके उस झानमें भी अनध्यवसाय अर्थात् अनिश्चय देखा जाता है। यह बात असिद्ध भी नहीं है, क्योंकि, 'यह ऐसा ही है' ऐसे निश्चयका यहाँ अभाव होता है। अथवा, यथार्थ दिशाके सम्बन्धमें विमृद्ध जीव वर्ण, गंध, रस और स्पर्श इन इन्द्रिय विषयोंके ज्ञानानुसार श्रद्धान करता हुआ भी अञ्चानी कहलाता है, क्योंकि, उसके यथार्थ ज्ञानकी दिशामें अद्धान-का अभाव है। इसी प्रकार स्तम्भादि पदार्थीमें यथाञ्चान श्रद्धा रखता हुआ भी जीव जिन भगवान्के वचनानुसार श्रद्धानके अभावसे अज्ञानी ही कहलाता है।

स.सा./आ /७२ आकुलत्वोत्पादकत्वाह्दुःखस्य कारणानि खल्वासवाः, भगवानात्मा तु नित्यमेवानाकुलत्वस्वाभावेनाकार्यकारणत्वाद्वदु खस्या-कारणमेव । इत्येवं विशेषदर्शनेन यदैवायमात्मास्रवयोर्भेदं जानाति तदैव क्रोधादिभ्यं आस्रवेभ्यो निवर्तते, तेभ्योऽनिवर्त्तमानस्य पार-मार्थिकतद्भे दज्ञानसिद्धे ततः क्रोधाद्यासवनिवृत्त्यविनाभाविनो ज्ञानमध्यादेवाज्ञानजस्य पौद्वगत्तिकस्य कर्मणो बन्धनिरोधः सिध्येत<sup>ा</sup>। - आसव आकुनताके उरपन्न करनेवाले हैं इसलिए दृःखके कारण हैं. और भगवान् आत्मा तो, सदा ही निराकुलता-स्वभावके कारण किसीका कार्य तथा किसीका कारण न होनेसे, दःखका अकारण है। इस प्रकार विशेष ( अन्तर ) को देखकर जब यह आत्मा, आत्मा और आसर्वोके भेदको जानता है, उसी समय क्रोधादि आसर्वोसे निवृत्त होता है, क्यों कि, उनमे जो निवृत्ति नहीं है उसे आत्मा और आसवों के पारमार्थिक भेदज्ञानकी सिद्धि ही नहीं हुई। इसलिए कोधादि आसवोंसे निवृत्तिके साथ जो अविनाभावी है ऐसे ज्ञानमात्रसे ही. अज्ञानजन्य पौइगसिक कर्मके बन्धका निरोध होता है। (तात्पर्य यह कि मिथ्यारिष्टको शास्त्रके आधारपर भले ही आसवादि तत्त्वींका ज्ञान हो गया हो पर मिथ्यास्ववश स्वतत्त्व दृष्टिसे ओभल होनेके कारण वह उस ज्ञानको अपने जीवनपर लागू नहीं कर पाला । इसीसे उसे उस ज्ञानका फल भी प्राप्त नहीं होता और इसीलिए उसका वह ज्ञान मिथ्या है। इससे विपरोत सम्यग्द ष्टिका तत्त्वज्ञान अपने जीवन पर लागू होनेके कारण सम्यक् है।।

स सा,/पं. जयचन्द/७२ प्रश्न—अविरत सम्यग्दृष्टिकी यद्यपि निध्यात्व व अनन्तानुबन्धी प्रकृतियोंका आसव नहीं होता. परन्तु अन्य प्रकृतियोका तो आसव होकर बन्ध होता है: इसलिए ज्ञानी कहना या अज्ञानी १ उत्तर—सम्यग्दृष्टि जीव ज्ञानी ही है, क्योंकि वह अभिप्राय पूर्वक आसवाँसे निवृत्त हुआ है।

और भी दे॰ ज्ञान/III/३/३ मिध्यादृष्टिका ज्ञान भी भूतार्थग्राही होने-के कारण यद्यपि कथंचित सम्यक् है पर ज्ञानका असली कार्य (आसन निरोध) न करनेके कारण वह अज्ञान ही है।

# सिध्यादृष्टिका शास्त्रज्ञान मी मिथ्या व अकिंचिन् रकर है

- दे. ज्ञान/IV/१/४--[आत्मज्ञानके बिना सर्व अनगमज्ञान अकिचि-स्कर है]
- दे. राग/६/१ [परमाणु मात्र भी राग है तो सर्व आगमधर भी आत्माको नहीं जानता]
- स.सा./मू /२१७ ण मुयइ पयिडमभव्यो मुठ् हु वि अज्भाइकण सत्थाणि।
  गुडदुद्धं पि पिबंता ण पण्णया णिव्यिसा हुंति। = भलीभाँति
  शास्त्रोंको पढकर भी अभव्य जीव प्रकृतिको (अपने मिथ्यात्व
  स्वभावको) नहीं छोडता। जैसे मीठे दूधको पीते हुए भी सर्प निर्विष
  नहीं होते। (स. सा./मू /२७४)
- द. पा./मू./४ समत्तरयणभट्ठा जाणंता बहुविहाई सत्थाई । आराहणा-विरिह्या भमित तत्थेव तत्थेव ।४। =सम्यक्त्व रत्नसे भ्रष्ट भत्ते ही बहुत प्रकारके शास्त्रोको जानो परन्तु आराधनासे रहित होनेके कारण संसारमें ही नित्य भ्रमण करता है।
- यो. सा. अ./७/४४ संसारः पुत्रदारादिः पुंसां संमूढचेतसाम्। ससारो विदुषां शास्त्रमध्यात्मरहितमात्मनाम्।४४। = अज्ञानीजनोंका संसार तो पुत्र स्त्री आदि है और अध्याश्मज्ञान शून्य विद्वानोका संसार शास्त्र है।
- द्ध. सं./४०/२१४/७ पर उद्दश्त—यस्य नास्ति स्वयं प्रज्ञा शास्त्रं तस्य करोति किम् । लोचनाभ्यां विहीनस्य दर्पण कि करिष्यति ॥ जिस पुरुषके स्वयं बुद्धि नहीं है उसका शास्त्र क्या उपकार कर सकता है। वयों कि नेत्रोंसे रहित पुरुषका दर्पण क्या उपकार कर सकता है। अर्थाव कुछ नहीं कर सकता।
- स्या. मं /२१/२०४/१६ तरपरिगृहीतं द्वादशाङ्गमपि मिथ्याश्रुतमामनन्ति ।
  तेषामुपपत्ति निरपेक्षं यदच्छया वस्तुतत्त्वीपनम्भसंरम्भात् ।
   मिथ्यादृष्टि बारह (१) अंगोको पढकर भी उन्हें मिथ्या श्रुत
  समभता है, क्योंकि, वह शास्त्रोंको समभे बिना उनका अपनी
  इच्छाके अनुसार अर्थ करता है। (और भी देखो पीछ इसीका
  नं० ८)
- पं. ध./उ./७०० यत्पुनर्द्र व्याचारित्रं श्रुतज्ञानं विनापि दक्। न तज्ज्ञानं न चारित्रमस्ति चेरकर्मबन्धकृत् १७००। = जो सम्यग्दर्शनके बिना द्रव्य-चारित्र तथा श्रुतज्ञान होता है वह न सम्यग्ज्ञान है और न सम्य-ग्चारित्र है। यदि है तो वह ज्ञान तथा चारित्र केवल कर्मबन्धको ही करनेवाला है।

# ३०. सम्यग्दृष्टिका कुशास्त्र ज्ञान भी कथंचित् सम्यक् है

स्या. म /२२/२०४/१६ सम्यग्दृष्टिपरिगृहीतं ,तु मिध्याश्रुतमपि सम्यक्श्रुततया परिणमित सम्यग्दशाम् । मर्वविदुण्देशानुसारिप्रवृत्तित्याः
मिध्याश्रुतोक्तस्याप्यर्थस्य यथावस्थितविधिनिषेधविषयतयोद्मयनात ।

सम्यग्दृष्टि मिध्याशास्त्रोंको पढकर उन्हे सम्यक्शुत समभतत है,
वयोंकि सम्यग्दृष्टि सर्वज्ञदेवके उपदेशके अनुसार चलता है, इसलिए
वह मिध्या आगमोका भो यथोचित विधि निषेधरूप अर्थ करता है।

# ११. सम्यग्ज्ञानको ही ज्ञान संज्ञा है

मू आ./२६७--२६८ जेण तच्चं विबुज्भेज्ज जेण चित्तं णिरुज्भिति । जेण अत्ता विमुज्भेज्ज तं णाणं जिणसासणे ।२६७। जेण रागा विरज्जेज्ज जेण सेएमु रज्जदि । जेण मेसी पभावेज्ज तं णाणं जिणसांसणे ।२६८। = जिससे वस्तुका यथार्थ स्वरूप जाना जाय, जिससे मन्का व्यापार रुक जाय, जिससे आत्मा विशुद्ध हो, जिनशासनमें उसे ही ज्ञान कहा गया है ।२६७। जिससे रागसे विरक्त हो, जिससे अयस मार्गमें रक्त हो, जिससे सर्व प्राणियों में मैत्री प्रवर्ते, वही जिनमतमें ज्ञान कहा गया है ।२६८।

जैनेन्द्र **सिद्धा**न्त कोश

Jain Education International

पं. सं./प्रा /१/११७ जाण इं तिकालसहिए दव्यगुणपञ्जए सहु अभेए। पचनखं च परोक्खं अणेण णाण ति णं विति १११७। = जिसके द्वारा जीव त्रिकालविषयक सर्व द्रव्य, उनके समस्त गुण और उनकी सहुत भेद-वाली पर्यायोंको प्रत्यक्ष और परोक्षरूपसे जानता है. उसे निश्चयसे ज्ञानीजन ज्ञान कहते हैं। (ध. १/१,१,४/गा ६१/१४४), (पं. तं. स./१/ २१३), (गो. जी /मू./२६६/६४८)

स, सा /पं जयचन्द/७४ मिथ्यात्व जानेके बाद उसे विज्ञान कहा जाता है। (और भी दे. ज्ञानीका लक्षण)

# ३. सम्यक् व मिथ्याज्ञान सम्बन्धी शंका-समाधान व समन्वय

# ९. तीनों अज्ञानोंमें कौन-कौन-सा मिथ्यात्व घटित होता है

श्लो. वा. १/१/२१/१२/११८/६ मही श्रुते च त्रिविधं मिध्यास्त्रं बोद्धव्यं मतेरिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तकत्वनियमात् । श्रुतस्यानिन्द्रियनिमित्त-कत्वनियमाद् द्विविधमवधौ संश्याद्विना विपर्ययानध्यवसायावि-त्यर्थः । = मित्तिज्ञान और श्रुतज्ञानमें तोनो प्रकारका मिध्यात्व (संश्य, विपर्यय, अनध्यवसाय) समभ नेना चाहिए । क्यों कि मित् ज्ञानके निमित्तकारण इन्द्रिय और अनिन्द्रिय हैं ऐसा नियम है तथा श्रुतज्ञानका निमित्त नियमसे अनिन्द्रिय माना गया है । किन्तु अवधिज्ञानमें संश्यके बिना केवल विपर्यय व अनध्यवसाय सम्भवते है (क्यों कि यह इन्द्रिय अनिन्द्रियकी अपेक्षा न करके केवल आत्मासे उत्पन्न होता है और संश्य ज्ञान इन्द्रिय व अमिन्द्रियके बिना उत्पन्न नहीं हो सकता।)

# अज्ञान कहनेसे क्या यहाँ ज्ञानका अभाव इष्ट है

ध. ७/२,१,४४/८४/१० एत्थ चोदओ भणदि --अण्णाणमिदि बुत्ते कि णाणस्स अभावो घेप्पदि आहो ण घेप्पदि क्ति। णाइल्लो पक्लो मदिणाणाभावे मदिपुर्व्यं सुदमिदि कट्टू सुदणाणस्स वि अभावष्य-संगादो । ण चेदं पि ताणमभावे सञ्बलाणाणमभावष्पसंगादो । णाणा-भावे ण दंसणं पि दोण्णमण्योणाविणाभावादो । णाणदंसणाभावे ण जीवो वि, तस्स तरलक्खणत्तादो ति। ण विदियपक्षो वि, पहिसेहस्स फलाभावव्यसंगादो सि । एत्थ परिहारी बुचरे-ण पढनपनखदोस-संभवी, पसज्जपिंडसेहेण एत्थ पञ्जोजनाभावा। न विदियपनखु-त्तदोसो वि, अप्पेहितो विदिरित्ताःसेसदव्योतु सविहिबह्संिठएसु पडिसेहस्स फलभावुवलंभादो । किमर्ठं पुण सम्माइहीणाणस्स पडि-सेहो ण कीरदे । 🗠 प्रश्न-अज्ञान कहनेपर क्या ज्ञानका अभाव प्रहण किया है या नहीं किया है । प्रथम पक्ष तो बन नहीं सकता, क्यों कि मतिज्ञानका अभाव माननेपर 'मतिपूर्वक ही श्रुत होता है' इसलिए श्रुतज्ञानके अभावका भो प्रसंग आ जायेगा । और ऐसा भी नहीं मानः आ सकता है, क्यों कि, मित और श्रुत दोनों ज्ञानों के अभावमें सभी ज्ञानोके अभावका प्रसंग आ जाता हैं। ज्ञानके अभावमें दर्शन भी नहीं हो सक्ता, क्योंकि ज्ञान और दर्शन इन दोनोका अविनाभावी सम्बन्ध है। और ज्ञान और दर्शनके अभावमें जीव भी नहीं रहता, क्यों कि जीवका तो ज्ञान और दर्शन ही सक्षण है। दूसरा पक्ष भी स्वीकार नहीं किया जा सकता, क्योंकि, यदि अज्ञान कहनेपर ज्ञानका अभाव न माना जाये तो फिर प्रतिषेधके फलाभावका प्रमण आ जाता है । उत्तर—प्रथम पक्षमें कहे गये दोषकी प्रस्तुत प्रभमें सम्भावना नहीं है, क्यों कि यहाँपर प्रसङ्धप्रतिषेध अर्थात अभावमात्रसे प्रयोजन नहीं है। दूसरे पक्षमें कहा गया दोष भी नही आता, क्यों कि, यहाँ जो अज्ञान शन्दसे ज्ञानका प्रतिषेध किया गया है, उसकी, आत्माकी छोड अन्य समीपवर्ती प्रदेशमें स्थित समस्त द्रव्योमे स्व व पर

विवेकके अभावरूप सफलता पायी जाती है। अर्थात् स्व पर विवेकसे रहित जो पदार्थञ्चान होता है उसे ही यहाँ अञ्चान कहा है। प्रश्निक तो यहाँ सम्यग्हिक ज्ञानका भी प्रतिषेध क्यों न किया जाय १ उत्तर—दे० ज्ञान/III/२/८।

### ३. मिथ्याज्ञानकी अज्ञान संज्ञा कैसे है ?

ध. १/१,१,४/१४२/४ कथं पुनस्तेऽज्ञानिन इति चेन्न, मिथ्यात्वीदयात्प्रति-भासितेऽपि वस्तुनि संशयविषयीयानध्यवसायानिवृत्तित्रतेषामज्ञानि-तोक्तः। एवं सति दर्शनावस्थायां ज्ञानाभावः स्यादिति चेन्नैष धोषः, इष्टत्वात् । . . . एतेन संश्यविषयंयानध्यवसायावस्थामु ज्ञानाभावः प्रति-पादितः स्यात्, शुद्धनयविवशाया तत्त्वार्थोपसम्भकं ज्ञानम्। ततो मिथ्यादृष्टयो न ज्ञानिनः । = प्रश्न-यदि सम्यग्दृष्टि व मिथ्यादृष्टि दोनोंके प्रकाशमे ( ज्ञानसामान्यमे ) समानत पायी जाती है, तो फिर मिश्यादृष्टि जीव अज्ञानी कैसे हो सकते हैं । उत्तर-यह शंका ठीक नहीं है, स्योकि मिथ्यात्वकर्मके उदयसे वस्तुके प्रतिभासित होनेपर भी सराय, विपर्यय और अनध्यवसायकी निवृत्ति नहीं होनेसे मिथ्यार्हाष्ट्रयोको अज्ञानी कहा है। प्रश्न-इस तरह मिथ्यार्हाष्ट्रयोको अज्ञानी माननेपर दर्शनीपयोगकी अवस्थामें ज्ञानका अभाव प्राप्त हो जायेगा ? उत्तर-यह कोई दोष नहीं, बसोकि, दर्शनोपयोगकी अवस्थामे ज्ञानोपयोगका अभाव इष्ट ही है। यहाँ संशय विपर्यय और अनध्यवसायरूप अवस्थामें ज्ञानका अभाव प्रतिपादित हो जाता है। कारण कि शुद्धनिश्चयनयकी विवशामे वरतस्वरूपका उपलम्भ करानेवाले धर्मको ही ज्ञान कहा है। अतः मिथ्यादृष्टि जीव ज्ञानी नहीं हो सकते हैं।

घ ४/१ ७,४५/२२४/३ कघ मिच्छादिद्विणाणस्स अण्णाणत्तं । णाणकज्जा-करणादो । कि जाजकज्जं । जादत्थसहृहणं । ज ते मिच्छादिद्विमह अस्यि। तदो णाणमेत्र अणाणा, अण्णहा जोत्रविणासप्पसामा । अवगग्रद-वधम्मणाह्मु मिच्छादिट्ठिम्हि सहहणमुवलंभए वे ण. अत्तागमेपय-त्थसहणहणविरहियस्स दवधम्मणाहसु जहट्ठसहहणविरोहा। ण च एस वबहारो लोगे अप्पसिद्धो, पुत्तकज्ञमकुणंते पुत्ते वि लोगे अपुत्त-वग्हारदंसणादो । = प्रश्न - मिथ्यादष्टि जीवोंके ज्ञानको अज्ञानपना कैसे कहा १ उत्तर –कारेकि, उनका ज्ञान ज्ञानका कार्य नहीं करता है। प्रश्न-ज्ञानका कार्य क्या है। उत्तर-जाने हुए पदार्थका अद्धान करना ज्ञानका कार्य है। इस प्रकारका ज्ञान मिश्यादृष्टि जीवमे पाया नहीं जाता है। इसलिए उनके ज्ञानको ही अज्ञान कहा है। अन्यथा जीवके अभावका प्रसंग प्राप्त होगा । प्रश्त-द्याधर्मको जाननेवाले ज्ञानियों में वर्त मान मिथ्यादृष्टि जीवमें तो श्रद्धान पाया जाता है १ उत्तर-नहीं, क्योंकि, दयाधर्मके ज्ञाताओमे भी, आप्त आगम और पदार्थके प्रति श्रद्धानसे रहित जोवके यथार्थ श्रद्धानके होनेका विरोध है। ज्ञानका कार्य नहीं करनेपर ज्ञानमे अज्ञानका व्यवहार लोकमे अप्रसिद्ध भी नहीं है, क्यों कि, पुत्र के कार्यको नहीं करनेवाले पुत्रमें भी लोकके भीतर अपुत्र कहनेका व्यवहार देखा जाता है। (ध.१/१,१,११५/ ३५३/७ ) ।

# ४. मिथ्याज्ञान क्षायोपशमिक कैसे हैं ?

ध. ७/२ १.४४/-६/० कथं मदिअण्णाणिस्स खनीवसमिया तद्धो । मदि-अण्णाणानरणम्स देसघादिफद्द्याणमुदएण मिटअणाणित्तुवलंभादो । जदि देसघादिफद्द्याणमुदएण अण्णाणित्तं होदि तो तस्स ओव्ह्यतं पसन्जदे । ण. सन्बधादिफद्याणमुद्याभावा । कथं पुण खओव-समियत्तं (दे० क्षयोपशम/१ में क्षयोपशमके लक्षण ) । = प्रश्न-मित अज्ञानी जीवके क्षायोपशमिक लिध्ध कैसे मानी जा सकती है ' उत्तर- वयोषि, उस जीवके मित अज्ञानावरण कर्मके देशघाती स्पर्धकोके उत्पर्ध मित अज्ञानित्व पामा जाता है । प्रश्न-यदि देशवाती स्पर्धकोके उदयसे अज्ञानित्व होता है तो अज्ञानित्वको औदयिक भाव माननेका प्रसंग आता है ? उत्तर—नहीं आता. क्यों कि, वहाँ सर्वधाती स्पर्धकोंके उदयका अभाव है । प्रश्न—तो फिर अज्ञा-नित्वमें क्षायोपश्मिकत्व क्या है ? उत्तर—(दे० क्षयोपशमका लक्षण)।

#### ५. मिथ्याञ्चान दशनिका प्रयोजन

स. सा /ता.वृ/२२/६१/१ एवमज्ञानिज्ञानिजीवलक्षणं ज्ञ'त्वा निर्विकार-स्वसवेदनलक्षणे भेदज्ञाने स्थित्या भावना कार्येति तामेव भावनां दृहयति ।= इस प्रकार ज्ञानी और अज्ञानी जीवका लक्षण जानकर, निर्विकार स्वसंवेदन लक्षणवाला जो भेदज्ञान, उसमें स्थित होकर भावना करनी चाहिए तथा उसी भावनाको दृह करना चाहिए।

# IV निरुचय व्यवहार सम्यग्जान

# १. निरुचय सम्यग्ज्ञान निर्देश

#### १. निरु का सम्बन्धानका साहःस्य

- प्र. साः,/म् /२० जो जाणदि अरहंतं दव्यत्त गुगत्त पज्जतेहिं। सो जाणदि अप्पाणं मेहो लखु जादु तस्स सर्थं।८०। चजो अर्हन्तको द्रव्यपने, गुणपने और पर्यायपने जानता है, वह अहमाको जानता है और उसका मेह अवस्य समको प्राप्त होता है।
- र. सा./१४४ दब्बगुणपज्जए हिं जाणइ परसमयससमयादि विभेयं। अप्पाणं जाण इसा सिवगइम्हणायगो होई।१४४। = आत्माके दो भेद हैं—एक स्त्रसमय और दूसरा परसमय। जो जीव इन दोनों को द्वज्य, गुण व पर्यायसे जानता है, वह ही वास्त्रवमे आत्माको जानता है। वह जोव ही शिवपथका नायक होता है।
- भ. आ./मू./९६०-७६६ णाणुडजीवो जीवो णाणुडजीवस्स णिध्य पिडियादो। दीवेइ खेलमण्डं सूरो गाणं जगमसेसं १७६८। णाणं पया-सञ्जा सो वञ्जा तओ संजमो य गुत्तियरो। तिण्डं पि समाओगे मोनखो जिनसासणे दिट्ठा १७६८। च्यानप्रकाश ही उत्कृष्ट प्रकाश है, क्यों कि किसीके द्वारा भो इसका प्रतिघात नहीं हो सकता। सूर्यका प्रकाश यद्यपि उत्कृष्ट समभा जाता है, परन्तु वह भी अवपमात्र क्षेत्रको ही प्रकाशित करता है। ज्ञान प्रकाश समस्त जगत्वको प्रकाशित करता है। ज्ञान प्रकाश समस्त जगत्वको प्रकाशित करता है। ज्ञान संसार और मुक्ति दोनोंके कारणोको प्रकाशित करता है। वत, तप, गुप्ति व सयमको प्रकाशित करता है। ७६६। तिनोके संयोगरूप जिनोपदिष्ट मोक्षको प्रकाशित करता है। ७६६।
- यो.सा.अ./१/३१ अनुष्ठानास्पदं ज्ञानं ज्ञानं मोहतमोऽपहम् । पुरुषार्थकरं ज्ञानं ज्ञानं निर्वृ तिसाधनम् ।३१1= 'ज्ञान' अनुष्ठानका स्थान है, मोहान्धकारका विनाश करनेवाला है, पुरुषार्थका करनेवाला है, और मोथका कारण है।
- शा./०/२१-२३ यत्र वालरचरत्यस्मिन्यथि तत्रेव पण्डितः । वालः स्वमपि बन्नाति मुचाते तत्त्वविद्वध्रुवम् ।२१। दुरितितिमिरहंसं मोक्षलक्ष्मी-सरोजं मदनभुजगमनत्रं चित्तमासङ्गिहं व्यस्तघनसमीरं विश्वत्त्वे नक्षीपं, विश्वशाफरणाणं ज्ञानमाराध्य त्वम् ।२२। अस्मिन्संसारवक्षे यमभुजगविषाङ्गानति शेषसन्ते, कोधायु चुङ्गशैले कृटिलगितिसरि-स्पातसंतापभीमे । मोह्न्धाः संचरन्ति स्ललनिवधुरता प्राणिनस्तावदेते, यावद्विज्ञानभानुर्भवभयदिमिनं नोच्छिनत्त्यन्धकारस् ।२१। =जिस मार्गमे अञ्चानो चलते हैं ज्या मार्गमे विद्वज्ञान चलते है, परन्तु अज्ञानी तो अपनी आत्माको बाँध लेता है और तत्त्वज्ञानी बन्धरहित हो जाता है, यह ज्ञानका माहारम्य है ।२१। हे भव्य चू ज्ञानका आराधन कर, वयं कि. ज्ञान पापक्यी तिमिर नष्ट करनेके लिए सूर्यके समान है, और मोक्ष्रक्यी लक्ष्मीके निवास करनेके लिए कमलके समान है। कागरूपी सर्पके कीलनेको मन्त्रके समान है, मनरूपी हस्सोको सिहके समान है, आपदारूपी मेत्रोंको उडानेके लिए प्यनके

समान है. समरत तत्त्वोको प्रकाश करनेके लिए दीपकके समान है। तथा विषयरूपी मत्स्योंको पकड़नेके लिए जालके समान है। १२१। जनतक इस ससाररूपी बनमें सम्यन्ज्ञानरूपी सूर्य उदित होकर संसारभयदायक अज्ञानान्धकारका उच्छेद नहीं करता तनतक ही मोहान्ध प्राणी निज स्वरूपसे च्युत हुए गिरते पड़ते चलते हैं। कैसा है संसाररूपी बन '—जिसमें कि पापरूपी सपैके विषसे समस्त प्राणी व्याप्त है, जहाँ कोधादि पापरूपी बड़े-बड़े पर्वत हैं, जो बक गमन-वाली दुर्गतिरूपी नदियोंमें गिरनेसे उत्पन्न हुए सन्तापसे अतिशय भयानक हैं। ज्ञानरूपी सूर्यके प्रकाश होनेसे किसी प्रकारका दुरख व भय नहीं रहता है। २३।

# २. भेदविज्ञान ही सम्याज्ञान है

- इ. उ./३३ गुरूपदेशादभ्यासाः संवित्ते स्वपरान्तरम् । जानाति य स जानाति मोक्षसौर्ल्यं निरन्तरम् ।३३। = जो कोई प्राणी गुरूपदेशसे अथवा शास्त्राभ्याससे या स्वारमानुभवसे स्व व परके भेदको जानता है वही पुरुष सदा मोक्षसुखको जानता है ।
- स सा,/आ./२०० एवं सम्यग्हिष्टाः सामान्येन विशेषेण च, परस्वभावेभ्यो भावेभ्यो सर्वेभ्योऽपि विविच्य टङ्कोत्कीर्णेकज्ञायकभावस्वभावं-मारमनस्तत्त्व बिजानाति ।
- स. सा./आ /३१४ स्वपरयोर्विभागज्ञानेन ज्ञायको भवति । = इस प्रकार सम्यग्दृष्टि सामान्यतया और विशेषतया परभावस्वरूप सर्व भावोसे विवेक (भेदज्ञान) करके टंकोरकोण एक ज्ञायकभाव जिसका स्वभाव है ऐसा जो आत्मतत्त्व उसको जानता है । . . . आत्मा स्व परके भेद-विज्ञानसे ज्ञायक होता है ।

# ३. अभेद ज्ञान या इन्द्रियज्ञान अज्ञान हैं

- स. सा./३१४ स्वपरयोरैकत्वज्ञानेनाज्ञायको भवति । स्व परके एकत्व ज्ञानसे आत्मा अञ्चायक होता है ।
- प्र. सा./त./प्र./५६ परोक्षं हि ज्ञानं अत्मनः स्वयं परिच्छेत् मर्थमसमर्थम्योपात्तानुपात्तपरप्रव्ययसामग्रोमार्गणव्यग्रतयात्यन्त विसं ष्ठुलत्वमवलम्बमानमनन्तायाः शक्ते परमार्थतोऽई ति । अतस्तइधेयम् ।
  =परोक्ष्जान आत्मपदार्थको स्वयं जाननेमें असमर्थ होनेसे उपात्त और अनुपात्त परपदार्थक्त स्वयं जाननेमें असमर्थ होनेसे उपात्त और अनुपात्त परपदार्थक्त सामग्रीको दूँ हनेकी व्यग्रतासे अत्यन्त चेचल-तरल-अस्थिर वर्तता हुआ, अनन्त शक्तिसे च्युत होनेसे अस्यन्त खिन्न होता हुआ: परमार्थतः अञ्चानमें गिने जाने योग्य है; इसलिए वह हेय है।

# ७. आत्म इः।नके विना सर्व आगमज्ञान अकिचिक्कर है

- मो. पा /मू,/१०० जिद पढि बहुमुदाणि य जिद काहिदि बहु विहे य चारिते। तं बालमुदं चरणं हवेइ अप्पस्स विवरीयं १९०० = आत्म स्वभावमे विपरीत बहुत प्रकारके शास्त्रोंका पढना और बहुत प्रकारके चारित्रका पालन भी बाल भूते बालचरण है। ( मू आ./८१७)।
- मृ. आ / १६४ घीरो वहरागपरो थोवं हिय सिक्खिद्रण सिष्फादि हु।
  ण हि सिज्फिहि वैरागिवहीणो पिट्रदूण सत्वसत्था। = धीर और
  वैराग्यपरायण तो अल्पमात्र शास्त्र पढा हो तो भी मुक्त हो जाता
  है, परन्तु वैराग्य विहीन सर्व शास्त्र भी पढ ले तो भी मुक्त नहीं
  होता।
- स. श./१४ विदिताशेषशास्त्रोऽपि न जाप्रदिष मुच्यते। देहारमदृष्टि-इतिरमा मुप्तोनमत्तोऽपि मुच्यते १६४। = शरीरमे आत्मबुद्धि रखने-वाला बहिरारमा सम्पूर्ण शास्त्रोको जान लेनेपर भी मुक्त नहीं होता और देहमे भिन्न आत्माका अनुभव करनेवाला अन्तरात्मा सोता और उन्मन्त हुआ भी मुक्त हो जाता है। (यो सा. यो /१६) (ज्ञा / ६२/१००)।

- प.प्र./म् /२/२४ बोह णिमित्तें सत्थु किल लोइ पढिज्जइ इत्थु। तेण वि बोहु ण जासु वरु सो कि मृढु ण तत्थु।२४। ≈ इस लोकमें नियमसे ज्ञानके निमित्त शास्त्र पढे जाते हैं परन्तु शास्त्रके पढतेसे भी जिसको उत्तम ज्ञान नहीं हुआ, वह क्या मृढ नहीं है 1 है हो।
- प.प्र/म् २/१६१ घोरु करन्तु वि तत्रचरणु सयस वि सत्थ मुणंतु । परम-समाहि-विविज्ञियउ णवि देवलाइ सिख संतु ।१६१। = महा दुर्घर तपश्चरण करता हुआ और सब शास्त्रोंको जानता हुआ भी, जो परम समाधिसे रहित है वह शान्तरूप शुद्धारमाको नहीं देख सकता ।
- न.च.वृ/२८४ मे उद्दध्त "णियदव्यजाणणट्ठं इयरं कहियं जिणेहिं छद्दवं। तम्हा परछद्दवे जाणगभावो ण होइ सण्णाणं।" जिनेन्द्र भगवान्ने निजदव्यको जाननेके लिए ही अन्य छह द्रव्योका कथन किया है, अत' मात्र उन पररूप छ' द्रव्योका जानना सम्यण्ज्ञान नहीं है।
- आराधनासार/मू/१११, ६४ अति करोतु तप. पालयतु संयमं पठतु सकलशास्त्राणि। यावत्र ध्यायत्यारमानं तावत्र मोक्षो जिनो भवति १११। सकलशास्त्रसेवितां सूरिसंबानदृदयतु च तपश्चाभ्यस्तु स्फीत-योगम्। चरतु विनयवृत्ति बुध्यतां विश्वतत्त्वं यदि विषयविलास सर्वमेतन्न किचित्।१४।''=तप करो, सयम पालो, सकल शास्त्रोंको पढो परन्तु जबतक आत्माको नहीं ध्याता तबतक मोक्ष नहीं होता ।१११। सकलशास्त्रोंका सेवन करनेमें भले आचार्य संघको इढ करो, भले हो योगमे दढ होकर तपका अभ्यास करो, विनयवृत्तिका आचरण करो, विश्वके तत्त्वोको जान जान्नो, परन्तु यदि विषय विलास है तो सबका सब अकिचित्कर है।१४।
- यो.सा. अ/७/४३ आत्मध्यानरतिर्ह्मेयं विद्वत्तायाः परं फलस् । अशेष-शास्त्रशास्तृत्यं संसारोऽभाषि धीधनैः ।४३। = विद्वात् पुरुषोने आत्मध्यानमें प्रेम होना विद्वत्ताका उत्कृष्ट फल बतलाया है और आत्मध्यानमे प्रेम न होकर केबल अनेक शास्त्रीको पढ लेना संसार कहा है। (प्र सा/त, प्र/२७१)
- स. सा/आ/२७० नाचारादिशन्दशुत्तमेकान्तेन ज्ञानस्याभयः, तत्सद्भावेऽ-प्यभव्यानां शुद्धारमाभावेन ज्ञानस्याभावात ।= मात्र आचारांगादि शब्द श्रुत ही (एकान्त्रसे) ज्ञानका आश्रय नहीं है, व्योकि उसके सद्भावमे भी अभव्योंको शुद्धात्माके अभावके कारण ज्ञानका अभाव है।
- का. अ /मू/४६६ जो णिव जाणित अप्पं णाणसरूवं सरीरदी भिण्णं। सो णिव जाणित सस्थ आगमपाढं कुणतो वि ।४६६। = जो ज्ञान-स्वरूप आष्माको दारीरसे भिन्न नहीं जानता वह आगमका पठन-पाठन करते हुए भी शास्त्रको नहीं जानता।
- स, सा/ता. वृ/ १०१. पुद्ग्गलपरिणामः ''ंग्याण्यव्यापकभावेन ' न करोति ''इति यो जानाति ''निर्विकल्पसमाधौ स्थितः सन् स ज्ञानी भगति । न च परिज्ञान मात्रणेव । ⇒'आत्मा व्याप्यव्यापकभावसे पुद्ग्गलका परिणाम नहीं करता है' यह बात निर्विकल्प समाधिमें स्थित होकर जो जानता है वह ज्ञानी होता है। परिज्ञान मात्रसे नहीं।
- प्र. सा. /ता. वृ/२३७ जोवस्यापि परमागमाधारेण सकलपदार्थ होया-कारकरावल स्वित्त विश्व दे कञ्चान रूपं स्वारमानं जानतोऽपि ममास्मैवो-पादेय इति निश्च यर्षे अद्भानं नास्ति तदास्य प्रदीपस्थानीय आगम कि करोति न किमपि। = परमागमके आधारसे, सकल-पदार्थों के हो याकारसे अवल स्वित विशद एक ज्ञानरूप निज्ञ आस्माको जानकर भो यदि मेरो यह आस्मा ही उपादेय है ऐसा निश्चयरूप श्वद्धान न हुआ तो उस जोवको प्रदीपस्थानीय यह आगम भो क्या करे।
- पं. ध/उ./४६३ स्वारमानुभूतिमात्रं स्थादास्तिक्यं परमो गुणः। भवेन्मा वा परव्रष्ठेये ज्ञानमात्रं परत्वतः।४६३। = केवल स्वारमाकी अनुभूतिक्रप

आस्तिक्य ही परमगुण है। किन्तु परद्रव्यमे वह आस्तिक्य केवल स्वानुभूतिक्तप हो अथवा न भी हो।

और भी दे ज्ञान/III/२/१ (मिध्यादृष्टिका आगमज्ञान अर्किचित्कर है।)

# २ व्यवहार सम्यग्ज्ञान निर्देश

# व्यवहारज्ञान निर्चयका साधन है तथा इसका कारण

- न. च वृ/२६७ (उइधृत) उक्तं चान्यत्र प्रन्थे दब्बमुयादो भावं तत्तो उह्यं हवेइ संवेदं। तत्तो संवित्ती खलु केवलणणं हवे तत्तो ।२६७। ''= अन्यत्र प्रन्थमे कहा भी है कि द्रव्य शुतके अभ्याससे भाव होते हैं, उससे बाह्य और अभ्यन्तर दोनों प्रकारका संवेदन होता है, उससे शुद्धात्माकी संवित्ति होती है और उससे केवलज्ञान होता है।
- द्र. सं. /टी/४२/१०३/६. तेनैव विकल्परूपव्यवहारज्ञानेन साध्यं निश्चय-ज्ञानं कथ्यते ।—निर्विकल्प स्तसंवेदनज्ञानमेव निश्चय ज्ञानं भण्यते (पृ० १८४४)। = उस विकल्परूप व्यवहार ज्ञानके द्वारा साध्य निश्चय-ज्ञानका कथन करते है। निर्विकल्प स्वसंवेदन ज्ञानको ही निश्चय-ज्ञान कहते है। (और भो दे० समयसार)।

### २. आगमज्ञानको सम्यग्ज्ञान कहना उपचार है

प्र सा/त. प्र/३४ श्रृतं हि ताबत्सूत्रम्। तज्ज्ञप्तिहि ज्ञानम्। श्रुतं तु तत्कारणत्वात् ज्ञानत्वेनोपचर्यत एव। "=श्रुत ही सूत्र है। उस (शब्द ब्रह्मरूप सूत्र) की ज्ञाप्ति सो ज्ञान है। श्रुत (सूत्र) उसका कारण होनेसे ज्ञानके रूपमें उपचारसे ही कहा जाता है।

#### 🐧 व्यवहारज्ञान प्राप्तिका प्रयोजन

- स. सा/मू/४१६ जो समयपाहुडमिणं पिढउण अत्थतच्चओ णाउं।
  अत्थे बट्टी चेया सो होहो उत्तमं सोक्खं।४१६१ = जो आत्मा इस
  समयप्राभृतको पढकर अर्थ और तत्त्वको जानकर उसके अर्थमे स्थित
  होगा, वह उत्तम सौक्यस्बरूप होगा।
- प्र. सा/मू वय, १५४, २३२ जो मोहरागदोसो गिहणदि उवलव्य जोण्हमुबदेसं। सो सळ्बदुग्यमोक्खं पावदि अचिरेण कालेण। तं सब्धाविणवद्धं सव्वसहावं तिहा समक्यादं। जाणदि जो सवियप्पंण
  मुहदि सो अण्णदिवयमिम १६४४। एयग्गदो समणो एयग्गं णिच्छिदस्स अत्थेम्र । णिच्छित्ती आगमदो आगम चेहा ततो चेहा १२३२।
  —जो जिनेन्द्रके उपदेशको प्राप्त करके मोह, राग, द्वेषको हनता है
  वह अल्पकालमें सर्व दुःखोसे मुक्त होता है ।८८। जो जीव उस
  अस्तिस्वनिष्ठपन्न तीन प्रकारसे कथित द्वव्यस्वभावको जानता है वह
  अन्य द्वव्यमें मोहको प्राप्त नहीं होता १६४४। अमण एकाप्रताको प्राप्त
  होता है, एकाप्रसा पदार्थोंके निश्चयवानके होती है, निश्चय आगम
  द्वारा होता है अतः आगममें व्यापार मुख्य है।२३२।
- प्र. सा/मू/१२६ कत्ता करणं कम्मं फलं च अप्प त्ति णिच्छिदो समणो ।
  परिणमदि णेव अप्णं जिंद अप्पाणं लहिद मुद्धं ।१२६। चयि
  अमण कर्ता, करण, कर्म और कर्मफल आत्मा है, ऐसा निश्चयवाला
  होता हुआ अन्य रूप परिणमित मही हो तो वह सुद्ध आत्माको
  उपलब्ध करता है। (प्र. सा/मू/१६०).
- पं. का/मू/१०३ एवं पवयणसारं पंचित्थियसंगहं विद्याणिता । जो सुयदि रागदोसे सा गाहदि दुवखपरिमोक्खं ।१०३।" = इस प्रकार प्रवचनके सारभूत 'पंचास्तिकायसंग्रह' को जानकर जो रागद्वेषको छोडता है वह दुःखसे परिमुक्त होता है।
- न. च, वृ/२-४ मे उद्दश्त णियदव्यजाणण हु इयरं कहियं जिणेहि छद्दव्यं । — निज द्रव्यको जाननेके लिए ही जिनेन्द्र भगवान्ने अन्य छह द्रव्योंका कथन किया है।

- आ. अनु/१३४-१३५ ज्ञानस्त्रभावः स्यादातमा स्वभावावाित्तरस्युति। तस्मादच्युतिमाकांक्षन् भावग्रेज्ज्ञानभावनाम् ।१७४। ज्ञानमेव फलं ज्ञाने ननु श्लाध्यमनश्वरम्। अहो मोहस्य माहात्म्यमन्यद्य्यत्र मृग्यते ।१७५। च्युक्तिकी अभिलाषा करनेवालेको मात्र ज्ञान-भावनाका चिन्तवन करना चाहिए कि जिससे अविनश्वर ज्ञानकी प्राप्ति होती है परन्तु अज्ञानी प्राणी ज्ञानभावनाका फल ऋदि आदिकी प्राप्ति समफते हैं। सो उनके प्रवल मोहकी महिमा है।
- स. सा/आ/१५३/क १०५ यदेतद्र ज्ञानात्मा घुवमचलमाभाति भवनं, शिवस्यायं हेतु. स्वयमपि यतस्तच्छिव इति । अतोऽन्यद्वन्धस्य स्वयमपि यतो बन्ध इति तत्, ततो ज्ञानात्मत्वं भवनमनुभूतिर्हि विहितम् ।१०५। —जो यह ज्ञानस्वरूप आत्मा धुवरूपसे और अचल-रूपसे ज्ञानस्वरूप होता हुआ या परिणमता हुआ भासित होता है, वही मोक्षका हेतु है, क्योंकि वह स्वयमेव मोक्षस्वरूप है। उसके अतिरिक्त अन्य जो कुछ है वह बन्धका हेतु है, क्योंकि वह स्वयमेव बन्धस्वरूप है। इसलिए आगममें ज्ञानस्वरूप होनेका अर्थात् अनु-भूति करनेका ही विधान है।
- पं. का/त. प्र/१७२ द्विविधं किल तात्पर्यस्-सूत्रतात्पर्यं शास्त्रतात्पर्यं चेति। तत्र सूत्रतात्पर्यं प्रतिसूत्रमेव प्रतिपादितम्। शास्त्रतात्पर्यं त्रित्यं प्रतिपादत्यं त्रित्यं प्रतिपादत्यं । अस्य खलु पारमेश्वरस्य शास्त्रस्य ग्रस्त्रस्य ग्रस्त्रस्य ग्रस्त्रस्य ग्रस्त्रस्य न्याधिता वोतरागत्वमेव तात्पर्यमिति । चतात्पर्य दो प्रकारका होता है—स्त्र तात्पर्यं और शास्त्र तात्पर्यं । उसमें सूत्र तात्पर्यं प्रत्येक सूत्रमें प्रतिपादित किया गया है और शास्त्र तात्पर्यं अत्र प्रतिपादित किया गया है और शास्त्र तात्पर्यं अत्र प्रतिपादित किया गया है और शास्त्र तात्पर्यं अत्र प्रतिपादित किया गया है और शास्त्र तात्पर्यं अत्र प्रतिपादित किया जाता है। साक्षात् मोक्षके कारणभूत परमवीतरागपनेमें जिसका समस्त हृदय स्थित है ऐसे इस (पंचास्तिकाय, षट्दव्य स्पतत्त्व व नवपदार्थके प्रतिपादक ) यथार्थ पारमेश्वर शास्त्रका, परमार्थसे वीतरागपना ही तात्पर्य है। (नि. सा./ता. वृ./१८७)।
- प्र. सा./त प्र./१४ सूत्रार्थज्ञानवतेन स्वपरद्रव्यविभागपरिज्ञानश्रद्धान-विधानसमर्थरवारस्विदितपदार्थसूत्रः । स्यूत्रोके अर्थके ज्ञानश्रतसे स्वद्रव्य और परद्रव्यके विभागके परिज्ञानमें, श्रद्धानमें और विधानमें समर्थ होनेसे जो श्रमण पदार्थोंको और सूत्रोको जिन्होने भलीभाँति जान लिया है...।
- पं. का./त. प्र./३ ज्ञानसमयप्रसिद्धवर्थं शब्दसमयसंबोधनार्थसमयोऽ-भिधातुमभिप्रेतः। —ज्ञानसमयकी प्रसिद्धिके लिए शब्दसमयके सम्बन्धसे अर्थसमयका कथन करना चाहते हैं।
- प्र. सा./ता. वृ /८६.६०/१११/१६ ज्ञानात्मकमात्मानं जानाति यदि ।
  पर च यथो चितचेतनाचेतनपरकीयद्वव्यत्वेनाभिसंबद्धम् । कर्मात
  निरचयतः निश्चयानुक्तं भेदज्ञानमाश्चित्य। यः सः मोहस्य क्षयं
  करोतीति सूत्रार्थः । अथ पूर्वसूत्रे यदुक्तं स्वप्रभेदिवज्ञानं तदागमतः
  सिद्धयतीति प्रतिपादयति । —यदि कोई पुरुष ज्ञानात्मक आत्माको
  तथा यथो चितरूपसे परकीय चेतनाचेतन द्वव्योंको निश्चयके अनुक्ल
  भेदज्ञानका आश्य लेकर जानता है तो वह मोहका क्षय कर देता है ।
  और यह स्व-परभेदिवज्ञान आगमसे सिद्ध होता है।
- पं. का /ता वृ./१७३/२६४/१६ श्रुतभावनाया फलं जीवादितत्त्वविषये सक्षेपेण हैयोपादेयतत्त्वविषये वा संशापित्रमिहिविभ्रमरहितो निश्चल-परिणामो भवति । =श्रुतभावनाका फल, जोवादि तत्त्वोके विषयमे अथवा हैयोपादेय तत्त्वके विषयमें संशय विमोह व विभ्रम रहित निश्चल परिणाम होना है।
- द्ध सः । दो ।१।७।७ प्रयोजनं तु व्यवहारेण षड्दव्यादिपरिज्ञानम्, निश्चयेन निजनिरञ्जनसुद्धाःसस्य चिसमुत्पन्नपरमानन्दै कलभूण-सुलामृतरसास्वादरूपं स्वसंवेदनज्ञानम् । = इस शास्त्रका प्रयोजन व्यवहारसे तो षट्दव्य आदिका परिज्ञान है और निश्चयसे निज-

- निरंजनशुद्धारमसंबित्तिमें उदपन्न परमानन्दरूप एक लक्षणवाले सुखा-मृतके रसास्वादरूप स्वस्वेदन ज्ञान है।
- द्र सं /टी /२/१०/६ शुद्धनयाश्चितं जीवस्वरूपमुपादेयं शेषं चहेयम्। इति हेयोपादेयरूपेण भावार्थोऽण्यवनोद्धवयः। च शुद्ध नयके आश्चित जो जीवका स्वरूप है, वह तो उपादेय है और शेष सन हेय है। इस प्रकार हेयोपादेय रूपसे भावार्थ भी सममना चाहिए।

# ३. निश्चय व्यवहार ज्ञानका समन्वय

#### १. निश्चय ज्ञानका कारण प्रयोजन

- स. सा./आ /२६६ एतदेव किलात्मबन्धयोर्द्धिधाकरणस्य प्रयोजन यह्नबन्ध-त्यागेन शुद्धात्मोपादानम् । = बास्तवमें यही आत्मा और बन्धके द्विधा करनेका प्रयोजन है कि बन्धके त्यागसे शुद्धात्माको ग्रहण करना है ।
- पं. का./ त. प्र/१२७ एविमह जीवाजीवयोविस्तवो भेदः सम्यः ज्ञानिनां मार्गप्रसिद्धवर्थ प्रतिपादित इति । = इस प्रकार यहाँ जीव और अजीवका वास्तिवक भेद सम्यः ज्ञानियोके मार्गकी प्रसिद्धिके हेतु प्रतिपादित किया गया है।
- स. सा /ता. वृ /२५ एवं देहातमनोर्भेदज्ञानं ज्ञात्वा मोहोदयोतपन्नसमस्त-विकल्पजालं त्यक्त्वा निर्विकारचैतन्यचमत्कारमाभ्रे निजपरमात्मतत्त्वे भावना कर्त्वयेति तात्पर्यम् । = इस प्रकार देह और आत्माके भेदज्ञान-को जानकर, मेहके उदयसे उत्पन्न समस्त विकल्पजालको स्यागकर निर्विकार चैतन्यचमत्कार मात्र निजपरमात्म तत्त्वमे भावना करनी चाहिए, ऐसा ताल्पर्य है।
- प्र. सा./ता. वृ /१८२/२४६/१७ भेदिवज्ञाने जाते सति मोक्षार्थी जीवः स्वद्रव्ये प्रवृत्ति परद्रव्ये निवृत्ति च करोतीति भावार्थः। =भेद विज्ञान हो जानेपर मोक्षार्थी जोव स्वद्रव्यमे प्रवृत्ति और परद्रव्यमें निवृत्ति करता है, ऐसा भावार्थ है।
- द्र. सं/टी /४२/१८३/३ निश्चयेत्त स्वकीयशुद्धात्मद्रव्यं ... उपादेय. । शेषं च हेयमिति संक्षेपेण हेयोपादेयभेदेन द्विधा व्यवहारज्ञानमिति ।... तेनैव विकल्परूपव्यवहारज्ञानेन साध्यं निश्चयज्ञानं ।... स्वस्य सम्यग्निर्विकल्परूपेण वेदनं ... निश्चयज्ञानं भण्यते । = निश्चयसे स्वकीय शुद्धात्मद्रव्य उपादेय है और शेष सब हेय है । इस प्रकार संक्षेपसे हेयोपादेयके भेदसे दो प्रकार व्यवहारज्ञान है। उसके विकल्परूप व्यवहारज्ञानके द्वारा निश्चयज्ञान साध्य है। सम्यक् व निर्विकल्प अपने स्वरूपका वेदन करना निश्चयज्ञान है।

#### २, निश्चय व्यवहारज्ञानका समन्त्रय

- प्र. सा./ता. वृ /२६३/३६४/२३ विहरङ्गपरमागमाभ्यासेनाभ्यन्तरे स्वसंबे-दनज्ञानं सम्यग्ज्ञानस् । = बहिरंग परमागमके अभ्याससे अभ्यन्तर स्वसंवेदन ज्ञानका होना सम्यग्ज्ञान है ।
- प. प्र / टो /२/२६/१४६/२ अयम्त्र भावार्थः । व्यवहारेण सिवकल्पा-वस्थायां तत्त्वविचारकाले स्वपरपरिच्छेदकं ज्ञानं भण्यते । निश्चय-नयेन पुनर्वीतरागनिर्विकल्पसमाधिकाले बहिरुपयोगो यद्यप्यनीहित-वृत्त्या निरस्तस्त्यापीहापूर्वकिवकल्पाभावाइगौणत्विमिति कृत्वा स्व-सवेदनज्ञानमेव ज्ञानमुच्यते । — यहाँ यह भावार्थहै कि व्यवहारनयसे तो तत्त्रका विचार करते समय सविकल्प अवस्थामें ज्ञानका लक्षण स्वपरपरिच्छेदक कहा जाता है । और निश्चयनयसे वीतराग निर्वि-कल्प समाधिके समय यद्यपि अनीहित वृत्तिसे उपयोगमे से बाह्य-पदार्थोंका निराकरण किया जाता है— फिर भी ईहापूर्वक विकल्पों-का अभाव होनेसे उसे गौण करके स्वसंवेदन ज्ञानको ही ज्ञान कहते है ।
- स.सा/ता. वृ/६६/१५४/= हे भनवन्, धर्मास्तिकायोऽयं जीवोऽयिमित्यादि-ज्ञेयतत्त्वविचारकाले क्रियमाणे यदि कर्मबन्धो भवतीति तहि ज्ञेय-तत्त्वविचारो वृथेति न कर्तव्य'। नैवं वक्तव्यं। त्रिपुप्तिपरिणतनिवि-

कन्पसमाधिकाने यद्यपि न कर्त व्यस्तथापि तस्य त्रिगुप्तिध्यानस्याभावे शुद्धारमानमुपादेयं कृत्वा आगमभाषया पुनः मोक्षमुपादेयं कृत्वा सराग-सम्यक्तकाले विषयकपायत्रञ्चनार्थं कर्तव्यः। = प्रश्न — हे भगवत्। 'यह धर्मास्तिकाय है, यह जीव है' इत्यादि ज्ञेयतत्त्वके विचारकालमें किये गये विकल्पोसे यदि कर्मबन्ध होता है तो ज्ञेयतत्त्वका विचार करना वृथा है. इसलिए वह नहीं करना चाहिए र उत्तर—ऐसा नहीं कहना चाहिए। यद्यपि त्रिगुप्तिगुप्तनिर्विकल्पसमाधिके समय वह नहीं करना चाहिए तथापि उस त्रिगुप्तिमुप्तनिर्विकल्पसमाधिके समय वह नहीं करना चाहिए तथापि उस त्रिगुप्तिमुप्तनिर्विकल्पसमाधिके समय वह नहीं करना चाहिए तथापि उस त्रिगुप्तिमुप्तनिर्विकल्पसमाधिके समय वह नहीं करना चाहिए तथापि उस त्रिगुप्तिमुप्ति ध्यानभाषामे एक मात्र मोक्ष-को उपादेय समक्षते हुए या आगमभाषामे एक मात्र मोक्ष-को उपादेय करके सरागसम्यक्त्वके कालमे विषयकषायसे बचनेके लिए अवस्य करना चाहिए। ( न च. लखु/५७०)।

और भी दे॰ नय/V/६/४ (निश्चय व व्यवहार सम्यग्ज्ञानमे साध्य-साधन भाव)।

**ज्ञानज्ञेय अद्वेतनय**— दे० नय / १/४ ।

सिनचन्द्र वि० १७७६ (ई० १७१८) के एक भट्टारक। आपने पचा-स्तिकायकी टीका लिखी है। (प का./प्र ३/प पन्नालाल)।

ज्ञानचेतना - दे० चेतना।

**ज्ञानदान—**हे० हान ।

श्चानदोपक-- आ० ब्रह्मदेव (ई०१२१२-१३२३) ह्यारा संस्कृत भाषामें रचा गया एक आध्यात्मिक ग्रन्थ।

**ज्ञानदोपिका**—पं० आशाधर (ई० ११७३-१२४३) की संस्कृत भाषा बद्ध एक आध्यारिमक रचना ।

**ज्ञाननय**— दे० नय/1/४।

सानपंचमो — कवि विद्धणु (ई० १३६६) कृत हिन्दी छन्दबद्ध रचना, जिसमें श्रुतपचमो बतका माहादम्ब दशिया है।

ज्ञानपच्चीसी द्वत- चौदह पूर्वोकी १४ चतुर्दशी और ग्यारह अंगोकी १९ एकादशी इस प्रकार २५ उपत्रास करने। ''ॐ हीं द्वादशाङ्ग शुतज्ञानाय नमः'' इस मन्त्रका त्रिकाल जाण्य। (अत विधान संग्रह/ ५० १७३) (किशन सिंह क्रियाकोश)।

**ज्ञान प्रवाद --अं**ग द्रव्यश्रुतज्ञानका पाँचवाँ पूर्व ---दे० श्रतज्ञान/III।

ज्ञानसूर्यण—१. निवसंघ ईडरगही। पहले विमलकीर्ति के और पीछे भुवनकीर्ति के शिष्य हुए। कृतियां—आरम सम्बोधन काव्य तत्त्वज्ञान तरंगिनी, नेमि निर्वाण काव्य की पव्जिका टीका, पूजाण्टक टीका, भक्तामर पूजा, शृतपूजा, सरस्वती पूजा, समय— तत्त्वज्ञान तरंगिनी का रचना काल वि. १५६०। भट्टारक काल वि. १५००-१५६२ (ई. १४४३-१६०६)। दे. इतिहास/७/४। (ती./३/३४८)। २. सूरतगदी बीरचण्ड के शिष्य/सुमति कीर्ति की कृतियों का शोधन तथा उनके साथ कर्म प्रकृति. टीका लिखी। समय वि. १५८६-१६१६ दे. इतिहास/७/४। जी /२।

**ज्ञान मित** —भूतकालीन २१वें तीर्थ कर-दे० तीर्थकर/६।

**ज्ञानमद** - दे० मद।

**ज्ञानवाद**—दे० बाद ।

**ज्ञानविनय**—हे० विनय ।

ज्ञानशक्ति— (स. सा./आ /प्रशस्ति/शक्ति नं०४) साकारोपयोग-मयी ज्ञानशक्तिः। = (ज्ञेय पदार्थोके विशेष रूपमें उपयुक्त होनेत्राली आरमाकी एक) साकारोपयोगमयी शक्ति अर्थात् ज्ञान। ज्ञानशुद्धि—दे० शुद्धि । ज्ञानसमय—दे० समय ।

ज्ञानसागर काष्ठा संघ नन्दितट गच्छ । गुरु परस्परा - वैश्वसेन विद्याभूषण, ज्ञान सागर । एक बह्मचारी थे । कृतियों - असर वादनी आदि हिन्दी रचनायों, कथा संग्रह तथा बरु मतिसागर के पठनार्थ एक गुटका । समय - वि.श. १७ (ई. श. १७ पूर्व) । (ती /३/४४२), (हिन्दी जैन साहित्य इतिहास/३७/डार्व कामता प्रसाद) ।

सानसार—१. आ० देवसेन (ई० ६३३-६४४) द्वारा रचित प्राकृत गाथाबद्ध ग्रन्थ । २. मुनि पर्यासह (ई. १०८६) कृत ६३ गाथा और ७४ श्लोक प्रमाण ग्रन्थ । दिषय —कर्महेसुक संसार भ्रमण । (ती./३।

**ज्ञानःचार**—दे० आचार।

श्चानार्णं व — अग्व शुभचन्द्र (ई० १००३-११६८) द्वारा संस्कृत श्लोकोमे रचित एक आध्यात्मिक व ध्यान विषयक प्रनथ है। इसमें ४२ प्रकरण है और कुल २६०० श्लोक प्रमाण है। इस ग्रन्थपर निम्न टोकाएँ लिखी गयी — (१) आ० श्रुतसागर (ई. १४८१-१४६६) ने 'तत्त्वत्रप प्रकाशिका' टोका इसके गद्यभागपर लिखी, जिसमें शिव-तत्त्व, गरुडतत्त्व और कामतत्त्व इन तीनों तत्त्वोका वर्णन है। — (१) प० जयचन्द ह्याबडा (ई० १८१२) कृत भाषा वचनिका।

ज्ञानिवरण — जीवके ज्ञानको आवृत करनेवाले एक कर्म विशेषका नाम <u>ज्ञानावरणीय</u> है। जितने प्रकारका ज्ञान है, उतने ही प्रकारके ज्ञानावरणीय कर्म भी है और इसीलिए इस कर्मके संख्यात व असरूयात भेद स्वीकार किये गये है।

# १. ज्ञानावरणीय कर्म निर्देश

#### ६. ज्ञानावरणोय सामान्यका रुक्षण

सः सि./=/४/३=०/३ आवृणोत्यावियतेऽनेनेति वा आवरणम् ।

स सि /८/३/३७८/१० ज्ञानावरणस्य का प्रकृति । अर्थानवर्गमः । = जो आवृत करता है या जिसके द्वारा आवृत किया जाता है वह आवरण कहलाता है ।४। ज्ञानावरण कर्मकी क्या प्रकृति (स्वभाव) है । अर्थका ज्ञान न होना । (रा. वा./८/४/२/६६७/३२), (८/३/४/६६७/२)

घ १/२,१,१३१/३६१/६ बहिरङ्गार्थविषयोपयोगप्रतिबन्धकं ज्ञानावरण-मिति प्रतिपत्तव्यम्। च्बहिर ग पदार्थको विषय वस्तेवाले उपयोग-का प्रतिबन्धक ज्ञानावरण कर्म है, ऐसा जानना चाहिए।

ध. ६ /१.६-१.६/६/= णाणमवन्नो हो अवगमो परिच्छेदो इदि एयट्ठो । तमःवरेदि त्ति णाणावरणीयं कम्मं । = ज्ञान, अवनोध, अवगम, और परिच्छेद ये सब एकार्थमाचक नाम है. उस ज्ञानको जो आवरण करता है, वह ज्ञानावरणीय कर्म है।

द्र. सं /टी /११/६०/१ सहजशुद्धकेवलझानमभेदेन केवलझानाद्यनन्तगुणान्धारभूत झानशब्दवाच्य परमात्मानं वा आवृणोतीति झानावरणं। — सहज शुद्ध केवलझानको अथवा अभेदनयसे केवलझान आदि अनन्तगुणोके आधारभूत 'झान' शब्दसे कहने योग्य परमात्माको जो आवृत्त करे यानि ढके सो झानावरण है।

\* ज्ञान!वरण कर्मका उदाहरण-- दे० प्रकृति बन्ध/३।

# २. ज्ञानावरण कर्मके सामान्य पाँच भेद

ष. खं १३/६.६/सू २१/२०६ णाणावरणीयस्स कम्मस्स पंच पयडीखो-आभिणित्रोहियणाणावरणीयं सुदणाणावरणीयं, ओहिणाणावरणीयं

For Private & Personal Use Only

मणपज्जवणाणवारणीयं केवलणाणावरणीयं चेदि १२१। = ज्ञानावरण कर्मकी पाँच प्रकृतियाँ है--आधिनिक्षोधिक (मित) ज्ञानावरणीय, श्रुतज्ञानावरणीय, अवधिज्ञानावरणीय, मनःपर्ययज्ञानावरणीय और केवलज्ञानावरणीय १२१। (ष. खं. ६/१,६-१/सू. १४/११), (मू. आ./१२२४); (त. सू./८/६), (पं. सं /पा./२/४), (त. सा /६/२४)

\* ज्ञानावरण व मोहनीयमें अन्तर—दे॰ मोहनीय/१

### ३. ज्ञानावरणके संख्यात व असंख्यात भेद

#### १. ज्ञानावरण सामान्यके असंख्यात भेद

- ष. खं. १२/४,२,१४/सृ. ४/४७६ णाणावरणीयदंसणावरणीयकम्मस्स असंखेज्जलोगपयडीओ ।४। = ज्ञानावरण और दशनावरणकी असंख्यात प्रकृतियाँ हैं। (रा. वा /१/१६/१३/६१/३०), (रग. वा / न/१३/३/६८१/४),
- ध. १२/४,२,१४,४/४७६/४ कुदो एत्तियाओ होति त्ति णव्यदे । आवर-णिज्जणाण-दंसणाणमसंखेज्जलोगमेत्त भेदुवलंभादो । = प्रश्न — उनकी प्रकृतियाँ इतनी हैं, यह कैसे जाना १ उत्तर—चूँ कि आवरणके योग्य ज्ञान व दर्शनके असंख्यात लोकमात्र भेद पाये जाते है ।
- स्या.म /१७/२३८/७६वज्ञानावरणवीर्यान्तरायक्षयोपदाम विशेषवद्यादेवास्य ने यत्येन प्रवृत्ते । = ज्ञानावरण और वीर्यान्तराय कर्मके क्षयोपदाम होनेपर उनकी (प्रत्यक्ष. स्मृति, दाब्द व अनुमान प्रमाणोकी) निश्चित पदार्थीमें प्रवृत्ति होती है। (अर्थात् जिस समय जिस विषयको रोकनेवाला कर्म नष्ट हो जाता है उस समय उसी विषयका ज्ञान प्रकादात हो सकता है, अन्य नही।)

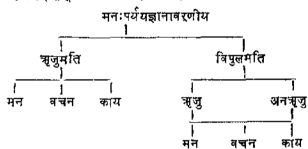
#### २. मतिशानावरणके संख्यात व असंख्यात मेद

- प. ल. १३/५.५/सू. ३६/२३४ एवमाभिणिकोहियणाणावरणीयस्स कम्मस्स चउिवहं वा चहुवीसदिविधं वा अट्ठावीसदिविधं वा अत्रह्मिद्दिविधं वा अट्ठसिट्ठ-सद-विधं वा अड्दालीसिविधं वा चोहाल-सदिविधं वा अट्ठसिट्ठ-सद-विधं वा बाणउदि-सदिविधं वा वेसद-अट्ठासीदिविधं वा तिसद-छत्तौसदिविधं वा तिसद-चुलसीदिविध वा णादव्वाणि भवंति १३४। = इस प्रकार आभिनिबोधिक ज्ञानावरणीय कर्मके चार भेद (अवग्रह, ईहा, अवाय, धारणावरणीय); चौकीस (उपरोक्त चारोको ६ इन्द्रियोसे गुणा करनेसे २४); अट्ठाईस भेद, वत्तीस भेद, अडता-लीस भेद, १४४ भेद, १४८ भेद, १६२ भेद, २४० भेद, ३३६ भेद, और ३०४ भेद ज्ञातव्य हैं (विशेष देखा मित्ज्ञान/१)
- ध- १२/४.२.११,४/५०१/१३ मदिणाणावरणीयपयडीओ व्यसंखेडजनोग्ग-मेत्ताओ । = मतिज्ञानावरणकी प्रकृतियाँ असंख्यात लोकमात्र है।
- म, पु./६३/७१ जन्धनोधिर्मतिज्ञानश्रयोपशमनावृतः ।७१। = मतिज्ञानके क्षयोपशमसे युक्त होकर आत्मज्ञान प्राप्त कर लिया ।
- प. घ./उ./४०७,८११,८१६ (स्वानुभूत्यावरण कर्म ) ।

#### ३. श्रुतशानावरणीयके संख्या**त व अ**संख्यात **मे**द

ष. रत. १३/५.५/४४.४५.१८.२४७.२६० सुदणाणावरणीयस्स कम्मस्स संखेज्जाओ पयडीओ ।४४। जावदियाणि अवस्वराणि अवस्वरसंजोगा वा
।४६। तस्सेव सुदणाणावरणीयस्स कम्मस्स वीसदिविधा पद्धवणा कायव्वा भवदि ।४७। पज्जयावरणीयं पष्डजयसमासावरणीयं अवस्वरावरणीयं अवस्वरसमासावरणीयं पदावरणीयं पद्धवित्तावरणीयं पद्धिवित्तसंघादावरणीयं संघादसमासावरणीयं पद्धिवित्तिआवरणीयं पद्धिवित्तसमासावरणीयं अणियोगहारावरणीय अणियोगहारसमासावरणीयं
पाहुडपाहुडावरणीयं पाहुडपाहुडसमासावरणीयं पाहुडावरणीयं पाहुडसमासावरणीयं वत्थुआवरणीयं वत्थुसमासावरणीयं प्रकावरणीयं
पुञ्चसमासावरणीयं ।४८। अधुतज्ञानावरणीय कर्मकी संख्यात प्रकृतियाँ है ।४४। जितने अक्षर हैं और जितने अक्षर संयोग हैं (दे० अक्षर ) उतनी श्रुतज्ञानावरणीय कर्मकी प्रकृतियाँ हैं ।४६। उसी श्रुतज्ञानावरणीयकी २० प्रकारकी प्ररूपणा करनी चाहिए ।४७। पर्यायाः
वरणीय, पर्यायसमासावरणीय, अक्षरावरणोय, अक्षरसमासावरणीय,
पदावरणीय, पदसमासावरणीय, संघातावरणीय, संघातसमासावरणीय,
णीय, प्रतिपत्ति आवरणीय, प्रतिपत्ति समासावरणीय, अनुयोगद्वारावरणीय, अनुयोगद्वारसमासावरणीय, प्राभृताभागतावरणीय, प्राभृतप्राभृतसमासावरणीय, प्राभृतावरणीय, प्रभृतसमासावरणीय, वस्तुआवरणंय, वस्तुसमासावरणीय, प्रवावरणीय, प्रविसमासावरणीय,
ये श्रुतज्ञानावरणके २० भेद है।

- ध. १२/४,२,१४,४/४०२/२ सुदणाणावरणीयपयडीओ असंखेज्जालोग-मेत्ताओ । =शुतज्ञानावरणीयको प्रकृतियाँ असंख्यात सोकमात्र हैं । ४ अवधिज्ञानावरणीयके सख्यात व असंख्यात मेद
- ष, खं. १३/५.५/सूत्र ५२/२८६ ओहिणाणावरणीयस्स कम्मस्स असंखे-जाओ पयडीओ ।५२।
- ध. १६/४.४.४२/२८६/१२ असंखेज्जाओ त्ति कुदोवगम्मदे। आवरणिजस्स ओहिणाणस्स असखेज्जविषण्पत्तादो । — अवधिज्ञानावरण कर्मकी असंख्यात प्रकृतियाँ है । ४२। प्रश्न — असंख्यात है, यह किस प्रमाणसे जाना जाता है, उत्तर — क्योंकि, आवरणीय अवधिज्ञानके असंख्यात विकल्प हैं । (विशेष दे० अवधिज्ञानके भेद ) ध.१२/४,२.१६,४ /४०९/११)
- ५. मनःपर्ययद्यानावरणीयके संख्यात व असंख्यात मेदः---
- ष, खं, १३/५,५/सूत्र ६०-६२,७०/३२८-३२६,३४० ।



ध. १२/४,२,१६,४/६०२/३ मणपङ्जनणागाः वरणीयपयडीक्षो असखेङ्ज-कप्पमेत्ताओ। = मन पर्ययज्ञानावरणीयकी प्रकृतियाँ असंख्यात करूपमात्र है।

# ४. केवळजानावरणकी एक ही प्रकृति हैं

ष. स्वं /१२/६,६/सूत्र ८०/२४६ केवलणाणावरणीयस्स कम्मस्स एया चेव पयडी ।८०। = केवलज्ञानावरणीय कमकी एक ही प्रकृति है।

#### ५, ज्ञानावरण व दशनावरणके बन्ध योग्य परिणाम

- दे० वचन । १--- (अभ्याख्यान आदि वचनोंसे ज्ञानावरणीयकी वेदना होती है।
- त. सू./६/१० तत्प्रदोषनिह्नवमात्सर्यान्तरायासादनोपघाता ज्ञानदर्शना-वरणयो ।१०।
- स /स/६/१०/३२=/१ एतेन ज्ञानदर्शनवरसु तत्साधनेषु च प्रदोषादयो योज्याः तिज्ञिमित्तत्वातः । ज्ञानिविषयाः प्रदोषादयो ज्ञानावरणस्य । दर्शनविषयाः प्रदोषादयो ज्ञानावरणस्य । दर्शनविषयाः प्रदोषादयो दर्शनावरणस्यि । = ज्ञान और दर्शनके विषयमें प्रदोष, रिनह्नव, उमात्सर्य, अवन्तराय, प्रशासादन, और विषयमें प्रदोषा, त्रीनह्नव, उमात्सर्य, अवन्तराय, प्रशासादन, और दर्शनवालों में ज्ञानावरण और दर्शनावरणके आस्रव हैं ।१०। ज्ञान और दर्शनवालों के विषयमें तथा उनके साधनों के विषयमें प्रदोषादिको योजना करनी चाहिए, क्यों कि ये उनके निमित्तसे होते हैं । अथवा ज्ञान सम्त्रन्थी प्रदोषादिक ज्ञानावरणके आस्रव हैं और दर्शन सम्त्रन्थी प्रदोषादिक दर्शनावरणके आस्रव हैं (गो. क./मू./८००/६७६)

रा. वा./६/१०/२०/५१९/१० अपि च. आचार्योपाध्यायप्रत्यनीकत्त्रअका-लाध्ययन-श्रद्धाभाव-अभ्यासालस्य-अनादरार्थ-श्रावण-हेर्नैर्थोपरोध -बहुशुतगर्ब-मिध्योपदेश-बहुशुताबमान-स्वपक्षपरिग्रहप्रेण्डतत्वस्व -पक्षपरित्याग-अबद्धप्रलाय-उरसूत्रवाद-साध्यपूर्व कज्ञाना धिगमशास्त्र -विक्रय-प्राणातिपातादय' ज्ञानावरणस्यास्रवाः । दर्शनमात्स-र्यान्तराय-नेत्रोत्पाटनेन्द्रियप्रत्यनीकत्व-इष्टिगौरव-आयतस्वापिता -दिवाङ्ग्यनालस्य-नास्तिक्यपरिग्रह् -सम्यग्दष्टिसंदूषण-कृतीर्थं प्रशंसा । प्राणव्यपरोपण-यत्तिजनजुगुप्सादयो दर्शनावरणस्यास्रवाः, इत्यस्ति आस्रवभेदः ।= ( उपरोक्तसे अतिरिक्त और भी ज्ञानावरण व दर्शना-वरणके कुछ आसवींका निर्देश निम्न प्रकार है ) ७. आचार्य और उपाध्यायके प्रतिकूल चलना; ८. अकाल अध्ययन; १. अश्रद्धा; १० अभ्यासमें आतस्य: ११, अनादरप्ते अर्थ मुनना; १२, तीर्थीपरोध अर्थात दिव्यध्वनिके समय स्वयं व्याख्या करने लगना; १३. बहुशूत-पनेका गर्व: १४, मिथ्योपदेश:१५ बहुशुतका अपमान करना; १६. स्वपक्षका दुराग्रह; १७. दुराग्रहवश असम्बद्ध प्रलाप करना १८ स्वपश परित्याग या सुत्र विरुद्ध अतिनाः ११ असिद्धसे ज्ञानप्राप्ति २० शास्त्र-विकय;और २ १. हिंसाआदिज्ञानावरणके आस्रवके कारण हैं। ७. दर्शन मारसर्य: = दर्शन अन्तर(य:६. आँखें फोडना;१०.इन्द्रियोंके विपरीत प्रयुत्ति:११, इष्टिका गर्व,१२-सीर्घ निद्रा;१३. दिनमेंसोना; १४. आलस्य: १६. नास्तिकता; १६. सम्यग्दृष्टिमे दूषण सगाना; १७, कुतीर्थकी प्रशंसा; १८. हिंसा; और १६. यतिजनोंके प्रति ग्लानिके भाव आदि भी दर्शनावरणीयके आसवके कारण है। इस प्रकार इन दोनोंके आसवमें भेद भी है। (त. सा./४/१३-१६)।

🗴 ज्ञानावरण प्रकृतिकी बन्ध उदय सस्व प्ररूपणा

--दे० वह वह नाम

★ ज्ञानावरणका सर्व व देशघातीपना—हे० अनुभाग

# २. ज्ञानावरणीय विषयक शंका-समाधान

# ज्ञानावरणको ज्ञान विनाशक कहें तो ?

ध. ६/१,६-१,६/६/६ णाणविणासयिमिदि किण्ण उच्चदे । ण, जीवलक्ख-णाणं णाणदसणाणं विणासाभावा । विणासे वा जीवस्स वि विणासी होज्ज, लक्खणरहियलक्खाणुबर्लभा। णाणस्स विणासाभावे सटब-जीवाणं णाणरिथत्तं पसज्जदे चे, होदु णाम विरोहाभावा; अक्लरस्स अणतभाक्षो णिच्चुग्घाडियको इदि मुत्ताणुकूतत्तादो वा । ण सञ्जाव-यवेहि णाणस्मुवलंभोहोदु त्ति वोत्तं जुत्तं, आवरिदणाणभागाणमुवलं-भविरोहा । = प्रश्न- 'झानावरण' नामके स्थानपर 'झानविनादाक' ऐसा नाम क्यों नहीं कहा १ उत्तर — नहीं, क्यों कि, जीवके लक्षणस्वरूप ज्ञान और दशेनका विनाश नहीं होता है। यदि ज्ञान और दर्शनका विनाश माना जाये, तो जीवका भी विनाश हो जायेगा, क्यों कि, लक्षणसे रहित लक्ष्य पाया नहीं जाता। प्रश्न-- ज्ञानका विनाश नहीं माननेपर सभी जीवोंके ज्ञानका अस्तित्व प्राप्त होता है ! उत्तर-ज्ञानका विनाश नहीं माननेपर यदि सर्व जोबोके ज्ञानका अस्तित्व प्राप्त होता है तो होने दो, उसमें कोई विरोध नहीं है। अथवा 'अक्षरका अनन्तवाँ भाग ज्ञान नित्य उद्गधाटित रहता है' इस सूत्रके अनुकूल होनेसे सर्व जीवोंके ज्ञानका अस्तिस्व सिद्ध है । पश्न-तो फिर सर्व अवयवोंके साथ ज्ञानका उपलम्भ होना चाहिए (होन भानका नहीं ) ' उत्तर-पह कहना उपयुक्त नहीं है, क्योंकि, आवरण किये गये ज्ञानके भागोंका उपलम्भ माननेमें विरोध आता है।

# २. शानावरण कर्म सद्भूतज्ञानांशका आवरण करता है या असद्भूतका

रा. वा./=/६/४-६/४०९/४ इदिमह संप्रधार्यम् - सत्तां मत्यादीनां कर्म

आवरणं भवेत, असतां वेति । किं चातः यदि सताम्: परिप्राप्तारम-लाभत्वात् सत्त्वादेव आवृत्तिर्नीपपद्यते । अथासताम्; नन्वावरणा-भावः। न हि खरविषाणवदसदाबियते ।४। न बैध दोषः। कि कारणम् । आदेशवचनात् ।...द्रव्यार्थदिशेन सतां मत्यादीनामाव-रणम्, पर्यायार्थादेशेनासताम् ।६१...न कुटोभूतानि मत्यादीनि कानिचित् सन्ति येषामावरणात् मत्याद्यावरणानाम् आवरणत्वं भवेत् किन्तु मत्याद्यावरणसनिधाने आत्मा मत्यादिज्ञानपर्यायनितिषयते इत्प्रतो मत्याद्यावरणानाम् आवरणत्वम् ।६१। — प्रश्न — कर्म विद्यमान मत्यादिका आवरण करता है या अविद्यमानका । यदि विद्यमानका तो जब वह स्वरूपलाभ करके विद्यमान ही है तो आवरण कैसा ! और यदि अविद्यमानका तो भी खरिबयागकी तरह उसका आवरण केसा । उत्तर-द्रव्यार्थदृष्टिसे सत् और पर्यायदृष्टिसे असद मित आदिका आवरण होता है। अथवा मित आदिका कहीं प्रत्यक्षीभूत ढेर नहीं लगा है जिसको हक देनेसे मत्यावरण आदि कहे जाते हों. किन्तु मस्यावरण आदिके उदयसे आत्मामें मति आदि ज्ञान उत्पन्न नहीं होते इसलिए उन्हें आवरण संज्ञा दी गयी है। (प्रत्याख्याना-बरणकी भॉति )। ( घ. ६/१,६-१,४/७/३ )।

🖈 आवृत च अनावृत ज्ञानांश्लोंमें एकस्व कैसे

--दे० ज्ञान/<sup>1</sup>/४/३ **।** 

\* अभव्यमें केवल व मन:पर्यय ज्ञानावरणका सस्व कैसे —दे० भव्य/३/१।

# ३. सात ज्ञानोंके सात ही आवरण क्यों नहीं

घ. ७/२,१,४६/८७/७ सत्तण्हं णाणाणं सत्त चेव आवरणाणि किण्ण होदि चे। ण, पंचणाणविदित्तिणाणाणुवलंभा। मदि अण्णाण-मुदेअण्णाण-विभंगणाणमभावो वि णित्थि, जहाकमेण आभिणिबोहिय-सुदे-ओहिणाणेसु तेसिमंतन्भावादो। = प्रश्न-इन सातो ज्ञानोके सात हो आवरण वयों नहीं १ उत्तर-नहीं होते, क्योंकि, पौँच ज्ञानोके अतिरिक्त अन्य कोई ज्ञान पाये नहीं जाते। किन्तु इससे मत्यज्ञान, श्रुताज्ञान और विभंगज्ञानका अभाव नहीं हो जाता, क्योंकि, उनका यथाक्रमसे आभिनिबोधिकज्ञान, श्रुतज्ञान, और अविध्ञानमे अन्तर्भाव होता है।

# ४. ज्ञानावरण और दर्शनावरणके आस्रवीमें समानता कैसे हो सकती है

रा.वा./७/१०-१२/५१८/४ स्यान्मतम्-तुल्यास्रवत्वादनयारेकत्वं प्राप्नोति. तुल्यकारणानां हि लोके एकत्वं दृष्टमिति; तन्न; कि कारणम् । तुल्य-हेतुत्बेऽपि वचन स्वपश्रस्य साधकमेव परपक्षस्य दूषकमेवेति न साधकदूषकधर्मयोरेकत्वमिति मतस् ।१०। ... यस्य तुल्यहेतुकानामेकत्व यस्य मृत्पिडादितुल्यहेतुकानां घटशरावादीना नानाःवं व्याहन्यत इति दृष्ट्रव्याघातः ।११।…आवरणात्यन्तसंक्षये केवलिनि युगपत् केवल-ज्ञानदर्शनयोः साहचर्यं भास्करे प्रतापप्रकाशसाहचर्यवत् । तत्रचानयो-स्तुल्यहेतुत्वं युक्तम् ।१४। = प्रश्न- ज्ञानावरण और दर्शनावरणके आसवके कारण तुल्य है, अतः दोनोंको एक ही कहना चाहिए, क्यों कि, जिनके कारण तुल्य होते हैं वे एक देखे जाते हैं ? उत्तर--तुल्य कारण होनेसे कार्येंक्य माना जाये तो एक हेतुक होनेपर भी वचन स्वपक्षके हो साधक तथा परपक्षके ही दूषक होते हैं इस प्रकार साधक और दूषक दोनों धर्मोंने एकत्व प्राप्त होता है। एक मिट्टी रूप कारणसे ही घट घटी दाराव दाकोरा आदि अनेक कार्योंकी प्रत्यक्ष सिद्धि है। आवरणके अत्यन्त संध्य होनेपर केवलज्ञान और केवल-दर्शन दोनों, सूर्यके प्रताप और प्रकाशकी तरह प्रगट हो जाते हैं, अतः इनमें तुक्य कारणोंसे आसव मानना उचित है।

#### ज्ञानी---१. छक्षण

स. सा/मू/७६ कम्मरस य परिणामं शोकम्मस्स य तहेव परिणामं । ण करेइ एयमादा जो जाणदि सो हबदि णाणी । चजो आत्मा इस कमके परिणामको तथा नोकमके परिणामको नहीं करता किन्तु जानता है. वह ज्ञानो है।

आ. अनु/२१०-२११ ''रसादिराद्यो भाग स्याज्ज्ञानावृत्त्यादिरन्वतः । ज्ञानादयस्तृतोयस्तु ससार्वेवं त्रयात्मकः ।२१०। भागत्रयमयं नित्य-मात्मानं बन्धवर्तिनम् । भागद्वयात्पृथक्कर्तुं यो जानाति स तत्त्व-वित ।२११। =संसारी प्राणीके तीन भाग हैं सप्तथातुमय शरीर, ज्ञानावरणादि कम और ज्ञान ।२१०। इन तीन भागोंमें-से जो ज्ञानको अन्य दो भागोंसे करनेका विधान जानता है वह तत्त्वज्ञानी है।२११।

स. सा./प. जयचन्द/१७७-१७८ ज्ञानी शब्द मुख्यत्तया तीन अपेक्षाओं को लेकर प्रवृत्त होता है—(१) प्रथम तो जिसे ज्ञान हो वह ज्ञानी कहलाता है, इस प्रकार सामान्य ज्ञानकी अपेक्षासे सभी जीव ज्ञानी हैं। (२) यदि सन्याज्ञान और मिथ्याज्ञानकी अपेक्षासे विचार किया जाय तो सम्यादृष्टिको सम्याज्ञान होता है, इसलिए उस अपेक्षासे वह ज्ञानी है, और मिथ्यादृष्टि अज्ञानी है। (३) सम्पूर्ण ज्ञान और अपूर्णज्ञानकी अपेक्षासे विचार किया जाय तो केवली भगवात् ज्ञानी हैं और छद्यस्य अज्ञानी हैं।

- ★ जीवको ज्ञानी कहनेकी विवक्षा —दे० जीव/१/२,३।
- \* ज्ञानीका विषय —दे० सम्याद्धि ।
- ★ श्रुतज्ञानी—दे० श्रुतकेवली ।
- \* ज्ञानीको धार्मिक कियाएँ—दे॰ मिध्प्राहिशिश।

ज्ञानेदवर---भूतकालीन १७वें तीर्थं कर । दे० तीर्थं कर/५ ।

**ज्ञाय**-१. ज्ञानमे ज्ञेषोका आकार। दे० केवलज्ञान/६। २ ज्ञान ज्ञेय सम्बन्ध। दे० संबन्ध।

ज्ञेयार्थं -- १. ज्ञेद्रार्थं परिणमन् क्रिया - दे० परिणमन ।

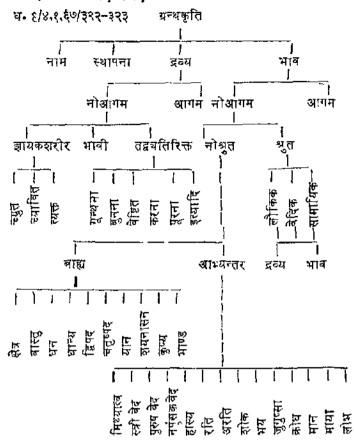
#### गृत्थ -- १. यन्थ सामान्यका लक्षण

ध. १/४,१,५४/२६१/१० "गणहरदैवविरइददञ्बसुद' गंथो''ः ≕गणधर देवसे रचा गया द्रञ्पशुत ग्रन्थ कहा जाता है ।

ध. १/४,१.६०/३२३/० ववहारणयं पडुच खेत्तादी गंथो, अर्झतरगंथ-कारणतादो । एदस्स परिहरणं णिग्गंथत्तं । णिच्छयणयं पडुच मिच्छ-तादी गंथो, कम्मबंधकारणतादो । तेसि परिचानो णिग्गंथत्तं । ≈ व्यवहार नयकी अपेक्षा क्षेत्रादि यन्थ हैं, क्योंकि वे अभ्यन्तर प्रन्थके कारण हैं और इनका त्याग करना निर्प्यन्थता है । निश्चयनयकी अपेक्षा मिध्यात्वादिक प्रन्थ है, क्योंकि, वे कर्मबन्धके कारण है और इनका त्याग करना निर्प्यन्थता है ।

भ आ, बि /४६/१४१/२० प्रत्यत्ति रचयन्ति दीर्जीकुर्वन्ति संसारमिति प्रत्थाः । मिथ्यादर्शनं मिथ्याज्ञानं असंयमः कषायाः अशुभयोगत्रयं चैत्यमी परिणामा । = जो संसारको गूँथते हैं अर्थात् जो संसारकी रचना करते हैं. जो संसारको दीर्घकाल तक रहनेवाला करते है, उनको ग्रन्थ कहना चाहिए। (तथा)—मिथ्यादर्शन, मिथ्याज्ञान, असंयम, कषाय, अशुभ मन बचन काय योग, इन परिणामोंको आ चार्य ग्रन्थ कहते है।

### २. ग्रन्थके भेद-प्रभेद---



( मू.आ./४०७-४०८ ); (भ.आ./भू /१११८-१११६/११२४); (पु.सि.उ. ११६ मे केवल अन्तरंगवाले १४भेद); (ज्ञानार्णव/१६/४+ ६मे उड्धृन्) ।

तः सू./७/२६ क्षेत्रवास्तु (हरण्यश्चवर्ण धनधान्यदासीदासकुप्यप्रमाणाति-क्रमा । १२६१ = क्षेत्र, वास्तु. हिरण्य, सुवर्ण, धन, धान्य, दासी, दास, कुप्य इन नौके परिमाणका अतिक्रम करना परिग्रह प्रमाणवतके पाँच अतिचार हैं। (प.प्र./पू /२/४६)

द.पा./टी./१४/१५ पर उद्धृत ⇒क्षेत्रं वास्तु धनं धान्यं द्विपदं च चतु-ष्पदं । कुप्यं भाण्डं हिरण्यं च भुवर्णं च शहर्दश ।१। =क्षेत्र-वास्तु; धन-धान्यः; द्विपद-चतुष्पदः कुप्य-भाण्डः; हिरण्य-सुवर्ण —ये दश बाह्य परिग्रह है ।

# प्रन्थके भेदोंके सक्षण

ध. ह/४.१,६७/३२२/१० हस्त्यश्व-तन्त्र-कौटिल्य-वारसायनादिकोधो वीकिकभावश्रुतप्रन्थः । द्वादशाङ्गादिकोधो वैदिकभावश्रुतप्रन्थः । नैयायिकवैशेषिकलोकायतसां स्व्यामीमां सक्षेत्वेद्वादिदर्शन विषयकोधः सामायिकभावश्रुतप्रन्थः । एदेसि सद्दप्रवंधा अक्खरकव्यादीणं जा च गंधरयणा अक्षरकाव्ये प्रन्थरचना प्रतिपाद्यविषया सा सुदग्थकदी णाम । = (नाम स्थापना आदि भेदों के लक्षणों के लिए दे० निक्षेप)—हाथी, अश्व, तन्त्र, कौटिल्य, अर्थशास्त्र और वारसायन कामशास्त्र आदि विषयक ज्ञान लौकिक भावश्रुत प्रन्थकृति है। द्वादशाणादि विषयक बोध वैदिक भावश्रुत प्रन्थकृति है। तथा नैयायिक वैशे-पिक, लोकायत, सांख्य, मीमांसक और बौद्ध इत्यादि दर्शनोंको विषय करनेवाला बोध सामायिक भावश्रुत प्रन्थकृति है। इनको शब्द सन्दर्भ रूप अक्षरकाव्यों द्वारा प्रतिपाद्य अर्थको विषय करनेवाली जो प्रन्थरचना की जाती है। वह श्रुतप्रन्थकृति कही जाती

है। (निक्षेपों रूप भेदों सम्बन्धी --दे० निक्षेप)।

परिग्रह सम्बन्धी त्रिषय — दे० परिग्रह।

#### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

ग्रन्थसम—द्रव्य निशेषका एक भेद —दे० निशेष/१/८।
ग्रन्थि— एक ग्रह—दे० प्रह ।

ग्रस्थिम-- द्रवय निक्षेपका एक भेद -दे० निक्षेप/४/१।

# ग्रह-- १. अटासी प्रहोंका नाम निर्देश

ति.प./७/१४-२२ का भाषार्थ -- १. बुध: २. सुक्र: ३. बृहस्पति: ४. मंगल, ५. शनि; ६. काल; ७ लोहिन; ५. कनक; १. नील; १० विकाल; ११ केश (कोश); १२. कवयव (कचयव); १३. कनक-संस्थान; १४. दुन्दुभक (दुन्दुभि); १४, रक्तनिभः १६. नीलाभासः; १७. अशोक संस्थानः १८ कंसः १६ रूपनिभ (रूपनिभसि)ः २०. कंसकवर्ण (कंस वर्ण) २१. शंखपरिणाम; २२, तिलपुच्छ; २३, शंखवर्ण; २४. उदकवर्ण ( उदय ); २४. पंचवर्ण; २६. उत्पात; २७. धूमकेतु; २८. तिल; २१. नभ; ३०, क्षारराशि; ३१. विजिष्णु (विजयिष्णु); ३२. सहश; ३३ संधि (शान्ति); ३४, कलेवर; ३६. अभिन्न ( अभिन्न सन्धि ); ३६. ग्रन्थि; ३७. मानवक ( मान ); ३८. कालक; ३९. कालकेतु; ४०. निलय; ४१. अनय; ४२. विद्युिज्जिह; ४३. सिंह; ४४, अनक; ४४, निर्दु:ख; ४६, कान्त; ४७, महाकान; ४८, रुद्र; ४९, महारुद्र; ५०. सन्तान; ५१. विपुल; ५२. संभव; ५३. स्वार्थी; ५४. क्षेम (क्षेमंकर); ५५. चन्द्र; ५६ निर्मन्त्र; ५७. ज्योतिष्माण; ४ूद. दिशसंस्थित ( दिशा ); ४६. विरत ( विरज ); ६०. वीतशोक; **६९**, निश्चल; ६२- प्रलम्ब; ६३. भासुर; ६४. स्वयंप्रभ; ६५. विजय; ६६. वैजयन्त; ६७. सीमंकर; ६८. अपराजित; ६१. जयन्त; ७०. विमल; ७१ अभयंकर; ७२, विकस; ७३, काष्ठी (करिकाष्ट); ७४, विकट: ७६, कडजली: ७६. अग्निज्वाल: ७७, अशोक: ७८, केलु: ७६. क्षीररस; ५०. अघ; ५१. धवण; ५२. जलकेतु; ५३. केतु ( राह् ); < ४. अंतरद: ५४. एकसंस्थान; ५६. अश्व: ८७ भात्रग्रह; ८८. महाग्रह, इस प्रकार ये ५८ ग्रहोंके नाम हैं।

नोट-व केटमें दिए गए नामें त्रिलोक सारकी अपेक्षा है। नं. १७; २६; ३६; ३४; ६४; ६४; ६४; ७५; ७७ ये नौ नाम त्रि सा में नहीं है। इनके स्थानपर अन्य नौ नाम दिये हैं - अश्वस्थान; धूम; अक्ष; चसुपाद; वस्तुन; त्रस्त; एकजटी; अवण; (त्रि॰ सा /३६३-३७०)

\* ग्रहोंकी संख्या व उनका छोकमें अवस्थान--(दे० ज्योतिष देव/२)।

# ग्रहण-- १. ज्ञानके अर्थमें--

रा. वा./१/१/१/२/२६ आहितमात्मसात्कृतं परिगृहीतम् इत्यनथन्तिरम् । =आहित, आत्मसात् किया गया या परिगृहीत ये एकार्थवाची हैं।

# ° ३. इन्द्रियके अर्थमें

रा. वा /२/=/११/१२२/२५ यान्यमूनि ग्रहणानि पूर्वकृतकर्मनिर्वितितानि हिरुवकृतस्वभावसामर्थ्यजनितभेदानि रूपरसगन्धस्पर्शशब्दग्राहकाणि चक्षुरसनवाणत्वक्शोत्राणि । = जो यह पूर्वकृतकर्मसे निर्मितः रूपः रसः, गन्धः, स्पर्शे व शब्दको ग्रहण करनेवालीः, चक्षु रसन बाण त्वक् और श्रोत्र रूपः 'ग्रहणानि' अर्थात् हन्द्रियाँ हैं।

# ३. सूर्य व चन्द्र ग्रहणके अर्थमें

त्रि. सा./३३१/भाषा टीका — राहू तो चन्द्रमाको आच्छादे है और केतु सूर्यको आच्छादे है, याहीका नाम प्रहण कहिए है। विशेष दे० ज्योतिषद्धीक /८।

\* ग्रहण के अवसर पर स्वाध्याय करनेका निषेध--

—दे० स्वाध्याग्र/२।

**ग्रहावती**—पूर्व विदेहकी एक विभंगा नदी—दे० लोक/७।

ग्रीम — (ति. प./४/१३६ ), वडपरिवेढो गामो । = वृत्ति (बाड) से विष्ठित ग्राम होता है। (ध १३/५,५,६४/३३६/३) (त्रि. सा/६७६)।

म. पु./१६/१६४-१६६ प्रामवृत्तिपरिक्षेपमात्राः स्युरुचिता श्रियाः । श्रूद्रकर्षकस्यिष्ठाः सारामाः सजलादायाः ।१६१। प्रामाः कुलशतेनेष्ठो निकृष्टः
समिषिष्ठितः । परस्तत्वद्यशत्या स्यात सुसमृद्धकृषीचलः ।१६६। क्रोशःद्विक्रोशसीमानो प्रामाः स्युर्धमोत्तमाः । संपन्नसस्यसुक्षेत्राः प्रभूतयत्रसोदकाः ।१६६। = जिसमें बाढसे धिरे हुए घर हों, जिसमे अधिकतर श्रूद्ध और किसान लोग रहते हों, तथा जो बगीचा और
तालाबोसे सिष्ठत हों, उन्हें प्राम कहते हैं । १६४। जिसमे सी घर हों
छसे छोटा गाँव तथा जिसमें ५०० घर हों और जिसके किसान धनसम्पन्न हों उसे बडा गाँव कहते हैं ।१६४। छोटे गाँवकी सीमा एक
कोसकी और बडे गाँवकी सीमा दो कोसकी होती है ।१६६।

**प्रांस** — (ह. पु /११/१२४) सहस्रसिनथ कवलो । = १००० चावलोंका एक कवल होता है । (४ १३/४,४,२६/४६/६)।

\* स्वस्थ मनुष्योंके आहारमें ग्रासीका प्रमाण

—दे० आहार/४/३ ।

प्राह्म —१ ग्राह्म ग्राह्मक संबंध = दे० संबंध । २ ग्राह्म वर्मणा = (दे० वर्मणा)।

**ग्रीवावनमन**-कायोत्सर्गका एक अतिचार-दे० व्युत्सर्ग/१।

ग्रीवोत्रमन-कायोत्सर्गका एक अतिचार-दे० ब्युत्सर्ग/१।

येवेयक -- कलपातीत स्वर्गीका एक भेट--दे० स्वर्ग/१/४: ४/२ ।

रा वा./४/१६/२/२० लोकपुरुषस्य ग्रीवास्थानीयत्वात् ग्रीवाः, ग्रीवासु भग्नानि ग्रेवेयकाणि विसानानि, तत्साहचर्यात् इन्द्रा अपि ग्रेवेयकाः । ≈लोकपुरुषके ग्रोवाकी तरह ग्रेवेयक हैं। जो ग्रीवामें स्थित हों वे ग्रेवेयक विमान है। उनके साहचर्यसे वहाँके इन्द्र भी ग्रेवेयक हैं।

•लिनि (स.सि /१/२४/४४२/८) रुजादि क्लिष्टशरीरो ग्लानः। =रोग आविमे क्रान्त शरीरबाला ग्लान कहलाता है। (रा. बा./१/२४/७/ ६२३/१६) (चा. सा /१५१/३)।

ग्लानि—१. घृणा या ग्लानिका निषेध-दे० निविचिकिरसा। २. मोक्ष-मार्गमें जुगुण्साकी कथंचित इष्टला अनिष्टला—दे० सूलक।

# [घ]

घटा - चौथे भरकका ७वाँ पटल - दे० मरक/१/११।

चटिका - कालका एक प्रमाण (अपर नाम धडी या नाली)

-- दे० गणित/1/१/४।

घड़ो--कालका एक प्रमाण (अपर नाम घटिका या नाली)

--दे० गणित/1/१/४ ।

**घन**—Cube अर्थात् किसी राशिको तीन बार परस्पर गुणना ।

घनधारा- १, धनधारा, २, द्विरूप घनधारा, ३, धनमातृकाधारा; ४, द्विरूप घनाधनधारा-दे० गणित/11/१/२।

घन प्रायोगिक शब्द—( दे० शब्द )।

**घनफल**— ( ज. प./प्र./१०६ ) Volume — हे० गणित/II/७/१।

चनफङ निकांस्टनेका प्रक्रिया—देव गणित/II/७/१।

चनमूल—Cube root—दे० मणित /11/१/८ । (ज. प्र /प्र, १०६); (घ. ४/प्र. २७)।

**धनलोक**—Volume of Universe (दे० गणित/1/१/३)(दे० प्रमाण/१). (ज. ४/प्र. १०६)।

**घनवात---**Atmosphere--दे० वातवत्तयः) ( ज. प्र./प्र. १०६ )

**घनांगुल**—(अगुल)<sup>३</sup> दे० गणित/1/३।

घनाकार--- Cube ( ज.प./प्र १०६)।

घनाघन -- द्विरूप घनाघनधारा - दे० गणित II/१।

घनोदधि वात--दे० वात्तवलय।

धम्मा--- प्रथम नरककी पृथिबी - दे० रहनप्रभा तथा नरक/६/१।

घाटा-चौथे नरकका ईठा पटल-दे० नरक/६/१९

चात-—१. दूसरे नरकाका १वॉ पटल—दे॰ नरक/शृश्र. परस्पर गुणा करना—दे॰ गणित/11/१/६। ३. घात निकालना=Raising of numbes to given Powers घ /पु. १/प्र २७।

¥ अनुमाग व स्थिति काण्डक घात —दे० अपकर्षण/४ ।

घातकृष्टि - दे कृष्टि।

**वातांक**—Theory of indices या Powers, (ध्र,/पु४/प्र, २७) विशेष दे० गणित/11/१९/६।

घातायुष्क--दे० मिथ्यादृष्टि ।

धाती--१. घाती, देशवाती व सर्वधाती प्रकृतियाँ--दे० अनुभाग।
२. देश व सर्वधाती स्पर्धक--दे० स्पर्धक।

चुंदुक — (पा. पु./सर्ग/श्लो, )। विद्याधर कन्या हिडिम्त्रासे भीमका पुत्र था (१४/५१-६५) महाभारत युद्धमें अश्वत्थामा द्वारा भारा गया (२०/२१८-२१)।

घृणा — घृणा करनेका निषेध — दे० निर्विचिकित्सा । मोक्षमार्गमे जुगुप्सा भावकी कथं चित्र इष्टता अनिष्टता — दे० सूतक ।

घृतवर---१. मध्यलोकका ईटाँ द्वीप व सागर -- दे० लोक /६। २. उत्तर घृतवरद्वीपका अधिपति व्यंतर देव -- दे० व्यंतर/४।

घृतस्रावी—दे० ऋद्वि/८।

घोटकपाद ---कायोत्सर्गका अतिचार---दे० व्युत्सर्ग/१ ।

घोटमान — दे० घोलमान ।

घोर गुण ब्रह्मचर्य-३० मिडि/१।

घोर तप--दे० ऋद्धि/६।

घोर पराक्रमः—दे० ऋदि/१।

घोलमान हानि वृद्धि सहित अनवस्थित भावका नाम घोलमान है—विशेष देखो घोलमान योगस्थान —दे० योग/१; और गुणित स्पित घोलमान कर्माशिक (श्रपित)।

घोष- ध. १३/४,६,६२/३३६/२ घोषो नाम बज । = बोषका अर्थ अज है।

म. पु./१६/१७६ तथा घोषकरादीनामिष तक्ष्म विकल्प्यताम्।—इसी प्रकार घोष तथा आकर आदिके लक्षणोंकी भी कल्पना कर लेनी चाहिए, अर्थात् जहाँ पर बहुत घोष (अहीर) रहते हैं उसे (उस ग्राम को) घोष कहते हैं।

घोष प्रायोगिक शब्द—दे० शब्द। घोषसम द्रव्यनिक्षेप—दे० निक्षेप/१/०। हिनेत --- गणितकी गुणकार विधिमे गुण्यको गुणकार द्वारा हिनत किया कहा जाता है -- दे० गणित/I1/१/५।

**श्राण**—दे० इन्द्रिय/१।

# [뒥]

**चंचत** — सौधर्म स्वर्गका ११ वॉ पटल —दे० स्वर्ग /४ /३।

चंड - ई० पू० ३ का एक प्राकृत विद्वान् जिन्होने 'प्राकृत लक्षण' नाम-का एक प्राकृत व्याकरण लिखा है । (प. प्र. ११८)।

चंडवेगा-भरत क्षेत्रके बरुण पर्वतपर स्थित एक नदी

—दे० मनुष्य**∤**४ ।

चंडशासन — (म. पु./६०/४२-५३) मलय देशका राजा था। एक समय पोदनपुरके राजा बसुषेणसे मिलने गया, तब वहाँ उसकी रानी-पर मोहित होकर उसे हर ले गया।

चंद--अपर विदेहस्य देवमाल वक्षारका क्रूट व देव --दे० सोक/७।

चंदन कथा -- आ० शुभचन्द्रश्र(ई०१६१६-१४४६) द्वारा रचित संस्कृत छन्दबद्ध ग्रन्थ ।(दे० शुभचन्द्र )।

चंदन पष्ठो व्रत--६ वर्ष तक प्रतिवर्ष भाद्रपद कृष्णा है को उप-यास करें। उस दिन तीन काल नमस्कार मत्रका जाप्य करें। श्वेता-म्बरोंकी अपेक्षा उस दिन उपवासकी बजाय चन्दन चर्चित भोजन किया जाता है। (वत-विधान संग्रह/पृ. द्, १२१) (किशन सिह क्रिया कौश) (नवल साहकृत वर्धमान पुराण)।

चंदना—(भा. पु/०६/श्लोक नं) — पूर्वभव न०३ मे सोमिला ब्राह्मणी थी।७३। पूर्वभव न०२ में कनकलता नामकी राजपुत्री थी।८३। पूर्वभव न०१ में पचलता नामकी राजपुत्री थी।८३। पूर्वभव नं०१ में पचलता नामकी राजपुत्री थी।८५। प्रविभाव भवमें राजा चेटककी पुत्री थी, एक विद्याधर कामसे पीडित होकर उसे हर ले गया और अपनी स्त्रीके भयसे महा अटवीमें उसे छोड दिया। किसी भीलने उसे वहाँसे उठाकर एक सेठको दे ही। सेठकी स्त्री उससे शंकित होकर उसे काजो मिश्रित कोदोंका आहार देने लगी। एक समय भगवान महाबीर सौभारयसे चर्याके लिए आये, तम चन्दनाने उनको कोवोका ही आहार दे दिया, जिसके प्रतापसे उसके सर्व बन्धन टूट गये तथा वह सर्वागसुन्दर हो गयी। (म.पु./७४/३२-३४७)। तथा (म.पु./७४/६-७,३४-७०) (म.पु./७५/१को. नं.)—स्त्रीलिंग छेदकर अगले भवमें अच्युत स्वर्गमें देव हुआ।१७७। वहाँसे चयकर मनुष्य भव धारण कर मोक्ष पाएगा।१७७। (इ.पु./२/७०)।

चंद्र—१. अपर विवेहस्थ देवमाल वक्षारका एक क्रूटं व उसका रक्षक देव:
—(देव लोक/६/१०। २. सुमेरु पर्वतके नन्दन आदि वनोंके उत्तर
भागमे स्थित कुबेरका भवन व गुफा—देव लोक/६/६,४; ३. रुचक
पर्वतका एक क्र्ट —देव लोक/६/१३, ४. सीधर्म स्वर्गका रशक दरा पटल —देव स्वर्ग/६/३;६. दक्षिण अरुणवरद्वीपका रक्षक व्यन्तर देव —देव व्यन्तर/४, ६. एक ग्रह। देव ग्रह।

२. चन्द्रग्रह सम्बन्धी विषय - दे॰ ज्योतिष देव/४।

**चंद्रपि महत्तर**—दे, परिशिष्ट/२।

चंद्रकल्याणक व्रत-दे॰ कल्याणक वृत् ।

चंद्रकोति-१. नन्दिसंघके देशोयगणकी गुर्वावलीके अनुसार आप मल्लधारीदेवके शिष्य और दिवाकर नन्दिके गुरु थे। समय-वि. ११००-११३० (ई० १०४३-१०७३)—दे० इतिहास/७/६। २ वि १६४४ -**१६८१**(ई० १५६७ -१६२४) के एक भट्टारक थे जिन्होने वृषभ देवपुराण, पद्मपुराण पार्स्व पुराण और पार्स्व पूजा सिखे। (ती./३/४४१)

चंद्रगिरि -- अवणबेजगोजामे दो पर्वत स्थित हैं -- एक बिन्ध्य और वृसरा चन्द्रगिरि । इस पर्वतपर आचार्य भद्रशाहु द्वितीय और उनके शिष्य चन्द्रगुप्त (सम्राष्ट्र) की समाधि हुई थी।

चन्द्रगुप्त र मालवा के राजा थ्रें खिल्होंने मन्त्री शाकटाल तथा चाणक्य की सहायता से बी. निं, प्रकृति नन्दवंश का नाश करके मौर्यवंश की स्थापना की थी। (भद्रबाहु चारित्र/३/८)। (दे इतिहास/३/४)। ई. पू. ३०५ (वि. नि. २२२) में पञ्जाब प्रान्त में स्थित सिकन्दर के सुबेदार सिलोकस को परास्त करके उसकी कन्या से विवाह किया था । ति. ५,/४/१४८१ के अनुसार ये अन्तिम मुकुट-धारी राजा थे जिन्होंने जिनदीक्षा धारण की थी। हरिषेण कृत कथा कोष में कथा नं ० १३१ के अनुसार आप पंचम भूतकेवली मध्याह प्र के शिष्य विशासाचार्य थे। (कोश १ परिशिष्ट/२/३) तिस्तीय पण्णति में तथा नन्दि संघ की पट्टावली में कथित श्रुतधरों की परम्परा से इस मत की पुष्टि होती है। (दे. इतिहास/४/४)। श्रवण बेल गोल से प्राप्त शिलालेख मं. ६४ में भी इन्हें भद्रवाहु प्र का शिष्य बताया गया है (ब. ख. २/प. ४) H. L. Jain) । सम्भवत. जैन होने के कारण इनको हिन्दू पुराणों ने मुरा नामक दासी का पुत्र कह दिया है, और मुद्रा राक्ष्य नाटक में चाणक्य के मुख से इन्हे बृपत कष्ट्रसाया गया है। परन्तु आरस्तव में ये ब्राह्मण थे। (जै०/पी./३६२)। इनसे पूर्ववर्धी नन्द वंश के राजाओं को भी शुद्राका अथवा नाई का पुत्र कहा गया है। दे आगे मन्दर्वशा समय जैनागम के अनुसार मो. नि. २१४-२४४ (ई० पू॰ ३१२-५७२); जैन इतिहास के अनुसार ई. पू. ३२६-३०२, भारतीय इतिहास के अनुसार ई. पू ३२२-२६८। (दे० इतिहास/३/४)।

चन्द्रगुप्त २---मगध सम्राट अशोक के प्रपीत्र सम्प्रतिका अपर नाम। समय-जैन इतिहास के अनुसार ई, पू. २२०-२११ (दे, इति./३/४)।

चिन्द्रपुति रे---गुप्तवश का प्रथम राजा जिसने गुप्तों की बिखरी हुई शक्ति को समेटकर मगध की विस्तृत भूमि पर एक छत्र साम्राज्य की स्थापना की और उसके उपतक्ष्य में गुप्त संवत् प्रचलित किया। समय-ई. ३२०-३३०। (दे. इतिहास/३/४)।

चिन्द्रगुप्त ४ --- गुष्त बंश का तृतीय पराक्रमी सम्राट, खपर नाम विक्रमादित्य । समय--वी, नि, ६०१-६३६ (ई. १७६-४१३)। (दे० इतिहास/३/४)।

चंद्रद्रह - उत्तरकुरुके दस द्रहोमेसे दोका नाम चन्द्र है - दे० लोक /४/६

चंद्रनंदि — १. भगवती आराधनाकार शिवार्य के दादागुरु । अपर नाम कर्म प्रकृत्याचार्य । समय — ई. श. १ का प्रारम्भ । (भ. आ./ प्र १६/प्रेमी जी) । २. कुमारनन्दि के गुरु । शक ६३८ (ई. ७१६) । (जै०/२/८७) ।

चंद्रनखा—( प पु./७/२२४ ) रत्नश्रवाकी पुत्रो और रावणकी बहन थी । (प.पु./७/४२) खरदूषणकी स्त्री थी । (प पु./७८/१४) रावणकी मृत्युपर दीक्षा धारण कर ली ।

चंद्रपर्वत - विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर । चंद्रपुर- विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर । चंद्रप्रज्ञिम—१, अंग श्रुतज्ञानका एक भेद—दे० श्रुतज्ञान III!
१/४२। २. सूर्य प्रज्ञिष्ठि की नकल मात्र एक रवेताम्बर मन्था कि./२/
१६. ६०) ३. आ० अमितगित (ई॰ १६३-१०१६) द्वारा रचित् सस्कृत ग्रन्थ।

चंद्रप्रभ — आप जयसिह सृरिके शिष्य थे। आपने प्रमेयरत्नकोष तथा दर्शनशुद्धि नामक न्याय विषयक ये दी ग्रन्थ लिखे हैं। समय ई० ११०२ — (न्याय।वतार/प्र४/ सतीशचन्द्र विद्या-भूषण)।

चंद्रप्रभ चरित्र- १ आ. वीरनन्दि (ई. ६५०-६६६) कृत मह्र काव्य (ती /३/४४) । २. आ. श्रीघर (ई० रा० १४) का प्राकृत रचना। ३. आ. श्रभचन्द्र (ई० १५१६-१५४६) की संस्कृत रचना (ती /३६७)

चंड्र प्रेम् (म.पु./६४/रहांक न.) पूर्वभव नं० ७ मे पुष्वरहीय पूर्वमेरु के पश्चिममें सुनिष्ध देशके श्रीवमि नामके राजा थे ।७३-७६। पूर्वभव नं०६ में श्रीप्रभ विमानमें श्रीधर नामक देव हुए ।८२। पूर्वभव नं०६ में धातकीखण्ड ह्रीप पूर्वमेरुके भरत क्षेत्रमें अनकादेशस्थ अयोध्याके अजितसेन नामक राजा हुए ।१६-१७। पूर्वभव न०४ में अच्युतेन्द्र हुए ।१२२-१२६। पूर्व भव न०३ में पूर्वधातकीखण्डमें मंगलावती देशके रत्नसंचय नगरके पद्मनाभ नामक राजा हुए ।१४६। पूर्व भव नं०२ में वैजयन्त विमानमें अहमिन्द्र हुए ।१४५-१६१। और वर्तमान भवमे आठवें तीर्थंकर चन्द्रप्रभुनाथ हुए- दे० तीर्थंकर/६।

चंद्रभागा-पंजाबको वर्तमान चिनाव नदी (म.पु/प्र. १०/पं. पद्मालाल)।

चंद्रवंश- दे॰ इतिहास/१०/६।

चंद्रशेखर (पा.पु./१७/१लोक नं) विश्वप्रकाश विद्याधरका पुत्र था। ।४१। अर्जुनने वनवासके समग्र इसकी हराकर अपना सारशी बनाया था। १३७-३८। तब इसकी सहायतारी विजयार्ध पर राजा इन्द्रकी सहायता की थी। ४८।

चंद्रसेन — पंचस्तूप संघकी गुर्वावतीके अनुसार आप आर्यनन्दिके गुरु थे। समय — ई० ७४२ – ७७३। (आ. अनु/प्र ८/A, N Up); (सि.वि /प्र./४२ पं महेन्द्र), (और भी दे० इतिहास/ ७) ७)।

चंद्राभ — १ विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर — दे० विद्याधर । २, खौकान्तिक देवोंकी एक जाति — दे० सौकान्तिक। ३. ११वें कुलकर — दे० शक्षाका पुरुष/१।

चंद्रोवय-आ. प्रभाचन्द्र नं. ६ ( ई०७१७)का न्याय विधमक ग्रन्थ ।

चिपाः—१. विजयार्धकी उत्तरश्रेणीका एक नगर—दे० विद्याधर। २. वर्तमान भागलपुर (म.पु./प्र-४६/पं- पन्नःशाल)।

चक्क - १. समस्कुमार स्वर्गका प्रथम पटल - दे० स्वर्ग /४/३;२, चक्रवर्ती का एक प्रधान रतन-दे० धर्मचक ।

चिक्रिक चादोका बात करते हुए पुनः-पुनः घूमकर वहीं आ जाना चक्रक दोष है: (श्लो. वा/४/न्या. ४५६/५५१)।

वकपुर-भरतक्षेत्रका एक नगर- दे० मनुष्य ४।

चक्रपुरो — अपर विदेहके वन्गु क्षेत्रकी प्रधान नगरी – दे० लोक/४/२।

चक्रवर्ती-- बारह चक्रवर्तियोका परिचय-दे० शलाकापुरुष/ ।

**चक्रवान्**—विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर्~दे० विद्यापर। चक्रायुध १---(म पु/सर्ग/श्लोक न.)। पूर्वभव नं १३ मे मगध देशके राजा श्रीपेणकी स्त्री आनन्दिता थी। (६२/४०)। पूर्वभव नं १२ में भो मिज आर्य था। ( ६२/३५७-३५८)। पूर्वभव नं. १९ मे सोधर्म स्वर्गमे विमलप्रभ देव हुआ । ( ६२/३७६ ) । पूर्वभव नं. १० मे त्रिपृष्ठ नारायणका पुत्र श्रीविजय हुआ। (६२/१४३)। पूर्वभव न. १ में तेरहवें स्वर्गमें मणिचूलदेव हुआ। (६२/४११) पूर्वभव नं. ५ में वरसकावतो देशकी प्रभाकरी नगरीके राजा स्तिमितसागरका पुत्र नारायण 'अनन्तवीर्य' हुआ । ( ६२/४१४ )। पूर्वभव नं ७ में रत्नप्रभा नरकमे नारकी हुआ। (६३/२१)। पूर्वभन्न नं. ६ मे विजयाधेपर गगनवल्लभनगरके राजा मेघबाहनका पुत्र मेबनाद हुआ। (६३/ २८-२१) । पूर्वभव नं, १ मे अच्पृत स्वर्गमे प्रतीन्द्र हुआ (६३/३६) । पूर्वभव न . ४ मे वजायुधका पुत्र सहस्रायुध हुआः । ( ६२/४५ ) पूर्वभव नं, ३ में अथोग्रेवियकमे अहमिन्द्र हुआ। ( ६३/१३८ १४१ )। पूर्वभव नं. २ मे पुष्कलावती देशमे पुण्डरीकनी नगरीके राजा धनरथका पुत्र हढरथ हुआ। (६३/१४२-१४४)। पूर्व भव नं १ में सर्वार्थसिद्धिमे अहमिन्द्र हुआ। (६२/३३६-३७)। वर्तमान भन्नमे राजा विस्वसेन-का पुत्र शान्तिनाथ भगवान्का सौतेला भाई (६२/४१४) हुआ। शान्तिनाथ भगवानुके साथ दीशा धारण की ( ६३/४७६ ) । शान्ति-नाथ भगवानुके प्रथम प्रधान गणधर बने । ( ६३/४८१ ) । अन्तमें मोक्ष प्राप्त किया ( ६३/६०१ ) । ( म. पु./६३/६०५-६०७ ) मे इनके उपरोक्त सर्व भवींका युगपत् वर्णन किया है।

चकायुध र — (म पु /४६/श्लोक न ) — पूर्वभव नं ३०मे भद्रमित्र सेठ; पूर्वभव नं २०मे सिहचन्द्र, पूर्वभव नं १ मे प्रीतिकर देव था। (३१६)। वर्तमान भवमें जम्बूद्वीपके चक्रपुर नगरका राजा अपरा-जितका पुत्र हुआ। २३६। राज्यकी प्राप्ति कर। २४४। कुछ समय पश्चात अपने पुत्र रत्नायुधको राज्य दे दीक्षा धारण कर मोक्ष प्राप्त की। २४६।

चक्रायुत्रं रे—स्व. चिन्तामणिके अनुसार यह इन्द्रायुषका पुत्र था वरसराजके पुत्र नागभट्ट द्वि. ने इसको युद्धमे जीतकर इससे कन्नौजका राज्य छीन सिया था। नागभट्ट व इन्द्रायुषके समयके अनुसार इसका समय वि ५४०-८१७ (ई. ७८३-८००) आता है। (ह. पु/प्र १/पं पन्नालाल)।

चक्रेरवरी-भगवान् ऋषभदेवकी शासक ग्रक्षिणी -दे० तीर्थं कर/४/३

चक्ष ---१. चक्षु इन्द्रिय--दे० इन्द्रिय: २. चक्षुदर्शन--दे० दर्शना १ । ३. चक्षु दर्शनावरण --दे० दर्शनावरण ।

चक्षुष्मान् — १. दक्षिण मानुषोत्तर पर्वतका रशक व्यन्तर देव — दे० व्यन्तर १४। २ अपर पुष्करार्धका रक्षक व्यन्तर देव — दे० व्यन्तर १४। ३ आठवें कुलकर—दे० शकाका पुरुष १६।

चतुरक — ध. १२/४,२,७,२१४/१७०/६ एत्थ असखेज्जभागवड्ढीए-चतारि अंको ।= असंख्यातभाग वृद्धिकी चतुरंक मंज्ञा है। (गो. जी./मू./३२५/६८४)।

चतुरिद्रिय-१ चतुरिन्द्रिय जीव-दे० इन्द्रिय ।४। २.चतुरिन्द्रिय-जाति नामकर्म-दे० जाति ।१।

चतुर्थंच्छेद — Number of times that a number can be devided by 4 ( ध / १/९.२७) विशेष — दे । गणित/11/२/१।

चतुर्थभक्त-एक उपवास-दे० प्रावधोपवास ।१।

चतुर्दश --- १. चतुर्दश गुणस्थान-- दे० गुणस्थानः २० चतुर्दश जीव-समास- दे० समासः २. चतुर्दश पूर्व---दे० शुतज्ञान /III/ ४. चतु-र्दश पूर्वित्व ऋद्धि--दे० ऋद्धि ।१। १. चतुर्दश पूर्वी---दे० शुतकेवलीः; ६. चतुर्दश मार्गणा---दे० मार्गणा । चतुर्दशीव्रत--१४ वर्ष पर्यन्त प्रतिमासकी दोनों चतुर्दशियोंको १६ पहरका उपवास करें। लौदके मासों सहित कुल ३४४ उपवास होते हैं। 'ॐ ह्रीं अनन्तनाथाय नमः' इस मन्त्रका त्रिकाल जाप्य। (चतुर्दशी व्रत कथा), (वत विधान संग्रह/पृ. १२४)।

चतुर्द्धि --- भारतके सीमान्तपर तीन और देश माने जाते हैं --सीदिया, नैक्ट्रिया, सरियाना । भारत सहित यह चारो मिलकर चतुर्द्धी कहलाते हैं। तहाँ सोदिया तो 'भद्रास्व' द्वीप हैं, और नैक्ट्रिया, एरियान व उत्तरकुरुमें 'केतुभान' द्वीप हैं। (ज. प./प्र. १३८/A N. Up a, H. L. Jam).

चितुं भुंज यह जयपुर निवासी थे। वरागीके नामसे प्रसिद्ध थे।
प्रायः लाहौर जाते थे, तब वहाँ किव खरगसेनसे मिला करते थे।
समय—वि. १६८५ (ई १६२८) में लाहौर गये थे। (हि. जैन,
साहित्य इतिहास/पृ. १४४/ कामता प्रसाद)।

चतुभूज समलम्ब—Trapezium. (ज. प./प्र.१०६)।

चतुर्मास-१. साधुओके लिए चतुर्मास करनेकी आज्ञा-दे० पाद्य स्थिति कल्प; २. चतुर्मासधारण विधि-दे० कृतिकर्म/ ४।

# चतुर्भु ख---

भा • पा । दो । १४४ | २६३ | १२ चतुर्दि सु सर्वसम्पानां सन्मुखस्य दश्यमान-त्वात् सिद्धावस्थायां तु सर्वत्रावलोकनशीलत्वात् चतुर्मुखः । = अर्हन्तः अवस्थामे तो समवशरणमे सर्व सभाजनोको चारों ही दिशाओं में उनका मुख दिखाई देता है इसलिए तथा सिद्धावस्थामे सर्वत्र सर्व दिशाओं में देखनेके स्वभाववाले होनेके कारण भगवान्का नाम चतुर्मुख है।

चतुर्मुखं -- मगधकी राज्य वंशावलीके अनुसार यह राजा शिशुपात-का पुत्र था। वी. नि. १००३ में इसका जन्म हुआ था। ७० वर्षकी कुल आयु थी। ४० वर्ष राज्य किया। अत्यन्त अत्याचारी होनेके कारण कल्की कहलाता था। हूणवंशी मिहिर कुल ही चतुर्मुख था! समय - वी. नि. १०३३-१०७३ (ई. ५०६-४४६)।-दे० इतिहास/३/२, ४।

चतुर्मुख देव — पदुपचासी और हरिवंश पुराणके कर्ता एक अवभ्रश कवि । समय — कवि स्वयम्भ् (ई ७३४) से पूर्ववर्ती (ती./४/१४)। चतुर्मुख पूजा — दे० पूजा/१।

चतुम् खी विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर । चतुर्विश्वति — १. चतुर्विश्वति तीर्थं कर (दे० तीर्थं कर)। २. चतुर्विशति पूजा—दे० पूजा); ३. चतुर्विशति स्तव द्रश्यश्रुतज्ञानका दूसरा अंग बाह्य-दे० श्रुतज्ञान/III/१/३। ४ चतुर्विशति स्तक विधि — दे० भक्ति/३।

चतुः शिरोनितके अर्थमे प्रयुक्त होता है - दे० नमस्कार।

चतुष्ट्यं — चतुष्ट्य नाम चौकडीका है। आगममे कई प्रकारसे चौक-डियाँ प्रसिद्ध हैं — द्रव्यके स्वभावभूत स्व चतुष्ट्य, द्रव्यमे विरोधी धर्मी रूप युग्म चतुष्ट्य, जीवके ज्ञानादि प्रधान गुणोंकी अनन्त शक्ति व व्यक्ति रूप कारण अनन्त चतुष्ट्य व कार्य अनन्त चतुष्ट्य।

# १. स्वचसुष्टयके नामनिर्देश

पं. घ /पू /२६३ अथ तयथा यदस्ति हि तदेव नास्तीति तच्चतुष्कं च। द्रव्येग क्षेत्रेण च कालेन तथाऽथवाऽपिभावेन ।२६३। = द्रव्यके द्वारा, कीत्रके द्वारा, कालके द्वारा और भावके द्वारा जो है वह परद्रव्य क्षेत्रादिसे नहीं है, इस प्रकार अस्ति नास्ति आदिका चतुष्ट्य हो जाता है। और भी दे० श्रुतङ्गान/III में समवायांग।

#### २. स्वपरचतुष्टयके लक्षण व उनको योजना विधि

रा. वा./४/४२/१६/१६४/१६ यदस्ति तत् स्वायत्तद्रव्यक्षेत्रभावरूपेण भवति नेतरेण तस्याप्रस्तुतत्वात । यथा घटो द्रव्यतः पाधिवत्वेन, क्षेत्रत्या इहत्यत्या, कालतो वर्तमानकालसंबिध्यत्या, भावतो रक्तत्वादिना, न परायत्तै ईव्यादिभिस्तेषामप्रसक्तत्वाद इति । क्ष्यम् १ व्यादिना, न परायत्तै ईव्यादिभिस्तेषामप्रसक्तत्वाद इति । क्ष्यम् १ व्यादिने नहीं क्षेत्रिक वे अप्रस्तुत हैं। जेसे घडा पाधिवरूपसे, इस क्षेत्रसे, वर्तमानकाल या पर्यायरूपसे तथा रक्तादि वर्तमान भावोसे है पर अत्यसे नहीं क्षों कि वे अपरस्तुत हैं। (अर्थात् जलरूपसे, अन्यक्षेत्रसे, अतीतानागत पर्यायोरूप पिण्ड कपाल आदिसे तथा स्वेतादि भावोसे नहीं है। यहाँ पृथिवी उसका स्व द्रव्य है और जलादि पर द्रव्य, उसका अपना क्षेत्र स्वक्षेत्र है और उससे अतिरिक्त अन्य क्षेत्र पर क्षेत्र, वर्तमान पर्याय स्वकाल है और अतीतानागत पर्याय पर काल, रक्तादि भाव स्वभाव है और व्यतीतानागत पर्याय पर काल, रक्तादि भाव स्वभाव है और व्यतीतानागत पर्याय पर काल, रक्तादि भाव स्वभाव है और अतीतानागत पर्याय पर काल, रक्तादि भाव स्वभाव है और अतीतानागत पर्याय पर काल, रक्तादि भाव स्वभाव है और अतीतानागत पर्याय पर काल, रक्तादि भाव स्वभाव है और अतीतानागत पर्याय पर काल, रक्तादि भाव स्वभाव है और अतीतानागत पर्याय स्वभाव है और अतीतानागत पर्याय स्वभाव है और अतीतानागत पर्याय स्वभाव है और अतीतानागत पर्याय स्वभाव है और इवेतादि भाव परभाव)।

# ३. स्वपरचतुष्टयकी अपेक्षा वस्तुमें भेदाभेद तथा अस्तित्व नास्तित्व-दे० सप्तर्भगी/१।

### ४. स्वकाल और स्वमावमें भिन्नत्व व एकत्व

- ध- १/४,१.२/२०/२१ तीदाजागदपज्ञायाणं किण्ण भावववएसो । ण, तेसि कालत्तन्भुवनमादो । = प्रश्न — अतीत और अनागत पर्यायोकी भाव संज्ञा क्यों नहीं है १ उत्तर्— नहीं है, क्यों कि, उन्हें काल स्वीकार किया गया है ।
- ध. १/४,१,३/४१/४ हो दु कालपरूत्रणा एसा, ण भावप्रव्यणा; कालभावाणमेयत्तविरोहादो । ण एस दोसो, अदोदाणागयप्रज्या तीदाणागयकालो वहमाणपज्जया बहुमाणकालो । तेसि चैत्र भावसण्णा वि,
  वर्तमानपर्यायोपलिसतं द्रव्यं भाव' इदि पक्षोअदंसणादो । तीदाणागण्कालेहिंतो वहुमाणकालो भावसण्णिदो कालत्रणेण अभिण्णो ति
  काल-भावाणमेयत्ताविरंहादो । प्रश्त-यह काल प्रस्पणा भने ही
  हो, किन्तु भाव प्ररूपणा नहीं हो सक्ती, क्योंकि, काल और भावकी
  एकताका विरोध है ' उत्तर-यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि, अतीत
  और अनागत पर्यायें अतीत अनागत काल है, तथा वर्तमान पर्यायें
  वर्तमान काल हैं । उन्हीं पर्यायोकी ही भाव संज्ञा भी है, क्योंकि
  'वर्तमान पर्यायसे उपलक्षित द्रव्य भाव है; ऐसा प्रयोग देखा जाता
  है । अतीत और अनागतकालसे चूँकि भाव संज्ञा वाला वर्तमान
  कालस्वरूपसे अभिन्न है, अतः काल और भावकी एकतामें कोई विरोध
  नहीं है ।
  - प. स्वपर चतुष्टय ब्राहक द्रव्यार्थिक नय (देव नय/IV/२)।
  - ६. युग्मचतुष्टय निर्देश व उनकी योजना विधि—

= दे० अनेकान्त/४, ५।

# ७. कारण व कार्यरूप अनन्त चतुष्टय निर्देश

नि. सा/ता. वृ. १६ सहजशुद्धनिश्चयेन अनाद्यनिधनामूर्वातीन्द्रियस्य-भावशुद्धसहजङ्गान-सहजदर्शन-सहजचारित्र-सहजवरमवीतरागमुखारम-कशुद्धान्तस्तत्त्वस्वरूपस्य मात्रानन्तचतुष्टयस्वरूपेण । साद्यनिधना-मूर्तातीन्द्रियस्यभावशुद्धसद्भृत्वय्यवहारेण केवलद्यानकेवलदर्शनकेवल-मुखकेवलशक्तिशुक्तफलरूपानन्तचतुष्टयेन-।।=सहज शुद्ध निश्चय-नयसे, अनादि-अनन्त, अमूर्त-अतीन्द्रिय स्वभाववाले और शुद्ध ऐसे सहजज्ञान,सहजदर्शन,सहजचारित्र और सहजपरमवीतरागमुखारमक-शुद्ध अन्त.तत्त्वस्वरूप जो स्वभाव अनन्तचतुष्ट्यका स्वरूपः। तथा सादि, अनन्त, अमूर्त,अतोन्द्रियस्वभगववाले शुद्धसद्दभृत व्यवहारसे केवलहान, केवलदर्शन, केवलसुख, केवलहाक्तियुक्त फलरूप अनन्त चतुष्टयमा

# ८. अनन्त चतुष्टयमें अनन्तस्य कैसे है--दे अनन्त/२।

चमकदशमी व्रत चमक दशमि और चमकाय। जो भोजन निह तो अन्तराय। (यह व्रत स्वेताम्बर व स्थानकवासी आर्म्नायमें प्रचलित है। (व्रत विधान संग्रह/पृ० १३०) (नवलसाह कुत वर्द्ध - मान पुराण)।

चमत्कार - १. लौ किक चमत्कारोंसे विमोहित होना सम्यग्दर्शनका दोष है - दे० 'अमूढेटिछि' का व्यवहार सक्षण । २. लौ किक चमत्कारी-के प्रति आकर्षित होना लोकमूढता है - दे० मुढता ।

चमर — विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर ।

चमरेन्द्र — (प. पु./सर्ग/श्लोक नं) शत्रु इन द्वारा राजा मधुके मारे जाने पर अपने श्वलरत्नको विफल हुआ देखा (१०/३) इसने कोध-वश मथुरामें महामारी रोग फैलाया था। (१०/२२)। जो पीछे सप्त ऋषियोके आगमनके प्रभावसे नष्ट हुआ। (१२/१)।

चमू---सेनाका एक अंग--दे० सेना ।

चय -- (Common difference) ( ज. प./प्र १०६) विशेष देखो गणित/II/१/३)।

चयधन-दे॰ गणित/11/१३।

**चरण-**-दे० चारित्र ।

चरणसार--- आ० पदानन्दि (ई. श. ११ उत्तराधं) कृत प्राकृत प्रम्थ । चरणानुयोग---दे० अनुयोग/१ ।

#### **धरम---१. चरमोत्तम** देह

स. सि./२/६२/२०१/४ चरमशब्दोऽन्त्यवाची। उत्तम उत्कृष्टः। चरम-उत्तमो देहो येषां ते चरमोत्तमदेहाः। परीतसंसारास्तज्जन्मनिर्वान्न णाही इत्यर्थः। =चरम शब्द अन्त्यवाची है। उत्तम शब्दका अर्थ उत्कृष्ट है। जिनका शरीर चरम और उत्तम है वे चरमोत्तम देहवाले कहे जाते हैं। जिनका संसार निकट है अर्थात् उसी भवसे मोक्षको प्राप्त होनेवाले जीव चरमोत्तम देहवाले कहलाते है। (रा. वा/२/५३/२/१६%११)।

#### २. द्विचरम देह

रा. वा./४/२६/२-५/२४४/२० चरमशब्द उक्तार्थः। द्वौ चरमौ देही येषा ते द्विचरमाः, तेषां भावो द्विचरमत्वम् । एतन्मनुष्यदेहद्वयापेक्षमवगन्त-व्यम् । विजयादिभ्यः च्युता अप्रतिपतितसम्यभ्रवा मनुष्येषूरपद्य स्यममाराध्य पुनर्विजयादिष्र्रपद्य च्युता मनुष्यभवस्वाप्य सिद्धयन्ति इति द्विचरमदेहत्वम् । कुतः पुनः मनुष्यदेहस्य चरमत्वमिति चेत् । उच्यते ।२। यतो मनुष्यभवाष्य देवनारकतैयेग्योनाः सिध्यन्ति न तेभ्य एवेति मनुष्यदेहस्य चरमत्वम् ।३। स्यान्मतम्-एकस्य भवस्य चरमत्वम् अन्त्यत्वात्, न द्वयोस्ततो द्विचरमत्वमयुक्तमितिः तन्नः कि कारणम्; औपचारिकत्वात् । येन देहेन साक्षान्मोक्षोऽवाप्यते स मुख्य-श्चरमः तस्य प्रत्यासत्रो मनुष्यभवः तत्प्रत्यासत्तरेचग्म इत्युपचयेते ।४। · स्यान्मतस्-विजयादिषु द्विचरमत्वमार्घविरोधि । कुतः । त्रिचर-मत्वात् :--सर्वार्थं सिद्धाः च्युता मनुष्येषृत्पद्य तेनैव भवेन सिध्य-न्तीति, न लीकान्तिकवदेकभविका एवेति विजयादिषु द्विचरमत्वं नार्षिविरोधि, कल्पान्तरोत्पत्त्यनपेश्वात्, प्रश्नस्येति । १। = चरम-का अर्थ कह दिया गया है अर्थात् अन्तिम। दो अन्तिम देह होंसो द्विचरम है। दो मनुष्यं देहोंकी अपेक्षा यहाँ द्विचरमस्व समफना

चाहिए, विजयादि विमानोंसै च्युत सम्यक्त्व छूट्टे बिना मनुष्यो में उत्पन्न हो संयम धार पुन विजयादि विमानोमें उत्पन्न हो, वहाँसे चयकर पुनः मनुष्यभव प्राप्त कर मुक्त होते हैं, ऐसा द्विचरम देहत्वका अर्थ है। प्रश्न-मनुष्यदेहके ही चरमपना कैसे है ! उत्तर-क्यों कि तीनों गतिके जीव मनुष्यभवको पाकर हो मुक्त होते हैं, उन उन भवोंसे नहीं, इसलिए मनुष्यभवके द्विचरमपना है। प्रशन-चरम शब्द अन्ध्यवाची है इसलिए एक ही भव चरम हो सकता है दो नहीं, इसलिए द्विचरमृत्य कहना युक्त नहीं है ! उत्तर—नहीं, क्योंकि, यहाँ उपचार-से द्विचरमन्त्र कहा गया है। चरमके पासमें अञ्यवहित पूर्वका मनुष्य-भव भी उपचारसे चरम कहा जा सकता है। प्रश्न-विजयादिकों में द्विचरमत्त्र कहनेमें आर्ष विरोध आता है। क्योंकि, उसे त्रिचरमत्त्र प्राप्त है ? उत्तर-सर्वार्थ सिद्धिसे च्य्रत होनेवाले मनुष्य पर्यायमें आते है तथा उसी पर्यायसे मोक्ष लाभ करते हैं। विजयादिक देव लौका-न्तिककी तरह करते है। विजयादिक देव लौकान्तिककी तरह एक-भविक नहीं हैं किन्तु द्विभविक है। इसके बीचमें यदि कल्पान्तरमें उत्पन्न हुआ है तो उसकी विवक्षा नहीं है।

\* चरमदेहीकी उत्पत्ति योग्य काल-दे॰ मोक्ष/४/३।

चर्चा -- १. बीतराग व विजिगीषु कथाके तक्षण -- दे० कथा; २. वाद सम्बन्धी चर्चा -- दे० वाद। ३. चौथे नरकका चतुर्थ पटल -- दे० नरकृ/६/११।

चिकाः कालका प्रभाण विशेष। अपरनाम अचलात्म व अचलाप्त —दे० गणित/I/१।

चर्म - चक्रवर्तीका एक रत्न-दे० शलाका पुरुष/२।

चम्णवती -भरतक्षेत्र आर्यखण्डकी एक नदी-दे॰ मनुष्य/४।

चर्या — म. पु./३६/१४७-१४८ चर्या तु वेबतार्थं वा मन्त्रसिद्धवर्थमेव वा । औष्प्रधाहारक्छर्दये वा न हिंस्यामीति चेष्टितम् ।१४७। तत्राकाम-कृतेः शुद्धिः प्रायश्चित्तं विधीयते । पश्चाचारमालय सूनौ व्यवस्थाप्य गृहोज्भनम् ।१४८। — किसी देवताके लिए, किसी मन्त्रकी सिद्धिके लिए, अथवा किसी ओष्पि या भोजन बनवानेके लिए मैं किसी जीवकी हिसा नहीं करूँगा, ऐसी प्रतिज्ञा करना चर्या कहलाती है ।१४७। इस प्रतिज्ञामें यदि कभी इच्छा न रहते हुए प्रमादसे दोष लग जावे तो प्रायश्चित्तसे उसकी शुद्धि की जाती है ।१४८।

# चर्या परिषह---

प. सि/६/६/६२३/४ निराकृतपादावरणस्य प्ररुषशाकराकण्टकादिव्यधनजातचरणखेदस्यापि सतः पूर्वोचित्यानवाहनादिगमनमस्मरतो
यथाकालमावश्यकापरिहाणिमास्कन्दतश्चर्यापरिषहसहनमवसेयम् । ==
जिसका शरीर तपश्चरणादिके काण्ण अत्यन्त खशक्त हुढे गया है,
जिसने खड़ाऊँ आदिका त्याग कर दिया है, तीक्ष्ण कंकड़ और काँटे
आदिके बिघनेसे चरणमें खेदके उत्पन्न होनेपर भी पूर्व में भोगे यान
और वाहन आदिसे गमन करनेका जो स्मरण नहीं करता है, तथा
जो यथाकाल आवश्यकोंका परिपूर्ण परिपालन करता है उसके चर्या
परिषहजय जानना चाहिए। (रा.वा./६/६/४/६१०/१६) (चा.सा.
/१९८/१)।

# २. चर्या निषद्या व शब्या परिषद्दमें अन्तर

रा.वा./१/१९/७/६१६/१९/ स्थानमतम् - चयिनां त्रयाणां परीषहाणाम-विशेषादेकत्र नियमाभावादेकस्वमिश्येकान्नविशास्त्रवचनं क्रियते इतिः तन्न, किं कारणम् । अरतौ परीषहजयाभावात् । यद्यत्र रितर्नास्ति परीषहजय एवास्य व्युच्छियते । तस्माद्यथोक्तप्रतिष्ठनिद्वसांनिध्यात् परीषहस्वभावाशयपरिणामात्मसाभनिमिक्तविचक्षणस्य तस्परित्यागान यादरप्रवृत्त्यर्थ मौपोद्धातिकं प्रकरणमुक्तम्। = प्रश्न- चर्या आदि तीन परीषह समान हैं, एक साथ नहीं हो सकतीं, क्योंकि कैठनेमें परीषह आनेपर सो सकता है, सोनेमें परीषह आनेपर चल सकता है, और सहनविधि एक जैसी है, तब इन्हे एक परिषह मान लेना चाहिए। और इस प्रकार २२ की बजाय १६ परीषह कहनी चाहिए। उत्तर-अरति यदि रहती है, तो परीषहज्य महीं कहा जा सकता। यदि साधु चर्याकष्टसे उद्धिग्न होकर बैठ जाता है या बैठनेसे उद्धिग्न होकर बेट जाता है तो परीषह जय कैसा। यदि परीषहोंको जीत्गा इस प्रकारकी रुचि नहीं है, तो वह परीषहज्यी नहीं कहा जा सकता। अतः तीनों क्रियाओंके कष्टोंको जीतना और एकके कष्टकें निवारणके लिए दूसरेकी इच्छा न करना ही परीषहज्य है।

चर्या श्रावक-दे० आवक/१।

### चल-सम्यग्दर्शनका चल दोष

गो.जी./जी प्र /२१/४१/४ में उद्धृत—नानात्मीयविशेषेषु चलतीति चलं स्मृतम् । लसत्कल्लोलमालासु जलमेकमवस्थितम् । नानारमीयविशेषेषु आप्तागमपदार्थं श्रद्धानविकल्पेषु चलतीति चलं स्मृतं। तद्यथा---स्वकारितेऽई च्चैत्यादौ देवोऽयं मेऽन्यकारिते। अन्यस्यायमिति भ्राम्यत् मोहाच्छाद्धोऽपि चेष्टते। = नामाप्रकार अपने ही विशेष कहिए आप्तआगमपदार्थरूप श्रद्धानके भेद तिनिधिषै जो चलै चंचल होइ सो चल कहा है सोई कहिए है। अपना कराया अहँ तप्रतिबिना-दिकविषें यह मेरा देव है ऐसे ममत्वकरि, बहुरि अन्यकरि कराया अर्ह्तप्रतिभिनादिकविषै यहु अन्यका है ऐसे पर्का मानकरि भेदरूप करें है तार्ते चल कहा। है। इहाँ दृष्ट(न्त कहै हैं — जैसे नाना प्रकार कल्लोल तरंगनिकी पंक्तिनिषे जल एक ही अवस्थित है, तथापि नानारूप होइ चल है ते से भोह जो सम्यक्त प्रकृतिका उदय तारी अद्धान हैं सो भ्रमणरूप चेष्टा करें है। भावार्थ - जैसे जल तरंगीन-विषें चंचल होइ परन्तु अन्यभावकौं न भजै, तैसे वेदक सम्यग्दृष्टि अपना वा अन्यका कराया जिनबिबादि विधे गहु मेरा यह अन्यका इत्यादि विकल्प करे परन्तु अन्य देवादिककौं नाहों भजे है। (अन.ध./२/६०-६१/१८३) ।

अन. घ /२/६१/१८४/पर उइधृत-िकयन्तमपि याकार्त स्थित्वा चलति तच्चलम्। च जो कुळ कालतक स्थिर रहकर चलायमान हो जाता है उसको चल कहते हैं।

# चल शील—

भ.अः./बी./१८०/३६८/२ कंदर्पकोत्कुच्याभ्यां चलशीलः । चबंदर्प और कौत्कुच्य इन दो प्रकारके यचनोंका पुनः पुनः प्रयोग करना चल शोकता है।

चलसंख्या—Varriable quantities in the equation as in (ax²+bx+c=0) a, b, c are constant and 'x' is varriable.

चिलितंप्रदेश—दे० जीव/४।

चिलितरस - दे॰ भक्ष्याभक्ष/२।

चिल्लितापी-भरतक्षेत्र आर्य खण्डकी एक नदी-दे० मनुष्य/४।

**चांदराय -** माण्यके राजा थे। समय--ई० १४२८ (प.प्र /प.१२१/ A. N. Up)।

**चातुर्मास**—हे० वर्षायोग ।

चामुंडराय १ - आपका घरू नाम गोमह था, गो, जो, ७३४ में आपको इस नाम से आशीर्वाद दिया गया है। इसीके कारण

श्रवणबैलगोलपर इनके द्वारा स्थापित विद्यालकाय भगवान् बाहुवली की प्रतिमाका नाम गोमटेश्वर पड गया, और इनकी प्रेरणासे आचार्य नेमिचन्द्र सिद्धान्त चकवर्ती द्वारा रचित सिद्धान्त प्रन्थका नाम भी गोमहसार यह गया ( गो क /मू /६६७-६७१ ) । (जं /१/३८६). ती./४/ २७)। आम गगवंशी राजा राजमवलके मनत्री थे, तथा एक महान् योद्धा भी । आप आचार्य अजित्तसेनके शिष्य थे तथा स्वयं बहे सि द्धान्तवेत्ता थे। पीछेसे आ. नेभिचन्द्रके भी जिष्य रहे हैं। इन्हींके नि-मित्त गोमद्रसार ग्रन्थकी रचना हुई थी । निरम रचनाएँ इनकी अपूर्व देन हैं-बीरमात्रण्ही (गोमइसारकी कन्नड वृत्ति): तत्त्वार्थ राजवार्तिक संग्रह; चारित्रसार; त्रिषष्टि श्लाका पुरुष चरित । समय-१, राजा राजमल्ल (वि सं. १०३१-१०४०) के समयके अनुसार आपका समय वि.श ११का, पूर्वार्ध (ई॰ वा० १०-११ आता है। २. बाहुबलिचरित श्लोनं०४३ में कल्की शक सं ६०५ ई. ६८१ में बाहुबली भगवान्की प्रतिमानी प्रतिष्ठा करानेका उल्लेख है। उसके अनुसार भी लगभग यही समय सिद्ध होता है, क्यों कि एक इष्टिसे कन्की का राज्य वी नि १०८ मे प्रारम्भ हुआ था। (तो /४/२७)। ३. शक स० १०० (ई १७८) में लिखा इनका चामुण्डराय पुराण प्रसिष्ट है। (ती. /४/२८)। ४. परन्तु थामस सी राइसके अनुसार इनके द्वारा मैसूर प्रान्त में विक्तास नामकराज्यवदा की स्थापना घटित नहीं हाती वयों कि उस काअस्तित्व ई. ७१४ में पाया जाता है (जेन साहित्य इति /पू. २६७) ।

चामुंडराय पुराण—शकस ६०० (ई. ६७८) में लिखित चामुंड-राय की एक कृति। (ती /४/२८) (म.पू /प्र. २०)।

चार- चारकी संख्या कृति कहलाती है-दे० कृति।

चारक्षेत्र-Motion space (ज.प./प्र १०६)।

चारण ऋद्धि—दे क्रिहि/४।

चारणकृट व गुफा - सुमेरु पर्वतके नन्दन आदिक बनोंके दक्षिण में स्थित अमदेवका कुट व गुफा - दें० लोक/ः

चारित्र — चारित्र मोक्षमार्गका एक प्रधान अंग है। अभिप्रायके सम्यक् व निश्या होनेसे वह सम्यक् व निश्या हो जाता है। निश्चय, व्यवहार सराग, शीतराग, स्व. पर आदि भेदोसे वह अनेक प्रकारसे निर्दिष्ट किया जाता है, परन्तु वास्तवमें वे सब भेद प्रभेद किसी न किसी एक बीतरागता रूप निश्चय चारित्रके पेटमे समा जाते हैं। ज्ञाता द्रष्टा मात्र साक्षीभाव या साम्यताका नाम बीतरागता है। प्रत्येक चारित्रमे उसका अंश अवश्य होता है। उसका सर्वथा लोप होनेपर केवल बाह्य बस्तुओका त्याग आदि चारित्र संज्ञाको प्राप्त नहीं होता। परन्तु इसका यह अर्थ भी नहीं कि बाह्य वत्याग आदि बिलकुल निरर्थक है, वह उस बीतरागताके अविनाभावी है तथा पूर्व भूमिका वालोंको उसके साधक भी।

| 3   | चारित्र निर्देश                          |
|-----|------------------------------------------|
| (१) | चारित्रसामान्य निर्देश                   |
| १२  | चरण व चारित्र सामान्यके रुक्षण ।         |
| 3   | चारित्रके एक दो आदि अनेको त्रिकल्प       |
| 8   | चारित्रके १३ अंग ।                       |
| *   | समिति गुप्ति व्रत आदिके रूक्षण व निर्देश |
|     | — दे० वह यह नाम ।                        |
| ١4  | चारिवकी भावनाएँ।                         |

सम्यग्चारित्रके अतिचार-दे० वत समिति गृप्ति आदि। 妆 चारित्र जीवका स्वभात्र है, पर संयम नहीं। ξ चारित्र आंवगमज ही होता है-दे० अधिगम । \* शानके अतिरिक्त सर्व ग्रण निर्विकल्प है। \* —दे० गुण/२ । चारित्रमे कथंचित् झानपना - दे० ज्ञान/1/२। स्व-पर चारिन अथवा सम्यक् मिथ्याचारित्र निर्देश ৩ —भेद निर्देश । ሪ स्वपर चारित्रके रुक्षण । सम्यक् व मिश्यान्यरित्रके लक्षण । १० निश्चय व्यवहार चारित्र निर्देश (भेद निर्देश) । ११ निश्चय चारित्रका सक्षण १. बाह्याम् गंतर क्रियासे निवृत्ति; २. ज्ञान व दर्शनकी एकता, ३, साम्यता, ४, स्वरूपमे चरण; ४, स्वातम स्थिरता । १२ व्यवहार चारित्रका लक्षण । १३ १५ सराम बीतराग चारित्र निर्देश व उनके रूक्षण । १इ स्वरूपाचरण व संयमाचरण चारित्र निर्देश । —दे० संयम/ १ \* संयमाचरणके दो भेद-सकल व देश चारित्र –−दे० स्वरूपाचरण स्वरूपाचरण व सम्यक्तवाचरण चारित्र --दे० स्वरूषाचरण अधिगत अनिधमत चारित्र निर्देश व रूक्षण । १७ २१ क्षायिकादि चारित्र निटंश व लक्षण 28 उपराम व क्षायिक चारित्रकी विशेषताएँ--दे० श्रेणी। क्षायोपर्शामक चारित्रकी विशेषताएँ-दे॰ संयत । \* चारित्रमोहनीयकी उपशम व क्षपण विधि —दे० उपशम क्षय । क्षायिक चारित्रमे भी कथंचित् मलका सद्भाव \* – दे० केवसी/२/२ । सामायिकादि चारित्रपचक निर्देश। २२ पाचिकि रुक्षण —दे० वह वह नाम । भक्त प्रत्याख्यान, इशिनी व प्रायोपगमन —दे० सल्लेखना/३। अथालन्दा व जिनकत्प चारित्र—दे० वह वह नाम । मोक्षमार्गमें चारित्रकी प्रधानता ₹ सयम मार्गणामें भाव संयम इष्ट है-दे० मार्गणा। \* चारित्र ही धर्म है। ₹ चारित्र साक्षात् मोक्षका कारण है। ₹ ą चारित्राराधनामें अन्य सब आराधनाएँ गर्भित हैं। रत्नत्रयमें कथंचित् भेद व अभेद-वे०मोक्षमार्ग/३४। \* चारित्र सहित ही सम्यक्त ज्ञान व तप सार्थक है ٧ सम्यक्तव होनेपर ज्ञान व वैराग्यकी शक्ति अवस्य मगट हो जाती है। —दे॰ सम्यग्दर्शन/1/४।

|            | 1                                                                |
|------------|------------------------------------------------------------------|
| . 14       | चारित्र धारना ही सम्यग्धानका फल है।                              |
| ¥          | चारित्रमें सम्यक्त्वका स्थान                                     |
| १          | सम्यक् चारित्रमें सम्यक्षदका महत्त्व ।                           |
| ا ع        | चारित्र सम्यग्शान पूर्वक हो होता है।                             |
| 3          | चारित्र सम्यग्दर्शन पूर्वक होता है।                              |
| `<br>'Y    | सम्यक् हो जानेपर पहला ही चारित्र सम्यक् हो                       |
| •          | जाता है।                                                         |
| 1 43       | सम्यक् हो जानेके पश्चात् चारित्र क्रमशः स्वतः हो                 |
| !<br>!<br> | जाता है।                                                         |
| દ્દ        | सम्यन्दर्शन सहित ही चारित्र होता है।                             |
| v          | सम्यक्त रहितका 'चारित्र' चारित्र नहीं।                           |
| 6          | सम्यक्तवके बिना चारित्र सम्भव नहीं।                              |
| ९          | सम्यक्तव शून्य चारित्र मोक्ष व आत्मप्राप्तिका कारण               |
| •          | नहीं।                                                            |
| १०         | सम्यक्त रहित चारित्र मिथ्या है अपराध है।                         |
| 8          | निश्चय चारित्रकी प्रधानता                                        |
| १          | शुभ अशुभसे अतीत तीसरी भूमिका ही वास्तविक<br>चारित्र है।          |
| !<br>- २   | चारित्र वास्तवमें एक ही प्रकारका होता है।                        |
| *          | निश्चय चारित्र साक्षात् मोक्षका कारण है                          |
|            | निरुचय यारिन सावाध्य ग्रावायाः नगरेन छ<br>—दे० चारित्र/१/२ ।     |
| ;<br>]     |                                                                  |
| * 3        | निञ्चय-चारित्रके अपरनाम—दे॰ मोधमार्ग/१/४।                        |
| 3          | निश्चय चारित्रसे ही व्यवहार चारित्र सार्थक है,                   |
| 1          | अन्यथा वह अचारित्र है।                                           |
| \ x        | निश्चय चारित्र ही वास्तवमें उपादेय है।                           |
| *          | पंचम कारू व अल्प भूमिकाओंमें भी निश्चय चारित्र                   |
|            | कथंनित् सम्भव हैः —दे० अनुभव/६।                                  |
| 1          |                                                                  |
| 4          | व्यवहार चारित्रकी गौणता                                          |
| १          | व्यवहार चारित्र बास्तवमें चारित्र नहीं।                          |
| 7          | व्यवहार चारित्र वृथा व अपराभ है।                                 |
| *          |                                                                  |
|            | भटकता है —देव मिथ्यादृष्टि/२।                                    |
| <b>ફ</b>   | व्यवहार चारित्र बन्धका कारण है।                                  |
| *          | प्रवृत्ति रूप व्यवहार संयम शुभास्नव है संवर नहीं<br>—दे० संवर/२। |
|            |                                                                  |
| 's         |                                                                  |
| ٧,         |                                                                  |
| ٤          | व्यवहार चारित्र कर्यचित् हेय है।                                 |

| 8     | व्यवहार चारित्रकी कथंचित् प्रधानता                                       |
|-------|--------------------------------------------------------------------------|
| १     | व्यवहार चारित्र निश्चयका साधन है।                                        |
| ₹     | व्यवहार चारित्र निश्चयका या मोक्षका परम्परा<br>कारण है।                  |
| 3     | दीक्षा धारण करते समय पंचाचार अवश्य धारण किये   जाते हैं।                 |
| 8     | व्यवहारपूर्वक ही निश्चय चारित्रकी उत्पत्ति का<br>क्रम है।                |
| ષ     | तीर्थंकरों व भरत चर्काको भी चारित्र धारण करना<br>पड़ा था।                |
| દ્    | व्यवहार चारित्रका फल गुणश्रेणी निर्जरा।                                  |
| હ     | व्यवहार चारित्रकी इष्टता।                                                |
| 4     | मिथ्यादृष्टियोंका चारित्र भी कशंचित् चारित्र है।                         |
| *     | बाह्य वस्तुके त्यामके बिना मतिक्रमणादि सम्भव नहीं।                       |
|       | —दे० परिग्रह/४२।                                                         |
| *     | बाह्य चारित्रके बिना अन्तरंग चारित्र सम्भव नहीं।                         |
|       | —दे∘ वेद/७/४ ।                                                           |
|       |                                                                          |
| \$    | निश्चय व्यवहार चारित्र समन्वय                                            |
| የ     | निश्चय चारित्रकी प्रधानताका कारण।                                        |
| २     | व्यवहार चारित्रकी गौणता व निषेधका कारण व                                 |
|       | प्रयोजन ।                                                                |
| 3     | व्यत्रहारको निश्चय चारित्रका साधन कहनेका कारण।                           |
| ሄ     | व्यवहार चारित्रको चारित्र कहनेका कारण।                                   |
| ч     | व्यवहार चारित्रकी उषादेयताका कारण व प्रयोजन।                             |
| ६     | बाह्य और अभ्यन्तर चारित्र परस्पर अविनाभावी हैं।                          |
| ø     | एक ही चारित्रमें युगपत् दो अंश होते हैं।                                 |
| *     | सम्यग्दृष्टि व मिथ्यादृष्टिके चारित्रमें अन्तर                           |
| *     | दे० मिथ्यादृष्टि/४।<br>जत्सर्गं व अपवादमार्गका समन्वय व परस्पर सापेक्षता |
| 6     | —हे० अपवाद/४।<br>निश्चय व्यवहार चारित्रकी एकार्थताका नयार्थ।             |
| *     | सामायिकादि पाँचौं चारित्रोंमें कथंचित भैदामेद                            |
| - Tag | —देव छेदोपस्थापनाः।                                                      |
| *     | सिवकल्प अवस्थासे निर्विकल्पावंस्थापर आरोहणका क्रम<br>—हे० धर्म/६/४।      |
| *     | इप्ति व करोति क्रियाका समन्त्रय-दे० चेतना/३/८।                           |
| 3     | वास्तवमे व्रतादि बन्धके कारण नहीं बल्कि उनमें                            |
|       | अध्यवसान बन्धका कारण है।                                                 |
| १०    | वर्तोको छोड़नेका उपाय व कम ।                                             |
| *     | कारण सदृश कार्यका तात्पर्थ-दे० समयसार ।                                  |
| *     | कालके अनुसार चारित्रमें होनाधिकता अवश्य आती है                           |
| *     | दे० निर्यापक/१ में भ, आ./६७१।<br>चारित्र व संयममें अन्तरदे० संयम/२।      |

#### १. चारित्र निर्देश

# (१) चारित्र सामान्य निर्देश

#### १. चरणका रुक्षण

पं. ध./उ /४१२-४१३ चरणं क्रिया ।४१२। चरणं बाक्कायचेतोभिव्यापार शुभकर्मसु ।४१३। चतत्त्वार्थको प्रतीतिके अनुसार क्रिया करना चरण कहलाता है । अर्थात् मन, बचन, कायसे शुभ कर्मोमे प्रवृत्ति करना चरण है ।

#### २. चारित्र सामान्यका रुक्षण

स. सि./१/१/६/२ चरति चर्यतेऽनेन चरणमात्रं वा चारित्रम्। जो आचरण करता है, अथवा जिसके द्वारा आचरण किया जाता है अथवा आचरण करना मात्र चारित्र है। (रा. वा /१/१/४/२६; १/१ २४/६/३४; १/१/२६/६/१२) (गो. क./जी.प्र./३३/२७/२३)।

भ. आ./वि /=/४९/१९ चरित याति तेन हितप्राप्ति अहितानवारणं चेति चारित्रम् । चर्यते सेन्यते सज्जनैरिति वा चारित्रं सामायि-कादिकम् । — जिससे हितको प्राप्त करते हैं और अहितका निवारण करते है, उसको चारित्र कहते हैं। अथवा सज्जन जिसका आचरण करते है, उसको चारित्र कहते हैं, जिसके सामायिकादि भेद हैं।

और भी देखो चारित्र १/११/१ संसारको कारणभूत नाह्य और अन्तरंग कियाओंसे निवृत्त होना चारित्र है।

#### ३. चारित्रके एक दो आदि अनेक विकल्प

रा वा /१/७/१४/४१/८ चारित्रनिर्देशः सामान्यादेकम्, द्विधा बाह्या-भवन्तरनिवृत्तिभेदात्, त्रिधा औपशमिकक्षायिकक्षायोपशमिक-विकरपात्, चतुर्धा चतुर्यमभेदात्, पञ्चधा सामायिकादिविकरपात्। इत्येवं संख्येयासंख्येयानन्तविकरूपं च भवति परिणामभेदात्।

रा. वा./१/१७/७/६१६/१८ यदवीचाम चारित्रम्, तचारित्रमोहोपशमक्ष-यक्षयोपशमलक्षणात्मविशुद्धिलिष्धिसामान्यापेक्षया एकम्। प्राणिपीडा-परिहारेन्द्रियदर्पनिग्रहशक्तिभेदाइ द्विविधम् । उत्कृष्टमध्यमज्यन्यवि-शुद्धिप्रकर्षापकर्षयोगात्तृतीयमबस्थानमनुभवति । विकत्रज्ञानविषय-सरागधीतराग-सकलाववोधगोचरसयोगायोगविकन्पाचातुर्विध्यमप्य-शनुते । पञ्चतयी च वृत्तिमास्कन्दति तश्यथा---

त. सू./१/१८ सामाधिकछेदोपस्थापनापरिहारिवशुद्धिसूक्ष्मसांपराययथारूयातिमिति चारित्रस् ११८। — सामान्यपने एक प्रकार चारित्र है
अर्थात चारित्रमोहके उपशम क्षय व क्षयोपशमसे होनेवाली आत्मविशुद्धिको दृष्टिसे चारित्र एक हैं। बाह्य व अभ्यन्तर निवृत्ति अथवा
व्यवहार व निश्चयकी अपेक्षा दो प्रकारका है। या प्राणसंयम व
इन्द्रियसंयमको अपेक्षा दो प्रकारका है। या प्राणसंयम व
इन्द्रियसंयमको अपेक्षा दो प्रकारका है। आपा उत्कृष्ट मध्यम व
जवन्य विशुद्धिके भेदसे तीन प्रकारका है। चार प्रकारके यातिकी
दृष्टिसे या चतुर्यमकी अपेक्षा चार प्रकारका है, अथवा छ्यस्थोंका
सराग और बीतराग तथा सर्वज्ञोंका सयोग और अयोग इस तरह
चार प्रकारका है। सामाधिक, छेदोपस्थापना, परिहारिवशुद्धि, सूक्ष्मसांपराय और यथारूयातिके भेदसे पाँच प्रकारका है। इसी तरह
विविध् निवृत्ति रूप परिणामोंकी दृष्टिसे संख्यात असंख्यात और

र्जनसिद्धान्त प्र./२२२ चार हैं—स्वरूपाचरण चारित्र, देशचारित्र, सकल-चारित्र, यथाल्यात चारित्र ।

# ४. चारित्रके १३ अंग

द्र. सं./मू./४१ वदसमिदिगुत्तिरूवं ववहारणयादु जिणभाष्ण्यम्। = वह चारित्र व्यवहारनयसे पाँच महावत, पाँच समिति और तीन गुप्ति इस प्रकार १३ भेद रूप है।

#### ५. चारित्रकी मावनाएँ

म. पु./२१/१८ ईथादिविषया यत्ना मनोवाककायगुप्तयः । परीषहसिह्ण्णु-त्वम् इति चारित्रभावना ।१८। च्चलने आदिके विषयमे यत्न रखना अर्थात् ईयादि पाँच समितियोका पालन करना, मन, वचन व काय-की गुप्तियोका पालन करना, तथा परीषहोंको सहन करना । ये चारित्र की भावनाएँ जाननी चाहिए ।

#### ह. चारित्र जीवका स्वभाव है पर संयम नहीं

- ध. ७/२,१,६६/१ संजमो णाम जीवसहावो, तदो ण सो अण्णेहि विणासिज्जदि तिव्वणासे जीवद्व्यस्स वि विणासप्पसंगादो। ण; उव-जोगस्सेव संजमस्स जीवस्स लक्ष्यणसाभावादो। = प्रश्न-संयम तो जीव-का स्वभाव ही है, इस्रोलिए वह अन्यके द्वारा अर्थात कर्मोंके द्वारा नष्ट नहीं किया जा सकता, क्योंकि उसका विनाश होनेपर जीव द्रव्यके भी विनाशका प्रसंग आता है १ उत्तर—नहीं आयेगा, क्योंकि, जिस प्रकार उपयोग जीवका लक्षण माना गया है, उस प्रकार संयम जीवका लक्षण नहीं होता।
- प्र. सा । त. प्र. /७ स्वरूपे चरणं चारित्रं । स्वसमयप्रवृत्तिरित्यर्थः । तदेव वस्तुस्वभावत्वाद्धर्मः । = स्वरूपमे रमना सो चारित्र है । स्वसमयमे अर्थात् स्वभावमें प्रवृत्ति करना यह इसका अर्थ है । यह वस्तु (आत्मा) का स्वभाव होनेसे धर्म है ।
- पु. सि. ज./३६ चारित्रं भवति यत. समस्तस्रावद्ययोगपरिहरणात्। सकलकषायविभुक्तं विश्वदभुदासीनमात्मरूपं तत्। = क्योकि समस्त पापयुक्त मन. वचन, कायके योगोंके त्यागसे सम्पूर्ण कषायोंसे रहित अतएव, निर्मल, परपदार्थींसे विरक्ततारूप चारित्र होता है. इसलिए वह आत्माका स्वरूप है।

#### स्व व पर अथवा सम्यक् मिथ्याचारित्र निर्देश

नि. सा./मू./११ मिच्छादंसणणाणचरित्तं ...सम्मत्तणाणचरणं । = मिथ्या-दर्शन-झान चारित्र ..सम्यग्दर्शन-झान चारित्र ।

पं. का./त. प्र./१६४ द्विविधं हि किस संसारिषु चरितं — स्वचरितं परचरितं च । स्वसमयपरसमयावित्यर्थः । = ससारियोंका चारित्र वास्तवमें दो प्रकारका है — स्वचारित्र अर्थात् सम्यक्चारित्र और परचारित्र अर्थात् सिम्यक्चारित्र और परचारित्र अर्थात् मिथ्याचारित्र । स्वसमय और परसमय ऐसा अर्थ है। (विशेष दे समय) (यो. सा./अ./प/१६)।

#### ८. स्वपर चारित्रके रूक्षण

पं. का./मू./१५६-१६६ जो परदव्यम्म सुहं असुहं रागेण कुणदि जिंद भावं। सो सगचरित्तभट्ठो परचरियचरो हर्वाद जीवो ।१५६। आस-विद जेण पुण्णं पावं वा अप्पणोध भावेण। सो तेण परचरित्तो हर्वाद जिणा परूर्वति ।१६७। जो सव्वसगसुवको णण्णमणो अप्पणं सहा-वेण। जाणदि परसदि णियदं सो सगचरियं चरिद जीवो ।१६८। चिर्यं चरिद स्थणणाणवियद्पं अवियद्पं चरिद अप्पादो ।१६६। च्जो रागसे परद्वयमें शुभ या अशुभ भाव करता है वह जीव स्वचारित्र भृष्ट ऐसा परचारित्रका आचरण-करनेवाला है ।१६६। जिस भावसे आत्माको पुण्य अथवा पाप आस-वित होते हैं उस भाव द्वारा वह (जीव) परचारित्र है ।१६७। जो सर्वसंगमुक्त और अनन्य मनवाला वर्तता हुआ आत्माको (ज्ञान-दर्शनरूप) स्वभाव द्वारा नियत रूपसे जानता देखता है वह जीव स्वचारित्र आचरता है ।१६०। जो परद्वयात्मक भावोसे रहित स्वरूप वाला वर्तता हुआ, दर्शन ज्ञानरूप भेदको आत्मासे अभेदरूप आचरता है वह स्वचारित्रको आचरता है ।१६६। (ति. प./१/२२)।

पं. का./त. प्र./१४४/ तत्र स्वभावायस्थितास्तित्वस्वरूपं स्वचरितः, परभावायस्थितास्तित्वस्वरूपं परचरितम्। = तहाँ स्वभावमें अव- स्थित अस्तित्वस्वरूप वह स्वचारित्र है और परभावमें अवस्थित अस्तित्वस्वरूप वह परचारित्र है।

पं. का/ता. वृ /१५६-१५६ यः कर्ता ... शुद्धात्मद्रव्यात्परिभ्रष्टो भूत्वा ... रागभावेन परिणम्य --- शुद्धोपयोगाद्विपरोतः समस्तपरद्रव्येषु शुभम-शुभं वा भावं करोति स ज्ञानानन्दै कस्वभावात्माः स्वकीयचारित्राह् भ्रष्ट' सन् स्वसंवित्त्वनुष्ठानविलक्षणपरचारित्रचरो भवतीति सूत्राभि-प्रायः ।१६६। निजशुद्धात्मसवित्त्यनुचरणरूपं परमागमभाषया वीत-रागपरमसामायिकसंज्ञं स्वचरितम् ।१५८। पूर्वं सविकल्पावस्थायां ज्ञाताहं द्रष्टाहमिति यद्विकल्पह्यं तन्निविकल्पसम्राधिकालेऽनन्त-ज्ञानादिगुणस्वभावादात्मनः सकाशादभिन्नं चरतीति सूत्रार्थः ।१५६। जो वयक्ति शुद्धारम द्रव्यसे परिभ्रष्ट होकर, रागभाव रूपसे परिणमन करके, युद्धोपयोगसे विपरीत समस्त परद्रव्योंमें शुभ व अशुभ भाव करता है, वह ज्ञाननन्दरूप एकस्वभावात्मक स्वकीय चारित्रसे भ्रष्ट हो. स्वसंवेदनसे विलक्षण परचारित्रको आचरनेवाला होता है, ऐसा सूत्रका तारपर्य है ।१५६। निज शुद्धारमाके संवेदनमें अनुचरण करने रूप अथवा आगमभाषामे बीतराग प्रमसामायिक वामवाला अर्थात् समता भावरूप स्वचारित्र होता है ।१४८। पहले सविकल्पावस्थामें 'मैं ज़ाता हूँ', मैं द्रष्टा हूँ' ऐसे जो दो विकल्प रहते थे वे अब इस निविकल्प समाधिकालमें अनन्तज्ञानादि गुणस्वभाव होनेके कारण आत्मासे अभिन्न ही आचरण करता है, ऐसा सूत्रका अर्थ है ।१५६। और भी देखो 'समय' के अन्तर्गत स्वसमय व परसमय।

#### ॰. सम्यक् व मिथ्या चारित्रके छक्षण

मो. पा. मू./१०० जिंद काहि बहुविहे य चारित्ते । तं बाल चरणं हवेइ अप्पस्स विवरीदं । = बहुत प्रकारसे धारण किया गया भी चारित्र यदि आत्मस्वभावसे विपरीत है तो उसे बालचारित्र अर्थात मिथ्याचारित्र जानना ।

नि. सा./ता. वृ /११ भगवर्र्हस्परमेश्वरमार्गप्रतिकूलमार्गाभास तन्मार्गा-चरणं मिथ्याचारित्रं च । अथवा स्वारम अनुष्ठानरूपविमुखत्वमेव मिथ्या गचारित्रं । = भगवान् अर्हत परमेश्वरके मार्गरे प्रतिक्त मार्गा-भासमे मार्गका आचरण करना वह मिथ्याचारित्र है। अथवा निज आत्माके अनुष्ठानके रूपसे विमुखता वही मिथ्याचारित्र है।

नोटः —सम्यक्चारित्रके लक्षणके लिए देखो चारित्र सामान्यका, अथवा निश्चय व्यवहार चारित्रका अथवा सराग वीतराग चारित्रका सक्षण।

## 10. निश्चय व्यवहार चारित्र निर्देश

चारित्र यद्यपि एक प्रकारकाहै परन्तु उसमें जीवके अन्तर गभाव व बाह्य त्याम दोनों बातें युगपत उपलब्ध होने के कारण, अथवा पूर्व भूमिका और ऊँची भूमिकाओमे विकल्प व निर्विकल्पताकी प्रधानता रहनेके कारण, उसका निरूपण दो प्रकारसे किया जाता है—निश्चय चारित्र व व्यवहारचारित्र ।

तहाँ जीवकी अन्तरंग विरागता या साम्यता तो निश्चय चारित्र और उसका बाह्य बस्तुओंका ध्यानरूप वत, बाह्य क्रियाओं मे यस्ताचार रूप समिति और मन, बचन, कायकी प्रवृक्तिको नियन्त्रित करने रूप पृष्ठि ये व्यवहार चारित्र हैं। व्यवहार चारित्रका नाम सेराग चारित्र भी है। और निश्चय चारित्रका नाम बीतराग चारित्र। निचली भूमिकाओं व्यवहार चारित्रको प्रधानता रहती है और उपर उपरकी ध्यानस्थ भूमिकाओं निश्चय चारित्रकी।

#### ११. निइचय चारित्रका कक्षण

#### १. बाह्याभ्यन्तर क्रियाओंसे निवृत्ति---

मो. पा./ मू./३७ तचारितं भणियं परिहारी पुण्णपावाणं ।≈पुण्य व पाप दोनींका स्थाग करना चारित्र है। (न.च. वृ /३७८)।

- स. सि./१/१/१/ संसारकारणिनवृत्ति प्रत्यापूर्णस्य ज्ञानवतः कर्मादान-क्रियोपरमः सम्यग्चारित्रम् । = जो ज्ञानी पुरुष संसारके कारणोंको दूर करनेके लिए उद्यत है उसके कर्मोंके ग्रहण करनेमें निमित्तभूत क्रियाके त्यागको सम्यक्चारित्र कहते हैं। (रा. वा./१/१/३/४/६; १/७/१४/४/१); (भ. आ /वि /६/३२/१२) (पं. घ /उ./७६४) (ला. सं/४/२६३/१६१)।
- द्र. सं मू-/४६ व्यवहारचारित्रेण साध्यं निश्चयचारित्रं निरूपयित बहिरव्यतरिकरियारोहो भवकारणप्पणासट्ठं। णाणिस्स जं जिणुत्तं तं परमं सम्मचारित्तं ।४६। चव्यवहार चारित्रसे साध्य निश्चय चारित्रका निरूपण करते हैं — ज्ञानी जीवके जो संसारके कारणोंको नष्ट करनेके लिए बाह्य और अन्तरंग क्रियाओंका निरोध होता है वह उत्कृष्ट सम्यक्चारित्र है।

प. वि /१/७२ चारितं विरति प्रमादविलसःकमिसवश्चोगिनां != योगियोंका प्रमादसे होनेवाले कमीसवसे रहित होनेका नाम चारित्र है।

#### २. शान व दर्शनकी एकता ही चारित्र है

चा' पा./मू./३ जं जाणइ तं णाणं पिच्छाइ तं च दंसणं भणियं। णाणस्स पिच्छयस्स य समवण्णा होइ चारित्तं।३। = जो जाने सो ज्ञान है, बहुरि जो देखे सो दर्शन है, ऐसा कहवा है। बहुरि ज्ञान और दर्शन-के समायोग ते चारित्र होय है।

#### ३. साम्यता या शाता द्रष्टाभावका नाम चारित्र है

- प्र. सा./मू./७ चारित्तं खलु धम्मो धम्मो जो सो समो ति णिहिंहो।
  मोहक्लोहिनिहीणो परिणामो अप्यणो हु समो ।०। = चारित्र नास्तवमें धर्म है। जो धर्म है वह साम्य है, ऐसा कहा है। साम्य मोह क्षोभरहित आत्माका परिणाम है।०। (मो. पा./मू./६०); (पं. का./भू / १०७)
- म. पु /२४/११६ माध्यस्थलक्षणं प्राहुश्चारित्रं वितृषो मुने । मोक्षकामस्य निर्मुक्तश्चेलसाहिसकस्य तत ।११६। = इष्ट अनिष्ठ पदार्थीमें समता भाव धारण करनेको सम्यक्चारित्र कहते हैं। वह सम्यग्चारित्र यथार्थ रूपसे तृषा रहित, मोक्षकी इच्छा करनेवाले बस्त्ररहित और हिसाका सर्वथा त्याग करनेवाले मुनिराजके ही होता है।
- न. च. वृ./३६६ समदा तह मज्यात्यं सुद्धी भावी य वीयरायत्तं। तह चारित धम्मो सहाव आराहणा भणिया १३६६। = समता, माध्यस्थ्य, शुद्धोपयोग, वीतरागता, चारित्र, धर्म, स्वभावकी आराधना ये सब एकार्थवाची हैं। (पं. ध./७./७६४); (ता सं/४/२६३/१६१)
- प्र. सा./त. प्र./२४२ क्रोयक्वातृक्रियान्तरनिवृत्तिसृत्यमाणद्रष्ट् क्वातृत्ववृत्ति-लक्षणेन चारित्रपर्यायेण । = क्षोय और ज्ञाताकी क्रियान्तरसे अर्थात् अन्य पदार्थों के जानने रूप क्रियासे निवृत्तिके द्वारा रचित दृष्टि क्वातृ-तत्त्वमे (ज्ञाता द्रष्टा भावमें ) परिणति जिसका लक्षण है वह चारित्र पर्याय है।

#### ४. स्वरूपमें चरण करना चारित्र है

- स. सा /आ./३०६ स्वस्मिन्नेव खळु ज्ञानस्वभावे निरन्तरचरणाचारित्रं भवति । = अपनेमें अर्थात् ज्ञानस्वभावमें ही निरन्तर चरनेसे चारित्र है ।
- प्र. सा./त. प्र /७ स्वरूपे चरणं चारित्रं स्वसमयप्रमृत्तिरिधर्थः। तदेव वस्तुस्वभावत्वाद्धर्मः। =स्वरूपमे चरण करना चारित्र है, स्वसमयमें प्रवृत्ति करना इसका अर्थ है। यहीं वस्तुका (आत्माका) स्वभाव होनेसे धर्म है।
- पं, का./ता. वृ /१५४/२२४/१४ जावस्वभावनियतचारित्र भवति । तदिपि कस्मात् । स्वरूपे चरणं चारित्रमिति वचनात् । च्जोव स्वभावमें अवस्थित रहना हो चारित्र है, वयोकि, स्वरूपमें चरण करनेको चारित्र कहा है । (द्र. सं./टो./३६/१४७/३)

#### ५. स्वातमामें स्थिरता चारित्र है

- पं. का,/मू./१६२ जे चरिद णाणी पेच्छिदि अप्पाणं अप्पणा अणण्यम्य ।
  सो चारितं णाणं दंसणिमिदि णिच्छिदो होदि ११६२। = जो
  (आत्मा) अनन्यमय आत्माको आत्मासे आचरताःहै वह आत्मा ही
  चारित्र है।
- मो. पा./मू./८३ णिच्छयणयस्स एवं अप्पिम्स अप्पेण सुरदो । सी होदि हु सुचरित्तो जोइ सो लहइ णिठ्याण ।८३। =जो आरमा आरमा ही विषे आपहोके अथि भन्ने प्रकार रत होय है। यो योगी ध्यानी सुनि सम्यग्चारित्रवान् भया संता निर्वाण क्रू पावे है।
- स. सा./आ./१४४ रागादिपरिहरणं चरणं । = रागादिकका परिहार करना चम्रित है। (ध १३/३४८/२)
- प. प्र./मू./२/३० जाणिव मण्णिव अप्पप्त जो प्रभाउ चएिह। सो णियमुद्धे भावडे णिणिह चरेणु हवेड्।३०। = अपनी आत्माको जानकर व उसका श्रद्धान करके जो प्रभावको छोडेता है, वह निजात्माका शुद्धभाव चारित्र होता है। (मो. पा./मू./३७)
- मोक्षः पचाशत/मू /४४ निराकुलत्वजं सौर्य्यं स्वयमेवावतिष्ठतः । यदारम-नैव संवेदां चारित्रं निश्चयारमकम् ।४६। =आस्मा द्वारा संवेद्य जो निराकुलताजनक सुख सहज ही आता है, वह निश्चयारमक चारित्र है।
- न. च. वृ./३५४ सामण्णे णियवोहे वियलियपरभावपरमसक्भावे। तत्था-राहणजुत्तो भणिओ खलु मुद्धचारित्ती। =परभावोसे रहित परम स्वभावरूप सामान्य निज बोधमें अर्थात शुद्धचैतन्य स्वभावमें तत्त्वाराधना युक्त होनेवाला शुद्ध चारित्री कहलाता है।
- योः सा.अ./८/१४ विविक्तचेतनध्यानं जाग्रते धरमार्थतः। निश्चय-नयसे विविक्त चेतनध्यान-निश्चय चारित्र मोक्षका कारण है। (प्र. सा./ता. वृ /२४४/३३८/१७)
- का. अ./मू /१६ अप्पस्त्वं बत्यु चत्तं राम्रादिषहिं दोसेहि । सङ्काणिम्म णिलीणं तं जाणसु उत्तमं चरणं १६६। =रागादि दोषोसे रहित सुभ ध्यानमें लीन आत्मस्वरूप बस्तुको उत्कृष्ट चारित्र जानों १६६।
- नि. सा./ता. वृ./६४ स्वस्वरूपाविचलस्थितिरूपं सहजनिश्चयचारित्रस्। =िनज स्वरूपमें अविचल स्थितिरूपं सहज निश्चय चारित्र है। (नि. सा./ता. वृ./३)
- प्र, सा./ता. वृ./६/०/१४ आत्माधीनज्ञानमुखस्वभावे शुद्धात्मद्रव्ये यिन्न-श्चलिनिविकारानुभूतिरूपमवस्थानं, तल्लक्षणिनश्चयचारित्राज्जीवस्य समुत्पद्यते। ⇒ आत्माधीन ज्ञान व मुखस्वभावरूप शुद्धात्म द्रव्यमें निश्चल निविकार अनुभूतिरूप जो अवस्थान है, वही निश्चय चारित्रका तक्षण है। (स. सा./ता. वृ./३८), (सा.सा./ता.वृ./१६४), (द्र. सं./टी./४६/१६७/८)
- द्र. सं /टी./४०/१६२/१३ संकल्पिबकल्पजालत्यागेन तत्रैव मुखे रतस्य संतुष्टस्य तृप्तस्यैकाकारपरमसमरसीभावेन द्रवीभूतिवत्तस्य पुनः पुनः स्थिरीकरणं सम्यक्चारित्रम् । —समस्त संकल्प विकल्पोके स्थाग द्वारा, उसी (वीतराग) मुखमें सन्तुष्ट तृष्ठ तथा एकाकार परम समता भावमे द्रवीभूत चित्तका पुनःपुनः स्थिर करना सम्यक्चारित्र है। (प. प्र./टी./२/३० की उत्थानिका)

#### १२. व्यवहार चारित्रका लक्षण

- स./सा./मू./३८६ णिस्चं पञ्चवलाणं कुठवह णिस्चं पडिकम्मदि यो य। णिस्चं आलोचेयह सो हु चारित्तं हवइ चेया १३५६। = जो सदा प्रत्यारूयान करता है, सदा प्रतिक्रमण करता है और सदा आलोचना करता है, वह आत्मा वास्तवमें चारित्र है।३५६।
- भ. आ./मू /१/४५ कायव्वमिणमकायव्ययक्ति णाळण होइ परिहारो । —यह करने योग्य कार्य है ऐसा ज्ञान होनेके अनन्तर अकर्तव्यका स्याग करना चारित्र है।

- र. क. शा/४६ हिसानृतचौर्यभ्यो मैथुनसेवापरिग्रहाम्यां च। पाप -प्रणालिकाम्यो विरति. संज्ञस्य चारित्रं १४६१ = हिसा, असत्य, चोरी, तथा मैथुनसेवा और परिग्रह इन पाँचौं पापोकी प्रणालियोसे विरक्त होना चारित्र है। (ध. ६/१,६-१,२२/४०/६), (नि. सा./ता.व./६२), (मो. पा/टी-/३७,३८/३२८)
- यो. सा./अ /=/६५ कारणं निवृतिरेतचारित्रं व्यवहारतः।\*\*\*।६५। वतादिका आचरण करना व्यवहार चारित्र है।
- पु. सि. स./३६ चारित्रं भवति यतः समस्तसावद्ययोगपरिहरणात्। सकलकषायिवमुक्तं विश्वतमुदासीनमात्मरूपं तत्।३६। = समस्त पाप-युक्त मन, वचन, कायके त्यागसे सम्पूर्णं कषायोसे रहित अतएव निर्मल परपदार्थीसे विरक्ततारूप चारित्र होता है। इसलिए वह चारित्र आत्माका स्वभाव है।
- भ आ./लि./ई/३३/१ एवं स्वाध्यायो ध्यानं च अविरतिप्रमादकषायस्य-जनस्वपत्या। हर्थं चारित्राराधनयोक्तयाः = अविरति, प्रमादः कषायोका त्याग स्वाध्याय करनेसे तथा ध्यान करनेसे होता है, इस वास्ते वे भी चारित्र रूप हैं।
- द्र सं./मू./४४ अमुहादो विणिवित्ती सुहै पवित्ती य जाण चारित्तं । वद-सिमिदिगुत्तिरूवववहारणयादु जिल भणियं ।४६। = अशुभ कार्योसे निवृत्त होना और शुभकार्योमें प्रवृत्त होना है, उसको चारित्र जानना चाहिए। व्यवहार नयसे उस चारित्रको वत, सिमिति और गुप्तिस्वरूप कहा है।
- त. अनु./२७ चेतसा बचसा तन्त्रा कृतानुमतकारितै.। पापिक्रयाणां यस्त्यागः सञ्चारित्रमुषित तत्।२७। = मनसे, बचनसे, कायसे, कृत कारित अनुमोदनाके द्वारा जो पापरूप क्रियाओंका त्याण है उसकी सम्याचारित्र कहते हैं।

#### १३, सराग बीतराग चारित्र निर्देश

[वह चारित्र अन्य प्रकारसे भी दो भेद रूप कहा जाता है— सराग व बीतराग। शुभोपयोगी साधुका वत. समिति, गुप्तिके विकक्पोंरूप चारित्र सराग है, और शुद्धोपयोगी साधुके वीतराग स्वेदनरूप ज्ञाता द्रष्टा भाव वीतराग चारित्र है।]

#### १४. सराग चारित्रका छक्षण

- स. सि./६/१२/३३१/२ संसारकारणिविनिवृत्ति प्रत्यापूर्णोऽश्लीणादायः सराग इत्युच्यते । प्राणी न्द्रियेष्वशुभप्रवृत्ते विरतिः संयमः । सरागस्य संयमः सरागो वा संयमः सरागसंयमः । = जो संसारके कारणोंके त्यागके प्रति उत्सुक है, परन्तु जिसके मनसे रागके संस्कार नष्ट नहीं हुए हैं, वह सराग कहलाता है । प्राणी और इन्द्रियोंके विषयमें अशुभ प्रवृत्तिके त्यागको संयम कहते हैं ।सरागी जीवका संयम सराग है । (रा. वा./६/१२/५-६/५२२/२१)
- न, च, व./३३४ सू छत्तरसमणण्णुणा घारण कहणं च पंच आयारो। सो ही तहव सणिट्ठा सरायचरिया हवइ एवं १३३४। = श्रमण जो भूल व उत्तर गुणोंको घारण करता है तथा पंचाचारोंका कथन करता है अर्थात् उपवेश आदि देता है, और आठ प्रकारकी शुद्धियोंमें निष्ठ रहता है, वह उसका सराग चारित्र है।
- द्र. सं./मू./४६/१६४ वीतरागचारित्रस्य साधकं सरागचारित्रं प्रतिपादयित । "असुहादो विणिवत्ती सुहै पवित्ती य जाण चारित्त । वदसमिदिगृत्तिरूवं ववहारणयादु जिणभणियं ।४६। = वीतराग चारित्रके परम्परा साधक सराग चारित्रको कहते हैं जो असुभ कार्यसे
  निवृत्त होना और शुभकार्यमें प्रवृत्त होना है, उसको चारित्र जानना
  चाहिए, व्यवहार नथसे उसको बत, समिति, गुप्ति स्वरूप कहा है।
- प्र- सा./ता-वृ./२१०/३१४/१० तत्रासमर्थः पुरुष'--शुद्धात्मभावना-सहकारिभूतं किमपि प्राम्जकाहारज्ञानोपकरणादिकं गृह्णातीत्यपवादो 'व्यवहारनय'एकदेशपरित्यागस्तथा चापहृतसंयमः सरागचारित्रं

शुभोपयोग इति यावदेकार्थः। च्वीतराग चारित्रमे असमर्थ पुरुष शुद्धात्म भावनाके सहकारीभूत जो कुछ प्राप्तक आहार तथा ज्ञानादि के उपकरणोंका ग्रहण करता है, वह अपवाद मार्ग, —व्यवहार नय या व्यवहार चारित्र, एकदेश परित्याग, अपहृत सथम, सराग चारित्र या शुभोपयोग कहलाता है। यह सब शब्द एकार्थवाची है।

नोट' - और भी--दे० चारित्र/१/१२ में व्यवहार चारित्र-संयम/१ में अपहत संयम, 'अपनाद' में अपवादमार्ग।

#### वीतराग चारित्रका लक्षण

- न. च.बृ./३७८ मुह्असुहाण णिबित्ति चरणं साह्स्स वीयरायस्स । = शुभ और अशुभ दोनो प्रकारके योगोसे निवृत्ति, वीतराग साधुका चारित्र है।
- नि. सा /ता वृ./१५२ स्वरूपिवशान्तिलक्षणे परमवीतरागचारित्रे । =स्वरूपमे विश्वान्ति सो ही परम वीतराग चारित्र है ।
- द्र सं-/टी./१२/२१६/१ रागादि विकल्पोपाधिरहितस्त्राभाविकसुखस्वादेन निश्चलित्तं वीतरागचारित्रं तत्राचरणं परिणमनं निश्चयचारित्रा-चारः = उस शुद्धात्मामें रागादि विकल्परूप उपाधिसे रहित स्त्राभा-विक सुखके आस्वादनसे निश्चल चित्त होना वीतराग चारित्र है। उसमे जो आचरण करना सो निश्चय चारित्राचार है। (स.सा /ता. वृ/२/९०) (इ. सं-/टी./२२/६७/१)।
- प्र. सा./तः वृ./२३०/३१६/८ शुद्धात्मन' सकाशादन्यज्ञाह्यःभ्यन्तरपरियहरूपं सर्वं त्याज्यमित्युरसर्गो 'निश्चय नयः' सर्वपरित्याग' परमोपेक्षासंयमो बीतरागचारित्तं शुद्धोपयोग इति यावदेकार्थः । शुद्धात्मा
  के अतिरिक्त अन्य बाह्य और अभ्यन्तर परिग्रह रूप पदार्थोका त्याग
  करना उत्सर्ग मार्ग है। उसे ही निश्चयनय या निश्चयचारित्र व
  शुद्धोपयोग भी कहते है, इन सब शब्दोका एक ही अर्थ है।

नोटः—और भी देखे चारित्र/१/११ में निश्चय चारित्र; संयम/१ मे उपेक्षा संयम: अपवादमें उरसर्ग मार्ग।

# १६, स्वरूपाचरण व सयमाचरण चारित्र निर्देश

- चा. पा./मू १ जिणाणाणदिद्विसुद्धपढम सम्मत्तं चरणचारित्तं । विदियं संजमचरणं जिणणाणसदेसियं तं पि ।१/=पहला तो, जिनदेवके ज्ञान दर्शन व श्रद्धाकरि शुद्ध ऐसा सम्यक्त्वाचरण चारित्र है और दूसरा संयमाचरण चारित्र है।
- चा. पा /टो./३/३२/३ द्विविधं चारित्रं—दर्शनाचारचारित्राचारलक्षणं। —दर्शनाचार और चारित्राचार लक्षणवाला चारित्र दो प्रकारका है। जैन सिद्धान्त प्रवेशिका/२२३ शुद्धात्मानुभवनसे अविनाभावी चारित्र-विशेषको स्वरूपाचरण चारित्र कहते है।

#### १७. अधिगत व अनिधगत चारित्र निर्देश व छक्षण

रा. बा./३/३६/२/२०१/८ चारित्रार्या द्वेषा अधिगतचारित्रार्था अनिधगतचारित्रार्याश्चेति । तद्भेदः अनुपदेशोपदेशापेक्षभेदकृतः । चारित्रमोहस्योपशमात् क्षयाच बाह्योपदेशानपेक्षा आरमप्रसादादेव चारित्रपरिणामास्कन्दिनः उपशान्तकषायाः क्षीणकषायाश्चाधिगतचारित्रार्याः अन्तश्चारित्रमोहक्षयोपशमसद्भावे सति बाह्योपदेशनिमक्तविरतिपरिणामा अनिधगमचारित्रार्याः । = अस्वयवकर्मार्यः दो
प्रकारके हैं — अधिगत चारित्रार्यः और अनिधगत चारित्रार्यः । जो
बाह्य उपदेशके बिना स्वयं ही चारित्रमोहके उपशम वा क्षयसे प्राप्त
आत्म प्रसाद्यसे चारित्र परिणामको प्राप्त हुए है, ऐसे उपशान्तकषाय
और क्षीण कषाय गुणस्थानवर्ती जीव अधिगत चारित्रार्य हैं । और
जो अन्दरमें चारित्रमोहका क्षयोपशम होनेपर बाह्योपदेशके निमित्तसे
विरति परिणामको प्राप्त हुए हैं वे अनिधगत चारित्रार्य हैं । तार्व्ययह है कि उपशम व क्षायिकचारित्र तो अधिगत कहलाते हैं और
क्षयोपशम चारित्र अनिधगत।

#### ९८. श्लायिकादि चारित्र निर्देश

घ. ६/१,६-८,१४/२८१/१ सयलचारित्तं तिविहं खओवसिमयं, ओव-सिमयं खइयं चेदि । = क्षयोपशिमक, औपशिमक व क्षायिकके भेदसे सकल चारित्र तीन प्रकारका है। (ल. सा./मू/१८६/२४३)।

#### १२. औपशमिक चारित्रका लक्षण

रा. वा /२/३/१०४/१७ अष्टाविशितिमोहविकल्पोपशमादौपशमिकं चारित्रम् = अनन्तानुबन्धी आदि १६ कषाय और हास्य आदि नव नोकषाय, इस प्रकार २५ तो चारित्रमोहकी और मिश्यात्व, सम्यिग्धियात्व व सम्यक्ष्रकृति ये तीन दर्शनमोहनीयकी—ऐसे मोहनीयकी कुल २८ प्रकृतियोंके उपशमसे औपशमिक चारित्र होता है। (स. सि./२/३/१४३/७)।

#### २०. क्षायिक चारित्रका लक्षण

रा. वा /२/४/७/१०७/११ पूर्वोक्तस्य दर्शनमोहित्रकस्य चारित्रमोहस्यं च पञ्चविद्यातिविकल्पस्य निरवशेषक्षयात् क्षायिके सम्यक्त्वचारित्रे भवतः ।=पूर्वोक्त (देखो ऊपर औपरामिक चारित्रका लक्षण) दर्शन मोहको तीन और चारित्रमोहकी २५; इन २८ प्रकृतियों के निरवशेष विनाशसे क्षायिक चारित्र होता है। (स. सि./२/४/१५५/१)

#### २१. क्षायीपशमिक चारित्रका लक्षण

स. सि./२/१/१५७/= अनन्तानुबन्ध्यप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानद्वादशकपायो-दयक्षयात्सदुपशमाच्च संज्वलनकषायचतुष्टयान्यतमदेशघातिस्प-धंकोदये नोकषायनकस्य यथासंभवोदये च निवृत्तिपरिणाम आत्मनः क्षायोपशमिकं चारित्रम्=अनन्तानुबन्धी अप्रत्याख्यान और प्रत्याख्यानावरण इन बारह कषायोके उदयाभावी क्षय होनेसे और इन्हींके सदवस्थासप उपशम होनेसे तथा चार संज्यलन कषायोंमेसे किसी एक देशघाती प्रकृतिके उदय होनेपर और नव नोकषायोंका यथा सम्भव उदय होनेपर जो त्यागरूप परिणाम होता है, वह क्षायोपशमिक चारित्र है। (रा. वा./२/४/८/१०८/३) इस विषयक विशेषताएँ व तर्क आदि। दे० क्षयोपशम।

## २२. सामायिकादि चारित्र पद्धक निर्देश

त. सू./१/१८ सामायिकछेदोपस्थानापरिहारविशुद्धिसूक्ष्मसांपराययथा-रूपातिमिति चारित्रम् = सामायिक, छेदोपस्थापना, परिहारविशुद्धि, सूक्ष्मसाम्पराय और यथारूयात—ऐसे चारित्र पॉच प्रकारका है। (और भी-दे० संयम/१।

# २. मोक्षमार्गमें चारित्रकी प्रधानता

## १. चारित्र ही धर्म है

प्र. सा./मू/७ भ्रारित्तं खलु धम्मो=चारित्र वास्तवमे धर्म है (मो. पा./मू./५०) (पं. का./मू०/१०७)।

## २. चारित्र साक्षात् मोक्षका कारण है

चा. पा./म्०/८-६ तं चेत्र गुणि विसुद्धं जिणसम्मत्तं सुसुक्तठाणाय। जं चरइ णाणजुत्तं पढमं सम्मत्तं चरणवारितं । पा सम्मत्तचरणसुद्धा संजमचरणस्य जइ व सुपि सद्धा। णाणी अमूद्धिही अचिरे पातंति णिव्वाणं ॥६॥ = प्रथम सम्यक्त्व चरणचारित्र मोक्षस्थानके अर्थ है ॥=॥ जो अमूद्धि होकर सम्यक्त्वचरण और संयमाचरण दोनोंसे विशुद्ध होता है, वह शीघ ही निर्वाणको प्राप्त करता है ॥

स सि./१/१८/४३६/४ चारित्रमन्ते गृह्यन्ते मोक्षप्राप्ते. साक्षात्करणमिति ज्ञापनार्थं चचारित्र मोक्षका साक्षात् कारण है यह बात जाननेके लिए सूत्रमें इसका प्रहण अन्तमें किया है।

प्र. सा./त. प्र./६ संपद्मते हि दर्शनञ्चानप्रधानाच्चारित्राद्वीतरागानमोक्षः।

तत एव च सरागाइदेवासुरमनुजराजविभवक्वेशरूपो बन्धः = दर्शन

ज्ञान प्रधान चारित्रसे यदि वह वीतराग हो तो मोक्ष प्राप्त होता है,
और उससे ही यदि वह सराग हो तो देवेन्द्र, असुरेन्द्र, व नरेन्द्रके
वैभव क्लेशरूप बन्धकी प्राप्ति होती है, (यो. सा. अ/६/१२)

प, ध /उ./७५६ चारित्र निर्जरा हेतुन्यीयादप्यस्त्यवाधितम् । सर्वस्वार्थ-क्रियामर्हत् , सार्थनामास्ति दीपवत् ॥७५६॥ = वह चारित्र (पूर्व श्लोकमें कथित शुद्धोपयोग रूप चारित्र ) निर्जराका कारण है, यह बात न्यायसे भो अवाधित है। वह चारित्र अन्वर्थ क्रियामें समर्थ होता हुआ दीपककी तरह अन्वर्थ नामधारी है।

# ३. चारित्राराधनामें अन्य सर्व आराधनाएँ गर्मित हैं

भ. आ./मू./प/४१ अहवा चारित्राराहणाए आहारियं सर्वं । आराहणाए सेसस्स चारित्राराहणा भज्जा ॥पा=चारित्रकी आराधना करनेसे दर्शन, ज्ञान व तप, यह तीनी आराधनाएँ भी हो जाती हैं। परन्तु दर्शन(दिकी आराधनासे चारित्रकी आराधना हो या न भी हो।

# श्वास्त्रिसंहित ही सम्यक्त्व, ज्ञान व तप सार्थक है

शी.पा./मू./५ णाणं चरित्तहीणं लिगगहणं च दंसणिबहूणं । संजमहीणो य तजो तह चरइ णिरत्थयं सन्त्रं ॥६॥ = चारित्ररहित <u>ज्ञान</u> और सम्यक्त्वरहित लिग तथा संयमहीन तप ऐसे सर्वका आचरण निर्यक है। (मो. पा./मू/५७,६६,६७) (मू. आ./६५०) (आ. आ./मू./७७०/६२६); (आराधनासार/५४/१२६)।

मु.आ./८६७ थोविम्म सिक्खिर जिणह बहुसुदं जो चारित्तं। संपुण्णो जो पुण चरित्तहीणो किं तस्स सुदेण बहुरण ।८६७। चजो मुनि चारित्रसे पूर्ण है, वह थोडा भी पढा हुआ हो तो भी दशपूर्वके पाठीको जीत लेता है। (अर्थात वह तो सुक्ति,प्राप्त कर लेता है, और संयमहीन दशपूर्वका पाठो संसारमें ही भटकता है) क्यों कि जो चारित्ररहित है, वह बहुतसे शास्त्रोंका जाननेवाला हो जाये तो भी उसके बहुत शास्त्र पढ़े होनेसे क्या लाभ (मू.आ./८६४)।

भ.आ./मू:/१२/४६ चक्खुस्स दंसणस्स य सारो सन्पादिदोसपरिहरणं। चक्खू होइ णिरस्यं दठ्ठुण बिले पडंतरस १६२।

भ.आ./वि./१२/१६/१७ ननु ज्ञानिमष्टानिष्टमार्गोपदिश तब ुक्तं ज्ञानस्यो-पकारित्वमभिधातुं इति चेन्न ज्ञानमात्रेणेष्टार्थांसिद्धिः यतो ज्ञानं प्रवृत्तिहीनं असत्समं। —नेत्र और उससे होनेवाला जो ज्ञान उसका फल सर्पदंश, कंटकव्यथा इत्यादि दु.लोंका परिहार करना है। परन्तु जो बिल आदिक देखकर भी उसमें गिरता है, उसका नेत्र ज्ञान वृथा है। । प्रश्न—ज्ञान इष्ट अनिष्ट मार्गको दिखाता है, इसलिए उसको उपकारपना युक्त है (परन्तु क्रिया आदिका उपकारक कहना उपयुक्त नहीं)। उत्तर—यह कहना योग्य नहीं हैं, क्योंकि ज्ञान मात्रसे इष्ट सिद्धि नहीं होती, कारण कि प्रवृत्ति रहित ज्ञान नहीं हुएके समान है। जैसे नेत्रके होते हुए भी यदि कोई कुएँ में गिरता है, तो उसके नेत्र व्यर्थ हैं।

स.श./८१ शृष्वन्नप्यन्यतः कामं वदन्निप कलेवरात् । नात्मानं भाव-येद्भिन्नं यावत्तावन्न मोक्षभाक् १८१। = आत्माका स्वरूप उपाध्याय आदिके मुखसे खूब इच्छानुसार मुननेपर भी, तथा अपने मुखसे दूसरोंको बतलाते हुए भी जबतक आत्मस्वरूपकी शरोरादि पर-पदार्थोसे भिन्न भावना नहीं की जाती, तबतक यह जीव मोक्षका अधिकारी नहीं हो सकता।

प.प्र./मू./२/८१ बुज्फह् सत्थइं तउ घरइ पर परमत्थुण बेइ। तावण मुंचइ जाम णिव हहु परमत्थु मुणेइ। पर। =शास्त्रोंको खूब जानता हो और तपस्या करता हो, लेकिन परमात्माको जो नहीं जानता या उसका अनुभव नहीं करता, तबतक बह नहीं छूटता। स.सा./आ./७२ यत्त्वात्मासवयोभेंदज्ञानमपि नासवेभ्या निवृत्तं भवति तज्ज्ञानमेव न भवतीति । चयित आत्मा और आसवींका भेदज्ञान होनेपर भी आसवीसे निवृत्त न हो तो वह ज्ञान ही नहीं है।

प्र.सा./ता.व./२३७ अयं जीवः श्रद्धानज्ञानसहितोऽपि पौरुषस्थानीय-चारित्रवर्तेन रागादिविकल्परूपादसंयमाद्यपि न निवर्तते सदा तस्य श्रद्धानं ज्ञानं वा किं कुर्यान्न किमपि। =यह जीव श्रद्धान या ज्ञान सहित होता हुआ भी यदि चारित्ररूप पुरुषार्थके बलसे रागादि विकल्परूप असयमसे निवृत्त नहीं होता तो उसका वह श्रद्धान म ज्ञान उसका क्या हित कर सकता है। कुछ भी नहीं।

मो पा./पं. जयधन्द/६० जो ऐसे श्रद्धान करें, जो हमारे सम्यक्त तो है ही, श्राह्म सूलगुण त्रिगड़ें ती त्रिगड़ों, हम मोक्षमार्गी ही हैं. तौ ऐसे श्रद्धान तें ती जिनाज्ञा होनेतें सम्यक्तका भंग होय है। तब मोक्ष कैसे होय।

शी.पा./पं. जयचन्द/१८ सम्यक्तव होय तब विषयनिते विरक्त होय ही होय। जो विरक्त न होय तो संसार मोक्षका स्वरूप कहा जानना।

# चारित्रधारणा ही सम्यग्ज्ञानका फल है

ध.१/१,१,११४/३५३/८ किं तद्ज्ञानकार्यमिति चेत्तत्त्वार्थे रुचिः प्रत्ययः श्रद्धा चारित्रस्पर्शनं च ।= प्रश्न—ज्ञानका कार्य क्या है १ उत्तर—तत्त्वार्थमें रुचि, निश्चय, श्रद्धा और चारित्रका धारण करना कार्य है। द्र सं./टी./३६/१४३/४ यस्तु रागादिभेदिवज्ञाने जाते सित रागादिकं रयजित तस्य भेदिवज्ञानफलमस्ति। = जो रागादिकका भेद विज्ञान हो जानेपर रागादिकका रयाग करता है, उसे भेद विज्ञानका फल है।

#### ३. चारित्रमें सम्यक्तवका स्थान

## १. सम्यक् चारित्रमें सम्यक् पदका महस्व

स-सि./१/१/५/६ अज्ञानपूर्वकाचरणिनवृत्त्यर्थं सम्यग्विशेषणम् । = अज्ञान पूर्वक आचरणके निराकरणके अर्थ सम्यक् विशेषण दिया गया है ।

# र. चारित्र सम्यग्ज्ञान पूर्वक ही होता है

स.सा./मू./१८,३४ एवं हि जीवराया णादक्वो तह य सद्दृदक्वो। अणु-चरिद्क्वो य पुणो सो चेव दु मोक्खकामेण ।१८। सक्वे भावे जम्हा पचक्काइं परे त्ति णादूणं। तम्हा पचक्काणं णाणं णियमा मुणेयक्वा ।१४। = मोक्षके इस्कुकको पहले जीवराजाको जानना चाहिए, फिर उसी प्रकार उसका श्रद्धान करना चाहिए, और तत्पश्चात उसका आचरण करना चाहिए।१८। अपने अतिरिक्त सर्व पदार्थ पर है, ऐसा जानकर प्रत्यास्व्यान करता है, अतः प्रत्यास्व्यान ज्ञान ही है (पं.का./ मू./१०४)।

स.सि./१/१/७/३ चारित्रात्पूर्वं ज्ञानं प्रयुक्तं, तत्पूर्वकत्वाचारित्रस्य। स्मृत्रमे चारित्रके पहले ज्ञानका प्रयोग किया है, क्यों कि चारित्र ज्ञानपूर्वक होता है। (रावा./१/१/३२/१/३२), (पु.सि.ज./३८)।

घ १३/४.४.४०/२०८/६ चारित्राच्छ्रुतं प्रधानमिति अप्रवस् । कथं तत् श्रुतस्य प्रधानता । श्रुतज्ञानमन्तरेण चारित्रानुष्यसः । = चारित्रसे श्रुत प्रधान है, इसालए उसकी अप्रव संज्ञा है । प्रश्न — चारित्रसे श्रुतकी प्रधानता किस कारणसे हैं । उत्तर — क्यों कि श्रुतज्ञानके निना चारित्रकी उत्पत्ति नहीं होती, इसलिए चारित्रकी अपेक्षा श्रुतकी प्रधानता है ।

स.सा./आ./३४ य एव पूर्व जानाति स एव पश्चात्प्रत्याचघ्टे न पुन-रन्य· प्रत्याख्यानं ज्ञानमेव इत्यनुभवनीयम् । — जो पहले जानता है वही त्याग करता है, अन्य तो कोई त्याग करनेवाला नहीं है, इसलिए प्रत्याख्यान ज्ञान ही हो।

## ३. चारित्र सम्यग्दर्शनपूर्वक होता है

चा पा /मू /८ जं चरइ णाणजुत्तं पढमं सम्मत्तचरणचारित्तं ।६।

चा.पा./टी /८/३६/१६ द्वयोर्द र्शनाचारचारित्राचारयोर्मध्ये सम्यवस्वाचार-चारित्रं प्रथमं भवति । =दर्शनाचार और चारित्राचार इन दोनोंमे सम्यक्ताचरण चारित्र पहले होता है।

र.सा./७३ पुटबं सेवड् मिच्छामलसोहणहेउ सम्मभेसज्जं। पच्छा सेवड् कम्मामयणासणचरियसम्मभेसरजं १७३। = भव्य जीवोंको सम्यक्त-रूपी रसायन द्वारा पहले मिथ्यामलका शोधन करना चाहिए, पुनः चारित्ररूप औषधका सेवन करना चाहिए। इस प्रकार करनेसे कर्म-रूपी रोग तत्काल ही नाश हो जाता है।

मो मा./मू /द तं चैव गुणविसुद्धं जिणसम्मत्तं सुमुक्खठाणाय । जं चरइ णाणजुत्तं पढमं सम्मत्तचरणचारित्तं । १ = जिनकासम्यवस्वविशुद्धहोय ताहि यथार्थ ज्ञान करि आचरण करै, सो प्रथम सम्यक्त्वाचरण

चारित्र है, सो मोक्षस्थानके अर्थ होय है।८।

स.सि./२/३/१४३/७ सम्यवत्वस्यादौ वचनं, तत्पूर्वकरवाचारित्रस्य। = 'सम्यक्त्वचारित्रे' इस सूत्रमें सम्यक्त पदको आदिमे रखा है, क्यों कि चारित्र सम्यक्त्वपूर्वक होता है। (भ आ /वि./११६/२७३/१०)।

रा वा /२/३/४/१०४/२१ पूर्वे सम्यक्तवपर्यायेणाविभाव आत्मनस्ततः क्रमाच्चारित्रपर्याय आविभवतीति सम्यक्त्वस्यादौ प्रहणं क्रियते। = पहले औपशमिक सम्यग्दर्शन प्रगट होता है। तत्पश्चाद क्रमसे आत्मामे औपशामिक चारित्र पर्यायका प्रादुर्भाव होता है, इसीसे सम्यक्तका ग्रहण सूत्रके आदिमे किया गया है।

पु.सि.उ./२१ तत्रादौ सम्यक्तवं समुपाश्रयणीयमखिलयत्नेन । तस्मिन्स-रयेव यतो भवति ज्ञानं चारित्रं च १२१। = इन तीनों (सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र) के पहले समस्त प्रकारसे सम्यग्दर्शन भले प्रकार अंगीकार करना चाहिए, क्योंकि इसके अस्तित्व होते हुए ही

सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्र होता है।

आ.अनु-/१२०-१२१ प्राक् प्रकाशप्रधानः स्यात् प्रदीप इव संयमी। पश्चात्तापप्रकाशाभ्यां भास्वानिव हि भासताम् ।१२०। भूत्वा दीपोपमो धीमान् ज्ञानचारित्रभास्वर । स्वमन्यं भासयत्येष प्रोद्वत्कर्मकङजलस् 1१२१। = साधु पहले दीपके समान प्रकाशप्रधान होता है। तत्पश्चात् वह सूर्यके समान ताप और प्रकाश दोनोसे शोभायमान होता है ।१२०। वह बुद्धिमान साधु (सम्यक्त्व द्वारा) दीपकके समान होकर ज्ञान और चारित्रसे प्रकाशमान होता है, तब वह कमं रूप काजनको उगलता हुआ स्वके साथ परको प्रकाशित करता है।

#### सम्यक्त्व हो जानेपर पहळा ही चारित्र सम्यक् हो जाता है

पं.ध./उ./७६८ अर्थोऽयं सति सम्यक्त्वे ज्ञानं चारित्रमत्र यह । भृतपूर्व भवेत्सम्यक् सूते वाभूतपूर्वकम् ।७६८। = सम्यग्दर्शनके होते हो जो भूतपूर्व ज्ञान व चारित्र था, वह सम्यक् विशेषण सहित हो जाता है। अतः सम्यग्दर्शन अभूतपूर्वके समान ही सम्यग्ज्ञान व सम्यक्चारित्र को उत्पन्न करता है, ऐसा कहा जाता है।

# ५. सम्यक्त हो जानेके पश्चात् क्रमशः चारित्र स्वतः हो जाता है

पं, घ,/ज./६४० स्वसंवेदनप्रत्यक्षं ज्ञानं स्त्रानुभवाह्ययम् । बैराग्यं भेद-विज्ञानमित्याचस्तीह कि बहु ।१४०। =सम्यग्दर्शनके होनेपर आस्मामें प्रत्यक्ष, स्वानुभव नामका ज्ञान, वैराग्य और भेद विज्ञान इस्यादि गुण प्रगट हो जाते हैं।

शी, पा./पं. जयचन्द/४० सम्यक्त्व होय तो विषयनितें विरक्त होय ही होय। जा विरक्त न होय तौ संसार मोक्षका स्वरूप कहा जान्या।

#### ६. सम्यग्दर्शन सहित ही चारित्र होता है

चा. पा./मू. ३ णाणस्स पिच्छियस्स य समवण्णा होइ चारित्तं ।

को. पा./मू.।२० संजमसंजुतस्स य सुज्काणजीयस्स मोक्खमगगस्स । णाणेण लहदि लक्खं तम्हा णाणंच णायञ्चं।=ज्ञान और दर्शनके समायोगसे चारित्र होता है। ३। संयम करि संयुक्त और ध्यानके योग्य ऐसा जो मोक्षमार्ग ताका सक्ष्य जो अपना निज स्वह्नप सो ज्ञानकरि पाइये है ताते ऐसे लक्षकूं जाननेकूं ज्ञानकूं जानना ।२०।

ध. १२/४,२,७,१७७/८१/१० सो संजमो जो सम्माविणाभावीण अण्णो । तत्थ गुणसेडिणिज्जराकज्जणुवलंभादो । तदो संजमगहणादेव सम्मत्त-सहायसंजमसिद्धी जादा । == संयम वही है, जो सम्यवत्वका अविना-भाभी है, अन्य नहीं। न्योकि, अन्यमें गुणश्रेणी निर्जराद्धप कार्य नहीं उपलब्ध होता। इसलिए संयमके ग्रहण करनेसे ही सम्यक्त सहित संयमकी सिद्धि हो जाती है।

#### ७. सम्यक्त्व रहितका चारित्र चारित्र नहीं है

स. सि./६/२१/३३६/७ सम्यक्त्वाभावे सति तद्वचपदेशाभावात्तदुभय-मप्यत्रान्तर्भवति । सम्यक्त्वके अभावमें सराग संयम और संयमा-संयम नहीं होते, इसलिए उन दोनोंका यही (सूत्रके 'सम्यक्त्व' शब्दमें ) अन्तर्भाव होता है।

रा. वा./ई/२१/२/४२८/४ नासतिसम्यव्यवे सरागसंयम-संयमासंयम-व्यपदेश इति । = सम्यक्त्वके न होनेपर सरागसंयम और संयमासंयम

ये वयपदेश ही नहीं होता। (पू. सि. ७,/३८)।

श्लो. वा,/संस्कृत/६/२३/७/पृ, ५५६ संसारात भीरुताभीक्ष्णं संवेगः। सिद्धचताम् यतः न तु मिथ्यादशाम् । तेषाम् संसारस्य अप्रसिद्धितः । =बुद्धिमानोंमे ऐसी सम्मति है कि संसारभी ह निरन्तर संविग्न रहता है। परन्तु यह बात मिथ्यादृष्टियोंमें नहीं है। उन बुद्धिमानों-में संसारकी प्रसिद्धि नहीं है।

ध. १/१,१,४/१४४/४ संयमनं संयमः। न द्रव्ययमः संयमस्तस्य 'सं' शब्देनापादित्वात् । = संयमन करनेको संयम कहते हैं, संयमका इस प्रकार तक्षण करनेपर इव्य यम अर्थात् भाव चारित्र शून्य द्रव्य चारित्र संयम नहीं हो सकता। क्योंकि संयम शब्दमें प्रहण किये गये 'सं' शब्दसे उसका निराकरण कर दिया गया है । (ध. १/१,१,१४/१७७/४)।

प्र. सा./ता. वृ./२३६/३२६/१९ यदि निर्दोषिनिजपरमात्मैवोपादेय इति रुचिरूपं सम्यक्त्वं नास्ति तर्हि---पञ्चेन्द्रियविषयाभिजाषषड्जीव-वधव्यावर्तोऽपि संयतो न भवति । = निर्दोष निज परमानन्द हो उपा-देय है, यदि ऐसा रुचि रूप सम्यक्त्व नहीं है, तब पंचेन्द्रियोंके विषयोंकी अभिलाषाका त्याग रूप इन्द्रिय संयम तथा षट्कायके जीवोंके बधका त्यागरूप प्राणि संयम ही नहीं होता।

मार्गणा-- [ मार्गणा प्रकरणमें सर्वत्र भाव मार्गणा इष्ट है ]।

# ८. सम्यक्त्वके बिना चारित्र सम्भव नहीं

र. सा./४७ सम्मत्तं विषा सण्णाणं सच्चारित्तं ण होइ णियमेण । = सम्य-ग्दर्शनके त्रिना सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्र नियम पूर्वक नहीं होते हैं ।४७। (और भी - दे० लिंग/२) (स. सं/६/२१/३३६/७); ( रा. वा./६/२१/२/<u>५२</u>=/४) ।

ध. १/१,१,१३/१७६/३ तान्यन्तरेणाप्रत्याख्यानस्योत्पत्तिविरोधात् । सम्यक्त्वमन्तरैणापि देशयतयो दृश्यन्त इति चेन्न, निर्गतमुक्तिकांक्ष -

स्यानिवृत्तविषयपिपासस्याप्रत्याख्यानानुपयत्ते ।

घ. १/१.१,१३०/३७८/७ मिथ्यादृष्टमोऽपि केचित्संयतो दृश्यन्त इति चेत्र, सम्यक्ष्वमन्तरेण संयमानुपपत्तेः । = १. औपदामिक, क्षायिक व क्षायोपशमिक इन तीनोंमेंसे किसी एक सम्यग्दर्शनके बिना अप्रत्या-रुपान चारित्रका (संयमास्यमका) प्रादुर्भाव नहीं हो सकता । प्रश्न--सम्यादर्शनके बिना भी देश संयमी देखनेमें आते हैं ? उत्तर-नहीं,

क्यों कि जो जीव मोक्षकी आकांक्षासे रहित हैं, और जिनकी विषय पिपासा दूर नहीं हुई है, उनको अप्रत्याख्यान संयमकी उत्पत्ति नहीं हो सकती। प्रश्न—कितने ही मिथ्यादृष्टि संयत देखे जाते हैं ? उत्तर—नहीं; क्यों कि सम्यग्दर्शनके बिना संयमकी उत्पत्ति नहीं हो सकती।

- भ. आ./वि./प/१७ मिथ्याइष्टिस्त्वनशनादाबुचतोऽपि न चारि-भ्रमाराधयति ।
- भ. आ./वि./११६/२०३/१० न श्रद्धानं ज्ञानं चान्तरेण संयमः प्रवर्तते। अजानतः श्रद्धानरहितस्य वासंयमपरिहारो न संभावयते। = १. मिथ्यादृष्टिको अनशनादि तप करते हुए भी चारित्रकी आराधना नहीं होती। २. श्रद्धान और ज्ञानके बिना संयमकी प्रवृत्ति ही नहीं होती, । क्योंकि जिसको ज्ञान नहीं होता, और जो श्रद्धान रहित है, वह असंयमका त्याग नहीं करता है।
- प्र. सा./त. प्र./२१६ इह हि सर्वस्यापि "तत्त्वार्थश्रद्धानलक्षणया दृष्ट्या श्चन्यस्य स्वपरिविभागाभावात् कायकषायः सहैवयमध्यवसतो" सर्वतो निषृत्त्यभावात् परमारमज्ञानाभावादः "ज्ञानरूपारमतत्त्वैकाप्रय-प्रवृत्त्यभावाच संयम एव न तावत् सिद्धयेत् । = इस लोकमें वास्तवमें तत्त्वार्थ श्रद्धान लक्षणवाली दृष्टिसे जो शून्य है, उन सभीको संयम हो सिद्ध नहीं होता, क्योंकि स्वपर विभागके अभावके कारण काया और कषायोकी एकताका अध्यवसाय करनेवाले उन जीवोंके सर्वतः निवृत्तिका अभाव है, तथापि उनके परमारमञ्जानके अभावके कारण आत्मतत्त्वमें एकाग्रताको प्रवृत्तिके अभाव में संयम हो सिद्ध नहीं होता।

## ९. सम्यक्त्व शून्य चारित्र मोक्ष व आस्मप्राप्तिका कारण नहीं है

- चा. पा./मू./१० सम्मत्तचरणभट्टा संजमचरणं चरंति जे विणरा। अण्णाणणणम्बुढा तह वि ण पावंति णिव्वाणं ।१०। ≔जो पुरुष सम्यक्त्व चरण चारित्र (स्वरूपाचरण चारित्र) करि भ्रष्ट हैं, अर संयम आचरण करें हैं तोऊ ते अज्ञानकरि मृढ दृष्टि भए सन्ते निर्वा-णक्नं नहीं पावें हैं।
- प. प्र./मू./२/५२ बुज्भइ सत्थइँ तउ चरइं पर परमत्थु ण बेइ। ताव ण मुंचइ जाम णिव इहु परमत्थु मुणेइ। । = शास्त्रोंको जानता है, तपस्या करता है, लेकिन परमात्माको नहीं जानता, और जबतक पूर्व प्रकारसे उसको नहीं जानता तबतक नहीं छूटता।
- यो. सा./अ./२/६० अजीवतत्त्वं न विदन्ति सम्यक् यो जीवत्वाद्विधिना-विभक्तं । चारित्रवंतोऽपि न ते लभन्ते विविक्तमानमपास्तदोषस् । = जो विधि पूर्वक जीव तत्त्वसे सम्यक् प्रकार विभक्त (भिन्न किये गये) अजीव तत्त्वको नहीं जानते वे चारित्रवन्त होते हुए भी निर्दोष परमारमतत्त्वको नहीं प्राप्त होते ।
- पं. नि./७/२६/ भाषाकार-मोक्षके अभिष्रायसे धारे गये वत ही सार्थक हैं।
- दे. मिथ्यादृष्टि/४ (सांगोपांग चारित्रका पालन करते हुए भी मिथ्या-दृष्टि मुक्त नहीं होता)।

# सम्यक्त्व रहित चारित्र मिथ्या है अपराध है इत्यादि

- स. सा./मू./२७३ वदसिमिदिगुत्तीओ सीलतवं जिनवरेहिं पण्णत्तं। कुर्वितो वि अभव्वो अण्णाणी मिच्छादिही दु।२७३। = जिनेन्द्र देवके हारा कथित वत, सिमिति, गुप्ति, शील और तप करता हुआ भी अभव्य जीव अज्ञानी और मिथ्यादृष्टि है। (भ. आ./मू./७७१/६२६)।
- मो पा./मू./१०० जिंद पढ़िंद बहुमुदाणि जिंद कहिंदि बहुविहं य चारितं। तं बालमुदं चरणं हवेह अप्पस्स विवरीदं। चजो आतम स्वभावसे विपरीत बाह्य बहुत शास्त्रोंको पढेगा और बहुत प्रकारके चारित्रको आचरेगा तो वह सब भालभुत व बालचारित्र होगा।

- म, पु./२४/१२२ चारित्रं दर्शनज्ञानिकलं नार्थकृन्मतम्। प्रमाताग्रेव ति स्यात् अन्धस्येव विविच्यतम् ११२२। सम्यादर्शन और सम्यान्जानसे रहित चारित्र कुछ भी कार्यकारी नहीं होता, किन्तु जिस प्रकार-अन्धे पुरुषका दौडना उसके पतनका कारण होता है उसी प्रकार वह उसके पतनका कारण होता है अर्थात् नरकादि गतियोमे परिभ्रमणका कारण होता है।
- न. च. लघु / व्युज्फहता जिणवयणं पच्छा णिजकज्यसंजुआ होह। अहवा तंदुलरहियं पलालसंधुणाणं सव्यं । चपिहले जिन-वचनोंको जानकर पीछे निज कार्यसे अर्थात् चारित्रसे संयुक्त होना चाहिए। अन्यथा सर्व चारित्र तप आदि तन्दुल रहित पलाल कूटनेके समान व्यर्थ है।
- न. च /श्रुत/पृ. १२ स्वकार्यविरुद्धा क्रिया मिथ्याचारित्रं । = निजकार्यसे विरुद्ध क्रिया मिथ्याचारित्र है।
- स. सा./आ./३०६ अप्रतिक्रमणादिख्या तृतीया भूमिस्तु स्वाह्मवय-ममृतकुम्भो भवति । तथैव च निरंपराधो भवति चेतियता । तद-भावे द्रव्यप्रतिक्रमणादिर प्यपराध एव । = जो अप्रतिक्रमणादि रूप अर्थात् प्रतिक्रमण आदिके विकल्पोंसे रहित ) तीसरी भूमिका है वह स्वयं साक्षात् अमृत कुम्भ है । उससे ही आत्मा निरंपराध होता है । उसके अभावमें द्रव्य प्रतिक्रमणादि भी अपराध ही है ।
- पं, वि./१/७० चर्यानं यद्विना स्यात्। मतिरिप कुमितिर्नु दुश्चरित्रं चरित्र ।७०। च्वह सम्यग्दर्शन जयवन्त वर्तो, कि जिसके बिना मती भी कुमिति है और चारित्र भी दुश्चरित्र है।
- ज्ञा./१/२० मे उद्दध्त हतं झानं किया शून्यं हता चाज्ञानिनः किया। धावन्नप्यन्धको नष्टः पश्यन्नपि च पंगुकः। किया रहित तो झान नष्ट है और अज्ञानीकी किया नष्ट हुईं। देखी दौड़ता दौडता तो अन्धा (ज्ञान रहित किया) नष्ट हो गया और देखता देखता पंगुल (किया रहित ज्ञान) नष्ट हो गया।
- अन. घ./४/३/२७७ ज्ञानमज्ञानमेत्र यद्विना सद्दर्शनं यथा । चारित्रमण्या चारित्रं सम्यग्ज्ञानं विना तथा ।२। = जिस प्रकार सम्यग्दर्शनके विना चारित्र भी अचारित्र ही माना जाता है ।३।

## ४. निरुचय चारित्रकी प्रधानता

# शुम-अशुमसे अतीत तीसरी भूमिका ही वास्तविक चारित्र है

स.सा./आ /३०६ यस्तावदज्ञानिजनसाधारणोऽप्रतिक्रमणादिः स शुद्धात्म-सिद्धगभावस्वभावत्वेन स्वमेवापराधत्वाद्विषकुम्भ एवः कि तस्य विचारेण । यस्तु द्रव्यरूपः प्रक्रमणादिः स सर्वीपराधदोषापकर्षण-समर्थत्वेनामृतकुम्भोऽपि प्रतिक्रमणाप्रतिक्रमणादिविलक्षणाप्रतिक्रमः णादिरूपां तार्तीयिकौ भूमिमपश्यतः स्वकार्याकारित्वाद्विषकुम्भ एव स्यात् । अप्रतिक्रमणादिरूपा तृतीया भूमिस्तु स्वयं शुद्धात्मसिद्धिरूप-त्वेन सर्वापराधविषदोषाणां सर्वंकषत्वात साक्षात्स्वयमभृतकुम्भो भवतीति । = प्रथम तो अज्ञानी जनसाधारणके प्रतिक्रमणादि ( असंय-मादि ) है वे तो शुद्धात्माको सिद्धिके अभावरूप स्वभाववाले है; इसलिए स्वयमेव अपराध रूप होनेसे विषकुन्भ ही है; उनका विचार यहाँ करनेसे प्रयोजन ही क्या :-और जो द्रव्य प्रति-क्रमणादि हैं वे सब अपराधरूपी विषके दोषको (क्रमशः) कम करनेमे समर्थ होनेसे यद्यपि व्यवहार आचारशास्त्रके अनुसार अमृत कुम्भ है तथापि प्रतिक्रमण अप्रतिक्रमणादिसे विलक्षण (अर्थात् प्रति-क्रमणादिके विकल्पोसे दूर और लौकिक असंयमके भी अभाव स्वरूप पूर्ण ज्ञाता द्रष्टा भावस्वरूप निर्विकल्प समाधि दशारूप) जो तीसरी साम्य भूमिका है, उसे न देखनेवाले पुरुषको वे द्रव्य प्रतिक्रमणादि (अपराध काटनेरूप) अपना कार्य करनेको असमर्थ होनेसे और विषय ( अर्थात बन्धका ) कार्य करते होनेसे विषकुम्भ ही हैं।—जो अप्रतिक्रमणादिरूप तीसरी भूमि है वह स्वयं शुद्धात्माकी सिद्धिरूप होनेके कारण समस्त अपराधरूपी विषके दोषोंको सर्वथा नष्ट करने-बाली होनेसे, साक्षात स्वयं अमृत कुम्भ है।

#### २. चारित्र वास्तवमें एक ही प्रकारका है

- प, प्र./टो /२/६७ उपेक्षासंयम।पहृतसंयमौ वीतरागसरागापरनामानौ ताविष तेषामेव ( शुद्धोपयोगिनामेव ) संभवतः । अथवा सामायिक- छेदोपस्थापनपरिहारविशुद्धिस्कृमसांपराययथाल्यातभेदेन पञ्चधा संयमः सोऽपि लम्यते तेषामेव । "येन कारणेन पूर्वोक्ता सयमादयो गुणाः शुद्धोपयोगे लभ्यन्ते तेन कारणेन स एव प्रधान उपादेयः ।" चर्णेक्षा संयम या वीतराग चारित्र और अपहृत संयम या सराग चारित्र ये दोनों भी एक उसी शुद्धोपयोगमें प्राप्त होते हैं। अथवा सामायिकादि पाँच प्रकारके संयम भी उसीमें प्राप्त होते हैं। क्यों कि उपरोक्त संयमादि समस्त गुण एक शुद्धोपयोगमें प्राप्त होते हैं। इसिलए वही प्रधानस्थमे उपादेय है।
- प्र. सा./ता. वृ./११/१६ धर्मशब्देनाहिसास्त्रणः सागारानागरस्तपस्त-थोत्तमक्षमादिस्त्रशणो रत्नत्रयात्मको वा. तथा मोहश्लोभरहित आत्म-परिणामः शुद्धवस्तुस्वभावश्चेति गृह्यते । स एव धर्मः पर्यायान्तरेण चारित्रं भण्यते । =धर्म शब्दसे — अहिंसा सक्षणधर्म, सागार-अना-गारधर्म, उत्तमक्षमादिस्त्रश्लधर्म, रत्नत्रयात्मकधर्म, तथा मोह क्षोभ रहित आत्माका परिणाम या शुद्ध वस्तु स्वभाव ग्रहण करना चाहिए । वह ही धर्म पर्यायान्तर शब्द द्वारा चारित्र भी कहा जाता है ।

# ३. निश्चय चारित्रसे ही व्यवहार चारित्र सार्थक है, अन्यथा वह अचारित्र है

- प्र. सा./मू./७६ च्ता पावारंभो ससुद्विदो वा सुहम्मि चरियम्हि। ण जहिंद जिंदि मोहादी ण सहिंद सो अप्पर्ग सुद्धं ।७१३ = पापारम्भको छोड़कर शुभ चारित्रमें उदात होने पर भी यदि जीव मोहादिको नहीं छोड़ता है तो यह शुद्धारमाको नहीं प्राप्त होता है।
- नि. सा १म् /१४४ जो घरिद संजदो खलु सहमानो सो हवेह अण्णवसो। तम्हा तस्स दु कम्म आवासग्रतम्खणं ण हवे ११४४। च्लो जीव संयत रहता हुआ वास्तवमें शुभभावमें प्रवर्तता है, वह अन्यवश है। इसलिए उसे आवश्यक स्वरूप कर्म नहीं है।१४४। (नि. सा./ता. वृ / १४न)
- स, सा./मू./१४२ परमहिन्ह दु अहिदो जो कुणिंद तवं वदं च धारेई। तं सब्बं बालतवं बालवदं विति सब्बण्ह् ११४२। = परमार्थमें अस्थित जो जीव तप करता है और बत धारण करता है, उसके उन सब तप और बतको सर्वज्ञदेव बालतप और बालबत कहते है।
- र. सा./७१ जबसमभवभावजुदो णाणी सो भावसंजदो होई। णाणी कसायवसगो असंजदो होइ स ताव ७१। = उपराम भावसे घारे गये बतादि तो संयम भावको प्राप्त हो जाते हैं, परन्तु कथाय बरा किये गये बतादि असंयम भावको ही प्राप्त होते हैं। (प. प्र./मू./२/४१)
- म्, आः /१६५ भावितरदो दु विरदो ण दव्वविरदस्स मुगई होई। विस-यवणरमणलोलो धरियव्वो तेण मणहत्थी ।१६५। = जो अन्तर्गमें विग्क्त है वही विरक्त है, बाह्य वृत्तिसे विरक्त होनेवालेकी गुभ गति नहीं होती। इसलिए मनरूपी हाथीको जो कि क्रोड़ावनमें लंपट है रोकना चाहिए ।१६५।
- प. प्र/मू./३/६६ वंदिउ णिंदउ पिंडकमें अगव असद्धे जासु। पर तसु संजिमु अस्थि णवि जं मणसुद्धि ण तास ।६६। = निःशंक वन्दना करो, निन्दा करो, प्रतिक्रमणादि करो लेकिन जिसके जबतंक अशुद्ध परि-णाम है, उसके नियमसे संयम नहीं हो सकता।६६।

- स. सा./आ./२७७ शुद्ध आत्मेव चारित्रस्याश्रयः षड्जीवनिकायसङ्ग्भावेऽसङ्गावे वा तत्सङ्भावेनैव चारित्रस्य सङ्गावात् ।
- स. सा./आ./२७३ निश्चयचारित्रोऽङ्घानी मिथ्यादृष्टिरेव निश्चयचारित्र-हेतुभूतज्ञानश्रद्धानञ्चन्यस्वात । = शुद्ध आतमा ही चारित्रका आश्रय है, क्योंकि छह जीव निकायके सङ्गावमें या असहभावमें उसके सह-भावसे ही चारित्रका सहभाव होता है।२७०। = निश्चय चारित्रका अज्ञानी मिथ्यादृष्टि ही है, क्योंकि वह निश्चय चारित्रके ज्ञान श्रद्धानसे शुन्य है।
- स. सा /अ /३०६ अप्रतिक्रमणादितृतीयभूमिस्तु ः साक्षात्स्वयममृत कुम्भो भवतीति व्यवहारेण द्रव्यप्रतिक्रमणादेरिष अमृतकुम्भत्वं साधयति । तिस्पावे द्रव्यप्रतिक्रमणादिरम्यपराध एव । —अप्रतिक्रमणादिरूप जो तीसरी भूमि है, वही स्वयं साक्षात् अमृतकुम्भ होती
  हुई, द्रव्यप्रतिक्रमणादिको अमृत कुम्भपना सिद्ध करती है। अर्थात्
  विकल्पात्मक दशामें क्ये गये द्रव्यप्रतिक्रमणादि भी तभी अमृतकुम्भरूप हो सकते है जब कि अन्तरंगमें तीसरी भूमिका अंश या
  मुकाव विद्यमान हो। उसके अभावमें द्रव्य प्रतिक्रमणादि भी अपराध है।
- प्र. सा./त प्र./२४१ ज्ञानारमन्यातमन्यचिलतृष्ट्वेर्य त्विल सर्वत साम्यं तिस्ति प्राम्यात्मन्यात्मन्यचिलतृष्ट्वेर्य त्विल सर्वत साम्यं तिस्ति हानत्त्वार्थश्रद्धानसंयत्वयौगपद्यात्मज्ञानयौगपद्यस्य संय-तस्य नश्णमानक्षणीयम् । ज्ञानारमक आरमामें जिसकी परिणति अचिति हुई है, उस पुरुषको वास्तवमें जो सर्वतः साम्य है, सो संयतका नश्ण समभाना चाहिए, कि जिस संयतके आगमज्ञान, तत्त्वार्थश्रद्धान संयत्वकी युगपतताके साथ आत्म ज्ञानकी युगपतता सिद्ध हुई है।
- ज्ञा-/२२/१४ मनःशुद्धयेव शुद्धिः स्याद्दे हिनां नाज संशयः। वृथा तद्वयतिरेकेण कायस्यैव कदर्थ नम् ।१४। = निःसन्देह मनकी शुद्धिसे ही जीवोंके शुद्धता होती है, मनकी शुद्धिके विना केवल कायको श्लीण करना वृथा है।
- दे, चारित्र/३/८ (मिध्यादृष्टि संयत नहीं हो सकता)।

## ४. निश्चय चारित्र वास्तवमें उपादेय है

- ति प./१/२३ णाणिम्स भावना खलु काद्व्या दंसणे चरित्ते य । ते पुण आदा तिष्णि वि तम्हा कुण भावणं आदो ।२३१ = ह्यान, दर्शन और चारित्रमे भावना करना चाहिए, चूँकि वे तीनों आत्मस्वरूप हैं, इसलिए आत्मामें भावना करो ।
- प. सा./त. प्र/६ मुमुक्षुणेष्ठफलत्वाद्वीतरागचारित्रमुपाक्षेयम्। = मुमुक्षु जनोंको इष्ट फल रूप होनके कारण बीतरागचारित्र उपादेय है। (प्र. सा./त. प्र./६, ११) (नि. सा./ता. वृ./१०६)।
- पं. घ./उ./७६१ नासौ वरं वरं यः स नापकारोपकारकृत्। = यह (शुभोपयोग बन्धका कारण होनेसे) उत्तम नहीं है, क्योंकि जो उपकार व अपकार करनेवाला नहीं है, ऐसा साम्य या शुद्धोपयोग ही उत्तम है।

## ५. व्यवहार चारित्रकी गोणता

#### १, व्यवहार चारित्र वास्तवमें चारित्र नहीं

प्र सा /त प्र /२०२ अहो मोक्षमार्गप्रवृत्तिकारणपञ्चमहावतोपेतकाय-वाड्मनोगुप्तीर्धाभाषेषणादानिनिक्षेपणप्रतिष्ठापनलक्षणचारित्राचार, न गुद्धस्यात्मनस्वमसीति निश्चयेन जानामि । = अहो । मोक्षमार्गमें प्रवृत्तिके कारणभूत पंच महावत सहित मनवचनकाय-गुप्ति और ईर्यादि समिति रूप चारित्राचार । मैं यह निश्चयसे जानता हूँ कि तू शुद्धात्माका नहीं है ?

#### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

रं. घ / उ / ७६० रूढेः शुभोषयोगोऽपि रुवातश्चारित्रसंह्या । स्वार्थ-क्रियामकुर्काणः सार्थनामा न निश्चयात् ।७६०। = यद्यपि स्रोकरूढिसे शुभोषयोगको चारित्र नामसे कहा जाता है, परन्तु निश्चयसे वह चारित्र स्वार्थ क्रियाको नहीं करनेसे अर्थात् आस्मलीनता अर्थका धारी न होनेसे अन्वर्थनामधारी नहीं है।

# २. व्यवहार चारित्र वृथा व अपराध है

न.च.वृ./३४६ आलोयणादि किरिया जं विसंकुभेति सुद्धचरियस्स । भणिन्यमिह समयसारे तं जाण एएण अरथेण । = आलोचनादि कियाओंको समयसार ग्रन्थमें शुद्धचारित्रवात्के लिए विषकुम्भ कहा है, ऐसा त् श्रुतज्ञान द्वारा जान (स. सा./आ./३०६); (नि.सा./ता वृ /३६२); (नि. सा./ता. वृ /१०६/ कत्तरा १८६) और भी दे० चारित/४/३।

यो. सा./अ /१/७१ रागद्वेषप्रवृत्तस्य प्रत्याख्यानादिकं वृथा। रागद्वेषा-प्रवृत्तस्य प्रत्याख्यानादिकं वृथा। = राग-द्वेष करके जो युक्त है उनके लिए प्रत्याख्यानादिक करना व्यर्थ है। और राग-द्वेष करके-जो रहित है उनको भी प्रत्याख्यानादिक करना व्यर्थ है।

#### ३. ज्यवहार चारित्र बन्धका कारण है

रा. वा./८/ उत्थानिका/६६१/१३ षष्ठसप्तमयोः विविधफलानुग्रहतन्त्रान् सवप्रकरणवदात् सप्रपञ्चात्मनः कर्मबन्धहेतवो व्यास्व्याताः ।=विविध प्रकारके फलोंको प्रदान करनेवाले आसव होनेके कारण, जिनका छ 2 सातवें अध्यायमे विस्तारसे वर्णन किया गया है वे (बतादि भी) आत्माको कर्मबन्धके हेतु हैं।

क, भा./१/१-१/\$३/८/७ पुण्णमंधहेउत्तं पडिविसेसाभावादो । = देशनत और सरागसंयममे पुण्यबन्धके कारणोके प्रति कोई विशेषता नहीं है।

त. सा./४/१०१ हिंसानृतचुराबहासंगसंन्यासलक्षणम् । वतं पुण्यासवी-त्थानं भावेनेति प्रपश्चितम् ॥१०॥ हिंसा, भूठ, चोरी कुशोल, परिमह-के त्यागको वत कहते हैं, ये वत पुण्यासवके कारणरूप भाव समभने चाहिए।

प्र. सा /त. प्र /६ जीवरकाषायकणतया पुण्यवन्धसप्राप्तिहेतुभूतं सराग-चारित्रम् । = जिसमें कषायकण निवामान होनेसे जीवको जो पुण्य बन्धकी प्राप्तिका कारण है ऐसे सराग चारित्रकी-(प्र. सा./त. प्र /६)

द्र. सं /टी /१-/१६०/२ पुण्यं पापं च भवन्ति खलु स्कुटं जीवा. । कथं-भूताः सन्तः अञ्चलतरक्षां कोपचतुष्कस्य निग्रहं परमम् । सुदन्ति-निद्रप्रविजयं तपःसिद्धिविधौ कुरूचोगम् ॥२॥ इत्यायद्वियकथित-लक्षणेन शुभोपयोगपरिणामेन तद्विलक्षणा शुभोपयोगपरिणामेन च युक्ताः परिणताः । — कैसे होते हुए जोव पुण्य-पापको धारण करते हैं । 'पचमहावतीका पालन करो, क्रोधादि कथायोका निग्रह करो और प्रवल इन्द्रिय शत्रुओंको विजय करो तथा बाह्य व अभ्यन्तर तपको सिद्ध करनेमें उद्योग करो इस आयि छन्दमें कहे अनुसार शुभा शुभ उपयोग रूप परिणामसे युक्त जीव है वे पुण्य-पापको धारण करते है ।

प. ध /उ./७६२ विरुद्धकायंकारित्वं नास्त्यसिद्ध विचारणास् । बन्धस्ये-कान्ततो हेतु सुद्धादन्यत्र संभवाद । = नियमसे सुद्ध क्रियाको छोडकर रोप क्रियाएँ बन्धकी ही जनक होती हैं, इस हेतुसे विचार करनेपर इस सुभोपयोगको विरुद्ध कार्यकारित्व असिद्ध नही है।

# ४. व्यवदार चारित्र निर्जरा व मोक्षका कारण नहीं

पं. ध /उ /७६३ नोहयं प्रज्ञापराधरवं निर्जराहेतुर शतः । अस्ति नाबन्ध-हेतुर्वा शुभो नाष्यशुभावहात् । = बुद्धिको मन्दतासे यह भो आशका नहीं करनी चाहिए कि शुभोपयोग एक देशसे निर्जराको कारण हो सकता है, कारण कि निश्चयनयसे शुभोपयान भी संसारक कारण होनेसे निर्जरादिकका हेतु नहीं हो सकता है।

#### प. स्यवहार चारित्र विरुद्ध व अनिष्टफळ प्रदायी है

प्र. सा./त. प्र./६.११ अनिष्टफलत्वारसरागचारित्रं हैयम् ॥६॥ यदा तु धर्मपरिणतस्वभावोऽपि शुभोपयोगपरिणत्या संगच्छते तदा सण्त-त्यनीकशक्तित्या स्वकार्यकरणासमर्थः कथंविद्विरुद्धकार्यकारि-चारित्रः शिख्तिस्रधृतोपशक्तिपुरुषो दाह्युःखिमव स्वगंधुलबन्धमवा-प्नोति ॥११॥ = अनिष्ट फलप्रदायी होनेसे सराग चारित्र हेय हैं ॥६॥ जो वह धर्म परिणत स्वभाव वाला होनेपर भी शुभोपयोग परि-णितिके साथ युक्त होता है, तब जो विरोधी शक्ति सहित होनेसे स्वकार्य करनेमें असमर्थ है, और कथंचित् विरुद्ध कार्य (अर्थात् बन्धको ) करनेवाला है ऐसे चारित्रसे युक्त होनेसे, जैसे अग्निसे गर्म किया वी किसी मनुष्यपर डाल दिया जाये तो वह उसकी जलनसे दु खी होता है, उसी प्रकार वह स्वर्ग सुखके बन्धको प्राप्त होता है। (पं.का./त.प्र./१६४); (नि.सा./ता.वृ./१४७)।

#### ६. ब्यवहार चारित्र कथंचित् हेय हैं

भा. पा./सू /१० भंजसु इंदियसेणं भंजसु मणमक्कडं पश्रत्तेण । मा जण-रंजणकरणं वाहिलव्यवेस तं कुणसु ॥१०॥ = इन्द्रियोंकी सेनाको भजनकर, मनरूपी बन्दरको वशकर, लोकरञ्जक बाह्य वेष मत धारण कर ।

स श्र./मू./प् अपुण्यमवते. पुण्यं वर्ते मीक्षस्तयोव्यंय । अवतानीव मोक्षार्थी वतान्यपि ततस्त्यजेत् ॥८१॥ हिसादि पाँच अवतोसे पाँच पापका और अहिसादि पाँच व्रतोसे पुण्यका बन्ध होता है। पुण्य और पाप दोनों कर्मोंका विनाश मोक्ष है, इससिए मोक्षके इच्छुक भव्य पुरुषको चाहिए कि अवतोंकी तरह व्रतोको भी छोड दे।— (दे० चारित्र/४/१); (ज्ञा./३२/८७); (द्र. सं./टो /४७/२२१/१)

न.च.वृ./३८१ णिच्छयदो खलु मोक्लो बन्धो ववहारचारिणो जम्हा। तम्हा णिव्वुदिकायो बवहारो चयदु तिव्हिण ॥३८१॥ = निश्चय चारित्रसे मोक्ष होता है और व्यवहार चारित्रसे बन्ध। इसलिए मोक्षके इस्छुकको मन, बचन, कायसे व्यवहार-छोड्ना चाहिए।

प्र. सा /त. प्र./६ अनिष्टफलस्वारसरागचारित्रं हेयम् । = अनिष्ट फल बाला होनेसे सराग चारित्र हेय है।

नि. सा./ता. वृ/१४७/क. २६६ यद्येवं चरणं निजातमनियतं ससार-दु खापष्टं, मुक्तिभोनलनासमुद्भवसुखस्योच्चेरिदं कारणम् । बुद्धेरयं समग्रस्य सारमनघं जानाति यः सर्वदा, सोऽयं त्यक्तिक्यो मुनि-पतिः पापाटवोपावकः ॥२६६॥=जिनारमनियत चारित्रको, संसार-दुःख नाशक और मुक्ति श्रोरूपो मुन्दरीसे उत्पन्न अतिशय मुखका कारण जानकर, सदैव समयसारको ही निष्पाप माननेवाला, बाह्य कियाको छोडनेवाला मुनिपति पापरूपो अटवोको जलानेवाला होता है।२६६।

# ६. व्यवहार चारित्रकी कथंचित् प्रधानता

## १. व्यवहार चारित्र निश्चयका साधन है

न. च. घृ./३२६ णिच्छय सउफसरूवं सराय तस्सेव साहणं घरणं । =
निश्चय चारित्र साध्य स्वरूप है और सराग चारित्र उसका साधन
है। (द्र सं-/टी./४१-४६ की उत्थानिका १६४, १६७)

## २. व्यवहार चारित्र निश्चयका या मोक्षका परम्परा कारण है

द्र. स./टी./४६/१६४ की उत्थानिका--वीतरागचारिज्यस्य पारम्पर्येण साधकं सरागचारित्रं प्रतिभादयति । च्वीतराग चारित्रका परम्परा साधक सराग चारित्र है । उसका प्रतिपादन करते है । प्र. सा./ता. वृ./६/८/१ सरागचारित्रात · · · मुरुयवृत्त्या विशिष्टपुण्य-भन्धो भवति, परम्परया निर्वाणं चेति । = सराग चारित्रसे मुख्य वृत्तिसे विशिष्ट पुण्यका बन्ध होता है और परम्परासे निर्वाण भी । देखो धर्म ७/१२ परम्परा कारण कहनेका प्रयोजन ।

# दीक्षा घारण करते समय पंचाचार अवस्य घारण किया जाता है

प्र, सा /मू /२०२ आपिच्छ बंधुवरणं विमोचित्रो गुरुकलत्तपुत्ते हि । आसिज्ज णाणदंसणचारित्ततववीरियायारं ॥२०२॥ = (श्रामण्यार्थी) बन्धुवर्णसे विदा माँगकर बडोसे तथा स्त्रीसे और पुत्रसे मुक्त होता हुआ ज्ञानाचार, दर्शनाचार, चारित्राचार, तपाचार और वीर्यान् चारको अंगीकार करके "

# ४. ब्यवहारपूर्वक ही निश्चय चारित्रकी उत्पत्तिका क्रम है

स. शः/मूः/प्६, प्ण अवतानि परिखज्य वृतेषु परिनिष्ठितः। त्यजेत्तानयपि संप्राप्य परमं पदमात्मनः १८४। अवती वृतमादाय वृती ज्ञानपरायणः। परात्मज्ञानसंपन्नः स्वयमेव परो भवेत । = हिसादि पाँच
अवतींकां छोडकर अहिसादि पाँच वृतींमें निष्ठ हो। पीछे आत्माके
राग-द्वेषादि रहित परम वीतराग पदको प्राप्त करके उन वृतोको
भी छोड देवे १८४। अवतामें अनुरक्त मनुष्यको ब्रहण करके अवतावस्थामें होनेवाले विकल्पोंका नाश करे और फिर अरहन्त अवस्थामें
केवलज्ञानसे युक्त होकर स्वयं ही बिना किसीके उपदेशके सिद्धपदको
प्राप्त करे। १६६।

# ५. तीर्थंकरों व भरत चक्रीने भी चारित्र धारण किया था

- मो. पा./म्,/६० धुत्रसिद्धी तित्थयरो चडणाणजुदो करेइ-तवयरणं।
  णाळण धुवं उज्जा तवयरणं णाणजुत्तो वि।६०। = देखो जिसको
  नियमसे मोक्ष होनी है और चार ज्ञान करि युक्त है, ऐसा तीर्थं कर
  भी तपश्चरण करे है। ऐसा निश्चय करके ज्ञान युक्त होते हुए भी
  तप करना योग्य है।
- द्र. सं./टो /५७/२३१ योऽपि घटिकाद्वयेन मोक्षं गतो भरतचकी सोऽपि जिनदीक्षां गृहोत्वा विषयकषायनिवृत्तिरूपं क्षणमात्रं व्रतपरिणामं कृत्वा पश्चाच्छुद्रोपयोगत्वरूपरत्वत्रयारमके निश्चयवताभिधाने वीत-रागसामायिकसं ज्ञे निर्विकरपसमाधी स्थित्वा केवलज्ञानं लब्धवानिति । पर किन्तु तस्य स्तोककालत्वाल्लोका व्रतपरिणामं न जानन्तीति । च्जो दीक्षाके पश्चात् दो घड़ी कालमें भरतचक्रीने मोक्ष प्राप्त की है, उन्होंने भी जिन दीक्षा ग्रहण करके, थोड़े समय तक विषय और कषायोंकी निवृत्तिरूप जो व्रतका परिणाम है उसकी करके तदनन्तर शुद्धोपयोगरूप, रस्तत्रय स्वरूप निश्चय व्रत नामक वीतराग सामायिक नाम धारक निर्विकल्प ध्यानमें स्थित होकर केवलज्ञानको प्राप्त हुए हैं। किन्तु भरतके जो थोडे समय व्रत परिणाम रहा, इस कारण लाक उनके व्रत परिणामको जानते नहीं है। (प प्र./टो./२/५२/१०४/२)

## ६. व्यवहार चारित्रमें गुणश्रेणी निर्जरा

क.पा.१/१-१/६३/१/ सरागसंजमो गुणसेढिणिज्जराए कारणं तेण बंधादो मोक्खो असंखेज्जगुणो ति सरागसंजमे मुणीणं वहुणं जुत्तमिदि ण पचनहमाणं कायञ्चं । अरहंतणमोकारो सपिहयबंधादो असंखेज्जगुण-कम्मक्ष्यकारओ ति तत्थ वि मुणीणं पबुत्तिप्पसगादो । = यदि कहा जाय कि सराग सयम गुणश्रेणी निर्जराका कारण है, क्योंकि, उससे बन्धकी अपेक्षा मोक्ष अर्थात कर्मोंकी निर्जरा असंख्यात गुणी होती है, अतः अर्हत नमस्कारको अपेक्षा सराग संयममें ही मुनियोंकी प्रवृत्तिका होना योग्य है, सो ऐसा भी निश्चय नहीं करना चाहिए, क्योंकि अर्हन्त नमस्कार तत्कालीन बन्धकी अपेक्षा असंख्यात गुणी कर्म निर्जराका कारण है, इसलिए सराग संयमके समान उसमें भी मुनियोंकी प्रवृत्ति पाप्त होती है।

#### ७. व्यवहार चारित्रकी इष्टता

- मो.पा./मू.२१ वरवयतवेहि सम्मो मा दुक्खं होउ णिरइ इयरेहि। छाया-तविद्वयाणं पिडवालंताण गुरुभेयं ।२१। = बत और तपसे स्वर्ग होता है और अवत व अतपसे नरकादि गितमें दुख होते हैं। इसलिए बत श्रेष्ठ है और अवत श्रेष्ठ नहीं है। जैसे कि छाया व आतपमें खडे होनेवालेके प्रतिपालक कारणों में बडा भेद है (इ.उ./मू ३)।
- प्र.सा./त.प्र/२०२ अहो मोक्षमार्गप्रवृत्तिकारण न्यारित्रचार, न शुद्ध-स्यात्मनस्त्वमसीति निश्चयेन जानामि तथापि खाँ त्वदासीदामि यावत्त्वत्प्रसादात् शुद्धात्मानसुपलमे । —अहो ! मोक्षमार्गमे प्रवृत्तिके कारणभूत (महावत समिति गुप्तिस्प १३ विघ) चारित्राचार । मैं यह निश्चयसे जानता हूँ कि तू शुद्धात्माका नहीं, तथापि तुभे तभी तक अंगीकार करता हूँ, जब तक कि तेरे प्रसादसे शुद्धात्माको उपलब्ध कर खूँ।
- सा घ./२/०० यावन्न सेव्या विषयास्तावत्तानप्रवृत्तितः । वतयेत्सवतो वैवानमृतोऽमुत्र सुखायते ।००। = पंचेन्द्रिय सम्बन्धी स्त्री आदिक विषय जब तक या जबसे सेवनमें आना शक्य न हो तब तक या तबसे उन विषयों को फिरसे उन विषयों में प्रवृत्ति न होनेके समय तक छोड देना चाहिए । क्यों कि बत सहित मरा हुआ व्यक्ति परलोकमें मुखी होता है।
- प.प./टी./२/१८७४/१ कश्चिदाह। बतेन कि प्रयोजनमात्मभावनयां मोक्षो भविष्यति। भरतेश्वरेण कि वर्तं कृतम्। घटिकाद्वयेन मोक्षं गत इति। अथ परिहारमाह। ... अथेदं मतं वयमपि तथा कुर्मोऽवसानकाते। नेवं वक्तव्यम्। यद्ये कस्यान्धस्य कथं चिन्निधानसाभो जातस्ति हि कि सर्वेषां भवतीति भावार्थः। = प्रश्न-वितसे क्या प्रयोजन। भावना मात्रसे मोक्ष हो जायेगी। क्या भरतेश्वरने बत्त धारण किये थे। उसे दो घडीमें बिना बतोके ही मोक्ष हो गयी व उत्तर— भरतेश्वरने मी बत्त अवश्य धारण किये थे पर स्तोक काल होनेसे उसका पता न चला (दे० चारित्र ६/१) प्रश्न-तब तो हम भी मरण समय थोडे कालके लिए बत्त धारण कर लेंगे व उत्तर—यदि किसी अन्धेको किसी प्रकार निधिका लाभ हो जायतो क्या सबको हो जायेगा।

#### ८. मिथ्यादृष्टियोंका चारित्र भी कथंचित् चारित्र है

- रा.वा /७/२१/२५/५४६/३३ एव च कृत्वा अभव्यस्यापि निर्मन्थितिङ्ग-धारिणः एकादशाङ्गाध्यायिनो महाव्रतपरिपालनादेशसंयतसंयता-भावस्यापि उपरिमग्रैवेयकविमानवासितोपपन्ना भवति । = इसलिए निर्मम्थ लिंगधारी और एकादशांगपाठी अभव्यकी भी बाह्य महाव्रत पालन कर्नेसे देशसंयत भाव और संयतभावका अभाव होनेपर भी उपरिम ग्रैवेयक तक उरंपत्ति बन जाती है।
- ध-श/१.१-१.१३२/४६ १/८ जबिर किण्ण गेच्छंति। ण तिरिक्ससम्माइ-हीस सजमाभावा। सजमेण विणा ण च उविर गमणमित्थ। ण मिच्छाइहीहि तत्थुप्पज्जतेहि विज्वारो. तेसि पि भावसजमेण विणा दव्यसंजमस्स संभवा। = प्रश्न—संख्यात वर्षायुष्क असंयत सम्यग्दष्टि मरकर आरण अच्युत कवपसे ऊपर क्यों नही जाते १ जतर—नहीं, वयोकि तिर्यच सम्यग्दष्टि जीवोमें असयमका अभाव पाया जाता है, और संयमके बिना आरण अच्युत कल्पसे ऊपर गमन

होता नहीं है। इस कथनसे आरण अच्युत्त करपसे ऊपर उत्पन्न होनेवाले मिथ्यादृष्टि जीबोके साथ व्यभिचार दोष भी नहीं आता, क्योंकि उन मिथ्यादृष्टियोंके भी भाव संयम रहित द्रव्य संयम पाया जाता है।

गो.क./जी.म./२०७/६-२/१३ यः सम्यग्दृष्टिर्जीवः स केवलं सम्यक्त्वेन साक्षादणुवतमहावते वर्षे देवायुर्विभ्नाति । यो मिण्यादृष्टिर्जीवः स उपचाराणुवतमहावते वर्षिततपसा अकामनिर्जरमा च देवायुर्विभ्नाति । सम्यग्दृष्टि जीव तो केवल सम्यव्दव द्वारा अथवा साक्षात् अणुवत व महावतीं द्वारा देवायु बाँघता है, और मिण्यादृष्टि जीव उपचार अणुवत महावतीं द्वारा अथवा बालतप और अकामनिर्जरा द्वारा देवायु बाँघता है (और भी दे० आयु/३/११)।

#### ७. निइचय व्यवहार चारित्र समन्वय

#### १. निश्चय चारित्रकी प्रधानताका कारण

न.च.वृ./३४४,३६६ जह मुह णासइ अमुहं तहवामुद्धं मुद्धेण खलु चरिए। तम्हा मुद्दधुवजोगी मा बट्ट णिंदणादी हि १३४४। अमुद्धसंवेयणेण अप्पा बंधेइ कम्मणोकम्ममुद्धसंवेयणेण अप्पा मुंचेइ कम्मं णोकम्मं १३६६। जिस प्रकार शुभोपयोगसे अशुभोपयोगका नाश होता है उसी प्रकार शुद्ध चारित्रसे अशुद्धका नाश होता है, इसलिए शुद्धो-पयोगीको आलोचमा, निन्दा, गर्हा आदि करनेकी कोई आवश्यकता नहीं १९४४। अशुद्ध संवेदनसे आत्मा कर्म व नोकर्मका बन्ध करता है, और शुद्ध संवेदनसे कर्म व नोकर्मसे झूटता है।३६६।

#### २. ब्यवहार चारित्रके निषेधका कारण व प्रयोजन

- प.प्र./टी./प/१२ में उद्दश्त रागद्वेषौ प्रवृत्तिः स्यान्त्वित्तस्तन्ति-षेवनस्। ती च बाह्यार्थसंत्रन्धौ तस्मात्तांस्तु परित्यजेत् । = राग और द्वेष दोनों प्रवृत्तियाँ है तथा इनका निषेध वह निवृत्ति है। ये दोनों (राग व द्वेष) अपने नहीं हैं, अन्य पदार्थके सम्बन्धसे है। इस लिए इन दोनोंको छोडो।
- द सं /ही./४६-४६/१६६,१६७ पञ्चमहावतपञ्चसमितित्रिगृप्तिस्त्यम्यपहृत-संयमाख्यं शुभोपयोगलक्षणं सरागचारित्राभिधानं भवति ।४६-१६६। बहिर्विषये शुभाशुभवचनकायव्यापाररूपस्य तथैवाम्यन्तरे शुभाशुभ-मनोविकण्यूपस्य च क्रियाव्यापारस्य योऽसौ निरोधस्त्यागः स च किमर्थं ... संसारस्य व्यापारकारणभूतो योऽसौ शुभाशुभकमस्विस्तस्य प्रणाशार्थम्। —पंच महावत, पंच समिति, तीन गुप्ति रूप, अपहृत संयम नामवाला शुभोपयोग लक्षण सराग चारित्र होता है। प्रश्न-भाह्य विषयोंमें शुभ व अशुभ वचन व कायके व्यापार रूप और इसी तरह अन्तरं गर्मे शुभ-अशुभ मनके विकल्प रूप क्रियाके व्यापारका जो निरोध है, वह किस लिए है १ उत्तर-संसारके व्यापारका कारणभूत शुभ अशुभ कमस्विव, उसके विनाशके लिए है।
- द्र.सं./टो /४७/२३०/२ अयं तु विशेष :—व्यवहाररूपाणि यानि प्रसिद्धा-च्येकदेशव्रतानि तानि त्यक्तानि । यानि पुनः सर्वशुभाशुभनिवृत्तिरूपाणि निश्चयव्रतानि तानि त्रिगुप्तिलक्षणस्वशुद्धात्मसंवित्तिरूपनिविकव्य-ध्याने स्वकृतान्येव न च त्यक्तानि । = व्रतोके त्यागमें यह विशेष है कि ध्यानावस्थामें व्यवहार रूप प्रसिद्ध एकदेश व्यक्ति अर्थात् महावर्तो का (दे० वत) त्याग किया है । किन्तु समस्त त्रिगुप्तिरूप स्व-शुद्धात्मरूप निविकत्य ध्यानमें शुभाशुभको निवृत्तिरूप निश्चय वत्त स्वोकार किये गये है । उनका त्याग नहीं किया गया है ।

#### ३. ब्यवहारको निश्चय चारित्रका साधन कहनेका कारण

द्र.सं./टी./४४-४६/१६६/१० ( ब्रत समिति आदि ) शुभोपयोगलक्षणं सरागचारित्राभिधानं भवति । तत्र योऽसौ बहिर्विषये पञ्चे न्द्रियविषय- परित्यागः स उपचरितासद्भृतव्यवहारेण, यच्चाभ्यन्तररागादिपरिहारः स पुनरशुद्धनिश्चयनयेनेति नयविभागो ज्ञातव्यः। एवं निश्चयचा-रित्रसाधकं व्यवहारचारित्रं व्याख्यातमिति । तेनैव व्यवहारचारि-त्रेण साध्यं परमोपेक्षा लक्षणशुद्धोपयोगाविनाभूतं परमं सम्यक्-चारित्रं ज्ञातव्यस्। = (व्रत समिति आदि) शुभोपयोग सक्षण-वाला सराग चारित्र होता है। (उसमें ग्रुगपत् दो अंग प्राप्त हैं---एक बाह्य और एक आभ्यन्तर) तहाँ बाह्य विषयेभें पांची इन्द्रियोके विषयादिका त्याग है सो उपचरित असङ्गृत व्यवहार नयसे चारित्र है। और जो अन्तर गर्मे रागादिकका त्याग है वह अशुद्ध निश्चय नयसे चारित्र है। इस तरह नय विभाग जानना चाहिए। ऐसे निश्चय चारित्रको साधनेवाले व्यवहार चारित्रका व्याख्यान किया। अब उस ब्यवहार चारित्रसे साध्य परमोपेक्षा लक्षण शुद्धी-पयोगसे अविनाभूत होनेसे उत्कृष्ट सम्यग्चारित्र जानना चाहिए। ( अर्थात् व्यवहारचारित्रके अभ्यास द्वारा क्रमशः बाह्य और आभ्यन्तर दोनों क्रियाओं का रोध होते-होते अन्तमें पूर्ण निविकल्प दशा प्राप्त हो जाती है। यही इनका साध्यसाधन भाव है।)

- द्र. सं,/टी./३६/१४६/१२ त्रिगुप्तिलक्षणनिर्विकल्पसमाधिस्थ्रानां यतीनो तसैन पूर्यते तत्रासमर्थनां पुनर्बहुप्रकारेण संवरप्रतिपक्षभूतो मोहो विज्नम्भते, तेन कारणेन वतादिविस्तरं कथ्यम्स्याचार्याः । = मन, वचन काय इन तीनोंकी गुप्ति स्वरूप निर्विकल्प ध्यानमे स्थिल मुनिके तो उस संवर अनुप्रेक्षासे ही संवर हो जाता है, किन्दु उसमे असमर्थ जीवोके । अनेक प्रकारसे संवरका प्रतिपक्षभूत मोह उत्पन्न होता है, इस कारण आचार्य वतादिका कथन करते है ।
- पं. का./ता. वृ./१०७।१७१/१२ व्यवहारचारित्रं बहिरड्गसाधकत्वेन बीत-रागचारित्रमावनोत्पन्नपरमामृततृष्तिरूपस्य निश्चयसुखस्य नीजं, तदिप निश्चयसुखं पुनरक्षयानन्तसुखस्य बीजमिति। अत्र यद्यपि साध्यसाधकभावज्ञापनार्थं निश्चयव्यवहारमोक्षमार्गस्यैव सुख्यत्व-मिति भावार्थः।=व्यवहार चारित्र बहिरंग साधक रूपसे बीतराग चारित्र भावनासे उत्पन्न परमातम तृष्तिरूप निश्चय सुखका बीज है और वह निश्चय सुख भी अक्ष्यानन्त सुखका बीज है। ऐसा निश्चय व व्यवहार मोक्षमार्गमें साध्यसाधक भाव जानना चाहिए। (और भी देव शीर्षक नं०१०)।

#### ४. ब्यवहार चारिश्रको चारित्र कहनेका कारण

- र. क. श्रा./४७-४८ मोहतिमिरापहरणे दर्शनलाभादनाप्तसं झानः । रागहेपिनवृत्त्ये चरणं प्रतिपद्यते साधुः ।४७। रागद्वेपिनवृत्ते हिंसादिनिवर्तनाकृता भवन्ति । अनपेक्षितार्थवृत्तिः कः पुरुष सेवते गृपतीन् ।४८।

  सम्यग्हिष्ठ जीव रागद्वेषकी निवृत्तिके लिए सम्यग्वारित्रको
  धारण करता है और रागद्वेषादिको निवृत्ति हो जानेपर हिंसापिसे
  निवृत्ति पूर्ण हो जाती है. क्योंकि नहीं है आजीविकाकी इच्छा
  जिसको ऐसा कौन पुरुष है, जो राजाओंकी सेवा करे।
- स. सा./ता. वृ./२७६ षट्जीवनिकायरक्षा चारित्राश्रयस्वात् हेतुत्वात् व्यवहारेण चारित्रं भवति । एवं पराश्रितत्वेन व्यवहारमोक्षमार्गः प्रोक्त इति । =चारित्रका ( अर्थात् रागद्वेषसे निवृत्ति रूप बोतरागता-का ) आश्रय होनेके कारण छह कायके जीवोंकी रक्षा भी व्यवहारसे चारित्र कहन्नाती है । पराश्रित होनेसे यह व्यवहार मोक्षमार्ग है ।

#### व्यवहार चारित्रकी उपादेयसाका कारण व प्रयोजन

- र. क. था./४१ रामहेयनिवृत्त्ये चरणं प्रतिपद्यते साधुः ।४१। = सम्यग्दृष्टि जीव राग-द्रेषकी निवृत्तिके लिए सम्यग्चारित्रको धारण करता है ।
- प्र. सा./त. प्र /२०२ अहो । मोक्षमार्गे प्रवृत्तिकारणपञ्चमहावतोपेत...गुप्ति
  ... समितिनक्षणचारित्राचार, न शुद्धस्यात्मनस्व्यमसीति निश्चयेन
  जानामि तथापि स्वां तावदासीदामि यावत्त्वस्प्रसादात् शुद्धमात्मान-

मुगलभे। = अहो, मोक्षमार्गमे प्रवृत्तिके कारणभूत, पंचमहाबत सहित गुप्ति समिति स्वरूप चारित्राचार। भे यह निश्चयसे जानता हूँ कि तू शुद्धारमाका नहीं है, तथापि तुभी तब तक अंगीकार करता हूँ जब तक कि तेरे प्रसादसे शुद्धारमाको उपलब्ध कर लूँ।

नि.सा./ता.वृ /१४८ अत्र व्यवहार नयेनाि समतास्तुतिवन्दनाप्रत्यार्थ्या-नादिषडावश्यकपरिहीणः श्रमणश्चारित्रभृष्टः इति यावत् । = (शुद्धो-पयोग सम्मुख जीवको शिक्षा दी जाती है कि ) यहाँ ( इस लोकमे ) व्यवहार नयसे भी समता, स्तुति, बन्दना, प्रत्याख्यानािद छह आव-श्यकसे रहित श्रमण चारित्रपरिभृष्टं (चारित्रसे सर्वथा भृष्ट् ) है।

देखो चारित्र/७/३/द्र. सं/टी० त्रिगुप्तिमें असमर्थ जनींके लिए व्यवहार चारित्रका उपदेश किया जाता है।

# ६. बाह्य व आभ्यन्तर चारित्र परस्पर अविनामःवी हैं

- प्र सा /पू./गा. चरिंद निबद्धो णिच्चं समणो णाणिम्म दंसणसुहिम्म ।
  पयदो भूलगुणेसु य जो सो पिडपुण्णसामण्णो ।२१४। पंचसिमदो
  तिगुक्तो पंचिदिसंबुडो जिदकसाओ । दंसणणाणसमग्गो समणो सो
  संजदो भणिदो ।२४०। समसक्तुबंधुबग्गो समसुहदुक्को परंसणिदसमो ।
  समलोट्टकंचणो पुण जीविदमरणे समे समणो ।२४१। = जो श्रमण सदा
  इान व दर्शनमे प्रतिबद्ध तथा मूलगुणोंमे प्रयत्नशील है वह पिरपूर्ण
  श्रामण्य वाला है ।२१४। पाँच सिमिति, पंचिन्द्रिय संवर व तीन गुप्ति
  सिहत तथा कषायजयी और दर्शन ज्ञानसे परिपूर्ण जो श्रमण है वह
  संयत माना गया है ।२४०। शत्रु व बन्धुवर्गमे, सुख व दु छमे, प्रशंसा
  व निन्दामें, लोहे व सोनेमें तथा जीवन व मरणमें जो सम है वह
  श्रमण है ।२४९।
- चा. पा./मू./१ सम्मत्तचरणसुद्धा संजमचरणस्स जइ व सुपसिद्ध । णाणी अमृदिद्दी अचिरे पावेति णिव्वाणं ।१। जो ज्ञानी अमृददृष्टि होकर सम्यवत्वचरण चारित्रसे शुद्ध होते हैं वे यदि संयमचरण चारित्रसे भो शुद्ध हो जायें तो शीध ही निर्वाणको प्राप्त होते हैं ।१।
- न. च. वृ /३५३ हैयोपादेयविदो संजमतववीयरायसंजुत्तो । जियदुक्लाइ तहं चिय सामग्गी सुद्धचरणस्स ।३५३। = हैय व उपादेयको जातने-वाला हो संयम तप व वीतरागता संयुक्त हो, दु खादिको जीतनेवाला हो अर्थात सुख दु ख आदिमें सम हो, यह सब शुद्ध चारित्रकी सामग्री है।
- न. च. वृ /२०४ जं विय सरायचरणे [सरागकाले ] भेदुवयारेण भिण्णचारित्तं । तं चेत्र वीयराये विपरीयं होइ कायव्वं । उक्तं च—चरियः
  चरित सग सो जो परदव्वप्पभावरित्वष्पा । दंसणणाणवियष्पा अवियप्पं चावियप्पादो । —सराग अवस्थामें भेदोपचार रूप जिसः
  चारित्रका आचरण किया जाता है. उसोका वीतराग अवस्थामें अभेदः
  व अनुपचारसे करना चाहिए । (अर्थात् सराग व वीतराग चारित्रमें
  इतना ही अन्तर है कि सराग चारित्रमें बाह्य कियाओंका विकल्प
  रहता है और वीतराग अवस्थामें उनका विकल्प नहीं रहता, सराग
  चारित्रमें वृत्ति बाह्य त्यागके प्रति जाती है और वीतराग अवस्थामें
  अन्तरंगकी ओर ) कहा भी है कि—

स्त्र चारित्र अर्थात् वीतराग चारित्रका आचरण यही करता है जो परद्रव्यके प्रभावसे रहित हो, तथा दर्शन, ज्ञान, चारित्रके विकल्पोंसे को अविकल्प हो गया हो।

ध. १/१,१,१/१४४/४ संयमनं संयम । न द्रव्ययमः संयमस्तस्य 'सं'
शब्देनापादितत्वात् । यमेन समित्रधः सन्ति, तास्वसतीषु संयमोऽनुपपन्न इति चेन्न, 'सं'शब्देनात्मसात्कृताशेषसमितित्वातः अथवा
बतसमितिकषायदण्डेन्द्रियाणां धारणानुपालनिग्रहत्यागजयाः
संयमः । = 'संयमन करनेको संयम कहते हैं' संयमका इस प्रकार
लक्षण करनेपर भाव चारित्र शून्य द्रव्य चारित्र संयम नहीं हो
सकता, क्योंकि 'सं' शब्दसे उसका निराकरण कर दिया गया।

प्रश्न—यहाँ पर 'यम' से समितियोंका ग्रहण करना चाहिए, क्यों कि समितियोंके नहीं होनेपर संयम नहीं बन सकता व उत्तर—ऐसी शंका ठीक नहीं है क्योंकि 'सं' शब्दसे सम्पूर्ण सिमितियोंका ग्रहण हो जाता है। अथवा पाँच ब्रतोंका धारण करना, पाँच समितियोंका पालन करना, कोधादि कषायोंका निग्रह करना, मन, वचन और काय रूप तीन दण्डोंका त्याग करना और पाँच इन्द्रियोंके विषयोंका जीतना संयम है।

- प्र. सा /त. प्र./२४७ शुभोषयोगिनां हि शुद्धारमानुरागयोगिचारित्रतया समधिगतशुद्धारमवृत्तिषु श्रमणेषु वन्दननमस्करणाभ्युरथानानुगमनप्रतिपत्तिप्रवृत्तिः शुद्धारमवृत्तिष्ठाणिनिमित्ताश्रमापनयनप्रवृत्ति च न
  दुष्येत । = शुभोषयोगियोंके शुद्धारमाके अनुरागयुक्त चारित्र होता है.
  इसलिए जिनने शुद्धारम परिणति प्राप्त की है ऐसे श्रमणोके प्रति जो
  वन्दन-नमस्कार-अभ्युत्थान, अनुगमन रूप विनीत वर्तनकी प्रवृत्ति
  तथा शुद्धारमपरिणतिकी रक्षाकी निमित्तभृत जो श्रम दूर करनेकी
  (वैयावृत्ति रूप) प्रवृत्ति है, वह शुभोषयोगियोंके लिए दूषित
  नहीं है।
- प्र. सा /त. प्र /२००/क. १२ द्रव्यानुसारि चरणं चरणानुसारि द्रव्यं निभी द्वयमिदं ननु सव्यपेक्षम् । तस्मान्मुमुक्षुरिधरोहतु मोक्षमार्गं द्रव्यं प्रतीत्य ग्रदि वा चरणं प्रतीत्य ।१२। = चरण द्रव्यानुसार होता है और द्रव्य चरणानुसार होता है, इस प्रकार वे दोनों परस्पर सापेक्ष हैं। इसलिए या तो द्रव्यका अर्थात् अन्तरंग प्रवृत्तिका आश्रय लेकर अथवा चरणका अर्थात् बाह्य निवृत्तिका आश्रय लेकर मुमुक्षु मोक्षमार्गर्मे आरोहण करो।

और भी देखो चारित्र/४/२ (चारित्रके सर्व भेद-प्रभेद एक शुद्धोपयोगर्मे समा जाते हैं।)

# ७. एक ही चारित्रमें युगपत् दो अंश होते हैं

मो. पा / जयचन्द / ४२ चारित्र निश्चय व्यवहार भेदकरि दो भेद रूप है: तहाँ महावत समिति गुप्तिके भेद करि कहा है सो तो व्यव-हार है। तिनिमें प्रवृत्ति रूप क्रिया है सो शुभ बन्ध करे है, और इन क्रियानिमें जेता अंश निवृत्तिका है ताका फल बन्ध नाहों है। ताका फल कर्मकी एक देश निर्जरा है। और सर्व कर्म तै रहित अपना आत्म स्वरूपमें सीन होना सो निश्चय चारित्र है, ताका फल कर्मका नाश ही है।

और भी देखो जचयोग/II/3/२ (जितना रागांश है जतना बंध है, और जितना वीतरागांश है जतना संबर निर्जरा है।)

और भी देखो बत/३/७.६ (सम्प्रग्दष्टिकी बाह्य प्रवृत्तिमें अवश्य निवृत्तिका अंश विद्यमान रहता है।)

और भी देखों उपयोग/गा/१/१ (शुभोषयोगमें अवश्य शुद्धोपयोगका अंश मिश्रित रहता है।)

## ८. निरुचय ज्यवहार चारित्रकी एकार्थताका नयार्थ

नि. सा./ता. वृ./१४८ व्यवहारनयेनापि ''षडावश्यकपरिहीणः श्रमणश्चारित्रपरिश्रष्टः इति यावत्, शुद्धनिश्चयेन•••निर्विकल्पसमाधिस्वरूपरमावश्यकियापरिहीणश्रमणो निश्चयचारित्रभ्रष्ट इत्यर्थः।
पूर्वोक्तस्ववास्य परमजिनयोगीश्वरस्य निश्चयावश्यकक्रमेण स्वात्माश्यितश्चयधर्मशुक्तध्यानस्वरूपेण सदावश्यकं करोतु परममुनिरिति। चव्यवहार नयसे तो छह आवश्यकोंसे रहित श्रमण चारित्र
परिभ्रष्ट है और शुद्ध निश्चयनयसे निर्विकल्प-समाधि स्वरूप
परमावश्यक क्रियासे रहित श्रमण निश्चय चारित्र भृष्ट है। ऐसा
अर्थ है। (इसलिए) स्व वश परमजिन योगीश्वरके निश्चय
आवश्यकका जो क्रम पहले कहा गया है (आत्मस्थितिरूप समता,
वन्दना, प्रतिक्रमणादि) उस क्रमसे स्वात्माश्रित ऐसे निश्चय धर्म-

ध्यान तथा निश्चयशुक्लध्यानस्वरूपसे परम मुनि सदा आवश्यक करो।

## १. वतादि बन्धके कारण नहीं बिक्क उनमें अध्यवसान ही बन्धका कारण है

स सा./सू /२६४, २७० तह विध सच्चे दत्ते बंभे अपरिगहरूणे चेव।
कीरइ अज्भवसाणं जं तेण दु वज्भर पुण्णं १२६४। एदाणि णित्थ जीसं अज्भवसाणाणि एवमादीणि। तं अमुहेण मुहेण व कम्मेण मुणी ण लिप्पंति १२००। = इसी प्रकार (हिसादि पाँचों अवतोवत् ही) सत्थमे, अचौ पमें, ब्रह्मचर्यमे और अपरिग्रहमें जो अध्यवसान किया जाता है उससे पुण्यका बन्ध होता है। २६४। ये (अवतों और व्यतों-वाले पूर्वकथित) तथा ऐसे हो और भी, अध्यवसान जिनके नहीं है, वे मुनि अशुभ या सुभ कर्मसे लिप्त नहीं होते। २७०। (मो. मा. प्र./७/३७३/३)

#### १०. वर्तीको स्यागनेका उपाय व कम

स श्./८४, ६६ अवतानि परित्यस्य वतेषु परिनिष्ठितः । स्यञेत्तान्यपि संप्राप्य परमं पदमात्मनः १८४। अवती वतमादाय वती ज्ञानपरायणः । परात्मज्ञानसंपन्नः स्वयमेव परो भवेत् ॥८६॥ = हिसादि पाँच अवतोको छोड करके अहिसादि वतींका दृढ्तासे पालन वरे । पीछेसे आत्माके परम वीतराग पदको प्राप्त करके उन वतोको (वतोके जध्यवसानको ) भी छोड देवे १८४। हिसादि पाँच अवतों में अनुरक्त हुआ मनुष्य पहले वर्तोको प्रहण करके वती बने । पीछे ज्ञान भावनामें लीन होकर केवलज्ञानसे ग्रुक्त हो स्वयं ही परमात्मा हो जाता है । (ज्ञा०/३२।८८); (द्र. सं /टी./४०/२२६/१०); (प. प्र./टी./ २/५६/१७७/४)

नि.सा /ता, वृ /१०३ भेदोपचारचारित्रम्, अभेदोपचारं करोमि, अभेदो-पचारम् अभेदानुपचार करोमि, इति त्रिविधं सामाधिकमुत्तरोत्तर-स्वीकारेण सहजपरमतत्त्वाविचलस्थितिरूपसहजचारित्रं, निराकार-तत्त्वनिरतत्वाल्लिराकारचारित्रमिति । = भेदोपचारिचको अभेदोप-चार करता हूं। तथा अमेदोपचार चारित्रको अभेदानुपचार करता हूं — इस प्रकार त्रिविध सामाधिकको (चारित्रको) उत्तरोत्तर स्वीकृत करनेसे सहज परम तत्त्वमें अविचल स्थितिरूप सहज निश्चय चारित्र होता है, कि जो निराकार तत्त्वमें सीन होनेसे निराकार चारित्र है। (और भी दे० धर्मध्यान/६/६)

द्र. सं |टी|४७/२३०/ त्याग कोऽर्धः । यथैव हिसादिरूपाबतेषु निवृत्तिस्तथैकदेशवतेष्वपि । कस्मादिति चेत्—त्रिगुप्तावस्थायां प्रवृत्ति-निवृत्तिरूपिवकवपस्य स्वयमेवावकाशो नास्ति । प्रश्न — वतोंके त्यागका क्या अर्थ है १ उत्तर —गुप्तिरूप अवस्थामें प्रवृत्ति तथा निवृत्तिरूप विकलपको रंचमात्र स्थान नहीं है । अहिसादिक महाब्रत विकलपरूप हैं अतः वे ध्यानमें नहीं रह सकते ।

चारित्र पाहुड़ — आ. कुन्दकुन्द (ई. १२७-१७६) द्वारा रचित सम्यग्चारित्र विषयक, ४४ प्राकृत गाथाओं में निबद्ध एक ग्रन्थ। इस पर आ. श्रुतसागर (ई०१४८१-१४६६) ंकृत संस्कृत टीका तथा पं. जयचन्द छाबड़ा (ई० १८५०) कृत भाषा वचनिका उपसन्ध हैं।

चारित्र भूषण — इनके मुखसे ही स्वामी समन्तभद्र कृत देवागम स्तोत्रका पाठ सुनकर श्लोकवार्तिककार श्री विद्यानिक आचार्य जिन दीक्षित हो गयेथे। आ० विद्यानिक अनुसार आपका समय ई० ७६०-८१६ आता है।

चारित्र मोहनीय—मोहनीयकर्मका एक भेद-दे० मोहनीय/१। चारित्र लब्धि—दे० लब्धि। चारित्रवाद —हे० कियावाद । चारित्र विनय—हे० विनय । चारित्र शुद्धि—हे० शुद्धि ।

चारित्र शुद्धि वत चारित्रके निम्न १२३४ अंगोके उपलक्षमें एक उपवास एक पारणा क्रमसे ई वर्ष, १० मास प दिनमे १२३४ उपवास पूरे करें (१) अहिंसावत = १४ जीव समास×नवकोटि (मन वचन काय×कृत कारित अनुमोदना = १२६। (२) सत्य वत = भय, ईच्या, स्वपक्षपात, पेशुन्य, कोघ, लोभ, आत्मप्रशंसा और परिनन्दा ये प्रश् कोटि = ७२। (३) अचौर्य वत = ग्राम, अरण्य, खल, एकान्त, अन्यत्र, उपित, अमुक्त, पृष्ठ ग्रहण ऐसे प्रदार्थ×६ कोटि = ७२। (४) ब्रह्मचर्य = मनुष्यणी, देवांगना, तिर्यचिनी व अचेतनी ये चार स्त्रियाँ ६ कोटि = २१६। (६) गुप्ति = ३४६ कोटि = २७। (७) समिति ईया, आदान - निक्षेपण व उत्सर्ग ये ३४६ कोटि = २७। भाषा समिति के १० प्रकार सत्य×६ कोटि = ६० + एषणा समितिके ४६ दोष×६ कोटि = ४१४ श्रुश्च हराण व उत्सर्ग ये ३४६ कोटि = २० । (०) समिति के १० प्रकार सत्य×६ कोटि = ६० + एषणा समितिके ४६ दोष×६ कोटि = ४१४ - १२३४ ओं ही असि आ उसा चारित्रशुद्धिवतेभ्यो नम इस मंत्रका जिकाल जाप्य करे (इ.पु./३४/१००-११०), (वत विधान संग्रह/पृ.६६)।

चारित्रसार—चामुण्डराय (ई०२१० १०-११) द्वारा रचित, संस्कृत गद्धबद्ध प्रन्थ । इसमें मुनियोंके आचारका संक्षिप्त वर्णन है। कुल ६००० श्लोक प्रमाण है। (ती./४/२०)।

चारित्राचार—दे० आचार । चारित्राराधना—दे० आराधना । चारित्रायं—दे० आर्य ।

चारदत्त—(ह पु /२१/१लोक नं०) भाजुदत्त वैश्यका पुत्र (६-१०); मित्रावतीसे विवाह हुआ (३८); संसारसे विरक्त रहता था (३१); चचा रुद्रदत्तने उसे वेश्यामे आसक्त कर दिया (४०-६४); अन्तमें तिरस्कार पाकर वेश्याके घरसे निकला और अपने घर आया (६४-७४); व्यापारके लिए रत्नद्वीपमें गया (७५); मार्गमे अनेकों कष्ट सहे (१९२); वहाँ मुनिराजके दर्शन किये (११३-१२६), बहुत धन लेकर घर लौटा (१९७)।

चारदत्तं चरित्रं — आ सोमकी तिभट्टारक (ई०१४७४) कृत संस्कृत भाषामे रचा गया यन्थ है। तत्परचात इसके आधारपर कई रचनाएँ हुईं — १. कवि भारामस (ई० १७६६) ने चौपाई-दोहेंमे एक कृति रची।

#### चार्वाक---

#### १. सामान्य परिचय

स्या.मं, पिरि. छ / ४४३-४४४ = सर्वजनित्रय होनेके कारण इसे 'चार्वक' सज्ञा प्राप्त है। सामान्य लोगोंके आचरणमे आनेमें कारण इसे 'लोकायत' कहते हैं। आत्मा व पुण्य-पाप आदिका अस्तित्व म मानने- के कारण यह मत 'नास्तिक' कहलाता है। वधार्मिक क्रियानुष्टानों का लोप करनेके कारण 'अक्रियानादी'। इसके यूल प्रवर्तक बृहस्पित आचार्य हुए है, जिन्होंने बृहस्पित सूत्रकी रचना की थी। आज यद्यपि इस मतका अपना कोई साहित्य उपलब्ध नहीं है, परन्तु ई० पूर्व ४४०-४०० के अजितकेश कम्बली कृत बौद्ध सूत्रोंमें तथा महाभारत जैसे प्राचीन ग्रन्थोंसे भी इसका उल्लेख मिलता है।

इनके साधु कापालिक होते हैं। अपने सिद्धान्तके अनुसार वे मद्य ब मासका सेवन करते हैं। प्रतिवर्ष एकत्रित होकर स्त्रियोंके साथ क्रोडा करते हैं। (षड्दर्शन समुच्चय/५०-५२/७४-७०)।

## २. जैनके अनुसार इस मतकी उत्पत्तिका इतिहास

धर्म परीक्षा/१८/५६-५६ भगवान् आदिनाथके साथ दीक्षित हुए अनेक राजा आदि जब क्षुधा आदिकी बाधा न सह सके तो भ्रष्ट हो गये। कच्छ-महाकच्छ आदि राजाओं ने फल-मूज आदि भक्षण करना प्रारम्भ कर दिया और उसीको धर्म बताकर प्रचार किया। शुक्र और बृहस्पति राजाओं ने चार्वाक मत्तकी प्रश्नित की।

#### ३. इस मतके भेद

ये दो प्रकारके है—धूर्त व सुशिक्षित । पहले तो पृथिवी आदि भूतो-के अतिरिक्त आन्माको सर्वथा मानते ही नहीं और दूंसरे उसका अरितत्व स्वीकार करते हुए भी मृत्युके समय शरीरके साथ उसको भी विनष्ट हुआ मानते हैं (स्या. मं./परि. छ./पृ.४४३)।

#### ४. प्रमाण व सिद्धान्त

केवल इन्द्रिय प्रध्यक्षको ही प्रमाण मानते है, इस लिए इस लोक तथा ऐन्द्रिय सुखको ही सार मानकर खाना-पीना व मौज उडाना ही प्रधान धर्म मानते हैं (स्या.मं./परि छ /पृ.४४४)।

चालिस्य—(ज.सा /भाषा/२२८/२८१/३) जाकी चालीस कोडाकोडी सागरको उत्कृष्ट स्थिति ऐसा चारित्रमोह ताकौ चालिस्य कहिए।

चालुक्य जयसिंह--ई० १०२४ के एक राजा (सि वि./प्र /अ६/ शिलालेख)।

#### चिता—१, लक्षण

त.सू./१/१३ मितः स्मृतिः संज्ञा चिन्ताभिनिबोध इत्यनर्थान्तरम्। =मित्र, स्मृति, संज्ञा, चिन्ता और अभिनिबोध ये पर्यायवाची नाम हैं। (व.खं.१३/१०४/सू ४१/२४४)।

स.सि./१/११/१०६/५ चिन्तनं चिन्ता = चिन्तन करना चिन्ता है। (ध-१३/१,१,४१/२४४/३)।

सःसि./१/२७/४४४/७ नानार्थावलम्बनेन चिन्ता परिस्पन्दवती ।=नाना पदार्थोका अवलम्बन लेनेसे चिन्ता परिस्पन्दवती होती है ।

रा.बा /१/२७/४/६२४/२४ अन्तःकरणस्य वृत्तिरथेषु चिन्तैरयुच्यते । = अन्तःकरणकी वृत्तिका पदार्थीमे व्यापार करना चिन्ता कहलाती है ।

ध.१२/१.४,६२/३३३/६ वट्टमाणत्यिवसयम् दिणाणेण विसेसिदजीवो चिता णाम । = वर्तमान अर्थको विषय करनैवाले मृतिज्ञानसे विशेषित जीवकी चिन्ता संज्ञा है।

स.सि./पं. जयचन्द/१/१३/३४४ किसी चिह्नको देखकर वहाँ इस चिह्न-वाला अवश्य होगा ऐसा ज्ञान, तर्क, व्याप्ति वा ऊह ज्ञान चिन्ता है।

# २. स्मृति चिन्ता आदि ज्ञानोंकी उत्पत्तिका कम व इनकी एकार्थता—-दे० मतिज्ञान /३।

३. चिन्ता व ध्यानमें अन्तर-- दे० धर्मध्यान/३।

चितागिति— (म.पु /७०/१लोक नं.) पुष्करार्ध द्वीपके पश्चिममेरुके पास गन्धिल नामके देशके विजयार्ध पर्वतकी उत्तर श्रेणीमें सूर्यप्रभ नगरके राजा सूर्यप्रभका पुत्र था ।३६-२८। अजितसेना नामा कन्या द्वारा गतियुद्धमें हरा दिया जानेपर ।३०-३१। दीक्षा धारण कर ली और स्वर्गमें सामानिक देव हुआ ।३६-३७। यह नेमिनाथ भगवात्का पूर्वका सातवाँ भव है।

चिकित्सा -- १. आहारका दोष (दे० आहार/11/४) २ वस्तिकाका दोष -- दे० वस्तिका ।

#### चित्--

न्या.वि /वृ./१/८/१४८/१ चिदिति चिच्छक्तिरनुभव इत्यर्थः। =चित् अर्थात् चित् शक्ति या अनुभव।

अन् धः । २/३४/१५१ अन्वितमहिमकाया प्रतिनियतार्थावभासिकोधेषु । प्रतिभासमानमस्विलेयदूपं वेखते सदा सा चित् । च्यन्वित और 'अहम्' इस प्रकारके सवेदनके द्वारा अपने स्वरूपको प्रकाशित करने-वाले जिस रूपका सदा स्वयं अनुभव करते हैं असीको चित् या चेतन कहते हैं।

चिति—(सं.सा./आ./परि./शक्ति नं.२) अजड़त्वातिमका ।चिति-शक्तिः। =अजड़त्व अर्थात् चेतनत्व स्वरूप चितिशक्ति है।

#### चित्त--

स.सि /२/३२/१८०/१० आत्मनश्चैतन्यविशेषपरिणामश्चित्तम्। ⇒आत्मा-के चैतन्यविशेषरूप परिणामको चित्त कहते है (रा.वा/२/३२/१४१/ २२)।

सि.वि./वृ /७/२२/४६२/२० स्वसंवेदनमेव कक्षणं चित्तस्य । = 1चत्तका सक्षण स्वसंवेदन ही है ।

नि.सा./ता.व /११६ बोघो ज्ञानं चित्तमिल्यनथन्तिरम् । =बोघ, ज्ञान व चित्त ये भिन्न पदार्थ नहीं हैं।

द्र.सं./टो /१४/४६/१० हेयोपादेयविचारकचित्तः। =हेयोपादेयको विचारनेवाला चित्त होता है।

सं.श./टी /४/२२६/३ चित्तं च विकल्पः । = विकल्पका नाम चित्त है।

#### २. मध्यामध्य पदार्थीका सचित्राचित्र विचार

—दे० सम्बद्धाः।

#### चित्र—

व्या.वि./वृ./१/-/१४-/१ चिदिति चिच्छक्तिरनुभव इत्यर्थः । सैव त्राणं त्रा परिरक्षणं यस्य तिचत्रम् । . . . अनुभवप्रसिद्धं त्वलु अनुभवपरिरक्षितं भवति । = चित्रक्षिक्तः या अनुभवका नाम चित् है । वह चित् ही जिसका त्राण या रक्षण है, उसे चित्र कहते हैं । अनुभव प्रसिद्ध होना ही अनुभव परिरक्षित होना है ।

चित्रकर्म--- दे० निक्षेप/४।

चित्रकारपुर-भरतक्षेत्रका एक नगर -दे॰ मनुष्य/४।

चित्रक्ट-१. पूर्व निदेहका एक दक्षार पर्वत तथा उसका स्वामी देव-दे० लोक १/३ २. विजयार्थकी दक्षिण श्रेणीका एक नृगर-दे०

विद्याधर । ३. वर्त मानका 'चित्तौड़गढ नगर' (पं.सं./प्र. ४९/A.N. Up. तथा H. L. Jam.

चित्रगुप्त-भानी १७वे तीर्थं कर-दे० तीर्थं कर/६।

चित्रगुप्ता--रुचक पर्वत निवासिनी एक दिक्कुमारी देवो--दे० लोक/४/१३।

चित्रभवन सुमेरं पर्वतके नन्दन आदि वनोंमें स्थित कुबेरका भवन व गुफा—दे० लोक/३/६ ४।

चित्रवती-पूर्व आर्य लण्डकी एक नदी-दे० मनुष्य/४।

चित्रांगद — (पा. पु/१७/१ लोक नं.) अर्जुनका प्रधान शिष्य था (६४); वनवासके समय सहाय वनमें नारद द्वारा, पाण्डवोंपर दुर्योधनकी चढाईका समाचार जानकर (-६) उसे वहाँ जाकर बाँध लिया।

चित्रा—१. एक नक्षत्र—दे० नक्षत्र २. रुचक पर्वतके विमल कूटपर वसनेवाली एक विद्यु त्कुमारी देवी—दे० लोक ५/१३ ३. रुचक पर्यत निवासिनी एक दिवकुमारी—दे० लोक ६/१३ ४. अनेक प्रकारके वर्णीं से युक्त धातुएँ ). वप्रक (मरकत), क्ष कमणि (पुष्पराग), मोचमणि (कदलीवर्णाकार नोलमणि) और मसारगञ्ज (विद्यु नवर्ण मस्णपाण मणि) धातुएँ हैं, इसलिए इस पृथिवोका 'चित्रा' इस नामसे वर्णन किया गया है। (अर्थात् मध्य लोक की १००० योजन मोटो पृथिवो चित्रा कहलाती है।)—दे० रत्नप्रभा।

चिद्विलास — पं. दीपचन्दजी शाह (ई० १७२२) द्वारा रचित हिन्दी भाषा बद्ध आध्यात्मिक ग्रन्थ । इसपर कवि देवदास (ई० १७-१६-१७६७) ने भाषा वचनिका लिखी है । (तो./४/२६३)

चिन्ह- १. Trace-(घ./पु.४/प्र. २७)। २. चिन्हसे चिन्हीका ज्ञान-दे० अनुमान। ३. चिन्ह नामक निमित्त ज्ञान-दे० निमित्त/ २; ४. अवधिज्ञानकी उत्पत्तिके स्थानभूत करण चिन्ह-दे० अवधि-ज्ञान/४।

चिलात-- उत्तर भरतक्षेत्रके मध्यम्लेक्षखण्डका एक देश--दे० मनुष्य/४।

चिलात पुत्र—भगवाच् वीरके तीर्धके एक अनुत्तरोपपादक साधु— दे० अनुत्तरोपपादक।

चुलुलित-कामोत्सर्गका एक अतिचार- दे० व्युत्सर्ग/१।

चूड़ामणि- दे० परिशिष्ट १।

चूर्ण--१. द्रव्य निक्षेपका एक भेद-दे० निक्षेप/१/१ । २. आहारका एक दोष-दे० आहार/11/४, ३. वस्तिकाका एक दोष-दे० वस्तिका ।

चूर्णी--दे० परिशिष्ट १।

चूर्णीपजीवन-वस्तिकाका एक दोष-दे० वस्तिका ।

चूलिका -- १. पर्वतके ऊपर क्षुद्र पर्वत सरीखी चोटी; Top (ज. प./ प्र. १०६ ); २. इष्टिप्रवाद अंगका ६वाँ भेद -- दे० श्रुतज्ञान/III । ३.

घ. ७/२,११,१/५७६/७ ण च एसो णियमो सञ्जाणिओगद्दारसूइदत्थाणं विसेसपरूबिणा चूलिया णाम. किंतु एक्केण दोहि सञ्जेहिं वा अणि-ओगद्दारोहं सुइदत्थाणं विसेसपरूबिणा चूलिया णाम — सर्व अनुयोगद्दारोंसे सूचित अथौंकी विशेष प्ररूपणा करनेवाली ही चूलिका हो, यह कोई नियम नहीं है, किन्तु एक, दो अथवा सब अनुयोगद्वारोंसे सूचित अथौंकी विशेष प्ररूपणा करना चूलिका है (ध. ११/४,२,६,३६/१४०/९१)।

स. सा./ता. वृ. ३२१ विशेषव्याख्यानं उक्तानुक्तव्याख्यानं, उक्तानुक्त-संकीर्णव्याख्यानं चेति त्रिधा चूलिकाशच्यस्यार्थो ज्ञातव्यः = विशेष व्याख्यान, उक्त या अनुक्त व्याख्या अथवा उक्तानुक्त अर्थका संक्षिप्त व्याख्यान (Summary), ऐसे तीन प्रकार चूलिका शब्दका अर्थ जानना चाहिए। (गो. क./जी, प्र.१३१८/५६३/७); (इ.सं./टी /अधि कार २ की चूलिका पृ. ५०/३)।

चेटक (म. पु./%/श्लोक नं.) पूर्व भव नं. २मे विद्याधर (११६), पूर्वभव नं. १ में देव (१३१-१३५) वर्तमान भवमें वैशाली नगरीका राजा चन्दनाका पिता (३-५,१६८)।

चेटिका-दे० स्त्री।

२९६

चेतन- द्रव्यमे चेतन अचेतनकी अपेक्षा भेद-दे० द्रव्य/३।

चेतना — स्वसंवेदनगंम्य अन्तरंग प्रकाशस्वरूप भाव विशेषको चेतना कहते हैं। वह दो प्रकारको है—शुद्ध व अशुद्ध। ज्ञानी व वीतरागी जीवोंका केवल जानने रूप भाव शुद्धचेतना है। इसे ही ज्ञान चेतना भी कहते हैं। इसमें ज्ञानको केवल ज्ञाप्त रूप किया होती है। ज्ञाता द्रष्टा भावसे पदार्थोंको मात्र जानना, उनमें इष्टानिष्ट बुद्धि न करना यह इसका अर्थ है। अशुद्ध चेतना दो प्रकारकी है—कर्म चेतना व कर्मफल चेतना। इष्टानिष्ट बुद्धि सहित परपदार्थों में करने-धरनेके अहं-कार सहित जानना सो कर्म चेतना है और इन्द्रियजन्य सुख-दुख-में तन्मय होकर 'सुखी दुखी' ऐसा अनुभव करना कर्मफल चेतना है। सर्व संसारी जीवों में यह दोनों कर्म व कर्मफल चेतना ही मुख्यतः पायी जाती है। तहाँ भी बुद्धिहीन असंज्ञी जीवों में केवल कर्मफल चेतना है, क्यों कि वहाँ केवल सुख-दुखका भोगना मात्र है, बुद्धि पूर्वक कुछ करनेका उन्हें अवकाश नहीं।

#### १. भेद व स्रक्षण

#### १. चेतना सामान्यका लक्षण

- रा. वा./१/४/१४/२६/११ जीवस्वभावश्चेतना । प्यस्तिधान।दात्मा इता द्रष्टा कर्ता भोक्ता च भवति तल्लक्षणो जीवः । चित्रस शक्तिके सान्निध्यसे आत्मा झाता, द्रष्टा अथवा कर्ता-भोक्ता होता है वह चेतना है और वही जीवका स्वभाव होनेसे उसका लक्षण है।
- न. च. वृ./६४ अणुह्वभावो चेयणम्। = अनुभवरूप भावका नाम चेतन है। (आ. प /६) (नय चक्र श्रुत/१७)।
- स. सा /आ./१६८-१६६ चेतना ताब त्यिमासरूपा; सा तु तेषामेव वस्तूनां सामान्यिवशेषात्मकत्वाद द्वैरूप्यं नातिकामित । ये तु तस्या द्वे रूपे ते दर्शनज्ञाने । चेतना प्रतिभास रूप होती है। वह चेतना द्विरूपता-का उर्ण्याचन नहीं करती, क्यों कि समस्त वस्तुएँ सामान्य विशेषा-त्मक है। उसके जो दो रूप है वे दर्शन और ज्ञान है।
- पं. का./त. प्र./३६ चेतनानुभूत्युपलब्धिवेदनानामेकार्थत्वात ।= चेतना, अनुभूति, उपलब्धि, वेदना इन सक्का एक अर्थ है।

## २. चेतनाके भेद दर्शन व ज्ञान

स. सा/आ /२६८-२६६ ये तु तस्या हे रूपे ते दर्शनज्ञाने । = उस चेतनाके जो दो रूप हैं वे दर्शन और ज्ञान हैं।

\* उपयोग व रुब्धि रूप चेतना—दे० उपयोग/I ।

## ३. चेतनाके भेद शुद्ध व अशुद्ध आदि

प्र. सा./मू./१२३ परिणमित चेदणाए आदा पुण चेदणा तिधाभिमदा। सा पुण णाणे कम्मे फलम्मि वा कम्मणो भणिदा। व्यात्मा चेतना रूपसे परिणमित होता है। और चेतना तीन प्रकारसे मानी यथी है— ज्ञानसम्बन्धी, कर्मसम्बन्धी अथवा कर्मफलसम्बन्धी। (पं.का/ मू./२०)

- स. सा./आ व, ता. वृ /३०० ज्ञानाज्ञानभेदेन चेतना तावइद्विविधा भवति (ता. वृ.) । अज्ञानचेतना । सा द्विधा कर्मचेतना कर्मफलचेतना च । = ज्ञान और अज्ञानके भेदसे चेतना दो प्रकार की है। तहाँ अज्ञान चेतना दो प्रकार की है – कर्मचेतना और कर्मफलचेतना।
- प्र. सा./ता. वृ./१२४ अथ ज्ञानकर्मकर्मफलरूपेण त्रिधा चेतनां विशेषेण विचारयति । ज्ञान मत्यादिभेदेनाष्ट्रविकर्ण भवति । . . . कर्म शुभाशुभ- शुद्धोपयोगभेदेनानेकविधं त्रिविधं भणितस् । = ज्ञान, कर्म व कर्म- फल ऐसी जो तीन प्रकार चेतना उसका विशेष विचार करते हैं। ज्ञान मति ज्ञान आदि रूप आठ प्रकारका है। कर्म शुभ अशुभ व शुद्धोपयोग आदिके भेदसे अनेक प्रकारका है अथवा इन्हीं तीन भेद- रूप है।
- पं धां । (१६२-१६६ स्वरूपं चेतना जण्तोः सा सामान्यात्सदेकधा।
  सिंहिशेषादिष द्वेषा क्रमात्सा नाक्रमादिह । १६२। एकधा चेतना शुद्धाशुद्धस्यैकविधत्वतः । शुद्धाशुद्धोपलिष्धित्वाज्ञ्ञानस्वाज्ञ्ञानचेतना
  । १६४। अशुद्धा चेतना द्वेषा तद्यथा कर्मचेतना। चेतनत्वात्फलस्यास्य
  स्यात्कर्मफलचेतना । १६६। जीवके स्वरूपको चेतना कहते हैं, और
  वह सामान्यरूपसे अर्थात् द्वयहिष्टे सदा एक प्रकारकी होती है।
  परन्तु विशेषरूपसे अर्थात् पर्याय दृष्टिसेवह ही दो प्रकार होती है—
  शुद्ध चेतना और अशुद्ध चेतना । १६२। शुद्धात्माको विषय करनेवाला
  शुद्धज्ञान एक ही प्रकारका होनेसे शुद्ध चेतना एक ही प्रकारकी है। १६४।
  अशुद्धचेतना दो प्रकारकी है—कर्मचेतना व कर्मफल चेतना । १६६।

#### ४. ज्ञान व अज्ञान चेतनाके लक्षण

- स, सा /आ /गा. नं, ज्ञानी हि...ज्ञानचेतनामयत्वेन केवलं ज्ञातृत्वास्कर्मबन्धं कर्मफलं च शुभमशुभं वा केवलमेव जानाति ।३११। चारिजं तु
  भवन् स्वस्य ज्ञानमात्रस्य चेतनात् स्वयमेव ज्ञानचेतना भवतीति
  भावः ।३८६। ज्ञानादन्यज्ञेदमहमिति चेतनं अज्ञानचेतना ।३८७।
  —ज्ञानी तो ज्ञानचेतनामय होनेके कारण केवल ज्ञाता ही है. इसलिए
  वह शुभ तथा अशुभ कर्मबन्धको तथा कर्मफलको मात्र जानता हो
  है ।३११। चारित्रस्वरूप होता हुआ (वह आत्मा) अपनेको अर्थात्
  ज्ञानमात्रको चेतता है इसलिए स्वयं हो ज्ञानचेतना है। ज्ञानसे अन्य
  (भावों में) 'यह मैं हुँ' ऐसा अनुभव करना सो अज्ञानचेतना है।
- पं ध /उ./१६६-१६७ अत्रात्मा ज्ञानशब्देन वाच्यस्तन्मात्रतः स्वयं।
  स चेत्यते अनया शुद्धः शुद्धा सा ज्ञानचेतना ।१६६। अर्थाज्ज्ञानं गुणः
  सम्यक् प्राप्तावस्थान्तरं यदा। आत्मोपलिब्धरूपं स्यादुच्यते ज्ञानचेतना ।१६७। = इस ज्ञानचेतना शब्दमें ज्ञानशब्दमे आत्मा वाच्य है,
  क्यों कि वह स्वयं ज्ञानस्वरूप है और वह शुद्धात्मा इस चेतनाके द्वारा अनुभव होता है, इसलिए वह ज्ञान चेतना शुद्ध कहलाती है।१६६। अर्थात् मिथ्यात्वोदयके अभावमें सम्यवस्य युक्त ज्ञान ज्ञानचेतना है।१६७।

#### ५. ग्रुद्ध व अग्रुद्ध चेतनाका लक्षण

- पं.का./त प्र./१६ ज्ञानानुभूतिनक्षणा शुद्धचेतना, कार्यानुभूतिनक्षणा कर्मफलानुभूतिनक्षणा चाशुद्धचेतना । ज्ञानानुभूतिस्वरूप शुद्ध चेतना है और कार्यानुभूतिस्वरूप तथा कर्मफलानुभूति स्वरूप अशुद्धचेतना है।
- द्ध. सं /टी./११/१०/८ केवलङ्गानरूपा शुद्धचेतना। = केवलङ्गानरूप शुद्ध चेतना है।
- पं. घ./उ./१६३ एका स्याच्चेतना शुद्धा स्यादशुद्धा परा ततः । शुद्धा स्यादारमनस्तत्त्वमस्त्यशुद्धारमकर्मजा ।१६३। १००० शुद्ध चैतना है और उससे विपरीत दूसरी अशुद्ध चेतना है। उनमें से शुद्ध चेतना आत्माका स्वरूप है और अशुद्ध चेतना आत्मा और कर्मके संयोगसे उत्पन्न होनेवाली है।

पं. ध./उ./१६६,२१३ शुद्धा सा ज्ञानचेतना ।१६६। अस्त्यशुद्धोपलिधः सा ज्ञानःभासाचिदन्वयात् । न ज्ञानचेतना किन्तु कर्म तत्फलचेतना ।९१३। — ज्ञानचेतना शुद्ध कहलाती है ।१६६। अशुद्धोपलिध शुद्धात्मा-के आभासलप होती है। चिदन्ययसे अशुद्धात्माके प्रतिभासरूप होने-से ज्ञानचेतनारूप नहीं कही जा सकती है, किन्तु कर्मचेतना तथा कर्मफल चेतना स्वरूप कही जाती है।२१३।

#### ६. कर्मचेतना व कर्मफलचेतनाके लक्षण

स. सा./आ./३८० तत्राज्ञानादन्यत्रेदमहं करोमीति चेतनं कर्मचेतना।

ज्ञानादन्येत्रेदं वेदयेऽहमिति चेतनं कर्मफलचेतना। = ज्ञानसे अन्य
(भावोंमें) ऐसा अनुभव करना कि 'इसे मैं करता हूँ' सो कर्म चेतना
है, और ज्ञानसे अन्य (भावोंमें) ऐसा अनुभव करना कि 'इसे मैं भोगता हूँ' सो कर्मफल चेतना है।

प्र. सा /त. प्रे./१२३-१२४ कर्मपरिणतिः कर्म चेतनाः कर्मफलपरिणतिः कर्मफलचेतना ।१२३। क्रियमाणमात्मना कर्म । तस्य कर्मणो यित्रण्या सुखदुः खं तरकर्मफलम् ।१२४। स्कर्म परिणति कर्मचेतना और कर्मफलपरिणति कर्मफल चेतना है ।१२३। आत्माके द्वारा किया जाता है वह कर्म है और उस कर्मसे उत्पन्न किया जानेवाला सुख-दुःख कर्मफल है ।१२४।

द्र, सं./टी./१४/१०/६ अञ्यक्तसुखदु खानुभवन रूप अर्मफल चेतना। म् स्वेहापूर्वेष्टानिष्टविक व्यक्तपेण विशेषरागद्वेषपरिणमन कर्मचेतना। म् अञ्यक्तसुखदु खानुभव स्वरूप कर्मफल चेतना है, तथा निजचेष्टा-पूर्वक अर्थात चुद्धिपूर्वक इष्ट अनिष्ट विकल्परूपसे विशेष रागद्वेषरूप जो परिणाम हैं वह कर्मचेतना है।

#### २. ज्ञान अज्ञान चेतना निर्देश

#### १. सम्यग्दृष्टिको ज्ञानचेतना ही इष्ट है

पं. ध./ड./२२२ प्रकृतं तद्यथास्ति स्वं स्वरूपं चेतनात्मनः । सा त्रिधात्राप्युपादेया सहष्टेर्ज्ञानचेतना । २२२। = चेतना निजस्वरूप है और वह तीन प्रकारकी है। तो भी सम्यग्दर्शनका बक्षण करते समय सम्यग्दष्टिको एक ज्ञानचेतना ही उपादेय होती है। (स. सा./ आ /३००)

#### २. ज्ञानचेतना सम्यग्दृष्टिको ही होती है

पं. ध./उ./१६८ सा ह्यानचेतना नूनमस्ति सम्यादगारमनः। न स्यान्मि-थ्यादशः क्वापि तदात्वे तदसंभवात्। = निश्चयसे वह झानचेतना सम्यादष्टि जीवके होती है, क्योंकि, मिथ्यात्वका उदय होनेपर उस आत्मोपलब्धिका होना असम्भव है, इसलिए वह झानचेतना मिथ्या-दृष्टि जीवके किसी भी अवस्थामें नहीं होती।

# ३. निजारम तत्त्वको छोड़कर ज्ञानचेतना अन्य अधौँमें नहीं प्रवर्तती

पं. धः/डः/न्४० सत्यं हेतोविषक्षत्वे वृत्तित्वाद्वयभिचारिता । यतोऽत्रान्न न्यात्मनोऽन्यत्र स्वात्मनि ज्ञानचेतना । =ठीक है--हेतुके विषक्षमें वृत्ति होनेसे उसमे व्यभिचारीपना आता है क्योंकि परस्यरूष पर-पदार्थसे भिन्न अपने इस स्वात्मामें ज्ञानचेतना होसी है।

# ४. मिथ्यादृष्टिको कम व कम फल चेतना ही होती है

पं. घः/उः/२२३ यद्वा विशेषस्त्रेण स्वदते तत्कुदृष्टिनाम् । अर्थाद सा चेतना नूनं कर्मकार्येऽथ कर्मणि ।२२३। स्थाया मिथ्यादृष्टियोको विशेषस्पसे अर्थात् पर्यायस्त्रपसे उस सत्का स्वाद आता है. इसलिए वास्तवमें उनकी वह चेतना कर्मफलमें और कर्ममें ही होती है।

#### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

२९८

#### ५. अञ्चानचेतना संसारका बीज है

स. सा./आ./३६७-३६६ सा तु समस्तापि संसारबीजं. संसारबीजस्याष्ट-विधकर्मणो नीजरवात् । =वह समस्त अज्ञान चेतना ससारका बीज है, क्यों कि संसारके नीजभूत अष्टविध कर्मोंकी वह बीज है।

#### ६. त्रस स्थावर आदिकी अपेक्षा तीनों चेतनाओंका स्वामिख

पं.का./मू./३६ सब्बे ख़लु कम्मफलं थावरकाया तसा हि कज्जजुदं। पाणिसमदिक्कंता णाणं विदेति ते जोवा। स्तर्व स्थावर जीव वास्तवमें कर्मफलको वेदते हैं, त्रस कर्मव कर्मफल इनदो चेतनाओं को वेदते हैं और प्राणित्वका अतिक्रम कर गये हैं ऐसे केवलज्ञानो ज्ञानचेतनाको वेदते हैं।

#### ७, अन्य सम्बन्धित विषय

- शान चेतनाको निर्विकल्पता—दे० विकस्प ।
- सम्यग्दृष्टिकी कर्म व कर्मफल चेतना भी श्वान चेतना ही है
   —दे० सम्यग्दृष्टि/२।
- है कौकिक कार्य करते भी सम्यग्दृष्टिको ज्ञान चेतना रहती है
   —दे० सम्यग्दृष्टि/२।
- ४. सम्यग्दृष्टिको शान चेतना अवश्य होतो है -दे० अनुभव/६।
- प्र. शुद्ध व अशुद्ध चेतना निर्देश —दे० उपयोग/II ।
- ६. इप्ति व करोति किया निर्देश—दे० चेतना/३/५।

# ३. ज्ञातृत्व कर्तृत्व विचार

# 🤋 ज्ञान किया व अज्ञान किया निर्देश

स.सा./आ./१०० आत्मज्ञानयोरिवशेषाद्वभेदमपश्यन्निवश्चाङ्कमात्मत्या ज्ञाने वर्तते तत्र वर्तमानश्च्ञानिकयायाः स्वभावभूतस्वेनाप्रतिषिद्धस्वाज्ञाः नातिः। तदत्र योऽयमात्मा स्वयमज्ञानभवनेः ज्ञानभवनव्याप्रियमाणस्वेभ्यो भिन्नं क्रियमाणस्वेनान्तरुष्टलवमानं प्रतिभाति क्रोधादि तत्कर्म । = आत्मा और ज्ञानमें विशेष न होनेसे उनके भेदको न देखत हुआ नित्यपने ज्ञानमें आत्मपनेसे प्रवर्तता है, और वहाँ प्रवर्तता हुआ वह ज्ञानिकयाका स्वभावभूत होनेसे निषेध नहीं किया गया है, इसलिए जानता है, जानने रूपमें परिणमित होता है। जो यह आत्मा अपने अज्ञानभावसे ज्ञानभवनरूप प्रवृत्तिसे भिन्न जो क्रियमाणरूपसे अन्तरंग उत्पन्न होते हुए प्रतिभासित होते है ऐसे क्रोधादि वे (उस आत्मारूप कतिके) कर्म है।

## २. परद्रश्योंमें अध्यवसान करनेके कारण ही जीव कर्ता प्रतिमासित होता है

न.च.बृ./३७६ भेदुवयारे जहया बहुदि सो विय सुहासुहाधीणो । तह्या कत्ता भणिदो संसारी तेण सो आदा ।३७६। = शुभ और अशुभके आधीन भेद उपचार जबतक वर्तता है तबतक संसारी आत्मा कर्ता कहा जाता है । (ध.१/१,१,२/११६/३)।

स.सा./आ./३१२-३१३ अयं हि आसंसारत एव प्रतिनियतस्वलक्षणानि-इनिन परात्मनोरेकरवाध्यासस्य करणात्कर्ता । =यह आत्मा अनादि संसारसे हो ( अपने और परके भिन्न-भिन्न) निश्चित स्वलक्षणोंका ज्ञान न होनेसे दूसरेका और अपना एकत्वका अध्यास करनेसे कर्ता होता है । (स.सा./आ./३१४-३११) (अन घ /८/६/७३४) । स.सा /आ./१७ .येनायमज्ञानात्परात्मनोरेकत्वविकरूपमारमनः करोति तेनात्मा निश्चयतः कर्ता प्रतिभाति । आसंसारप्रसिद्धने मिलितस्वादः स्वादनेन मुद्रितभेदसंवेदनशक्तिरनादित एव स्यातः ततः परात्मनावे-कत्वेन जानाति, ततः कोधोऽहमित्यःदिविकल्पमादमनः करोतिः ततो निविकल्पादकृतकादेकस्माद्विज्ञानघनात्प्रभ्रष्टो वारवारमनेकविकल्पै. परिणमनकर्ता प्रतिभाति । = क्योंकि यह आत्मा अज्ञानके कारण परके और अपने एकत्वका आत्मविकल्प करता है, इसलिए वहं निश्चयसे कर्ता प्रतिभासित होता है। अनादि संसारसे लेकर मिश्रित स्वादका स्वादन या अनुभवन होनेसे जिसकी भेद संवेदनको शक्ति संकुचित हो गयी है ऐसा अनादिसे ही है। इसलिए वह स्वगरका एकरूप जानता है: इसलिए मैं क्रोध हूँ इत्यादि आत्मविकल्प करता है: इसलिए निविकल्प, अकृत्रिम, एक विज्ञानघन (स्वभाव) से भ्रष्ट होता हुआ, वारम्बार अनेक विकल्पस्तप परिणमित होता हुआ कर्ता प्रतिभासित होता है। (स.सा /आ./१२,७०,२८३-२८६)।

पं.का./ता.व /१४७/२१३/१६ यदायमारमा निश्चयनयेन शुद्धबुद्धै कस्व-भावोऽपि व्यवहारेणानादिबन्धनोपाधिवशाद्धकः सन् निर्मल्ञान-नन्दादिगुणास्पदशुद्धारमस्वरूपपरिणतेः पृथग्भूतामुदयागतं शुभाशुभं वा स्वसंवित्तिश्च्युतो भूदवा भावं परिणाम करोति तदा स आत्मा तेन रागपरिणामेन कर्नु भूतेन बन्धो भवति । =यद्यपि निश्चयनयसे यह आत्मा शुद्धबुद्ध एकस्वभाव है, तो भी व्यवहारसे अनादि बन्धकी उपाधिके वशसे अनुरक्त हुआ, निर्मल ज्ञानानन्द आदि गुणरूप शुद्धारमस्वरूप परिणतिसे पृथग्भूत उदयागत शुभाशुभ कर्मको अथवा स्वसंवित्तिसे च्युत होकर भावों या परिणामोंको करता है, तब वह आत्मा उस कर्ताभूत रागपरिणामसे बन्धरूप होता है।

## ३. स्वपर भेद ज्ञान होनेपर वही ज्ञाता मात्र रहता हुआ अकर्वा प्रतिमासित होता है

न.च.तृ./३७७ जइया तिब्बिरीए आदसहावेहि संठियो होदि। तइया किच ण कुव्वदि सहावलाहो हवे तेण ।३७७। = उस शुभाशुभ रूप भेदोपचार परिणतिसे विपरीत जब वह आत्मा स्वभावमें स्थित होकर कुछ नहीं करता तब उसे स्वभाव (ज्ञाताद्रष्टापने) का लाभ होता है।

स.सा./आ /३१४-३११ यदा त्वयमेव प्रतिनियतस्वलक्षणितञ्चीनाद् । परात्मनोरेकत्वाध्यासस्याकरणादकर्ता भवति । च जब यही आत्मा ( अपने और परके भिन्न-भिन्न ) निश्चित स्वलक्षणोंके ज्ञानके कारण स्व परके एकत्वका अध्यास नहीं करता तब अकर्ता होता है।

स सा,/आ,/१७ ज्ञानी तु सन्- निखिलरसान्तरविविक्तात्यन्तमधुर-चैतन्यैकरसोऽयमाभा भिन्तरसा कषायास्तैः सह यदेकत्विविक्षप-करणं तदज्ञानादित्येवं नानात्वेन परात्मानौ जानाति, ततोऽकृतकमेकं ज्ञानमेवाहं न पुनः कृतकोऽनेकः कोधादिरपीति ततो निविक्षपोऽ-कृतक एको विज्ञानधनो भूतोऽत्यन्तमकंति प्रतिभाति । —जन आत्मा ज्ञानी होता है तन समस्त अन्य रसोंसे विलक्षण अत्यन्त मधुर चैतन्य रस हो एक जिसका रस है ऐसा आत्मा है और कथायें उससे भिन्न रसवाली हैं, उनके साथ जो एकत्वका विकल्प करना है वह अज्ञानसे है, इस प्रकार परको और अपनेको भिन्नरूप जानता है. इसलिए अकृतिम (नित्य) एक ज्ञान हो मैं हूँ, किन्तु कृतिम (अनित्य) अनेक जो कोधादिक है वह मैं नहीं हूँ ऐसा जानता हुआ; निविक्षप, अकृतिम, एक, विज्ञानधन होता हुआ अकर्ता प्रतिभासित होता है। (स.सा./भा /१३;७१,२८३-२५५)।

स.सा./आ./१७/क.५१ झानाद्विवेचकया तु परात्मनीर्यो, जानाति हंस इव वा. पयसोविशेषम्। चैतन्यधातुमचलं स सदाधिरूढो, जानीत एव हि करोति न किंचनापि। — जैसे हंस दूध और पानीके विशेषको जानता है, उसी प्रकार जो जीव झानके कारण विवेकवाला होनेसे परके और अपने विशेषको जानता है, वह अंचल चैतन्य धातुमें

For Private & Personal Use Only

आ खढ होता हुआ, मात्र जानता ही है, किंचित मात्र भी कर्ता नहीं होता।

स.सा./अर./७२/क. ४७ परपरिणतिमुज्यत्व खण्डयद्भे दबादानिदमुदिसम-खण्डं ज्ञानमुच्चण्डमुच्चे । ननु कथमवकाशः कर्नृ कर्मप्रवृत्तेरिह भवति कथं वा पौद्गल. कर्मबन्धः । = परपरणतिको छोड्ता हुआ, भेदके कथनींको तोडता हुआ, यह अत्यन्त अखण्ड और प्रचण्ड ज्ञान प्रत्यक्ष उदयको प्राप्त हुआ है । अहो । ऐसे ज्ञानमे कर्ताकर्मकी प्रवृत्ति-का अवकाश कैसे हो सकता है । तथा पौद्गालिक कर्मबन्ध भी कैसे हो सकता है ।

# ४. ज्ञानी जीव कमें कर्ता हुआ भी अकर्ता ही हैं

स.सा./आ./२२७/क.१६३ त्यक्तं येन फलं स कर्म कुरुते नेति प्रतीमो वयं, कित्वस्यापि कुतोऽपि किचिदपि तत्कर्मावयेनापतेत् । तस्मिन्ना-पतिते त्वकम्पपरमज्ञानस्वभावे स्थितो, ज्ञानी कि कुरुतेऽथ किं न कुरुते कर्मेति जानाति कः ।१६३। = जिसने कर्मका फल छोड दिया है. वह कर्म करता है ऐसी प्रतीति तो हम नहीं कर सकते। किन्सु वहाँ इतना विशेष है कि—उसे (ज्ञानीको) भी किसी कारणसे कोई ऐसा कर्म अवशतासे आ पड़ता है। उसके आ पड़नेपर भी जो अकम्प परमज्ञानमें स्थित है, ऐसा ज्ञानी कर्म करता है या नहीं यह कौन जानता है?

यो.सा /अ./१/४६ य' कर्म मन्यते कर्माऽकर्म वाऽकर्म सर्वथा । स सर्व-कर्मणां कर्ता निराक्ति च जायते ।४६। = जो बुद्धिमान पुरुष सर्वथा कर्मको कर्म और अकर्मको अकर्म मानता है वह समस्त कर्मोंका कर्ता भी अकर्ता है ।

सा.ध ./१/१३ भूरेखादिसदक्षधायवशगो यो विश्वदृश्वाज्ञ्या, हेयं वैषयिकं सुखं निजमुपादेयं त्विति श्रदृधत् । चौरो मारियतुं धृतस्तलवरेणे-वात्मनिन्दादिमान्, शर्माकं भजते रुजत्यिष परं नोत्तन्यते सोऽप्यधैः। — जो सर्वज्ञदेवकी आज्ञासे वैषयिक सुखोको हेय और निजात्म तत्त्वको उपादेय रूप श्रद्धान करता है। कोतवालके द्वारा पकड़े गये चोरकी भॉति सदा अपनी निन्दा करता है। भूरेखा सदृश अपत्याख्यान कर्मके उदयसे प्रदाप रागादि करता है तो भी मोक्षको भजनेवाला वह कर्मोसे नहीं लिपता।

पं.ध./उ./२६६ यथा कश्चित्परायत्तः कुर्वाणोऽनुचितौ क्रियाम्। कर्ता तस्या' क्रियायाश्च न स्यादस्ताभिलाषवान्। —जैसे कि अपनी इच्छाके बिना कोई पराधीन पुरुष अनुचित क्रियाको करता हुआ भी वास्तवमें उस क्रियाका कर्ता नहीं माना जाता, (उसी प्रकार सम्यग्-हिण्ट जीव कर्मोके आधीन कर्म करता हुआ भी अकर्ता ही है।)

और भी दे॰ राग/६ (विषय सेवता हुआ भी नहीं सेवता)।

# वास्तवमें जो करता है वह ज्ञाता नहीं और जो ज्ञाता है वह कर्ता नहीं

स.सा./आ./१६-१७ यः करोति स करोति केवलं, यस्तु वेत्ति स तु वेत्ति केवलम् । यः करोति न हि वेत्ति स व्वचित्, यस्तु वेत्ति न करोति स क्वचित् ।१६। इप्तिः करोती न हि भासतेऽन्तः, इप्तौ करोतिश्च न भासतेऽन्तः। इप्तिः करोतिश्च ततो विभिन्ने, ज्ञाता न कर्तेति ततः स्थितं च ।१७। =जो करता है सो मात्र करता ही है। और जो जानता है सो जानता है है। जो करता है वह कभी जानता नहीं और जो जानता है वह कभी करता नहीं ।१६। करनेरूप क्रियाके भीतर जानने रूप क्रिया भासित नहीं होती और जानने रूप क्रिया के भीतर करनेरूप क्रिया भासित नहीं होती। इसलिए इप्ति क्रिया और करोति क्रिया दोनों भिन्न है। इससे यह सिद्ध हुआ कि जो इता है वह कर्ता नहीं है।१७।

# द. कर्मधारामें ही कर्तापना है ज्ञानधारामें नहीं

स.सा./आ./२४४/क.२०६ माकर्तारममी स्पृशन्तु पुरुषं सौल्या इवाप्या-हता, कर्तारं कलयन्तु तं किल सदा भेदावबोधादधः। उध्वै तुद्धत-बोधधामनियतं प्रत्यक्षमेनं स्वयं, पश्यन्तु च्युतकर्तु भावमचलं झाता-रमेकं परम्। च्यह जैनमतानुयायी सौल्यमितियोंकी भौति आत्मा-को (सर्वथा) अकर्ता न मानो। भेदज्ञान होनेसे पूर्व उसे निरन्तर कर्ता मानो, और भेदज्ञान होनेके बाद, उद्धत ज्ञानधाम (ज्ञान-प्रकाश) में निश्चित इस स्वयं प्रत्यक्ष आत्माको कर्तृत्व रहित, अचल, एक परम झाता ही देखो।

## ७. जब तक बुद्धि है, तब तक अज्ञानी है

स.सा./मू./२४७ जो मण्णदि हिंसामि य हिंसिज्जामि य परेहिं सत्ते हिं। सो मुढ़ो अण्णाणी णाणी एतो दु विवरीदो। च्लो यह मानता है कि मैं परजीवोको मारता हूँ और परजीव मुभे मारते हैं, वह मूढ है, अज्ञानी है और इससे विपरीत ज्ञानी है।

स. सा./आ./७४/क ४८ अज्ञानोरियतकर्तृ कर्म कतानात् क्लेशान्नितृत्तः स्वयं ज्ञानीभूत इतश्चकास्ति जगतः साक्षी पुराणः पुमान् ।४८। अज्ञानसे उत्पन्न हुई कर्ताकर्मकी प्रवृत्तिके अभ्याससे उत्पन्न क्लेशों-से निवृत्त हुआ. स्वयं ज्ञानस्वरूप होता हुआ जगतका साक्षी पुराण पुरुष अत्र यहाँसे प्रकाशमान होता है।

स.सा./आ./२६६/क.१६६ अज्ञानमेतदधिगम्य परात्परस्य, पश्यन्ति ये मरणजीवितदुः लसौ स्व्यम् । कर्माण्यहं कृतिरसेन चिकीर्षवस्ते, मिथ्या-हशो नियतमात्महनो भवन्ति । = इस अज्ञानको प्राप्त करके जो पुरुष परसे परके मरण, जीवन, दुःख, सुखको देखते हैं, वे पुरुष— जो कि इस प्रकार अहं काररससे कर्मोंको करनेके इच्छुक हैं, वे नियम-से मिथ्याहिष्ट हैं, अपने आत्माका घात करनेवाले हैं।

स.सा./आ./३२१ ये त्वारमानं कर्तारमेव पश्यन्ति ते लोकोत्तरिका अपि न लीकिकतामतिवर्तन्ते । = जो आत्माको कर्ता ही देखतें हैं, वे लोकोत्तर हों तो भी लौकिकताको अतिक्रमण नहीं करते ।

# ८. वास्तवमें ज्ञक्षिकियायुक्त ही ज्ञानी है

स.सा./आ /१६१-१६२/क१११ मरनाः कर्मनयावलम्बनपरा झानं न जानन्ति यनमरना ज्ञाननयेषिणोऽपि यदतिस्वच्छन्दमन्दोद्यमाः । विश्वस्थोपिते तरन्ति सततं ज्ञानं भवन्तः स्वयं, ये कुर्वन्ति न कर्म जातु न वशं यान्ति प्रमादस्य च ११११। =कर्मनयके आलम्बनमें तरपर पुरुष डूवे हुए हैं, वर्योकि वे ज्ञानको नहीं जानते । ज्ञाननय-के इच्छुक पुरुष भी डूबे हुए हैं, क्योंकि वे स्वच्छन्दतासे अस्यन्त मन्द उद्यमी हैं। वे जीव विश्वके ऊपर तैरते हैं, जो कि स्वयं निर-न्तर ज्ञानस्य होते हुए (ज्ञानस्य परिणमते हुए) कर्म नहीं करते और कभी प्रमादके वश्च भी नहीं होते ।

स. सा./आ /परि./क. २६७ स्याद्वादकी शस्य सिनिश्चतसंयमाभ्यां, यो भावयत्यहरहः स्विमिहो पयुक्तः । ज्ञानिक यानयपरस्परती वमे त्री-पात्रीकृतः श्रयति भूमिमिमां स एकः। —जो पुरुष स्याद्वादमें प्रवी-णता तथा सिनिश्चल संयम — इन दोनों के द्वारा अपने में उपयुक्त रहता हुआ प्रतिदिन अपने को भाता है, वही एक ज्ञाननय और कियानयकी परस्पर तीव मैत्रीका पात्र होता हुआ, इस भूमिकाका आश्रय करता है।

#### व. कर्ताबुद्धि छोड़नेको उपाय

स.सा./आ./७१ ज्ञानस्य यहभवनं तत्र क्रोधादेरिप भवनं यतो यथा ज्ञानभवने ज्ञानं भवहिभाव्यते न तथा क्रोधादिरिप, यसु क्रोधादेभवनं तत्र ज्ञानस्यापि भवनं यतो यथा क्रोधादिभवने क्रोधा- दयो भवन्तो विभाव्यन्ते न तथा ज्ञानमपि इत्यादमनः क्रोधादीनां च न खन्वेक्वस्तुत्वं इत्येवमात्मास्वयोविशेषदर्शनेन यदा भेदं जानाति तदास्थानादिरप्यज्ञानजा कर्तृ कर्मप्रवृत्तिनिवर्तते। =जो ज्ञानका परिणमन है वह क्रोधादिका परिणमन नहीं है, क्योंकि जैसे ज्ञान होने पर ज्ञान ही हुआ मालूम होता है वैसे क्रोधादिक नहीं मालूम होते। जो क्रोधादिका परिणमन है, वह ज्ञानका परिणमन नहीं है, क्योंकि, क्रोधादिक होनेपर जैसे क्रोधादिक हुए प्रतीत होके हैं वैसे ज्ञान हुआ प्रतीत नहीं होता। इस प्रकार क्रोध (राग, ह्रेषादि) और ज्ञान इन दोनोंके निरचयसे एक वस्तुत्व नहीं है। इस प्रकार आश्मा और आस्रवोका भेद देखनेसे जिस समय भेद जानता है उस समय इसके अनादिकालसे उत्पन्न हुई परमें कर्ता कर्मकी प्रवृत्ति निवृत्त हो जाती है।

चेदि — १. मालवा प्रान्त (इन्दौर आदि) की वर्तमान चन्देरी नगरी के समीपवर्ती प्रदेश । अब यह गवालियर राज्यमें है। (म.पु./प्र.१०/ पं. पन्नालाल)। २. भरतक्षेत्र आर्यखण्डका एक देश—दे० मनुष्य/४। ३. विन्ध्याचल पर स्थित एक नगर —दे० मनुष्य/४।

चेर--मध्य आर्यखण्डका एक देश --दे० मनुष्य/४।

चेलना—१. (म.पु./७६/१लोक नं.) राजा चेटककी पुत्री थी।६-८। राजा श्रेणिकसे विवाही गयी, तथा उसकी पटरानी बनी।३४। २. (बृहत्तकथाकोश/कथा नं. ५/ए. नं. २६) वैशाख नामा मुनि राजगृहमें एक महीनेके उपवाससे आये। मुनिकी स्त्री जी व्यन्तरी हो गयी थी, उसने मुनिराजके पडगाहनेके समय उनकी इन्द्री बढा दी। तब चेलनाने उनके आगे कपडा ढेंककर उनका उपसर्ग व अवर्ण-बाद दूर करके उनको आहार दिया।२६।

चेष्टा—न्या.व./भा./१-१/१९/१८ ईप्सितं जिहासितं वा अर्थमधि-कृत्येप्साजिहास।प्रयुक्तस्य तदुपायानुष्ठानलक्षणसमोहा चेष्टा । — किसी वस्तुके लेने व छोड़नेको इच्छासे उस वस्तुमें ग्रहण करने या छोड़नेके लिए जो उपाय किया जाता है उसको चेष्टा कहते हैं।

चैत्य चैत्यालय जिन प्रतिमा व उनका स्थान अर्थात् मन्दिर चैरय व चैरयालय कहलाते हैं। ये मनुष्यकृत भी होते हैं और अकृत्रिम भो। मनुष्यकृत चैत्यालय तो मनुष्यकोकमें ही मिलने सम्भव हैं, परन्तु अकृत्रिम चैत्यालय चारों प्रकारके देवोंके भवन प्रासादों व विमानोमें तथा स्थल-स्थल पर इस मध्यलोकमें विद्यमान है। मध्यलोक के १३ द्वीपोमे स्थित जिन चैत्यालय प्रसिद्ध हैं।

# १ चैत्य या प्रतिमा निर्देश

#### s. निश्चय स्थावर जंगम चस्य या प्रतिमा निर्देश

बो पा./मृ./१,१० चेहय बंधं मोनलं दुवलं सुक्लं च अप्पर्य तस्स ।१। सपरा जंगमदेहा दंसणणाणेण सुद्धचरणाणं। णिग्गंथवीयराया जिण-मग्गे एरिसा पिडमा ।१०। = बन्ध, मोक्ष, दुःल व सुलको भोगने-वाला आत्मा चैत्य हैं ।१। दर्शनज्ञान करके शुद्ध है आचरण जिनका ऐसे बीतराग निर्मन्थ साधुका देह उसकी आत्मासे पर होनेके कारण जिनमार्गमें जंगम प्रतिमा कही जाती है। अथवा ऐसे साधुओं के ज्ञिए अपनी और अन्य जीवोंकी देह जंगम प्रतिमा है।

को.पा./मू /१९,१३ जो चरदि सुद्धचरणं जाणइ पिच्छेड् सुद्धसम्मत्तं। सो होड् बंदणीया णिरगंथा संजदा पिडमा १११। णिरुवममचलमत्वोहा णिमिनविया जंगमेण रूवेण। सिद्धहाणिम हिय बोसरपिडमा धुवा सिद्धा /१३। ==जो शुद्ध आचरणको आचरे, महुरि सम्यग्ज्ञानकरि यथार्थ वस्तुकूं जाने है, महुरि सम्यग्दर्शनकरि अपने स्वस्त्पकूं देखे है, ऐसे निर्धन्थ संयमस्वरूप प्रतिमा है सो वंदिबे योग्य है। ११। जो निरुपम हैं, अचल है, अक्षोभ हैं, जो जंगमरूपकरि निर्मित हैं, अर्थात कर्मसे मुक्त हुए पोछे एक समयमात्र जिनको गमन होता है, बहुरि सिद्धालयमे विराजमान, सो ब्युस्सर्ग अर्थात् कायरहित प्रतिमा है।

द. पा./मू./३६/२७ विहरदि जाव जिणिदो सहसदुसुलवखणेहि संजुत्तो ।

चउतीसअइसयजुदो सा पडिमा थावरा भणिया ।३६।

द. पा./टी./३६/२७/११ सा प्रतिमा प्रतियातना प्रतिबिम्बं प्रतिकृतिः स्थावरा भणिता इह मध्यलोके स्थितत्वात स्थावरप्रतिमेत्युच्यते। मोक्षगमनकाले एकस्मिन् समये जिनप्रतिमा जङ्गमा कथ्यते। केवलज्ञान भये पीछे जिनेन्द्र भगवात् १००८ सक्षणोसे युक्त जितेकाल इस लोकमें विहार करते हैं तेते तिनिका शरीर सहित प्रतिबिम्ब, तिसक् 'थावर प्रतिमा' कहिए। ३६। प्रतिमा, प्रतियातना, प्रतिबिम्ब, प्रतिकृति ये सब एकार्थ वाचक नाम हैं। इस लोकमें स्थित होनेके कारण वह प्रतिमा स्थावर कहलाती है और मोक्षगमनकालमें एक समयके लिए वही जंगम जिनप्रतिमा कहलाती है।

#### २. ब्यवहार स्थावर जंगम चैत्य या प्रतिमा निर्देश

- भ. आ./बि./४६/१४४/४ चैरयं प्रतिबिम्बं इति यावत् । कस्य । प्रत्यासत्ते श्रुतयोरैवाईत सिद्धयो प्रतिबिम्बग्रहणं । चैरय अर्थात् प्रतिमा । चैरय शब्दसे प्रस्तुत प्रसंगमें अर्हत असिद्धोंके प्रतिमाओंका ग्रहण समभना ।
- द. पा./टी./३६/२०/१३ व्यवहारेण तु चन्दनकनकमहामण्ट्फिटिकादि-घटिता प्रतिमा स्थावरा। समवदारणमण्डिता जंगमा जिनंप्रतिमा प्रतिपाचते। =व्यवहारसे चन्दन कनक महामणि स्फिटिक आदिसे धड़ी गयी प्रतिमा स्थावर है और समवदारण मण्डित अर्हत भगवान् सो जंगम जिनप्रतिमा है।

## ३. व्यवहार प्रतिमा विषयक धातु-माप-आकृति व अंगो-पांग आदिका निर्देश

वसुनन्दि प्रतिष्ठापाठ/मू./परि. ४/श्लो. नं. अथ बिम्बं जिनेन्द्रस्य कर्त्तव्यं लक्षणान्वितम्। ऋज्वायतसुसंस्थानं तरुणाड्गं दिगम्बरम् ।१। श्रीवृक्ष-भूभूषितोरस्कं जानुप्राप्तकरायजम् । निजाङ गुलप्रमाणेन साष्टाङ् गुलशता-युतम् ।२। मानं प्रमाणमुन्मानं चित्रलेपशिलादिषु । प्रत्यड्गपरिणाहोध्वं यथासंख्यमुदीरितम् ।३। कक्षादिरोमहीनाङ्गं श्मशुरेखाविवजितस् । अध्वं प्रसम्बकं दत्वा समाप्यान्तं च धारयेत् ।४। तालं मुखं वितस्तिः स्यादेकार्थं द्वादशाङ्गुलम् । तेन मानेन तद्विनं नवधा प्रविकल्पयेत् । १। लक्षणैरपि संयुक्तं विम्बं दृष्टिविवर्जितम् । न शोभते यतस्तस्मात्कुर्या-इष्टष्टिप्रकाशनम् । ७२। नास्यन्तोन्मी लिता स्तब्धा न विस्फारितमी-सिता । तिर्यगूर्ध्वमधो दृष्टिं वर्जियत्वा प्रयत्नतः ।७३। नासाग्रनिहिता शान्ता प्रसन्ना निर्विकारिका । वीतरागस्य मध्यस्था कत्तेव्याधोत्तमा तथा १७४। =(१) लक्षण-जिनेन्द्रको प्रतिमा सर्व लक्षणोसे युक्त बनानी चाहिए। वह सीधी, लम्बायमान, मुन्दर संस्थान, तरुण अंगवाली व दिगम्बर होनी चाहिए।श श्रीवृक्ष लक्षणसे भूषित वक्ष-स्थल और जानुपर्यंत सम्बायमान बाहुवाली होनी चाहिए ।२। कक्षादि अंग रोमहीन होने चाहिए तथा मूछ व भुरियों आदिसे रहित होने चाहिए ।४। (२) माप—प्रतिमाकी अपनी अंगुलीके मापसे वह १०८ अंगुलकी होनी चाहिए।२। चित्रमें या लेपमें या शिला आदिमे प्रस्येक अंगका मान, प्रमाण व उन्मान नीचे व ऊपर सर्व ओर यथा-कथित रूपसे लगा लेना चाहिए।३। ऊपरसे नीचेतक सौल डालकर शिलापर सीधे निशान लगाने चाहिए।४। प्रतिमाकी तौल या माप निम्न प्रकार जानने चाहिए। उसका मुख उसकी अपनी अंगुलीके मापसे १२ अंगुल या एक बालिश्त होना चाहिए। और उसी मानसे

अन्य भी नौ प्रकारका माप जानना चाहिए। ११ (३) मुद्रा — लक्षणों-से संयुक्त भी प्रतिमा यदि नेत्ररहित हो या मुन्दी हुई ऑखवाली हो तो शोभा नहीं देती. इसलिए उसे उसकी ऑख खुली रखनी चाहिए। ७२। अर्थात् न तो अत्यन्य मुन्दी हुई होनी चाहिए और न अत्यन्त फटी हुई। उपर नीचे अथवा दाये-वायें दृष्टि नहीं होनी चाहिए। ७३। बल्कि शान्त नासाग्र प्रसन्न व निर्विकार होनी चाहिए। और इसी प्रकार मध्य व अधोभाग भी वीतराग प्रदर्शक होने चाहिए। ७४।

#### ४. सदोष प्रतिमासे हानि

वसुनन्दि प्रतिष्ठापाठ/परि. ४/१सो. नं. अर्थनाशं विरोध च तिर्यग्दष्टि-र्भयं तथा । अधस्तात्मुतनाशं च भायमिरणमुर्ध्वगा ।७५। शोकमुद्वेग-सताषं स्तन्धाः कुर्याद्धनक्षयम् । शान्ता सौभाग्यपुत्राथशाभिवृद्धिप्रदा भनेत् ।७६। सदोषाची न कर्त्तव्या यतः स्यादशुभावहा । कुर्याद्रौद्रा प्रभोनीशं कृशाङ्गी द्रव्यसंक्ष्यम् । ४७। संक्षिप्ताङ्गी क्षयं कुर्याचिपिटा दु खदायिनी । विनेन्ना नेत्रविध्वं सं हीनवन्त्रा स्वशोभनी ।७८। व्याधि महोदरी कुर्याह हद्रोगं हृदये कुशा। अंसहीनानुजं हन्याच्छ्रष्कजङ्घा नरेन्द्रहो ।७१। पारहीनाः जनं हन्यात्कटिहोना च बाहनम् । ज्ञात्वैवं कारयेज्जेनी प्रतिमां दोषवर्जिताम् ।८०। =दार्थी-बार्यी दृष्टिसे अर्थका नाश, अधो दृष्टिसे भय तथा ऊर्ध्व दृष्टिसे पुत्र व भायीका मरण होता है ।७५। स्तन्ध दृष्टिसे शोक, उद्वेग, संताप तथा धनका क्षय होता है। और शान्त दृष्टि सौभाग्य, तथा पुत्र व अर्थकी आशामे बृद्धि करने-वाली है। ७६। सदोष प्रतिमाकी पूजा करना अशुभदायी है, क्यों कि उससे पूजा करनेवालेका अथवा प्रतिमाके स्वामीका नाश, अंगोंका कृश हो जाना अथवा धनका क्षय आदि फल प्राप्त होते हैं।७७। अंग-हीन प्रतिमा क्षय व दू खको देनेवाली है। नेत्रहीन प्रतिमा नेत्रविध्वस करनेवाली तथा मुखहीन प्रतिमा अ्शुभकी करनेवाली है। ७८। हदयसे कुश प्रतिमा महोदर रोग या हृदयरोग करती है। अंस या अंगहीन प्रतिमा पुत्रको तथा शुष्क जंघावाली प्रतिमा राजाको मारती है ।७१। पाद रहित प्रतिमा प्रजाका तथा कटिहीन प्रतिमा वाहनका नादा करती है। ऐसा जानकर जिनेन्द्र भगवानकी प्रतिमा दोषहीन बनानी चाहिए।८०।

# ५. पाँचों परमेष्टियोंकी प्रतिसा बनानेका निर्देश

भ आ./बि./४६/१६४/४ कस्य । प्रत्यासत्ते भृतयोरेवाई रिसद्धयोः प्रति-बिम्बयहणं । अथवा मध्यप्रक्षेपः पूर्वोत्तरगोत्तरस्थापनापरिग्रहार्थस्तेन साध्वादिस्थापनापि गृहाते । च्यप्रन-प्रतिबिम्ब किसका होता है । उत्तर-प्रस्तुत प्रसंगमें अर्हत और सिद्धों के प्रतिमाओका ग्रहण सम-भना चाहिए । अथवा यह मध्य प्रक्षेप हैं, इसलिए पूर्व विषयक और उत्तर विषयक स्थापनाका यहाँ ग्रहण होता है । अर्थात् पूर्व विषय तो अर्हत और सिद्ध है ही और उत्तर विषय (इस प्रकरणमें आगे कहे जानेवाले विषय ) श्रुत, शास्त्र, धर्म, साधु, परमेष्ठी, आचार्य, उपा-ध्याय वगैरह है । इनका भी यहाँ संग्रह होनेसे, इनकी भी प्रतिमाएं स्थापना होती है ।

#### ६. पाँचों परमेष्ठियोंकी प्रतिसाओं में अन्तर

वसुनिन्द प्रतिष्ठापाठ/परि. ४/६६-७० प्रातिहार्याष्टकोषेतं संपूर्णावयवं शुभम्। भावरूपानु विद्धाड्गं कारयेद्धिम्बमह्तः ।६६। प्रातिहार्येविना शुद्धं सिद्धिबन्नमपीदशम्। सूरीणां पाठकानां च साधूनां च यथा-गमम्। — आठ प्रातिहार्योसे युक्त तथा सम्पूर्ण शुभ अवयवीवाली, वीतरागताके भावसे पूर्ण अर्हन्तकी प्रतिबिम्ब करनी चाहिए।६६। प्रातिहार्योसे रहित सिद्धोंकी शुभ प्रतिमा होती है। आचार्यो, उपा-ध्यायों व साधुओंकी प्रतिमाएँ भी आगमके अनुसार बनानी चाहिए।७०। (वरहस्त सहित आचार्यकी, शास्त्रसहित उपाध्यायकी तथा

केवल पिच्छी कमण्डलु सहित साधुकी प्रतिमा होती है। शेष्कोई भेद नहीं है)।

# ७. शरीर रहित सिद्धोंकी प्रतिमा-कैसे सम्मव है

भ. आ./बि./४६/१६३/१६ ननु सशरीरस्थात्मनः प्रतिबिम्बं युज्यते, अशरीराणां तु शुद्धात्मनां सिद्धाना कथं प्रतिबिम्बसभवः। पूर्वभ्भावप्रज्ञापनन्यापेक्षयाः श्रारांस्थानविद्यात्मापि संस्थानवानेव संस्थानवतोऽव्यतिरिक्तत्वाच्छरीरस्थात्मवतः। स एव चायं प्रतिपत्र-सम्यक्तवाद्यगुण इति स्थापनासंभवः। = प्रश्न-श्रारसिहत आत्माक्षा प्रतिविम्ब मानना तो योग्य है, परन्तु शरीर रहित शुद्धात्मस्बरूप सिद्धोंकी प्रतिमा मानना कैसे सम्भव है १ उत्तर — पूर्वभावप्रज्ञापन नयको अपेक्षासे सिद्धोंकी प्रतिमाएँ स्थापना कर सकते हैं, क्योंकि जो अब सिद्ध हैं वही पहले स्योगी अवस्थामें शरीर सहित थे। दूसरी बात यह है कि जैसी शरीरकी आकृति रहती है बैसी ही चिदात्मा सिद्धकी भी आकृति रहती है। इसिलए शरीरके समान सिद्ध भी संस्थानवात्त् है। अतः सम्यक्त्वादि अष्टगुणोसे विराजमान सिद्धोकी स्थापना सम्भव है।

## ८. दिगम्बर हो प्रतिमा पूज्य है

चैरयमिक्त/३२ निराभरणभासुरं विगतरागवेगोदयान्निरम्बरमनोहर प्रकृतिरूपिनर्षेषतः । निरायुधसुनिर्भयं विगतहस्यिहसाक्रमानिरामिषसुतृप्ति द्विविधवेदनानां क्षयात् ।३२। = हे जिनेन्द्र भगवात् ।
आपका रूप रागके आवेगके उदयके नष्ट हो जानेसे आभरण रहित होनेपर भी भासुर रूप है; आपका स्वाभाविक रूप निर्दोष है इसलिए वस्त्ररहित नग्न होनेपर भी मनोहर है; आपका यह रूप न
औरिके द्वारा हिस्य है और न औरिका हिसक है, इसलिए आयुध रहित होने पर भो अत्यन्त निर्भय स्वरूप है; तथा नाना प्रकारकी खुल्पिपासादि वेदनाओं विमाश हो जानेसे आहार न करते हुए भी तृप्तिमान है।

बो, पा,/टी./१०/७८/१८ स्वकीयशासनस्य या प्रतिमा सा उपादेया ज्ञातव्या। या परकीया प्रतिमा सा हेया न वन्दनीया। अथवा सपरा-स्वकीयशासनेऽपि या प्रतिमा परा उत्कृष्टा भवति सा वन्द-नीया न तु अनुस्कृष्टा । का उत्कृष्टा का वानुस्कृष्टा इति चेदुच्यन्ते या पञ्चजैनाभासैरञ्जलिकारहितापि नग्नमूर्तिरपि प्रतिष्ठिता भवति सा न वन्दनीया न चर्चनीया च । या तु जैनाभासरहितैः साक्षादाहे-रसंधैः प्रतिष्ठिता चक्षुःस्तनादिषु विकाररहिता समुपन्यस्ता सा वन्द-नीया। तथा चोक्तम् इन्द्रनन्दिना भट्टारकेण-चतुःसंघसंहिताया क्रीनं बिंबं प्रतिष्ठितं। नमेञ्चापरसंघाया यतो न्यासविपर्ययः।१। स्वकीय शासनकी प्रतिमा ही उपादेय है और परकीय प्रतिमा हेय है, बन्दनीय नहीं है। अथवा स्वकीय शासनमे भी उत्कृष्ट प्रतिमा वन्दनीय है अनुत्कृष्ट नहीं। प्रश्न--उत्कृष्ट और अनुत्कृष्ट प्रतिमा क्या । उत्तर—पच जैनाभासोंके द्वारा प्रतिष्ठित अंजलिका रहित तथा नग्न भी मूर्ति बन्दनीय नहीं है। जैनाभासोंसे रहित साक्षात् आहेत सर्घोंके द्वारा प्रतिष्ठित तथा चक्षु व स्तन आदि विकारोंसे रहित प्रतिमा ही वन्दनीय है। इन्द्रनन्दि भट्टारक ने भी कहा है— नन्दिसंघ, सेनसघ, देवसंघ और सिंहसघ इन चार संघोंने द्वारा प्रतिष्ठित जिनबिन ही नमस्कार की जाने योग्य है, दूसरे संघोंके द्वारा प्रतिष्ठित नहीं, क्योंकि वे न्याय व नियमसे विरुद्ध है।

## ९. रंगीन अगोपांगों सहित प्रतिमाओंका निर्देश

ति. प /४/१८७२-१८७४ भिण्णिरणीसमरगयकुंतसभूवगगदिण्णसोहाओ । फिलिहिदणीसिणिम्मदधवसासिदणेसजुयसाओ ।१८७२। वन्समयदंतपंतीपहाओ पह्नवसरिच्छअधराओ । हीरमयवरणहाओ परमा-

रुणपाणिचरणाओ ।१८७३। अहब्भिहियसहस्स्प्पमाणवंजणसमूह-सिहदाओ । वत्तीसलक्षणेहि जुत्ताओ जिणेसपिडमाओ ।१८७४। —(पाण्डुक बनमें स्थित) ये जिनेन्द्र प्रतिमाएँ भिन्नइन्द्र-नीलमणि व मरकतमणिमय कुंतल तथा भृकुटियोंके अग्रभागसे शोभाको प्रदान करनेवालो, स्फिटिक व इन्द्रनोत्तमणिसे निर्मित धनल व कृष्ण नेत्र युग्लसे सिहत, वज्रमय दन्तपंत्तिकी प्रभासे संयुक्त, पञ्जवके सदश अधरोष्ठसे सुशोभित, हीरेसे निमित उत्तम नखोंसे विभूषित, कमलके समान लाल हाथ पैरोसे विशिष्ट, एक हजार आठ व्यंजनसमूहोंसे सिहत और बत्तीस लक्षणोंसे युक्त है। (जि. सा./६८६)

रा वा/३/१०/१३/१७८/३४ कनकमयदेहास्तपनीयहस्तपादतलतालुजिह्वा-लोहिताक्षमणिपरिक्षिप्ताङ्कस्फटिकमणिनयना अरिष्टमणिमयनयन-तारकारजतमयदन्तपड्नतयः निद्यमच्छायाधरपुटा अञ्जनमूलमणिम-याक्षपक्ष्मभूतता नीलमणिविरचितासिताञ्चिकेशाः--भव्यजनस्तवन-वन्दमपूजनायही अर्हत्मतिमा अनायनिधनाः-। = ( मुमेरु पर्वतके भद्रशाल वनमें स्थित चार चैरयालयोमें स्थित जिनप्रतिमाओं ) की देह कनकमयी है; हाथ-पाँचके तलवे-तालु व जिह्ना तपे हुए सोनेके समान लाल हैं; लोहिताक्ष मणि एंकमणि व स्फटिकमणिमयी आँखें है; अरिष्टमणिमयी आँखोंके तारे हैं; रजतमयी दन्तपंक्ति हैं; विद्रुमणिमयी होंठ है; अंजनमूल मणिमयी आँखोकी पलकें व भूतता है; नोलमणि रचित सरके केश हैं। ऐसी अनादिनिधन तथा भव्यजनोंके स्तवन, वन्दन, पूजनादिके योग्य अर्हत्प्रतिमा है।

#### १०. सिंहासन व यक्षों आदि सहित प्रतिमाओंका निर्देश

ति.प./३/१२ सिहासणादिसहिदा चामरकरणागजनलिमहुणजुदा । णाणा-विहरयणमया जिलपिडमा तेसु भवणेसुं ।१२१ = उन (भवनवासी देवोंके) भवनोमें सिंहासनादिकसे सिहत, हाथमें चमर लिये हुए नागयक्षयुगलसे युक्त और नाना प्रकारके रह्योंसे निर्मित, ऐसी जिन-प्रतिमाएँ विराजमान हैं । (रा.वा/३/१०/१३/१७१/२); (ह.पु/१/ ३६३), (त्रि.सा./१८६-१८७)

## ११. प्रतिमाओंके पासमें अष्ट मंगळ द्रव्य तथा १०८ उपकरण रहनेका निर्देश

ति. प /४/१८०६-१८८० ते सब्बे उवयरणा घंटापहुदीओ तह य दिव्याणि । मंगलद्व्याणि पुढं जिणिद्धासेसु रेहं ति ।१८०६। भिगार-कलसद्ध्यणचामरध्यवियणछत्तसुष्यद्वा । अट्ठुत्तरसयस्त्वा पत्तेकं मंगला तेसुं ।१८८०। = घंटा प्रभृति वे सब उपकरण तथा दिव्य मंगल द्रव्य पृथक्-पृथक् जिनेन्द्रप्रतिमाओके पासमें सुशोभित होते हैं ।१८०६। भृंगार, कलहा, दर्षण, चँवर, ध्वजा, बीजना, छत्र और सुप्रतिष्ठ—यं आठ मंगल द्रव्य हैं, इनमेंसे प्रत्येक वहाँ १०८ होते हैं ।१८८०। (ज.प./१३/१९२—अईंतके प्रकरणमें अष्ट मंगलद्रव्य); (त्रि.सा./६८६); (द.पा./टी./३४/२६/६) अहँतके प्रकरणमें अष्टद्रव्य।

ह.पु./१/३६४-३६६ भृं गारकलशादशंपात्रीशङ्काः समुद्दगकाः । पालिका-धूपनीदीपक्चाः पाटलिकादयः ।३६४। अष्टोत्तरशतं ते पि कंसतालन-कादयः । परिवारोऽत्र विज्ञेयः प्रतिमानां यथायथम् ।६३६। च्नभारी कलश, दर्पण, पात्री, शंख, सुप्रतिष्ठक, ध्वजा, धूपनी, दीप, कूर्च, पाटलिका आदि तथा कांक्ष, मजीरा आदि १०८ उपकरण प्रतिमाओ-के परिवारस्वरूप जानना चाहिए, अर्थात् ये सब उनके समीप यथा योग्य विद्यमान रहते हैं।

# १२. प्रतिमाओंके लक्षणोंकी सार्थकता

भ.१/४,१,४४/१०७/४ कथमेदम्हारो सरीरारो गंथस्स पमाणसमय-गम्मदे । उच्चदे--णिराउहत्तादो जाणाविदकोह-माण-माया-लोह-

जाइ-जरा-मरण-भय-हिंसाभावं, णिप्फंदक्खेक्खणादो, जाणाबिदति-वेदोदयाभावं । णिराहरणत्तादो जाणाविदरागाभावं, भिजडिविरहादो जाणाविदकोहाभावं । वग्गण-णचण-हसण-फोडणक्वसुत्त-जडा-मउड-णरसिरमालाधरणविरहादो मोहाभाविलगं । णिरंबरत्तादो लोहाभावलिगं । ••अग्गि-विसासणि-वज्जाउहादीहि बाहाभावादो षाइकम्माभावसिगं । 🚧 बियायसोयणाभावादो सगासेसजीवपदेस-द्ठियणाण-दंसणावरणाणं णिस्सेसाभावत्तिगं । "आगासगमणेण पहापरिवेढेण तिहुवणभवणिक्सारिणा समुरहिसांधेण च जाणानिद-अमाणुसभावं । ...तदो एदं सरीरं राग-दोस-मोहाभावं जाणावेदि । = प्रश्न-इस (भगवान् महाबीरके) शरीरसे ग्रन्थकी प्रमाणता कैसे जानी जाती है। उत्तर—(१) निरायुध होनेसे क्रोध मान माया लोभ, जन्म, जरा, मरण, भय और हिसाके अभावका सुचक है। (२) स्पन्दरहित नेत्र दृष्टि होनेसे तीनो वेदोंके उदयके अभावका ज्ञापक है। (३) <u>निराभरण</u> होनेसे रागका अभाव। (४) भृकुटिर<u>हित</u> होनेसे क्रोधका अभाव। (१) गमन, तृत्य, हास्य, विदारण, अस-सूत्र, जटा मुकुट और नरमुण्डमालाको न धारणा करनेसे मोहका अभाव। (६) वस्त्ररहित होनेसे सोभका अभाव। (७) अग्नि, विष, अश्वानि और बजायुधादिकोसे बाधा न होनेके कारण धातिया कमौं-का अभाव । (६) कुटिल अवलोकनके अभावसे ज्ञानावरण व दर्शनावरणका पूर्ण अभाव। (१) गमन, प्रभामण्डल, त्रिलोकव्यापी सुरिभसे अमानुषता। इस कारण यह शरीर राग-द्वेष एवं मोहके अभावका ज्ञापक है। (इस बीतरागतासे हो उनकी सत्य भाषा व प्रामाणिकता सिद्ध होती है)।

#### १३. अन्य सम्बन्धी विषय

- १. प्रतिमामें देवत्व-दे० देव/1/१/३
- २. देव प्रतिमार्मे नहीं हृदयमें है-दे० पूजा/३
- ३. प्रतिमाकी पूजाका निर्देश—दे० पूजा/३
- ४. जटा सहित प्रतिमाका निर्देश—दे० केश लौच/४

# २. चैत्यालय निर्देश

## १. निश्चय व्यवहार चैत्यालय निर्देश

को.पा./मु./न/१ बुद्धं चं बोहंतो अप्पाणं चेतयाई अण्णं च । पंचमहब्ब-यमुद्धं णाणमयं जाण चेइहरं/न/ चेइहंर जिलमग्गे छक्कायहियंकरं भणियं ।१।

बो.पा./टो./८/७६/१३ कर्मतापन्नामि भव्यजीववृन्दानि बोधयन्तमात्मान चैत्यगृहं निश्चयचैत्यालयं हे जीव ! त्वं जानीहि निश्चयं कुरु ! ज्यवहाश्तयेन निश्चयंचैत्यालयप्राप्तिकारणभूतेनान्यच दृषदिष्टका-काष्टादिरचिते श्रीमद्भगवत्सर्वज्ञवीतराणप्रतिमाधिष्ठितं चैत्यगृहं । च्स्य व परकी आरमा को जाननेवाला ज्ञानी आत्मा जिसमें वसता हो ऐसा पंचमहावत संयुक्त मुनि चैत्यगृह है। या जिनमार्गमें चैत्यगृह षट्काय जीवोंका हित करनेवाला कहा गया है । हा कर्मबद्ध भव्य-जीवोंके समूहको जाननेवाला आत्मा निश्चयसे चैत्यगृह या चैत्यालय है तथा व्यवहार नयसे निश्चय चैत्यालयके प्राप्तिका कारणभूत अन्य जो इ ट, पत्थर व काष्टादि से बनाये जाते हैं तथा जिनमें भगवत सर्वज्ञ बीतराण की प्रतिमा रहती है वह चैत्यगृह है।

\* चैत्यालयमें देवत्व--दे० देव/I/१/३

## २. मवनवासी देवोंके चैत्यालयोंका स्वरूप

ति.प./३/गा.नं ./भावार्थ - सर्व जिनालयों में चार चार गोपुरोंसे गुक्त तीम कोट, प्रत्येक वीथी (मार्ग) में एकमें एक मानस्तम्भ व नौ स्तूप तथा (कोटोंके अगतरातमे) कमसे वनभूमि, ध्वजभूमि और चैत्यभूमि होती है। ४४। वन भूमिमे चैत्यवृक्ष है। ४६। ध्वज भूमिमें गज आदि चिन्हो युक्त व महा ध्वजाएँ है। एक एक महाध्वजाके आश्वित १०८ क्षुद्र ध्वजाएँ है। ६४। जिनमन्दिरोंमे देवच्छन्दके भीतर श्रीदेवी, श्रुतदेवी तथा सर्वान्ह तथा सनत्कुमार यक्षोंकी मूर्तियाँ एवं आठ मंगल द्रव्य होते है। ४८। उन भवनोंमे सिंहासनादिसे सहित हाथमें चँवर लिये हुए नाग यक्ष युगलसे युक्त और नाना प्रकारके रत्नोंसे निर्मित ऐसी जिन प्रतिमाएँ विराजमान हैं। ४२।

#### ३. व्यंतर देवोंके चैत्याळयोंका स्वरूप

ति.प./६/गा.नं./सारार्थ —प्रत्येक जिनेन्द्र प्रासाद आठ मंगल द्रव्योंसे युक्त है।१३। ये दुंदुभी आदिसे मुखरित रहते हैं।१४। इनमें सिहास-नादि सहित, प्रातिहार्यो सहित, हाथमें चैंबर लिये हुए नाग यक्ष देवयुगलोंसे संयुक्त ऐसी अकृत्रिम जिनप्रतिमाएँ हैं।१४।

ति.प./६/गा.न./सारार्ध — प्रत्येक <u>भवनमें</u> ६ मण्डल हैं। प्रत्येक मण्डलमें राजांगणके मध्य (मुल्य) प्रासादके उत्तर भागमें मुधर्मा सभा है। इसके उत्तरभागमें जिनभवन है ११६०-२००। देव नगरियोंके बाहर पूर्वादि दिशाओं में चार वन खण्ड है। प्रत्येकमें एक-एक चैद्य वृक्ष है। इस चैद्यवृक्षकी चारों दिशाओं में चार जिनेन्द्र प्रतिमाएँ है। २२०।

#### ४. कल्पवासी देवोंके चैत्यालयोंका स्वरूप

ति.प./८/गा.नं /सारार्थ — समस्त इन्द्र मन्दिरोंके आगे न्यग्रोध बृक्ष होते हैं, इनमें एक-एक वृक्ष पृथिवी स्वरूप व पूर्वोक्त जम्बू वृक्षके सहश होते हैं १४०६। इनके मूलमे प्रत्येक दिशामें एक एक जिन प्रतिमा होती है १४०६। सौधर्म मन्दिरकी ईशान दिशामें सुधर्म सभा है १४०७। उसके भी ईशान दिशामें उपपाद सभा है १४१०। उसी दिशामें पाण्डुक वन सम्बन्धी जिनभवनके सहश उक्तम रत्नम्य निनेन्द्र-प्रासाद है १४११।

## ५. पांडुक वनके चैत्याक्रयका स्वरूप

ह.पु./१/३६६-३७२ का संक्षेपार्थ —यह चैरयालय मरोखा, जाली, भालर,
मणि व घंटियो आदिसे सुशोभित है। प्रत्मेक जिनमन्दिरका एक
उन्नत प्राकार (परकोटा) है। उसकी चारों दिशाओं में चार गोपुर
द्वार हैं। चैरयालयकी दशों दिशाओं में १०८,१०८ इस प्रकार कुल
१०८० ध्वजाएँ हैं। ये ध्वजाएँ सिंह, हंस आदि दश प्रकारके चिन्होंसे
चिन्हित हैं। चैरयालयोके सामने एक विशाल सभा मण्डप (सुधर्मा
सभा) है। आगे नृत्य मण्डप है। उनके आगे स्तूप हैं। उनके आगे
चैरय वृक्ष है। चैरयालयसे पूर्व दिशामें जलचर जीवों रहित सरोवर
है। (ति.प./४/१८५८-१६३६); (रा.वा./३/१०/१३/१७८/१६), (ज.प./४/४८-४३,६६), (ज.प./४/१८६६), (त्रि.सा./६८३-१०००)।

## मध्य लोकके अन्य चैत्यालयोंका स्वरूप

ज.प्./४/गा.नं. का संक्षेपार्थ — जम्बुद्वीपके सुमेरु सम्बन्धी जिन्भवनों के समान ही अन्य चार मेरुओं के, कुलपर्वतों के, बक्षार पर्वतों के तथा नन्दन बनों के जिनभवनों का स्वरूप जानना चाहिए। ५१-१०। इसी प्रकार ही नन्दीश्वर द्वीपमें, कुण्डलवर द्वीपमें और मानुषोत्तर पर्वत व रुचक पर्वतपर भी जिनभवन है। भद्रशाल बनवाले जिनभवनके समान ही उनका तथा नन्दन, सौमनस व पाण्डुक बनों के जिनभवनों का वर्णन जानना चाहिए। १२०-१२३।

#### ७. जिन मवनोंमें रित व कामहेवकी मृर्तियाँ तथा उनका प्रयोजन

ह.पु./२१/२-४ अत्रैव कामदेवस्य रतेश्च प्रतिमां व्यधात्। जिनागारे समस्तायाः प्रजायाः कौतुकाय सः।२। कामदेवरतिप्रेक्षाकौतुकेन जगज्जनाः। जिनायतनमागत्य प्रेष्ट्य तत्प्रतिमाद्वयम् ।३। संविधान-कमाकर्ण्यं तद्द भाद्रकमृगध्वजम् । बहुव. प्रतिपद्यन्ते जिनधममहिद्वस् ।४। प्रसिद्धं गृहं जैनं कामदेव गृहारुप्यया । कौतुकागतलोकस्य जातं जिनमताप्रये ।६। चरेठने इसी मन्दिरमें समस्त प्रजाके कौतुकके लिए कामदेव और रतिको मे पूर्ति बनवायी ।२। कामदेव और रतिको देखनेके लिए कौत्हलसे जगतके लोग जिनमन्दिरमें आते हैं और वहाँ स्थापित दोनों प्रतिमाओंको देखकर मृगध्वज केवलो और मिह्नका वृत्तान्त सुनते हैं, जिससे अनेकों पुरुष प्रतिदिन जिनधमको प्राप्त होते हैं ।३-४। यह जिनमन्दिर कामदेवके मन्दिरके नामसे प्रसिद्ध है । और कौतुकवश आग्रे हुए लोगोंके जिनधमकी प्राप्तिका कारण है ।६।

#### ८. चैत्यालयोंमें पुष्पवाटिकाएँ लगानेका विधान

ति.प./४/१५७-१५६ का संक्षेपार्थ — उज्जाणेहि सोहिद विविहेहि जिणि-दपासादो ११५७। तर्हिस जिणिदपिडमाः ११६१ = (भरत क्षेत्रके विजयार्धपर स्थित) जिनेन्द्र प्राक्षाद विविध प्रकारके उद्यानोंसे शोभायमान है।१५७। उस जिनमन्दिरमें जिनप्रतिमा विराजमान है।१६६।

सा.ध./२/४० सत्रमण्यनुकम्प्यानां स्जेदनुजिघृक्ष्या । चिकित्साशाल-वदुष्येन्नेज्याये वाटिकाद्यपि ।४०। =पाक्षिक श्रावकोंको जीव दयाके कारण औषघालय लोलना चाहिए, उसी प्रकार सदावत शालाएँ व प्याऊ लोलनी चाहिए और जिनपूजाके लिए पुष्पवाटिकाएँ बावड़ी व सरोवर आदि बनवानेमें भी हर्ज नहीं है।

## ३. चैत्यालयोंका लोकमें अवस्थान, उनकी संख्या व विस्तार

#### ९, देव सवनींमें चैत्यालयोंका अवस्थान व प्रमाण

ति.प./अधि./गा.नं. संक्षेपार्थ -भवनवासीदेवोंके ७,७२०००,०० भवनों-की वैदियोंके मध्यमें स्थित प्रत्येक बूटपर एक एक जिनेन्द्र भवन है। (३।४३) (त्रि.सा./२०८) रत्नप्रभा पृथिवीमें स्थित व्यन्तरदेवोंके ३०,००० भवनोंके मध्य वेदीके ऊपर स्थित कूटोंपर जिनेन्द्र प्रासाद हैं (६।१२)। जम्बूद्वीपमें विजय आदि देवोंके भवन जिनभवनोंसे विभूषित हैं (४।१८९)। हिमवान पर्वतके १० कूटोपर व्यक्तरदेवोंके नगर हैं, इनमें जिन भवन है (४।१६५७)। पद्म हृदमें कमल पुष्पॉपर जितने देवोंके भवन कहे हैं उतने ही वहीं जिनगृह है (४।१६१२)। महाहरमें जितने ही देवीके प्रासाद हैं उतने ही जिनभवन हैं (४।१७२१) । लवण समुद्रमें ७२००० + ४२००० + २८००० ठ्यंतर नगरियाँ है। उनमें जिनमन्दिर हैं (४।२४५५)। जगत्प्रतरके संख्यात भागमें ३०० योजनोंके वर्गका भाग देनेपर जो लम्ध आवे उतना व्यन्तर लोकमें जिनपुरोंका प्रमाण है (ई।१०२)। व्यंतर देवोंके भवनों आदिका अवस्थान व प्रमाण-(दे० व्यंतर/४) । ज्योतिष देवोंमें प्रत्येक चन्द्र विभानमें (७।४२); प्रत्येक सूर्यविमानमें (७।७१); प्रत्येक ग्रह विमानमें (७।५७); प्रत्येक नक्षत्र विमानमें (७।१०६); प्रत्येक तारा विमानमें (७।११३); राहुके विमानमें (७।२०४); केतु विमानमें (७१२%) जिनभवन स्थित हैं। इन चन्द्रादिकोंकी निज निज राशिका जो प्रमाण है उतना ही अपने-अपने नगरों व जिन भवनोंका प्रमाण है (७)११४)। इस प्रकार ज्योतिष लोकमें असंख्यात चैत्यालय

हैं।चन्द्रादिकोंके विमानोंका प्रमाण-(दे० ज्योतिव/१/२/४)<u>।कल्पवासी</u> समस्त इन्द्र भवनोंमे जिनमन्दिर है (बा४०६-४११) (त्रि.सा./५०२-४०३) कल्पवासी इन्द्रों व देवो आदिका प्रमाण व अत्रस्थान —दे० स्वर्ग/६ ।

#### २. मध्य छोकमें चैत्याळयोंका अवस्थान व प्रमाण

कुंडवणसं इसरियासुरणयरीसेलतोरणदारा । ति.प /४/२३६२-२३६३ विज्जशहरव्रसेढीणयरज्जाखंडणयरीओ ।२३६२। दह्वं चपुक्वावरविदेह-गामादिसम्मलीरुक्ला। जेत्यि मेत्ता जंबुरुक्लाई य तैत्तिया जिल-णिकेदा ।२३१३। = कुण्ड, वन समूह, नदियाँ, देव नगरियाँ, पर्वत, तोरणद्वार, विद्याधर श्रेणियोंके नगर, आर्यखण्डकी नगरियाँ, द्रह पंचक, पूर्वापर विदेहोंके ग्रामादि, शाल्मलीवृक्ष और जम्बूबृक्ष जितने है उतने ही जिनभवन भी है। २३६२-२३६३। विशेषार्थ – जम्बूद्वीपर्ने कुण्ड= ६०; नदी = १७६२०६०; देव नगरियाँ = असंख्यात; पर्वत = ३११, विद्याधर श्रेणियोके नगर=३७४०; अर्घ्यखण्डकी प्रधान नगरियाँ = ३४; दह = २६; पूर्वापर विदेहोके ग्रामादि = संख्यात; शाल्मली व जम्बू वृक्ष⇒२ कुल प्रमाण=१७६६२६३+संख्यात+ असंख्यात। धातकी व पुरकृरार्ध द्वीपके सर्व मिलकर उपरोक्तसे पंचपुणे अर्थात् = ८६८१४६६ + र्रस्यात + असंख्यात । नन्दीश्वर द्वीप-में ५२, रुचकवर द्वीपमें ४ और कुण्डलवर द्वीपमे ४। इस प्रकार कुल ८६८९५२६+संख्यात+असंख्यात चैत्यालय हैं। लोक/३, ४। सुमेरु के १६ चैत्यालय—दे. लोक/३/६.४।

त्रि.सा./५६१-५६२ णमह णरलोयजिणधर चत्तारि सथाणि दोविहीणाणि । बावण्णं चलचलरो णंदीसुर कुंडले रुचने ।४्६१। मंदरकुलवक्खारिसु-मणुसुत्तररूप्यजंबुसामलिसु । सीदी तीसं तु सयं चड चड सत्तरिसयं दुपर्ण ।५६२। =मनुष्य तोकविषै ३९८ जिनमन्दिर हैं--नन्दीश्वर द्वीपमे १२; कुण्डलगिरिपर ४; रुचकगिरिपर ४; पाँचों मेरुपर ५०; तीस कुलाचलों पर ३०; त्रीस गजदन्तींपर २०; अस्सी वक्षारोंपर ८०; चार इष्णकारोंपर ४: मानुषोत्तरपर ४; एक सौ सत्तर विजयाधींपर १७०; अम्बू वृक्षपर ५: और शाल्मली वृक्षपर १। कुल मिलाकर ३६८ होते हैं।

## ३. अकृत्रिम चैत्यालयोंके न्यासादिका निर्देश

त्रि, सा./१७८-१९२ आयमदलं वासं उभयदलं जिणधराणमुचत । दारु-दयद्तंत्रास आणिहाराणि तस्सद्धं । १७४। वरमज्यिमस्थवराणं दत्तक्यं भद्दसालणंदणगा । णंदीसरगविमाणगजिणालया होति जेट्टा दु ।१७१। सोमणसरुचगकु'डलववखारिमुगारमाणुमुत्तुरगा। कुलगिरिजा वि य मिक्सम जिलालया पांडुगा अवरा १६८०। जोयणसयश्रायाम दलगाढं सोलसं सु दारुदयं । जेट्टाणं गिहपासे आणिहाराणि दो दो दु १६८१। वेयड्ढजंबुसामलिजिणभवणाणं तु कोस आयामं । सेसाणं सगजोग्गं आयामं होदि जिणदिट्ठं १६८२।

ति. प./४/१७१० उच्छेहप्पहुदीसुं संपहि अम्हाण णस्थि उवदेसो ।

#### १. सामान्य निद्रेश

उत्कृष्टादि चेत्यालयोंका जो आयाम, ताका आधा तिनिका व्यास है और दोनों (अध्याम व व्यास) को मिलाय ताका आधा उनका उन्नत्व है। १७८। उत्कृष्ट मध्यम व जवन्य चैत्यालयनिका व्यासादिक क्रम सै आधा आधा जानहु ।१७१। उत्कृष्ट जिनालयनिका आयाम १०० योजन प्रमाण है, आध्योजन अवगाध कहिये पृथिवी माहीं नींव है। १६ योजन उसके द्वारोंका उच्चत्व है।६८१।≕अकृत्रिम चैरयालयोको विस्तारको अपेक्षा तीन भागों में विभाजित किया जा सकता है---एत्कृष्ट, मध्य व जघन्य । उनको सम्बाई चौडाई व ऊँचाई क्रम से निम्न प्रकार बतायी गयी है-

उत्कृष्ट = १०० योजन×५० योजन×७५ योजन । मध्यम = ५० योजन×२५ योजन×३७३ योजन । जवन्स=२५ योजनimes१२ $\frac{2}{5}$  योजनimes१८ $\frac{2}{5}$  योजन । चैत्यालयोंके द्वारोंकी ऊँचाई व चौडाई--उत्कृष्ट = १६ योजन×८ योजन मध्यम = = योजन×४ योजन जघन्य=४ योजन×२ योजन

चैरयालयोंकी नींव ---उत्कृष्ट×२ कोश, मध्यम = १ कोश; जधन्य = १ ।

#### २. देवोंके चैत्यालयोंका विस्तार

वैमानिक देवों के विमानोमें तथा द्वीपो में स्थित ब्यंतरोंके आवासों आदिमें प्राप्त जिनालय उत्कृष्ट विस्तारवाले हैं ।६७६।

२. जम्बूद्धीपके चैत्यालयोंका विस्तार

नन्दनवनस्थ भद्रशालवनके चैत्यालय = उत्कृष्ट सौमनस बनका चैत्यालय = मध्यम कुलाचल व वक्षार गिरि <del>-- मध्य**म**</del> पाण्डुक वन ≔जघन्य

विजयार्ध पर्वत तथा जम्बू व शाल्मली बृक्षके चैत्यासयोका विस्तार = १ कोश× $\frac{3}{8}$  कोश× $\frac{3}{8}$  कोश (ह. पु./६/३ҳ४-३५६): (ज. प/ ५/५،ई४,ई५ ); ( ज. प /५/६ ) ( त्रि. सा /१७१-१८१ ) ।

गजदन्त व यमक पर्वतके चैत्यालय = जघन्य

(ति प./४/२०४१-२०८७)

दिग्गजेन्द्र पर स्थित चैत्यालय ( ति. प./४/२११० ) = उत्कृष्ट

४. धातकी खण्ड व पुष्करार्ध द्वीपके चैत्यालय

इष्वाकार पर्वतके चैत्यात्तय ( त्रि. सा./१८०) = मध्यम शेष सर्व चैत्यालय = जम्बूद्वीपमें कथित उस उस चैत्यालयसे दूना विस्तार ( ह, पु./४/५०=-५११ ) । मानुषोत्तर पर्वतके चैत्यालय ( त्रि. सा /६८० ) ≕ मध्यम ।

५. नन्दीश्वर द्वीपके चैत्यालयोंका विस्तार

अञ्जनगिरि, रतिकर व द्धिमुख तीनोके चैत्यालय = उत्कृष्ट ( ह. पृ./k/६७७ ); ( ति. सा./१७१ )। ६. कुण्डळवर पर्वेत व रुचकवर पर्वेत के चैत्यालय = उत्कृष्ट ( त्रि. सा./१८० ) ( ह, पु./५/६१६, ७२८ ) ।

चैत्यप्रासाद भूमि — समवशरणकी प्रथम धूमि । चैत्य वृक्ष---दे॰ वृक्ष ।

चोर कथा—<sub>दे० कथा।</sub>

चोरी--दे० अस्तेय।

चोलः—१ मध्य आर्य लण्डकाएक देश—दे० मनुष्य/४। २. कर्णा-टकका दक्षिणपूर्व भाग अर्थात् मद्रास नगर, उसके उत्तरके कुछ प्रदेश और मैसूर स्टेटका बहुत कुछ भाग पहिले चोल देश कहलाता था— (म. प्र. घ./४०/ पं० पन्नालाल)। ३, राजा कुलोक्तुंगका अपरनाम —दे० कुलोत्त्ग ।

चौतीस अतिशय-१. भगवान्के चौतीस अतिशय-दे० अहंत/६ चौतीस अतिशय व्रत-निम्न प्रकार ६६ उपनास कुल २ वर्ष मास १६ दिनमें पूरे होते हैं। (१) जन्मके १० अतिशयोके सिए १० दशमियाँ; (२) केवलज्ञानके १० अतिशयों के लिए १० दशमियाँ;

(३) देवकृत १४ अतिशयोंके लिए १४ चतुर्द शियाँ; (४) चार अनन्त चतुष्ट्योंके लिए ४ चौथ; (४) आठ प्रातिहायोंके लिए ८ अष्टमियाँ; (६) पंच ज्ञानोके लिए ६ पचिमयाँ; (७) तथा ६ षष्टियाँ—इस प्रकार कुल ६६ उपवास । 'ओ हाँ जमो अहँताणं' मंत्रका त्रिकाल जाण्य । ( वत विधान संग्रह, पृ. १०६ ), ( किशन सिह क्रिया कोश )।

चौबीसी पूजा—हे॰ पूजा।

#### च्यवन कल्प---

भ. आ./मू./२८५/४०१/८ वर्जय अतिचारप्रकारं ज्ञानदर्शनचारिजनिषयं ···च्यवनकल्पेनोच्यन्ते । चदर्शन झान चारित्रके अतिचारोंका टालना च्यवनकल्पके द्वारा कहा जाता है ।

च्यावित शरोर---दे० निक्षेप/१। च्युत शरीर---दे० निक्षेप/१।

# [ छ ]

**छंदन**—दे० समाचार ।

छंद बद्ध चिट्ठी — पं० जयचन्द छाबडा (ई० १८३३) द्वारा लिखा गया अध्यात्म रहस्यपूर्ण एक पत्र ।

टंद शतक — किन वृन्दावन (ई० १८००-१८४८) द्वारा रचित भाषा पद संग्रह।

छंद शास्त्र — जैनाचार्याने कई छन्दशास्त्र रचे है। (१) आ० पूज्य-पाद (ई० श० ६) द्वारा रचित; (२) श्वेताम्बराचार्य हेमचन्द्र सूरि (ई० १०६६-११७३) कृत काव्यानुशासन; (३) व्याख्यासंकार पर पं० आशाधर (ई० १९७३-१२४३) कृत एक टीका; (४) पं० राजमल (ई० १६७४-१६६३) द्वारा रचित 'पंगल' नामका ग्रन्थ।

छत्र—१, चक्रवर्तीके चौदह रत्नों मेंसे एक—दे० शहाका पुरुष/२)। २० भगवान्के आठ प्रातिहार्यों मेंसे एक—दे० अईन्त /८।

छत्र चूड़ामणि — बादीभ सिंह ओडयदेव (ई ७७०-८६०) कृत जीवन्धर स्वामी की कथा। विस्तार ६२५ श्लोक, १९ लम्ब। (ती०/३/३१)।

छत्रपति — आप एक कवि थे। कोका (मथुरा) के पद्मावतीपुरवार थे। कृतिसाँ — १, द्वादशानुप्रेक्षा, २, उद्यमप्रकाश, ३, शिक्षाप्रधान पद्म; ४, मनमोदन पंचशतो। समय -मनमोदन पंचशतीकी प्रशस्तिके अनुसार वि० १६१६ पौष शु. १ है। (मन मोदन पचशती/ प्र० सोन-पाल / प्रेमीजीके आधार पर)।

**छद्ध** --- (ध, १/१,१,११/९८-/१०) छद्ध ज्ञानहगावरणे = ज्ञानावरण और दर्शनावरणको छद्म कहते हैं। (ध,/११/४,२,६/४६ ॥ ११६/८) (द, सं/टो,/४४/१८६/३)।

#### छदास्थ-- १. कक्षण

ध./१/१,१,१६/१८८/१० छत्र ज्ञानरगावरणे, तत्र तिष्ठस्तीति छत्रस्थाः।
=छत्र ज्ञानावरण और दर्शनावरणको कहते हैं। उसमें जो रहते हैं,
उन्हें छत्रस्थ कहते है। (ध. ११/४,२,६.१६/१९६/८), (ब. सं./टी./४४/१८६/३)।

घ./१३/५.४ १०/४४/१० संसरन्ति अनेन घातिकर्मकलापेन चतसृषु
गतिष्विति घातिकर्मकलापः संसारः। तिस्मन् तिष्ठन्तीति संसारस्थाः छन्नस्थाः। = जिस घातिकर्मसमृहके कारण जीव चारों गतियोमें संसरण करते हैं वह घातिकर्मसमृह संसार है। और इसमें रहनेवाले जीव संसारस्थ या छन्नस्थ हैं।

#### २. छद्मस्थके भेद

(छज्ञस्थ दो प्रकारके है--मिश्यादृष्टि व सम्यग्दृष्टि । सर्वलोकमें मिश्या-दृष्टि छद्मस्थ भरे पड़े है । सम्यग्दृष्टि छद्मस्थ दो प्रकारके है--सराग व वीतराग । ४-१० गुणस्थान तक सराग छद्मस्थ है । और १९-१२ गुणस्थानवाले वीतराग छद्मस्थ हैं।

ध /७/२,१.१/६/२ छदुमत्था ते दुविहा—उवसंतकसाया खीणकसाया चेदि।=(वीतराग) छदास्थ दो प्रकारके है—उपशान्त कथाय और क्षीणकषाय।

#### ३, कृतकृत्य छग्नस्थ

स सा /६०३ चिरमे लंडे पिडिंदे कदकरणि ज्जोत्ति भण्णदे ऐसो । =
(श्रीणकषाय गुणस्थानमे मोहरहित तीन घातिया प्रकृतियोका
कण्डक घात होता है। तहाँ अंत का डकका घात होतें याकों कृतकृत्य
छ सस्य कहिये। (बयोंकि तिनिका का डकघात होनेके पश्चात भी
कुछ द्रव्य शेष रहता है, जिसका काण्डकघात सम्भव नहीं। इस शेष
द्रव्यको समय-समय प्रति उद्यावलीको प्राप्त करके एक-एक निषेकके
कमसे अन्तर्मुहूर्त काल द्वारा अभाव करता है। इस अन्तर्मुहूर्त कालमें
कृतकृत्य छ सस्थ कहनाता है।

#### छल--१. छळ सामान्यका लक्षण

न्या. सू./मू./१~२/१० वचनविधातोऽर्थविकल्पोपपत्त्या छलम्।=वादी-के वचनसे दूसरा अर्थ कल्पनाकर उसके वचनमे दोष देना छल है। (रा वा/१/१/८/१६/३); (श्लो वा.१/न्या २७८/४३०/१६); (स. वि./लू./४/२/३१४/७); (स्या. म/१०/१११/१६); (स. भ. त./ ७१/११)

#### २. छछके भेद

न्या. सू/सू/१~२/११ तित्रिविधं वावध्रतं सामान्यच्छलमुपचारच्छलं चेति ।११। =बह तीन प्रकारका है—बाक्छल, सामान्य छल व उपचार छल । (श्लो वा./४/न्या २०८/४३०/२१). (सि. वि./वृ./ ४/२/३१७/१३); (स्या म./१०/१११/१६)

#### ३, वाक्छरुका रुक्षण

न्या. सू /मू./१-२/१२ अविशेषाभिहितेऽर्थे वक्तुरभिप्रायादर्थान्तरकरुपना वाक्छलम् । यथा—

स्या मः/१०/१९१/२१ नवकम्बलोऽयं माणवक इति त्तनविवक्षया कथिते, पर मंख्यामारोप्य निषेधित कुतोऽस्य नव कम्बला इति । = बक्ता-के किसी साधारण शब्दके प्रयोग करनेपर उसके विवक्षित अर्थकी जानबूफकर उपेक्षा कर अर्थान्तरकी कल्पना करके बक्ताके बचनके निषेध करनेको बाक्छल कहते हैं। जैसे बक्ताने कहा कि इस ब्राह्मणके पास नवकम्बल है। यहाँ हम जानते हैं कि 'नव' कहनेसे बक्ताका अभिप्राय त्तनसे हैं, फिर भी दुर्भावनासे उसके बचनोंका निषेध करनेके लिए हम 'नव' शब्दका अर्थ 'नौ संख्या' करके पूछते हैं कि इस ब्राह्मणके पास नौ कंबल कहाँ हैं। (श्लो. वा. ४/न्याः २७६/४२१/ १२). (सि. वि./वृ/६/२/३१७/१४)

#### ४. सामान्य इसका उक्षण

न्या. सू./सू./१-२/१३/१० संभवतोऽर्थस्यातिसामान्ययोगादसंभूतार्थ-कल्पना सम्मान्यस्छलम् ।१२।

न्या, सृ /भा /१-२/१३/६०/४ अहो खल्वसौ ब्राह्मणो विद्याचरण-संपन्न इत्युक्ते कश्चिदाह संभवति ब्राह्मणे विद्याचरणसंपदिति । अस्य वचनस्य विद्यातोऽर्थविकल्पोपपत्त्या सभूतार्थकल्पनया क्रियते । यदि ब्राह्मणे विद्याचरणसंपत्संभवति ब्रात्येऽपि संभवेत वात्योऽपि

#### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

बाह्मण सोऽप्यस्तु विद्याचरणसंपन्न इति । —सम्भावना मात्रसे कही गयी बातको सामान्य नियम बनाकर वक्ताके वचनोंके निषेध करने-को सामान्यछल कहते हैं। जैसे 'आश्चर्य है, कि यह बाह्मण विद्या और आचरणसे युक्त है,' यह कहकर कोई पुरुष बाह्मणकी स्तुति करता है, इसपर कोई दूसरा पुरुष कहता है कि विद्या और आचरणका बाह्मणमें होना स्वाभाविक है। यहाँ यद्यपि बाह्मणत्वका सम्भावनामात्रसे कथन किया गया है, फिर भी छलवादी ब्राह्मणमें विद्या और आचरणके होनेके सामान्य नियम बना करके कहता है, कि यदि बाह्मणमें विद्या और आचरणका होना स्वाभाविक है, तो विद्या और आचरण वात्य (पतित) बाह्मणमें भी होना चाहिए, क्योंकि बात्य-ब्राह्मण भी बाह्मण है। (श्लो-वा. ४/न्या. २११/४४४/४), (सि-वि./व//४१४/४८)

#### ५. उपचारछलका लक्षण

न्या. सू./मू./१-२/१४/११ धर्मविकल्पनिर्देशेऽर्थसद्भावप्रतिषेध उपचार-च्छलस् ।१४।

न्या. सू./भा./१-२/१४/५१/७ यथा मञ्चाः क्रोशन्तीति अर्थसञ्ज्ञावेन प्रति-षेधः। मञ्चस्था. पुरुषाः क्रोशन्ति न तु मञ्चाः क्रोशन्ति । = उपचार अर्थमे मुख्य अर्थका निषेध करके वक्ताके वचनोंको निषेध करना उप-चार छल है। जैसे कोई कहे, कि मंच रोते हैं, तो छलवादी उत्तर देता है, कहीं मंच जैसे अचेतन पदार्थ भी रो सकते हैं, अतएव यह कहना चाहिए कि मंचपर बैठे हुए आदमी रोते हैं। (श्लो, वा. ४/ न्या. ३०२/४४८/२१), (सि. वि./वृ./६/२/३१७/२६)

**छहिंदालां—पं**० दौलतराम (ई १७६६—१८६६) कृत ताफ्त्रिक रचना (दे∙ दौलतराम)।

छहार दशमीवत छहार दशमिवत इह परकार। छह सुपात्रको देय आहार। (यह वत स्वेताम्बर आम्नायमें प्रचलित है)। (वत विधान संग्रह/पृ० १३०), (नवलसाह कृत वर्द्धमान पुराण)

श्रीयाः—(रा. वा./६/२४/१६-१७/४८६/६) ... प्रकाशावरणं शरीरादि यस्या निमित्तं भवित सा छाया ।१६। सा छाया द्वेधा व्यवतिष्ठते। कृतः। तद्वणीदिविकारात् प्रतिविम्बमात्रग्रहणाच । आदर्शतलादिषु प्रसन्नद्रव्येषु मुलादिच्छाया तद्वणीदिपरिणता उपलभ्यते। इतरत्र प्रति-विम्बमात्रमेव। चप्रकाशके आवरणभूत शरीर आदिसे छाया होती है। छाया दो प्रकारकी है—दर्पण आदि स्वच्छ द्रव्योमे आदर्शके रंग आदिको तरह मुलादिका दिलना तद्वर्णपरिणता छाया है, तथा अन्यत्र प्रतिविम्बमात्र होती है। (स सि/६/२४/२६६/२), (त. सा./३/६६); (व. सं./टी./१६/६३/१०)

# छाया संक्रामिणी विद्या—दे० विद्या।

# छिन्ननिमत्त ज्ञान—दे० निमित्त /२।

्ट्रआङ्क्त-(१) सृतकपातक विचार—(दे० सूतक), (२) जुगुप्सा भावका विधि निषेध—(दे० सूतक)। (३) सूदादि विचार—(दे० वर्ण ब्यवस्था)।

**छेद**—१ Section. (ज.प./प्र.१०६)

#### २. छेद सामान्यका कक्षण

#### ३. धर्मसम्बन्धी छेदका छक्षण

रया. प./३२/३४२/२१ पर उद्दश्त हरिभद्रसूरिकृत पञ्चबस्तुक चतुर्थ-द्वारका श्ला. नं.—"बज्भाणुद्वाणेणं जेण ण बाहिज्जए तथं णियमा। सभवइ य परिसुद्धं सो पुण धन्मिन्म छेउत्ति।" = जिन बाह्य-क्रियाओं से धर्ममें बाधा न आती हो, और जिससे निर्मलताकी वृद्धि हो उसे छेद कहते है।

भ• आ./बि./६/३२/२१ असंयमजुगुप्सार्थ मेन । असंग्रम के प्रति की जुगुप्सा ही छेद है।

#### ४. संयम सम्बन्धी छेदके भेद व लक्षण

प्र. सा /त. प्र /२११-२१२ द्विविधः किल संयमस्य छेदः. बहिरङ्गोऽन्त-रङ्श । तत्र कायचेष्टामात्राधिकृतो बहिरङ्ग. उपयोगाधिकृतः पुन रन्तरङ्ग ।

प्र. सा /त. प्र./२१७ अशुद्धोपयोगोऽन्तरङ्गच्छेदः परप्राणव्यपरोपो बहि-रङ्गः। —संयमका छेद दो प्रकारका है; बहिरंग और अन्तरंग। उसमें मात्र कायचेष्टा सम्बन्धी बहिरंग है और उपयोग सम्बन्धी अन्तरंग।२११-२१२। अशुद्धोपयोग अन्तर गछेद है; परप्राणोंका व्यप-रोप बहिरंगच्छेद है।

छेद गणित-Logarithm (ज. प./प्र. १०६ )(गणित/ !!/१/१०)।

#### छेदना---१. छेदना सामान्यका लक्षण

ध, १४/४,६,५१२/४३४/७ छिदाते पृथक्कियतेऽनेनेति छेदमा । = जिसके द्वारा पृथक् किया जाता है उसकी छेदना संज्ञा है।

#### २. छेदनाके भेड

ष. खं. १४/६,६/सू. ६१३-६१४/४३६ छेदणा पुण दसविहा ।६१३। णाम हुवणा दिवयं सरीरबंधणगुणप्पदेसा य । बह्निर अणुत्तडेसु य उप्पइया पण्णभावे य ।६१४। च्छेदना दस प्रकारकी है ।६१३। —नामछेदना, स्थापनाछेदना, द्रव्यछेदना, श्ररीरबन्धनगुणछेदना, प्रदेशछेदना, बह्रिरछेदना, अणुछेदना, तरछेदना उत्पातछेदना, और प्रज्ञाभाव-छेदना। ११४।

#### ३. छेदनाके भेदोंके लक्षण

घ. १४/५,६,५१४/४३५/११ तत्थ सचित्त-अचित्तदव्याणि अण्णेहितो पुध काऊण सण्णा जाणावेदि सि णामच्छेदणा । ट्ठवणा द्विहा सन्भावा-सन्भावट्ठवणभेदेण। सा वि छेदणा होदि, ताए अण्णेसि दव्वाणं सर्ववायगमादो । द्वियं णाम उप्पाद्दिर्दिभंगलवस्त्रणं । तं पि छेदणा होदि, दब्बादो दब्बंतरस्स परिच्छेददंसणादो। ण चएसौ असिद्धोः दंडादो जायणादीणं परिच्छेदुवसंभादो । पंचण्णं सरीराणं अंधणगुणो वि छेदणा णाम, पण्णाए छिजामाणत्तादो, अविभागपडि∙ च्छेदपमाणेण खिज्जमाणत्तादो वा । पदेसो बा छेदणा होदि, उड्डा-होमज्फादिपदेसेहि सव्वदक्वाणं छेददसणादो। कुडारादीहि अडई-रुव्खादिखंडणं वहरिच्छेदो णाम। परमाणुगदएगादिदव्यसंखाए अण्लेसि रुद्धवार्ण संखाबसमो अणुच्छेदो णाम । अथवा पोरमलामा-सादीण णिव्विभागच्छेदो अणुच्छेदो णाम । दो हि वि तडेहि णदी-पमाणपरिच्छेदो अथवादव्याण सममेव छेदो तडच्छेदो णाम । रत्तीए इंदाउहधूमकेउआदीणमुप्पत्ती पडिमारोहो भूमिकप-रुहिरवरिसादओ च उप्पाइमा छेदणा णाम, एतै रुत्पातैः राष्ट्रभड्ग नृष्पाता दित्कणात् । मदिसुदओहिमणपज्जवकेवलणाणीहि छह्ववावगमो पण्णभावच्छेदणाः णाम । =१. सचित्त और अचित्त द्रव्योंको अन्य द्रव्योंसे पृथक् करके जो संज्ञाका ज्ञान कराती है वह नाम छेदना है। २, स्थापना दो प्रकारकी है—सद्भाव स्थापना और असद्भाव स्थापना । वह भी छेदना है, क्योंकि, उस द्वारा अन्य द्रव्योंके स्वरूपका ज्ञान होता है। ३. जो उत्पाद स्थिति और व्यय लक्षणवाता है वह व्वय कहलाता है। बह भी छेदना है, को कि एक इव्यसे दूसरे द्रव्यका ज्ञान होता हुआ देखा जाता है। यह असिद्ध भी नहीं है, क्योंकि, दण्डसे योजनादिका परि-

ज्ञान होता हुआ उपलब्ध होता है। ४. पाँच शरीरोंका बन्धनगुण भी छेदना है, क्यों कि, उसका प्रज्ञा द्वारा छेद किया जाता है। या अवि-भागप्रतिच्छेदके प्रमाणसे उसका छेद किया जाता है। १. प्रदेश भी छेदना होतो है, नयों कि, ऊर्ध्व प्रदेश, अध प्रदेश और मध्य प्रदेश आदि प्रदेशोके द्वारा सब द्रव्योंका छेद देखा जाता है। ई. कठार आदि द्वारा जगलके वृक्ष आदिका खण्ड करना वहारिछेदना कहलाती है। ७ परमाणुगत एक आदि द्रव्योंकी संख्याद्वारा अन्य द्रव्योकी संख्याका ज्ञान होना अणुच्छेदना कहलाती है। अथवा पुरुगल और आकाश आदिके निर्विभाग छेदका नाम अणुच्छेदना है। ८ दोनों ही तटोके द्वारा नदीके परिमाणका परिच्छेद करना अथवा द्रव्योंका स्वयं ही छेद होना तटच्छेदना है। १. रात्रिमे इन्द्रधनुष और धुमकेतु आदिकी उत्पत्ति तथा प्रतिमारोध, भूमिकम्प और रुधिरकी वर्षी आदि उत्पादछेदना है, क्यों कि इन उत्पातों के द्वारा राष्ट्रभंग और राजाका पतन आदिका अनुमान किया जाता है। १०. मतिज्ञान, श्रुतज्ञान, अवधिलान, मन पर्ययज्ञान यौर केवलज्ञानके द्वारा छह द्रव्योंका ज्ञान होना प्रज्ञाभावछेदना है।

#### ४. तट वरुरुरि व अणुच्छेदनामें अन्तर

ध.१४/६.६.११४/४३६/७ ण च पदेसच्छेदे एसो पहित, तस्स बुद्धिकज्ज-तादो। ण वन्तरिच्छेदे पदित, तस्स पछरसेयत्तादो। णाणुच्छेदे पदित, परमाणुपज्जंतच्छेदाभावादो। = इस (तटच्छेदना) का प्रदेश-छेदमें अन्तर्भाव नहीं होता, वयोंकि वह बुद्धिका कार्य है। वन्सरिच्छेदनामे भी अन्तर्भाव नहीं होता, वयोंकि वह पौरुषेय होता है। अणुच्छेदमें भी अन्तर्भाव नहीं होता, क्योंकि इसका परमाणु पर्यत छेद नहीं होता।

#### छेद प्रायहिचल-- १. छेद प्रायश्चितका रूक्षण

- स.सि /१/२२/४४०/१ दिवसपक्षमासादिना प्रवज्योहापनं छेद. । = दिवस. पक्ष, महोना आदिको प्रवज्याका छेद करना छेदप्रायश्चित्त है। (रा.वा /१/२२/-/६२१/३०); (भ.आ /वि./६/३२/२१), (त.सा./७/२६), (चा.सा./१४३/१)।
- ध.१३/६,४,२६/६१/८ दिवस-पवल-मास-उतु-अयण-संवरच्छरादिपरियायं छेत्तूण इच्छितपरियायादो हेट्ठिमभूमीए ठवण छेदो णाम पाय-छित्तं। = एक दिन, एक पक्ष, एक मास, एक ऋतु, एक अयन और एक वर्ष आदि तककी दीक्षा पर्यायका छेद कर इच्छित पर्यायसे नीचेकी भूमिकामे स्थापित करना छेद नामका प्रायश्चित्त है।

#### २. छेद प्रायश्चितके अतिचार

भ.आ./बि./४८७/७०७/२४ एवं छेदस्यातिचारः न्यूनो जातोऽहमिति संबलेशः। = 'मै न्यून हो गया हूँ' ऐसा मनमें संबलेश करना छेद प्रायश्चित्त है।

# ३. छेद प्रायश्चित्त किसको किस अपरावमें दिया जाता है—दे॰ प्रायश्चित्त/४।

# छेद विधि—Mediation Method (ज प/प्र. १०६). छेदोपस्थापक—

यो. सा/अ. न/१ प्रवज्यादायकः सूरिः संयतानां निर्मायते । निर्यापकाः पुनः शेषाश्छेदोपस्थापका मताः ॥१॥= जो मुनिः इतर मुनियोको दीक्षाः प्रदान करता है वह आचार्य कहा जाता है और शेष मुनि छेदोपस्थान् पक कहे जाते हैं । (विशेष देखो छेदोपस्थापना ) (दे. निर्यापक/१).

छेदोपस्थापना ग्राचिष दीक्षा धारण करते समय साधु पूर्णतया साम्य रहनेकी प्रतिज्ञा करता है. परन्तु पूर्ण निर्विकल्पतामें अधिक देर टिकनेमें समर्थ न होनेपर वत सिमिति गृप्ति आदि रूप व्यवहार चारित्र तथा कियानुष्ठानोमें अपनेको स्थापित करता है। पुनः कुछ समय पश्चात् अवकाश पाकर साम्यतामें पहुंच जाता है और पुनः परिणामोंके गिरनेपर विकल्पोमें स्थित होता है। जबतक चारित्र-मोहका उपशम या क्षय नहीं करता तबतक इसी प्रकार भूलेमें भूलता रहता है। तहाँ निर्विकल्प व साम्य चारित्रका नाम सामायिक या निश्चय चारित्र है, और विकल्पात्मक चारित्रका नाम छेदोपस्थापना या व्यवहार चारित्र है।

#### १. छेदोपस्थापना चारित्रका लक्षण

- प्र. सा/मृ/२०१ एदे खलु मूलगुणा समणाणं जिणवरेहि पण्णत्ता। तेष्ठु पमत्तो समणो छेदोवडावगो होदि।२०१। चये (वत समिति आदि) वास्तवमें श्रमणोके मूलगुण हैं, उनमें प्राप्त होता हुआ श्रमण छेदो-पस्थापक है। (यो, सा/अ/८/८).
- पं, सं /प्रा/१/१३० छेत् ण य परियायं पोराणं जो ठवेइ अप्पाणं । पंचजमे धम्मे सो छेदोवद्वावगो जीवो ११३०। = सावद्य पर्यायरूप पुरानी पर्यायको छेदकर अहिसादि पाँच प्रकारके यमरूप धर्ममें अपनी आत्माको स्थापित करना छेदोपस्थापना संयम है। (ध.१/१/१/२३। गा० १८८/३७२); (ण. सं.सं. १/२४०); (गो. जी/म्/४७१/८८०).
- सः सि/१/१८/४३६/७ प्रमादकृतानर्थप्रबन्धिकापे सम्यवत्वप्रतिक्रिया छेदोपस्थापना विकल्पनिवृत्तिका । = प्रमादकृत अनर्थप्रबन्धका अर्थात् हिसादि अवतोंके अनुष्ठानका विलोप अर्थात् सर्वथा स्वाग करनेपर जो भले प्रकार प्रतिक्रिया अर्थात् पुनः वर्तोका ग्रहण होता है वह छेदोपस्थापना चारित्र है. अथवा विकल्पोंकी निवृत्तिका नाम छेदो-पस्थापना चारित्र है। (रा. वा/१/१८/६-७/६१७/११) (चा. सा/ ५३/४) (गो० क/जी-प्र/५४७/७१४) (।
- यो. सा./यो/१०१ हिसादि उपरिहारु करि जो अप्पा हु ठवेइ। सो बियऊ चारिन्तु मुणि जो पंचमगइ णेइ ।१०१। = हिसादिकका त्थाग कर जो आत्माको स्थिर करता है, उसे दूसरा ( छेदोपस्थ्यपना ) समभो। यह पचम गतिको ले जाने वाला है।
- ध. १/१,१.१२३/३७०/१ तस्यैकस्य वतस्य छेदेन द्विज्यादिभेदेनोपस्थापनं वतसमारोपणं छेदोपस्थापनशुद्धिसंयमः । = उस एक (सामाधिक) वतका छेद करनेको अर्थात् दो तीन आदिके भेदसे उपस्थापन करनेको अर्थात् वतोके आरोपण करनेको छेदोपस्थापना-शुद्धि-संयम कहते है।
- त.सा/४/४६ यत्र हिसादिभेदेन त्याग सावधकर्मण । बतलोपे विशुद्धिनं छेदोपस्थापनं हि तत् ।४६।=जहाँपर हिंसा चोरी इत्यादि विशेष रूपसे भेदपूर्वक पाप क्रियाका त्याग किया जाता है और बत भंग हो जानेपर उसकी (प्रायश्चित्ताविमे ) शुद्धि की जाती है उसको छेदो-पस्थापमा कहते है।
- प्र. सा/त./प्र/२०६ तेषु प्रदा निर्विकल्पसामायिकसंयमाधिरूढरदेनानम्यस्तिविकल्पत्वात्प्रमाद्यति तदा केवलकल्याणमात्राधिनः कुण्डलवसयाड्र गुलीयादिपरिग्रहः किल श्रेयात्, न पुनः सर्वथा कल्याणलाभ
  एवेति संप्रधार्य विकल्पेनात्मानमुपस्थापयत् छेदोपस्थापको भवति ।=
  जब (श्रमण) निर्विकल्प सामायिक संयममें आरूढताके कारण जिसमें
  विकल्पोका श्रम्यास (सेवन) नही है ऐसी दशामेंसे च्युत होता है,
  तब 'केवल सुवर्णमात्रके अर्थीको कुण्डल कंकण अगूठी आदिको ग्रहण
  करना (भी) श्रेय है, किन्तु ऐसा नहीं है कि (कुण्डल इत्यादिका
  ग्रहण कभी न करके) सर्वथा सुवर्णकी ही प्राप्ति करना श्रेय है, ऐसा
  विचारे । इसी प्रकार वह श्रमण मूलगुणोमे विकल्परूपसे (भेदरूपसे)
  अपनेको स्थापित करता हुआ छेदोपस्थापक होता है । (अन० ध/
  ४/१९६/१०६).

द सं/टी/१६/१४७/८ अथ छेदोपस्थापनं कथयति—यदा युगपस्समस्तविकल्पत्यागरूपे परमसामायिके स्थातुमशक्तोऽयं जीवस्तदा—पञ्चप्रकारिविकल्पभेदेन व्रतच्छेदेन रागादिविकल्परूपसावयोभ्यो विवर्त्य
निजशुद्धारमन्यात्मानसुपस्थापयतीति छेदोपस्थापनम्। अथवा छेदे
वतलण्डे सित निर्विकारसंत्रित्तिरूपनिश्चयप्रायश्चित्तेन तत्साधकबिहरङ्ग्यवहारप्रायश्चित्तेन वा स्वात्मन्युपस्थापनं छेदोपस्थानमिति।
=अत्र छेदोपस्थापनाका कथन करते है—जत्र एक ही समय समस्त
विकल्पोके त्यागरूप परम सामायिकमें, स्थित होनेमें यह जीव
असमर्थ होता है, तब विकल्प भेदसे पाँच व्रतांका छेदन होनेसे
(अर्थात् एक सामायिक व्रतका पाँच व्रतरूपसे भेद हो जानेके कारण)
रागादि विकल्परूप सावणोसे अपने आपको छुडाकर निज शुद्धात्मामें उपस्थापन करना; -अथवा छेद यानी व्रतका भंग होनेपर निर्विकार निज आत्मानुभवरूप निश्चय प्रायश्चित्तके वजसे अथवा
व्यवहार प्रायश्चित्तसे जो निज आत्मामे स्थित होना सो छेदोपस्थापना है।

#### २. सामायिक व छेदोपस्थापनामें कथंचित् भेद व अभेद

घ. १/१,१,१२३।३७०/२. सकलवतानामेकस्वमापाद एकयमोपादानाद द्रव्यार्थिकनयः सामाधिकशुद्धिसंयमः। तदेवैकं वर्तः पञ्चधा ब्रहुधा वा विपाटय धारणात् पर्यायार्थिकनयः छेदोपस्थापनाशुद्धिसंयम । निशितबुद्धिजनानुग्रहार्थं दव्यार्थिकनयादेशना, मन्दिधियामनुग्रहार्थ पर्यायार्थिकनयादेशना । ततो नानयोः संयमयोरनुष्ठानकृतो विशेषोऽ-स्तीति द्वितयदेशेनानुगृहीत एक एव संयम इति चेन्नैष दोषः, इष्ट-त्वात्।=सम्पूर्ण वतोको सामान्यको अपेक्षा एक मानकर एक यमको ग्रहण करनेवाला होनेसे सामाधिक-शुद्धिसंयम द्रव्यार्थिकनयरूप है, और उसी एक बतके पाँच अथवा अनेक प्रकारके भेद करके धारण करनेवाला होनेसे छेदोपस्थापनाशुद्धिसंयम पर्यायाधिकनयरूप है। यहाँ पर तीक्ष्ण बुद्धि मनुष्योके अनुग्रहके लिए द्रव्यार्थिक नयका उप-देश दिया गया है ओर मन्द बुद्धि प्राणियोंका अनुग्रह करनेके जिए पर्यायार्थिक नयका उपदेश दिया गया है। इस लिए इन दोनों संयमोसें अनुष्ठानकृत कोई विशेषता नहीं है। प्रश्न—तत्र तो उपदेशकी अपेक्षा संयमको भन्ने ही दो प्रकारका कह लिया जावे पर वास्तवमें तो बह एक ही है ! उत्तर-यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि, यह कथन हमे इष्ट ही है। (देखो आगे नं० ४ भी ); (स सि /७/१/३४३/५); (रा. वा /७/१/१/४३४/१२ ) ( घ. ३/१,२,१४१/४४७/७ ) ।

ध, ३/१ २.१४६/४४६/१ तदो जे सामाइयसुद्धिसंजदा ते चैय छेदोवहा-वणसुद्धिसंजदा होति । जे छेदोवट्ठावणसुद्धिसंजदा ते चेय सामाइय-सुद्धिसंजदा होति ति । — इसिलए जो सामायिकशुद्धिसंयत जोव हैं, वे हो छेदोपस्थापनाशुद्धिसंयत होते हैं । तथा जो छेदोपस्थापना-शुद्धिसंयत जीव हैं, वे ही सामायिकशुद्धिसंयत होते हैं ।

# सामायिक व छेदोपस्थापनाका परिहारविद्युद्धिसे क्यंचित् भेद

ध १/१,१,१२६/३०६/० परिहारशुद्धिसंयतः किमु एकयम उत पञ्चयम इति । कि वातो यह्येकयमः सामाधिकेऽन्तर्भवति । अथ यदि पंचयमः छेदोपस्थापनेऽन्तर्भवति । न च संयममादधानस्य पुरुषस्य द्रव्यपर्यायाधिकाम्यां व्यतिरिक्तस्यास्ति संभवस्ततो न परिहारसंयमोऽस्तोति न, परिहारर्द्धचितशयोत्पत्त्यपेक्षया ताम्यामस्य कथंचिद्दभेदातः तद्वपपरित्यापेनैव परिहारर्द्धिपर्यायेण परिणतत्वाच्च ताभ्यामन्योऽन्यं संयम इति चेन्न, प्रागविद्यमानपरिहारर्द्धचपेक्षया ताभ्यामस्य भेदात् । ततः स्थितमेतत्ताभ्यामन्यः परिहारसंयमः इति ।
—प्रश्न - परिहारशुद्धि सयम का एक यमस्प है या पाँच यमस्प १
इनमेंसे यदि एक यमस्प है तो उसका सामाधिकमे अन्तभवि होना

चाहिए और यदि पाँच यमरूप है तो छेदोपस्थापनामें अन्तर्भाव होना चाहिए। संयमको घारण करनेवाले पुरुषके द्रव्याधिक और पर्यायाधिक नयको अपेक्षा इन दोनों संयमोसे भिन्न तीसरे संयमको सम्भावना तो है नहीं, इसलिए परिहार शुद्धि संयम नहीं बन सकता ए उत्तर—नहीं, क्योंकि, परिहार ऋद्धि रूप अतिशयकी उत्पत्तिकी अपेक्षा सामायिक और छेदोपस्थापनासे परिहारविशुद्धि संयमका कथंचित् भेद है। प्रश्न—सामायिक और छेदोपस्थापनारूप अवस्था-का त्याग न करते हुए ही परिहारशुद्धिरूप पर्यायसे यह जीव परिणत होता है, इसलिए सामायिक और छेदोपस्थापनासे भिन्न यह संयय नहीं हो सकता ए उत्तर—नहीं, क्योंकि, पहिले अवियमान परन्तु पीछेसे उत्पन्न हुई परिहार ऋद्धिकी अपेक्षा उन दोनों संयमोसे इसका भेद है, अत' यह बात निश्चित हो जाती है कि सामायिक और छेदोपस्थापनासे प्रिहारशुद्धि संयम भिन्न है।

## ४. सामायिक छेदोपस्थापना व सूक्ष्मसाम्परायमें कथं-चित् भेद व अभेद

घ. १/१,१,१२७/२७६/७ सूक्ष्मसांपरायः किमु एकयम उत पञ्चयम इति। किंचातो यद्येकयमः पञ्चयमात्र मुक्तिरुपशमश्रेण्यारोहणं वा सूक्ष्म-सांपरायगुणप्राप्तिमन्तरेण तदुदयाभावात्। अथ पञ्चयमः एकयमानां पूर्वोक्तदोषौ समाढौकेते। अथोभययमः एकयमपञ्चयमभेदेन सृक्ष्म-सौपरायाणौ द्वैविध्यमापतेदिति । नाचौ विकल्पावनभ्युपगमात । न तृतीयविकल्पोक्तदोषः संभवति पञ्चैकयमभेदेन संयमभेदा-माबात्। यद्येकयमपञ्चयमौ संयमस्य न्यूनाधिकभावस्य निबन्धना-वेवाभविष्यतां संयमभेदोऽप्यभविष्यत्। न चैवं संयमं प्रति द्वयोर-विशेषात् । ततो न सुक्ष्मसांगरायसंयमस्य तइद्वारेण द्वैविध्यमिति । तइद्वारेण संयमस्य द्वैविध्याभावे पञ्चविधसंयमोपदेश कथे घटत इति चेन्माधटिष्ट। तर्हि कतिविधः संयमः। चतुर्विधः पञ्चमस्य संयमस्यानुपलम्भात् । = प्रश्न-सृक्ष्मसापरायसंयम क्या एक यमऋष (सामायिक रूप) है अथवा पचयमरूप (छेदोपस्थापनारूप)? इनमेसे यदि एकयमरूप है तो पंचयमरूप छेदोपस्थापनासे सुक्ति अथवा उपरामश्रेणीका आरोहण नहीं बन सकता है, क्योंकि, सूक्ष्म-सांपराय गुणस्थानकी प्राप्तिके विना ये दोनों ही बातें नहीं बन सकेंगी । यदि यह पंचयमरूप है तो एकयमरूप सामायिकसंयमको धारण करनेवाले जीवोके पूर्वोक्त दोनो दोष प्राप्त होते है। यदि इसे उभय समरूप मानते हैं तो एक यम और पंचयमके भेदसे इसके दो भेद हो जायेगे र उत्तर—अ।दिके दो विकरूप तो ठीक नहीं है, क्योंकि, वैसाहमने माना नहीं है (अर्थात् वह केवल एक यमरूप या केवल पंचयम्रूप नहीं है )। इसी प्रकार तीसरे विकल्पमे दिया गया दोष भी सम्भव नहीं, क्योंकि, पंचयम और एकयमके भेदसे संयममें कोई भेद हो सम्भव नहीं है। यदि एकयम और पंचयम, संयमके न्यूना-धिकभावके कारण होते तो संयममें भेद भी हो जाता। परन्तु ऐसा तो है, नहीं, क्योंकि, सयमके प्रति दोनोमें कोई विशेषता नहीं है। अत. सृक्ष्मसांपराय संयमके उन दोनों (एकयमरूप सामायिक तथा पंचयमस्य छेदोपस्थापना) की अपेक्षा दो भेद नहीं हो सकते। प्रश्न-तो पाँच प्रकारके संयमका उपदेश कैसे अन सकता है ! उत्तर-यदि याँच प्रकारका संयम घटित नहीं होता है तो मत होओ। प्रश्न-तो संयम कित्ने प्रकारका है ! उत्तर-संयम चार प्रकारका है, क्योंकि पॉचवॉ संयम पाया ही नहीं जाता है। बिशेवार्थ –सामा-यिक और छेदोपस्थापना सयममें विवक्षा भेदसे ही भेद है, वास्तवमें नहीं अतः वे दोनों मिलकर एक और शेष तीन (परिहार विशुद्धि, सुक्ष्मसाम्पराय और यथाख्यात ) इस प्रकार संयम चार प्रकारके होते है।

#### ५. सामायिक व छेदोपस्थापनाका स्वामित्व सामान्य

- ष. खं १/१.१/सूत्र १२६/३७४ सामाइयच्छेदोवद्वावणसुद्धि-संजदा पमत्त-संजद-प्पट्ठडि जाव अणियद्दि त्ति ।=सामायिक और छेदोपस्थापना रूप शुद्धिको प्राप्त संयत जीव प्रमत्तसयतसे लेकर अनिवृत्तिकरण गुण-स्थान तक होते हैं। (मो. जी./सू./४६७/५७८, ६५६/११२५) (द्र. सं/ टी./३६/१४५/६)।
- म. पु /७४/३१४ चतुर्थ ज्ञाननेत्रस्य निसर्गश्रनशालिनः। तस्यायमेव चारित्रं द्वितीयं तु प्रमादिनाम् ।३१४। = मनः पर्ययज्ञानरूपी नेत्रको धारण करनेवाले और बलसे मुशोभित उन भगवात्के पहिला सामा-यिक चारित्र हो था, क्योंकि दूसरा छेदोपस्थापना चारित्र प्रमादी जीवोके ही होता है। (म. पु /२०/१७०-१७२)।
- (देखो अगला शीर्षक) ( उत्तम संहननधारी जिनकल्पी मुनियोको सामा-यिक चारित्र होता है तथा हीनसंहनन बालेस्थविरकल्पी मुनियोंको छेदोपस्थापना )।

# ६. कालकी अपेक्षा सामायिक व छेदोपस्थापनाका स्वा-मित्व

- म्.आ./१३२-१३१ नावीसं तित्थयरा सामाइयसंजमं उविदसंति।
  छेदुवड्डाविणय पुणाभयवं उसहो य वीरो या११३१। आदीए दुव्विनसोधण णिहणे तह सुट्ड दुरणुपाले या। पुरिमा य पिन्छमा वि
  हु कप्पाकप्पं ण जाणंति ११३६। = अजितनाथको आदि लेकर भगवान्
  पार्विनाथ पर्यंत बाबीस तीर्थं कर सामायिक संयमका उपदेश करते हैं
  और भगवान् मृषभदेव तथा महावीर स्वामी छेदोपस्थापना संययका
  उपदेश करते हैं।१३३। आदि तीर्थं में शिष्य सरलस्वभावी होनेसे
  दुःखकर शुद्ध किये जा सकते हैं। इसी तरह अन्तके तीर्थ में शिष्य
  कुटिल स्वभावी होनेसे दुःखकर पालन कर सकते हैं। जिस कारण
  पूर्वकालके शिष्य और पिछले कालके शिष्य प्रगटरीतिसे योग्य
  अयोग्य नही जानते इसी कारण अन्त तीर्थमें छेदोपस्थापनाका
  उपदेश है।१३६। (अन.व/६/५०/६१७) (और भी दे प्रतिक्रमण/र)
- गो.क /जो.प्र./१४७/७१४/६ तत एव श्रीवर्द्ध मानस्वामिना प्रोक्तनोत्तम-संहननजिनकल्पाचरणपरिणतेषु तदेकथा चारित्रं । पञ्चमकाल-स्थविरकल्पाल्पसंहननसंयमिषु त्रयोदशयोक्तं =ताहीते श्रोवर्द्ध मान स्वामोकरि पूर्वते उत्तम सहननके थारी जिनकल्प आचरणरूप परिणए सुनि तिनके सो सामायिकरूप एक प्रकार ही चारित्र कहा है। बहुरि पंचमकाल विषे स्थविरकल्पी हीनसंहननके थारी तिनिको सो चारित्र तेरह प्रकार कहा है।
- दे॰ निर्यापक/१ में भ॰ आ-/मू./६७१ कालानुसार चारित्रमें हीनाधिकता आती रहती है।

#### जघन्य व उत्कृष्ट लिब्बिकी अपेक्षा सामायिक छेदी-पस्थापनाका स्वामित्व

- घ.७/२.११.१६८/५४/३ एवं सञ्बजहण्णं सामाइयच्छेदोवठुावणसुद्धिसं-जमस्स लद्धिद्वाणं कस्स होदि मिच्छत्तंपिङवज्जमाणसंजद्हस् चरिम-समए।

#### ८. अन्य सम्बन्धित विषय

- दोनोंमे क्षयोपशम व उपशम भावके अस्तित्व सम्बन्धी शंका।
   —(दे० संयत/२)।
- इस संयममें आयके अनुसार ही व्यय होता है।
   —(दे० मार्गणा)।
- ३. द्वेदोपरथापनामें गुणस्थान मार्गणास्थान आदिके अस्तित्व सम्बन्धी २० प्ररूपणार्षे। —(३० सत्)।
- ४. सत्, संख्या, क्षेत्र, सर्शन, काल, श्रम्तर, भाव व अल्पबहुत्व रूप आठ मरूपणाएँ। — दे० वह बह नाम )।
- ५. इस संयममे कर्मीके बन्ध उदय सत्त्व विषयक प्ररूपणाएँ।
  - —(दे० वह वह नाम)।

# [ज]

#### जंघाचारण—दे० ऋदि/४

#### जंतु---

- म.पु /२४/१०३.१०६ जीव प्राणी च जन्तुश्च क्षेत्रज्ञ पुरुषस्तथा। पुमा-नात्मान्त्रएडमा च हो इसनीत्यस्य पर्ययाः ।१०३। जन्तुश्च जन्म-भाक् ।१०६। = जीव, प्राणी, जन्तु, क्षेत्रज्ञ, पुरुष, पुमान्, आत्मा, अन्तरात्मा, ज्ञ और ज्ञानी ये सब जीवके पर्यायवाचक नाम हैं ।१०३। क्योंकि यह बार बार अनेक जन्म धारण करता है, इसलिए इसे जन्तु कहते हैं ।१०६।
- स सा./२/१० भव्याभव्यविभेदेन द्विविधाः सन्ति जन्तवः । = भव्य और अभव्यके भेदसे जन्तु या जीव दो प्रकारके है।
- गो.जी./जी.प्र./३६६/७०६/११ चतुर्गतिसंसारे नानायोनिषु जायत इति जन्तुः संसारी इत्यर्थः (=चतुर्गतिस्त्य संसारकी नाना योनियोमें जन्म धारण करता है, इसलिए संसारी जीवको जन्तु कहा जाता है। ध.१/१,१,२/१२०/२)।
- जंबूदीव पण्णि १. था. प्यनिन्द नं. ४ (ई० १७७-१०४३) द्वारा रिचत, लोकस्वरूप प्रतिपादक, २४२१ प्राकृत गाथाबद्ध, १३ अधिकारो युक्त ग्रन्थ। (जै./२/७४, ७१)।
- जंबूदोव संघायणो --- श्वेताम्बराचार्य श्रीहरिभद्रसृरि (ई० ४८०-१२९) कृत, लोकस्वरूप प्रतिपादक, प्राकृत गाथाबद्ध एक ग्रन्थ।
- जंबूद्वीप--१. यह मध्यलोकका प्रथम द्वीप है (देखो लोक/२/१)।

# २. जम्बू द्वीप **ना**मकी सार्थकता

- स.सि./३/१/२१२/८ कोऽसी । जम्बूहीपः । कथं जम्बूहीपः । जम्बूनृक्षो-पलिस्तित्वात् । उत्तरकुरूणां मध्ये जबूनृक्षोऽनादिनिधनः पृथिवीपरि-णामोऽकृत्रिमः सपरिवारस्तदुपलिक्षितोऽयं द्वीपः । = प्रश्न — इसे जम्बू-द्वीप क्यो कहते हैं । उत्तर — उत्तरकुरुमे अनादिनिधन पृथिवीमधी अकृत्रिम और परिवार कृक्षोंसे युक्त जम्बूनृक्ष है, जिसके कारण यह जम्बूढीप कहलाता है । (रा वा./३/७/१/१६६/१४)।
- जंबूद्वीप प्रस्निनि—१. अंग श्रुतज्ञानका एक भेद दे० श्रुतज्ञान/III २, आ. अभितगति (ई० १६३-१०१६) द्वारा रचित, लोकस्वरूप

प्रतिपादक, संस्कृत श्लोकबद्ध, एक प्रनथ। ३, आ. शक्तिकुमार (ई० श.११) द्वारा रिचत लोकस्वरूप प्रतिपादक, संस्कृतश्लोक-बद्ध एक प्रनथ।

जंबूद्वीप समास — था. उमास्वामी (ई० श० १-२) कृत, लोक-स्वरूप प्रतिपादक, संस्कृत गद्यमें रचित एक ग्रन्थ।

जंबूमित्-भरतक्षेत्र आर्यखण्डकी नदी-दे० मनुष्य/ ४।

जंबूवृक्ष-१. जम्बूडीपके उत्तरकुरुमें स्थित एक अनादिनिधन बृक्ष तथा इसका परिवार । दे लोक/३/१३। २. यह वृक्ष पृथिवीकायिक है बनस्पतिकायिक नहीं – दे० वृक्ष ।

जांबूशंकुपुर-विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर।

जंब्स्वामी — (म पु./७६/१ लोक नं०) पूर्व भवमें बह्यस्वर्गका इन्द्र (३१) वर्त मान भवमे सेठ अई दासका । माता पिता भोगोमें फँसानेका प्रयत्न करते हैं, पर स्वभावसे ही विरक्त होनेके कारण भोगोंकी बजाय जिनदीक्षाको धारण कर अन्तिम केवली हुए (३६-१२२)। श्रुताव-तारकी पट्टावलीके अनुसार आप भगवान् वीरके पश्चात तृतीय केवली हुए । समय—वी. नि. २४-६२ (ई० पू० ५०३-४६५ ।-दे० इतिहास/४/४

जंबस्वासी चरित्र---पं० राजमन्स (ई० १५७६-१५६३) द्वारा रचित संस्कृत काव्य । २४०० पद १३ सर्ग । (ती /४/७६) ।

जगजीवन—नादशाहजहाँगीरके समयमें हुएथे।वि.१७०१ में आपने पंक बनारसीदासजी निखरी हुई किवताओं का बनारसी विलास के रूपमें संग्रह किया है। समय—वि. श. १७ का अन्त १८ का पूर्व। (ती /४/२६०)।

जगत----लोक।

जगत कुसुम-रुचक पर्वतका एक क्रूट (दे० लोक ६/१३।

जगतद्यन—(जगत श्रेणी) = ३४३ राजू। (रा. ना./२/३८/०/२०८/ २८) (ज.प्र./प्र /२०६) (ध. ४/पृ० ११/विशेषार्थ)।

जगतप्रतर — (जगत श्रेणी) र = ४६ राष्ट्र World surface, a measure of area. (रा. वा /३/३=/७/२०८/२८) (ज. प्र./प्र/२०६) (घ. ४/पृ० ११/विशेषार्थ)।

जगतश्रेणी—७ राजू प्रमाण लोक पंक्ति (ध. ४/पृ० ११/विशेषार्थ) (ज. प./प्र/२०६)।

रा वा,/३/३८/७/२०८/६६ धनांगुल ( अझापल्य/असं-वर्षके समय ) ।

जगतसुंदरीप्रयोगमाला-अः यशःकीर्ति (ई० श० १३) की एक रचना ।

जगतुंग - राष्ट्रक्टका राजा था । इसने अपने भाई इन्द्रराजकी सहायतासे कृष्णराज प्रथमके पुत्र श्रीवरुत्तभ (गोविन्द द्वितीय) को युद्धमें
परास्त करके श. सं ७१६ में उसका राज्य (वर्द्ध मानपुरकी दक्षिण
दिशा) छीन लिया था। इसीलिए इसका नाम गोविन्द तृतीय
भी कहा जाता है। अमोधवर्ष प्रथम इसीका पुत्र था। राज्यकाल
च्या. सं. ७१६-७३६ (ई० ७६४-६१३) - दे० इतिहास /३/६। (घ. खं१/प्र. १/८, 1/А, N. up); (घ. सं१/प्र. १८/Н. L. Jain (आ. अनु/प्र. १०/А, N. up & H, L. Jain); (क. पा॰ १/प्र. ७३/पं० महेन्द्र) (म. पु. प्र/प्र४१/प० पद्मालाल)।

जगदेकमल्ल-ई॰ १०२४ के एक राजा थे (सि. बि./प्र./७६/ शिलासेख।

जगमोहनदास- धर्मरत्नोधोतके कर्ता, आरा निवासीएक हिन्दी कवि ! समय - लगभग वि १८६५ (ई. १८०७)। (ती /४/३०५)। जटायु —'(प. पु./४१/१२लोक नं०) सीता द्वारा बनमें श्री सुगृप्ति मुनि-राजके आहारदानके अवसरपर (२४) वृक्षपर बैठे गृद्ध पक्षीको अपने पूर्व भव स्मरण हो आये (३३) भक्तिसे आकर वह मुनिराजके चरणों मे गिर पड़ा और उनके चरण प्रक्षालनका जल पीने लगा ।४२-४३। सीता-के पूछने पर मुनिराजने उसके पूर्व भव कहे। और पक्षीको उपदेश दिया ।१४६। तदनन्तर सुनिराजके आदेशानुसार रामने उसका पालन किया ।१४०। सुनिराजके प्रतापसे उसका शरीर स्वर्णमय बन गया और उसमें से किरणें निकलने लगीं। इससे उसका नाम जटायु पड गया ।१६४। फिर रावण द्वारा सीता हरणके अवसर पर सीताकी सहायता करते हुए रावण द्वारा शक्तिसे मारा गया। ६५-८६।

जटासिहनस्य — जटासिहनन्दिका दूसरा नाम जटाचार्य भी था। आपके सरपर अवश्य हो लम्बी लम्बी जटाएँ रही होंगी, जिससे कि इनका नाम जटासिह पडा था। आप 'कोषण' देशके रहने वाले थे। बहाँ 'पल्लव' नामकी 'गुण्डु' नामकी पहाडीपर आपके चरण बने हुए हैं। आप अपने समयमें बहुत प्रसिद्ध विरागी थे। इसीलिए आपका समरण जिनसेन नयसेन आदि, अनेको प्राचीन आचार्यो ने किया है। कृति—वराङ्ग चारित्र। समय—किव भारवी (ई. श. ७) के पश्चात् और उद्योतन सूरि (ई श. १) के पूर्व। अत ई श ७-५ के मध्य। (ती./१११२-१६४)।

जटिल- (म.पु /৩४/६८ ) एक ब्राह्मण पुत्र । यह वर्द्धमान भगवान्का हुरवर्ती पूर्वभत्र है । देखो 'वर्द्धमान' ।

**जड़**—\_जीवको कथं चित्र जड कहना—दे० जीव/१/३।

जतुकण-एक विनयवादी - दे० वैनयिक्।

जनक---१--(प.पु/२६/१२१) मिथिलापुरीके राजा सीताके पिता। २-- विदेहका राजा था। अपर नाम उग्रसेन था। समय--ई.पू. १४२० (भारती इतिहास/पु.१/पृ२८६)

जनकपुरो — मिथिलापुरी जो अब दरभंगा (विदेह) में है। (म,पु/
प्र.५०/पं. पन्नालाल)।

#### जनपद---

ध.१३/४,४,६३/३३६/४ देसस्स एगदेसी जणवओ णाम, जहा सूरसेण-गान्धार-कासी-अवन्ति-आदओ। = (अंग, बंग आदि देश कहलाते हैं) देशका एकदेश जनपद कहलाता है। यथा—श्च्रारसेन, गान्धार, काशी, अवन्ती आदि।

जनपद सत्य-दे॰ सत्य/१।

जसाचार्य - रत्न तथा पौन्न के समकक्ष कन्नड कवि। कृति - अनन्त नाथ पुराण। समय-ई, ११७०-१२२४ (ती,/४/२०६)।

जन्म जीवोंका जन्म तीन प्रकार माना गया है, गर्भज, संपूर्च्छन व उपपादज। तहाँ गर्भज भी तीन प्रकारका है जरायुज, अण्डज, गोतज। तहाँ मनुष्य तिर्यंचोंका जन्म गर्भज व संपूर्च्छन दो प्रकारमें होता है और देव नारिकयोंका केवल उपपादज। माताके गर्भसे उत्पन्न होना गर्भज है, जो जेर सिहत या अण्डमें उत्पन्न होते हैं वे जरायुज व अण्डज है, तथा जो उत्पन्न होते ही दौडने लगते हैं वे पोतज हैं। इघर-उधरसे कुछ परमाणुओंके मिश्रणसे जो स्वतः उत्पन्न हो जाते हैं जैसे मेंद्रक, वे संपूर्च्छन हैं। देव नारकी अपने उत्पन्न हो जाते हैं जैसे मेंद्रक, वे संपूर्च्छन हैं। देव नारकी अपने उत्पन्न हो जाते हैं उपपादज जन्म है।

सम्यग्दर्शन आदि गुण निशेषोंका अथवा नारक, तिर्यंचादि पर्याय निशेषोंमें व्यक्तिका जन्मके साथ क्या सम्बन्ध है वह भी इस

अधिकारमें इताया गया है।

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

#### जन्म सामान्य निर्देश 9 जन्मका रुक्षण । १ योनि व कुछ तथा जन्म व योनिमें अन्तर -दे० योनि, कुल। जन्मसे पहले जीव-प्रदेशोंके संकोचका नियम। ₹ ₹ विश्वह गतिमें हो जीवका जन्म नहीं मान सकते। आयके अनुसार ही व्यय होता है गतिबन्ध जन्मका कारण नही आयु है। —दे० आयु/२ । चारों गतियोंमें जन्म छेने सम्बन्धी परिणाम । —दे० आयु/३ । जन्मके पश्चात् बालकके जातकर्मे आदि \* --दे० संस्कार/२। गर्भज आदि जन्म विशेषींका निर्देश ₹ जन्मके भेद। १ बोये गये बीजमें बीजवाला ही जीव या अन्य कोई २ भी जीव उत्पन्न हो सकता है। उपपादज व गर्भज जन्मोंका स्वामित्व। 3 सम्मूच्छिम जन्म —दे० सम्मूच्छन । उपपादज जन्मकी विशेषताएँ। ¥ वीर्य प्रवेशके सात दिन पश्चात् तक जीव गर्भमें आ ч सकता है। इसलिए कदाचित् अपने वीर्यसे स्वयं अपना भी पुत्र દ્ होसा सम्भव है। ७ गर्भवासका काल प्रमाण । रज व वीर्यसे शरीर निर्माणका क्रम। 4 Ę सम्बन्धां नमें जीवके जन्म सम्बन्धी नियम अबदायुष्क सम्यग्दृष्टि उच्चकुल व गतियों आदिमें ही Ş जन्मता है, नीचमें नहीं। २ बद्धायुष्क सम्यग्दृष्टियोंकी चारों गतियोंमें उत्पत्ति सम्भव है । ş परन्तु बद्धायुष्क उन-उन गतियोंके उत्तम स्थानोंमें ही उत्पन्न होता है नीचोंमें नहीं। ४ बढायुष्क क्षायिक सम्यग्दृष्टि चारों गृतियोंके उत्तम स्थानोमें उत्पन्न होता है। नरकादि गतियोंमें जन्म सम्बन्धी शंकाएँ \* --- दे० वह वह नाम । कृतकृत्यवेदक सहित जीवोंके उत्पत्ति क्रम सम्बन्धी नियम । डपशमसम्यक्त सहित देवगतिमें ही उत्पन्न होनेका -दे० भरण/३ । Ę सम्यग्दृष्टि मरनेपर पुरुषवेदी ही होते हैं।

| 8      | सासादन गुणस्थानमें जीवीके जन्म सम्बन्धी                            |
|--------|--------------------------------------------------------------------|
|        | मतभेद                                                              |
| १      | नरकारें जन्मका सर्वथा निषेत्र है।                                  |
| ₹      | अन्य तीन गतियोंमें उत्पन्न होने योग्य काल विशेष                    |
| ₹      | प्ंचेन्द्रिय तिर्थंचोंमें गर्भज संशी पर्याप्तमें ही जन्मता         |
|        | है, अन्यमें नहीं ।                                                 |
| X      | असंज्ञियोंमें भी जन्मता है।                                        |
| ч      | विकलेन्द्रियोमें नहीं जन्मता।                                      |
| Ę      | विकलेन्द्रियोंमें भी जन्मता है।                                    |
| 9      | थकेन्द्रियोंमें जन्मता है।                                         |
| દ      | एकेन्द्रियोंमे नहीं जन्मता।                                        |
| く      | बादर पृथिवी, अप् व मत्येक बनस्पतिमें जन्मता है                     |
|        | अन्य कार्योमें नहीं।                                               |
| 0      | बादर पृथिवी आदि कायिकोंमें भी नहीं जन्मता।                         |
|        |                                                                    |
| *      | दितीयोप्शमसे प्राप्त सासादन नाला नियमसे देनोंमें                   |
| ٤      | उत्पन्न होता है —दे० मरण/३।                                        |
| ۲,     | ध्केन्द्रियोंमें उत्पन्न नहीं होते बल्कि उनमें मारणा-              |
| (२     | न्तिक समुद्धात करते हैं।                                           |
| • •    | दोनों दृष्टियोंका समन्वय ।                                         |
| 4      | जीवोंके उपपाद सम्बन्ध  कुछ नियम                                    |
|        |                                                                    |
| *      | ३ तथा ५-१४ गुणस्थानोंमें उपपादका समाव<br>दे० क्षेत्र/३।            |
| *      | ५० सन्तर ।<br>मार्गणास्थानोंमें जीवके उपपाद सम्बन्धी <b>नियम</b> व |
| TP.    | परूपणार्थं — दे० क्षेत्र/३,४।                                      |
| १      | चरम शरीरियों व रुद्रादिकोंका जन्म चौथे कालमें ही                   |
| `      | होता है।                                                           |
| २      | अच्युतकल्पसे ऊपर संयभी ही जाते है।                                 |
| 3      | <b>छौकान्तिकदे</b> बोंमें जन्मने योग्य जीव ।                       |
| 8      | संयतासंयत नियमसे स्वर्गमें जाता है।                                |
| ų      | निगोदसे आकर उसी भवसे मोक्षकी सम्भावना।                             |
| Ę      | कौनसी कषायमें मरा हुआ कहाँ जन्मता है।                              |
| פי     | लेश्याओंमें जन्म सम्बन्धी सामान्य नियम।                            |
| *      | महामास्यसे मरकर जन्म धारने सम्बन्धी मतमेद                          |
|        | —दे० मरण/४/६।                                                      |
| *      | नरक व देवगतिमें जीवोंके उपपाद सम्बन्धी अन्तर                       |
|        | प्ररूपणा । —दे० अन्तर/४।<br>सत्कर्मिक जीवेंकि उपपाद सम्बन्धी       |
| *      | —दे० वह वह कर्म ।                                                  |
|        |                                                                    |
| Ę      | गति भगति चूकिका                                                    |
| १      | तालिकाओंमें मयुक्त संकेत।                                          |
| ٠<br>٦ | किस गुणस्थातसे भरकर किस गतिमें उपजे।                               |
|        | *                                                                  |

मनुष्य वितर्यं चगतिसे चयक्तर देवगतिमें उत्पत्ति सम्बन्धी। ₹ नरकगतिमें उत्पत्तिकी विशेष प्ररूपणा । ४ गतियोंमें प्रवेश'व निर्गमन सम्बन्धी गुणस्थान । ĸ गतिमार्गणाकी अपेक्षा गति प्राप्ति । Ę इन्द्रिय काय व योगकी अपेक्षा गति प्राप्ति । --दे० जन्म/६/६ में तिर्यंचगति । वेद मार्गणाकी अपेक्षा गति माप्ति --दे० जन्म/६/१। कषाय मार्गणाकी अपेक्षा गति प्राप्ति -दे० जन्म/४/६। ज्ञान व संयम मार्गणाकी अपेक्षा गति प्राप्ति --दे० जन्म/६/३। 9 लेश्याकी अपेक्षा गति प्राप्ति । सम्यक्त मार्गणाकी अपेक्षा गति माप्ति —दे० जन्म/३/४ । भन्यत्व, संज्ञित्व व आहारकत्वकी अपेका गति प्राप्ति ---दे० जन्म/६/६ । संहननकी अपेक्षा गति प्राप्ति । 4 g शलाका पुरुषोंकी अपेक्षा गति प्राप्ति । नरकगतिमें पुनः पुनः भवधारणकी सीमा। १० लब्ब्यपर्याप्तकोंमें पुनः-पुनः भवधारणकी सीमा —दे० आयु/७। \* सम्यन्दृष्टिकी भवधारण सीमा -दै० सम्यन्दर्शन/1/१। सल्लेखनागत जीवकी भवधारण सीमा -दे० सन्तेखना/१। गुणोत्पादन तालिका किस गतिसे किस गतिमें उत्पन्न ११ होकर कौन गुण उत्पन्न करे

# १. जन्म सामान्य निर्देश

#### १. जन्मका छक्षण

रा. बा/२/३४/१/४ देवादिशरीरनिवृत्तौ हि देवादिजनमेण्टम्। = देव आदिकोंके शरीरकी निवृत्तिको जन्म कहा जाता है।

रा. वा/४/४२/४/२५०/१६ उभयनिमित्तवशादात्मलाभमापद्यमानो भावः जायत इत्यस्य विषयः। यथा मनुष्य गत्यादिनामकर्मोदयापेक्षया आत्मा मनुष्यादित्वेन जायत इत्युच्यते।=बाह्य आभ्यन्तर दोनों निमित्तोंसे आत्मलाभ करना जन्म है, जैसे मनुष्यगित आदिके उदयसे जीव मनुष्य पर्यायरूपसे उत्पन्न होता है।

भ, आ/वि/२६/१५४ प्राणग्रहणं जन्म।=प्राणोंको ग्रहण करना

जन्म है।

#### २. जन्म घारणमे पहिले जीवप्रदेशोंके संकोचका नियम

ध. ४/१,३,२/२१/६ उववादो एमबिहो । सो वि उप्पण्णपढमसमए वैष होदि । तत्थ उज्जुवनदीए उप्पण्णाणं खेत्तं बहुवं ण सन्भदि, संको-चिदासेसजीवपदेसादो । = उपपाद एक प्रकारका है, और वह भी

उत्पन्न होनेके पहिले समयमें ही होता है। उपपादमें मृजुगितसे उत्पन्न हुए जीवींका क्षेत्र बहुत नहीं पाया जाता है, क्यों कि इसमें जीवके समस्त प्रदेशोंका संकोच हो जाता है।

#### रे. विग्रहगतिमें ही जीवका नवीन जन्म नहीं सान सकते

रा. वा/२/३४/१/१४४/३ मनुष्यस्तैर्यग्योनो वा छिन्नायुः कार्मणकाय-योगस्थी देवादिगरयुदयाह देवादिन्यपदेशभागिति कृत्वा तदेवास्य जन्मेति सत्तमितिः, तन्नः, कि कारणम् । शंरीरनिर्वर्तकपुदुगलाभावात् । देवादिशरीरनिवृत्तौ हि देवादिजनमेष्टम् । = प्रश्न –गनुष्य व तिसँ-चायुके छिन्न हो जानेपर कार्मणकाययोगमे स्थित अर्थात् विग्रह गतिमें स्थित जीवको देवगतिका उदय हो जाता है; और इस कारण उसको देवसंज्ञा भी प्राप्त हो जाती है। इसलिए उस अवस्थामें ही उसका जन्म मान लेना चाहिए । उत्तर-ऐसा नहीं है, क्योंकि शरोरयोग्य पुद्गलोंका प्रहण न होनेसे उस समय जनम नहीं माना जाता। देवादिकोंके शरीरकी निष्पत्तिको ही जन्म संज्ञा प्राप्त है।

# २. गर्भज आदि जन्म विशेषोंका निर्देश

#### १. जन्मके भेद

त. सू/२/३१ सम्मू च्र्छनगर्भोपपादा जन्म । ३१ ।

स. सि./२/३१/१८७/४ एते त्रय; संसारिणां जीवानां जन्मप्रकाराः ।= सम्मुच्छन, गर्भज और उपपादज ये (तीन) जन्म है। संसारी जीवों के ये तीनों जन्मके भेद हैं। (रा. वा/२/३१/४/१४०/३०).

# र. बोयं गये बीजमें बीजवाला ही जीव या अन्य कोई जीव उषम्ब हो सकता है

गो.जी./मू./१८७/४२५ श्रीजे जोगीभूदे जीवो चंकमदि सो व अण्णो वा। जे वि य मूलादीया ते पत्तेया पहमदाए। - मूलको आदि देकर जित्ने वीज कहें गवे हैं वे जीवके उपजनेके योनिभूत स्थान हैं। उसमें जल व काल आदिका निमित्त पाकर यातो उस बीज वाला ही जीव और या कोई अन्य जीव उत्पन्न हो जाता है।

## १. उपपादज व गर्भज जन्मोंका स्वामिश्व

ति. प /४/२६४८ उप्पत्ती मणुवाणं गव्भजसम्मुच्छियं खु दो भेदा

ति.प./४/२१३ उप्पत्ती तिरियाणं गब्भजसम्मुच्छिमी ति पत्तेवकं।= मनुष्योंका जन्म गर्भ न सम्मुच्छनिके भेदसे दो प्रकारका है। २१४०। तिर्यंचोंकी उत्पत्ति गर्भ और सम्मुच्छन जन्मसे होती है।२६३।

गो.जी.मु /१०-१२/२१२ उचवादा सुर्णिरिया गन्भजसमुच्छिमा ह णर-तिरिया !!! १६०। पंचिक्खतिरिक्लाओ गन्भजसम्मुक्छिमा तिरि-क्लाणं। भोगभूमा गढभभवा णरपुण्णागनभूजा चेव १९१। उबवाद-गन्भजेमु य सद्धिअप्यन्जत्तमा ण जियमेण !...।६२: = देव और नारकी उपपाद जन्मसंयुक्त है। मनुष्य और तिर्यंच 'यथासम्भव गर्भज और सम्मूच्छन होता है। पंचेन्द्रिय तियंच गर्भज और सम्मूच्छन दोनों प्रकारके होते हैं (विकलेन्द्रिय व एकेन्द्रिय सम्मूर्च्छन ही होते हैं) तिर्यञ्च योनिमें भोगभूमिया तिर्यंच गर्भज ही होते हैं और पर्याप्त भनुष्य भी गर्भज ही होते हैं। उपपादज और गर्भज जीवोंमें नियमसे अपर्याप्तक नहीं है (सम्मूचर्छ नोमें ही होते हैं)।

सू./२/३४ देवनारकाणामुपपादः ।३४। =देव व नारकियोका जन्म

उपपादज ही होता है। ( मू. आ/११३१ )

## जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

# ४. उपरादज जनमकी विशेषताएँ

ति प./२/३१३-२१४ पावेणं णिरयिबले जादूणं ता मुहुत्तगंमेत्ते । छप्पजजती पात्रिय आकस्सियभयजुदो होदि । ११३। भीदीए कंपमाणो
चिलदं दुक्खेण पिष्ठओ संतो । छत्तीसाऊहमज्फे पिहदूणं तत्थ उप्पलइ । ३१४। चनारकी जीव पापसे नरकिवलों उत्पन्न होकर और एक मुहूर्त मात्र कालमे छह पर्याप्तियोंको प्राप्त कर आकस्मिक भयसे युक्त होता है । ११३। पश्चात् वह नारकी जीव भयसे कॉपता हुआ बड़े कष्टसे चलनेके लिए प्रस्तुत होकर और छत्तीस आयुधोके मध्यमें गिरकर वहाँसे उछलता है (उछलनेका प्रमाण—दे० नरक/२)।

ति प /=/४६७ जायंते सुरक्षोए उत्रवादपुरे महारिहे सयणे । जादा य मुहुसेणं व्यव्यज्ञत्तीओ पावंति ।४६७। = देव सुरक्षोकके भीतर उपपादपुरमें महार्घ शय्यापर उत्पन्न होते हैं और उत्पन्न होने पर एक मुहूर्त में हो छह पर्याप्तियोको भी प्राप्त कर लेते हैं ।४६७।

# ५. वीर्यप्रवेशके सात दिन पश्चात् तक जीव गर्भमं आ सकता है

यक्षोधर चरित्र/ पृ० १०६ वीर्य तथा रज मिलनैके पश्चात् ७ दिन तक जीव उसमें प्रवेश कर सकता है, तत्पश्चात वह सवण कर जाता है।

# इ. इ.संक्रिए कदाचित् अपने वीर्यसे स्वयं मी अपना पुत्र होना सम्भव है

यशोधर चरित्र / पृ० १०६० अपने वीर्य द्वारा मकरीके गर्भमें स्वर्य मरकर उत्पन्न हुआ।

#### ७, राभवासका काल प्रमाण

ध १०/४,२,४,८/२७८/८ गर्भिम्पिदियद्वससमयप्पद्वृद्धि के वि सत्तम्।से गर्भे अच्छिद्वण गर्भादो णिस्सरंति, केवि अदुमासे, केवि णवमासे, के वि दसमासे, अच्छिद्वण गर्भादो णिष्फिडंति। = गर्भमें आनेके प्रथम समयसे लेकर कोई सात मास गर्भमें रहकर उससे निकलते हैं. कोई आठ मास, कंई नौ मास और कोई दस मास रहकर गर्भसे निकलते हैं।

# ८. रज व वीर्यक्षे शरीर निर्माणका क्रम

भ.आ /मु /१००७-१०१७ कललगरं इसरतं अच्छिदि कलुसिकदं च दसरतं । थिरभूदं दसरतं अच्छिवि गृब्भिम्म तं बीग्रं ११००७। तत्तो मासं बुब्बुदभूदं अच्छिदि पुणो वि घणभूदं । जायदि मासेण तदो मंसप्पेसी य मासेण ११००८। मासेण पंचपुलगा तत्तो हुंति हु पुणो वि मासेण । अंगाणि उबंगाणि य णरस्स जायंति गृब्भिम्म ११००६। मासिम्म सत्तमे तस्स होदि चम्मणहरोमणिप्पत्ती । फंदणमहम्मासे णवसे दसमे य णिग्गमणं ११०१०। आमासयम्म पक्कासयस्स उबिर अमेडभमज्भिम्म । बिर्थपडलपच्छण्णो अच्छिइ गृब्भे हु णवमासं ११०१२। दन्तिहं चिव्वदं वीलणं च सिभेण मेलिदं संतं । मायाहारि-पमण्णं जुत्तं पित्तेण कडुएण ११०१६। विमगं अमेज्भसरिसं वादविखो-जिदरसं खलं गृब्भे । आहारेदि समंता उबरि थिप्पंत्रगं णिच्चं ११०१६। तो सत्तमम्मि मासे उपपल्णालसरिसी हवइ णाही । तत्तो पाए विमय तं आहारेदि णाहीए ११०१७। = माताके उदरमें वीयंका

प्रवेश होनेपर बीर्यका कलल बनता है, जो दस दिन तक काला रहता है और अगले १० दिनतक स्थिर रहता है। १००७। दूसरे मास वह बुदबुदरूप हो जाता है, तीसरे मासमें उसका घट्ट बनता है और चौथे मासमें मांसपेशीका रूप धर खेता है।१००८। पाँचवें मास उसमें पाँच पुंलव (अंकुर) उत्पन्न होते हैं। नीचेके अंकुरोंसे दो पैर, जगरके अंकुरसे मस्तक और बीचके अंकुरोंसे दो हाथ उत्पन्न होते हैं। छठे मास उक्त पाँच अंगोंकी और आँख, कान आदि उपांगोंकी रचना होती है।१००६। सातवें मास उन अवयवींपर चर्मव रोम उत्पन्न होते हैं और आठवें मास वह गर्भमें ही हिलने-डुलने लगता है। नवमें या दसवें मास वह गर्भसे बाहर आता है।१०१०। आमाश्रम और पक्वाशयके मध्य वह जेरसे लिपटा हुआ नौ मास तक रहता है।१०१२। दाँतसे चनाया गया कफसे गीता होकर मिश्रित हुआ ऐसा, माता द्वारा भुक्त अन्न माताके उदरमें पिक्तसे मिलकर कडुआ हो जाता है।१८१६। वह कडुआ। अन्न एक-एक भिन्दु करके गर्भस्थ वालकपर गिरता है और वह उसे सर्वांगसे ग्रहण करता रहता है ।१०१६। सातवें महीनेमें जब कमलके डंठलके समान दीर्घ नाल पैदा हो जाता है तब उसके द्वारा उपरोक्त आहारको ग्रहण करने लगता है। इस आहारसे उसका शरीर पुष्ट होता है।१०१७।

#### ३. सम्यग्दर्शनमें जीवके जन्म सम्बन्धी नियम

# अबद्धायुष्क सम्यग्दष्टि उच्च कुछ व गतियाँ आदिमें हो जनमता है तीचमें नहीं

र. क.शा/३१-३६ सम्यादर्शनशुद्धा नारकतिर्यह् न पूंसकस्वीत्वानि । बुष्कुल् विकृतालपायुर्वरिवृतो च बजन्ति नाष्यवितिकाः।३१। ओजस्तेजो विद्या-वीर्ययशोषृद्धिविजयविभवसनाथाः। महाकुला महार्था मानवितसका भवन्ति दर्शनपूताः।३६। ≈ जो सम्यादर्शनसे शुद्ध हैं वे बतरहित होने-पर भी नरक, तियच, नर्पसक व स्त्रीपनेको तथा नीचकुल, विक्लांग, अक्पायु और दरिद्यनेको प्राप्त नहीं होते हैं ।३६। शुद्ध सम्यादृष्टि जीव कान्ति, प्रताप, विद्या, वीर्य, यशको वृद्धि, विजय विभवके स्वामी उश्चकुली धर्मः अर्थ, काम, मोक्षके साधक मनुष्योंमें शिरोमणि होते हैं ।३६। (द्व. सं./टो./४१/१७४/१ पर उद्दश्वत)।

द्र. सं./टी./४१/१७८/७ इदानी येषां जीवानां सम्यग्दर्शनग्रहणास्त्र्वमान्
गुर्बन्धो नास्ति तैषां व्रताभावेऽपि नरनारकादिकुस्सितस्थानेषु जनम न भवतीति कथयति । अब जिन जीवोंके सम्यादर्शन ग्रहण होनेसे पहले आगुका बन्ध नहीं हुआ है, वे व्रत न होनेपर भी निन्दनीय नर नारक आदि स्थानोंमें जन्म नहीं लेते, ऐसा कथन करते हैं। (आगे उपरोक्त श्लोक उद्दश्त किये हैं। अर्थात् उपरोक्त निग्रम अबद्धागुष्कके लिए जानना बद्धागुष्कके लिए नहीं)।

का. अ./मू /२२० सम्माइट्ठी जोवो दुग्गदि हेदुं ण बंधदे कम्मं। छं बहु भवेमु बद्धं दुक्कम्मं तं पि णासेदि ।३२७। =सम्यग्दष्टि जोव ऐसे कर्मीका बन्ध नहीं करता जो दुर्गतिके कारण हैं बण्कि पहले अनेक भवोमें जो अशुभ कर्म बाँधे हैं उनका भी नाश कर देता है।

#### २. बद्धायुष्क सम्यग्दष्ठिकी चारों गतियोंमें उरफ्ति संमव है

गो. जी./जी. प्र./१२७/२३८/१६ मिध्यादृष्टश्वसंयतगुणस्थानमृताश्चतु-र्गतिषु अतेत्वन्ते । = मिध्यादृष्टि और असंयत गुणस्थानवर्ती चारों गतियों में उत्पन्न होते हैं ।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

#### ३. परन्तु बद्धायुष्क उन-उन गतियोंके अत्रम स्थानोंमें ही उत्पन्न होते हैं नीचोंमें नही

- थं. सं. प्रा./१/१६३ छम्च हेटि्ठमामु पुढ्नीमु जोइसनणभनणसञ्न इत्थीमु। बारस मिच्छानादै सम्माइट्ठीमु णित्थ उनवादो। = प्रथम पृथिनियोंके निना अधस्थ छहों पृथिनियोंमें, उथोतिषी न्यन्तर भनन-वासी देनोंमें सर्व प्रकारकी स्त्रियोंमें अर्थात् तियेचिनी मनुष्यणी और देनियोंमें तथा बारह मिथ्यानादोंमें अर्थात् जिनमें केनल मिथ्यात्व गुणस्थान ही सम्भन है ऐसे एकेन्द्रिय निकलेन्द्रिय और असंज्ञीपंचेन्द्रिय तियंचोके बारह जीनसमासोंमें, सम्यग्दष्टि जीनका उत्पाद नहीं है, अर्थात् सम्यन्त्व सहित ही मरकर इनमे उत्पन्न नहीं होता है। (ध. १/१,१.२६/गा. १३३/२०६); (गो. जी./मू./१२६/३३६)।
- प्र. सं./टी./४१/१०६/२ इंदानीं सम्यवस्वग्रहणात्पूर्व देवायुष्कं विहाय ये महायुष्कारतात् प्रति सम्यवस्वमाहारम्यं कथयति । हेट्ठिमछ्प्पुढ-वीणं जोइसवणभवणसव्वइच्छीणं । पुण्णिदरेण हि समणो णारया-पुण्णे । (गो. जी./मू./१३५/३३६) । तमेवार्थं प्रकारान्तरेण कथयति— ज्योतिर्भावनभौमेषु षट्स्वधः रवभ्रभूमिषु । तिर्यक्षु नृमुरस्त्रीषु सद्दष्टिर्नेव जायते । = अम जिन्हीं ने सम्यवस्व ग्रहण करनेके पहले ही देवायुको छोडकर अन्य किसी आयुका बन्ध कर लिया है उनके प्रति सम्यवस्वका माहारम्य कहते हैं । (यहाँ दो गाथाएँ उद्दध्त की हैं)। (गो. जी./मू/१२५/३३६ से)—प्रथम नरकको छोडकर अन्य छह नरकोंमें; ज्योतिषी, व्यन्तर व भवनवासी देवोंमें, सब स्त्री लिगोंमें और तिर्यंचोंमें सम्यग्दष्टि उत्पन्न नहीं होते । (गो. जी./ मू./१२५)। इसी आशयको अन्य प्रकारसे कहते हैं—ज्योतिषी, भवनवासी और व्यन्तर देवोंमें, नीचेके ६ नरकोंकी पृथिवियोंमें, तिर्यंचोंने में और मनुष्यणियों व देवियोंमें सम्यग्दष्टि उत्पन्न नहीं होते ।

## ४. बद्धायुष्क क्षायिक सम्यग्दष्टि चारों ही गतियोंके उत्तम स्थानोंमें उत्पन्न होता है

- क. पा-/२/१/१२४०/२१३/३ खींणदंसणमोहणीयं चउग्गईमु उष्पज्जमाणं पेक्सिदूण! = जिनके दर्शनमोहनीयका क्षय हो गया है ऐसे जीव चारों गतियों में उत्पन्न होते हुए देखे जाते हैं।
- ध. २/१,१/४८१/१ मणुस्सा पुव्वबद्ध-तिरिक्खयुगापच्छा सम्मत्तं घेतूण इंसणमोहणीय लिविय लाइय सम्माइट्ठी होदूण असंखेळा-बस्सायुगेसु तिरिक्खेसु उप्पद्धंति ण अणाध । जिन मनुष्योंने सम्यादर्शन होनेसे पहले तिर्यंचायुको नाँध लिया वे पीछे सम्यक्तको ग्रहण कर और दर्शनमोहनीयका क्षपण करके क्षायिक सम्यादृष्टि होकर असंख्यात वर्षकी आयुवाले भोगभूमिके तिर्यंचोंमे ही उत्पन्न होते हैं अन्यत्र नहीं। (विशेष दे० तिर्यंच/२)।
- धः १/१,१,२६/२०६/८ सम्यग्दृष्टीनां बद्धायुषां तत्रोश्पित्तरस्तीति तत्रा-संयतसम्यग्दृष्टयः सन्ति । = बद्धायुष्क (क्षायिक) सम्यग्दृष्टियोंकी नरकमें उरपत्ति होती है, इसलिए नरकमें असंयत सम्यग्दृष्टि पाये जाते हैं।
- ध. १/१.१,२६/२०७/१ प्रथमपृथिव्युत्पत्ति प्रति निषेधाभावात् । प्रथमपृथिव्यामिव द्वितीयादिषु पृथिवीषु सम्यग्दष्टयः किन्नोदपद्यन्त इति
  चैन्न, सम्यक्त्वस्य तज्ञतन्त्यापर्याप्ताद्ध्या सह विरोधात् । = सम्यग्दष्टि
  मरकर प्रथम पृथिवीमें उत्पन्न होते हैं. इसका आगममे निषेध नहीं
  है। प्रश्न-प्रथम पृथिवीकी भाँति द्वितीयादि पृथिवियों में भी वे
  चयों उत्पन्न नहीं होते हैं ! उत्तर-नहीं, क्यों कि, द्वितीयादि पृथि वियोंकी अपर्याप्त अवस्थाके साथ सम्यग्दर्शनका विरोध है। (विशेष
  --दे० नरक/ ४।

#### भ. कृतकृत्य वेदक सहित जीवोंके उत्पत्ति क्रम सम्यन्धी नियम

- क. पा /२/२-/९२४२/२१६/७ पढमसमयकदकरणिज्जो जिंद मरिंद णियमो देवेसु उव्यज्जिद । जिंद णेरइएसु तिरिक्खेसु मणुस्सेसु वा उववज्जिद तो णियमा अंतोसुहुत्तकदकरणिज्जो त्ति जइवसहाइरियपरूविद जुण्णि-सत्तादो । = कृतकृत्यवेदक जीव यदि कृतकृत्य होनेके प्रथम समयमें मरण करता है तो नियमसे देवोंमे उत्पन्न होता है। किन्तु जो कृत-कृत्यवेदक जीव नारकी तिर्यचों और मनुष्योंमे उत्पन्न होता है वह नियमसे अन्तर्मुहूर्त काल तक कृतकृत्यवेदक रहकर ही मरता है। इस प्रकार यतिवृष्भाचार्यके द्वारा कहें चूर्ण सूत्रसे जाना जाता है।
- ध. २/१,१/४८१/४ तत्थ उष्पष्णमाण कदवरणिउकं पहुच वेदगसम्मत्तं लब्भिद्दि । च उन्हीं भीग भूमिके तियंचींमें उत्पन्न होनेवाले (बद्धायुष्क —देलो अगला शीर्षक) जीवोके कृतकृत्य वेदककी अपेक्षा वेदक सम्यवस्व भी पाया जाता है।
- गो. क./मू./४६२/७६४ देवेष्ठ देवमणुवे सुरणरितिरिये चडग्ई सुंपि । कद-करणिज्जुष्पत्ती कमसो अंतोमुहुत्तेण ।५६२। — कृतकृत्य वेदकका काल अन्तर्मुहूर्त है । ताका चार भाग की जिए । तहाँ कमतें प्रथमभाग-का अन्तर्मुहूर्तकरि मरचा हुआ देविविषै उपजै है, दूसरे भागका मरा हुआ देविविषे व मृनुष्यविषे, तीसरे भागका देव मनुष्य व तिर्यंच-विषे, चौथे भागका देव, मनुष्य, तिर्यंच व नारक (इन चारोंमें से) किसी एक विषे उपजै है । (ल. सा./मू/१४६/२००)।

#### ६. सम्यग्दृष्टि मरनेपर पुरुषत्रेदी ही होता है

- ध.२/१,१/११०/१० देव णेरइय मणुस्स-असजदसम्माइडिणो जिह मणुस्सेमु उप्पञ्जंति तो णियमा पुरिसवेदेसुं चेव उप्पंज्जंति ण अण्णवेदेमु तेण पुरिसवेदो चेव भणिदो । = देव नारकी और मंतुष्य असंयत सम्यग्टिष्ट जीव मरकर यदि मनुष्योंमें उत्पन्न होते हैं, तो नियससे पुरुषवेदी मनुष्योंमें ही उत्पन्न होते हैं; अन्य बेदवाते मनुष्योंमें नहीं। इससे असंयत सम्यग्टिष्ट अपर्याप्तके एक पुरुषवेद ही कहा है (विशेष दे० पर्याप्ति)।
- ध १/१.१.६३/२३२/१० हुण्डावस्पिणयां स्त्रीषु सम्यग्दृष्ट्यः किन्नोत्पद्यन्ते इति चेन्न, उत्पद्धन्ते । कुतोऽवसीयते । अस्मादेवापित् । = प्रज्ञ- हुण्डानस्पिणीकाल सम्बन्धी स्त्रियों सम्यग्दृष्टि जीव क्यों नहीं उत्पन्न होते हैं । उत्तर-नहीं, क्योंकि उनमें सम्यग्दृष्टि जीव उत्पन्न नहीं होते हैं । प्रश्न-यह किस प्रमाणसे जाना जाता है । उत्तर-हसी (ष.लं.) आगमप्रमाणसे जाना जाता है ।

#### ४. सासादन गुणस्थानमें जीवोंके जन्म सम्बन्धी मतभेद

# १. नरकमें जन्मनेका सर्वथा निषेध है

ध.६/१.६-६/४७/४३८/८ सासणसम्माइट्ठीणं च णिरयगदिम्हि प्रवेसो णित्य ।'एत्थ प्रवेसापदुष्पायण अण्णहाणुवयत्तीदो । चसासादन सम्य-ग्दष्टियोंका नरकगतिमें प्रवेश ही नहीं है, क्योंकि यहाँ प्रवेशके प्रतिपादन न करनेकी अन्यथा उपपत्ति नहीं बनती। (सुत्र नं. ४६ मे मिथ्यादृष्टिके नरकर्मे प्रवेश विषयक प्ररूपणा करके सूत्र नं० ४७ में सम्यग्दृष्टिके प्रवेश विषयक प्ररूपणा की गयी है। बीचमे सासादन व मिश्र गुणस्थानकी प्ररूपणाएँ छोड दी हैं)।

- गो.क./जो.प्र./१२७/३३८/१६ सासादनगुणस्थानमृता नरकर्वजतगतिषु रित्यस्ते । स्सासादन गुणस्थानमे मरा हुआ जीव नरक रहित शेष तीन गतियोंमे उत्पन्न होते हैं ।

#### २. अन्य तीन गतियोंमें उत्पन्न होने योग्य काळविशेष

ध. १/१ ६.३८/२१/३ सासणं पडिनण्णिबिहए समए जिह मरित, तो णियमेण देनगदीए उनवज्जित । एवं जान आनिल्याए असंखेजजित-भागो देनगित्वपाओग्गो कालो हो दि । तहो उनि मणुसगित्वपाओग्गो आनिल्याए असंखेजितिभागमेत्तो कालो हो दि । एवं सण्णिपंचितिय-तिरिक्ल-चिरित्य-तिर्दिय-वेइंदिय-एइंदियमाओग्गो हो दि । एसो णियमो सञ्जत्थ सासणगुणं पडिनज्जमाणाणं । सासादन गुणस्थानको प्राप्त होनेके द्वितीय समयमें यदि वह जीन मरिता है तो नियमसे देनगितमें उत्पन्न होता है। इस प्रकार आनलीके असंख्यातनें भाग-प्रमाणकान देनगितमें उत्पन्न होने के योग्यकान आनलीके असंख्यातनें भागप्रमाण है। इसी प्रकारसे आगे-आगे संज्ञी पंचेन्द्रिय, असंज्ञी पंचेन्द्रिय, विर्यंच, चतुरिन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, द्वीन्द्रिय और एकेन्द्रियों-मे उत्पन्न होने योग्य (काल) होता है। यह नियम सर्वत्र सासादन गुणस्थानको प्राप्त होनेनालोंका जानना चाहिए।

## रे. पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंमें गर्मज संज्ञी पर्यातमें ही जन्मता है अन्यमें नहीं

ष.ल./६/१,६-६/पृ. १२२-१२४/४६१ पंचिदिएम् गच्छंता सण्णोम् गच्छंता, णो असण्णीम् ।१२२। सण्णीमु गच्छंता गच्भोववकंतिएसु गच्छंता, णो सम्मुच्छिमेसु ।१२३। गच्भोववकंतिएसु गच्छंता पउजयत्तएससु, णो अप्पज्जत्तएसु ।१२४। पज्जत्तएसु गच्छता संक्षेज्ज-वासाउएसु वि गच्छंति असंखेज्जनासाउवेसु वि ।१२६। = तिर्यंचोमे जानेवाले संख्यात वर्षायुष्टक साम्रादन सम्यग्दृष्टि तिर्यंच ।११६। पंचिन्द्रियोंमें भी जाते हैं ।१२२। संझियोंमे भी गर्भजोंमें जाते हैं संमूच्छिमोंमे नहीं ।१२३। गर्भजोमे भी पर्याप्तकोंमें जाते हैं अपर्याप्तकोंमें नहीं ।१२३। गर्भजोमे भी पर्याप्तकोंमें जाते हैं अपर्याप्तकोंमें नहीं ।१२३। गर्भजोमे भी पर्याप्तकोंमें जाते हैं अपर्याप्तकोंमें नहीं ।१२३। पर्याप्तकोंमें जानेवाले वे संख्यात वर्षायुष्कोंमें भी जाते है और असंख्यात वर्षायुष्कोंमें भी ।१२६। (देखों आगे गति अगति चूलिका नं. ३ शेष गतियोंसे आनेवाले जीवोंके लिए भी उपरोक्त ही नियम है।) (ध.२/१,१/४२७)।

#### ४ असंज्ञियोंमें भी जन्मता है

गो. जी./जी.प्र /६६५/११३१/१३ सासादने · · संइयसंइयपर्याप्तसं हि-पर्याप्ताः । दिलीयोपशम सम्यक्त्वविराधकस्य सासादनत्वप्राप्तिपक्षे च संज्ञित्यपिदेवापर्याप्तिति त्रौ । = सासादनिवेषे जीवसमास असंज्ञी अपर्याप्त और संज्ञी पर्याप्त व अपर्याप्त भी होते है और द्वितीयोपशम सम्यक्त्वते पड़ जो सासादनको भया होइ ताकि अपेक्षा तहाँ सैनी पर्याप्त और देव अपर्याप्त ये हो ही जीव समास है। (गो.जी./जी.प्र./ ७०३/११३०/१४): (गो.क./जी.प्र./४४१/७६३/४)।

# ५ विक्छेन्द्रियोंमें तृती जन्मता

- थ.६/१,६-६/स्.१२०/४५६ तिरिक्षेसु गच्छंता एइंदिए पंचिदिएसु गच्छंति णो निगलिदिएसु ।१९०। = तिर्यंचोंमें जानेवाले संख्यातवर्षा-युष्क सासादन सम्यग्दृष्टि तिर्यंच एकेन्द्रिय व पंचिन्द्रियोंमें जाते हैं प निकलेन्द्रियोंमें नहीं ।१२०।
- धः १/९.६-१/१७ पर्द-ण्यः १४०-१४२:१ण्४ (नरक, मनुष्य व देवगित्से आकर तिर्यचोमे उपजनेवाले सासादन सम्यग्दृष्टियोंके लिए भी उपरोक्त ही नियम कहा गया है)।
- घ,२/१,१/१७६,६८० ( विकलेन्द्रिय पर्याप्त व अपयाप्त दोनों अवस्थाओं में एक मिथ्यादृष्टि गुणस्थान ही कहा गया है )।
- (दे॰ इन्द्रिय/४/४) विकलेन्द्रियोंमें एक मिध्यादृष्टि गुणस्थान ही कहा गया है।

## ६. विक्लेन्द्रियोंमें भी जन्मता है

- पं.सं/प्रा./४/५१ मिच्छा सादा दोण्णि य इगि वियसे होंति ताणि णायक्वा।
- पं.मं./प्रा.टी./४/४६/६६/१ तेवेकेन्द्रियविकलेन्द्रियाणां पर्याप्तकाले एकं मिथ्यात्वम् । तेवां केवां चित् अपर्याप्तकाले उत्पत्तिसमये सासादमं संभवति । महन्द्रिय मार्गणाको अपेक्षा एकेन्द्रिय और विकलेन्द्रिय जीयोमें मिथ्यात्व और सासादन ये वो गुणस्थान होते हैं । यहाँ यह विशेष ज्ञातच्य है कि उक्त जीवोमें सासादन गुणस्थान निवृत्त्यपर्याप्त दशामें ही सम्भव है अन्यत्र नहीं, क्यों कि पर्याप्त दशामें तो तहाँ एक मिथ्यात्व गुणस्थान ही पाया जाता है ।
- गो.जी./जी.प./६६६/११३१/१३ सासादने बादरै कद्वित्रिचतुारान्द्रय संह्य-संह्यपर्याप्तसिक्षपर्याप्ताः सप्त । स्तासादन विवे बादर एकेन्द्री बेंद्री तेंद्री चौइँदी व असैनी तो अपर्याप्त और सैनी पर्याप्त व अपर्याप्त ए सात जीव समास होते हैं। (गो.जी./जी.प्र./७०३/११३७/११), (गो.क./ जी.प्र./४५१/७५३/४)।

## ७. एकेन्द्रियोंमें जन्मता है

- ष.खं.६/१.६-६/सूत्र १२०/४५६ तिरिक्लेसु गच्छंता ए**इंदिया एंचिदिएसु** गच्छंति, णो विगर्लिदिएसु ।१२०। चित्रयैचों**में जानेवाले संख्यात** वर्षासुष्क सासादन सम्यरहष्टि तिर्यंच एकेन्द्रिय व पञ्चेन्द्रिय**में जाते** है, परन्तु विकलेन्द्रियमें नहीं जाते ।
- ष.सं.६/१.६-६/सूत्र ७६-७८; १५०-१५२; १७५ सारार्थ (नरक मनुष्य व देवगतिमे आकर तिर्यंचोंमें उत्पन्न होनेवाले सासादन सम्थेग्द्रष्टियोंके लिए भी उपरोक्त ही नियम कहा गया है)।

गो.जी./जी.प्र./६१४/११३१/१३ सासादने बादरै कद्वित्रिचतुरिन्द्रिय-संइयसंइयपर्याप्तसंज्ञिपयिताः सप्त । —सासादनमें बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्त जीवसमास भी होता है। (गी.जी./जी.प्र /७०३/११३७/११); (गो.क./जी.प्र./४४१/९४२/४)।

#### ८. एकेन्द्रियोंमें नहीं जन्मता

- दे॰ इन्द्रिय/४/४ एकेन्द्रिय व विकलेन्द्रिय पर्याप्त व अपर्याप्त सबमें एक मिथ्यारव गुणस्थान बताया है।
- ध.४/१,४.४,/१६४/७ जे पुण देवसासणा , , इएसुप्पज्जंति सि भणंति तैसिमभिष्पाएण, बारहचोइसभागा देसूणा उववादफोसणं होदि, एदं पि ववखाणं संत-दञ्चसुत्तविरुद्धं ति ण घेत्तव्वं। — जो ऐसा कहते हैं कि सासादनसम्यग्दृष्ठि देव एकेन्द्रियों में उत्पन्न होते हैं, उनके अभिन्नायसे कुछ कम १२/१४ भाग उपपादपदका स्पर्शन होता है। किन्तु यह भी व्याख्यान सत्प्रस्पणा और द्रव्यानु-योगद्वारके सूत्रोके विरुद्ध पड़ता है, इसलिए उसे नहीं ग्रहण करना चाहिए।
- ध ७/२,७,२६२/४६७/२ ण, सासणाणमे इंदिएसु उवनादाभावाहो । = सासादन सम्यग्दष्टियों की एकेन्द्रियों में उत्पत्ति नहीं है ।

## ९. शादर पृथिवी भए व प्रत्येक बनस्पतिमें जन्मता है अन्य कार्योमें नहीं

- ष, लं. ६/१,६-१/सूत्र १२१/४६० एइं दिएसु गच्छंता बादरपुढवीकाइया-बादरआउकाइया-बादरबणप्फइकाइययस्येयसरीर पज्जत्तपसु गच्छंति णो अप्पज्जत्तेसु ।१२१। = एकेन्द्रियोंमें जानेवाले वे जीवं (संख्यात वर्षायुष्क सासादन सम्यग्दष्टि तिर्यंच) वादर पृथिवीकायिक, बादर जलकायिक, बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येक शरीर पर्याप्तकों में ही जाते है अपर्याप्तोमें नहीं।
- ष. लं. ६/१,६-६/सू./१४३,१७६ मनुष्य व देव गतिसे आनेवालोंके लिए भी उपरोक्त ही नियम है।
- पं. सं./पा./४/४६-६० भूदयहरिएसु दोण्णि पढमाणि ।५६। तेऊ वाऊकाए मिच्छं---।६०।
- पं. सं । प्रा. /टी . /४/६०/६६/४ तयोरेकं कथस् १ सासादनस्थो जीवो मृत्या तैजीवायुकायिकयोर्मध्ये न उत्पद्यते, इति हेतोः । = काय मार्गणाकी अपेक्षा पृथिवीकायिक, जलकायिक और बनस्पतिकायिक जीवोर्में आदिके दो गुणस्थान होते हैं। तेजस्कायिक और वायुकायिकमें एक मिध्यात्व गुणस्थान होता है, क्योंकि सासादन सम्यग्द्द जिन मरकर तेज व वायुकायिकोंमें उत्पन्न नहीं होते।
- गो. क./मू./११६/१०६ ण हि सासणी अपुण्णे साहारणसुहुमगे य तेउ-हुगे । . . . । ११६। = लिब्ध अपर्याप्त, साधारणशरीरयुक्त, सर्व सूक्ष्म जीव, तथा बातकायिक तेजस्कायिक विषे सासादन गुणस्थान न पाइए है।
- गो. क./जी. प्र./३०६/४३८/८ गुणस्थानद्वयं । कुतः । "ण हि सासणो अपुण्णे स्थान हि सासणो अपुण्णे हि सासणो अपुण्णे हि सासणि अपुण्णे हि सासणि अपुण्णे हि सासणि अपुण्णे हि सासणि अपुण्णे हि सासणि अपुण्णे हि सासणि अपुण्णे हि सासणि अपुण्णे हि सासणि अपुण्णे हि सासणि अपुण्णे हि सासणि अपुण्णे हि सासणि अपुण्णे हि सासणि अपुण्णे हि एरिश् प्रत्ये सासा है। परिशेष न्यायसे उनसे असे अगे पृथिवी, अप् और प्रत्येक बनस्पतिकायिक उनमें सासादमकी उत्पत्ति जानो जाती है। (गो. जी./जी. प्र /७०३/११३७/१४); (गो. क./जी. प्र./५११/७१३/४)

#### १०. बादर पृथिवी आदि कायिकोंमें भी नहीं जन्मते

- ध २/१.१/६०७.६१०,६१६ सारार्थ (बादरपृथिबीकायिक, बादरवायु-कायिक व प्रत्मेंक जनस्पतिकायिक पर्याप्त व अपर्याप्त दोनों अद-स्थाओं में सर्वेत्र एक निथ्यात्व ही गुणस्थान बताया गया है।)
- दे. काय/२/४ पृथिवी आदि सभी स्थावर कायिकोमें केवल एक मिथ्या-त्वगुणस्थान ही बताया गया है।

# ११. एकेन्द्रियोंमें उत्पन्न नहीं होते बिक उनमें मारणा-न्तिक समुद्वात करते हैं

ध. ४/१,४,४/१६२/१० जिंद सासणा एइंदिएसु उपज्जंति, तो तस्य दो गुणट्ठाणाणि होति। ण च एवं, संताणिओगद्दारे तस्थ एकमिच्छा-दिद्ठिगुणप्पद्प्पायणादो दक्ताणिओगहारे वि तस्थ एगगुणट्ठाण-दव्यस्स पमाणपरूषणादो च । को एवं भणदि जधा सासणा एइंदिय-मुप्परजंति ति । कितु ते तस्थ मारणंतियं मेल्लंति सि अम्हाणं णिच्छओ। ण पुण ते तत्थ उप्पन्जंति त्ति, छिण्णाउकार्ने तत्थ सासणगुणाणुवलंभावो । जस्य सासणाणमुववादो णत्थि, तस्य वि जदि सासणा मारणं तियं मेहलं ति, तो सत्तमपुढविणेरहया वि सासणगुणेण सह पंचिदियतिरिक्लेसु मार्णंतियं मेल्लंत्, सासणत्तं पिंड विसेसा-भावादो । ण एस दोसो, भिण्णजादित्तादो । एवे सत्तमपुढ्विणेरङ्या पंचिदियतिरिक्खेसु गन्भोवनकंतिएसु चेव उप्पज्जणसहावा, ते पुण देवा पंचिदिएमु एई दिएसु य उप्पज्जणसहावा, तदो ण समाणजादीया । ···तम्हा सत्तमपुरुविणेरध्या सासणगुणेण सह देवा इव मारणं तियं ण करें ति सिद्धं। ... त्राउकाइएसु सासणा मारणं तियं किण्ण करें ति । ण, सयलसासणाणं देवाणं व तेष-वाषकाइएसु मारणंतियाभावादी, पुढविपरिणाम-विमाण-तल-सिला - थं भ-थूभतल - उब्भसालहं जिया-तदूष्यिक्तोगाणं दंसणादो च।=प्रश्न-यदि सासादन सम्यग्दष्टि जीव एकेन्द्रियोमें उत्पन्न होते हैं तो उनमें वहाँ-पर दो गुणस्थान प्राप्त होते हैं। किन्द्र ऐसा नहीं है, क्योंकि सत्प्ररू-पणा अनुयोग द्वारमें एकेन्द्रियोंमें एक मिथ्यादृष्टि गुणस्थान ही कहा गया है, तथा द्रव्यानुयोगद्वारमें भी उनमें एक ही गुणस्थानके द्रव्यका प्रमाण प्ररूपण किया गया है ? उत्तर—कौन ऐसा कहता है कि सासा-दन सम्यादृष्टि जीव एकेन्द्रियोंमें होते हैं! किन्तु ने उस एकेन्द्रियमें मारणान्तिक समुद्धातको करते हैं; ऐसा हमारा निश्चय है। न कि वे अर्थात् सासादनसम्यग्दष्टि जीव एकेन्द्रियोंमें उत्पन्न होते हैं; क्यों कि, उनमें आयुके छिन्न होनेके समय सासादन गुणस्थान नहीं पाया जाता है। प्रश्न-जहाँपर सासादनसम्यग्द्रष्ठियोंका उत्पाद नहीं है, वहाँ पर भी यदि (वे देव) सासादन सम्यादृष्टि जीव मार-णान्तिक समुद्धातको करते हैं, तो सातवी पृथिवीके नारिकयोंको सासादन गुणस्थानके साथ पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंमें मारणान्तिक समुद्धात करना चाहिए, वयों कि, सासादन गुणस्थानकी अपेक्षा दोनों में कोई विशेषता नहीं है ? उत्तर-यह कोई दोष नहीं, क्यों कि, देव और नारकी इन दोनोंकी भिन्न जाति है, ये सातवी पृथिवीके नारकी गर्भजनम्बाले पंचेन्द्रियों में ही उपजनेके स्वभाववाले हैं, और वे वेव पंचिन्द्रियोंमें तथा एकेन्द्रियोमें उत्पन्न होनेरूप स्वभावत्राले हैं, इसलिए दोनों समान जातीय नहीं हैं। . . . इसलिए सातवीं पृथिवीके नारकी देवोंकी तरह मारणान्तिक समुद्धात नहीं करते हैं। प्रश्न-सासादन सम्यग्दष्टि जीव वायुकायिकोंमें मारणान्तिक समुद्धात क्यों नहीं करते ' उत्तर--नहीं, क्योंकि, सकल सासादन सम्यग्दष्टि जीवरें-का देवोंके समान तेजस्कायिक और वायुकायिक जीवोंमे मारणा्न्तिक समुद्धातका अभाव माना गया है। और पृथिवीके विकारखप विमान, शय्या, शिला, स्तम्भ और स्तूप, इनके तलभाग तथा लड़ी हुई शालभंजिका (मिट्टीकी पुतली) भित्ति और तोरणादिक उनकी उत्पत्तिके योग्य देखे जाते हैं।

### ५२. दोनों इष्टियोंमे समन्वय

- ध. ७/२,७,२६१/४६७/२ सामणाणमेइंदिएसु उनवादाभावादो । मारणंतियमेइंदिएसु गदसासणा तत्थ किण्ण उपपृष्ठंति । ण मिच्छत्तमागंत्यूण सासणगुणेण उपपित्तिविरोहादो । म्सासादनसम्यग्दृष्टियोकी
  एकेन्द्रियोमें उत्पत्ति नहीं है । प्रश्न—एकेन्द्रियोमें मारणान्तिक
  समुद्रातको प्राप्त हुए सासादन सम्यग्दृष्टि जीव उनमें उत्पन्न क्यो नहीं
  होते ! उत्तर—नहीं, क्योंकि, आयुके नष्ट होनपर उक्त जीव मिश्यात्व
  गुणस्थानमे आ जाते है, अतः मिश्यात्वमें आकर सासादन गुणस्थानके
  साथ उत्पत्तिका विरोध है ।
- ध. ६/१.६,१२०/४५६/८ जिंद एइंदिएसु सासणसम्माइट्टी उप्पज्जिद तो पुढशीकायादिसु दो गुणट्ठाणाणि होति ति चे ण, छिण्णाउ-अपढमसमए सासणगुणविणासादो । = प्रश्न — प्रदि एकेन्द्रियों में सासादन सम्यग्टिष्ठ जीव उत्पन्न होते हैं तो पृथिवीकायिकादिक जीवों में मिथ्याद्य और सासादन ये दो गुणस्थान होने चाहिए। उत्तर — नहीं, क्यों कि, आयु क्षीण होनेके प्रथम समयमें ही सासादन गुणस्थानका विनाश हो जाता है।
- ध,/१/१,१,३६/२६१/८ एइंदिएसु सासणगुणष्ठाणं पि सुणिउजदि तं कर्ध घडदे। ण एदिन्ह मुत्ते तस्स णिश्तिद्धत्तादो। विरुद्धाणं कथं दोण्हं पि मुत्ताणिमिदि ण, दोण्हं एकदरस्स मुत्तादो । दोण्हं मज्भे इदं सुत्तिमदं च ण भवदीदि कधं णव्यदि । उवदेसमंतरेण तदवगमाभावा दोण्हं पि संगहो कायव्यो ।= प्रश्न-एकेन्द्रिय जीवोंमें सासादन-गुणस्थान भी सुननेमें आता है, इसलिए उनके केवल एक मिथ्यादृष्टि गुगस्थानके कथन करनेसे वह कैसे बन सकेगा। उत्तर-नहीं, क्योंकि, इस खण्डागम सूत्रमें एकेन्द्रियादिकोंके सासाइन गुणस्थानका निषेध किया है। प्रश्न - जब कि दोनों वचन परस्पर विरोधी हैं तो उन्हें सुत्रपना कैसे प्राप्त हो सकता है ! उत्तर-नहीं, क्योंकि दोनों वचन सूत्र नहीं हो सकते हैं, किन्तु उन दोनों बचनोंमेंसे किसी एक बचन-को ही सूत्रपना प्राप्त हो सकता है। प्रश्न - दोनों बचनों मे यह सूत्ररूप है और यह नहीं, यह कैसे जाना जाये। उत्तर — उपदेशके बिना रोनोमेसे कौन बचन सूत्ररूप है यह नहीं जाना जा सकता है, इसलिए दोनों वचनोंका संग्रह करना चाहिए (आचार्योपर श्रद्धान करके प्रहण करनेके कारण इससे संशय भी उत्पन्न होना सम्भव नहीं। —दे० श्रद्धान/३)।

# ५ जोवोंके उपपाद सम्बन्धी कुछ नियम

### चरम शरीरियोंका व रुद्र आदिकोंका उपपाद चोथे कालमें हो होता है

ज.प./२/१८६ रुद्दा य कामदेवा गणहरदेवा व चरमदेहधरा दुस्सम्युसमें काले उप्पत्ती ताण बोद्धक्तो ।१८६। = रुद्ध, कामदेव, गणधरदेव और जो चरमशरीरी मनुष्य हैं, उनकी डत्पत्ति दुषमसुषमा कालमे जानना चाहिए।

# २. अच्युत कल्पसे ऊपर संयमी ही जाते हैं

ध.६/१,६~६,१३३/४६५/६ उवरि किण्ण गच्छंति। ण तिरिक्खसम्मा-इट्ठीसु संजमाभावा। संजमेण विणाण च उवरि गमणम्स्थि। ण मिच्छाइट्ठीहि तत्थुप्पज्जंतेहि विजचारो, तेसि पि भावसंजमेण विणा दव्वसंजमस्स संभवा।=प्रश्न—संख्यात वर्षायुष्क असंयतस-म्यग्टिष्ठ तिर्यंच मर कर आरण अच्युत कर्षसे ऊपर क्यों नहीं जाते ! उत्तर — नहीं, क्यों कि, तियच सम्यग्दृष्टि जीवों में संयमका अभाव पाया जाता है। और संयमके बिना आरण अच्युत करपसे ऊपर गमन होता नहीं है। इस कथनसे आरण अच्युत करपसे ऊपर (नव-ग्रैवेयक पर्यन्त) उत्पन्न होनेवाले मिथ्यादृष्टि जीवों के साथ व्यभि-चार दोष भी नहीं आता, क्यों कि, उन मिथ्यादृष्टियों के भी भाव-स्यम रहित द्वय संयम होना सम्भव है।

## ६. लीकान्तिक देवोंमें जन्मने योग्य जीव

ति.प./८/६४४--६४१ भत्तिपसत्ता सउभयसाधीणा सन्वकालेसुं ।६४४। इह खेत्ते वेरग्गं बहुभेयं भाविद्रण बहुकार्ज । ६४६। थुइणिदासु समाणो मुदुक्खेसुं सम्धुरिजवागे ।६४०। जे णिरवेक्खा देहे णिह दा णिम्ममा णिरारंभा । णिरवज्जा समणवरा । १६४८। संजोगविष्पयोगे साहा-लाहिम्म जीविदे मरणे।६४६। अणवरदसमं पत्ता संजमसमिदीसुं भागजोगेसुं । तिञ्जतबचरणजुत्ता समणा । ६५०। पंचमहञ्जय सहिदा पंचम समिदीम चिरम्म चेट्ठंति । पंचनखनिसयनिरदा रिसिणो लोयंतिया होति । ६५१। = जो भक्तिमें प्रशक्त और सर्वकाल स्वा-ध्यायमें स्वाधीन होते हैं। ६४५। बहुत काल तक बहुत प्रकारके वैराग्यको भाकर संयमसे युक्त होते हैं। ६४६। जो स्तुति-निन्दा, भुख द् ख और बन्धु-रिपुमें समान होते हैं। ६४७। जो देहके विषयमें निर-पेक्ष निर्दृत्द, निर्मम, निरारम्भ और निरवद्य हैं। १४८। जो संयोग व वियोगमें, साभ व असाभमें तथा जीवित और मरणमें सम्यग्दष्टि होते हैं । ६४१। जो संयम, सिमति, ध्यान, समाधि व तप आदिमें सदा साबधान हैं।६५०। पंच महाब्रुत, पंच समिति, पंच इन्द्रिय निरोधके प्रति चिरकाल तक आचरण करनेवाले हैं, ऐसे विरक्त ऋषि नौकान्तिक होते हैं।६४१।

# ४. संयतासंयत नियमसे स्वर्गमें जाता है

म. पु /२६/१०३ सम्यग्दृष्टिः पुनर्जन्तुः कृत्वाणु व्रत्यारणम् । लभते परमा-नभोगान् ध्रुवं स्वर्गनिवासिनाम् ।१०३१ - यदि सम्यग्दृष्टि मनुष्य अणुव्रत धारण करता है तो वह निश्चित ही देवोंके उत्कृष्ट भोग प्राप्त करता है । और भी (दे० जन्म/६/३)।

## ५. निगोदसे आकर उसी मवसे मोक्षकी सम्मावना

भ आ ./ मू /१७/६६ दिट्ठा अणादिमिच्छादिट्ठी जम्हा खणेण सिद्धा य। आरणा चरित्तस्स तेण आराहणा सारो।१७।

भ.आ./वि/१०/६६/६ भद्दणावयो राजपुत्रास्तिस्मन्नेव भवे त्रसतामापन्नाः अतएव अनादिमिध्यादृष्टयः प्रथमजिनपादमूले श्रुतधर्मसाराः समारो-पितररनत्रयाः,...क्षणेन क्षणग्रहणं कालस्यालपरवोपलक्षणार्थम्...सिद्धाश्च परिप्राप्तात्रेषज्ञानादिस्यभावाः...दृष्टाः , आराधनासंपादकाः, चारि-त्रस्य। =वारित्रकी आराधना करनेवाले अनादिमिध्यादृष्टि जीव भी अल्पकालमें सम्पूर्ण कर्मोंका नाश करके मुक्त हो गये ऐसा देखा गया है। अतः जीवोंको आराधनाका अपूर्व फल मिलता है ऐसा समभना चाहिए।

अनादिकालसे मिथ्यात्वका तीव उदय होनेसे अनादिकालपर्यन्त जिन्होंने नित्य निगोदपर्यायका अनुभव लिया था ऐसे १२३ जीव निगोदपर्याय छोड़कर भरत चक्रवर्तीके भद्रविवर्धनादि नाम धारक पुत्र उत्पन्न हुए थे। वे इसी भवसे त्रस पर्यायको प्राप्त हुए थे। भगवाद् आदिनाथके समवदारणमें द्वादशांग वाणीका सार सुनकर रतनत्रयकी आराधनासे अन्यकालमें ही मोक्ष प्राप्त किया है। ध. ६/९,१-८,१९/२४७/४)।

द्र.सं,/टी-/३६/१०६/६ अनुपमद्वितीयमनादिमिध्यादशोऽपि भरतपुत्रास्त्र-योविशत्यधिकनवशतपरिमाणास्ते च निरंयनिगोदवासिनः क्षपित-कर्माणः इन्द्रगोपाः संजातास्तेषां च पञ्चीभूतानामुपरि भरतद्वस्तिना पादो दत्तस्ततस्ते मृत्वापि वर्द्ध मानकुमारादयो भरतपुत्रा जातास्तेः तपो गृहीत्वा क्षणस्तोककालेन मोक्षं गताः । न्यह वृत्तान्त अनुपम और अद्वितीय है कि निरंयनिगोदवासी अनादि मिध्यादष्टि १२३ जीव कर्मीकी निर्जरा होनेसे इन्द्रगोप हुए। सो उन सबके ढेरपर भरतके हाथीने पर रख दिया। इससे ने मरकर भरतके वर्द्ध मान कुमार आदि पुत्र हुए। वे तप ग्रहण करके थोड़े ही कालमें मोक्ष चले गये।

देखो जन्म/६/११ (सूक्ष्म लब्ध्यपर्याप्तक व निगोदको आदि लेक्न सभी ३४ प्रकारके तिर्यंच अनन्तर भवमे मनुष्यपर्याय प्राप्त करके मुक्त हो सकते है, पर शलाकापुरुष नहीं बन सकते )।

ध./१०/४.२.४.५६/२०६/४ मुहुमणिगोदेहितो अण्णस्थ अणुष्पांज्जय मणु-स्सेमु उष्पण्णस्स संजमासंजम-समत्ताणं चेत्र गाहणपाओरगसुवन भादो ...ण सुहुमणिगीदेहितो णिग्गयस्स सञ्ज तहुएण कानेण, संजमासजम-ग्गहणाभावादो । चसूक्ष्म निगोद जीवोंमेसे अन्यत्र न उत्पन्न होकर मनुष्योंमें उत्पन्न हुए जीवके संयमासंयम और सम्यक्तके ही ग्रहण की योग्यता पायी जाती है। सूक्ष्म निगोदोंमेंसे निकले हुए जीवके सर्व-लघु काल द्वारा संयमासंयमका ग्रहण नहीं पाया जाता।

## ह, कौनसी कषायमें मरा हुआ जीव कहाँ जनमता है

ध./४/१.४,२५०/४४५/५ कोहेण मदो णिरयनदीए ण उप्पादे दक्ती, तत्थु प्पणजीवाणं पढमं कोधोदयस्मुवलंभा । माणेण मदो मणुसगदीए ण उप्पादे दव्दो, तत्थुप्पणाणं पढमसम्प माणोदय णियमोवदेसा। मायाए मदो तिरिक्लगदीए ण उप्पादेरब्बो. तत्थुप्पणाण पत्नसमए मायोदय णियमोवदेसा । लोभेण मदो देवगदीये ण उप्पादेदव्यो, तत्थूप्पणाणं पदमं चेय लोहादओं होदि त्ति आइरियपरंपरागद्वदेसा। क्रिकोध कषायके साथ मरा हुआ। जीव नन्क गतिमें नहीं (१) उरपन्न कराना चाहिए, क्यों कि नरकों में उत्पन्न होनेवाले जीवों के सब प्रथम क्रोध कषायका उदय पाया जाता है। मानकषायसे मरा हुआ जीव मनुष्य-गतिमें नहीं (1) उत्पन्न कराना चाहिए, वयों कि मनुष्योमें उत्पन्न हुए जीवोंके प्रथम समयमें मानकषायके उदयका उपदेश देखा जाता है । भाया कषायसे मरा हुआ जीव तियंग्गतिमे नहीं (1) उत्पन्न कराना चाहिए, क्यों कि तिर्यंचोंके उत्पन्न होनेके प्रथम समयमे माया कषायके उदयका नियम देखा जाता है। लोभकषायसे मरा हुआ जीव देव-गतिमें नहीं (१) उत्पन्न कराना चाहिए, क्योंकि उनमें उत्पन्न होनेवाले जीवोंके सर्वप्रथम लोभ कषायका उदय होता है; ऐसा आचार्य परम्परागत उपवेश हैं।

देखो जन्म/६/११ (सभी प्रकारके सृक्ष्म या बादर तिर्यच अनन्तर भव से मुक्तिके योग्य हैं।)

देखों कगाय/२/६ उपरोक्त कषायों के उदयका नियम कषायप्राभृतः सिद्धान्तके अनुसार है, भूत अखिके अनुसार नहीं । नौट—(उपरोक्त कथनमें विरोध प्रतीत होता है। सर्भत्र हो 'नहीं' शब्द नहीं होना चाहिए ऐसा लगता है। शेष विचारज्ञ स्वयं विषार ले।)

#### ७. लेक्याओंमें जन्म सम्बन्धी सामान्य नियम

गो.जी./भाषा/१२८/३२६/१० जिस गति सम्बन्धी पूर्वे आयु बान्धा होइ तिस ही गति विषे जो मरण होते जैश्या होइ ताके अनुसारि उपजे है, जैसे मनुष्यके पूर्वे देवायुका बन्ध भया, बहुरि मरण होते कृष्णादि अशुभ लेश्या होइ तौ भवनित्रक विषे ही उपजे है, ऐसे ही अन्यत्र जावना।

दे. सक्लेखना/२/४ [जिस नेश्या सहित जीवका मरण होता है, उसी नेश्या सहित उसका जन्म होता है।]

## ६. गति-अगति चूलिका

#### १. तालिकाओंमें प्रयुक्त संकेत

प. == पर्याप्त; अप.=अपर्याप्त; बा. = बादर सू. - सृक्ष्म; सं,=संज्ञी; असं. = असंज्ञी एके. ≔ एके न्द्रिय; द्वी. यदी न्द्रिय; त्री.=त्रीन्द्रिय चतुः = चतुरिन्द्रियः; पं, = पंचे न्द्रियः पृ०=पृथिवी जन≕अप्: ते. = तेज; वायु =्वायु ति.=तियंच वन. = वनस्पति; प्र. = प्रत्येक: ग् = गर्भज मनु. = मनुष्य; बि. = बिकले निद्र: संरुप = संरुपातवर्षामुष्क अर्थात् कर्मभू मिज । असंख्य - असंख्यातवर्षायुष्क अर्थात् भोगभूमिज । सौ <del>= सौधर्म</del>; सौ. द्वि = सौधर्म, ईशान स्वर्ग।

### २. गुणस्थानसे गति सामान्य

अर्थात् - किस गुणस्थानसे मरकर किस गतिमें उत्पन्न हो सकता है और किसमें नहीं।

| मुण                 | ह गति  |           | तिर्यच गति                  | मजु.        | गति          | देव         | गति        | देखो                       |
|---------------------|--------|-----------|-----------------------------|-------------|--------------|-------------|------------|----------------------------|
| स्थान               | न्तर्क | संस्था    | असंख्या<br>—                | सं-<br>स्या | असं-<br>ख्या | सामा<br>न्य | विशेष<br>— |                            |
| मिध्या              | हों    | ŧĬ        | ₹Ť                          | हॉ          | हॉ           | हाँ         | •          | गो जी/जी प्र               |
| सासा.~<br>इष्टि.१.  | ×      | ×         | एके., पृ. अप<br>प्र-वन, वि. | <br>  हॉ    | हाँ          | हॉ          | म ६/३.     | <i>१२७</i> / <b>३</b> ३= । |
| <b>दृष्टि.</b> २.   | ×      | ×         | सं असं पंचे.<br>सं पंचें    | ξŤ          | 野            | ×           | ो आगे जन्म | ु जन्म/४                   |
| भिश्च<br>अविरत      | ्रिथमः | <br>  हाँ | मरणका अभाव<br>×             | <br>∤ हॉ    | हाँ          | हाँ         | विशेष देखो | मरण/३<br>जन्म/३            |
| ) - f               | नरक    |           |                             |             | ×            | हों         | विशे       | जन्म/५                     |
| देश विरत<br>प्रमत्त | ×      | ×         | ×                           | ×           | ^<br>  ×     | ਰੁੱ         |            |                            |
| ७–१२                |        |           | मरणका अभाव                  | 1           |              |             |            | 1                          |

नरकगतिकी विशेष प्ररूपणाके जिए देखो आगे ( जनम/६/४ )

# ३. मनुष्य व विर्यंचगतिसे चयकर देवगतिमें उत्पत्ति की विशेष प्ररूपणा

अर्थात-किस भूमिका वाला मनुष्य या तिर्यंच किस प्रकारके देवों में उत्पन्न होता है।

| K        | किस                                                                                                                                            | मू. आ/                                                                      | ति. प /                                                                                                  | रा.वा/                                                                           | ह. पु./                                                           | त्रि./सा./                                                                                |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| गुणस्थान | प्रकारका                                                                                                                                       | ११६६-                                                                       | =/ <u>4</u> 4€-                                                                                          | ४/२१/१०                                                                          | <b>\$</b> /803-                                                   | <b>48</b> 4                                                                               |
| F        | जीव                                                                                                                                            | ११७७                                                                        | १६४                                                                                                      | 430/4                                                                            | 600                                                               | <b>48</b> 9                                                                               |
|          |                                                                                                                                                |                                                                             |                                                                                                          | i                                                                                |                                                                   |                                                                                           |
| १        | l I                                                                                                                                            | भ०,व्यन्तर                                                                  | <b>সৰ্ব</b> রিক                                                                                          |                                                                                  | _                                                                 | ~-                                                                                        |
|          | स.मान्य                                                                                                                                        |                                                                             | (३/२००)                                                                                                  | तक ।                                                                             | •                                                                 |                                                                                           |
| 1        | सं.ण.ति.                                                                                                                                       |                                                                             | सहस्रारतक                                                                                                |                                                                                  |                                                                   |                                                                                           |
|          |                                                                                                                                                | भवनत्रिक ।                                                                  |                                                                                                          | भवनत्रिकः।                                                                       | _                                                                 | भवनत्रिक                                                                                  |
|          | असंज्ञी<br>निर्मन्थ                                                                                                                            | भण्ज्यन्तर<br>ज्याच्या                                                      | भवनित्रक<br>उपरि. ग्रै <b>वे</b> .                                                                       | भ०,व्यन्तर<br>उपक्ति कैने                                                        |                                                                   | —<br>ग्रैवेयक                                                                             |
|          | दृषित-                                                                                                                                         | ७५।र. प्रम                                                                  | उपार. प्रच.<br>अहप≁                                                                                      | , अपार, प्रव.<br>                                                                | ७५।र,ध्रव,                                                        | થવાય <b>ળ</b>                                                                             |
|          | प्राप्त-<br><b>प</b> रित्री                                                                                                                    |                                                                             | ऋद्धिक                                                                                                   | <u> </u>                                                                         | }                                                                 | _                                                                                         |
|          | क्रूरउन्मागी                                                                                                                                   |                                                                             |                                                                                                          | !                                                                                | _                                                                 |                                                                                           |
|          | भू २७: नाः।<br>सनिदान                                                                                                                          | _                                                                           | 11                                                                                                       |                                                                                  |                                                                   |                                                                                           |
|          | मन्दक षायी                                                                                                                                     |                                                                             | 99                                                                                                       |                                                                                  |                                                                   |                                                                                           |
|          | मधुरभाषी                                                                                                                                       |                                                                             | 21                                                                                                       |                                                                                  | _                                                                 |                                                                                           |
|          | नवुरमाना<br>चरक                                                                                                                                | <b></b>                                                                     | भवनसे                                                                                                    |                                                                                  |                                                                   | —<br>श्रह्मोत्त्र                                                                         |
|          | 7\"                                                                                                                                            |                                                                             | ब्रह्मतक                                                                                                 |                                                                                  |                                                                   | । सक                                                                                      |
|          | परिवाजक                                                                                                                                        | ब्रह्मतक                                                                    | ))<br>))                                                                                                 | ब्रह्मत्तक                                                                       | ,<br>ब्रह्मतक                                                     | j                                                                                         |
|          | संन्यासी<br>संन्यासी                                                                                                                           | · 20 M 15                                                                   | 77                                                                                                       | 151/11                                                                           | er Getti P                                                        | 77                                                                                        |
|          | आजीवक                                                                                                                                          | सहस्रार                                                                     | भवनसे                                                                                                    | सहस्रार                                                                          | सहस्रार                                                           | ।<br>अच्युत                                                                               |
| l        |                                                                                                                                                | तंक                                                                         | अच्युत                                                                                                   | तक                                                                               | सक                                                                | तक                                                                                        |
|          | तापस                                                                                                                                           | भवनत्रिक                                                                    |                                                                                                          | भवनत्रिक                                                                         | ज्यो तिषी                                                         | । भवनत्रिकः<br>भवनत्रिकः                                                                  |
|          | ,,,,,,,                                                                                                                                        | ,                                                                           |                                                                                                          |                                                                                  | त्रक                                                              | 1                                                                                         |
|          |                                                                                                                                                |                                                                             |                                                                                                          |                                                                                  |                                                                   | i                                                                                         |
| ર        | ति संख्यः                                                                                                                                      |                                                                             | <b>६/६</b>                                                                                               |                                                                                  | सहसार                                                             |                                                                                           |
|          | ति, असंख्य<br>मनुः, संख्य                                                                                                                      | >> 11                                                                       | 1                                                                                                        |                                                                                  | भवन्ति<br>नैकेन                                                   |                                                                                           |
|          | मिन्नः सार्थ्य                                                                                                                                 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                       | ,                                                                                                        |                                                                                  |                                                                   | क तक                                                                                      |
|          |                                                                                                                                                | <u> </u>                                                                    |                                                                                                          |                                                                                  | a                                                                 |                                                                                           |
|          | मनु.असंख्य                                                                                                                                     | <br>                                                                        | ,                                                                                                        |                                                                                  | भवना                                                              | त्रेक                                                                                     |
| 3        | मनुः असंख्य<br>सं.पं.सि.                                                                                                                       | _                                                                           | _                                                                                                        | —<br>i सौधर्मसे                                                                  | <b>भव</b> ना<br>। —                                               | त्रेक<br>{ अस्त्र्युत                                                                     |
| gy.      | मनु.असंख्य<br>सं.पं.सि.<br>संख्य०                                                                                                              | —<br>जन्म                                                                   | _                                                                                                        | ं अच्युत                                                                         | भवन<br> <br>                                                      | { अच्युत<br>॑ तक                                                                          |
| W.       | मनु.असंख्य<br>सं.पं.सि.<br>संख्य०<br>असंख्य०                                                                                                   | _                                                                           | _                                                                                                        | अच्युत<br>सौधर्म-                                                                | भवन<br>                                                           | अच्युत<br>तक<br>सौधर्म-                                                                   |
| ηγ<br>3  | मनु.असंख्य<br>सं.पं.ति.<br>संख्य०<br>असंख्य०<br>ति                                                                                             | —<br>जन्म<br>देव<br>जन्म                                                    | ξ <i>[ξ</i>                                                                                              | ं अच्युत                                                                         |                                                                   | अच्युत<br>  तक<br>  सौधर्म-<br>  द्विक                                                    |
| 3        | मनु.असंख्य<br>सं.पं.ति.<br>संख्य०<br>असंख्य०<br>ति<br>मनु.संख्यः                                                                               | जनम<br>देव<br>जनम्                                                          | ξ <i>[ξ</i>                                                                                              | अच्युत<br>सौधर्म-                                                                |                                                                   | अच्युत<br>  तक<br>  सौधर्म-<br>  द्विक<br>द्वितक                                          |
| 97<br>39 | मनु.असंख्य<br>सं.पं.ति.<br>संख्य०<br>असंख्य०<br>ति                                                                                             | जनम<br>देव<br>जनम्                                                          | €/ <i>€</i>                                                                                              | अच्युत<br>सौधर्म-                                                                |                                                                   | अच्युत<br>  तक<br>  सौधर्म-<br>  द्विक<br>द्वितक                                          |
| 8        | मनु.असंख्य<br>सं.पं.ित.<br>संख्य०<br> असंख्य०<br>  ति<br> मनु.संख्य०<br> मनु.असंख्या                                                           | जन्म<br>देव<br>जन्म                                                         | €/€<br>,,                                                                                                | अच्युत<br>सौधर्म-<br>ईशान<br>—                                                   | <br>सर्वार्थसः<br>सौधर्मद्विः                                     | अच्युत<br>  तक<br>  सौधर्म-<br>  द्विक<br>द्वितक<br>कतक                                   |
| m >> ×   | मनु.असंख्य<br>सं.पं.ति.<br>संख्य०<br>असंख्य०<br>ति<br>मनु.संख्यः                                                                               | जन्म<br>देव<br>जन्म<br>अच्युत                                               | ह/६<br>-<br>६/६<br>'',<br>  सौधर्मसे                                                                     | अच्युत<br>सौधर्म-<br>ईशान<br>—<br>—<br>  सौधर्मसे                                | सर्वार्थिस<br>सर्वार्थिस<br>सौधर्महिः<br>सौधर्मसे                 | अच्युत<br>  तक<br>  सौधर्म-<br>  द्विक<br>द्वितक<br>कतक<br>  अच्युत                       |
| 8        | मनु.असंख्य<br>सं.पं.सि.<br>संख्य०<br>  असंख्य०<br>  ति<br>मनु.संख्य०<br>मनु.असंख्या                                                            | जन्म<br>देव<br>जन्म<br>''<br>''<br>अच्युत<br>तक                             | ६/६<br>-<br>६/६<br>,,<br>सौधर्मसे<br>अच्युत                                                              | अच्युत<br>सौधर्म-<br>ईशान<br>—<br>सौधर्मसे<br>अच्युत                             | <br>सर्वार्थसः<br>सौधर्मद्विः                                     | अच्युत<br>  तक<br>  सौधर्म-<br>  द्विक<br>द्वितक<br>कतक                                   |
| 8 4      | मनु.असंख्य<br>सं.पं.सि.<br>संख्य०<br>असंख्य०<br>ति<br>मनु.संख्य०<br>मनु.असंख्य०<br>पुरुष<br>(शावक)<br>स्त्री                                   | जन्म<br>देव<br>जन्म<br>''<br>''<br>अच्युत<br>तक                             | ६/६<br>-<br>६/६<br>'',<br>सौधर्मसे<br>अच्युत<br>अच्युतत्व                                                | अच्युत<br>सौधर्म-<br>ईशान<br>—<br>—<br>सौधर्मसे<br>अच्युत                        | सर्वार्थसा<br>सौधर्मक्रि<br>सौधर्मसे<br>अच्युत                    | अच्युत<br>  तक<br>  तक<br>  सीधर्म-<br>  द्विक<br>  द्वितक<br>  कतक<br>  अच्युत<br>  करूप |
| 8        | मनु.असंख्य<br>सं.पं.सि.<br>संख्य०<br>असंख्य०<br>ति<br>मनु.संख्य०<br>मनु.असंख्य०<br>पुरुष<br>(शावक)                                             | जन्म<br>देव<br>जन्म<br>''<br>अच्युत<br>तक<br>''<br>उ.ग्रै.से.               | ६/६<br>१/६<br>भौधर्मसे<br>अच्युत<br>अच्युतत                                                              | अच्युत<br>सौधर्म-<br>ईशान<br>—<br>सौधर्मसे<br>अच्युत<br>ज ग्रे. से.              | सर्वार्थसा<br>सौधर्मद्वि<br>सौधर्मसे<br>अच्युत<br>—<br>उ. ग्रै से | अच्युत<br>तक<br>सौधर्म-<br>द्विक<br>द्वितक<br>कतक<br>अच्युत<br>कन्प<br>—                  |
| 8 4      | मनु.असंख्य<br>सं.पं.सि.<br>संख्य०<br>असंख्य०<br>मनु.संख्य०<br>मनु.असंख्य<br>पुरुष<br>(शावक)<br>स्त्री                                          | जन्म<br>देव<br>जन्म<br>''<br>''<br>अच्युत<br>तक                             | ६/६<br>                                                                                                  | अच्युत<br>सौधर्म-<br>ईशान<br>—<br>सौधर्मसे<br>अच्युत<br>ज ग्रे. से.              | सर्वार्थसा<br>सौधर्मद्वि<br>सौधर्मसे<br>अच्युत<br>—<br>उ. ग्रै से | अच्युत<br>  तक<br>  तक<br>  सीधर्म-<br>  द्विक<br>  द्वितक<br>  कतक<br>  अच्युत<br>  करूप |
| 8 4      | मनु.असंख्य<br>सं.पं.सि.<br>संख्य०<br>असंख्य०<br>ति<br>मनु.संख्य०<br>मनु.असंख्य<br>पुरुष<br>(शावक)<br>स्त्री<br>सामान्य                         | जन्म<br>देव<br>जन्म<br>''<br>अच्युत<br>तक<br>''<br>उ.ग्रै.से.               | ६/६<br>१/६<br>भौधर्मसे<br>अच्युत<br>अच्युततव<br>उग्नै.से.<br>सर्वार्थसि<br>सौधर्मसे                      | अच्युत<br>सौधर्म-<br>ईशान<br>—<br>सौधर्मसे<br>अच्युत<br>ज ग्रे. से.              | सर्वार्थसा<br>सौधर्मद्वि<br>सौधर्मसे<br>अच्युत<br>—<br>उ. ग्रै से | अच्युत<br>तक<br>सौधर्म-<br>द्विक<br>द्वितक<br>कतक<br>अच्युत<br>कन्प<br>—                  |
| 8 4      | मनु.असंख्य<br>सं.पं.सि.<br>संख्य०<br>असंख्य०<br>ति<br>मनु.संख्य०<br>मनु.असंख्य<br>पुरुष<br>(शावक)<br>स्त्री<br>सामान्य<br>दशपूर्व-<br>धर       | जन्म<br>देव<br>जन्म<br>''<br>अच्युत<br>तक<br>''<br>उ.ग्रै.से.               | ह/६<br>६/६<br>,,<br>सौधर्मसे<br>अच्युत<br>अच्युत<br>उ ग्रै.से.<br>सर्वार्थस<br>सौधर्मसे<br>सर्वार्थ      | अच्युत<br>सौधर्म-<br>ईशान<br>—<br>सौधर्मसे<br>अच्युत<br>ज ग्रे. से.              | सर्वार्थसा<br>सौधर्मद्वि<br>सौधर्मसे<br>अच्युत<br>—<br>उ. ग्रै से | अच्युत<br>तक<br>सौधर्म-<br>द्विक<br>द्वितक<br>कतक<br>अच्युत<br>कन्प<br>—                  |
| 8 4      | मनु.असंख्य<br>सं.पं.सि.<br>संख्य०<br>असंख्य०<br>मनु.संख्य०<br>मनु.असंख्य<br>पुरुष<br>(शावक)<br>स्त्री<br>सामान्य<br>दशपूर्व-<br>घर<br>चतर्दश   | जन्म<br>देव<br>जन्म<br>''<br>अच्युत<br>तक<br>''<br>उ.ग्रै.से.               | ६/६<br>१/६<br>भौधर्मसे<br>अच्युत<br>अच्युततव<br>उग्नै.से.<br>सर्वाधिस<br>सौधर्मसे<br>सर्वाधि<br>सर्वाधि  | अच्युत<br>सौधर्म-<br>ईशान<br>—<br>सौधर्मसे<br>अच्युत<br>ज ग्रे. से.              | सर्वार्थसा<br>सौधर्मद्वि<br>सौधर्मसे<br>अच्युत<br>—<br>उ. ग्रै से | अच्युत<br>तक<br>सौधर्म-<br>द्विक<br>द्वितक<br>कतक<br>अच्युत<br>कन्प<br>—                  |
| 8        | मनु.असंख्य<br>सं.पं.सि.<br>संख्य०<br>असंख्य०<br>ति<br>मनु.संख्य०<br>मनु.असंख्य<br>पुरुष<br>(शावक)<br>स्त्री<br>सामान्य<br>दशपूर्व-<br>धर       | जन्म<br>देव<br>जन्म<br>''<br>अच्युत<br>तक<br>''<br>उ.ग्रै.से.               | ह/६<br>६/६<br>,,<br>सौधर्मसे<br>अच्युत<br>अच्युत<br>उ ग्रै.से.<br>सर्वार्थस<br>सौधर्मसे<br>सर्वार्थ      | अच्युत<br>सौधर्म-<br>ईशान<br>—<br>सौधर्मसे<br>अच्युत<br>ज ग्रे. से.              | सर्वार्थसा<br>सौधर्मद्वि<br>सौधर्मसे<br>अच्युत<br>—<br>उ. ग्रै से | अच्युत<br>तक<br>सौधर्म-<br>द्विक<br>द्वितक<br>कतक<br>अच्युत<br>कन्प<br>—                  |
| 8 4      | मनु.असंख्य<br>सं.पं.सि.<br>संख्य०<br>असंख्य०<br>मनु.संख्य०<br>मनु.असंख्य<br>पुरुष<br>(शावक)<br>स्त्री<br>सामान्य<br>दशपूर्व-<br>धर्<br>चतुर्दश | जनम<br>देव<br>जनम<br>''<br>अच्युत<br>तक<br>''<br>उ.ग्रै.से.<br>सर्वार्थ सि. | ६/६<br>१/६<br>भौधर्मसे<br>अच्युत<br>अच्युतत्व<br>उग्नै.से.<br>सर्वाधिस<br>सर्वाधिस<br>सर्वाधि<br>सर्वाधि | अच्युत<br>सौधर्म-<br>ईशान<br>—<br>सौधर्मसे<br>अच्युत<br>उग्नै, से.<br>सर्वार्थिस | सर्वार्थसा<br>सौधर्मद्वि<br>सौधर्मसे<br>अच्युत<br>—<br>उ. ग्रै से | अच्युत<br>तक<br>सौधर्म-<br>द्विक<br>द्वितक<br>कतक<br>अच्युत<br>कन्प<br>—                  |
| 8        | मनु.असंख्य<br>सं.पं.सि.<br>संख्य०<br>असंख्य०<br>मनु.संख्य०<br>मनु.असंख्य<br>पुरुष<br>(शावक)<br>स्त्री<br>सामान्य<br>दशपूर्व-<br>घर<br>चतर्दश   | जनम<br>देव<br>जनम<br>''<br>अच्युत<br>तक<br>''<br>उ.ग्रै.से.<br>सर्वार्थ सि. | ६/६<br>१/६<br>भौधर्मसे<br>अच्युत<br>अच्युतत्व<br>उग्नै.से.<br>सर्वाधिस<br>सर्वाधिस<br>सर्वाधि<br>सर्वाधि | अच्युत<br>सौधर्म-<br>ईशान<br>—<br>सौधर्मसे<br>अच्युत<br>ज ग्रे. से.              | सर्वार्थसा<br>सौधर्मद्वि<br>सौधर्मसे<br>अच्युत<br>—<br>उ. ग्रै से | अच्युत<br>तक<br>सौधर्म-<br>द्विक<br>द्वितक<br>कतक<br>अच्युत<br>कन्प<br>—                  |

#### ४. नरकगतिमें उत्पत्तिकी विशेष प्ररूपणा

( मू.आ./११६२-११६४ ); (ति.प./२/२८४-२८६ ); (रा.बा./३/६/७/ १६८/१६ ); (ह.पु./४/२७३-३७७ ), (त्रि.सा/२०६ )।

अर्थात्— किस प्रकारका मन्नूष्य या तिर्यंच किस नरकमें उपजै और उत्कृष्ट कितनी बार उपजै।

| कौन जीव                                  | नरक             | उत्कृष्ट<br>बार | कौन जीव                       | न <b>र</b> क      | उत्कृष्ट<br>बार                         |
|------------------------------------------|-----------------|-----------------|-------------------------------|-------------------|-----------------------------------------|
| असं. पं. ति.<br>सरीमृप.<br>(गोह, केर्कटा | <b>१</b><br>१–२ | р 9             | भुजंगादि<br>सिंहादि<br>स्त्री | १-४<br>१-५<br>१-६ | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * |
| आदि )<br>पक्षी ( भेरुण्ड<br>आदि )        | १-३             | Ę               | मनुष्य व<br>मरस्य             | <b>१-</b> ७       | र                                       |

## ५. गतियों में प्रवेश व निर्गमन सम्बन्धी गुणस्थान

अर्थात्—किस गतिमें कौन गुणस्थान सहित प्रवेश सम्भव है, तथा किस विविक्षित गुणस्थान सहित प्रवेश करने वाला जीव वहाँसे किस गुणस्थान सहित निकल सकता है। ( प.वं.६/१,६-६/स्-४४-७४/ ४३७-४४६); (रा.वा/३/६/७/१६-/१८) ।

| सूत्र म्.         | गति<br>विशेष                                    | सूत्र<br>नं.            | प्रवेशकालीन<br>गुषस्थान | निर्गमन<br>कालीन<br>गुणस्था. | या<br>या | गति<br>विशेष                             | सूत्र<br>नं.                          | प्रवेशकातीम<br>गुणस्थान | निर्गमन<br>कातीन<br>गुणस्थाः |
|-------------------|-------------------------------------------------|-------------------------|-------------------------|------------------------------|----------|------------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------|------------------------------|
| SE                |                                                 | ४७<br>४४–४६             | <b>t</b>                | <b>१,</b> २,४<br>४           | Ę۶       | मनुष्यणी                                 | €१-€३<br>€४                           | १<br>२                  | १,२,४<br>१,४                 |
| ક્રફ<br>ક્ર       | 9                                               | ४६-५१<br>४ <b>६.</b> ५२ | ١                       | १,२,४<br><b>१</b>            | દ શ      | <b>देवगति</b> —<br>भवनत्रिक              | <b>€</b> १− <b>€</b> ३                | <b>8</b>                | १,२,४                        |
| 40 40 40<br>40 40 | पं ति. प.                                       | <u> </u>                |                         | १,२,४<br><b>१,२,</b> ४<br>४  |          | देव देवियाँ<br>सौधर्मद्विः<br>की देवियाँ | ≰૪                                    | ે<br>વ                  | 1, 1, 1, 1                   |
| \$ 8              |                                                 | €१- <b>€</b> 8          |                         | <b>१,२,</b> ४                | É        | सौधर्मसे<br>क्रैवेयक                     | € <b>₹</b> −€८<br>€६−७१               | ı                       | १,२,४<br>१,२,४               |
|                   | ,, अप.                                          |                         | <b>२</b><br>१           | १<br>१                       |          | _                                        | ৩২-৩৪                                 | ४                       | १,२,४                        |
| £ £               | मनुष्यगतिः<br>मनुष्य साः<br>मनुः पः<br>मनुः अपः | ६६-६=<br>६६-७१          | 7                       | १,२,४<br>१,२,४<br>१,२,४      | ভ        | अनुदिशसे<br>सर्वार्थ                     | \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | ४                       | 8                            |
|                   |                                                 |                         | !<br>                   | ·                            |          |                                          | !<br>!                                |                         |                              |

# इ. गविमार्गणाको अपेक्षा गति प्राप्ति

अर्थात् — कौन जीव किस गतिसे किस गुणस्थान सहित निकलकर किस गतिमे उत्पन्न होता है। (ष.स्वं.६/१.६–६/सू ७६-२०२/४३७–४८४);

| r—        | 8C8 );              |              |                  |             |                       |                          |                  |
|-----------|---------------------|--------------|------------------|-------------|-----------------------|--------------------------|------------------|
| 'n        | निर्गमन             | ग            |                  |             | प्राप्तक्य गति        | विशेष                    |                  |
| मुत्र म   | गति                 | गुणस्थान     | सूत्र नं.        | F           | तिर्यंच<br>गति        | मुख्य<br>गति             | देव              |
|           | [ [ [ বিহীষ         | F.           | 4                |             | गति                   | <u> </u>                 | गति              |
|           | नरकगति              | −( <b>रा</b> | वा/३/६/७/१६      | <b>~/</b> ? | ₹); (ह पु,/४/३        | (১৫); (চি                | ा.सा./२०३)       |
| ξ:        |                     | 1 8          | ७ई-८६            |             | ं पं.सं.ग.प.          | -  ग,प,-                 | ×                |
|           |                     | _            |                  |             | संख्या०               | संख्या                   |                  |
| l         |                     | २            | **               | ا ×<br>ا ×  | 27                    | ,,                       | ×                |
|           | i<br>I              | 8            | ्यस्– <b>ह</b> १ |             | हे० मरण/३)<br>!       | 27                       |                  |
|           | ļ                   | •            |                  | ×           | ĺ                     | ग,प,-<br>संख्या          | ) ×              |
| ξą        | ું                  | 8            | £8- ££           | ×           | पं.सं.ग.प.<br>संख्या० | 1                        | ×                |
| ľ         | -                   | į            | ( मू.अः./१       | <b>१</b> ५६ | ) – स्वापद,           | भुजंग, व                 | याचा, सिह,       |
|           |                     | 1            | सूकर, गी         | ध अ         | ।दि होते हैं, त       | <b>था</b> —              |                  |
|           |                     | 1            | (ह.पु./४/३       | (VZ)•       | —पुनः तीसरे           | भवमें नर                 | क जाता है।       |
|           | तिर्यं चगति         | _            | )<br>            | ŀ           | 1                     | ı                        | ,                |
| १०१       |                     | 1 8          | १०२-१०६          | !<br>.सर्व  | सर्व                  | सर्व                     | भवनसे            |
| ]```      | संख्य०              | `            |                  |             | ",                    | "'                       | सहस्रार          |
| 1         |                     |              |                  |             | r .                   | ,                        |                  |
| ॅ१०७<br>] | असं.पं.प.           | 8            | १०८-१११          | प्रथ.       | सर्वसंख्य०            | 1                        | भवन व            |
|           |                     |              |                  | ļ           | į                     | संख्य                    | व्यन्तर          |
| ११२       | ।<br>पं.सं.असं      | ę            | ११३-११४          | ×           | ,,,                   | "                        | ×                |
| l'''      | प. व अप.            | į `          | ,1. ,,,          | [           | "                     | "                        |                  |
|           |                     |              |                  |             |                       |                          |                  |
| "         | पृ,जल वन<br>रिकोड   | 8            | 37               | ×           | "                     | "                        | ×                |
|           | नियोद<br>कास प      | }            |                  |             |                       | 1                        |                  |
|           | काःसू,प.<br>व अप.   |              |                  |             |                       |                          | ļ                |
|           | 1 94 14             |              |                  |             | 1                     |                          |                  |
| ,,        | वन,बा.प्र.          | <b>१</b>     | 11               | ×           | Ci.                   | >2                       | ×                |
|           | प•व अप.             |              |                  |             |                       |                          | (                |
|           | विकलत्रय            | १            |                  | ×           |                       | <b>!</b><br>i            | ×                |
| *7        | ক্রকর <b>ক</b> র    | `            | ,,               |             | **                    | "                        |                  |
| ११६       | तेज, वायु,          | 8            | ११६-१९७          | ×           | **                    | ×                        | ×                |
|           | श्रा.सू. प,         |              |                  | 1           | 1                     | -                        | ! <b>j</b>       |
|           | व अप,               |              | ļ                | Į           | ļ                     |                          | [ <b>[</b>       |
| ११८       | सं, पं. प.          | २            | ११६-१२६          | 1           | एके (पृ-              | ग.प                      | भवनसे            |
| , ,       | संख्य०              | •            | 110 1.0          | 1           | जल, बन-               | संख्यः                   |                  |
|           |                     |              |                  | ļ           | प्र. वा.सू.)          | असं-                     |                  |
|           |                     |              | ļ                |             | वंसं ग.प              | रब्दा                    |                  |
| į         |                     |              | J<br>I           | į           | संख्य॰                | i ,                      | <b>!</b>         |
| 020       | सं रूय ०            | ₹            | १३७              | ļ           | मरणाभाव :             | ا<br>تت م <del>ج</del> ) | m/s \            |
|           | स. एक ठ<br>असंख्य ० | 3            | १३७              | ĺ           |                       | र ५० गर                  | ~ນ∢ <i>]</i><br> |
|           |                     |              | १३२ <b>-</b> १३३ | ×           | ×                     | ×                        | सौ-अच्युत        |
| • • •     | į                   |              |                  | [           |                       |                          |                  |

| 1      |                             |               | 7                                       | विप्रकृ        | प्रगति विशेष                      |                     |                       |
|--------|-----------------------------|---------------|-----------------------------------------|----------------|-----------------------------------|---------------------|-----------------------|
|        | निर्गमन                     | Įr.           |                                         | 1              |                                   | मनुष्य              | देत्र गति             |
| 10     | गति                         | गुणस्थान      | सूत्र नं ०                              | 1              |                                   | गति                 | 41 -11(1              |
| 1      | विशेष                       | E-0           |                                         | नस्क           | 110                               | 1 ""                | Ì                     |
| ]      | j<br>                       | <u> </u>      | 4                                       | ·∤.——          | <u> </u>                          | <u> </u>            | <u> </u>              |
| १३४    | असस्या                      |               | १३४-१३६                                 | ×              | ×                                 | χ <u>"</u>          | भवनत्रिक              |
| "      | Ì                           | 3             | "                                       | ×              | ×                                 | ×                   |                       |
| १६८    |                             | 8             | १=६-१४०                                 | ×              | ×                                 | ×                   | सौ० द्वि०             |
|        | ।<br>मनुष्यगति-             |               |                                         |                |                                   |                     |                       |
| १४१    |                             | 8             | १४२-१४६                                 | सर्व           | सर्व                              | सर्व                | ग्रैवेयकतक            |
| 1585   | " प०                        | ١             | १८५-५०६                                 | , ,,           | , H9                              | ,,,                 | श्र भागभगामा<br>भ     |
| مان و  | सं रूय० अ <b>प</b> ०        |               | १५१-१६०                                 |                | एके (जा पृ                        | n q                 | भवनसे नव              |
| ١٢٥٥   | ति रुख्य अपण                | )             | (81-140                                 |                | ादशः (भा पूर<br>उद्यक्त सम्बद्धाः | संस्म               | ग्रै <b>वे</b> युक्तक |
|        |                             | ĺ             |                                         | Į              | प.) पं सं ग-                      |                     |                       |
|        |                             |               |                                         |                | प संरूपःब                         |                     | <b> </b>              |
|        |                             | [             |                                         |                | असँ सम्प्र                        | •                   |                       |
| १६१    | सरव्य०                      | 3             | १६२                                     | -              | मरणाभाव (र                        | सरण/३)              | ) <b> </b>            |
| १६३    |                             | S.            | १६४-१६६                                 | ×              | ×                                 | (                   | ∣ सौ० से              |
| 1,44   | 31 \ 4 -                    | Ę             | 350 114                                 |                |                                   |                     | सर्वार्थ०             |
| १६६    | असंख्य ०                    | <b>4</b><br>8 | १६७-१६८                                 | ×              | ×                                 | ×                   | <b>শ্ব</b> দ্বিক      |
| ,,     | 9 00 00                     | ₹             | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | ×              | ×                                 | ×                   | 51                    |
| १६६    | 51                          | 3             | १६ैं६                                   | '              | मरणाभाव                           | 1                   | or/e)—                |
| 800    |                             | 3             | १७१-१७२                                 | $\mathbf{x}$ . |                                   | X                   | सी द्वि               |
| ľ      | कुम।नुष<br>-                |               | ' '                                     | ,              | १ <b>-१</b> ६-छपरोत्त             |                     |                       |
|        | 5"12"                       |               |                                         |                |                                   | . ,,                |                       |
|        | देवगति                      |               |                                         |                |                                   |                     |                       |
| १६०    | - भवनः त्रिक                |               | १७८-१८३                                 | ×              | एके(बा. पृ.                       | ग. प.               | ×                     |
| १७३    | सौ. द्वि                    | 8             |                                         | •              | जल, वन)                           | संख्य०              |                       |
|        |                             |               |                                         |                | सं. पं. गप                        |                     | ŀ                     |
| 92     | r                           | ₹             | 17                                      | ×              | ,1                                | , <u>11</u>         | ×                     |
| १८४    | 'n                          | ₹             | १≂४                                     | _              | मरणाभाव                           | (दे. सर्ज           | / <b>२</b> )          |
| १८५    | ı, [                        | 8             | १=६-१=E                                 | ×              | ×                                 | ग, प.               | ×                     |
|        |                             |               |                                         |                |                                   | संख्य०,             |                       |
| १६१    | सनत्कुमार                   | १             | ९११                                     | х              | पं.सं.गप                          | ग. प.               | ×                     |
| _      | से सहस्रार                  | 1             |                                         | ×              | संख्य०                            | संख्य०              | ]                     |
| "      | "                           | ₹ :           | 77                                      |                | " !                               | `'                  | ×                     |
| y1     | "                           | 7<br>         | 1>                                      |                | मरणाभाव (                         |                     | ₹) —                  |
| "      | 17                          | 8             |                                         | ×              | 12                                | स. प.               | ×                     |
| أيمه   |                             | ا             | 000 000                                 | ×              |                                   | संस्य0              | i i                   |
| १६२    | आनतसे                       | 8             | १६३-१६६                                 |                | ×                                 | 15                  | ×                     |
| j      | नव ग्रैवेयक                 | <b>,</b>      | ,,                                      | x              | × I                               | -,                  |                       |
| امري ه | ,,                          | 7             | १६७                                     |                | × ।<br>मरणाभाव (व                 | ।<br>ਜੇਸ਼ਕੀ ਸਾਧਾ    | X                     |
| ११७    | 77                          | 3 8           | १६३-१ <b>६</b> ई                        | ×              | नरणामाव ( <sup>1</sup><br>× ]     | दर्वास्र्<br>ग.प∙ ¦ |                       |
| १६२    |                             | •             | 164 164                                 |                | ^                                 | संख्य               | ×                     |
| ११८    | अनु दिशसे_                  | 8             | १६६-२०२                                 | ×              | ×                                 | +                   | ×                     |
| 26     | अनु।दशस_ <br>सर्वार्थ सिर्व | •             | 166 121                                 | ^              | ^                                 | >>                  | ^                     |
|        | (1714 170                   |               | Į                                       |                | ]                                 | ,                   |                       |
|        |                             | j             | 1                                       |                | ļ                                 | 1                   | ľ                     |
|        |                             |               | ļ                                       | İ              | ļ                                 |                     |                       |
|        |                             | i<br>I        | }                                       |                |                                   | 3<br>1              |                       |
|        |                             | !             |                                         | :              | į                                 | 1                   | ł                     |
| ļ      |                             | ļ             |                                         | i              |                                   |                     |                       |

#### ७. लेक्याकी अपेक्षा गति प्राप्ति

अर्थात्—िकिस लेश्यासे मरकर किस गतिमें उत्पन्न हो । ( रा,वा,/४/२२/१०/२००/६ ) ( गो.जी./मू/४१६-४२८/६२०-६२६ )

|                     | T                      |                     |                              |                  |
|---------------------|------------------------|---------------------|------------------------------|------------------|
| निर्गमन<br>जेश्यांश | देवगति                 | निर्गमन<br>सेश्यांश | नरकगति                       | देव व<br>तिर्यंच |
|                     | शुक्तलेश्या—           | j                   | कृष्णलेश्या                  |                  |
| उत्कृष्ट            | सर्वार्थ सिद्धि        | उस्कृष्ट            | ७वी पृ० के अप्रतिष्ठान       |                  |
| मध्यम्              | आनतसे अपराजित          |                     | इन्द्रकर्मे                  |                  |
| जघन्य               | शुकसे सहस्रारतक        | मध्यम               | छठी पृ. के प्रथम पटल         | भवन-             |
|                     | पद्मलेश्या—            |                     | से ७वीं के श्रेणी नद्ध       | <b>রি</b> ক      |
| उरकृष्ट             | सहस्रारतक              |                     | तक                           | यथा-             |
| मध्यम               | ब्रह्मसे शतारतक        |                     |                              | योग्य            |
| जधन्य               | सानत्कुमार माहेन्द्र   |                     |                              | पाँची            |
|                     | तक                     |                     |                              | स्थावर           |
| <b>!</b>            | पीतलेश्या—             | जघन्य               | <b>१वीं पृ∙के चर</b> म पटलतक |                  |
| उत्कृष्ट            | सानत्कुमार माहेन्द्र   |                     | नील्लेश्या—                  |                  |
|                     | के चरम पटलतक           | उत्कृष्ट            | ५वीं पृ. के द्विचरम          |                  |
| मध्यम               | सानत्कुमार माहेन्द्रके |                     | पटलतक                        |                  |
| 1 1                 | द्विचरम पटलतक          | मध्यम               | १वीं पृ.के तीसरे पटलसे       | ı)               |
| 1                   | तथा                    | ļ                   | ३री पृ. के २रे पटलतक         | ,                |
| 1                   | भवनत्रिक व यथा-        | ज्ञघन्य             | ३री पृ. के श्ले परलतक        |                  |
| j                   | योग्य पाँचीं स्था-     |                     | कापोतलेश्या—                 |                  |
| }                   | वरोंमें                | उत्कृष्ट            | ३री पृ. के चरम पटलमें        | ·                |
| जधन्य               | सौधर्मद्विकके          | मध्यम               | ३री पृ. के द्विचरम पटल       | w                |
| 1                   | <b>१</b> ले पटल तक     |                     | से १ ली पृकें ३ रे पटल       |                  |
|                     |                        |                     | तक                           |                  |
| <b>\</b>            |                        | अधन्य               | १लो पृ.के १ले पटलतक          |                  |
| 1                   |                        | ·                   | 1                            |                  |

#### ८. संहननको अपेक्षा गति प्राप्ति

अर्थात्-किस संहननसे मरकर किस गतितक उत्पन्न होना सम्भव है।

( गो.क./मू./२१-३१/२४) ( गो.क./जी. प्र./४४१/७२४/१४ )

संकेत-१=वजऋषभनाराच; २=वज्रनाराच; ३≠नाराच;४=अर्ध-नाराच, १=की सित;६=सृपाटिका।

| संहनन   | प्राप्तव्य स्वर्ग | संहनन       | विरोष                     | प्रश्सर्वय<br>नरक पृ० |
|---------|-------------------|-------------|---------------------------|-----------------------|
| १       | पंच अनुत्तरतक     | ે ૧         | मनु व मत्स्य              | ७वीं पृ. सक           |
| १,२     | नव अनुदिशतक       | <b>१-</b> 8 | स्त्री + उपरोक्त          | ६ठी पृ. तक            |
| १,२,३   | नव ग्रैवेयकतक     | १-६         | सिंह-1-उपरोक्त सर्व       | ५वीं पृ∙तक            |
| १,२,३,४ | अच्युततक          | "           | भुजंग-∤- ,,               | ४थी पृ. तक            |
| १~५     | सहस्रारतक         | १-६         | पक्षी - <del> -</del> -,, | ३री पृ. तक            |
| १-६     | सौधर्मसे कापिष्ठ  | ,,          | सरीसृप+ "                 | ररी पृ. तक            |
|         | <u> </u>          | ,,          | असंज्ञी 🕂 🔐               | १ली. पृ. तक           |

#### ९. श्रकाका पुरुषोंकी अपेक्षा गति प्राप्ति

अर्थाच--शताका पुरुष कीन गति नियमसे प्राप्त करते है---(ति,प./४/गं..नं०)।

१४२६--प्रति नारायण =नरकगति । १४३६--नारायण =नरकगति ।

.,-नलदेव =स्वर्ग व मोक्ष।

१४४२-रुद = नरकगति ।

१४७० - नारेद - नरकगित।

## १०. नरकगतिमें पुनः पुनर्भव धारणकी सीमा

धः, १०/२२,२०/१२०/११ देव णेरहमाणं भोगभूमितिरिक्तमणुस्साणं च मुदाणं पुणो तत्थे वाणंतरमुष्पचीए अभावादो । च्देव, नारकी, भोगभूमिज तिर्यंच और भोगभूमिज मनुष्य, इनके मरनेपर पुनः उसी पर्यायमें उत्पत्ति नहीं पायी जाती, क्योंकि, इसका अत्यन्त अभाव है। नोट-परन्तु बीचमें एक-एक अन्य भव धारण करके पुनः उसी पर्यायमें उत्पन्न होना सम्भव है। वह उत्कृष्ट कितनी बार होना सम्भव है, वही बात निम्न तालिकामें बतायो जाती है।

प्रमाण--ति.प./२/२८६-२८७; रा.वा./३/६/७/१६८/१२ वें ( इसमें केवल अन्तर निरन्तर भव नहीं ); ह. पु./४/३७१, ३७४-३७७; त्रि.सा /२०४-२०६--

| नरक        | कितनी बार      | उन्कृष्ट अन्तर | नरक       | कितनी वार | उत्कृष्ट अन्तर |
|------------|----------------|----------------|-----------|-----------|----------------|
| प्रंथम पृ. | ८ न{र          | २४ मुहूर्त     | षंचम पृ.  | ४ बार     | २ मास          |
| द्वि. पृ.  | ७ बार          | <b>ও दि</b> न  | षष्ठ पृ.  | ३आर       | ४ मास          |
| तृ. पृ•    | र्द <b>नार</b> | १ पक्ष         | सप्तम पृ. | २भार      | ६ मास          |
| चतु पृ.    | १ व्यक्त       | १मास           |           |           |                |

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

- **१९. गुणोत्पादन सारणी-** अर्थात् कीन गतिसे किस गतिमें उत्पन्न होकर कौन-कौनसे गुण उत्पन्न करनेके योग्य होना सम्भव है तथा शताका पुरुषोंमेंसे क्या-क्या मनना सम्भव है।
- संकेत × कनहीं होता; उ. = उत्पन्न कर सक्ते हैं; नि.उ. = नियमसे उत्पन्न करते हैं; नि.र = नियमसे रहता है; वि,र. = विकल्पसे रहता है। शेष संकेतोंके लिए देखो जन्म/६/१।

|                             |                                          |                              | सूत्र                    | [               |                     |                                                |                   |             | कौ                 | नसे गुण                 | । उत्प       | न कर             | सकत           | ा है     |           |           | ·····         |                 |
|-----------------------------|------------------------------------------|------------------------------|--------------------------|-----------------|---------------------|------------------------------------------------|-------------------|-------------|--------------------|-------------------------|--------------|------------------|---------------|----------|-----------|-----------|---------------|-----------------|
| सूत्र<br>नं.                | किस<br>गतिसे                             | किस<br>गतिमें                | या<br>नं ०<br>ष ख.       |                 | · <del>  ''</del> ' | ञ्जान                                          | f<br><del>,</del> |             | सम                 | प्रक्रव                 | <u> </u>     | यम ∫             |               | शलाव     | हा पुरुष  | <b>4</b>  |               | योग             |
| ष.ख./६                      | 1100                                     | आकर                          | पु. ई                    | ।<br>।<br>मति   | श्रुत               | अवधि                                           | मन्<br>पद्ध       | क्रम्       | सम्धक्<br>मिध्याखि | सुम्यक्त                | संयमासंयम    | संयम             | भलदेब         | नामुदेश  | चक्रवर्ती | तीथं कर   |               | जोड             |
| i<br>i                      | १• नस्क गतिसे—(ष,<br>(डि                 | .ख.६/१,६-६/२<br>इ.सा./२०४) । | सूत्र २०                 | ३-२ <b>२</b>    | ०।४८४               | -४६२)                                          | ; (मू.:           | आ./१        | १६६-१              | <b>१</b> दै १);         | (रा•व        | FI./\$/          | ्/७/११        | ६८/३०)   | ); (ह.)   | g./४/३    | <b>∞</b> 8-30 | :২);            |
| २०३–२०४                     | सप्तम पृथिवीसे                           |                              | २०५                      | ×               | ×                   | ×                                              | ×                 | ×           | ×                  | ×                       | ı x          | ×                | ×             | ) ×      | ×         | ( ×       | ı ×           | ×               |
| २०६-२०७                     | षष्ट पृथिनीसे                            | ( तियंच                      | २०८                      | ਚ.              | ਭ,                  | ਚ.                                             | ×                 | ×           | उ,                 | ਚ.                      | ਚ.           | ×                | ×             | ×        | ×         | ×         | × .           | •               |
|                             | ,                                        | 复 मनुष्य                     | ١,,                      | 11              | 115                 | 91                                             | ×                 | ×           | 17                 | ٠,                      | 1,           | ×                | ×             | ×        | ×         | ×         | ×             | Ę               |
| २०६२१०                      | पंचम पृथिवीसे                            | (तियंच                       | <b>२</b> ११              | 12              | ٠,                  | ļ ,,                                           | ×                 | ×           | ١,                 | 1,                      | ,,           | ×                | ×             | ×        | ×         | ×         | ×             | Ę               |
|                             | •                                        | { मनुष्य                     | २१२                      | ,,              | ,,                  | ļ <u>, , , , , , , , , , , , , , , , , , ,</u> | ਚ.                | ×           | ,,                 | ,,                      | "            | ਚ.               | ×             | ×        | ×         | ×         | ×             | 2               |
| २१३–२१४                     | चतुर्थं पृथिवीसे                         |                              | २१५                      |                 | ١                   |                                                | ×                 | ×           |                    |                         |              | ×                | ×             | ×        | ×         | ×         | ×             | Ę               |
| ,,,,,,                      | .2. 5                                    | र मनुष्य                     | २१६                      | 19              | )1<br>)1            | "                                              | ড.                | ਰ.          | **                 | ,,                      | "            | ਰ,               | ×             | ×        | ×         | l x       | ₹,            | १०              |
| २ <b>१७२</b> १≍             | तृ० द्वि <b>०</b> प्र० पृथिवीसे          | •                            | 1 1                      |                 |                     | "                                              |                   |             | **                 | , ,                     | 11           |                  |               |          |           |           |               | 1 1             |
| 160-46                      | पुर । श्रुप प्रथ पृत्यवास                | ₹                            | २१६<br>२२०               | 17              | "                   | 17                                             | ×<br>ਰ.           | x<br>उ.     | •1                 | 17                      | ٠,           | ' ब• ।<br>  ×    | ×             | × ×      | ×         | ×<br>  ਚ. | ×<br>  उ.     | Ę.              |
|                             | ا حمد عم                                 | •                            |                          | "               | 19 [                | 17                                             |                   |             | ) ''<br>'          | 11                      | ! 11<br>/C = |                  | .             | ^        | 1 ^       | 1         | 1 0.          | ११              |
| <b>२२</b> १–२२२             | २. तिर्येच गतिसे(१<br>सामान्य ति. संख्य० | षः(व,/६/४,६~<br>नरक          |                          |                 |                     |                                                | ,                 |             |                    |                         |              |                  |               | 1 2      | LV        | ايدا      | <b></b>       |                 |
| 111-111                     | वामान्य ।तः संस्थ्य                      | तर्यं<br>तिथँच               | <b>२२३</b><br><b>२२४</b> |                 | ਚ.                  | ਤ. ∣                                           | ×                 | ×           | উ.                 | उ                       | ×<br>उ.      | ×                | ×             | ×        | ×         | ×         | ×             | × 45            |
|                             |                                          | मनुष्य                       | २२१<br>२२१               | 17              | ,,                  | "                                              | ' ড.              | ਰ,          | 77                 | 1*                      |              | ਭ.               | ×             | ×        | ×         | ×         | ੈ<br>ਫ਼       | <b>५</b><br>१०  |
|                             | ì                                        | देव                          | 223                      | 17              | 77                  | "                                              | ×                 | ×           | 11                 | ,1<br>17                | ***          | ×                | ×             | ^<br>  x | ×         | ×         | х             | *               |
| ति,प,/                      | (सभी ३४ प्रकारके                         | मनुष्य                       | ``                       | "               |                     | ,,                                             |                   |             | ٠,                 | 77                      |              |                  | <b>!</b><br>[ | <br>     |           |           |               | <b>`</b>        |
| ४/३१४                       | रे सु. मा, आदि ति,                       | संख्य ०                      | _                        | _               | _                   |                                                | _                 |             |                    | _                       | _            | _                | ×             | ×        | ×         | ×         | ਰ.            |                 |
|                             | (दे०जीव समास)                            | ı                            |                          |                 |                     |                                                |                   |             |                    |                         |              |                  |               |          |           |           |               |                 |
|                             | ति, असंख्य                               | देव नारक                     | _                        |                 | '                   |                                                |                   |             | f                  | ते. संर                 | ,<br>ख्याबर  | '<br>[ही ज       | सनग           |          |           | •         |               |                 |
| ,                           | ३• मनुष्य गतिसे—(ध                       |                              | , !<br>/सत्र २           | १<br>११–१३      | ्राधीयकः            | 2-X23                                          | 1                 |             | ·                  |                         |              |                  |               |          |           |           |               |                 |
| २२१२२२                      | ( )                                      | चारों }                      |                          | ** ,            | ভা                  | रण्ड्<br>स्रोक्त                               | ,<br>तिर्यंच      | ব —         |                    |                         |              |                  |               |          |           |           |               |                 |
| ,                           | ४, देवगतिसे                              | (ष.ख.६/१,१-                  | १/सूत्र                  | <b>ર</b> ફ્રŧ–ઃ |                     |                                                |                   |             |                    |                         |              |                  |               |          |           |           |               |                 |
| २२६-२२७                     | देव सामान्य                              | ( तियँच                      | ें <b>२</b> २८           | [ ਫ.            | । <del>उ</del> .    |                                                | , ×               | ×           | ੋਂ ਚ.              | ਚ.                      | ु उ. ∣       | ×                | ×             | ×        | ×         | ×         | ( × ,         |                 |
| <b>!</b>                    |                                          | { मनुष्य                     | <b>२</b> २६              | ,,              | ,,                  | ,,                                             | ਚ.                | ਚ.          | ٠,,                | ٠,                      | ,,,          | <b>ਚ</b> ,       | উ,            | ₹.       | ਤ,        | उ,        | ਭ,            | सर्व            |
| २३०२३१                      | (भवनित्रक देवदेवी                        | ( तियंच                      | ।<br><b>२</b> ३२         | 71              | ,,                  | ,,                                             | ×                 | ×           | ,,                 | <br> -,                 | ,,           | ×                | ×             | ×        | ×         | ×         | ×             | ŧ               |
|                             | सौधर्म द्विकी देवी                       | <b>र्वे</b> मनुष्य           | २३३                      |                 | ,,                  | ,                                              | ਚ.                | ਰ.          | ,                  | ,,                      | رو           | ਚ,               | ×             | ×        | ×         | ×         | ਭ.            | १०              |
| <b>২</b> ঽ৬                 | (सौधर्मसे क्षतार                         | ( तियंच                      | <b>२</b> ३४              |                 | <u> </u>            |                                                | ×                 | ×           | 1                  |                         |              | ×                | *             | ×        | ×         | ×         | ×             | <b>.</b>        |
| '``                         | सहस्रार तकके देव                         | मनुष्य                       | 3,40                     | 11              | '' '<br>  ''        | ] ],                                           | ਰ.<br>ਹ           | ু<br>তু     | ,,                 | 1,                      | 11           | ਤ <sub>.</sub>   | ੍ਰ<br>ਚ.      | ਰ.       | ਰ.        | ੍ਹ<br>ਰ.  | ਤੋ.           | १४              |
| 73/-526                     | आनतसे अन्त ग्रैवे०                       | 7                            | 1 1                      |                 | l                   |                                                |                   |             | ,,                 | "                       | , "<br>[     | -,               | -,            |          | -'        |           |               | ı i             |
| २ <b>३</b> ६−२३६<br>२३=–२३६ | आनतस अन्त ग्रव०<br>अनुदिशसे अपराजित      | मनुष्य                       | 230                      |                 | ,,<br>नि.र,         | ,,<br>ਇਕ ਤ                                     | 17                | 11          | "                  | 11<br><del>(3</del> 7 + | *1           | 11 ਹੈ<br>ਵਿੱਕ ਦਾ | 15            | 14       | "         | 71        | 11            | १४              |
| २४१–२४२<br>२४१–२४२          | अनु।दशस अपरा।जत<br>सर्वार्थ सिद्धि देव   | 37                           | 180<br>182               |                 | l                   | ाव.र.<br>नि.र.                                 | "                 | ,,<br>नि.ुड |                    | नि.र.                   |              | नि.उ             | 11            | ×        | 11        | ١٠.       | "<br>নি.ড     | <b>१२</b><br>१२ |
| 101 101                     | 20 14 20 17 11 150 1621                  | 17                           | 101                      | ""              |                     | 11.4                                           | 71                | .,,,        |                    | 11                      | 17           | 11               | 11            | 1 ^      | ''        | '         | 171.5         | ``              |

जन्मे जय — कुरुवंशी राजा परीक्षितका पुत्र और शतानीकका पिता था। पांचालदेश (कुरुक्षेत्र ) का राजा था। समय—ई० पू० १४६०-१४२० (विशेष—दे० इतिहास/३/२); (भारतीय इतिहास/पु,१/पृ २८६)।

जयंत १. कल्पातीत देवोंका एक भेद — दे० स्वर्ग२/१२. इन देवोंका लोकमें अवस्थान — दे० स्वर्ग/१/४३, एक ग्रह — दे० ग्रह । ४, एक ग्रक्ष — दे० ग्रक्ष । ५. जम्बूद्वीपकी वेदिकाका पश्चिम द्वार — दे० लोक३/१ ६. विजयार्धकी दक्षिण व उत्तर श्रेणीके दो नगर — दे० विद्याघर ।

जयंत भट्ट-ई० ८४० के 'न्याय मंजरी' ग्रन्थके कर्ता नैयायिक विद्वात् । आपने मीमांसकोंका बहुत खण्डन किया है (सि.वि./प्र.३०/ पं. महेन्द्र कुमार); (स्याद्वाद सिद्धि/प्र.२२/पं. दरबारीलाल कोटिया)।

**जयंतिकी**—रुचक पर्वत निवासिनी एक दिक्कुमारी महत्तरिका —दे० लोक/४/१३।

जयंती — १. रुचक पर्वत निवासिनी एक दिवसुमारी देवी — दे० लोक १/१३; २. नन्दीरवरद्वीपकी परिचम दिशामें स्थित वापी — दे० लोक १/१९,३. अपर विदेहस्य महावप्र क्षेत्रकी मुख्य नगरी — दे० लोक १/२; ४. भरतक्षेत्रका एक नगर— दे० मनुष्य/४; १. एक मन्त्रविद्या — दे० विद्या।

जिय — १. भाविकालीन २१ वें तीर्थं कर — दे० तीर्थं कर/६; २. (वृ. कथा कोश/कथा नं ६/पृ ) सिहलद्वीपके राजा गगनादित्यका पुत्र था (१७) पिताकी मृत्युके पश्चात् उसके एक मित्र उज्जियनी नगरीके राजाके पासमें रहने लगा । वहाँ एक दिन भोजन करते समय अपने भाईके मुखसे मुना कि यह भोजन 'विषानन' है। 'विषानन' कहनेसे उसका तात्पर्य पौष्टिकका था, पर वह इसका अर्थ विषमिश्रित लगा बैठा और इसीलिए केवल विष लानेकी करपनाके कारण मर गया। १७-१८।

जयकीति अपर नाम प्रश्नकीति था। आप भाविकालीन १०वें तीर्थंकर हैं—दे० तीर्थं कर/६।

जंयकुमार — (म.पु./सर्ग/श्लोक) कुरुजांगल देशमें हस्तिनागपुरके राजा व राजा श्रेयांसके भाई सोमश्रमके पुत्र थे (४३/७१)। राज्य पानेके पश्चात् (४३/७७) आप भरत धक्रवर्तीके प्रधान सेनापित बन गये। दिग्विजयके समय मेव नामा देवको जीतनेके कारण आपका नाम मेवेश्वर पड़ गया (३२/६७-७४; ४३/३१२-१३)। राजा अकम्पनकी पुत्री सुलोचनाके साथ विवाह हुआ (४३/३२६-३२१)। सुलोचनाके लिए भरतके पुत्र अर्ककीर्तिके साथ युद्ध किया (४४/७१-७२)। जिसमे आपने अर्ककीर्तिको नागपाशमें बाँध लिया (४४/७१-७२)। जिसमे आपने अर्ककीर्तिको नागपाशमें बाँध लिया (४४/३१४-३४५)। अकम्पन व भरत दोनोंने मिलकर उनका मनमिटाव कराया (४६/१०-७२)। एक देवी द्वारा परीक्षा किये जानेपर भी शीलसे न डिगे (४७/६१-७३)। अन्तमें भगवान् ऋषभदेवके ७१वें गणधर बने (४७/२-६-१-६)। पूर्व भव नं ४ में आप सेठ अशोकके पुत्र सुकान्त थे (४६/१०६,८०)। पूर्व भव नं ३ में 'रतिवर' (४६/९८)। पूर्व भव नं २ में राजा आदित्य-गितिके पुत्र हिरण्यवर्मा (४६/१४६-१४६)। और पूर्व भव नं १ में देव थे (४६/१६०-२५२)। नोट — युगपत पूर्व भवके लिए (दे० ४६/३६४-६८)

#### जयचंद---

जयपुर के पास फागी ग्राम में जनमे। पंज्रोडरमल का प्रवचन सुनने जयपुर आये। अपने पुत्र नन्दलाल से एक विदेशी विद्वान को परास्त कराया। ढुंढारी भाषा में अनेक प्रन्थो पर वचनिकायें लिखीं यथा—सर्वार्ध सिद्धि (वि. १८६१), प्रमेपररनमाला (वि. १८६१), कार्तिकेयानुप्रेक्षा (वि. १८६१), द्वय संग्रह (वि. १८६१), समयसार (वि. १८६४), अष्टपाहुड (वि. १८६०), ज्ञानार्णव (वि. १८६१) भक्तामर कथा (वि० १८७०), चन्द्र प्रभचित के द्वि सर्ग का न्याय भाग 'मतसमुख्य' (वि. १८७४), आध्र मीमांसा (वि. १८८६), धन्य कुमार चरित, सामायिक पाठ। इनके अतिरिक्त हिन्दी भाषा में अपनी स्वतंत्र रचनायें भी की। यथा-पदसंग्रह, अध्यातम रहस्यपूर्ण चिट्ठी (वि. १८७०) समयम्बि. १८२०-१८८६ (ई. १७६३-१८२६)। (हि. जै.सा.इ./पृ. १८६/कामताप्रसाद); (र.क.शा./प्र. पृ. १६/पं. परसानन्द); (न.दी./प्र.७) रामप्रसाद जैन बम्बई)। (ती./४/२६०)

जयद्रथ — (पा, पु./सर्ग/श्लोक) कौरवोकी तरफरी पाण्डवोंके साथ लडा था (१६/५३) । युद्धमें अभिमन्युको अन्याय पूर्वक मारा (२०/३०)। अर्जूनकी जयद्रथ वधकी प्रतिज्ञासे भयभीत हो जानेपर (२०/६८) दोणाचार्यने धेर्य बँधाया (२०/६८)। अन्तमें अर्जुन द्वारा मारा गया। (२०/१६८)।

जयध्वला---आ. यतिबृषभ (ई.१६०-१८०) कृत कषाय पाहुड़ प्रन्थकी ६०,००० श्लोक प्रमाण विस्तृत टीका है। इसमेंसे २०,००० श्लोक प्रमाण भाग तो आ. नीरसेन स्वामी (ई.७७०-८२७) कृत है और शेप ४०,००० श्लोक प्रमाण भाग उनके शिष्य आ. जिनसेन स्वामी ने ई. ५३७ में पूरा किया। (दे. परिशिष्ट १)।

जयनंदि— निन्दसंघ नतात्कारगणकी गुर्वावलीके अनुसार आप देवनन्दिके शिष्य तथा गुणनन्दिके गुरु थे। समय—विक्रम शक सं. २०८-३५८ (ई ३८६-४३६)—दे० इतिहास/७/२।

जयपाल-अुताबतारकी पष्टावलीके अनुसार आप ११ अंगघारियों में द्वितीय थे। अपर नाम यशपाल या जसपाल था। समय-वी, नि. ३६२-३८३ (ई. पू. १६४-१४४)-दे० इतिहास/४/४।

जयपुर-भरत क्षेत्रका एक नगर-दे० मनुष्य/४।

जयपुरी-विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर ।

जियबाहुं श्रुतावतारकी पट्टावलीके अनुसार आप आठ अंगधारी थे। दूसरी मान्यताके अनुसार आप केवल आचारांगधारी थे। अपर नाम भद्रवाहु या यशोबाहु था। (विशेष देखो भद्रवाहु-द्वितीय)।

जयसित्र —सप्त ऋषियों मेसे एक —दे० सप्त ऋषि ।

जयराशि ई. ७२६-८२४ के, 'तत्त्वीपध्सव सिंह' के कर्ता एक अजैन नैयायिक विद्वान ।

जयवर्गह — पश्चिममे सौराष्ट्र देशका राजा था। अनुमानतः चालुक्यवंशी था। इसीके समय श्री श्रीजिनसेनाचार्यने अपना हरिबंशपुराण (श ७०६ में) लिखना प्रारम्भ किया था। समय— श. सं. ७००-७२६ (ई. ७७८-५०३); (ह. पु /६६/५२-५३); (ह. पु./ प्र.हं/पं. पञ्चालाल)।

जयवर्मा—(म.पु./४/ श्लोक नं.) गनिधला देशमें सिंहपुरनगरके राजा श्रीषेणका पुत्र था। २०६। पिता द्वारा छोटे भाईको राज्य दिया जानेके कारण विरक्त हो दीक्षा धारण कर ली। २०७-२०८। आकाशमेंसे जाते हुए महीधर नामके विद्याधरको देखकर विद्याधरोंके भोगोंकी प्राप्तिका निदान किया। उसी समय सर्पदंशके निमित्तसे भरकर महाबल नामका विद्याधर हुआ। २०६-२१९। यह ऋदभदेनके पूर्वका दसवाँ भव है—दे० ऋषभ।

जयवान् --सप्त ऋषियों मेसे एक-दे० सप्त ऋषि ।

जयविलास — इवेताम्बराचार्य यशोविजय (ई. १६३८-१६८८) हारा रचित भाषा पदसंग्रह ।

जयसिंह — १ जयसिंहराज प्रथम भोजवंशी राजा थे। भोजवंशकी वंशावलीके अनुसार यह राजा भोजके पृत्र व उदयादित्यके पिता थे। इनका देश मालवा (मगध) तथा राजधानी उज्जैती (धारा नगरी)

For Private & Personal Use Only

थी। समय— वि.—१११२-१११६, (ई. १०६६-१०६८)।— विशेष दे० इतिहास/३/१ (स. श./प्र./परें जुगल किशोर)। २. जयसिंहराज द्वि. भोजवंशी राजा थे। भोजवंशकी वंशावलीके अनुसार राजा देवपालके पुत्र थे। अपर नाम जैतुगिदेव था। इनका देश मालवा (मगध) तथा राजधानी उज्जैनी (धारा नगरी)थी। समय— वि० १८०६-१२१६ (ई. १२२०-१२३६)—दे० इतिहास/३/१।३. सिद्धराज जयसिंह गुजरात देशकी राजधानी अणहिल्लपुर पाटणके राजा थे। आप पहले शैव मतावलम्बी थे, पीछे श्वेताम्बराचार्य हेमचन्द्रसे प्रभावित होकर जैन हो गये थे। समय—ई. १०००-११८३। (स. म./प्र. ११)। ४. जयसिंह सवाई जयपुरके राजा थे। वि. १७०४ में आपने हो जयपुर नगर बसाया था। समय—वि. १७६०-१८०० (ई. १७०३-१७४३) (मो. मा. प्र./प्र.१७/पं. परमानन्द)।

जयसेन — १. (म. पु./४८/१लो नं.)। जम्बूद्वीपके पूर्विविदेह क्षेत्रमें वरसकावतीका राजा था। १६। पुत्र रतिषेणकी मृत्युपर विरक्त हो दीक्षा धर ली/६२-६७। अन्तर्में स्वर्गमें महाबल नामका देव हुआ/६६। यह सगर चक्रवर्तीका पूर्व भव नं. २ है। — दे० सगर। २. (म पु./६६/१लो. नं.) पूर्व भव नं. २ में श्रीपुर नगरका राजा वसुन्धर था। ७४। पूर्वभव नं. १ में महाशुक विमानमें देव था। ७७। वर्तमान भवमें ११वाँ चक्रवर्ती हुआ। ७८। अपर नाम जय था। — दे० शलाका पुरुष/२।

**जयसेन-**१. श्रुतावतारको पट्टावलीके अनुसार आप भद्रबाहु श्रुत-केवलीके पश्चात् चौथे १९ अंग व १४ पूर्वधारी थे। समय--वी, नि. २०८-२२६ (ई. पू./३१६-२६८ )हिन्ट नं ३ के अनुसार बी, नि. २६८-२९१--दे० इतिहास/४/४। २ पुत्राटसंघ- की गुर्वावली के अनुसार आप शान्तिसेनके शिष्य तथा अमितसेनके गुरु थे । समय - वि. ७८०-८३० (ई. ७२२-७७३)।—दे० इतिहास/७/८ ।३. पंचस्तूप संघकी गुर्वावलीके अनुसार आप आर्यनन्दिके शिष्य तथा धवलाकार श्री वीरसेनके सधर्मा **थे । समय** — ई. ७७०-८२७ — दे० इतिहास/७/७ । ४, लाङ्गागड संघकी गुर्वावलीके अनुसार आप भावसेनके शिष्य तथा ब्रह्मसेनके गुरु थे। कृति-धर्म-रत्नाकर आवकाचार। समय-बि.१०५५( ई. ६६८ )।--दे०इतिहास/७/१०। जे /१/३७४) ४-आचार्य वसुनन्दि (वि. १९२६-११७६; ई. १०६८- १११८) का अपर नाम। प्रतिष्ठापाठ आदिके रचयिता।—दे० बसुनन्दि/३ ६ लाङ्मागङ्संघकी गुर्वावलीके अनुसार आप नरेन्द्रसेनके शिष्य तथा गुणसेन नं १ व उदय-सेन नं. २ के संघर्मा थे। समय-वि. ११८०-दे० इतिहास७/१०1 बीरसेन के प्रशिष्य सोमसेन के शिष्य । कृतिये- समयसार, प्रवचन-सार और पञ्चास्तिकाय पर सरल संस्कृत टीकायें। समय-पं. कौ लाश चन्द जी के अनुसार बि, श, १३ का पूर्वीर्घ,ई, झ. १२ का उत्तरार्घ। डा० नेमिचन्द के अनुसार ई. श. ११ का उत्तरार्घ १२ का पूर्वार्ध । (जै /२/१९४), (ती,/३/१४३) ।

जिया—१. अरहनाथ भगवानुकी शासक यक्षिणी—दे० तीर्थकर/६/३ २. एक विद्याधर निद्या,व एक मन्त्र निद्या—दे०निद्या।३, वाचना या ठ्याख्याका एक भेद—दे० बाचना ।

जयावह--विजयार्घकी उत्तरश्रेणीका एक नगर।--( दे. विद्याघर ).

जरिकुमार - १. (ह. पु/सर्ग/श्लोक ) - रानी जरासे वसुदेवका पुत्र था। (४९/६३) भगवान् नेमिनाथके सुखसे अपनेको कुष्णकी मृस्युका कारण जान जंगलमें जाकर रहने लगा (६९/३०)। द्वारिका जलनेपर जब कृष्ण वनमे आये तो दूरसे उन्हें हिरन समम्कर बाण मारा, जिससे वह मर गये (६२/२७-६१)। पाण्डवोंको जाकर सब समाचार बताया (६३/४६)। और उनके द्वारा राज्य प्राप्त किया (६३/७२)। इनसे यादव वंशकी परम्परा चली। अन्तमें दीक्षा घारण कर ली । (६६/२) । २. द्वारका दहनके पश्चात कलिगका राजा हुआ । इसकी सन्ततिमें ही राजा वसुध्वज हुए ।—दे० इतिहास ७/१० ।

#### जरा---

(नि. सा/ता. वृ/६) तिर्यंड्मानवानां वय कृतदेहविकार एव जरा । = तिर्यंचों और मनुष्योंका आयुकृत देहविकार जरा है ।

जरापल्ली जरापक्ती पार्श्वनाथ स्तोत्र भट्टारक पदानित् नं १० (ई. १३२८-१३६३) की एक १०५ खों वाली रचना है । (ती /३/३२३) ।

जराधु — (स. सि/२/३३/१८६/१२) यज्जालवस्त्राणिपरिवरणं वित-तमांसशोणितं तज्जरायुः । ≕ जो जालके समान प्राणियोका आवरण है और जो मांस और शोणितसे बना है उसे जरायु कहते हैं (रा. वा/२/३३/१/१४३/३०); (गो. जी./जी प्र./८४/२०७/४).

जरासंघ (ह. पु/सर्ग/श्लोक) - राजगृह नगरके स्वामी बृहद्रथका पुत्र था (१८/२१-२२)। राजगृह नगरका हरिवंशीय राजा था। (३१/२)। अपनी पुत्री जीवद्यशाका विवाह कंसके साथ करके उसे अपना सेनापति बना लिया (३२/२४)। कृष्ण द्वारा कंस मारा गया।-(३६/४६)। युद्धमें स्वयं भी कृष्ण द्वारा मारा गया (४२/८३-८४)। ग्रह तीन खण्डका स्वामी हवाँ प्रतिनारायण था (१८/२३) विशेष दे० शलाका पुरुष/६)।

जल- जैनाम्नायमें जनको भी एकेन्द्रिय जीवकाय स्वीकार किया गया है।

#### ९. जलके पर्यायगत भेद

म्,आ/११० ओसाय हिमा महिगा हरदणु मुद्धोदगे घणुदुगे य । ते जाण आउजीवा जाणिन्ता परिहरेदव्या ।२१०। ≔ओस, वर्फ, धुआँके समान पाला, स्थूलिबन्दु रूपजल, सूक्ष्मिबन्दु रूप जल, चन्द्रकान्त मणिसे उत्पन्न शुद्ध जल, भरनेसे उत्पन्न जल, मेघका जल वा घनोदिधवात जल—ये सब जलकायिक जीव हैं। (पं.स./प्रा./९/७८); (ध./९/१,१,४२ गा१६०/२७३), (भ.आ/बि/६०८/८०४/१७); (त.सा/२/६३)।

### २. प्राणायाम सम्बन्धी अप्मण्डल

ज्ञा./२१/२० अर्धवन्द्रसमाकारं वारुणाक्षरत्नक्षितम् । स्फुरत्सुधाम्बुसंसिक्तं चन्द्राभ वारुणं पुरम् ।२०। = आकारतो आधे चन्द्रमाके समान, वारुण बीजाक्षरसे चिह्नित और स्फुरायमान अमृतस्वरूप जलसे सीँच। हुआ ऐसा चन्द्रमा सरीखा शुक्कवर्ण वरुणपुर है। यह अप्-मण्डलका स्वरूप कहा।

### ३. अस्य सम्बन्धित विषय

- जलके काय कायिकादि चार भेद—दे० पृथिवी ।
- २. बादर जलकायिकोंका भवनवासी देवोंके भवनों तथा नरक पृथिवियोंमें अवस्थान।—दे० काय/२/६।
- ३. जलमें पुद्गलके सर्वगुणोंका अस्तित्व ।—दे० पुद्दगढ/१०।
- ४. मार्नणा प्रकरणमें भावमार्गणाकी इष्टता तथा वहाँ आयके अनुसार ही व्यवका नियम ।—दे० मार्गणा ।
- ५. जलकायिक सम्बन्धी गुणस्थान, मार्गणास्थान व जीवसमास आदि २० प्ररूपणाऍ—दे०सत ।
- ६. जलकायिक सम्बन्धी सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, मात्र व अल्प-बहुत्व रूप आठ प्ररूपणाऍ—-दे० वह-वह नाम।
- ७. जलकायिक नामकर्मका बन्ध उदयसत्त्व —दे० वह-वह नाम।
- ८. जळका वर्ण धवरू ही होता है---दे० लेश्या/३।

#### जलकाय व जलकायिक—दे० जल ।

**जलकेतु**---एक ग्रह--दे० ग्रह।

जलगता चूलिका-इादशाग भुतज्ञानका एक भेद

⊶दे० श्रृतज्ञान/III।

जल गति—एक औषधि विद्या—दे० विद्या।

जिल्ल गालन — जैन मार्गमे जलको छानकर ही प्रयोगमे लाना, यह एक बडा गौरवशाली धर्म समफा जाता है। जलकी शुद्धि, अशुद्धि सम्बन्धी नियम इस प्रकरणमे निर्दिष्ट है।

# १. प्रासुक जल निर्देश

## १. वर्षाका जरू प्रासुक है

भा.पा/टी/१११/२६१/२१. वर्षाकाले तरुमूले तिष्ठ । वृक्षपणींपरि पतिस्वा युर्जजलं यस्युपरि पतित तस्य प्राप्तुकत्वाद्विराधापकार्यिकानां जीवानां न भवति । = यतिजन वर्षाऋतुमें वर्षायोग धारण करते हैं । वर्षाकाल-मे वृक्षके नीचे बैठकर ध्यान करते हैं । उस समय वृक्षके पत्तोपर पड़ा हुआ वर्षाका जो जल यतिके शरीरपर पडता है उससे उसको अप्-कायिक जीवोंकी विराधनाका दोष नहीं सगता, क्योंकि वह जल प्राप्तुक होता है ।

### २. रूप रस परिणत ही उण्डा जल प्रासुक होता है

दे.आहार/II/४/४/३ तिल, चावल, तुष या चना आदिका धोया हुआ जल अथवा गरम करके ठण्डा हो गया जल या हरड आदिसे अपरिणत जल, उसे लेनेसे साधुको अपरिणत दोव लगता है।

भ.आ.हि.पं. दौततराम/२६०/पृ० १२६ या पृ० ११० तिलिनिके प्रक्षात्तिनका जल. तथा चावल घोवनेका जल तथा जो जल तम्र होय करि ठण्डा हो गया होय तथा चणाके घोवनेका जल तथा तुष घोवनेका जल तथा हरडका चूर्ण जामे भिला हाय, ऐसा जो आपका रस गन्धकूं नहीं पलट्या, सो अपरिणत दोष सहित है। अर जो वर्ण रस गन्ध इत्यादि जामें पलटि गया होय सो परिणत है. साधुके लेने योग्य है।

★ गर्म जल प्रासुक होता है—दे० जल गालन/१/४।

## शीच व स्नानके छिए तो ताड़ित जल या बायड़ीका ताजा जल मी प्राप्तक है

रन्तमाला/६३-६४ पाषाणोरस्फरितं तोयं घटीयन्त्रेण ताहितम् । सद्यः संतप्तवापीनां प्राप्तक जलमुच्यते ।६३। देवर्षीणां प्रशीचाय स्नानाय च गृहस्थिनाम् । अप्राप्तकं परं वारि महातीर्थं जमप्यदः ।६४। = पाषाणको फोडकर निकला हुआ अर्थात् पर्वतीय फरनोका, अथवा रहट द्वारा ताहित हुआ और वापियोका गरम-गरम ताजा जल प्राप्तक है । इसके सिवाय अन्य सब जल, चाहे महातीर्थं गंगा आदिका नयों न हो, अप्राप्तक है ।६३। यह जल देव वियोंको तो शौचके लिए और गृहस्थों-को स्नामके लिए वर्जमीय नहीं है ।६४।

## ४. जलको प्रासुक करने की विधि व उसकी मर्यादा

बतः विधान संग्रह/३१ पर उद्दध्त रत्नमालाका श्लोक— मुहूर्त गालितं तोगं प्राप्तुकं प्रहरद्वयम् । उष्णोदमहोरात्रमगालितमिनोच्यते । = छना हुआ जल दो घडी तक, हरडे आदिसे प्राप्तुक किया गया (देखो ऊपरें नं०२) दो पहर या छह धण्टे तक तथा उन्नाला हुआ जल २४ घण्टे तक प्राप्तुक या पीने योग्य रहता है, और उसके पश्चात् निना छनेके समान हो 'जाते है ।

चळका वर्ण घवल ही होता है—दे० लेश्या/३।

### २. जल गालन निर्देश

### १. सभी तरल पदार्थ छ।नकर प्रयोगमें काने चाहिए

ता सं./२/२३ गालितं रहवस्त्रेण सर्पिस्तैनं पयो द्रवम् । तोयं जिनाग-माम्नायाहारेत्स न चान्यथा ।२३। = घी, तेल,दूध, पानी आदि पत्तते पदार्थोको बिना छाने कभी काममें नहीं लाना चाहिए ।

### २. दो घड़ी पीछे पुनः छानने चाहिए

सा.ध /३/१६ मुहूर्तयुरमोध्र्वमगालनम् । = छने हुए पानीको भी दो मुहूर्त अर्थात् चार घडी पीछे छाना हुआ नहीं मानना चाहिए । शलो. बा /२/१/२/१२/३६/२८/भाषाकार पं. माणिकचन्द । = दो घड़ी पीछे जलको पूनः छानना चाहिए ।

#### ३. जल छानकर उसकी जिवानी करनेकी विधि

सा.ध./२/१६ अन्यत्र वा गालितशेषितस्य न्यासी निपानेऽस्य न तइ-व्रतेऽच्यी ।१६। = छाननेके पश्चात् शेष बचे हुए जलको जिस स्थान-का जल है उसमें न डालकर अन्य जलाशयमें छोड़ना (या वैसे ही नालीमें बहा देना) जलगालनवतमें योग्य नहीं।

#### ४. छलनेका प्रमाण व स्वरूप

सा.ध./३/१६ वा दुर्वाससा गालनमम्बुनोः स तहवतेऽर्च्यः। ऋषेटे, छेदवाले या पुराने कपड़ेमे छानना योग्य नहीं।

सा.सं./२/२३ गालितं दढशस्त्रेण। - भी, तेस, जस आदिको दढ वस्त्र-मेंसे छानना चाहिए।

वतः विधानसंग्रह/३० पर उद्धृत-षट्त्रिशदङ्गुलं नस्त्रं चतुर्विशर्तिावस्तु-तम् । तद्वस्त्रं द्विगुणीकृत्य तोयं तेन तु गालयेत् । = ३६ अंगुल लम्बे और २४ अंगुल चौड़े वस्त्रको दोहरा करके उसमेंसे जल छानना चाहिए।

क्रिया कोष/पं.दौलतराम/२४४ रंगे वस्त्र न छाने नोरा । पहिरै वस्त्र न गाले बीरा ।२४४। = रंगे हुएं वा पहने हुए वस्त्रमेंसे जल नहीं छानना चाहिए।

#### ५. जल गालनके अतिचार

सा.ध./३/१६ मुद्द्तं युग्मोध्वं मगालनं वा दुर्वाससा गालनमम्बुनो वा।
अन्यत्र वा गालितवेषितस्य न्यासो निपाने।=छने हुए पानीको भी
दो मुद्द्तं अर्थात् चार घडी पीछे नहीं छानना, तथा छोटे, छेदवाले,
मेले, और पुराने कपड़ेसे छानना; और छाननेके पश्चात अचे हुए
पानीको किसी दूसरे जलाशयमें डालना। ये जलगालन वतके अतिचार
हैं, दार्शनिक शायकको ये नहीं लगाने चाहिए।

### ६. जळ गाळनका कारण जरूमें सूक्ष्म जीवोंका सदाव

वत विधान संग्रह ३१ पर उद्गध्त-एक विन्दू द्भवा जीवा पारावत्समा यदि । भूत्वोच्चरन्ति चेज्जम्बूद्वीपोऽपि पूर्यते च तैः । = जलकी एक बूँदमें जितने जीव हैं वे कब्तरके बराबर होकर यदि उद्दें तो उनके द्वारा यह जम्बूद्वीप लवासब भर जाये।

जगदीशचन्द्र बोस-(एक ब्रूँद जलमें आधुनिक विज्ञानके आधारपर उन्होंने ३६४५० बैन्टेरिया जीवोंकी सिद्धि की है। इनके अतिरिक्त जिन जलकायिक जीवोंके शरीररूप वह बिन्दु है वे उनकी दृष्टिका विषय हो नहीं है। उनका प्रमाण अँगुल असं-आगममें कहर गया है)।

# ७. जळ गालनका प्रयोजन राग व हिंसाका वर्जन

सा.धः/२/१४ रागजीववधापायं भ्रयस्तात्तद्वदुत्सृजेत । रात्रिभक्तं तथा युंज्यात्र पानीयमगाजितम् ।१४। = धर्मीरमा पुरुषोंको मधादिकी तरह,

For Private & Personal Use Only

राग तथा जीवहिसासे बचनेके लिए रान्निभोजनका त्याग करना चाहिए। जो दोष रान्नि भोजनमे लगते हैं वही दोष अगालित पेय पदार्थोंमें भी लगते है, यह जानकर बिना छने जल, दूध, घी, तेल आदि पेय पदार्थोंका भी उनको त्याग करना चाहिए। और भी दे० रात्रि भोजन।

जल चारण—दे० ऋदि/४।

जिलपथ --- पा.पु./१६/७ प्रवाससे लौटनेपर पाण्डव न्कुल जन्नपथ नगर-में रहने लगे । नोट--- कुरुक्षेत्रके निकट होनेसे वर्तमान पानीपत ही 'जलपथ' प्रतीत होता है ।

जल शुद्धि— दे॰ जन मानन ।

जलावर्त—विषयार्धकी दक्षिणश्रेणीका एक नगर —दे०विद्याधर। जलावध— दे० ऋद्धि/७।

जल्प-- १. स्थाप

न्या.सू मृ./२-२/२ यथोक्तोपपन्नश्छतजातिनिष्रहस्थानसाधनोपलम्भो जल्प'/२।

न्या.सू./भा /२-२/२/४३/१० यत्तत्प्रमाणैरर्थस्य साधनं तत्र छतजाति-नियहस्थानामङ्गभावो रक्षणार्थस्वात् तानि हि प्रयुष्यमानानि परपक्ष-विधातेन स्वपक्षं रक्षन्ति । = पूर्वोक्त लक्षणसहित 'छल' 'जाति और 'नियहस्थान' से साधनका निषेध जिसमे किया जाये उसे जन्य कहते हैं। यथिष छल, जाति व नियहस्थान साक्षात् अपने पक्षके साधक नहीं होते, तथापि दूसरेके पक्षका खण्डन करके अपने पक्षकी रक्षा करते हैं, इसलिए नैयायिक लोग उनका प्रयोग करके भी दूसरेके साधनका निषेध करना न्याय मानते हैं। इसी प्रयोगका नाम जन्य है।

सि.वि./मू./६/२/२११ समर्थवचन जल्पम् ।

सि.वि./व./१/२/३१९/१६ छतजातिनिप्रहस्थानानां भेदो लक्षणं च नेह प्रतन्यते। = (जिनमार्गमे क्यों कि अन्यायका प्रयोग अन्यन्त निषद्धि है, इसलिए यहाँ जल्पका लक्षण नैयायकोसे भिन्न प्रकारका है।) समर्थवचनको जल्प कहते हैं। यहाँ छल, जाति व निप्रहस्थानके भेद रूप लक्षण इष्ट नहीं किया जाता है।

#### २. जल्पके चार अंग

सि.वि./मू /६/२/३११ जल्पं चतुरङ्गं विदुर्बुधाः ।

#### ३, जल्पका प्रयोजन व फल

दै० वितंडा। चनैयायिक सोग केवल जीतनेकी इच्छासे जल्प घ वितण्डाका प्रयोग भी न्याय समकते हैं। (परन्तु जैन सोंग।)

सि.वि./मू./१/२८/३६६ तदेवं जनपस्वरूपं निरूष्य अधुना सदसि तदु-पन्यासप्रयोजनं दर्शयत्राह् - स्याद्वादेन समस्तवस्तुविषयेणैकान्तवा-देश्वभिध्वस्तेष्वेकपुर्वोकृता मित्रमतां नैयायिकी शेषुषी। तत्त्वार्था-भिनिवेशिनी निरूपणं चारित्रमासादयन्त्यद्वानन्तचतुष्ट्यस्य महतो हेतुविनिश्चीयते। २८।

सि.वि./मू./१/२/३११ पक्षीनर्ण यपर्यन्तं फलं मार्गप्रभावना । = इस प्रकार जल्पस्वरूपका निरूपण करके अब उसका कथन करनेका प्रयोजन दिखाते है--समस्त वस्तुको विषय करनेवाले तथा समस्त एकान्त-वादोंका निराकरण करनेवाले स्थाद्वादके द्वारा अन्य कथाओसे निवृत्त होकर बुद्धिमानोकी बुद्धि एक विषयके प्रति अभिमुख होती है। और न्यायमें नियुक्त होकर तस्वका निर्णय करनेके लिए वादी और प्रतिवादी दोनोके पक्षोमें मध्यस्थताको धारण करती हुई शीघ ही अनुपम तस्वका निश्चय कर लेती है। २८। पक्षका निर्णय जब तक नहीं होता तब मार्ग प्रभावना होती है। यही जक्पका प्रयोजन व फल है। २।

#### ४. अन्य सम्बन्धित विषय

- १, जय पराजय व्यवस्था-दे० न्याय/२।
- २. वाद जल्प व वितंडामें अन्तर—दे० बाद।
- ३. बाह्य और अन्तर जल्य-दे॰ वचन/१।
- ४. नैयायिको द्वारा जल्प प्रयोगका समर्थन -- दे० वितंडा ।

जल्पनिर्णय — आ, विद्यानिन्द (ई० ७७५-५४०) द्वारा संस्कृत भाषामें रचित न्याय विषयक एक ग्रन्थ।

जसफल-दे० जयपाल ।

**जांबूनदा--** एक विद्या-दे० विद्या ।

जागृत--दे० निद्रा/१/३

### जाति(सामान्य)—१. लक्षण

न्याय,सू./सू./२/२/६६ समानप्रवासात्मिका जातिः।६६। = द्रव्यक्ति आपस-मे भेद रहते भी जिससे समान बुद्धि जरपन्न हो उसे जाति कहते है।

रा.वा./१/३३/६/१६ बुद्धविभिधानानुप्रवृत्तितिक्वं सादश्यं स्वरूपा-नुगमो वा जातिः, सा चेतनाचेतनाद्यारिमका शब्दप्रवृत्तिमिमित्तस्वेन प्रतिनिधमात् स्वार्थव्यपदेशभाक्। अनुगताकार बुद्धि और अनुगत शब्द प्रयोगका विषयभूत सादश्य या स्वरूप जाति है। चेतनकी जाति चेतनत्व और अचेतनकी जाति अचेतनत्व है क्यों कि यह अपने-अपने प्रतिनियत पदार्थके ही चोतक है।

ध./१/१.१.१/१७/५ तत्थ जाई तङभवसारिच्छ-लवखण-सामण्णं ।

ध./१/१,१.१/१-/३ तत्थ जाङ्णिमित्तं णाम गो-मणुस्स-घड-पड-त्थंभ-वेत्तादि।=तद्भव और सादश्य लक्षणवाले सामान्यको जाति कहते हैं। गौ, मनुष्य, घट, पट, स्तम्भ और वेत इत्यादि जाति निमित्तक नाम है।

## २. जीवोंकी जातियोंका निर्देश

घः/२/१,१/४११/४ एइंदियादी पंच जादीओ, अदीदजादि विअरिथ। = एकेन्द्रियादि पाँच जातियाँ होती हैं और अतीत जातिरूप स्थान भी है।

## ३, चार उत्तम जातियोंका निर्देश

म पु/३६/१६८ जातिरेन्द्री भवेदिव्या चिक्तणां विजयाश्रिता। परमा जातिराईन्त्ये स्वारमोत्था सिद्धिमीयुषाम्। — जाति चार प्रकारकी हैं — दिव्या, विजयाश्रिता, परमा और स्वा। इन्द्रके दिव्या जाति होती हैं, चक्रवर्तियोके विजयाश्रिता, अईन्तदेवके परमा और मुक्त जीवोंको स्वा जाति हाती है।

# जाति ( नामकर्म )—१. लक्षण

स. सि/८/११/३८६/३ तासु नरकादिगतिष्वव्यभिचारिणा साहश्येनैकीकृतोऽर्थात्मा जातिः। तिविभित्तं जाति नाम।=उन नारकादि
गतियोमे जिस अव्यभिचारी साहश्यसे एकपनेका बोध होता है, वह
जाति है। और इसका निमित्त जाति नामकमें है। (रा. बा/८/१९/
२/६७६/१०); (गो.क./जी.प्र./३३/२८/१६)

य. ६/१.६-१,२८/११/३ तदो जत्तो कम्मक्खधादो जीवाणं भूओ सरिसत-मुण्यज्जदे सो कम्मक्खंधो कारणे कज्जुवयारादो जादि ति भण्णदे। = जिस कर्मस्कन्धसे जीवोंके अत्यन्त सहशता उत्पन्न होती है, वह कर्मस्कन्ध कारणमें कार्यके उपचारसे 'जाति' इस नामवाला कह-लाता है।

ध./१३/५.५,१०१/३६३/६ एइंदिय-बेइंदिय-तेइंदिय-चर्डादिय-पंचि-दियभावणिव्यत्तयं जंकम्मं तं जादि णामं। —जो कर्भ एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रोन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय भावका बनानेवाला है वह जाति नामकर्म है।

### २. नामकर्मके भेद

ष.खं. ६/१,६-१/सूत्र ३०/६७ जं तं जादिणामकम्मं तं पंचिवहं, एइंदिय-जादिणामकम्मं, वीइंदियजादिणामकम्मं, तीइंदियजादिणामकम्मं, चउरिंदियजादिणामकम्मं, पंचिंदियजादिणामकम्मं चेदि। = जो जाति नामकर्म है वह पाँच प्रकारका है—एकेन्द्रियजातिनामकर्म, द्वीन्द्रियजातिनामकर्म, त्रीन्द्रियजातिनामकर्म, चतुरिन्द्रियजाति-नामकर्म और पंचेन्द्रियजातिनामकर्म (ष. खं.१२/६,६/सू.१०३/३६७); (पं. सं./प्रा/२/४/४६/२७); (स. सि./=/११/३=१/४); (रा. वा./=/११/६/६/११); (गो. क/जी. प्र./३२/२-/१६)। और भी—दे० नाम कर्म—असंख्यात भेद हैं--

### 3. एकेन्द्रियादि जाति नामकमौंके सक्षण

स. सि/८/११/३८१/६ यदुदयारमा एकेन्द्रिय इति शब्बते तदेकेन्द्रिय-जातिनाम। एवं शेषेष्विप योज्यम्। — जिसके उदयसे आत्मा एके-न्द्रिय कहा जाता है वह एकेन्द्रिय जाति नामकर्म है। इसी प्रकार शेष जातियों में भी लागू कर लेना चाहिए। (रा. वा./८/११/১/ ५७६/१३)।

### ४. जाति नामकर्मके अस्तित्व की सिद्धि

ध. ६/१.६-१.२=/५१/४ जदि परिणामिओ सरिसपरिणामी णित्थ तौ सरिसपरिणामकज्जण्णहाणुववत्तीदो । त्वकारणकम्मस्स सिज्भेजा। किंतु गंगात्रालुवादिसु परिणामिओ सरिसपरिणामो उव-लब्भदे, तदो अणेयंतियादो सरिसपरिणामी अप्पणो कारणीभूद-कम्मस्स अत्थितं ण साहेदि त्ति । ण एस दोसो गंगाबालुआणं पुढविकाइयणामकम्मोदएण सरिसपरिणामत्तव्भुवगमाद्यो ।...किं च जदि जीवपंडिंग्गहिदपोग्गलक्खंदसरिसपरिणामो पारिणामिओ वि अस्थि, तो हेऊ अणेयंतिओ होज्ज । ण च एवं, तहाणुवलंभा । जिह जीवाणं सरिसपरिणामो कम्मायत्तो ण होज्ज, तो चडरिंदिया हय-हृत्थि-वय-वग्य-छवल्लादि-संठाणा होज्ज,पंचिदिया वि भमर-मन्कुण-सलहिंदगोव-खुल्लक्ख-रुक्खसंठाणा होज्ज । ण चैवमणुवलंभा, पडि-णियदसरिसपरिणामेष्ठ अवद्विदरुक्खादीणमुवलंभा च । = प्रश्न—यदि पारिणामिक अर्थात् परिणमन करानेवाले कारणके सहश परिणाम नहीं होता है, तो सदश परिणामरूप कार्य उत्पन्न नहीं हो सकता. इस अन्यथानुपपत्तिरूप हेतुसे उसके कारणभूत कर्मका अस्तित्व भले ही सिद्ध होवे। किन्तु गंगा नदीकी बालुका आदिमें पारिणामिक (स्वाभाविक) सदश परिणाम पाया जाता है, इसलिए हेतुके अनै-कान्तिक होनेसे सहश परिणाम अपने कारणीभूत कर्मके अस्तित्वको नहीं सिद्ध करता । उत्तर-यह कोई दोष नहीं. क्योंकि, गंगानदीकी बालुकाके (भी) पृथिवीकास्रिक नामकर्मके उदससे सदश परि-णामता मानी गयी है। ... दूसरी बात यह है, कि यदि जीवके द्वारा ब्रह्ण किये गये पुद्गल-स्कन्धोंका सददापरिणाम पारिणामिक भी हो, तो हेतु अनैकान्तिक होवे। किन्तु ऐसा नहीं है, क्यों कि, उस प्रकारका अनुपनम्भ है। यदि जीवोंका सदश परिणाम कर्मके अधीन न होने, तो चतुरिन्द्रिय जीव घोड़ा, हाथी, भेड़िया, नाघ और छवल्ल आदिके आकारवाले हो जायेंगे-। तथा पंचेन्द्रिय जीव भी भ्रमर, मत्कुण, शलभ, इन्द्रगोप, क्षुल्लक, अक्ष और वृक्ष आदिके

आकारवाले हो जायेगे। किन्तु इस प्रकार है नहीं, क्योंकि, इस प्रकारके वे पाये नहीं जाते तथा प्रतिनियत सहश परिणामोमें अवस्थित वृक्ष आदि पाये जाते है।

थ. १३/४.४/१०१/३६३/१० जादी णाम सरिसप्याच्यागेजमा। ण च तणतरुवरेषु सरिसत्तमित्य, दोवंचितियासु (१) सरिसभावाणुवलं-भादो १ ण जताहारगगहणेण दोण्णं पि समाणत्तवं सणादो । = प्रश्न-जाति तो सदशप्रत्ययसे प्राह्म है, परन्तु तृण और वृक्षोंमें समानता है नहीं 1 उत्तर - नहीं, क्योंकि जल व आहार ग्रहण करनेकी अपेक्षा दोनोंमें ही समानता देखो जाती है।

#### ५. एकेन्द्रिय जातिके बन्धयोग्य परिणाम

पं. का./ता. वृ/११०/१७५/१० स्परं ने न्द्रिय विषयला म्पट्यपरिणतेन जीवेन यदुपार्जितं स्पर्शनेन्द्रियजनकमेकेन्द्रियजातिनामकमे । स्पर्शनेनिद्रियज निन्द्रियके विषयकी लम्पटतारूपसे परिणत होनेके द्वारा जीव स्पर्शनेनिद्रिय जनक एकेन्द्रिय जाति नामकर्म बाँधता है।

#### ६. अन्य सम्बन्धित विषय

१. जाति नामकर्मकी बन्ध उदय सत्त्वरूप प्ररूपणाए

--दे० वह-बह नाम ।

## जाति (न्याय)---१. लक्षण

न्या, सू. सू./१/२/१८ साधर्म्यवैधरम्याभ्यां प्रत्यवस्थानं जातिः १८। स्साधर्म्य और वैधर्म्यसे जो प्रत्यवस्थान (दूषण) दिया जाता है उसको जाति कहते हैं ( श्लो. वा./४/न्या/३०१/४६६. )

न्या. वि./मू./२/२०३/२३३ तत्र मिथ्योत्तरं जातिः [ यथानेकान्तविद्वि-षाम् ] २०३।

न्या. वि./वृ /२/२०३/२३३/३ प्रमाणोपपन्ने साध्ये धर्मे यस्मित् मिथ्यो-तरं भृतदोषस्योद्धावियतुमशकारवेनासइदूषणोद्धावनं सा जातिः। = एकान्तवादियोंकी भाँति मिथ्या उत्तर देना जाति है। अर्थात प्रमाणसे उपपन्न साध्यरूप धर्ममें सइभूत दोषका उठाना तो सम्भव नहीं है, ऐसा समभ कर असइभूत ही दोष उठाते हुए मिथ्या उत्तर देना जाति हैं। (श्लो. वा. /४/ न्या. ४५६/५५०/६).

स्या,मः/१०/११२/१८ सम्यग्हेती हेत्वाभासे वा वादिना प्रयुक्ते, फटिति तद्दोषतत्त्वाप्रतिभासे हेतुप्रतिबिम्बनप्रायं किमपि प्रत्यवस्थानं जातिः दूषणाभास इत्यर्थः । स्वादीके द्वारा सम्यग् हेतु अथवा हेत्वाभासके प्रयोग करनेपर, वादीके हेतुकी सदोषताकी विना परीक्षा किये हुए हेतुके समान माञ्चम होनेवाला शीव्रतासे कुछ भी कह देना जाति है।

### २. जातिके भेद

न्या. सू./सू./१/१/१ ५ ६ साधम्यं वैधम्योत्कक्षायक्ष्वण्यावण्यवि-कल्पसाध्यप्राष्ट्रप्रप्राप्तिष्रसङ्गप्रतिदृष्टान्तानुत्पित्तसंशयप्रकरणहेरवर्था -पत्त्यविशेषोपपत्त्युपलब्ध्यनुपलब्धिनित्यानित्यकार्यसमः ।१। = जाति २४ प्रकार की हैं—१. साधम्यसमः २. वैधम्यसमः ३ उत्कर्ष-समः ४. अपकर्षसमः ५. वर्ण्यसमः ६. अवर्ण्यसमः ७. विकल्पसमः इ. साध्यसमः ६. प्राप्तिसमः १०. अप्राप्तिसमः ११. प्रसंगसमः १२. प्रतिदृष्टान्त्रसमः १३. अनुत्पत्तिसमः १४. संशयसमः १६. प्रकरणसमः १६. हेतुसमः १७. अर्थापत्तिसमः १८. अविशेषसमः ११. उपपत्तिसमः २०. उपलब्धिसमः २१, अनुपलब्धिसमः २२. नित्यसमः २३. अनित्य-सम और २४ कार्यसमः। ( एको० वा. ४/न्या. ३१६/४६९/३ ).

न्या.बि./मू./२/२०७/२३४ मिथ्योत्तराणामानन्त्याच्छास्त्रे वा विस्तरो-क्तितः । साधर्म्यादिसमध्वेन जातिर्ने हु प्रतन्यते ।२०७।=(जैन नैया-यिक जातिके २४ भेद हो नहीं मानते ) क्योंकि मिथ्या उत्तर अनन्त हो सकते हैं, जिनका विस्तार श्री पात्रकेसरी रचित त्रिनक्षण कदर्थ-शास्त्रमें दिया गया है। अतः यहाँ उसका विस्तार नहीं किया गया है।

३. उपरोक्त २४ जातियोंके लक्षण--दे० वह-वह नाम ।

जाति आर्य--हे० आर्य ।

जाति-विजाति उपचार - ३० उपचार ।

जाति मंत्र—दे० मन्त्र शह ।

जाति मद—क्षे<sub>र मद ।</sub>

जालंधर — (पा. पु./१८/१खोक नं.), अर्जु न द्वारा कीचकके मारे जानेपर पाण्डवोंके विनाशके लिए जालन्धर युद्धको प्रस्तुत हुआ ।१३। तहाँ पाण्डवोंने राजा विराट्को युद्धमें बाँध लिया।२२। और गुप्तवेदी अर्जु न द्वारा बाँध लिया गया।४०।.

जाल—औदारिक शरीरमें जालोंका प्रमाण ।—दे० औदारिक/१/७ । जिज्ञासा—

तत्त्वार्थाधिगमभाष्य/१/१५ ईहा ऊहा तर्क परीक्षा विचारणा जिल्लासा इत्यनर्थान्तरम् । = ईहा, ऊहा, तर्क, परीक्षा, विचारणा और जिल्लासा ये सब एकार्थवाची हैं।

न्या. दर्शन/भाष्य/१/११/३२/३३/१७ तत्राप्रतीयमानेऽर्थे प्रत्ययार्थस्य प्रव-त्तिका जिज्ञासा । — प्रज्ञात पदार्थके जाननेकी इच्छाका नाम जिज्ञासा है।

जित कषाय-प्र, सा/ता. वृ/२४०/३३३/१४ व्यवहारेण क्रोधादि-कषायज्येन जितकषायः निश्चयेन चाकषायात्मभावनारतः । अ व्यवहारसे क्रोधादि कषायोंके जीतनेसे और निश्चयसे अकषायस्वरूप शुद्धारमभावनामें रत रहनेसे जितकषाय है।

जितदंड — पुत्राट संघको गुर्वावलीके अनुसार आप नागहस्तीके शिष्य तथा नन्दिषेणके गुरु थे।—दे० इतिहास/७/८।

# जित द्रव्य निक्षेप—दे० निक्षेप/१।

## जितमोह—

(स. सा./मू/३२) जो मोछं तु जिलसा जाणसहावाधियं मुणह आहं। तं जिदमोष्टं साहू परमहिवयाणया विति। — जो मुनि मोहको जीतकर अपने आत्माको ज्ञानस्वभावके द्वारा अन्य द्वयमावाँसे अधिक जानता है, उस मुनिको परमार्थके जाननेवाले जितमोह कहते हैं।

जितरात्रु—१. (ह. पु./३४/१ लो. नं.) पूर्वभव नं, ३. में भानुसेठका पुत्र श्रूरसेन था १६७-६८। पूर्वभव नं २ में चित्रचूल विद्याधरका पुत्र हिमचूल था ११३२-१३३। पूर्वभव नं. १ में राजा गङ्गदेवका पुत्र नित्त्रकेण था ११४२-१४३। (ह. पु./सर्ग/१ लो. नं.) — वर्तमान भवमें बसुदेवका पुत्र हुआ। (३६/७)। देवने जन्मते ही सुदृष्टि सेठके यहाँ पहुँचा दिया (३६/७)। वहीं पर पोषण हुआ। पीछे दीक्षा धारण कर ली (६६/११६/२०)। घीर तप किया (६०/७)। अन्तर्मे गिरनार पर्वतसे मोक्ष सिधारे (६६/१६-१७)। २. (ह. पु/६६/६-१०) जित्रच्याचु भगवान् महावीरके पिता राजा सिद्धार्थकी छोटी बहनसे विवाह गये थे। इनको यहांधा नामकी एक कन्या थी, जिसका विवाह उन्होंने भगवान् वीरसे करना चाहा। पर भगवान्ने दीक्षा धारण कर ली। परचात् ये भी दीक्षा धार मोक्ष गये। ३. द्वितीय रुद्ध थे—दे० शलाका पुरुष /७।

#### जितेन्द्रिय---

स. सा./मू/३१ जो इंदिये जिणित्ता णाणसहावाधिअं मुणदि आहं । तं खछु जिदिदियं ते भणंति जे णिच्छिदा साहू ।३१। = जो इन्द्रियोंको जीतकर ज्ञानस्वभावके द्वारा अन्य द्वव्यसे अधिक आत्माको जानते हैं, उन्हें जो निश्चयनयमे स्थित साधु है वे वास्तवमे जितेन्द्रिय कहते हैं।

त. अनु/७६ इन्द्रियाणां प्रवृत्ती च निवृत्ती च मनः प्रभुः। मन एव जयेत-स्माजिजते तस्मिन् जितेन्द्रियः ।७६। = इन्द्रियोकी प्रवृत्ति और निवृत्ति दोनोंमें मन प्रभु है, इसलिए मनको ही जीतना चाहिए। मनके जीतनेपर मनुष्य जितेन्द्रिय होता है।

२. इन्द्रिय व मनको जीतनेका उपाय-दे॰ संयम/२।

#### जिन-१. जिन सामान्यका छक्षण

मू, आ./१६१ जिदकोहमाणमाया जिदलोहा तेण ते जिणा होंति। क क्रोध, मान, माया, लोभ इन कषायोंको जीत तेने के कारण अर्हन्त भगवाद जिन है। (द्र. सं. टी./१४/४७/१०)।

भ. आ /बि /३१८/५३१/२२ कर्मैकदेशानां च जयात धर्मोऽपि कर्माण्य-भिभवति इति जिनशब्देनोच्यते । =धर्म भी कर्मौका पराभव करता है अतः उसको भी जिन कहते है ।

नि. सा./ता. वृ /१ अनेकजन्माटवीप्रापणहेतून् समस्तमोहरागद्वेषादीन् जयतीति जिनः । अनेक जन्मरूप अटवीको प्राप्त करानेके हैं तुभूत समस्त मोहरागद्वेषादिकको जो जीत सेता है वह जिन है।

पं. का./ता. वृ./१/४/१८ अनेकभवगहनिविषयव्यस्तिप्रापणहेतूच् कर्मारा-शेच् जयतीति जिनः। -अनेकभवोंके गहन विषयोंस्य संकटोंकी प्राप्तिके कारणभूत कर्मस्यी शत्रुओंको जीतता है, वह जिन है। (स.श./टो./२/२२३/१)।

#### २. जिनके भेद

१. सक्लाजन व देशजिन

ध. १/४,१,९/१०/७ जिणा दुविहा सयत्तदेसजिणभेएण । स्कलाजिन व देशजिनके भेदरे जिन दो प्रकार हैं।

२. निक्षेपोंरूप भेद

घ. १/४,१,१/६८८ ( निक्षेप सामान्यके भेदोंके अनुरूप है ) ।

#### ३. सक्छ व देश जिनके लक्षण

ध- १/४,१,१/१०/७ स्वियधाइकम्मा सयलिजणा। के ते। अरहंत सिद्धा।
अवरे आइरिय जवज्माय साहू देसजिणा तिव्यकसाइंदिय—मोहविजयादो। —जो घातिया कर्मोंका क्षय कर चुके हैं वे सकल जिन हैं।
वे कौन हैं—अईन्त और सिद्ध। इतर आचार्य, उपाध्याय और
साधु तीव कषाय, इन्द्रिय एवं मोहके जीत लेनेके कारण देश
जिन हैं।

नि. सा./ता. वृ./क, २४३,२५३ स्ववशो जीवन्मुक्तः किचिन्नयूनो जिते-श्वरादेषः ।२४३। सर्वज्ञवीतरागस्य स्ववशस्यास्य योगिनः । न कामपि भिदां क्वापि तां विद्यो हा जडा वयस् ।२५३। =जो जीव स्ववश हैं वे जीवन्सुक्त हैं, जिनेश्वरसे किचित न्यून है ।२४३। सर्वज्ञ वीतरागमें और इस स्ववश योगीमें कभी कुछ भी भेद नहीं है, तथापि अरेरे । हम जड़ हैं कि उनमें भेद मानते हैं ।२५३।

 म् सा./ता. वृ./२०१/२७१/१३ सासादनादिक्षीणकषायान्ता एकदेशजिना उच्यन्ते । सासादन गुणस्थानसे लेकर क्षीण कषाय गुणस्थान पर्यन्त एकदेश जिन कहलाते हैं ।

व. सं./टी./१/६/१० जित्तिमिथ्यात्वरागादित्वेन एकदेशिजनाः असंग्रत-सम्यग्दृष्टवादयः। = मिथ्यात्व तथा रागादिको जीतनेके कारण असंग्रत सम्यग्दृष्टि आदि (देश संग्रत श्रावक व सक्त संग्रत साधु) एकदेशि जिन है।

#### ४. अवधि व विद्याधर जिनोंके सक्षण

ध. १/४,१.१/४०/५ अवधयरच ते जिनारच अवधिजिनाः।

ध. १/४,१,१/०८/७ सिद्धविज्जाणं पेसणं जे ण इच्छांति केवलं धरंति चेन अण्णाणणिवित्तीए ते निज्जाहर जिणा णाम । व्यवधिज्ञान स्वरूप जो जिन वे अवधि जिन है। जो सिद्ध हुई निद्याओं से काम लेनेकी इच्छा नहीं करते, केवल अज्ञानकी निवृत्तिके लिए उन्हे धारण करते है, वे निद्याधर जिनाहैं।

#### निक्षेपीं रूप जिनीके लक्षण

ध. १/४.१.१/६-प सारार्थ ( निक्षेपोके तक्षणोके अनुरूप हैं )।

## ६. पाँचीं परमेष्ठी तथा अन्य सभी सम्यग्दष्टियोंको जिन संज्ञा प्राप्त है—दे॰ जिन/३।

#### जिनकरुप---१. जिनकरुप साधुका स्वरूप

भ. आ./बि./१११/३१६/१७ जिनकल्पो निरूप्यते — जितरागृष्टेषमोहा उपस्मिपरोषहारिवेगसहाः, जिना इव विहरन्ति इति जिनकल्पिका एक एवेत्यतिशयो जिनकल्पिकानाम्। इतरो लिङ्गादिराचार. प्रायेण व्याव-णितरूप एव। = जिन्होंने राग-द्वेष और मोहको जीत लिया है, उपस्म और परीषहरूपी शत्रुके वेगको जो सहते है, और जो जिनेन्द्र भग-वात्के समान विहार करते है, ऐसे मुनियोंको जिनकल्पी मुनि कहते हैं। इतनो ही विशेषता इन मुनियोंमें रहती है। बाकी सब लिगादि आचार प्रायः जैसा पूर्वमें वर्णन किया है, वैसा ही इनका भी समभना चाहिए। (अर्थात् अट्ठाईस मूल गुण आदिका पालन ये भी अन्य साधुओंवत् करते हैं।) (और भी —दे० एकलविहारो)।

### २. जिनकल्पी साधु उत्तम संहनन व सामायिक चारित्र-गाळा ही होता है

गो, क., जो प्र./५४%/७१४/६ श्रीवर्द्धमानस्वामिना प्राक्तनोत्तमसंहनत-जिनकरुप्तारणपरिणतेषु तदेकधा चारित्रम् । —श्री वर्द्धमानस्वामीसे पहिले उत्तम संहननके धारी जिनकल्प आचरणह्नप परिणते मुनि तिनके सामाधिकह्नप एक ही चारित्र कहा है।

## जिनगुण संपत्ति व्रत—

इस वतको तीन विधि है- उत्तम, मध्य व जधन्य,

#### जिनचन्द्र---

१. नन्दिसंघ की पड़ावली के अनुसार आप भद्रवाहृद्धि० के प्रशिष्य आ० माधनन्दिथे और उनके शिष्य जिनचन्द्र कुन्दकुन्दके गुरु धे। समय—प्र० हिष्ट के अनुसार श सं. ४०-४६ (वी. नि. ६४४-६४४)। द्वि० हिष्ट के अनुसार वी. नि. ६१४-६४४। दूसरी ओर एक जिन चन्द्र भद्रबाहु गणी के प्रशिष्य थे जिन्होंने वि स. १३६ (वी नि ६०६) में रवेताम्बर संघ की नींव डाली थी। विशेष दे. कोश १/परिशिष्ट ४/३)। २ मुनि चन्द्रनन्दि के शिष्य। कन्नड किव पोन्त के शान्ति पुराण में उविह्नखित। पोन्त (वि. १००७, ई. ६४०) से पूर्व। जै./२/३६४)। ३. भास्कर मन्दि के गुरु। कृति— सिद्धान्तसार। ई. श. ११ का उत्तरार्ध १२ का पूर्व। (ती./३/३८६)। ४. अवण वेत के शिलालेख नं० ४४ या ६६ (वि १९४७) में माम-नन्दि (वि. १२४०) के पश्चात् उविल्लखित। भि. १२७४ (ई. १२९८)। (जै./२/३६६)। ४. तत्त्रवार्थ सूत्र की मुखबोधिनी टीका के रचयिता। समय—लगभग वि. १३४३ (ई. १२६६)। ८जै./१/४४१)। ६. नन्दि-संघ बलारकारगण दिक्ली गद्दी के भट्टारक। कृति—सिद्धान्तसार चतुर्विशति स्तीत्र। समय—वि १४०७-१४७१ (ई० १४४०-१४१४)। (ती./३/३८१)।

जिनदत्त चिरित्र आ० गुणभद्र (ई.८७०६१०) द्वारा रचित संस्कृत रलोकबद्ध एक रचना। इसमें १ सन्धि, व ८०० रलोक हैं। पीछे दिल्ली निवासी पं० बखतावर सिंहने इसका भाषामें पद्यानुवाद किया है। (दे. गुणभद्र)। (ती./३/१४)।

#### जिनदास--

१, नित्व सघ बलारकार गण ईडरगद्दी सकलकीति के शिष्य एक मुनि। कृतियें - जम्बू स्वामी चरित, राम चरित, हरिवंश पुराण, पुष्पाञ्जलित कथा; जलयात्रा विधि, सार्द्ध द्य द्वीप पूजा, सम्रष् पूजा; जमेष्ठ जिनवर पूजा, गुरु पूजा, अमन्तवत पूजा। वि. १४६०-१६२६ (ई १३६३-१४६८)। ती./३/३३०)। २. आधुर्वेद के पण्डित। कृतियें - हेलीरेणुका चरित, ज्ञानसूर्योदय। वि. १६००-१६६० (ई०१६४३-१६६३)। (ती./४/५३)। ३. मराठी के प्रथम ज्ञात कि। भुवनकीति के शिष्य। कृति - हरिवंश पुराण। समय वि० १७७८-१७६७ (ई १७२१-१७४०) (ती./४/३१८)। ४. स्वर्णनत मित्र से प्राप्त आकाशणामी विद्या सेठ सोमदत्त को हो। (मृहद कथा कोष/४)।

जिननंदि ( आर्य ) — भगवती आराधनाके कर्ता शिवकोटिके गुरु थे। समय-ई श. १ का पूर्वपाद। (भ.आ./प्र.२,३/प्रेमीकी)

जिनपालित - षट्तण्डागमके कर्ता पुष्पदन्त आचार्यके मामा थे। आप बनवास देशके राजा थे। पीछे पुष्पदन्त आचार्य द्वारा सम्बो-धित होकर दीक्षा ले लो। तदनुसार आपका समय-बो,नि, ६३३ वि. ६३ (ई. ६) के आसपास आता है (दे, (पुष्पदन्त)

जिनपूजा-पुरंदरवत किसी भी मासकी शुक्ला १ से लेकर प तक उपनास या एकाशना करे। नमस्कार मन्त्र का त्रिकाश जाएय करे। (बत्तविधान संग्रह/पृ.६२); (किशनसिंह क्रियाकोश)

जिनभद्र — आप एक श्वेताम्बराचार्य थे। गणी व क्षमाश्रमणकी उपाधिसे विभूषित थे। निम्न रचनाएँ की हैं—१. विशेषावश्यक भाष्य, २. वृहत्क्षेत्रसमास, ३. वृहत्संग्रहिणी विशेषवती आदि। (वर्तमानमें उपलब्ध बृहत्संग्रहिणी चन्द्रमहर्षि कृत है। समय— विशेषावश्यक भाष्य का रचनाकाल वि. ६५०, अवसानकाल वि. श. ७ का अन्त। अतः ई. ५६०-६५३। (जै./२/६२)।

जिनमुखावलोकनदात — भाद्रपद कृ. १ से आसीज कृ. १ तक, एक मास पर्यन्त प्रति दिन प्रातः उठकर अन्य किसीका मुख देखे बिना भगवात्के दर्शन करे। नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करे। ( वतिविधान संग्रह/पू.६०); ( किशनसिंह क्रियाकोश )।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

### जिनमुद्रा--रे॰ मुद्रा।

जिनयज्ञ कल्प—दे० पूजा पाठ

जिनरात्रि सत - १४ वर्ष पर्यन्त प्रत्येक वर्ष फाल्गुन कृ. १४ को उपवास करें। रात्रिको जागरण करें। पहर-पहरमें जिनदर्शन करें। नमस्कार मन्त्रका जिकाल जाण्य करें। (बर्झमान पुराण), (ब्रतविधान संग्रह/पृ.११)।

जिनरूपता किया—दे० क्रिया/३।

## जिनवर वृषभ—

- प्र. सा./ता.वृ /२०१/२७१/१३ सासायनादिश्लीणकषायान्ता एकवेशजिना उच्यन्ते, शेषाश्चानगारकेयिलनो जिनवरा भण्यन्ते । तीर्थंकरपरम-वेवाश्च जिनवरवृषभाः ॥ सासादनादि श्लीणकषायपर्यन्त एकवेश जिन कहलाते हैं, शेष अनगारकेवली अर्थात् सामान्य केवली जिनवर तथा तीर्थंकर परमदेव जिनवर वृषभ कहलाते हैं।
- द्र. सं./टी./१/१/१० एकदेशजिनाः असंयतसम्यग्दष्टचादयस्तेषां वराः
  गणधरदेवास्तेषां जिनवराणां वृषभः प्रधानो जिनवरवृष्यभस्तीर्थं करपरमदेवः। = असंयत सम्यग्दृष्टि आदि एकदेश जिन हैं। उनमें जो
  वर श्रेष्ठ हैं वे जिनवर यानी गणधरदेव हैं। उन जिनवरोमें भी जो
  प्रधान है, वे जिनवरवृषभ अर्थात् तीर्थं कर परमदेव है।

जिनसंहिता-आ. देवसेन कृत दर्शनसारकी भाषा वचनिका।

**जिन सहस्रनाम**—३० म.पु./२६/१००-२१७

### जिनसागर---

देवेन्द्र कीति के शिष्य। कृतियें—जीवनधर पुराण जिन कथा पद्मावती कथा आदि। वि. १७८१-१८०१। (ती./३/४४६)।

जिनसेत---

१. पुत्राटसंघकी गुर्वावलीके अनुसार आप आ, भीमसेनके "दाष्य तथा शान्तिसेनके गुरु थे। समय ई. श. ७ का अन्त-दे० इतिहास /७/८. २. पुनाट संघकी गुर्वावलीके अनुसार आप श्री कीर्तिषेणके शिष्य थे। कृति--हरिवंश पुराण। समय-प्रन्थ का रचनाकाल शक सं० ७०६ (ई ७८३) । अतः लगभग ई. ७४८-८१८ । (ती./३/३) । (दे० इतिहास/७/८)।३. पंचस्तूप सघ। बीरसेन स्वामी के शिष्य आगर्भ दिगम्बर। कृतियें - अपने गुरु की २०००० श्लोक प्रमाण अधूरी जयध्वला टीका को ४०००० श्लोक प्रमाण अपनी टीका द्वारा पूरा किया। इनकी स्वतन्त्र रचना है आदि पुराण जिसे इनके शिष्य गुणभद्र ने उत्तर पुराण रचकर पूरा किया। इसके अतिरिक्त पारवी-भ्युदय तथा बर्द्धमान पुराण । समय-जयधवला का समाध्तिकाल शक सं ७५१। उत्तर पुराण का समाप्तिकाल शक सं. ८२०। अतः शक सं. ७४०-८०० (ई ८१५-८७८) । (ती /२/३३६-३४०) । (दै० इतिहास/७/७)। ४. भट्टारक यदाः कीर्ति के दिख्य। कृति— नेमिनाथ रास । ग्रन्थ रचना काल वि. १४४८ (ई. १४०१) (ती./३/ ३८६)। १. सेनसंघी सोमसेन भट्टारक के ज्ञाच्य। सेमय - शक १६७७-१६६०, १६८१ में मुर्तियें प्रतिष्ठित कराईं। अतः शक सं० १६७०-२६८६ (ई० १६१३-१६२८) । (ती /३/३८६) । (दे. इति./७/६) ।

जिनस्तुति शतक—१० आ. समन्तभद्र (ई.श./२) कृत संस्कृत छन्दबद्ध एक लिति स्तोत्र जिसमें १०० श्लोकों द्वारा जिनेन्द्र भग-बास्का स्तवन किया गया है। २. आ. बसुनन्दि (ई. १०४१-१०४३) द्वारा भी एक 'जिन शतक' नामक स्तोत्रकी रचना हुई थी।

जिनेंद्र बुद्धि-आ. पूज्यपादका अपर नाम-दे० पूज्यपाद !

जिवानी—जलको छानकर उसके गालितशेषको तिस ही जलाशयमें पहुँचाना । --विशेष दे० जलगालन/२ ।

जिह्नाः—१. दूसरे नरकका ७वाँ पटल-दे० नरक/६/११।२ रसना इन्द्रिय-दे० रसना।

जिह्विक-१. दूसरे नरकका ८वॉ पटल-दे० नरक/६/११।२.गंगा नदीका वृषभाकार कूट-दे० वृषभ।

जीत-शास्त्रार्थमे जीत-हार सम्बन्धी-दे० न्याय/२। जीरापल्ली पार्वनाथ स्तोत्र-दे जरापल्ली।

जीवंधर (म.पु./७५/१लो. नं.) राजा सत्यन्धरका पुत्र था। श्मशानमें जनम हुआ था, गन्धोत्कट सेठ अपने मृत पुत्रको छोडकर
वहाँसे इनको उठा लाया। आ. आर्यवमिसे शिक्षा प्राप्त की। अनेकों
कन्याओको स्वयंवरोंमें जीता।२२८। पिताके धातक मन्त्री काष्ठांगारको मारकर राज्य प्राप्त किया।६६६। अन्तमे दीक्षाधार (६७६६८२) मोक्ष सिधारे (६८५-६८७)। पूर्व भव नं. २ में आप पुण्डरीकिणी नगरीके राजा जयन्धरके 'जयद्य' नामके पुत्र थे। इन्होंने एक
हंसके बच्चेको आकाशसे पकड़ लिया था तथा उसके पिता (हंस)
को मार दिया था। उसीके फलस्वरूप इस भवमे जन्मते,ही इनका
पिता मारा गया, तथा १६ वर्ष तक मातासे पृथक् रहना पडा १६३४१४२।—तहाँसे चयकर पूर्वभव नं. १ में अहसार स्वर्गमें देव हुए
१५४२-५४४। और वर्षमान भवमें जीवेन्धर हुए।

जीवंधर चंपू जपरोक्त जीवन्धर स्वामीके चरित्रको वर्णनं करने-वाले कई प्रन्थ हैं आ. वादीभसिंह सूरि नं. २ (ई. ७७० - ६६०) द्वारा रचित गर्बचूड़ामणि तथा छत्रचूडामणिके आधारपर कवि हरिचन्द(ई.श १० का मध्य)ने जीवन्धर चम्पूकी रचना की । इसमें संस्कृतका काव्य सौन्दर्य कूट-कूटकर भरा हुआ है। इसमे ११ आस्वास है तथा द०४ श्लोक प्रमाण हैं। इतना ही गर्बभाग भी है। (ती०/४/२०)।

जीवंघर चरित्र— १. किंव रह्धू (ई. १४३६) कृत अपभ श काव्य ग्रन्थ। २. आ. शुभचन्द्र (ई. १४४६) कृत संस्कृत छन्द-चक्क ग्रन्थ। (ती /४/३६७)।

जीवंधर पुराण-आ. जिनसागर (ई. १७३०) की एक रचना।

जीवंधर शतपदी -- आ. कोटेखर (ई. १५००) की एक रचना।

**जीय--**संसार या मोक्ष दोनोंमें जीव प्रधान तत्त्व है। यदापि ज्ञान-दर्शन स्वभावी होनेके कारण वह आतमा ही है फिर भी संसारी दशामें प्राण धारण करनेसे जीव कहलाता है। वह अनम्तगुणोंका स्वामी एक प्रकाशात्मक अमूर्तीक सत्ताधारी पदार्थ है, कल्पना मात्र नहीं है, न ही पंचभूतोंके मिश्रणसे उत्पन्न होनेवाला कोई संयोगी पदार्थ है। संसारी दशामें शरीरमें रहते हुए भी शरीरसे पृथक्, लौकिक विषयोंको करता व भोगता हुआ भी वह उनका केवल ज्ञाता है। वह यदापि लोकप्रमाण असंख्यात प्रदेशी है परन्त संकोचिवस्तार शक्तिके कारण शरीरप्रमाण होकर रहता है। कोई एक ही सर्वव्यापक जीव हो ऐसा जैन दर्शन नहीं मानता। वे अनन्तानन्त हैं। उनमें से जो भी साधना विशेषके द्वारा कर्मी व संस्कारोंका क्षय कर देता है वह सदा अतीन्द्रिय आनन्दका भोक्ता परमारमा बन जाता है। तब वह विकल्पोंसे सर्वथा शून्य हो केवल ज्ञाता द्रष्टाभावमें स्थिति पाता है। जैनदर्शनमें उसीको ईश्वर या भगवान् स्वीकार किया है उससे पृथक् किसी एक ईश्वरको बहु नहीं मानता ।

| <del>-</del> - | - 50                                                                                     |
|----------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 9              | भेद. लक्षण व निर्देश                                                                     |
| १              | जीव सामान्यका रुक्षण ।                                                                   |
| २              | जीवके पर्यायवाची नाम ।                                                                   |
| ₹              | जीवको अनेक नाम देनेकी विवक्षा ।                                                          |
| K              | जीवके भेदमभेद ( संसारी, मुक्त आदि )।                                                     |
| ١,             | जीवोके जलचर थलचर आदि मेद।                                                                |
| દ્             | जीवोंके गर्भंज आदि भेदा                                                                  |
| *              | गर्भज व उपपादज जन्म निर्देश —हे० जन्म                                                    |
| #              | सम्मूछिम जनम त्र जीव निर्देश –दे० संमूर्च्छन                                             |
| *              | जन्म, योनि व कुल आदि — दे० वह वह नाम                                                     |
| *              | मुक्त जीवका रूक्षण व निर्देश —दे० मोक्ष                                                  |
| *              | संसारी, त्रस, स्थावर व पृथिवी आदि                                                        |
| 356            | — दे० वह वह नाम                                                                          |
| *              | संशी असंशी जीवके छक्षण व निदेंश —दे० संज्ञी                                              |
| *              | षट्काय जीत्रके मेद निर्देश —दे० काय/२                                                    |
| *              | सक्ष्म-बादर जीवके रुक्षण व निर्देश —दे० सूक्ष्म                                          |
| *              | थ्केन्द्रियादि जीवेंकि मेद निर्देश —दे० इन्द्रिय/४                                       |
| ٠<br>9         | प्रत्येक साधारण व निगोद जीव —हे० वनस्पति                                                 |
| 6              | कार्यकारण जीवका रूक्षण।                                                                  |
| 3              | पुष्यजीव व पापजीवके लक्षण ।                                                              |
| *              | नो जीवका लक्षण।                                                                          |
| *              | षट्द्रन्योंमे जीव-अजीव विभाग —हे० द्रव्य/३<br>जीव अनन्त है। —हे० हव्य/२                  |
| *              | , , , , , ,                                                                              |
| *              | ,,                                                                                       |
| *              | जीवके द्रव्य भाव प्राणीं सम्बन्धी —दे० प्राण/२<br>जीव अस्तिकाय है —दे०अस्तिकाय           |
| *              | जीवका स्व व परके साथ उपकार्य उपकारक भाव                                                  |
|                | दे० कारण/III/१                                                                           |
| *              |                                                                                          |
| *              | संसारी जीवका कथींचत् मूर्तत्व —दे० मूर्त/१०<br>जीव कर्मके परस्पर वन्ध सम्बन्धी —दे० बन्ध |
| *              | जीव व कर्ममें परस्पर कार्यकारण सम्बन्ध                                                   |
|                | — दे० कारण/III/३,४                                                                       |
| * 1            | जीव व शरीरकी भिन्नतादे० कारक/२                                                           |
| *              | जीवमें कथंचित् शुद्ध अशुद्धपना तथा सर्वगत व                                              |
| Ÿ              | देहमाणपना —दे० जीव/३                                                                     |
| *              | जीव विषयक सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल,                                            |
| 77             | <b>;</b>                                                                                 |
|                | अन्तर, भाव व अल्पबहुत्व —दे० वह बह नाम                                                   |
| . २            | निर्देश विषयक शंकाएँ व मतार्थ आदि                                                        |
|                |                                                                                          |
| १<br>२         | मुक्तमें जीवत्व वाला <b>लक्षण कैसे ध</b> टित हो।                                         |
| ₹ ₹            | औपचारिक होनेसे सिद्धोंमें जीनत्व नहीं है।<br>मार्गणास्थान आदि जीनके रूक्षण नहीं हैं।     |
|                | सागणास्थान आद जानक रुक्षण नहा है।<br>तो फिर जीनकी सिद्धि कैसे हो।                        |
| ४              | ता । भर जावका । साद्ध कास हा ।                                                           |

| ري                                              | जीव एक ब्रह्मका अंश नहीं है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ६                                               | पूर्वोक्त लक्षणोंके मतार्थं।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| છ                                               | जीवके मेद-प्रमेदादि जाननेका प्रयोजन ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Ę                                               | जीवके गुण व धर्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| १                                               | जीवके २१ सामान्य विशेष स्वभाव ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| २                                               | जीवके सामान्य विशेष गुण !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ₹                                               | जीवके अन्य अनेकों गुण व धर्म ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| *                                               | ज्ञानके अतिरिक्त सर्वेगुण निर्विकल्प हैं —दे० गुण/२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| *                                               | जीवका क्षयंचित् कर्ता अकर्तापना —दे० चेतना/३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| X                                               | जीवमें सूक्ष्म, महान् आदि विरोधी धर्म ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| *                                               | विरोधी धर्मोंकी सिद्धि व समन्वय -दे० अनेकान्त/४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ч                                               | जीवमें कथंचित् शुद्धत्व व अशुद्धत्व ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| *                                               | जीव कथ्वंगमन स्वभावी है -दे० गति/१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| *                                               | जीव क्रियावान् है। —दे० इच्य/३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Ę                                               | जीव कथंचित् सर्वेच्यापी है ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ૭                                               | जीव कथंचित् देह प्रमाण है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 6                                               | सर्वव्यापीपनेका निषेध व देहममाणत्वकी सिद्धि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| g                                               | जीव संकोच विस्तार स्वभावी है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| १०                                              | संकोच विस्तार धर्मको सिद्धि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| *                                               | जीवकी स्वभावन्यंजनपर्याय सिद्धत्व है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                 | दे० सिद्धस्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                 | ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| *                                               | जीवमें अनन्तों धर्म हैं —दे० गुण/३/१०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| *                                               | जीवमें अनन्तों धर्म हैं —दे० गुण/३/१०<br>जीवके प्रदेश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 8                                               | जीवको प्रदेश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 8                                               | जीवके प्रदेश<br>जीव असंख्यात प्रदेशी है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 8 8                                             | जीवके प्रदेश<br>जीव असंख्यात प्रदेशी है।<br>जीवके प्रदेश कल्पना में युक्ति —दे० द्वव्य/४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 8                                               | जीवके प्रदेश<br>जीव असंख्यात प्रदेशी है।<br>जीवके प्रदेश कल्पना में युक्ति —दे० द्रवय/४<br>संसारी जीवके अ1ठ मध्यप्रदेश अचल हैं और                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 8<br>१<br>१                                     | जीवके प्रदेश जीव असंख्यात प्रदेशी है। जीवके प्रदेश कल्पना में युक्ति —दे० व्रव्य/४ संसारी जीवके अ।ठ मध्यप्रदेश अचल हैं और शेष चल व अचल दोनों प्रकारके।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 8 0 * P                                         | जीवके प्रदेश जीव असंख्यात प्रदेशी है। जीवके प्रदेश कल्पना में युक्ति —दे० व्रव्य/४ संसारी जीवके अ।ठ मध्यप्रदेश अचल हैं और शेष चल व अचल दोनों प्रकारके। शुद्धद्रव्यों व शुद्धजीवके प्रदेश अचल ही होते हैं।                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 88 ° * * * * * * *                              | जीवके प्रदेश जीव असंख्यात प्रदेशी है। जीवके प्रदेश कल्पना में युक्ति —दे॰ द्रव्य/४ संसारी जीवके अ।ठ मध्यप्रदेश अचल हैं और शेष चल व अचल दोनों प्रकारके। शुद्धदृत्यों व शुद्धजीवके प्रदेश अचल ही होते हैं। विग्रहर्गतिमें जीव प्रदेश चल ही होते हैं।                                                                                                                                                                                                                                               |
| 8 0 * P                                         | जीवके प्रदेश जीव असंख्यात प्रदेशी है। जीवके प्रदेश कल्पना में युक्ति —दे० व्रव्य/४ संसारी जीवके अ।ठ मध्यप्रदेश अचल हैं और शेष चल व अचल दोनों प्रकारके। शुद्धद्रव्यों व शुद्धजीवके प्रदेश अचल ही होते हैं।                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 28 00 * 10 W 70 70                              | जीवके प्रदेश जीव असंख्यात प्रदेशी है। जीवके प्रदेश कल्पना में युक्ति —दे॰ द्रव्य/४ संसारी जीवके अ।ठ मध्यप्रदेश अचल हैं और शेष चल व अचल दोनों प्रकारके। शुद्धदृत्यों व शुद्धजीवके प्रदेश अचल ही होते हैं। विग्रहगतिमें जीव प्रदेश चल ही होते हैं। जीवप्रदेशोंके चलितपनेका तात्पर्य परिस्पन्दन व अमण आदि।                                                                                                                                                                                          |
| 88 ° * * * * * * *                              | जीवके प्रदेश  जीव असंख्यात प्रदेशी है। जीवके प्रदेश कल्पना में युक्ति —दे॰ द्रव्य/४ संसारी जीवके अ।ठ मध्यप्रदेश अचल हैं और शेष चल व अचल दोनों प्रकारके। शुद्धदृत्यों व शुद्धजीवके प्रदेश अचल ही होते हैं। विग्रह्मतिमें जीव प्रदेश चल ही होते हैं। जीवप्रदेशोंके चलितपनेका तात्पर्य परिस्पन्दन व अमण आदि। जीवप्रदेशोंकी अनवस्थितिका कारण योग है।                                                                                                                                                 |
| 20 00 # AV W 70 95 W                            | जीवके प्रदेश जीव असंख्यात प्रदेशी है। जीवके प्रदेश कल्पना में युक्ति —दे॰ द्रव्य/४ संसारी जीवके अ।ठ मध्यप्रदेश अचल हैं और शेष चल व अचल दोनों प्रकारके। शुद्धदृत्यों व शुद्धजीवके प्रदेश अचल ही होते हैं। विग्रहगतिमें जीव प्रदेश चल ही होते हैं। जीवप्रदेशोंके चलितपनेका तात्पर्य परिस्पन्दन व अमण आदि।                                                                                                                                                                                          |
| 20 00 # AV W 70 95 W                            | जीवके प्रदेश जीव असंख्यात प्रदेशी है। जीवके प्रदेश कल्पना में युक्ति —दे॰ द्रव्य/४ संसारी जीवके अ।ठ मध्यप्रदेश अचल हैं और शेष चल व अचल दोनों प्रकारके। शुद्धद्रव्यों व शुद्धजीवके प्रदेश अचल ही होते हैं। विग्रह्मतिमें जीव प्रदेश चल ही होते हैं। जीवप्रदेशोंके चिलतपनेका ताल्पये परिस्पन्दन व अमण आदि। जीवप्रदेशोंकी अनवस्थितिका कारण योग है। अचलप्रदेशोंमें भी कमें अवस्य वॅथते हैं                                                                                                           |
| \$\$ \psi \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | जीवके प्रदेश  जीव असंख्यात प्रदेशी है। जीवके प्रदेश कल्पना में युक्ति —दे॰ द्रवय/४ संसारी जीवके अ।ठ मध्यप्रदेश अचल हैं और शेष चल व अचल दोनों प्रकारके। शुद्धद्रव्यों व शुद्धजीवके प्रदेश अचल ही होते हैं। विग्रहगतिमें जीव प्रदेश चल ही होते हैं। जीवप्रदेशोंके चिलतपनेका तात्पर्य परिस्पन्दन व अमण आदि। जीवप्रदेशोंकी अनवस्थितिका कारण योग है। अचलप्रदेशोंमें भी कर्म अवस्थ वॅथते हैं —दे॰ योग/२                                                                                                |
| \$                                              | जीवके प्रदेश  जीव असंख्यात प्रदेशी है। जीवके प्रदेश कल्पना में युक्ति —दे॰ द्रव्य/४ संसारी जीवके अ।ठ मध्यप्रदेश अचल हैं और शेष चल व अचल दोनों प्रकारके। शुद्धदृत्यों व शुद्धजीवके प्रदेश अचल ही होते हैं। विग्रह्मतिमें जीव प्रदेश चल ही होते हैं। जीवप्रदेशोंके चिलतपनेका तात्पर्य परिस्पन्दन व अमण आदि। जीवप्रदेशोंकी अनवस्थितिका कारण योग है। अचलप्रदेशोंमें भी कर्म अवस्य बॅथते हैं —दे॰ योग/२ चलाचल प्रदेशों सम्बन्धी शंका समाधान।                                                          |
| \$                                              | जीवके प्रदेश  जीव असंख्यात प्रदेशी है। जीवके प्रदेश कल्पना में युक्ति —दे॰ द्रव्य/४ संसारी जीवके अ।ठ मध्यपदेश अचल हैं और शेष चल व अचल दोनों प्रकारके। शुद्धद्वयों व शुद्धजीवके प्रदेश अचल ही होते हैं। विग्रह्मतिमें जीव प्रदेश चल ही होते हैं। जीवप्रदेशोंके चिलतपनेका ताल्पये परिस्पन्दन व अमण आदि। जीवप्रदेशोंकी अनवस्थितिका कारण योग है। अचलप्रदेशोंमें भी कर्म अवस्य व्यते हैं —दे॰ योग/२ चलाचल प्रदेशों सम्बन्धी शंका समाधान। जीव प्रदेशोंके साथ कर्मप्रदेश भी तदनुसार चल                  |
| \$ 0 * \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$                  | जीवके प्रदेश  जीव असंख्यात प्रदेशी है। जीवके प्रदेश कल्पना में युक्ति —दे॰ द्रव्य/४ संसारी जीवके अ।ठ मध्यप्रदेश अचल हैं और शेष चल व अचल दोनों प्रकारके। शुद्धद्वयों व शुद्धजीवके प्रदेश अचल ही होते हैं। विग्रह्मतिमें जीव प्रदेश चल ही होते हैं। जीवप्रदेशोंके चलितपनेका तात्पर्य परिस्पन्दन व अमण आदि। जीवप्रदेशोंकी अनवस्थितिका कारण योग है। अचलप्रदेशोंमें भी कर्म अवश्य व्यते हैं —दे॰ योग/२ चलाचल प्रदेशों सम्बन्धी शंका समाधान। जीव प्रदेशोंके साथ कर्मप्रदेश भी तदनुसार चल अचल होते हैं। |

## १. भेद, लक्षण व निर्देश

#### १, जीव सामान्यका लक्षण

#### १. दश प्राणींसे जीवे सो जीव

- प्र. सा./मू./१४७ पाणेहि चदुहिं जीविंद जीविस्सिंद जो हि जीविदो पुळ्व। सो जीवो पाणा पुण पोग्गलदञ्चेहि णिळ्वसा ११४७। - जो चार प्राणोंसे (या दश प्राणोंसे) जीता है, जियेगा, और पहले जीता था वह जीव है, फिर भी प्राण तो पुद्गल द्रव्योंसे निष्पन्न है। (पं. का./मू/३०); (ध./१/२,१,२/११६/३); (म.पु/२४/१०४); (न. च. बृ./११०); (द्र. सं./मू/३); (नि. सा./ता/वृ./६); (पं. का./ता. वृ/२७/६६/१७); (द्र. सं./दी./२/८/६); (स्या० म./२६/ ३२६/१६)।
- रा. वा./१/४/७/२६/२७ दशसु प्राणेषु यथोपात्तप्राणपर्यायेण त्रिषु कालेषु जीवनानुभवनात 'जीवति, जजीवीत्, जीविष्यति' इति वा जीवः । = दश प्राणोंमेंसे अपनी पर्यायानुसार गृष्टीत यथायोग्य प्राणोंके हारा जो जीता है, जोता था व जीवेगा इस त्रैकालिक जीवनगुण-वासेको जीव कहते हैं।

#### २. उपयोग, चैतन्य, कर्ता, भोका आदि

- पं. का./मू./२७ जोवो क्ति हवदि चेदा उवओगविसेसिदोःः।=आत्मा जीव है, चेतियता है, उपयोग विशेष नाला है। (णं. का.मू./१०६) (प्र. सा./मू./१२७)।
- स. सा./मू./४६ अरसमस्त्वमगंघं अव्यक्तं चेदणागुणमसहं । जाण अलि-गग्गहणं जीवमणिहिट्टसंद्वाणं ।४६। = हे भव्य ! तू जीवको रस रहित स्त्र रहित, गन्ध रहित, अव्यक्त अर्थात् इन्द्रियसे अगोचर, चेतना-गुणवाला, शब्द रहित, किसी भी चिह्नको अनुमान ज्ञानसे ग्रहण न होनेवाला और आकार रहित जान । (पं.का./मू/१२०); (प्र. सा / मू/१७२); (भा. पा./मू /६४); (ध. ३/१,२,१/गा.१/२)।
- भा. पा./मू./१४८ कत्ता भोइ अमुक्तो सरीरिमक्तो अणाइणिहणो य। दंसणणाणुवआयो णिद्दिष्टो जिणवरिदेहि।१४८। = जीव कर्ता है, भोक्ता है, अमुर्तीक है, शरीरप्रमाण है, अनादि-निधन है, दर्शन ज्ञान उप-योगमयी है, ऐसा जिनवरेन्द्र हारा निर्दिश्ट है। (पं. का./ मू./२७); (प. प्र./मू/१/३१); (रा. वा /१/४/१४/२६/११); (म. प्र./२४/१२); (ध. १/१.१.२/गा. १/११८); (न.च.च.१/१०६); (द्र.सं./मू./२);
  - त, सू./१/८ उपयोगो लक्षणम् ।=उपयोग जीवका सक्षण है । (न.च.वृ/११६)।
- स, सि./१/४/१४/३ तत्र चेलनालक्षणो जीवः।=जीवका लक्षण चेलना है। (ध. १४/३३/६)।
- न, च. वृ./३१० तक्त्वणिमह भणियमादाज्ये को सब्भावसंगदो सोवि। चेयण जवलद्धी दंसण णाणं च लक्ष्वणं तस्स। च्यात्माका लक्षण चेतना तथा जपलिध है, और वह जपलिध ज्ञान दर्शन लक्षण-वाली है।
- इ. सं /मू / ३ णिच्छयणयदो दु. चेदणा जस्स । ३। = निश्चय नयसे जिसके
   चेतना है वही जीव है ।
- द्र, सं./टी./२/८/६शुद्धनिश्चयनयेन स्शुद्धचैतन्यस्य पिनश्चयप्राणेन यद्यपि जीवति, तथाष्यशुद्धनयेन स्टब्यभावप्राणे जीवतीति जीवः नशुद्ध निश्चयसे यद्यपि शुद्धचेतन्य सक्षण निश्चय प्राणोसे जीता है, तथापि अशुद्धनयसे द्रव्य व भाव प्राणोसे जीता है। (पं. का./ता. वृ./२७/६६/ १६; ६०/६७/१२)।
- गो. जी./जो.प्र./२/१८ कर्मीपाधिसापैश्रज्ञानदर्शनोपयोगचैतन्यप्राणेन जीवन्तीति जीवाः । म् (अशुद्ध निश्चयनयसे) कर्मीपाधि सापेश्च ज्ञानदर्शनोपयोग रूप चैतन्य प्राणोंसे जीते हैं ने जीव है। (गो. जी./जी./प्र./१२१/३४१/३)।

#### ३. औपरामिकादि माव ही जीव है

- रा. वा./१/०/३;८/३८ औपशमिकादिभावपर्यायो जीवः पर्यायादेशात् ।३। पारिणामिकभावसाधनो निश्चयतः ।८। औपशमिकादिभावसाधनस्थ व्यवहारतः ।६। चपर्यायाधिक नयसे औपशमिकादि भावस्य जीव है ।३। निश्चयनयसे जीव अपने अनादि पारिणामिक भावोसे ही स्वस्पनाभ करता है ।८। व्यवहारनयसे औपशमिकादि भावोसे तथा माता-पिताके रजवीर्य आहार आदिसे भीस्वस्य नाभ करता है।
- त, सा./२/२ अन्यासाधारणा भावाः पञ्चौपशमिकादयः । स्वतत्त्वं यस्य तत्त्वस्य जीवः स न्यपदिश्यते ।२।=औपशमिकादि पाँच भाव (दे०भाव) जिस सत्त्वके स्वभाव ही वही जीव कहाता है ।

#### २. जीवके पर्यायवाची नाम

- घ. १/१,१,२/गा. ८१,८२/११८-११६ जीवो कत्ता य वत्ता य पाणी भोत्ता य पोग्गलो । वेदो विण्ह् सयंभू य सरीरी तह माणवो ।८१। सत्ता जंत् य माणी य माई जोगी य संकडो । असंकडो य खेत्तण्ह् अंतरप्पा तहेव य ।८२। ≠जीव कर्ता है, बक्ता है, प्राणी है, भोक्ता है, पुह्गलरूप है, वेत्ता है, विष्णु है, स्वयंभु है, श्रारीरी है, मानव है, सक्ता है, जन्तु है, मानो है, मायाबी है, योगसहित है, संकुट्र है, असंकुट है, क्षेत्रझ है और अन्तराहमा है ।८१-८२।
- म,पु,/१४/१०३ जीवः प्राणी च जन्तुश्च क्षेत्रज्ञः पुरुषस्तथा । पुमानाहमा-न्तराहमा च ज्ञो ज्ञानीत्यस्य पर्ययः ।१०३। — जीव, प्राणी, जन्तु, क्षेत्रज्ञ, पुरुष, पुमान्, आत्मा, अन्तराहमा, ज्ञ और ज्ञानी ये सब जीव-के पर्यायवाचक शब्द हैं।

#### ३. जीवको अनेक नाम देनेकी विवक्षा

- जीव कहनेकी विवक्षा दे० जीवका लक्षण नं १।
- २, अजीव कहनेकी विवक्षा
- दे. जोव/२/१ में घः/१४ 'सिद्ध' जीव नहीं हैं, अधिकसे अधिक उनको जीवितपूर्व कह सकते हैं।
- न.च.वृ/१२१ जो हु अमुत्तो भणिओ जीवसहावो जिणेहिपरमत्थो। जवयरियसहावादो अचेयणो मुत्तिसंजुत्तो।१२१। = जीवका जो स्वभाव जिनेन्द्र भगवात् द्वारा अमूर्त कहा गया है वह उपचरित स्वभावरूपसं मुर्त व अचेतन भी है, क्योंकि मुर्तीक शरीरसे संयुक्त है।

#### ३. जड़ कहनेकी विवक्षा

- प.प्र./मू./१/१३ जे णियबोहपरिट्रियहँ जीवहँ सुदृइ णाणु। इंदिय जिणयस जोडया ति जिल जडु वि वियाणु १६३१ = जिस अपेक्षा आत्मा ज्ञानमें उहरे हुए (अर्थात् समाधिस्थ) जीवोंके इन्द्रियजनित ज्ञान नाराको प्राप्त होता है, हे योगी। उसी कारण जीवको जड भी जानो।
- आराधनासार/न१ अहैतापि हि वेत्ता जगित चेत् इम्हाप्तिरूपं त्यजेत्, तरसामान्यिवशेषरूपिवरहारसास्तित्वमेव त्यजेत्। तत्त्यागं जड़ता चितोऽपि भवति व्याप्यो बिना व्यापकः। । । ११। = इस जगत्में जो योगी अहैत दशाको प्राप्त हो गये हैं, वे दर्शन व ज्ञानके भेदको ही त्याग देते हैं, अर्थात् वे केवल चेतनस्यरूप रह जाते हैं। और सामान्य (दर्शन) तथा विशेष (ज्ञान) के अभावसे वे एक प्रकारसे अपने अस्तित्वका ही त्याग कर देते हैं। उसके त्यागसे चेतन भी वे जड़ता-को प्राप्त हो जाते हैं क्योंकि व्याप्यके बिना व्यापक भी नहीं होता।
- द्ध. सं,/टी./१०/२०/२ पञ्चेन्द्रियमनोविषयविकल्परहितसमाधिकाले स्व-संवेदनलक्षणयोधसद्भावेऽपि नहिर्धिषयेन्द्रिययोधाभावारज्ञेडः, न च सर्वथा सांख्यमतवत् । =पाँची इन्द्रियाँ और मनके विषयोंके विकल्पोंसे रहित समाधिकालमें,आत्माके अनुभवरूप ज्ञानके विद्यमान होनेपर भी बाहरी विषयरूप इन्द्रियज्ञानके अभावसे आत्मा जड़ भाना गया है, परन्तु सांख्यमतको तरह आत्मा सर्वथा जड़ नहीं है।

### ४. शून्य कहनेकी विवक्षा

प.प्र./मू./१/११ अट्ठ वि कम्मइँ बहुविहइँ णवणव दोस ण जेण। सुद्धहँ एवकु वि अत्थि णवि सुण्णु वि बुच्चइ तेण। च्लिस कारण आठो ही अनेक भेदोवाले कर्म तथा अठारह दोष, इनमेंसे एक भी शुद्धात्माओं के नहीं है, इसलिए उन्हें शून्य भी कहा जाता है।

दे० शुक्तध्यान/१/४ [ शुक्लध्यानके उत्कृष्ट स्थानको प्राप्त करके योगी शून्य हो जाता है, क्योंकि, रागादिसे रहित स्वभाव स्थित ज्ञान ही शून्य कहा गया है। वह वास्तवमें रत्नश्रयकी एकता स्वरूप तथा बाह्य पदार्थीके अवतस्वनसे रहित होनेके कारण ही शून्य कहलाता है।]

त. अनु./१७२-१७३ तदा च परमैकाग्र्याद्द्वहिरथेषुं सत्स्विष । अन्यत्र किचनाभाति स्वमेवारमिन परयतः ।१७२। अत्एवान्यशून्योऽिष नारमा शून्यः स्वस्त्रतः । शून्याशून्यस्वभावोऽश्रमारमनैवोपत-भ्यते ।१७३। = उस समाधिकालमे स्वारमामें देखनेवाले योगीकी परम एकाग्रवताके कारण बाह्यपदार्थोके विद्यमान होते हुए भी उसे आत्माके अतिरिक्त और कुछ भी प्रतिभासित नहीं होता ।१७२। इसी लिए अन्य बाह्यपदार्थोसे शून्य होता हुआ भी आत्मा स्वस्त्रपसे स्नून्य नहीं होता । आत्माका यह श्रन्यता और अश्चन्यतामय स्वभाव आत्माके द्वारा ही उपलब्ध होता है।

द्व.सं./टी./१०/२७/३ रागादिविभावपरिणामापेक्षया शुन्योऽपि भवति न चानन्तज्ञानाद्यपेक्षया बौद्धमतवत् । =आरमा राग, द्वेष आदि विभाव परिणामोकी अपेक्षासे श्चन्य होता है, किन्तु बौद्धमतके समान अनन्त ज्ञानादिकी अपेक्षा श्चन्य नहीं है।

### ४. प्राणी, जन्तु आदि कहनेकी विवक्षा

म.पु./२४/१०५-१०८ प्राणा दशास्य सन्तीति प्राणी जन्तुरच जनमभाक्। क्षेत्रं स्वरूपमस्य स्यात्तउज्ञानात् सः तथोच्यते ।१०४१ पुरुषः पुरुभोगेषु शयनात् परिभाषितः । पुनात्यात्मानमिति च पुमानिति निगद्यते १९०६। भवेष्वतःति सातत्याद् एतीत्यारमा निरुच्यते । सो£न्तरारमाप्ट-कर्मान्तर्वतित्वादभिलप्यते ।१०७। ज्ञ.स्याज्ज्ञानगुणोपेतो ज्ञानी च तत एव स. । पर्यायशब्दैरेभिस्तु निर्णेयोऽन्येश्च तद्विधैः। 🗝 दश प्राण विद्यमान रहनेसे यह जीव <u>प्राणी</u> कहलाता है, नार-वार जन्म धारण वरनेसे जन्तु कहलाता है। इसके स्वरूपको क्षेत्र कहते हैं, उस क्षेत्रको जानुनेसे यह क्षेत्रज्ञ कहताता है ।१०५। पुरु अर्थात् अच्छे-अच्छे भोगोमे शयन करनेसे अर्थात् प्रवृत्ति करनेसे यह पुरुष कहा जाता है, और अपने आत्माको पवित्र करनेसे पुमाच् कहा जाता है ।१०६। नर नारकादि पर्यायोमे 'अतित' अर्थाद निरन्तर गमन करते रहनेसे अग्रमा कहा जाता है। और ज्ञानावरणादि आठ कमोंके अन्तर्वर्ती होनेसे अन्तरात्मा कहा जाता है।१०७। ज्ञान गुण सहित होनेसे 'ज्ञ' और ज्ञानी कहा जाता है। इसी प्रकार यह जीव अन्य भी अनेक राब्दोंसे जानने योग्य है।१०८।

#### ५. कर्ता मोक्ता आदि कहनेकी विवक्षा

धः १/१.१.२/११६/३ सच्चमसच्चं संतमसतं वददी दि वत्ता। पाणा एयस्स सतीति पाणी। अमर-णर-तिरित्त-णारय-भेएण चछिवहे संसारे कुसलमकुसलं भुंजदि ति भोत्ता। छिवह-संठाणं बहु विह-देहे हि पूरि गलि ति पोग्गला। सुख-दुक्षलं वेदेदि ति वेदो, वेत्ति जानातीति वा वेद। उपात्तदेहं व्याप्नोत्तीति विष्णुः। स्वथमेव यूतवानिति स्वयंध्व। सरीरमेयस्स अर्थि ति सरीरी। मनुः ज्ञानं तत्र भव इति मानवः। सज्जल-संबंध-मित्त-वग्गादिसु संजदि ति सत्ता। चडग्गइ-संसारे जायदि जणयदि त्ति जंतु। माणो एयस्स अत्थि ति माणो। माया अर्थि ति मायी। जोगो अर्थि ति जोगी। अइसण्ह-देह-पमाणेण संकुडदि ति संकुडो। सञ्चं तोगागासं वियापदि ति असं-

कुडो ।क्षेत्रं स्वरूपं जानातीति क्षेत्रज्ञः।अट्ठ-कम्मरूभंतरो सिअंतरप्पा । =सत्य, असत्य और योग्य, अयोग्य वचन बोलनेसे वक्ता है; दश प्राण पाये जानेसे प्राणी है; चार गतिरूप संसारमें पुण्यपापके फलको भोगनेसे भोक्ता है; नाना प्रकारके शरीरों द्वारा छह संस्थानोंको पूरण करने व गलानेसे पुद्दगल है; भ्रुख और दुःखका वेदन करनेसे अथवा जाननेके कारण वेद है; शरीरको व्याप्त करनेसे विष्णु है, स्वतः ही उत्पन्न होनेसे स्वयंभू है; संसारावस्थामें शरीरसहित होनेसे शरीरी है; मनु ज्ञानको कहते हैं, उसमें उत्पन्न होनेसे मानव है; स्वजन सम्बन्धी मित्र आदि वर्गमे आसक्त रहनेसे सक्ता है; चतुर्गतिरूप संसारमें जन्म लेनेसे जन्तु है; मान कषाय पायी जानेसे मानी है; माया कषाय पायी जानेसे मायी है: तीन योग पाये जानेसे योगी है। अतिसूक्ष्म देह मिलनेसे संकुचित होता है, इसलिए संकुट है; सम्पूर्ण लोकाकाशको व्याप्त करता है, इसलिए असकुट है; लोकालोकरूप क्षेत्रको अथवा अपने स्वरूपको जाननेसे क्षेत्रज्ञ है; आठ कर्मोंमें रहनेसे अन्तरात्मा है (गो.जी./जी./३६६-३६६/७७१/२) ।

दे० चेतना/३ (जीवको कर्ता व अकर्ता कहने सम्बन्धी--)

#### ४. जीवके भेद प्रभेद

१. संसारी व मुक्त दो भेद

त.सू /२/१० संसारिणो मुक्ताश्च ।१०। = जीव दो प्रकारके हैं संसारी और मुक्त । (पं.का./पू./१०६), (मू.आ./२०४), (न.च. वृ./१०६)।

#### २. संसारी जीवोंके अनेक मकारसे भेद

- त.स् /२/११-१४,७ जीवभव्याभव्यत्वानि च ।७। समनस्कामनस्काः ।११। ससारिणस्त्रसस्थावरा ।१२। पृथिव्यप्तेजीवायुवनस्पतयः स्थावराः ।१३। द्वीन्द्रियादयस्रसाः ।१४। जीव दो प्रकारके है भव्य और अभव्य ।७। (प.का./मू./१२०) मनसहित अर्थात् संझी और मनरहित अर्थात् असंझीके भेदसे भी दो प्रकारके हैं ।११। (द्व.सं/मू./१२/२६) संसारी जीव त्रस और स्थावरके भेदसे दो प्रकारके हैं (न.च./वृ./१२३) तिनमें स्थावर पाँच प्रकारके हैं —पृथिवी, अप., तेज, वायु, व वनस्पति ।१३। (और भी देखो 'स्थावर') त्रस जीव चार प्रकार है—द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय व पंचेन्द्रिय।१४। (और भी दे० इन्द्रिय/४)।
- रा. वा /१/१४/४/४८८/ द्विविधा जीवाः बादराः सूक्ष्माश्च । चजीव दो प्रकारके है — बादर और सूक्ष्म — (दे० सूक्ष्म )।
- दे. आत्मा -- अहिरात्मा, अन्तरात्मा, परमात्माकी अपेक्षा ३ प्रकार हैं।
- दे. काय/२/१ पाँच स्थावर व एक त्रस, ऐसे कायकी अपेक्षा ई भेद हैं।
- दे. गति /२/३ नारक, तिर्धच, मनुष्य व देवगति की अपेक्षा चार प्रकार-का है।
- गो. जी./मू. ६२२/१०७६ युग्यजीन न पापजीनका निर्देश है / (दे० आगे पुण्य न पाप जीनका लक्षण )।
- ष. खं./१२/४/२.६/सू. ३/२६६ सिया णोजीवस्स वा/३/ = 'कथंचित वह नोजीवके होती है' इस सूचमें <u>नोजीवका</u> निर्देश किया गया है।
- दे० पर्याप्त-जीवके पर्याप्त, निवृत्त्यपर्याप्त व लब्ध्यपर्याप्त ऋप तीन भेद है।
- दे. जीवसमास एकेन्द्रिय आदि तथा पृथिकी अप् आदि तथा सूक्ष्म बादर, तथा उनके ही पर्याप्तापर्याप्त आदि विकल्पोंसे अनेकों भंग बन जाते हैं।
- ध. १/४,९,४५/गा. ७६-७७/१६८ एको चैन महप्पा सो दुनियप्पो त्ति स्वयस्यो भणिदो। चदुस्कमणाजुलो पंचागगुणप्पहाणो य ।७६। छक्का-पक्कमजुलो उनजुलो सत्तभंगिसन्भानो । अहासनो णवहो जीनो दस-

ठाणिओ भणिदो १७७। = यह जीव महात्मा चैतन्य या उपयोग सामा
= यकी अपेक्षा एक प्रकार है। ज्ञान, दर्शन, या संसारी-मुक्त, या भव्य
अभव्य, या पाप-पुण्यकी अपेक्षा दो प्रकार है। ज्ञान चेतना, कर्म चेतना

कर्मफल चेतना, या उत्पाद, व्यय, धौव्य, या द्व्य-पुण पर्यायकी अपेक्षा

तीन प्रकार है। चार गतियोमे भ्रमण करनेकी अपेक्षा चार प्रकार है।

औपश्चिमकादि पाँच भावोकी अपेक्षा या एकेन्द्रिय आदिकी अपेक्षा

पाँच प्रकार है। छह दिशाओमें अपक्रम युक्त होनेके कारण छह प्रकार
का है। सप्तभंगीसे सिद्ध होनेके कारण सात प्रकारका है। आठकर्म

या सम्यवत्वादि आठ गुणयुक्त होनेके कारण आठ प्रकारका है। नौ

पदार्थोस्त्र परिणमन करनेके कारण नौ प्रकार का है। पृथिवी आदि

पाँच तथा एकेन्द्रियादि पाँच इन दस स्थानोंको प्राप्त होनेके कारण

दस प्रकारका है।

### ५. जीवोंके जलचर, स्थळचर आदि भेद

मू, आ,/११६ सक सिदिया य जलथल खचरा· । = पंचि न्द्रिय जीव जल चर, स्थलचर व नभचरके भेदसे तीन प्रकार हैं। (पं. का/मू./११७) (का. अ./मू./१२६)।

### इ. जीवोंके गर्मज आदि भेद

पं.सं./प्रा./१/७३ अंडज पोदज जरजा रसजा संसेदिमा य सम्मुच्छा। जिंभदिमोववादिम जेया पंचिदिया जीवा १७३१ = अंडज, पोतज, जरायुज, रसज, स्वेदंज, सम्युच्छिम, उद्दर्भदिम और औपपादिक जीवोंको पंचेन्द्रिय जानना चाहिए। (ध.१/१,१,३३/गा.१३६/२४६), (का. अ./मू./१३०)।

### ७. कार्य कारण जीवके लक्षण

नि सा./ता. वृ./६ शुद्धसङ्भूतव्यवहारेण केवलज्ञानादिशुद्धगुणानामा-धारभूतत्वारकार्यशुद्धजीवः । अञ्चलिश्चयेन सङ्जज्ञानादिपरमस्व-भावगुणानामाधारभूतत्वारकारणशुद्धजीवः । — शुद्ध सङ्भूत व्यवहारसे केवलज्ञानादि शुद्ध गुणोका आधार होनेके कारण 'कार्य शुद्धजीव' (सिद्ध पर्याय) है। शुद्ध निश्चयनयसे सङ्जज्ञानादि परमस्वभाव-गुणोंका आधार होनेके कारण (जिकाली शुद्ध चैतन्य) कारण शुद्ध-जीव है।

## ८. पुण्य-पाप जीवका लक्षण

गो. जी./मू./६२२-६२३/१०७६ जीवदुर्ग उत्तद्ठं जीवा पुण्णा हु सम्म-गुणसहिदा । वदसहिदा वि य पावा तिव्ववरीया हवंति चि । मिच्छा-इट्ठी पावा णंताणंता य सासणगुणा वि ।

गो. जी, जी, प्र./६४३/१०६५/१ मिश्राः पुण्यपापिमश्रजीवाः सम्यक्तव-मिध्यात्विमश्रपरिणामपरिणतत्वात् । = पहले दो प्रकारके जीव कहें गये हैं। उनमेसे जो सम्यक्त्व गुण युक्त या वत्युक्त होय सो पुण्य जीव हैं और इनसे विपरीत पाप जीव है। मिध्यादृष्टि और सासादन गुण-स्थानवर्ती जोव पापजीव हैं। सम्यक्त्विमध्यात्वरूप मिश्रपरि-णामोंसे युक्त मिश्र गुणस्थानवर्ती, पुण्यपापिमश्र जीव हैं।

#### ॰, नोजीवका लक्षण

ध, १२/४.२.६.३/२६६/८ णोजीवो णाम अणंताणंतिवस्सासुवचएहिं जवचिदकम्मपोरगलवर्षधो पाणधारणाभावादो णाणदंसणाभावादो वा । तत्थतणजीवो वि सिया णोजीवो, तत्तो पुधभूतस्स तस्स अणुव-संभादो । — अनन्तानन्त विस्रसोपचयोसे उपचयको प्राप्त कर्मपुद्गल-स्कन्ध (शरीर) प्राणधारण अथवा झानदर्शनसे रहित होनेके कारण नोजीव कहलाता है । उससे सम्बन्ध रखनेवाला जीव भी कथंचित् नोजीव है, क्योंकि, वह उससे पृथग्भूत नहीं पाया जाता है ।

## २. निर्देश विषयक शंकाएँ व मतार्थ आदि

## १. सुक्त जीवमें जीवत्ववाला लक्षण कैसे घटित होता है

रा. वा./१/४/७/२५/२७ तथा सति सिद्धानामपि जीवत्वं सिद्धं जीवित-पूर्वत्वातः। संप्रति न जीवन्ति सिद्धाः भूतपूर्वगत्या जीवत्वमेषामौप-चारिकरवं. मुरुषं चेष्यते; नैष दोष' भावप्राणज्ञानदर्शनानुभवनात सांप्रतिकमपि जीवत्वमस्ति । अथवा रूढिशब्दोऽयम् । रूढो वा क्रिया ब्युत्पत्त्यथे वेति कादाचित्कं जीवनमपेक्ष्यं सर्वदा वर्तते गोशब्दवतः। =प्रश्न-- 'जो दशप्राणोसे जीता है…' आदि लक्षण करनेपर सिद्धोंके जीवत्व मटित नहीं होता ! उत्तर-सिद्धोंके यद्यपि दशप्राण नहीं हैं, फिर भी वे इन प्राणोंसे पहले जीये थे, इसलिए उनमे भी जीवत्व सिद्ध हो जाता है । पश्न-सिद्ध वर्तमानमे नहीं जीते । भूतपूर्वगति-की उनमें जीवत्व कहना औपचारिक है । उत्तर-यह कोई रोष नहीं है, क्योंकि, भावप्राणरूप ज्ञानदर्शनका अनुभव करनेसे वर्तमानमें भी उनमें मुख्य जीवत्व है। अथवा रूढिवश क्रियाकी गौणतासे जीव शब्दका निर्वचन करना चाहिए। रूढिमें किया गौण हो जाती है। जैसे कभी-कभी चलती हुई देखकर गीमे सर्वदागो शब्दकी वृत्ति देखी जाती है, बैसे ही कादाचित्क जीवनकी अपेक्षा करके सर्वदा जीव शब्दकी वृत्ति हो जाती है। ( भ. आ. वि./३७/१३१/१३) ( म. पु./२४/१०४ ) ।

## २. औपचारिक होनेसे सिखोंमें जीवत्व नहीं है।

ध. १४/१,६,१६/१३/३ तं च अजोगिचरिमसमयादो उविर णिथ.
सिद्धिसु पाणिणबंधणट्ठकम्माभावादो। तम्हा सिद्धाणजीवा जीविदपुट्टवा इदि। सिद्धाणं पि जीवत्तं किण्ण इच्छज्जदे। ण, उवयारस्स
सम्माभावादो। सिद्धि सुपाणाभावण्णहाणुववत्तीदो जीवत्तं ण पारिणामियं किंतु कम्मविवागजं। =आयु आदि प्राणोका धारण करना
जीवन है। वह अयोगोके अन्तिम समयसे आगे नहीं पाया जातां,
क्योंकि, सिद्धोंके प्राणोके कारणभूत आठों कर्मोंका अभाव है। इसलिए सिद्ध जीव नहीं है, अधिकसे अधिक वे जीवितपूर्व कहे जा
सकते हैं। प्रश्न-सिद्धोंके भी जीवत्व क्यों नहीं स्वीकार किया
जाता है १ उत्तर--नहीं, क्योंकि, सिद्धोंमे जीवत्व उपचारसे है. और
उपचारको सत्य मानना ठीक नहीं है। सिद्धोमें प्राणोंका अभाव
अन्यथा बन नहीं सकता, इससे माळ्म पड़ता है, कि जीवत्व पारिणामिक्त नहीं है, किन्तु वह कर्मोक विपाकसे उत्पन्न होता है।

## ३. मार्गणास्थानादि जीवके लक्षण नहीं है

यो. सा./अ./१/६७ गुणजीबादयः सन्ति विश्वतियि प्रस्त्यणाः । कर्मसंबन्धनिष्यत्रास्ता जीवस्य न लक्षणम् १६७। = गुणस्थान जीव-समास, मार्गणास्थान, पर्याप्ति आदि जो २० प्रस्तपणाएँ है वे भी कर्मके संबन्धमे उत्पन्न है, इसलिए वे जीवका लक्षण नहीं हो सकतीः।

## ४. तो फिर जीवकी मिद्धि कैसे ही

- स. सि./४/१६/२८८/६ अत एवारमास्तित्वसिद्धिः यथा यन्त्रप्रतिमा-चेष्टितं प्रयोक्तुरस्तित्वं गमयति तथा प्राणापानादिकमेऽिपि क्रियाचन्त-मात्मानं साधयति । = इसीसे आत्माके अस्तित्वकी सिद्धि होती है । जैसे यन्त्रप्रतिमाकी चेष्टाएँ अपने प्रयोक्ताके अस्तित्वका ज्ञान कराती है उसी प्रकार प्राण और अपान आदिरूप कार्य भी क्रियावाले आत्मा-के साधक है । (स्या. म./७/२३४/२०)।
- रा बा /२/८/१८/१२१/१३ 'नास्त्यात्मा अकारणत्वात् मण्डूकशिखण्ड-वत्' इति । हेतुरयमसिद्धो विरुद्धोऽनेकान्तिकश्च । कारणवानेवात्मा इति निश्चयो न', नरकादिभववयतिरिक्तद्रव्यायभावात्, तस्य च

मिध्यादर्शनादिकारणत्वादसिद्धता । अतएव द्रव्यार्थाभावाद च पर्यान्यान्तरानाध्रयत्वाद आश्रयाभावादण्यसिद्धता । अकारणमेव हास्ति सर्वं घटादि, तेनायं द्रव्यार्थिकस्य विरुद्ध एव । सतोऽकारणत्वात यदस्ति तिन्त्यमेनैवाकारणम्, न हि किचिद्दस्ति च कारणवच्च । यदि तदस्त्येत्र किमस्य कारणेन नित्मवृत्तत्वात् । कारणवन्त्वं चाप्तत एव कार्यार्थत्वात् कारणस्येति विरुद्धार्थता । मण्डूकशिषण्डकादीनाम् असल्यत्ययहेतुत्वेन परिच्छिन्नसन्त्वानामम्युपगमान्तेषां च कारणान्यात् जभयप्रसृत्तेते कान्तिकत्वम् ।

दृष्टान्तोऽपि साध्यसाधनोभयधर्मविकतः ··· एकजीवसंद्रन्धित्वाद मण्डुकशिखण्ड इत्यस्ति ।···

नास्त्यात्मा अप्रत्यक्षत्वाच्छश्यश्चवितिः अयमपि न हेतुः असिद्ध-विरुद्धानैकान्तिकत्वाप्रच्छुतेः । सक्तविमलकेवलक्षानप्रत्यक्षत्वा-च्छुद्धात्मां प्रत्यक्षः, कर्मनोकर्मपरतन्त्रपिण्डात्मा च अवधिमनःपर्यय-ज्ञानयोरपि प्रत्यक्ष इति 'अप्रत्यक्षत्वात्' इत्यसिद्धो हेतुः । इन्द्रिय-प्रत्यक्षाभावादप्रत्यक्ष इति चेत्; नः तस्य परोक्षत्वाम्युपगमात् । अप्रत्यक्षा घटादयोऽप्राहकनिमित्त्याद्धत्वाद् धूमाद्यनुमिताग्निवत् । " असित च शश्यश्चादौ सति च विज्ञानादौ अप्रत्यक्षत्वस्य वृत्तरेनिका-नितकता । अथ विज्ञानादैः स्वसंवेद्यत्वात् योगप्रत्यक्षत्वाच हेतोर-भाव इति चेतः आत्मिन कोऽपरितोषः । दृष्टान्तोऽपि साध्यसाध्मो-भयधर्मविकतः पूर्वोक्तेन विधिना अप्रत्यक्षत्वस्य नास्ति त्वस्य चासिद्धेः ।

रा.वा./२/८/११/१२२/२५ प्रहणविज्ञानासंभविफलदर्शनाइ गृहीतृसिद्धिः

1१६। यान्यपूनि प्रहणानि स्थानि च ज्ञानानि तत्संनिकर्षजानि

तानि, तेष्वसंभविफलपुरलम्यते । कि पुनस्तत् । आत्मस्वभावस्थानज्ञानविषयसंप्रतिपत्ति । तदेतइ प्रहणानां तावज्ञ संभवति;

अचेतनत्वात, क्षणिकत्वाच ततो व्यतिरिक्तेन केनचिद्भवितव्य
मिति गृहीतुसिद्धिः ।

रा.वा./२/८/२०/१२३/१ योऽयमस्माकम् 'आत्माऽस्ति' इति प्रत्ययः स संशयानध्यवसायविषयंयसम्यक्षरययेषु यः कश्चित् स्यात्, सर्वेषु च विकल्पेष्विष्टं सिध्यति । न तावत्संशयः निर्णयात्मकत्वात् । सस्यपि संशये तदालम्बनात्मसिद्धिः । न हि अवस्तुविषयः संशयो भवति । नाष्यनध्यवसायो जात्यन्धवधिररूपश्चदवतः अनादिसंप्रतिपत्तः। स्याद्विपर्ययः; एवमप्यात्मास्तित्वसिद्धिः पुरुषे स्थाणुप्रतिपत्ती स्थाणुसिद्धिवत् । स्यात्सम्यक्षत्ययः; अविवादमेतत्—आरमास्तित्व-मिति सिद्धो न पक्ष.। = प्रश्न- उत्पादक कारणका अभाव होनेसे, मण्डूकशिलानत आत्माका भी अभाव है! उत्तर-आपका हेतु असिद्ध, विरुद्ध व अनैकान्तिक तीनों दोषोंसे युक्त है। (१) नर-नारकादि पर्यायोसे पृथक् आत्मा नहीं मिलता, और वे पर्याएँ मिथ्यादर्शनादि कारणोंसे होती हैं, अतः यह हेतु असिद्ध है। पर्यायोंको छोड़कर पृथक् आत्मद्रव्यकी सत्ता न होनेसे यह हैतु आश्रमासिद्ध भी है। (२) जितने घटादि सत् पदार्थ हैं वे सब स्वभावसे ही सद है न कि किसी कारण विशेषसे। जो सत् है वह ती अकारण ही होता है। जो स्वयं सद है उसकी निश्यवृत्ति है अत उसे अन्य कारणसे क्या प्रयोजन। जिसका कोई कारण होता है वह असत् होता है, क्योंकि वह कारण-का कार्य होता है, अतः यह हेतु विरुद्ध है। (३) मण्डूकशिखण्ड भी 'नास्ति' इस प्रत्ययके होनेसे सत् तो है पर इसके उत्पादक कारण नहीं है, अत' यह हेतु अनैकान्तिक भी है। मण्डूकशिखण्ड दृष्टान्त भी साध्य, साधन व उभय धर्मांसे विकल होनेके कारण दृष्टान्ताभास है। क्योंकि उसके भी किसी अपेक्षासे कारण बन जाते हैं और वह कथं चित् सत् भी सिद्ध हो जाता है। प्रश्न-आत्मा नहीं है, क्योंकि गधेके सींगवत् वह प्रत्यक्ष नहीं है । उत्तर-यह हेतु भी असिख,

विरुद्ध व अनैकान्तिक तीनों दोषोसे दूषित है। (४) शुद्धारमा तो सकल निमल केवल्लानके प्रत्यक्ष है और कर्म नोकर्म संयुक्त अशुद्धात्मा अवधि व मन पर्यय ज्ञानके भी प्रत्यक्ष है अत उपरोक्त हेतु असिद्ध है। प्रश्न—इन्द्रिय प्रत्यक्ष न होनेसे वह अप्रत्यक्ष है। उत्तर —ऐसा कहना भी ठीक नहीं है; क्योंकि इन्द्रिय प्रसक्ते परोक्ष ही भाना गया है। घटादि परोक्ष हैं क्यों कि वे अग्राहक निमित्तसे ग्राह्य होते हैं, जैसे कि धूमसे अनुमित अग्नि। असद्भूत शशशुङ्गादि तथा सइभूस विज्ञानादि दोनों ही अप्रत्यक्ष हैं, अतः उपरोक्त हेतु अनै-कान्तिक है। यदि बौद्ध लोग यह कहें कि विज्ञान तो स्वसवेदन तथा यीगियोके प्रत्यक्ष है इसलिए आंपका हेतु ठीक नहीं है, तो हम कह सकते हैं कि फिर आस्माको ही स्वसंवेदन व योगिप्रत्यक्ष मानने में क्या हानि है। शशशुंगका दशन्त भी साध्य, साधन व उभय धर्मोसे निकल हो नैके कारण दशन्ताभास है, क्यों कि मण्डूक शिखा-वत् शशशृंगभी कथं चित् सत् है। इसलिए उसे अप्रत्यक्ष कहना असिख है। (१) इन्द्रियो और तजनित ज्ञानोमें जो सम्भव नहीं है ऐसा जो, 'जो मैं देखनेवाला था वही चलनेवाला हूँ' यह एकत्व-विषयक फल सभी विषयों व ज्ञानोमें एकसूत्रता रखनेवाले गृहीता आत्माके सद्भावको सिद्ध करता है। आत्मस्वभावके होनेपर ही ज्ञान-की व विषयोंकी प्राप्ति होती है, इन्द्रियोंके उसका संभवपना नहीं है, क्योंकि वे अचेतन व क्षणिक् है। इसलिए उन इन्द्रियोसे व्यक्ति-रिक्त कोई न कोई ग्रहण करनेवाला होना चाहिए, यह सिद्ध होता है। (स्या.म./१७/२३३/१६); (६) यह जो हम सबको 'आत्मा है' इस प्रकारका ज्ञान होता है, वह संशय, अनध्यवसाय, विपर्यय या सम्यक् इन चार विकल्पोंमेंसे कोई एक तो होना ही चाहिए। कोई साभी निकनप हमारे इष्टकी सिद्धि कर देता है। यदि यह ज्ञान संशयरूप है तो भी आत्माकी सत्ता सिद्ध होती है, क्यों कि अवस्तु-का संशय नहीं होता। अनादिकाससे प्रत्येक व्यक्ति आत्माका अनु-भव करता है, अतः यह ज्ञान अनध्यवसाय नहीं हो सकता। यदि इसे विपरीत कहते हैं, तो भी आत्माकी क्वचित सत्ता सिद्ध हो जाती है, क्योंकि अप्रसिद्ध पदार्थका विपर्यय ज्ञान नहीं होता। और सम्यक् रूपमें तो आत्मसाधक है ही।

स्या.म./१७/२३२/६ अहं सुली अहं दु:की इति अन्तर्मुखस्य प्रत्ययस्य आरमालम्बनतयैवोपपत्तेः । . . . यहपुनः अहं गौरः अहं स्याम इत्यादि बहिर्मुखः प्रत्यय स खल्वात्मोपकारकत्वेन लक्षणया शरीरे प्रयुज्यते । यथा प्रियभृत्येऽहमिति व्यपदेशः ।

स्या.म./१७/२३४/२० तथा च साधनोपादानपरिवर्जनद्वारेण हिताहित-प्राप्तिपरिहारसमर्थी चेष्टा प्रयत्नपूर्विका, विशिष्टक्रियात्वात, रथ-क्रियावत्। शरीरं च प्रयत्नवदिधिष्ठितम्, विशिष्टक्रियात्र्यस्वात, रथवत्। यश्चास्याधिष्ठाता स आत्मा, सारथिवत्।

स्या.म/१९/२२/१४ तथा प्रेयं मनः अभिमत्तिषयसंबन्धनिमित्तिकया-श्रयत्वाइ, दारकहस्तगतगोलकवत् । यश्चास्य प्रेरकः स आत्मा इति।… तथा अस्त्यात्मा, असमस्तपर्यायवाच्यत्वात् । यो योऽसाङ्के तिकशुद्ध-पर्यायवाच्यः, स सोऽस्तित्वं न व्यभिचरति, यथा घटादिः।…तथा सुखादीनि द्रव्याश्रितानि, गुणत्वाइ, रूपवत् । योऽसौ गुणी स आत्मा । इत्यादिलिङ्गानि । तस्मादनुमानतोऽप्यात्मा सिद्धः । (७)

🛥 मैं सुखी हूँ, मैं दु:खी हूँ ऐसे अन्तर्मुखी प्रत्ययोंकी आरमाने आलम्बनसे ही उत्पत्ति होती है। और मैं गोरा, मैं काला ऐसे बहिर्मुखी प्रव्यय भी शरीर मात्रके सूचक नहीं हैं, क्यों कि प्रिय नौकरमे अहं बुद्धि-की भाँति यहाँ भी अहं प्रत्ययका प्रयोग आत्माके उपकार करने-वालेमें किया गया है। (पं.घ./उ./५.४०); (८) अहंप्रत्ययमें कादाचित्कत्वके प्रतिभी उत्तर यह है कि जिस प्रकार बीजमें अंकुरकी अनित्यताको देखकर उसमें अंकुरोत्पादनकी शक्तिको कादाचित्क नहीं कह सकते, उसी प्रकार अष्टंप्रत्ययके अनित्य होनेसे उसे कादाचित्क नहीं कह सकते हैं ( अर्थात् भरो उपयोगमें अहं प्रत्यय कादाचित्क हो. पर तब्धरूपसे बह नित्य रहता है)। (१) क्रिया होनेके कारण रूपादिकी उपलब्धिका कोई कर्ता होना चाहिए. जैसे कि लकड़ी काटनेरूप क्रियाका कोई न कोई कर्ता अवश्य देखा जाता है। जो इसका कर्ता है- वही आत्मा है। यहाँ चक्षु आदि इन्द्रियों में कर्तापना नहीं कहा जा सकता, क्यों कि वे तो ज्ञानके प्रति करण होनेसे परतन्त्र है, जैसे कि छेदन-क्रियाके प्रति कठारादि । इनका करणत्व भी असिद्ध नहीं है, क्योंकि पौद्गालिक होनेके कारण ये अचेतन हैं और परके द्वारा प्रेरित की जाती हैं। इसका भी कारण यह है कि प्रयोक्ताके व्यापारसे निरपेक्ष करणको प्रवृत्ति नहीं होती। (१०) हितरूप साधनोका ग्रहण और अहितरूप साधनोंका त्याग प्रयत्नपूर्वक ही होता है, क्यों कि यह किया है, जैसे कि रथकी क्रिया। विशिष्ट क्रियाका आश्रय होनेसे शरीर प्रयत्नवान्का आधार है जैसे रथ सारथीका आधार है। और जो इस शरीरकी क्रियाका अधिष्ठाता है वह आत्मा है, जैसे कि रथकी कियाका अधिष्ठाला सारथी है। (११) जिस प्रकार बानकके हाथका परथरका गोला उसकी प्रेरणासे ही नियत स्थानपर पहुँच सकता है, उसी प्रकार नियत पदार्थीकी और दौडनेवाला मन आरमाकी प्रेरणासे ही पदार्थीकी ओर जाता है। अंतरव मनके प्रेरक आत्माको स्वतन्त्र द्रवय स्वीकार करना चाहिए । (१२) 'आत्मा' शुद्ध-निर्विकार पर्यायका वाचक है, इसलिए उसका अस्तित्व अवश्य होना चाहिए। जो शन्द बिना संकेतके शुद्ध पर्यायके वाचक होते हैं उनका अस्तित्व अवश्य होता है, जैसे घट आदि । जिनका अस्तित्व नहीं होता उनके वाचक शब्द भी नहीं होते। (१३) मुख-दू पब आहि किसी द्रव्यके आश्रित हैं. क्यों कि वे गुण हैं। जो गुण होते हैं वे द्रव्यके आश्रित रहते हैं, जैसे रूप। जो इन गुणोंसे युक्त है वही आत्मा है। इत्यादि अनेक साधनोंसे अनुमान द्वारा आत्माकी सिद्धि होती है।

## ५. जीव एक ब्रह्मका अंश नहीं है

पं.का./ता. वृ./७१/१२३/२१ किश्वदाह । यथैकोऽपि चन्दमा अहुषु जल-घटेषु भिन्नभिन्नरूपो दश्यते तथैकोऽपि जीवो स्हुशरीरेषु भिन्नभिन्न-रूपेण दश्यत इति । परिहारमाह । सहुषु जलघटेषु चन्द्रकिरणो-पाधिवशेन जलपुद्गला एव चन्द्राकारेण परिणता न चाकाशस्थ-चन्द्रमा । अत्र दृष्टान्तमाह । थथा देवदत्तमुखोपाधिवशेन नानादर्प-णानां पुद्रगला एव नानाभुखाकारेण परिणमन्ति, न च देवदत्तमुखं नानारूपेण परिणमति, यदि परिणमति तदा दर्पणस्थं मुखप्रतिबिम्बं चेतन्यं प्राप्नोति; न च तथा । तथैकचन्द्रमा अपि नानारूपेण न परिणमतीति । कि च । न चैकबद्यामामा कोऽपि दृश्यते प्रत्यक्षेण यश्व-नद्रवन्नानारूपेण भविष्यति इत्यभिप्रायः । । प्रश्न-जिस प्रकार एक ही चन्द्रमा बहुतसे जलके घडोमें भिन्न-भिन्न रूपसे दिखाई देता है, वैसे एक भी जीव बहुतसे शरीरोंमें भिन्न-भिन्न रूपसे दिखाई देता है, उत्तर-बहुत्से जलके घड़ोंमें तो बास्तवमें चन्द्रकिरणोंकी उपाधिके निमित्तसे जलकाप प्रइगल ही चन्द्राकार रूपसे परिणत होता है, आकाशस्य चन्द्रमा नहीं। जैसे कि देवदत्तके मुखका निमित्त पाकर नाना दर्णोंके पुद्रगल ही नाना मुखाकार रूपसे परिणमन कर जाते हैं न कि देवदत्तका मुख स्वयं नाना रूप हो जाता है। यदि ऐसा हुआ होता तो दर्पणस्य मुखके प्रतिबिम्बोंको चैतन्यपना प्राप्त हो जाता, परन्तु ऐसा नहीं होता है।इसीप्रकारण्कचन्द्रमाका नानारूप परिणमन नहीं समफना चाहिए दूसरीबातयह भी तो है कि उपरोक्त हण्टान्तोमें तो चन्द्रमा व देवदत्त दोनो प्रत्यक्ष दिखाई देते हैं, तब उनका प्रतिबिम्ब जल व दर्पणमे पडता है, परन्तु ब्रह्म नामका कोई व्यक्ति तो प्रत्यक्ष दिखाई हो नहीं देता, जो कि चन्द्रमाकी भाँति नामारूप होवे। (प. प्र/टो/२/१६).

### ६. पूर्वीक लक्षणींका मतार्थ

- पं. का./मू. ३७ तथा ता. वृ. में उसका उपोइद्यात /७६/८ अथ जीवाभावो सुक्तिरिति सौगतमर्ल धिकोषेण निराकशोत्ति—"सरसदमध उच्छेदं मञ्त्रमभन्वं च सुण्णमिदरं चं। विण्णाणमविण्णाणं ण वि जुङ्जिदि असि स्थाने। ३७। "
- पं, का/ता, वृ./२७/६१/६ सामान्यचेतनाव्याख्यानं सर्वमतसाधारणं ज्ञातव्यम्: अभिव्रज्ञानदर्शनोपयोगव्याख्यानं तु नैयायिकमतानुसारि-शिष्यप्रतिनोधनार्थः; मोक्षोपदेशकमोक्षसाधकप्रभुत्वव्याख्यानं वीत-रागसर्वप्रणीतं वचनं प्रमाणं भवतीति, "रयणदिवदिणयरु दिम्ह उड्ड दाउपासणुमुणरूष्पकत्तिह्उ अगणि णवदिर्ठता जाणु" इति दोहक-सूत्रकथितनवदृष्टान्तै भेट्टचार्वाकमताशिताशिष्यापेक्षया सिद्धवर्थः शुद्धाशुद्धपरिणामक तृ त्वव्यारुयानं तु नित्यकर्तृ त्वेकान्त-सांरुयमतानुयायिशिष्यसंबोधनार्थं; भोक्तृत्वव्याख्यानं कर्ता वर्म-फलं न भुड्क इति बौद्धमतानुसारिशिष्यप्रतिबोधनार्थः; स्वदेहप्रमाणं नै यायिकमीमांसककपिलमतानुसारिशिष्यसंदेहविना-शार्थ ; अमूर्त लब्यास्यानं भट्टचाविकमतानुसारिशिष्यसंबोधनार्थः द्रव्यभावकर्मसंयुक्तव्याख्यानं च सदायुक्तनिराकरणार्थमिति मतार्थी शस्तव्य∙।=१, जीवका अभाव ही मुक्ति है ऐसा माननेवाले सौगत (बौद्धमत्) का निराकरण करनेके लिए कहते है—िक यदि मोक्षमें जीवका सद्भाव न हो तो शास्वत या नाश्वंत, भव्य या अभव्य, श्चन्य या अश्वन्य तथा विज्ञान या अविज्ञान घटित ही नहीं हो सकते ।इण अथवा कर्ता स्वयं अपने कर्मके फलको नहीं भोगता ऐसा माननेवाले बौद्धमतानुसारी शिष्यके जीवको भोक्ता कहा गया है। २. सामान्य चैतन्यका व्याख्यान सर्वमत साधारणके जाननेके लिए है। ३. अभिन्न ज्ञानदर्शनोपयोगका व्याख्यान नैयायिक मतानुसारी शिष्यके प्रतिबोधनार्थ है। (क्योंकि वे ज्ञानदर्शनको जीवसे पृथक मानते हैं)। ४. स्वदेह प्रमाणका व्याख्यान नैयायिक, मीमासक व कपिल (साख्य) मतानुसारी शिष्यका सन्देह दूर करनेके लिए है, (क्यों कि वे जीवको विभु या अणुप्रमाण मानते हैं)। ४. शुद्ध व अशुद्ध परिणामोके कर्तापनेका व्याख्यान सांख्यमतानुषाधी शिष्यके संबोधनार्थ है, (क्योंकि वे जीव या पुरुषको नित्य अकर्ता या अपरि-णामी मानते है।) ६. द्रव्य व भावकर्मींसे संयुक्तपनेका व्याख्यान सदाशिव वादियोंका निराकरण करनेके लिए है, (वयोंकि वे जीवको सर्वथा शुद्ध व मुक्त मानते हैं)। ७, मोशोपदेशक, मोश्रमाधक, प्रभु, तथा वीतराग सर्वज्ञके वचन प्रमाण होते है, ऐसा व्याख्यान; अथवा रत्न, दीप, सूर्य, दही, दूध, घी, पाषाण, सोना, चॉदी, स्फटिकमणि और अग्नि ये जीवके नौ दृष्टान्त चार्वाक् मताश्रित शिष्यकी अपेक्षा सर्वज्ञकी सिद्धि करनेके लिए किये गये हैं। अथवा-अमूर्तत्वका

अवारम्यान भी उन्होंके सम्बोधनार्थ किया गया है। (वयोंकि वे किसी चेतन व अपूर्त जोवको स्वीकार नहीं करते, विक पृथियो आदि पाँच भूतोंके संयोगसे उत्पन्न होनेवाला एक शणिक तत्त्व कहते हैं)।

### जीसके भेद-प्रभेदादि जाननेका प्रयोजन

पं का./ता.कृ./२२/६१/१८ अत्र जीविताशास्त्रपागिविविकण्ययोगेन सिद्धजीवसहशः परमाह्यादस्पमुख्यसास्वादपरिणतिनजशुद्धजी-वास्तिकाय एवोपादेयमिति भावार्थः। - यहाँ (जीवके संसारी अ मुक्तस्प भेदोंमेंसे) जीनेकी आशास्त्रप रागादि विकल्पोंका स्थाग करके सिद्धजीव सहश परमाह्यदस्य मुख्यसास्वादपरिणत निजशुद्धजोवास्तिकाय ही ज्यादेयहै, ऐसा अभिप्राय समझना। (इ. सं./टो/२/१०/६)।

## ३. जीवके गुण व धर्म

## जीवके २१ सामान्य विशेष स्वमावींका नाम निर्देश

आ. १./४ स्वभावाः कच्यन्ते –अस्तिस्वभावः, नास्तिस्वभावः, निरय-स्वभावः, अनित्यस्वभावः, एकस्वभावः, अनेकस्वभावः, भेदस्वभावः, अभेदस्वभावः, भव्यस्वभावः, अभव्यस्वभावः, पर्यस्वभावः—प्रव्या-णानेकादशसामान्यस्वभावाः 🛚 **चेतनस्वभावः, अचेतनस्वभावः**, मूर्तस्वभावः, अमूर्तस्वभावः, एकप्रदेशस्वभावः, अनेकप्रदेशस्वभावः, निभावस्वभावः, शुद्धस्वभावः, अशुद्धस्वभावः, उपचरितस्वभावः--एते द्रव्याणां दश् विशेषस्वभावाः । जीवपुरुगतयोरेकविशतिः । 'एक-विशतिभावाः स्युर्जीवयुद्दगलयोर्मताः ।' टिप्पणी—जीवस्याप्यसद्दभूत-व्यवहारेणाचेतनस्वभावः, जोवस्याप्यसद्वभूतव्यवहारेण स्वभावः । तरकालपर्ययामान्तं वस्तुभावोऽभिधीयते । तस्य एकप्रदेश-संभवात्। = स्वभाशोंका कथन करते हैं - अस्तिस्वभाव, नास्तिस्व-भाव, नित्यस्वभाव, अनित्यस्वभाव, एकस्वभाव, अनेकस्वभाव, भव्यस्वभाव, अभव्यस्वभाव, और परमस्वभाव ये ग्यारह सामान्य स्वभाव हैं। और-चितनस्वभाव, अचेतनस्वभाव, मूर्तस्वभाव, अपूर्तस्वभाव, एकप्रदेशस्वभाव, अनेकप्रदेशस्वभाव, विभावस्वभाव, लुद्धस्वभाव, अशुद्धस्वभाव और उपचरित स्वभाव ये दस विशेष स्वभाव हैं। कुल मिलकर २१ स्वभाव हैं। इनमेंसे जीव व पुद्दगतमें २१ के २१ हैं। प्रश्न-(जीवमें अचेतन स्वभाव, मूर्तस्यभाव और एक प्रदेशस्वभाव कैसे सुम्भव है )। उत्तर-असङ्गभूत व्यवहारनयसे जीवमें अचेतन व पूर्त स्वभाव भी सम्भव है क्यों कि संसारावस्थामें यह अचेतन व मूर्त शरीरसे बढ़ रहता है। एक प्रदेशस्वभाव भावकी अपेक्षासे है। वर्तमान पर्यायाकान्त वस्तुको भाव कहते हैं। सुक्ष्मता-की अपेक्षा वह एकप्रदेशी कहा जा सकता है।

## २. जीवके गुणींका नाम निर्देश

### १. शान दर्शन आदि विशेष गुण

दे० जीव/१/१ (चेतना व उपयोग जीवके सक्षण हैं)।

आ.प./२ घोडराविशेषगुणेषु जीवपुद्दगलयोः षडिति । जीवस्य झानदर्शन-सुखवीर्याणि चेतनस्वममूर्तस्विमिति षट् । —सोसह विशेष गुणोंमेंसे (दे० गुण/३) जीव व पुद्दगलमें छह छह हैं । तहाँ जीवमें झाम, दर्शन, सुख, बीर्य, चेतनस्व और अमूर्तस्व ये छह हैं ।

पं.घ्./उ./१४५ तवाथायथं जीवस्य चारित्रं दर्शनं मुखंस्। ज्ञानं सम्य-बरविमरयेते स्युविशेषगुणाः स्फुटस् ११४५। — चारित्र, दर्शन, मुख, ज्ञान और सम्यवत्व ये पाँच स्पष्ट रोतिसे जीवके विशेष गुण हैं।

### २. वीर्यं अवगाह आदि सामान्य गुण

पं.धः /उः /१४६ वीर्यं सूक्ष्मोऽवगाहः स्यादन्याकाधरिषदात्मकः । स्याद-गुरुलघुसः च स्युः सामान्यगुणा इमे । व्यवेतनारमक वीर्यः, सूक्ष्मस्व, अवगाहनस्व, अञ्यानाधरव और अगुरुलघुस्व ये पाँच जीवके सामान्य-गुण हैं।

वै० मोक्ष/३ (सिद्धोंके आठ गुणोंमें भी इन्हें गिनाया है)।

## जीवके अन्य भनेकों गुण व धर्म

पं.का./मू /२७ जोवो सि हबदि चैदा जबओगविसेसिदो पह कसा भोत्ता य देहमेसो ज हि मुस्तो कम्मसंखुसो १२७ = आस्मा जोव है, चेतियता है, उपयोगलक्षिता है, प्रभु है, कर्ता है, भोक्ता है, देहप्रमाण है, अमूर्त है और कर्मसंयुक्त है। (पं.का./मू./१०६); (प्र.सा./मू./१२७); (भा पा./मू./१४८); (प.प्र./मू./१/३१); (रा.वा./१/४/१४/२६/११); (म.प्र./२४/६२); (न च.मृ./१०६); (ह.सं./मू./२)।

स.सा./आ./परि.---अत एकास्य ज्ञानमात्रैकभावान्तःपादिन्योऽनन्ताः शक्तयः उत्पत्तवन्ते → चल्स (आरमा) के ज्ञानमात्र प्रक भावकी अन्तः-पातिनी (ज्ञान मात्र एक भावके भीतर समा जानेवाली) अनन्त शक्तियाँ उछलतो हैं- उनमेंसे कितनी ही (४०) शक्तियाँ निम्न प्रकार हैं—१. जोवत्व शक्ति, २. चितिशक्ति, ३. इशिक्षक्ति, ४. ज्ञान-शक्ति, १. मुखशक्ति, ६. बीर्यशक्ति, ७. प्रभुत्वशक्ति, ८. विभुत्वशक्ति, सर्वदिशत्वशिक्त, १०, सर्वज्ञास्त्रकाक्ति, ११, स्वच्छात्वशिक्ति, १२. प्रकाशशक्त, १३. असंबुधिसविकाशस्वशक्ति, १४. अकार्य-कारणदाक्ति, १६ परिणम्यपारिणामकत्वशक्ति, १६ स्यागोपादान-श्चन्यत्वशक्ति, १७. अगुरुलघुरवशक्ति, १८. उरपाद**व्यमधीव्यस्य**-शक्ति, १६. परिणामशक्ति, २०. अमूर्तंत्वशक्ति, २१. अकर्त् त्वशक्ति, २२- अभोगतृत्वशक्ति, २१, निष्कियत्वशक्ति, २४. नियतप्रदेशस्वशक्ति, २४. सर्वधर्मव्यापकत्वरुक्ति, २६ साधारण असाधारण साधारणा-साधारण धर्मत्वशक्ति, २७. अनन्तधर्मस्वशक्ति, २८. विरुद्धधर्मस्व-शक्ति, २६, तस्वशक्ति, ३०, असूरवशक्ति, ३१. एकस्वस्रास्ति, ३२, अनेकरवराक्ति, ३१, भावशक्ति, ३४, अभावशक्ति, ३४, भावा-भावशक्ति, २६, अभावभावशक्ति, ३७. भावभावशक्ति, ३८, अभावा-भावशक्ति, ३६. भावशक्ति, ४०. क्रियाशक्ति, ४१. कर्मशक्ति, ४२. कर्तृ शक्ति, ४३. करणशक्ति, ४४, सम्प्रदानशक्ति, ४५. अपादानश्क्ति, ४६, अधिकरणशक्ति, ४७. सम्बन्धशक्ति। नौट-इन शक्तियौंके अर्थोंके लिए—दे० वह वह नाम ।

देण जीव/१/२-३ कर्ता, भोक्ता, विष्णु, स्वयंभू, प्राणीं, जन्तु आदि अनेकी अन्वर्धक नाम दिये हैं। नीट—उनके अर्थ जीव/१/३ में दिये हैं।

दे. गुण/३. जीवमें अनन्त गुण है।

### जीवमें सुस्म महान् भादि विरोधी धर्मीका निर्देश

पं. वि/-/१३ यत्सूक्ष्मं च महत्त्व श्रून्यम्पि यन्नो श्रून्यमुत्पवते, नश्यत्येव च नित्यमेव च तथा नास्त्येव चास्त्येव च। एकं यदादनेकमेव
त्विप प्राप्तं प्रतिति हवां. सिद्धज्योत्तिस्पूर्तिचित्सुक्षमयं केनापि
तक्तक्ष्यते ।१३१ = जो सिद्धज्योति सूक्ष्म भी है और स्थूल भी है.
श्रून्य भी है और परिपूर्ण भी है, उत्पादिवनाशवाली भी है और
नित्य भी है, सद्भावरूप भी है और अभावरूप भी है, तथा एक भी
है और अनेक भी है, ऐसी वह इद् प्रतीतिको प्राप्त हुई अपूर्तिक,
चेतन एषं सुलस्वरूप सिद्धज्योति किसी विरले ही योगी पक्षके
द्वारा देखी जाती है।१३। (पं वि/१०/१४)।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

## ५. जीवमें कथंचित् शुद्धत्व व अशुद्धस्वका निर्देश

- इ. सं./म्./१३ मग्गणगुणठाणेहि य चउदसहि हवंति तह अमुद्धणया । विण्णेया संसारी सन्वे मुद्धा हु मुद्धणया ।१३। — संसारी जीव अमुद्ध-नयकी दिष्टिसे चौदह मार्गणा तथा चौदह गुणस्थानोसे चौदह-चौदह प्रकारके होते है और मुद्धनयसे सभी मंसारी जीव मुद्ध हैं। (स. सा./मू./३८-६०)।
- प्र. सा/ता, वृ/=/१०/११ तच्च पुनरुपादानकारणं शुद्धाशुद्धभेदेन द्विधा । रागादिविकथपरहितस्वसंवेदनङ्कानआगमभाषया शुक्तध्यानं वा केवल-द्वानोरपत्तौ शुद्धोपादानकारणं भवति । अशुद्धाश्मा तु रागःदिना अशुद्धिनश्चयेनाशुद्धोपादानकारणं भवतीति सूत्रार्थः । = वह उपादान कारणस्य जीव शुद्ध और अशुद्धके भेदसे दो प्रकारका है । रागादि-विकश्य रहित स्वसंवेदज्ञान अथवा आगम भाषाकी अपेक्षा शुक्तध्यान-केवलङ्कानकी उत्पत्तिमें शुद्धअपादानकारण है और अशुद्धिनश्चनयसे रागादिसे अशुद्ध हुआ अशुद्ध आत्मा अशुद्ध उपादान कारण है । ऐसा तारपर्य है ।

### ६. जीव कथंचित् सर्वज्यापी है

- प्र, सा/२३,२६ आदा णाणपमाणं णाणं भेयप्पमाणमुहिट्ठ । णेयं लोयाम् सोयं तम्हा णाणं तु सञ्जगयं ।२३। सञ्जगदो जिणवसहो सद्वे नि य तग्गया जगदि अट्ठा । णाणमयादो य जिणो निस्यादो तस्स ते भणिया ।२६। = १. आत्मा ज्ञानपमाण है, ज्ञान ज्ञेयप्रमाण कहा गया है, ज्ञेय लोकालोक है, इसलिए ज्ञान सर्वगत है ।२३। (पं. बि/८/५) २. जिनकर सर्वगत हैं और जगतके सर्वपदार्थ जिनवरगत हैं; क्यों कि जिन ज्ञानमय हैं, और वे सर्वपदार्थ ज्ञानके विषय हैं, इसलिए जिनके विषय कहे गये हैं (का. अ/म्/२६४/२६४)।
- प. प्र./म्.//१/१२ अप्पा कम्मिनिविज्ञियन केवलणाणेण जेण। लोयालोन नि मुणइ जिय सञ्बर्ग बुच्चइ तेण ।१२। च्यह आत्मा कर्मरहित होकर केवलज्ञानसे जिस कारण लोक और अलोकको जानता है इसो लिए हे जीव। वह सर्वगत कहा जाता है।
- दे. केवलो ७/७ (केवली समुद्द्यातके समय आत्मा सर्वलोकमें व्याप जाता है)।

## ७. जीव कथंचित् देह प्रमाण है

- पं. का./मू./३३ जह पउमरायरयणं लित्तं लोरे पभासयि लीरं। तह देही देहत्यो सदेहिमत्तं पभासयि ।३३। = जिस प्रकार पद्मरागरत्न दूधमें डाला जानेपर दूधको प्रकाशित करता है उसी प्रकार देही देहमें रहता हुआ स्वदेहप्रमाण प्रकाशित होता है।
- स, सि./६/८/१९०४/६ जोवस्तावल्पदेशोऽपि संहरणविसर्पणस्वभावत्वा-रकर्मनिर्वर्तितं शरोरमणुमहृद्वाधितिष्ठंस्तावदवगाह्य वर्धते । प्र यद्यपि जीवके प्रदेश धर्म व अधर्म या लोकाकाशके वरावर हैं, तो वह संकोच और विस्तार स्वभाववाला होनेके कारण, कर्मके निमित्त से छोटा या बड़ा जैसा शरीर मिलता है, उतनी अवगाहनाका होकर रहता है। (रा. वा./६/८/४/४४/३३); (का. अ./मू./१७६)।
- पं. का./ता- वृ./३४/७२/१३ सर्वत्र देहमध्ये जीवोऽस्ति न चैकदेशे। ⇒
  देहके मध्य सर्वत्र जीव है, उसके किसी एकदेशमें नहीं।

## ८. सर्वे व्यापीपनेका निषेध व देहप्रमाणपनेको सिद्धि

रा. बा/१/१०/१६/५१/१३ यदि हि सर्वगत आत्मा स्यात्; तस्य क्रिया-भावात् पुण्यपापयोः कर्तृ त्वाभावे तत्पूर्वकसंसारः तदुपरतिरूपश्च मोक्षो न मोक्ष्यते इति । व्यदि आत्मा सर्वगत होता तो उसके क्रियाका अभाव हो जानेके कारण पुण्य व पापके ही कर्तृ त्वका अभाव हो जाता। और पुण्य व पापके अभावसे संसार व मोक्ष इन

- होनोकी भी कोई योजना न बन सकती, क्योंकि पुण्य-पाप पूर्वक ही संसार होता है और उनके अभावसे मोक्ष ।
- हतो वा./२/१/४ हतो. ४६/१४६ क्रियावान् पुरुषोऽसर्वगतहव्यत्वतो यथा।
  पृथिवयादि स्वसवेदां साधनं सिद्धमेव नः ।४६। = आत्मा क्रियावान्
  है, क्योंकि अव्यापक है, जैसे पृथियो जल आदि। और यह हेतु
  स्वसंबेदनसे प्रत्यक्ष है।
- प्र. सा /त. प्र /१३७ अमूर्त संवर्त विस्तारसिद्धिश्च स्थूलकृशिशुकुमार-शरीरव्यापित्वादस्ति स्वसंवेदनसाध्येव । = अमूर्त आरमाके संकोच विस्तारकी सिद्धि तो अपने अनुभवसे ही साध्य है, वयों कि जीव स्थूल तथा कृश शरीरमें तथा बालक और कुमारके शरीरमें व्याप्त होता है।
- का. अ./मू./१७० सन्व-गओ जिंद जीवो सन्वत्थ मि दुवस्त मुक्त संपत्ती। जाइज्ज ण सा दिट्टी णियतणुमाणो तदो जीवो। = यदि जीव न्यापक है तो इसे सर्वत्र मुखदु.लका अनुभव होना चाहिए। किन्तु ऐसा नहीं देखा जाता। अतः जीव अपने शरीरके बराबर है।
- अन. च./२/३१/१४६ स्वाङ्ग एव स्वसंवित्त्या स्वातमा ज्ञानसुखादिमात् । यतः संवेद्यते सर्वैः स्वदेहप्रमितिस्ततः ।३१। = ज्ञान दर्शन सुख आदि गुणों और पर्यायोसे युक्त अपनी आत्माका अपने अनुभवसे अपने शरीरके भीतर ही सब जीवोको संवेदन होता है। अतः सिद्ध है कि जीव शरीरप्रमाण है।

### ९. जीव संकोच विस्तार स्वमावी है

त.सू./५/१६ प्रदेशसंहारविसर्पाभ्यां प्रदीपवत् । व्यापके प्रकाशके समान जीवके प्रदेशोंका सकोच विस्तार होता है। (स. सि./६/८-२७४/६); (रा.वा./६/८/४/४४६/३३); (प्र.सा./त.प्र./१३६,९३७), (का. अ./म्,/१७६)

### १०. संकोच विस्तार धर्मकी सिद्धि

रा.वा./४/१६/४-६/४५८/३२ सानयवस्वात प्रदेशविशरणप्रसंग इति चेत्: नः अमूर्तस्वभावापरिरयागात् । । । अनेकान्तात् । १। यो ह्येकान्तेन संहारविसर्पवानेवात्मा सावयवश्चेति वा ब्रूयात् तं प्रत्ययमुपालम्भो घटामुपेयात् । यस्य स्वनादिपारिणामिकचैतन्यजीवद्रव्योपयोगादि-द्रव्याथदिशात् स्यान प्रदेशसंहारविसर्पनात्. द्रव्याथदिशाच स्यान्नि-रवयवः, प्रतिनियतसृक्ष्मबादरशरीरापेक्षनिर्माणनामोदयपर्यायार्था-देशात् स्यात् प्रदेशसंहारविसपेवान्, अनादिकमेवन्धपर्यायाथिदेशाश्च स्यात् सावयवः, तं प्रत्यनुपालम्भः । किच-तरप्रदेशानामकारणपूर्व-कत्वादणुवत् । ६। = प्रश्न-प्रदेशोंका संहार व विसर्पण माननेसे आत्माको सावयव मानना होगा तथा उसके प्रदेशोका विशरण (भरन) मानना होगा और प्रदेश विशरणसे शून्यताका प्रसंग आयेगा ? उत्तर - १. बन्धकी दृष्टिसे कार्मण शरीरके साथ एकत्व होने-पर भी आत्मा अपने निजी अमुर्त स्वभावको नहीं छोड़ता. इसलिए उपरोक्त दोष नहीं आता। २. सर्वथा संहारविसर्पण व सावयव माननेवालोंपर यह दोष लागू होता है, हमपर नहीं। क्योंकि हम अनेकान्तवाटी हैं। पारिणामिक चैतन्य जीवद्रव्योपयोग आदि इन्यार्थदृष्टिसे हम न तो प्रदेशोंका संहार या विसर्प मानते हैं और न उसमें सावयवपना । हाँ, प्रतिनियत सूक्ष्म भादर शरीरको उत्पन्न करनेवाले निर्माण नामकर्मके उदयरूप पर्यायकी विवक्षासे प्रदेशी-का संहार व विसर्प माना गया है और अनादि कर्मबन्धरूपी पर्याया-र्थादेशसे सावयवपना । और भी-3. जिस पदार्थके अवयव कारण पूर्वक होते हैं उसके अवयविवशरणसे विनाश हो सक्ता है कैसे तन्तु विशरणसे कपड़ेका। परन्तु आत्माके प्रदेश अकारणपूर्वक होते हैं, इसलिए अणुप्रदेशवत् वह अवयवविष्रतेषसे अनिस्यताको प्राप्त नहीं होता।

#### ४. जीवके प्रदेश

### १. जीव असंख्यात प्रदेशी है

त.सू./१/८ असंख्येयाः प्रदेशा धर्माधर्मेकजीवानाम् ।=। =धर्म, अधर्म और एकजीव द्रव्यके असंख्यात प्रदेश हैं । (नि.सा./मू./३१), (प.प्रा./मू./२/३४); (द.सं./मू./२१)

प्र. सा./त. प्र./१३६ अस्ति च संवर्त विस्तारयोरिप लोकाकाशतुल्या-संख्येयप्रदेशापरित्यागाजीवस्य । = मंकोच विस्तारके होनेपर भी जीव लोकाकाश तुल्य असंख्य प्रदेशोंको नहीं छोड़ता, इसलिए वह प्रदेशवास है। (गो.जी./मू/६८४/१०२६)

## २. संसारी जीवके अष्ट मध्यप्रदेश अचल हैं और शेष चल व अचल दोनों प्रकारके

- ष. खं, १४/५,६/मृ.६३/४६ जो अणादियसरीरिबंधो णाम यथा अट्ठणं जीवमंत्रभपदेसाणं अण्णोण्णपदेसबंधो भवदि सो सन्त्रो अणादिय-सरीरिबंधो णाम ।६३। —जो अनादि शरीरबन्ध है। यथा—जीवके आठ मध्यप्रदेशींका परस्पर प्रवेशबन्ध होता है, यह सब अनादि शरीरबन्ध है।
- ष. खं.१२/४,२,११/मूत्र१-७/३६७ वेयणीयवेयणा सिया दिहा ।६। सिया अद्विदा ।६। सिया टि्ठदाटि्ठदा ।७। चवेदनीय कर्मकी वेदना कथ चित् स्थित है ।६। कथं चित् वे अस्थित हैं ।६। कथंचित् वह स्थितअस्थित है ।७।
- ध-१/१ १,३३/२३३/१ में उपरोक्त सूत्रोंका अर्थ ऐसा किया है—िक 'आत्म प्रदेश चल भो है, अचल भो है और चलाचल भी है'।
- भ.आ./म्./१७७१ अट्ठपदेसे मुत्तूण इमो सेसेम्र सगपदेसेम्र । तत्तंपि अद्धरणं उठभत्तपरत्तणं कुणदि ।१७७१। = जैसे गरम जलमें पकते हुए चावल ऊपर-नीचे होते रहते हैं, वैसे ही इस संसारी जीवके खाठ रुचकाकार मध्यप्रदेश छोड़कर बाकोके प्रदेश सदा ऊपर-नीचे घूमते है।
- रा.वा./१/८/१६/१५१/१३ में उद्द धृत—सर्व कालं जीवाष्ट्रमध्यप्रदेशा निर-पवादाः सर्व जीवानां स्थिता एव, ...च्यायामदु खपरितापोद्धे कपरि-णतानां जीवानां यथोक्ताष्ट्रमध्यप्रदेशवर्जितानाम् इतरे प्रदेशाः अस्थिता एव, शेवाणां प्राणिनां स्थिताश्चास्थिताश्च' इति वचना-न्मुख्याः एव प्रदेशाः। —जीवके आठ मध्यप्रदेश सदा निर्पवाद-रूपसे स्थित ही रहते हैं। व्यायामके समय या दुःख परिताप आदि-के समय जीवोंके उक्त आठ मध्यप्रदेशोंको छोड़कर बाकी प्रदेश अस्थित होते हैं। शेष जीवोंके स्थित और अस्थित दोनो प्रकारके हैं। अतः ज्ञात होता है कि द्रव्योंके मुख्य ही प्रदेश हैं, गौण नहीं।
- ध.१९/४.२,१९,३/३६६/६ वाहिवेयणासङमसादिकितेसिवरिह्यस्स छदु-मत्थस्स जोवपदेसाणं केसि पि चलणाभावादो तत्थ टि्ठदकम्मवस्तंधा वि टि्ठदा चेव होति, तत्थेव केसि जीवपदेसाणं संचालुवलंभादो तत्थ टि्ठदकम्मवर्लंधा वि संचलंति, तेण ते अटि्ठदा क्ति भण्णंति। = व्याधि, वेदना एवं भव खादिक क्लेशोसे रहित छद्मस्थके किन्हीं जीवप्रदेशोंका चूँकि संचार नहीं होता अत्तरव उनमें स्थित कर्म-प्रदेशभी स्थित ही होते हैं। तथा उसी छद्मस्थके किन्हीं जीव-प्रदेशोंका चूँकि संचार पाया जाता है. अत्तरव उनमें स्थित कर्म-प्रदेश भी संचारको प्राप्त होते हे, इसलिए वे अस्थित कहे जाते हैं।
- गो.जी,/मू-/५१२/१०३१ सञ्चमरूवी दन्नं अविट्ठदं अचिलिआ पदेसावि। स्वी जीवा चिलिया तिवियण्या होति हु परेसा १५६२। —सर्व ही अरूपी द्रव्योंके त्रिकाल स्थित अचितत प्रदेश होते हैं और रूपी

अर्थात् संसारी जीवके तीन प्रकारके होते हैं-चलित, अचलित व चलिताचलित।

## ३. छुद्ध द्रव्यों व छुद्ध जीवके प्रदेश अचल ही होते हैं

- रा.वा./१/८/१६/४५१/१३ में उद्दश्व केवलिनामिष अयोगिनां सिद्धानां च सर्वे प्रदेशा स्थिता एव । = अयोगकेवली और सिद्धोंके सभी प्रदेश स्थित है।
- ध.१२/४,२,११,६/३६७/१२ अजोिंगकेत्रलिम्मि जीवपदेसाणं संकोच-विकोचाभाषेण अवट्ठाणुवलंभारो । ⇒अयोग केवली जिनमें समस्त योगोके नष्ट हो जानेसे जीव प्रदेशोंका संकोच व विस्तार नहीं होता है, अतएव वे वहाँ अवस्थित पाये जाते हैं।

गो.जी./मू,/१६२/१०३१ सब्बमस्त्वी दब्बं अवस्ट्ठहं अचलिआ परेसानि। स्त्वी जीवा चलिया तिवियण्या होति हु परेसा ।१६२।

गो.जी./जी.प्र./१६२/१०३१/१६ अरूपिद्रव्यं मुक्तजीवधर्माधर्माकाशकाल-भेदं सर्वम् अवस्थितमेव स्थानचलनाभावात । तत्प्रदेशा अपि अच-तिताः स्युः। — सर्व अरूपी द्रव्य अर्थाद् मुक्तजीव और धर्म-अधर्म आकाश व काल, ये अवस्थित हैं, क्योंकि ये अपने स्थानसे चलते नहीं हैं। इनके प्रदेश भी अचलित ही है।

## ४. विमहगतिमें जीवके प्रदेश चलित ही होते हैं

गो:/जी:/जी प्र/५६२/१०३१/१६ विग्रहगती चिलताः। = विग्रह गातिमें जीवके प्रदेश चिलत होते हैं।

## ५. जीवप्रदेशोंके चिलतपनेका तात्पर्य परिस्पन्द व भ्रमण आदि

ध.१/१.१.३३/२३३/१ वेदनासृत्रतोऽवगतभ्रमणेसु जीवप्रदेशेषु प्रचलस्युः ध.१२/४.२,११,१/३६४/५ जीवपदेसेसु जोगत्रसेण संचरमाणेसुः

ध.१२/४,२,११.३/३६६/४ जीवपदेसाणं केसि पि चलणाभावादोः केसि जीवपदेसाणं संचालुवलंभादोः

ध १२/४,२,११ ३/३६६/११ ण च परिष्फंदविरहियजीवपदेसेमु ⋯

- भ. १२/४,२,११,६/३६७/१२ जीवपदेसाणं संकोचिविकीचाभावेणः। =१. वेदनाप्राभृतके सूत्रसे आत्मप्रदेशोंका भ<u>्रमण</u> अवगत हो जाने-
  - २. योगके कारण जीवप्रदेशोका संचरण होनेपर...
  - ३. किन्हीं जीवप्रदेशोका वयोकि चलन नहीं होता किन्हीं जीव-प्रदेशोंका क्यों कि संचालन होता है ...
  - परिस्पन्दनसे रहित जीव प्रदेशोमें : :
  - जीवप्रदेशोका (अयोगीमे ) संकोच विस्तार नहीं पाया जाता…

## ६. जीवप्रदेशोंकी अनवस्थितिका कारण योग है

धः./१२/४.२.११.६/३६ं७/१२ अजोगकेव लिम्मि णट्ठासेसजोगिमि जीवपदेसाणं संकोधिवकोधाभावेण अवट्ठाणुवलंभादो । अयोग-केवली जिनमे समस्त योगोके नष्ट हो जानेसे जीवप्रदेशींका संकोध व विस्तार नहीं होता, अतएव वे वहाँ अवस्थित पाये जाते हैं।

### ७. चलाचल प्रदेशों सम्बन्धी शंका समाधान

धः१/१.१.३३/२३३/१ अमणेषु जीवप्रदेशेषु प्रचलत्सु सर्वजीवानामान्ध्य-प्रसङ्गादिति, नेष दोषः, सर्वजीवावयवेषु क्षयोपशमस्योत्पत्त्यम्युप-गमात्। कर्मस्कन्धे सह सर्वजीवावयवेषु भ्रमत्सु तत्समवेत-शरीरस्यापि तहद्भमो भवेदिति चेन्न, तहभ्रमणावस्थाया तत्समवाया-

भावात । दारोरेण समवायाभावे मरणमाढौकत इति चेन्न, आयुषः क्षयस्य मरणहेतुत्वात्। पुन. कथं-स घटत इति चेन्नानाभेदापसहतजीवप्रदेशानाः पुनः संघटनोपलम्भात्, द्वयोर्भूर्तयोः संघटने विरोधाभावाच, तत्संघटनहेतुकर्मोदयस्य कार्यवैश्वित्यादवगत्वै चित्रयस्य सत्त्वाच । द्रव्येन्द्रियप्रमितजीवप्रदेशानां न भ्रमणिमृति किन्नेष्यत इति चेत्र, तद्भमणमन्तरेणाशुभ्रमज्जीवानां भ्रमद्रभूम्यादिदर्शनानुपपत्तेः इति । पनेका प्रसंग आ जायेगा, अर्थात् उस समय चक्षु आदि इन्द्रियों स्पादिको ग्रहण नहीं कर सकेंगी ! उत्तर-ग्रह कोई दोष नही है, क्यों कि, जोबोंके सम्पूर्ण प्रदेशोमें क्षयोपशमकी उत्पत्ति स्वीकार की गयी है। **प्रश्न -** कर्म स्कन्धों के साथ जीवके सम्पूर्ण प्रदेशों के भ्रमण करने-पर जोवप्रदेशोंसे समवाय सम्बन्धको प्राप्त शरीरका भी जोवप्रदेशोंके समान भ्रमण होना चाहिए ! उत्तर—ऐसा नहीं है, क्योंकि, जीव-प्रदेशोंकी भ्रमणरूप अवस्थामें शरीरका उनसे समवाय सम्बन्ध नहीं रहता है। प्रश्न-ऐसा माननेपर भरण प्राप्त हो जायेगा? उत्तर-नहीं, क्योंकि, आयुकर्मके क्षयको मरणका कारण माना है। प्रश्न-तो जीवप्रदेशोंका फिरसे समबाय सम्बन्ध कैसे हो जाता है। उत्तर-(१) इसमें भी कोई बाधा नहीं है, कोंकि, जिन्होंने नाना अवस्थाओंका उपसंहार कर लिया है, ऐसे जीवोंके प्रदेशोंका फिरसे समबाय सम्बन्ध होता हुआ देखा ही जाता है। तथा दो मूर्त पदार्थीका सम्बन्ध होनेमें कोई विरोध भी नहीं है। (२) अथवा, जीवप्रदेश व शरीर संघटनके हेतुरूप कर्मोदयके कार्यकी विचित्रता-से यह सब होता है। प्रश्न-द्रव्येन्द्रिय प्रमाण जीवप्रदेशोंका भ्रमण नहीं होता, ऐसा वयों नहीं मान लेते हो ! उत्तर-नहीं, क्यों कि, यदि द्रव्येन्द्रिय प्रमाण जीव प्रदेशोंका भ्रमण नहीं माना जावे, तो अत्यन्त द्वतगतिसे भ्रमण करते हुए जीवोंको भ्रमण करती हुई पृथिवी आदिका ज्ञान नहीं हो सकता।

## ८. जीव प्रदेशोंके साथ कर्मप्रदेश भी तद्नुसार ही चल व अचल होते हैं

ध.१२/४,२,११.२/३६४/११ देसे इव जीवपदेसेसु वि अट्ठिदत्ते अन्भुव-गममाणे पुत्वुत्तदोसप्पसंगादो द । अट्ठणां मजिकमजीवपदेसाणं संकोचो विकोचो वा णरिथ ति तत्थ ट्ठिदकम्मपदेसाणं पि अट्ठि-दत्तं णत्थि ति । तदो सब्वे जीवपदेसा कम्हि वि काले अट्ठिदा हौति ति सुत्तवयणं ण घडदे । णएस दोसो, ते अट्ठिमजिकम-जीवपदेसे मोत्तूण सेसजीवपदेसे अस्सिद्गण एदस्स सुत्तस्स पबुत्तीदो ।

र १२/४,२,११,३६६/६ जीवपदेसाणं केसि पि चलणाभावादो तथ्य । र कम्मक्खंघा वि दिठदा चेव होंति, तथ्येव केसि जीवपदेसाणं संचालुक लंभादो तथ्य दिठदकम्मक्खंघा वि संचलंति, तेण ते अदिठदा क्ति भण्णंति। र दूसरे देशके समान जीवप्रदेशोंमें भी कम्प्रदेशोंको अवस्थित स्वीकार करनेपर पूर्वोक्त दोषका प्रसंग आता है। इससे जाना जाता है कि जीव प्रदेशोंके देशान्तरको प्राप्त होने-पर जनमें कम् प्रदेश स्थित ही रहते हैं। मश्म—यतः जीवके आठ मध्य प्रदेशोंका संकोच एवं विस्तार नहीं होता, अतः उनमें स्थित कम्प्रदेशोंका भी अस्थित (चितत) पना नहीं बनता और इसिलए सम जीव प्रदेश किसी भी समय अस्थित होते हैं, यह सूत्रवचन घटित नहीं होता। उत्तर—यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि, जीवके उन आठ मध्य प्रदेशोंको छोडकर शेष जीवप्रदेशोंका आश्रय करके इस सूत्रकी प्रवृक्ति होती है। क्लिन्हीं जीवप्रदेशोंका क्योंकि संचार नहीं होता, इसिलए उनमें स्थित कम्प्रदेशोंका क्योंकि संचार कार्योंक संचार करित होते ही। तथा उसी जीवके किन्हीं जीवप्रदेशोंका क्योंकि संचार

पाया जाता है, अतएव उनमें स्थित कर्मप्रदेश भी संचारको प्राप्त होते है, इसलिए वे अस्थित (चलित) कहे जाते है।

जीव आस्रव--दे० आस्रव/१।

जीव कर्म-दे॰ कर्म/२।

जीव चारण ऋद्धि—दे॰ ऋद्धि/४/८।

**जीवतत्त्व--** दे० तत्त्व।

जीव तत्त्व प्रदोषिका— १. आ. नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्ती (ई. १८१) कृत गोमहसार पर बहाचारी केशव वर्णी (ई.१२६१) कर्णाटक वृत्ति । २. अभयचन्द्र कृत मन्द प्रवोधिनी के आधार पर ज्ञानभूषण के शिष्य नेमिचन्द हारा ई. १६१६ में रचित संस्कृत की गोमहसार टीका । इस पर से पंठ टोडर मल जी ने सम्यग्ज्ञान चन्दिका टीका रची । (जे. १/४७०, ४७७),

जीवत्व — जीवके स्वभावका नाम जीवत्व है। पारिणामिक होनेके कारण यह न द्रव्य कहा जा सकता है न गुण या पर्याय । इसे केवल चैतन्य कह सकते हैं। किसी अपेक्षा यह औदयिक भी है और इसी-लिए मुक्त जीवोमें इसका अभाव माना जाता है।

#### १. ऌक्षण

- स. सि./२/७/१६१/३ जीवत्वं चैतन्यमित्पर्थः । =जीवत्वका अर्थ चैतन्य है ।
- स. सा./आ./परि/शक्ति नं. १ आरमद्रव्यहेतुभूतचैतन्यमात्रभावधारण-लक्षणा जीवत्यशक्तिः। = आत्मद्रव्यके कारणभूत ऐसे चैतन्यमात्र भावका धारण जिसका लक्षण है अर्थात् स्वरूप है, ऐसी जीवत्व शक्ति है।

### २. जीवस्व भाव पारिणामिक है

रा,वा/२/०/३-६/११०/२४ आयुद्रव्यापेशं जीवस्वं न पारिणामिकमिति चेतः नः पुद्रगलद्रव्यसमन्धे सत्यन्यद्रव्यसामध्यभावातः ।३। सिद्ध-स्याजीवत्वप्रसंगातः ।४। जीवे त्रिकालविषयविष्रहृदर्शनादिति चेतः नः स्विहशब्दस्य निष्पत्त्यर्थत्वातः ।६। अथवा, चैतन्यं जीवशब्देना-भिधीयते, तचानादिद्रव्यभवननिमित्तत्वातः पारिणामिकम्। = प्रश्न-जीवत्व तो अयु नाम द्रव्यकर्मकी अपेशा करके वर्तता है. इसलिए वह पारिणामिक नहीं है। उत्तर-ऐसा नहीं है; उस पुद्गलात्मक आयुद्रव्यका सम्बन्ध तो धर्मादे अन्य द्रव्योसे भी है. अतः उनमें भी जीवत्व नहीं है।३। और सिद्धोमे कर्म सम्बन्ध न होनेसे जीवत्वका अभाव होना चाहिए। शंका--'जो प्राणों द्वारा जीता है, जीता था और जीवेगा' ऐसी जीवत्व शब्दकी व्युत्पत्ति है। उत्तर-नहीं, वह केवल रूढिसे है। उससे कोई सिद्धान्त फलित नहीं होता। जीवका वास्तविक अर्थ तो चैतन्य ही है और वह अनादि पारिणा-मिक द्रव्य निमित्तक है।

### ३. जीवत्व भाव कथंचित् औदयिक है

घ.१४/६,६,१६/१३/१ जीवभवनाभव्यतादि पारिणामिया वि अत्थि, ते एत्थ किण्ण परूविदा । वृच्चदे—आउआदिपाणाणं घारणं जीवणं त' च अजीगचिरमसमयादो उर्वार णात्थि, सिद्धे मु पाणणिवंघणट्ठ-कम्माभावादो । सिद्धे मु पाणभावण्णहाणुववत्तीदो जीवत्तं ण पारि-णामियं कि कम्मविवागजं; यद्यस्य भावाभावानुविधानतो भवति तत्त-स्येति वदन्ति तद्विद इति न्यायात् । ततो जीवभावो ओदइओ त्ति सिद्धं । = प्रश्न — जीवत्व, भव्यत्व और अभव्यत्व आदिक जीव-भाव पारिणामिक भी हैं, उनका यहाँ क्यों कथन नहीं किया । उत्तर—कहते हैं —आयु आदि प्राणोंका धारण करना जीवन है । वह अयोगीके अन्तिम समयसे आगे नहीं पाया जाता. क्योंकि, सिद्धोंके

For Private & Personal Use Only

प्राणोंके कारणभूत आठ कर्मांका अभाव है। ... सिद्धों में प्राणोंका अभाव अन्यथा बन नहीं सकता, इससे मासूम पड़ता है कि जीवरव पारि-णामिक नहीं है। किन्तु वह कर्मके विपाकसे उत्पन्न होता है, क्यों कि जो जिसके सद्भाव व असद्भावका अधिनाभावी होता है, वह उसका है, ऐसा कार्यकारणभावके ज्ञाता कहते हैं, ऐसा न्याय है। इसलिए जीवभाव (जीवरव) औदियक है यह सिद्ध होता है।

#### ४. पारिणामिक व औद्यिकपनेका समन्त्रय

ध,१४/६,६,१६/१३/७ तच्चत्ये जं जीवभावस्स पारिणामियतं परू विदं तं पाणधारणतं पङ्कच ण परू विदं, किंतु चेदणगुणमवलं क्रिय तत्थ परू वणा कदा। तेण तं पि ण विरुप्तस्ह। = तत्त्वार्धसूत्रमें जीवत्वको जो पारिणामिक कहा है, वह प्राणोंको धारण करनेकी अपेक्षान कहकर चेतन्यगुणकी अपेक्षासे कहा है। इस लिए वह कथन विरोधको प्राप्त नहीं होता।

## ५. मोक्षमें मन्यत्व मावका अमाव हो जाता है पर जीवत्वका नहीं

त, सू./१०/३ औपशमिकादिभव्यत्वानाञ्च ।३।

रा. वा./१०/३/१/६४२/७ अन्येषां जीवस्थादीनां पारिणामिकानां मोश्नबस्थायामनिवृत्तिज्ञापनार्थं भव्यत्व-ग्रहणं क्रियते। तेन पारिणामिकेषु
भव्यत्वस्य औपशमिकादीनां च भावानामभावान्मोश्नो भवतीत्यवगम्यते। = भव्यत्वका ग्रहण सूत्रमे इसलिए क्रिया है कि जीवत्वादि
अन्य पारिणामिक भावोंकी निवृत्तिका प्रसंग न आ जावे। अतः
पारिणामिक भावोंमें से तो भव्यत्व और औपश्चमिकादि रोष ४ भावोंमें से सभोंका अभाव होनेसे मोश्च होता है, यह जाना जाता है।

#### ६. अन्य सम्बन्धित विषय

१. मोक्षमें औदियकभावरूप जीवस्वका अभाव हो जाता है—दे० जीव/ २/२। २. मोक्षमें भी कथंचित् जीवत्वकी सिद्धि—दे० जीव/२/१।

जीवद्यशाः—(ह. पु./सर्ग/श्लोक)—राजगृह नगरके राजा जरासन्ध (प्रतिनारायण) की पुत्री थी। कंसके साथ विवाही गयी। (३३/२४) अपनी ननद देवकीके रजीवस्त्र अतिमुक्तक मुनिको दिखानेपर मुनिने इसे श्राप दिया कि देवकीके पुत्र द्वारा ही उसका पति व पुत्र दोनों मारे जायेंगे। (३३/३२-३६)। और ऐसा ही हुआ: / (३६/४६)।

#### जीवन--

- स. सि./५/२०/२८८/१३ भवधारणकारणायुराख्यकर्मोदयाद्दभवस्थित्या-दधानस्य जीवस्य पूर्वोक्तप्राणापानिकयाविशेषाव्युच्छेदो जीवितमिन त्युच्यते ।=पर्यायके धारण करनेमें कारणभूत आयुक्रमके उदयसे भव-स्थितिको धारण करनेवाले जीवके पूर्वोक्त प्राण और अपानरूप किया विशेषका विच्छेद नहीं होना जीवित है। (रा. वा./५/२०/३/४७४/ २६); (गो. जी./जी. प्र./६०६/१०६२/१५)।
- ध, १४/४,६ १६/१३/२ अ। उआदिपाणाणं धारणं जीवणं । = आयु आदि प्राणोंका धारण करना जीवन है ।
- ध. १३/४,६६३/३३३/११ आउपमाणं जीविदंणाम = आयुके प्रमाणका नाम जीवित है।
- भ. आ./वि /२४/६४/६ जीवितं स्थितिरविनाशोऽवस्थितिरिति यावत्। =जीवन पर्यायके ही स्थिति, अविनाश, अवस्थिति ऐसे नाम हैं।

जीव निर्जरा—दे० निर्जरा/१ में भाव निर्जरा। जीवन्युक्त—दे० मोक्ष/१। जीव बंध—दे० बन्ध/१।

जीव मोक्स-दे॰ मोक्ष/१ में भाव मोक्षा

जोव विद्यय—हे॰ धर्मध्यान/१। जीव वियाकी—हे॰ प्रकृति बन्ध/१। जीव संवर—हे॰ संवर/१ में भाव संवर।

## जोव समास---१. लक्षण

- पं. सा /प्रा./१/३२ जेहि अणेया जीवा णडजंते बहुविहा विताजादी। तें पुण संगहिवत्था जोवसमासे सि विण्णेया।३२। जिन धर्मविशेषोंके द्वारा नाना जीव और उनकी नाना प्रकारकी जातियाँ, जानी जाती हैं, पदार्थोंका संग्रह करनेवाले उन धर्मविशेषोंको जीवसमास जानना चाहिए। (गो. जी./मू./७०/१८४)।
- ध. १/१.१.२/१३१/२ जीवाः समस्यन्ते एष्विति जीवसमासाः ।
- घ./१/१,१,९-/१६०/६ जीवाः सम्यगस्तेऽस्मिन्निति जीवसमासाः । क्वा-सते। गुणेषु । के गुणाः । औदयिकौपशमिकशायिकशायोपपशमिकपारि-णामिका इति गुणाः । = १. अनन्तानन्त जीव और उनके भेद प्रभेदों-का जिनमें मंग्रह किया जाये उन्हें जीवसमास कहते हैं । २, अथवा जिसमें जीव भले प्रकार रहते हैं अर्थात पाये जाते हैं उसे जीवसमास कहते हैं । प्रम-जीव कहाँ रहते हैं १ उत्तर-गुणोंमें जीव रहते हैं । प्रम-वे गुण कौनसे हैं १ उत्तर-औदयिक, औपशमिक, शायिक, शायोपशमिक और पारिणामिक ये पाँच प्रकारके गुण अर्थीत् भाव हैं, जिनमें जीव रहते हैं ।
- गो, जी./मू./७१/१८६ तसचदुजुनाणमं अविरुद्धि हिं जुदकादिकम्मुद्ये । जीवसमासा होति हु तन्भवसारि च्छसामण्णा ।७१। — त्रस-स्थावर, बादर-सूक्ष्म, पर्याप्त-अपर्याप्त, प्रयोक-साधारण ऐसी नामकर्मकी प्रकृ-तियों के चार युगलोमें यथासम्भव परस्पर विरोधरहित जो प्रकृतियाँ, उनके साथ मिला हुआ जो एकेन्द्रिय आदि जातिरूप नामकर्मका उदय, उसके होनेपर जो तद्दभावसादश्य सामान्यरूप जीवके धर्म, वे जीवसमास है।

## २. जीव समासोंके अनेक प्रकार भेद-प्रभेद १,२ आदि भेद

जीवसामान्यकी अपेक्षा ्एक प्रकार है। संसारी जीवके त्रस-स्थावर भेदोकी अपेक्षा २ प्रकार है। एकेन्द्रिय विकरोन्द्रिय, व सकलेन्द्रियकी अपेक्षा ३ प्रकार है। एकें विक०, संज्ञी पंचें के, असंज्ञी पंचें के की अपेक्षा ४ प्रकार है। एकें० द्वी०, त्री०, चतु० पंचेन्द्रियकी अपेक्षा ५ प्रकार है । पृथिवी, अप्, तेज, वायु, बनस्पति व त्रसकी अपेक्षा र्द प्रकार है। पृथिवी आदि पाँच स्थावर तथा विकलेन्द्रिय सकलेन्द्रिय ७ प्रकार है उपरोक्त ७ में सकलेन्द्रियके संज्ञी असंज्ञी होने से ८ प्रकार है स्थावर पाँच तथा त्रसके द्वी०, त्री०, चतु व पंचे०-ऐसे १ प्रकार है उपरोक्त १ में पंचेन्द्रियके संज्ञी-असंज्ञी होनेसे १० प्रकार है पाँचों स्थावरोंके बादर सुक्ष्मसे १० तथा त्रस — ११ प्रकार है उपरोक्त स्थावरके १० + विकलें ० व सकले निदय-१२ प्रकार है उपरोक्त १२ में सकलेन्द्रियके संज्ञी व असंज्ञी होनेसे १३ प्रकार है स्थावरोंके बादर सुक्ष्मसे १० तथा त्रसके द्वी०, त्री०, चतु०, पं० में चार मिलने से १४ प्रकार है उपरोक्त १४ मे पंचेन्द्रियके संज्ञी-असंज्ञी होनेसे १५ प्रकार हैं पृ० अप् . तेज. वायु, साधारण वनस्पतिके नित्य व इतर निगोद ये छह स्थावर इनके बादर सुक्ष्म = १२ + प्रत्येक **बन**ः, विकलेन्द्रिय, संज्ञी व असंज्ञी— १६ प्रकार है

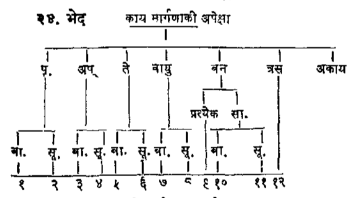
स्थावरके उपरोक्त १३+ द्वी० त्री० चतु० पंचे०— १७ प्रकार है
उपरोक्त १७ में पंचें० के संज्ञी और असंज्ञी होनेसे १८ प्रकार है
पृ० अप्० तेज वायु, साधारण वन०के निश्य व इतर निगोद
इन छह के बादर सूक्ष्म १२ + प्रतिष्ठित व अप्रतिष्ठित
प्रश्येक ये स्थावरके १४ समास + त्रसके द्वी०, त्री०, चतु०
संज्ञो पंचें० असंज्ञी पंचें०— १६ प्रकार है

(गो. जी./मू. व जी. प्र,/७६-७७/१६२)। ध. २/१.१/५६१ में थोड़े भेदसे उपरोक्त सर्व विकल्प कहें हैं।

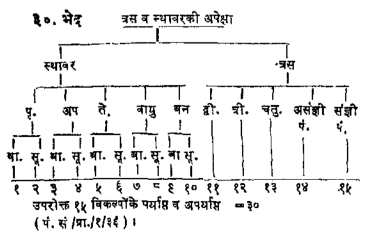
संकेत - मा - मादर; सू - सूहम; प = पर्याप्त; अ = अपर्याप्त; पृ = पृथिवी, अप् = अप्: ते = तेज; बन = बनस्पति; प्रस्थेक = प्रस्थेक; सा = साधारण; प्र=प्रतिष्ठित; अप = अप्रतिष्ठित; एके = एकेन्दिय; द्वी = द्वीन्द्रिय; श्री = त्रीन्द्रिय; चतु = चतुरिन्द्रिय; पं = पंचेन्द्रिय।

१४. जीव समास इन्द्रिय मार्गणाकी अपेक्षा अनिन्द्रिय त्रीव द्वी० चतु एके० ६ संज्ञी ७ असंज्ञी १ सू-अ. प. अ. प. अ. प. अ. प. अ. प. अ. प. (च. खं. १/१.१/सूत्र ३३-३५/२३१); (पं. सं./प्रा./१/३४); (रा. वा./ ह/k/k/kह8/७); ( घ. २/१,१/४१६/१ ), ( स. सा./आ./kk ); ( गो. जी./मू./७२/१८६ ) ।

**२१. भेद** उपरोक्त सातों विकल्पों में प्रश्येकके पर्याप्त, निवृष्यपर्याप्त य लब्ध्यपर्याप्त = २१। (पं. सं./प्रा./१/३६).



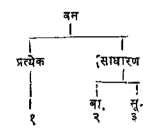
उपरोक्त १२ विकल्पोंके पर्याप्त व अपर्याप्त = २४। ( घ. खं, १/१,१/सू, ३६-४२/२६४-२७२)



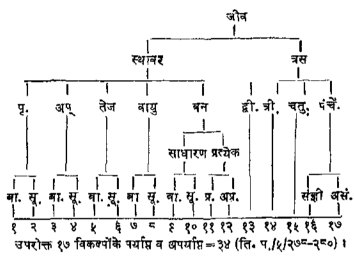
#### ३२, भेद

उपरोक्त ३० भेदों में बनस्पतिके २ की बजाय ३ विकल्प कर देनेसे कुल १ई। उनके पर्याप्त व अपर्याप्त = ३२

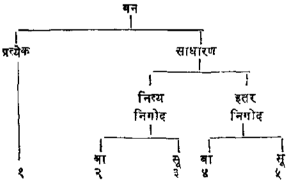
( पं. सं./प्रा./१/३७ )



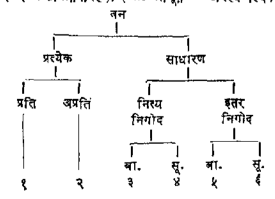
३४. भेद



**१५. भेद** - उपरोक्त ३० भेदों में बनस्पतिके दो विकल्पोंकी बजाय ये पाँच विक्रुप लगानेसे कुल विकल्प=१८ इनके पर्णाप्त व अपर्याप्त = ३६ (पं. सं/प्रा./१/३८)।



हैं दें भेद — उपरोक्त ३० भेदों में बनस्पतिके दो विकल्पोंकी बजाय में छह विकल्प लगानेसे कुल विकल्प = १६ इनके पर्याप्त व अपर्याप्त = ३० (पं. सं/प्रा./१/३६); (गो. जी/मू./३७-७८/१६६-१६६)।



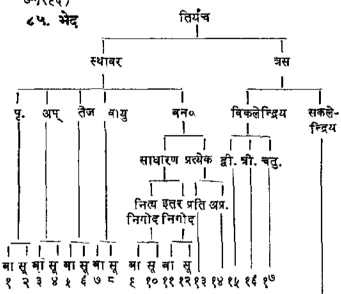
ت لاء =

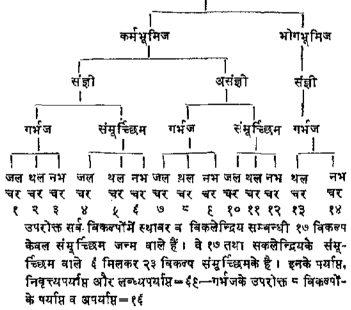
**=** ४०६

**४८. भेद**— ३२ भेदोंबाले १६ विकल्पोंके पर्याप्त निवृत्त्यपर्याप्त व लब्ध्यपर्याप्त = ४८। (पं.सं./प्रा./१/४०)

**५४. भेद--**३६ भेदों वासे १८ विकल्पोंके पर्याप्त निवृत्त्यपर्याप्त व सक्थयपर्याप्त =५४। (पं.सं./पा./१/४१)

भ७. भेद---३= भेदोंबाले १६ विकल्पोंके पर्याप्त निवृत्त्यपर्याप्त व लब्ध्यपर्याप्त च ६७। (पं.सं./प्रा./१/४२); (गो.जी./सू./७३/१६० तथा ७८/१६६)





६६ + १६ =८५ (गो.जो./मू./७६/१६८); (का.आ./मू./१२३-१३१)

#### ૧૮. મેદ્ર

#### ४०६. भेद

शुद्ध पृथिवी, खर पृथिवी, अप्. तेज, वायु, साधारण बनस्पतिवे नित्य व इतरनिगोद, इन सातोंके बादर व सूक्ष्म =१४; प्रत्येक वन-स्पतिमें तृण, बेल, छोटे वृक्ष, बड़े वृक्ष और कन्दमूल ये ६। इनके प्रतिष्ठित व अप्रतिष्ठित भेदसे १०। ऐसे एकेन्द्रियके विकल्प = २४ विकल्पोंके पर्याप्त, निवृत्त्यपर्याप्त च लक्ष्यपर्याप्त रूप तीन-तीन भेद करनेसे कुल = ५१।

पंचिन्द्रिय तियचके कर्मभूमिज संज्ञी-असंज्ञी, जलचर, थलचर, नभचरके भेदसे छह। तिन छहके गर्भज पर्याप्त व निवृत्त्यपर्याप्त १२ तथा तिन्हीं छहके संसूचिछम पर्याप्त निवृत्त्यपर्याप्त व लब्ध-पर्याप्त १८। उत्कृष्ट मध्यस जघन्य भोगभूमिमें संज्ञी गर्भज थलचर व सभचर ये छह, इनके पर्याप्त निवृत्त्यपर्याप्त ऐसे १२। इस प्रकार कुल विकल्प=४२।

मनुष्योंमें संमूर्ण्डिम मनुष्यका आर्याखण्डका केवल एक विकल्प तथा गर्भजके आर्याखण्ड, म्लेच्छाखण्ड; उत्कृष्ट, मध्य व जवन्य भोग-भूमि; तथा कुभोगभूमि इन छह स्थानोंमें गर्भजके पर्याप्त व निवृष्य-पर्याप्त ये १२ । कुल विकल्प = १३ ।

देवों में १० प्रकार भवनवासी, प्रकार व्यन्तर, १ प्रकार ज्योतिको और ६३ पटलोंके ६३ प्रकार वैमानिक। ऐसे प्रकार देवोंके पर्याप्त व निवृत्त्यपर्याप्त -१७२

नारिकयोंमें ४६ पटलोके पर्याप्त व निवृत्त्यपर्याप्त सब==१+४२+१३+१७२+६८

( गो.जी./मू. व जी.प्र./८० के पश्चातकी तीन प्रक्षेपक गाथाएँ/२००)

### जीवसमास बतानेका प्रयोजन

द्र. सं./टो./१२/३१/६ अत्रैतेभ्यो भिन्नं निजशुद्धात्मतत्त्वसुपादेयमिति भावार्थः । — इन जीवसमासों, प्राणीं व पर्याप्तियोसे भिन्न जो अपना शुद्ध आरमा है उसको प्रहण करना चाहिए ।

#### ४. अन्य सम्बन्धित विषय

१. जीव समासोंका काय मार्गणामें अन्तर्भाव - दे० मार्गणा। २. जीव समासोंके स्वामित्व विषयक प्ररूपणाएँ - दे० सत्।

जीयसिद्धि आ. समन्तभद्ध (ई० श० २) द्वारा रचित यह प्रनथ संस्कृत छन्दबद्ध है। इसमें न्याय व युक्तिपूर्वक जीवके अस्तिस्वकी सिद्धि की गयी है।

जीवा--Chord (ज.प./प्र. १०६) = जीवा निकालनेकी प्रक्रिया-देव गणित/II/७/३।

जीवाराम — शोलापुरके एक धनाठ्य दोशीकुलके रहन थे। आपका जन्म ई० १८० में हुआ था। केवल अँगरेज़ीकी तीसरी और मराठी-की १वीं तक पढ़े। बड़े समाजसेवी व धर्म बत्सल थे। ई० १६०६ में एक्लक पज्ञालालजीसे आवकके वत लिये। ई० १६१४ में कुंधलगिरिपर नवमी प्रतिमा धारण की। और ई. १६६१ में स्वर्ग सिधार गये। ई. १६४० में स्वयं ३०,०००) रु० देकर जीवराज जैन धन्धमालाकी स्थापना की, जो जैन वाह्ययकी बहुत सेवा कर रही है।

जीविका - अरिनजीविका, वनजीविका, अनोजीविका, स्फोट-जीविका और भाटकजीविका। - दे० सावद्य/२।

### ज्युप्सा-१. जुगुप्सा व जुगुप्सा प्रकृतिका लक्षण

स.सि./८/१/३८६/१ यदुदयादात्मदोषसंवरणं परदोषाविष्करणं सा जुगुप्सा। = जिसके उदयसे अपने दोषोंका संवरण (ढँकना) श्रीर परदोषोंका आविष्करण (प्रगट करना) होता है वह जुगुप्सा है। (गो.क./जो.प्र./३३/२८/८)

रा.वा/=/१/४/४७४/१६ कुरसाप्रकारो जुगुण्सा । ... आत्मीयदोषसंवरणं जुगुण्सा, परकीयकुलकीलादिदोषाविष्वरणावसेपणभर्सनप्रवणा कुरसा । --कुरसा या ग्लानिको जुगुण्सा कहते है । तहाँ अपने दोषों-को ढाँकना जुगुण्सा है, तथा दूसरेके कुल-शील आदिमें दोष लगाना, आसेप करना भरसना करना कुरसा है।

ध.६/१,६-१,२४/४८/१ जुगुप्सन जुगुप्सा जेसि कम्माणमुदएण दुर्गुङ्घा उप्पज्जित तेसि दुर्गुङ्घा इदि सण्णा। =ग्लानि होनेको जुगुप्सा कहते है। जिन कर्मोंके उदयसे ग्लानि होतो है उनको 'जुगुप्सा' यह संज्ञा है।

#### २. अन्य सम्बन्धित विषय

१, जुगुप्साके दो मेद—लौकिक व लोकोत्तर —हे० सूतक।

मोक्षमार्गमें जुगुप्साकी इष्टता, अनिष्टता —दे० सूतक।

३: जुगुप्सा देव है --दे० कवाय/४।

४. द्यणित पदार्थोंसे या परिषहों आदिसे ।

जुगुप्सा प्रकृतिके बन्ध योग्य परिणाम ——दे० मोहनीय/३/६ ।

६. जुगुप्सा व ध्रणाका निषेध —दे० निर्विचिकित्सा।

पू --- क्षेत्रका प्रमाण विशेष । अपर नाम युक । --- दे० गणित/I/१/३। जूआ---दे० गूत ।

जेतु गिदेव भोजवंशी राजा था। भोजवंशकी वंशावलीके अनुसार राजा देवपालका प्रत्र था। मालवा (मगध) देशपर राज्य करता था। धारा या उज्जैनी राजधानी थी। इसका अपर नाम जयसिंह था। समय—वि. १२८५-१२६६ (ई. १२२८-१२३६)। —दे० इतिहास/३/१।

जैन—( नि. सा./ता. वृ./१३६) सकलजिनस्य भगवतस्तीर्थाधिना-थस्य पादण्योपजीविनो जैनाः, परमार्थतो गणधरदेवादयः इत्यर्थः। —सकल जिन ऐसे भगवान् तीर्थाधिनाथके चरणकमलकी सेवा करने-वाले वे जैन हैं। परमार्थमे गणधरदेवादि ऐसा उसका अर्थ है।

प्र, सा./ता. वृ./२०६ जिनस्य संबन्धीदं जिनेन प्रोक्तं वा जैनस् । — जिन भगवान्से सम्बन्धित अथवा जिन भगवान्के द्वारा कथित ( जो सिंग, वह ) जैन हैं।

## २. एकान्तवादी जैन वास्तवमें जैन नहीं

स, सा./आ./३२१ ये स्वारमानं कर्तारमेव पश्यन्ति ते लोकोत्तरिका अपि न लौकिकतामितवर्त्तन्ते; लौकिकानां परमारमा विष्णुः सुरनारकादि-कार्याणि करोति, तेषां तु स्वारमा तानि करोतीत्यपसिद्धान्तस्य सम-स्वात् । चजो आत्माको कर्ता हो देखते या मानते है वे लोकोत्तर हों तो भी लौकिकताको अतिक्रमण नहीं करते, क्योंकि लौकिक जनोंके मतमें, परमारमा विष्णु, नर नारकादि कार्य करता है और उनके (अमणोंके) मतमें अपना आत्मा वह कार्य करता है। इस प्रकार (दोनोंमें) अपसिद्धान्तकी समानता है।

स. सा./ आ./३३२-३४४ यत एवं समस्तमिष कर्म करोति, कर्म दवाति, कर्म हरति च, ततः सर्व एव जीवाः नित्यमेवैकान्तेनाकर्तार एवेति निश्चिनुमः ।---एवमोद्दशं सौर्व्यसमयं स्वप्रज्ञापराधेन सूत्रार्थमबबुध्य-मानाः केचिच्छूमणाभासाः प्ररूपयन्ति । तैषां प्रकृतेरैकान्तेन कर्नु त्वा- म्युपगमेन सर्वेषामेव जीवानामेकान्तेनाकतृ त्वापत्तः 'जीवः कर्तेति' श्रुतः कोषो दु राक्यः परिहर्तुम्। = इस प्रकार स्वतन्त्रतया सम् कुछ कर्म हो कर्ता है, कर्म हो देता है, कर्म हो हर लेता है, इसलिए हम यह निश्चय करते है कि सभी जीव सदा एकान्त्रसे अकर्ता हो हैं। इस प्रकार ऐसे सांख्यमतको, अपनी प्रज्ञाके अपराधसे सूत्रके अर्थको न जाननेवाले कुछ श्रमणाभास प्रक्षित करते है। उनकी एकान्त प्रकृति कर्तृ त्वकी मान्यतासे समस्त जीवोके एकान्तसे अकर्तृ त्व आ जाता है। इसलिए 'जीवकर्ता है' ऐसी जो श्रुति है, उसका कोप दूर करना अशक्य हो जाता है।

**जैनतर्क** स्वेताम्बराचार्य यशोविजय (ई०१६३८-१६८८) द्वारा संस्कृत भाषामें रचित न्यायविषयक ग्रन्थ ।

जैनतर्क वार्तिक - ज्ञान्त्याचार्य (ई० ११३-१११८) द्वारा संस्कृत अन्दोमे रचित्र न्यायविषयक ग्रन्थ।

### जैन दर्शन-१. जैन दर्शन परिचय

रागद्वेष विवर्णित, तथा अनन्त ज्ञान दर्शन समग्र परमार्थोपदेशक अहँत व सिद्ध भगवान् ही देव या ईश्वर हैं, इनसे अतिरिक्त अन्य कोई जगत्व्यापी एक ईश्वर नहीं है। प्रत्येक व्यक्ति कर्मीका समूल क्षय करके परमातमा बन सकता है। जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आसव, संवर, बन्ध, निर्जरा व मोक्ष-ये नौ तत्त्व या पदार्थ हैं। तहाँ चैतन्य तक्षण जीव है जो शुभाशुभ कर्मीका कर्र्ताव उनके फलका भोक्ता है। इससे विपरीत जड पदार्थ अजीव है। वह भी पुद्रगत, धर्म, अधर्म, आकाश व कालके भेदसे पाँच प्रकारका है। पुद्दगलसे जीवके शरीरों व कर्मोंका निर्माण होता है। सत्कर्मोंको पुण्य और अस-त्कर्मीको पाप कहते हैं। मिथ्यास्त्र व रागादि हेतुओंसे जीव पुद्दगत्त-कर्म व शरीरके साथ बन्धको प्राप्त होकर संसारमें भ्रमण करता है। तत्त्वोंका यथार्थ ज्ञान करके बाह्य प्रवृत्तिका निरोध करना संबर है। उस संवर पूर्वक मनको अधिकाधिक स्वरूपमें एकाग्र करना गुन्नि, ध्यान या समाधि कहलाते हैं। उससे पूर्वबद्ध संस्कार व कमौका धीरे-घोरे नाश होना सो निर्जरा है। स्वरूपमे निश्चल होकर बाह्यकी बाधाओं व परिषहोंकी परवाह न करना तप है, उससे अनन्तगुणी निर्जरा प्रतिक्षण होती है और लघुमात्र कालमे ही अनादिके कर्म भस्म हो ज़ानेसे जीवको मोक्ष प्राप्त हो जाता है। फिर वह संसारमें कभी भी नहीं आता। यह सिद्ध दशा है। तत्त्वोंके श्रद्धान व ज्ञान रूप सम्यग्दर्शन व सम्यग्ज्ञान सहित धारा गया चारित्र व तप आदि उस मोक्षकी प्राप्तिका उपाय है। अतः सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्र रत्नत्रय कहलाते हैं।

सम्याज्ञान ही प्रमाण है। वह दो प्रकार है--प्रत्यक्ष व परोक्ष। प्रत्यक्ष भी दो प्रकार है-सांव्यवहारिक व पारमार्थिक। इन्द्रिय ज्ञान सांव्यवहारिक प्रत्यक्ष है और अविध, मनःपर्यय व केवलज्ञान पारमार्थिक प्रत्यक्ष है और अविध व मनःपर्यय विकल प्रत्यक्ष है और केवलज्ञान सकल प्रत्यक्ष। यह ज्ञान क्षीणकर्मा अर्हन्त और सिद्धोंको ही होता। है। सुन् उत्पादव्ययभीव्यात्मक होनेसे प्रत्येक पदार्थ अनन्तधमात्म है, जो प्रमाण व नयके द्वारा भली भाँति जाना जाता है। प्रमाणके अंशको नय कहते हैं, वह वस्तुके एकदेंश या एकधर्मको जानता है। विना मय विवक्षको वस्तुका सम्यक् प्रकार निर्णय होना सम्भव नहीं है। (तत्त्वार्थ सुत्र); (षष्ट् दर्शन समुच्चय/४४-६-/३६-६२)।

## र सर्वदर्शन मिलकर एक जैन दर्शन यन जाता है

—दे० अनेकान्त/२/६ I

जैन रातक किविवर भूधरदास (वि. १७६१) द्वारा १०७ भाषा छन्दोमें रचित एक आध्यास्मिक कृति (तो./४/२७४)

जैनाभासी संघ-दे॰ इतिहास/६/१

**जैनाभिषेक—**दे० पूजापाठ

जैनेन्द्र द्याकरण—हे व्याकरण।

जैमिनी-मीमांसादर्शनके आचप्रवर्तक। समय ई० पू २००। दे० मीमांसादर्शन।

जोइंदु-दे॰ योगेंदु।

भोड़--Addition (घ. ४/प्र. २७) । प्रिक्रिया --दे० गणित/II/३।

जोधराज गोदी—सांगानेर निवासी थे। आपने हिन्दी पद्यमें निम्न कृतियाँ रची हैं—१, धर्म सेरोवर, २. सम्यक्त्व कौ सुदी भाष्य; (वि, १७२४); ३. प्रीतंकर चारित्र (वि० १७२१); ४. कथाकोश (वि० १७२२); ४. प्रवचनसार; ६. भावदी पिका वचनिका (गद्य); ७, ज्ञान समुद्र। समय—वि० १७००-१७६०। (ती, १४/३०३) (हिन्दी जैन साहित्य/पृ० १६६। कामताप्रसादजी)।

जोनशाह — मुहम्मद तुरालकका दूसरा नाम जोनशाह था। इन्होंने जोनपुर बसाया था और इसलिए पं० बनारसीदास इन्हें जोनाशाह लिखते हैं। — विशेष दे० मुहम्मद तुरालकः।

ज्यामिति—१. ज्यामिति=Geometry. २. ज्यामिति अव-धारणाएँ = Geometrical Concepts ३. ज्यामिति विद्याएँ = Geometrical methods (ज. प./प्र. १०६)।

**च्येष्ठ** किन्नर जातीय व्यन्तरदेवका एक भेद-दे० किंनर ।

उयेष्ठ जिनवर वृत — उत्तम २४ वर्षतक, मध्यम १२ वर्षतक और जवन्य एक वर्षतक प्रति वर्ष ज्येष्ठ कृ० व शु १ को उपवास करें और उस महीनेके शेष २० दिनोंमें एकाशना करें। ऊँ ही ऋषम-जिनाय नमः' इस मन्त्रका क्रिकाल जाप्य करें। (वर्द्धमान पुराण); (व्रत विधान संग्रह /पृ. ४३)।

## ज्येष्ठ स्थिति कल्प-

भ. आ./बि /४२१/६११/६ पश्चमहावतधारिण्याश्चिरप्रविज्ञाया अधि ज्येष्ठो भवति अधुना प्रवजितः पुमान् । इत्येष सप्तमः स्थितिकरपः पुरुषज्येष्ठरवं । पुरुषरवं नाम उपकारं, रक्षां च कर्त्तुं समर्थः । पुरुष-प्रणीतश्च धर्मः इति तस्य ज्येष्ठता । ततः सर्वाभिः संयताभिः विनयः कर्त्तव्यो विरतस्य। येन च स्त्रियो लध्व्यः परप्रार्थनीया, पररक्षो-पेक्षिण्यः, न तथा पुर्मास इति च पुरुषस्य उयेष्ठस्या उक्तं च---'जेणिच्छी हु लघुसिगा परप्पसल्फाय पच्छणिजा य। भीरु पर≁ रक्खणज्जेत्ति तेण पुरिसो भवदि जेट्ठो --- जिसने पाँच महावत घारण किये हैं वह ज्येष्ठ है और बहुत वर्षकी दीक्षित आर्थिकासे भी आज-का दीक्षित मुनि ज्येष्ठ है। पुरुष संग्रह, उपकार, और रक्षण करता है, पुरुषने ही धर्मकी स्थापना की है, इसलिए उसकी ज्येष्टता मानी है। इसलिए सर्व आर्थिकाओंको मुनिका विनय करना चाहिए। स्त्री पुरुषसे कनिष्ठ मानी गयी है, क्योंकि वह अपना रक्षण स्वयं नहीं कर सकती, दूसरों द्वारा वह इच्छा को जाती है और ऐसे अवसरों पर वह उसका प्रतिकार भी नहीं कर सकती। उनमें स्वभावतः भय व' कमजोरी रहती है। पुरुष ऐसा नहीं है, अतः वह ज्येष्ठ हैं। यही अभिप्राय उपरोक्त उद्दधृत सुत्रका भी समभना।

ज्येष्ठा—एक नक्षत्र—दे० नक्षत्र । ज्योति—परम ज्योतिके अपर नाम —दे० मोक्षमार्ग/२/४ । ज्योतिर्ज्ञान विधि—आ, श्रीधर (ई. ७६१) कृत १० प्रकरणों में विभक्त उसोतिष शास्त्र (ती./३/११३)।

जयोतिषकरण्ड जिनभद्दगणी (बि. १५०) से पूर्व बन्तभी बाचनालय के अनुयायी किसी श्वेताम्बर आचार्य द्वारा रचित जयोतिलोंक तथा काल गणना विषयक सूत्रबद्ध अर्धमागधी ग्रम्थ (जै./१/६६,६०)।

## **ड्योतिष चारण—ते.** ऋदि/४।

ज्यो तिष्वेव - ज्योतिष्मान् होनेके कारण चन्द्र-सूर्यआदि ज्योतिषी कहे जाते हैं, जिनको जैन दर्शनकार देवोंकी एक जाति विशेष मानते हैं। ये सब मिलकर असंख्यात हैं।

#### १. ज्योतिषीदेवका सक्षण

स./सि.४/१२/२४४/१ ज्योतिस्स्वभावत्वादेषां पञ्चानामपि 'ज्योतिष्का इति सामान्यसंज्ञा अन्वर्था। सूर्यादयस्तद्विशेषसंज्ञा नामकर्मोदय-प्रत्ययाः। = ये सब पाँचां प्रकारके देव ज्योतिर्मय हैं, इसलिए इनकी ज्योतिषी यह सामान्य संज्ञा सार्थक है। तथा सूर्य आदि विशेष संज्ञाएँ विशेष नामकर्मके उदयसे उत्पन्न होती हैं। (ति.प./७/ ३८), (रा.वा/४/१/१११८/८)

#### २. ज्योतिषी देवोंके भेद

त. सू./४/१२ ज्योतिष्काः सूर्यचन्द्रमसौ ग्रहनक्षत्रप्रकीर्णकतारकाश्च । -ज्योतिषदेव पाँच प्रकारके होते हैं - सूर्य, चन्द्र, ग्रह, नक्षत्र और प्रकीर्णक तारे । (ति.प./७/७) (त्रि.सा./३०३)

### ३, ज्योतिषी देवोंकी शक्ति उस्सेध आदि

ति. प.७/६१६-६१८ आहारो उस्सासी उच्छेहो ओहिणाणसत्तीओ।
जीवाणं उप्पत्तीमरणाइं एक्कसमयिम १६१६। आउबंधणभावं दंसणगहणस्स कारणं निविहं। गुणठाणादिपवण्णभावणलोए ट्व वत्तव्वं
१६१७। = आहार, उच्छ्वास, उत्सेध, अविधिज्ञान, शक्ति, एकसमयमें जीवोंकी उत्पत्ति व मरण, आयुके बन्धक भाव, सम्यग्दर्शन
प्रहणके विविध कारण और गुणस्थानादिकका वर्णन भावनलोकके
समान कहना चाहिए १६१७। विशेष यह है कि उयोतिषियोंकी
ऊँचाई सात धनुष प्रमाण और अविधिज्ञानका विषय उनसे असंख्यात
गुणा है।६१८।

त्रि.सा./३४१ चंदिण भारसहस्सा पादा सीयल खरा य सुक्के दु । अड्ढा-इष्जसहस्सा तिञ्चा सेसा हु मंदकरा ।३४१। - चन्द्रमा और सूर्य इनके भारह-भारह हजार किरणें हैं। तहां चन्द्रमाकी किरणें शीतल हैं और सूर्यकी किरण तीक्ष्ण हैं। शुक्रकी २४०० किरणें हैं। ते उज्ज्वल है। अवशेष ज्योतिषी मन्दप्रकाश संयुक्त हैं। (ति. प./७/३७, ६६,६०)

नोट-(उपरोक्त अवगाहना आदिके लिए -दे० अवगाहना/२/४; अवधिज्ञान/१/३; जन्म/६; आयु/३, सम्यग्दर्शन/III/३; सत् प्रक्रंपणा; भवनः/१)।

## ४. ज्योतिषी देवोंके इन्द्रोंका निर्देश

ति.प./अदिश सयि तिहाण पिंडदा एक्केक्का होति ते वि आइश्वा। ज्यान सम इन्द्रों (चन्द्रों) के एक-एक प्रतीन्द्र होते हैं और वे प्रतीन्द्र, सूर्य हैं।

दे. इन्द्र/६ (ज्योतिषी देवोंमें दो इन्द्र होते हैं। -- चन्द्र व सूर्य।)

#### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

## ५. ज्योतिबी देवोंका परिवार

त. सू. /४/६ त्रायस्त्रिशलोकपालवर्ज्या व्यन्तरस्योतिष्काः। = व्यन्तर और ज्योतिष्देव त्रायस्त्रिश और लोकपाल इन दो मेदोंसे रहित हैं। (सामानिक आदि शेष आठ विकल्प (देव देव/१) यहाँ भी पाये जाते हैं।) (त्रि.सा./२२६)

ति.प./७/गा. प्रत्येक चन्द्रके परिवारमें एक सूर्य । (१४)। या ग्रह । (१४) । या महा । (१४) । या महा । (१४) । या महा । (१४) । या प्रत्येत हैं । (३१) । (इ.पु./६/२५-२६) (ज.प./१२/८७-८८) (जि.सा./३६२)

|                    |              | देि        | वेयाँ                        | सामा-                     | अनीक                 | आभियोग्य |       |  |
|--------------------|--------------|------------|------------------------------|---------------------------|----------------------|----------|-------|--|
| ति प./<br>७/गा     | देवका<br>नाम | पट<br>देवी | प्रत्येक<br>देवीका<br>परिवार | निक<br>पारिषद<br>आत्मरक्ष | प्रकीर्ण क<br>किलिटा | ~ ~      | कुल   |  |
| <u>ب</u> العالم (ع | चन्द         | S          | 8000                         | संख्य.                    | संख्य.               | 8000     | १६००० |  |
| ७६–⊏१              | सूर्य        | B          | 8000                         | ,,                        | 11                   | 8000     | १६००० |  |
| ८७                 | ग्रह         |            | <b>३२</b> **                 |                           |                      | २०००     | 6000  |  |
| १०७                | नक्षत्र      | •          | <b>३</b> २*                  |                           |                      | १०००     | 8000  |  |

(ज.प./१०/६-१२ में केवल अभियोगोंका निर्देश है और प्र सा./४४७-४४८ में केवल देवियोंका निर्देश है)

\*त्रि.सा./४४६ सञ्बणिगिद्वष्टराणा असीसा होति देवीओ । =सबसे निकृष्ट देवोमें ३२,३२ देवांगनाएँ होती हैं।

## ६. चन्द्र सूर्यकी पटदेवियोंके नाम

ति. प./०/१८.०६ चंदाभमुसीमाओ पहंकरा अश्विमालिणीताणं ।१६। जुिंदमुदिपहंकराओ सुरपहाअश्विमालिणीओ वि। पत्तेकं चत्तारो दुमणीणं अग्गदेवीओ ।०६। च्चन्द्राभा, प्रभंकरा, मुसीमा और अधिमालिनी ये उनकी (चन्द्रकी) अग्रदेवियोंके नाम हैं।१६। चुति-श्रुति, प्रभंकरा, सूर्यप्रभा, और अचिमालिनी ये चार प्रत्येक सूर्यकी अग्रदेवियाँ होती हैं।७६। (त्रि.सा./४४७-४४६)

### ७. अन्य सम्बन्धित विषय

- १. ज्योतिषी देवींकी संख्या-दे० ज्योतिषी /२/३-६।
- २. यह व नक्षत्रोंके मेद व रुक्षण दे० वह वह नाम ।
- ३. ज्योतिषी देवोंका शरीर, आहार, सुख,दु:ख, सम्यक्त आदि —दे० देव/II/२,३
- ४. ज्योतिष देवोंमें सम्भव कषाय, वेद, रुश्या, पर्याप्ति आदि —दे० वह बह नाम ।
- प. ज्योतिषी देव मरकर कहाँ उत्पन्न हो,
   और कौन-सा गुण या पद पावे —दे० जन्म/६/११।
- ६. ज्योतिष देवोंकी अवगाहना —दे० अवगाहना/२।
- ज्योतिष देवोंमें मार्गणा, गुणस्थान, जीव समास आदि के स्वामित्व विषयक २० मरूपणाप दे० सत्।
- ८. ज्योतिष देवीं सम्बन्धी सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव व अत्पबहुत्व प्ररूपणार्थं — दे० वह वह नाम।
- ९. ज्योतिष देवोंमें कर्मोंका बन्ध उदय सत्त्व दे० वह वह नाम ।
  ज्योतिष लोक ज्योतिष देवों के विमान मध्य लोक के ही

अन्तर्गत चित्रा पृथिवी से ७१० योजन ऊपर जाकर स्थित हैं। इनमें से कुछ चर हैं और कुछ अचर।

### 1. ज्योतिष लोक सामान्य निर्देश

388

स.सि./४/१२/२४४/१३ स एष ज्योतिर्गणगोचरो नभोऽवकाशो दशाधि-कयोजनशतबहलस्त्रियंगसंख्यातद्वीपसमुद्रप्रमाणो धनोदिधिपर्यर्गतः। -ज्योतिषियोत्ते व्याप्त नभःप्रदेश १९० योजन मोटा और धनोदिधि पर्यन्त असंख्यात द्वीपसमुद्र प्रमाण सम्बा है।

ति.पत्रभ्र-८ र राजू २ ४१० के - अगम्यक्षेत्र १३०३२६२४०१४ योजन प्रमाण क्षेत्रमें सर्व ज्योतिषी देव रहते हैं। लोकके अन्तमें पूर्व-पश्चिम दिशामें धनोदिध बातवलयको छूते हैं। उत्तर-दक्षिण दिशामें नहीं छूते।

भावार्थ—१ राजू लम्बे व चौड़े सम्पूर्ण मध्यलोककी चित्रा पृथिवीसे ७६० योजन ऊपर जाकर ज्योतिष लोक प्रारम्भ होता है, जो उससे ऊपर ११० योजन तक आकाशमें स्थित है। इस प्रकार चित्रा पृथिवीसे ७६० योजन ऊपर १ राजू लम्बा, १ राजू चौड़ा ११० योजन मोटा आकाश क्षेत्र ज्योतिषी देवोंके रहने व संचार करनेका स्थान है, इससे ऊपर नीचे नहीं। तिसमें भी मध्यमें मेरके चारों तरफ १३०३२६२४०१४ योजन अपम्य क्षेत्र है, क्योंकि मेरुसे १९२१ योजन पर रहकर वे संचार करते हैं, उसके भीतर प्रवेश नहीं करते।

#### ज्योतिष छोकमें चन्द्र सूर्यादिका अवस्थान

चित्रा पृथिवीसे ऊपर निम्न प्रकार क्रमसे स्थित है। तिसमें भी दो हिंग्यों हैं---

हष्टि नं. १ == ( स. सि./४/१२/२४४/८ ); ( ति. प./७/३६-१०६ ); (ह. पु./६/१-६ ); ( त्रि. सा./३३२-३३४ ); ( ज. प./१२/६४ ); ( द्र. सं./ टी./३६/१३४/२ )।

दृष्टि नं. २ = ( रा. वा /४/१२/१०/२१६/१ )।

| ਰਿ. ਧ•/ <i>⊍</i> /                               | कितने ऊपर                                                                                    | कौन                                                                                  | प्रमाण                  | कितने ऊपर                                                                           | कौन                                                                            |
|--------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| गा.                                              | जाकर                                                                                         | विमान                                                                                |                         | जाकर                                                                                | विमान                                                                          |
| १०८ के के कि कि कि कि कि कि कि कि कि कि कि कि कि | हिष्ट नं० १<br>७६० यो.<br>८०० ,,<br>६८० ,,<br>६८४ ,,<br>६६४ ,,<br>६४४ ,,<br>६४७ ,,<br>६८० ,, | तारे<br>सूर्य<br>चन्द्र<br>नक्षत्र<br>बुध<br>बुहस्पति<br>मंगल<br>श्राम<br>श्रीष ग्रह | (रा० वा./४/१२/१०/२१६/१) | हिष्टि नं २-<br>७६० यो.<br>८०० ।,<br>६६० ।,<br>६६६ ।,<br>८६६ ।,<br>८६६ ।,<br>१०० ।, | तारे<br>सूर्य<br>चन्द्र<br>नक्षत्र<br>बुध<br>शुक्र<br>बृहस्पति<br>मंगल<br>शानि |

त्रि.सा./३४० राहुअरिटुविमाणध्यादुवरि पमाणअंगुलच उनकं। गंतूण सिसिविमाणा सूर विमाणा कमे होति। चराहु और केतुके विमान-निका जो ध्वजादण्ड ताके ऊपर च्यार प्रमाणांगुल जाइ कमकरि चन्द्र-के विमान अर सूर्यके विमान हैं। राहु विमानके ऊपर चन्द्रमाका और केतु विमानके ऊपर सूर्यका विमान हैं। (ति, प./७/२०१, २७२)। नोट—विशेषताके लिए दे० पृ० ३४ द्वाला चित्र।

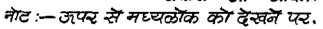
### २. ज्योतिष-विमानोंमें चर-अचर विमाग

स. सि./४/१३/२४४/८ अर्घतृतीयेषु द्वीपेषु द्वयोश्च समुद्रयोज्योतिष्का निरयगतयो नान्यत्रेति । = अढाई द्वीप और दो समुद्रोमें (अर्थात्

# ज्योतिष लॉक

# मध्य लोक में ज्योतिषी विमानों का अव्स्थान्,

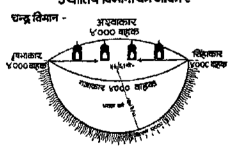
संकेत: - आ॰ = आवर्त : यो॰ योजन





| _        |         |                  | r            | अचर वि                     | वेमन '         | ·            | Т.             |                         |                     |               | र वि              |               |                            |                 |                                                                                                                | Ŧ            |                    | <del></del> ਮੁਚਵ               | विमान                 | <del>4</del> - |
|----------|---------|------------------|--------------|----------------------------|----------------|--------------|----------------|-------------------------|---------------------|---------------|-------------------|---------------|----------------------------|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|--------------------|--------------------------------|-----------------------|----------------|
|          | 3 th    | 사업               |              |                            |                |              | ,              | अन्य                    | ग्रह                | श             | नीच               | र विग         | ान                         | अन्य            | 爽-                                                                                                             | *            |                    |                                |                       |                |
|          | 号》      | 命ラン              |              |                            |                |              | 1              | अन्य                    | ग्रह                | ¥             | ग्रज्य वि         | वेमान         | 7                          | अन्य            | ग्रह -                                                                                                         | •            |                    |                                |                       |                |
|          | े यो    | かって              |              |                            |                |              | Ţ.             | अन्य                    | ग्रह                | ₽.            | स्प <sub>रि</sub> | विमा          | न                          | अन्य            | ग्रह -                                                                                                         | ,            |                    |                                |                       |                |
|          | 3 cite  | 骨~~              |              |                            |                |              | 1              | -अन्य                   | ¥15                 | ą             | का                | देमा          | न<br>न                     | अन्य            | ग्रह -                                                                                                         | *            |                    |                                |                       |                |
|          | ४ खो    | 8                |              |                            |                |              | 1              | -अन्य                   | ग्रह                | ğ             | <b>ਬ</b> 1        | वेमाः         | a                          | अन्य            | ग्रह -                                                                                                         | *            |                    |                                |                       |                |
|          | ४ योष   | <b>₩</b>         |              |                            |                |              | T              |                         |                     | न             | হ্যুস             | वेमा          | न                          |                 |                                                                                                                |              |                    |                                |                       | :              |
| ९०० योजन | ट० व्यो | ्ट व्यो          | असे आ        | उस्रपेतर<br>द् <b>ने ॐ</b> | ३ <b>२</b> आङ  | ST.          | 34             | श                       | शहूँ व              | उससे ४        | <b>अ</b> गुल      | <b>5</b> 107  | धन्द्र विम                 | 7 <b>&amp;</b>  | 21                                                                                                             | ¥            | 143                | ३२ आक                          | उत्तरीशर<br>क्ने आ०   | अस अ७          |
|          | 10 die  | \$ <del>11</del> | अस आ         | उच्चेतर<br>दुने आः         | ३२ इस          | Σ            | 3              | 37                      | केतु व              | उससे ४        | 317J              | 33(U)         | सूर्व दिमा                 | <b>र</b><br>न   | 21                                                                                                             | 16           | <u> </u>           | 32376                          | उत्तरीचर<br>द्वे आ    | अस आ           |
|          | ६६० यो॰ | ०६० च्यू         |              |                            |                |              |                |                         | L, 9-               | स्रिवारॉ      | 94                | <del>(d</del> | नान                        |                 |                                                                                                                |              |                    |                                |                       |                |
|          | १ अधि   | हे दु            | रवयभू<br>रमण | असस्य<br>समुद्र            | पुष्कर<br>समुद | क्रिक्ट्यार् | TIGHTEN CANNOT | विमानीहर्मा ।<br>सम्मान | भातकी<br>स्तेपह     | अवधाद (॥      | ST-EX.            | क्षिय १       | लवणोद्धः ।<br>सर्वणोद्धः । | पातकी<br>खण्ड   | म्हर्मा सामानिक विकास स्थापनिक स्थापनिक स्थापनिक स्थापनिक स्थापनिक स्थापनिक स्थापनिक स्थापनिक स्थापनिक स्थापनि | dispersion . | Appendig Assessing | पुष्कर<br>समुद                 | असंस्थ्य<br>समुद्र    | स्वयंभू<br>रमण |
|          |         |                  | 311          | 1423171                    | Sh d zu        | मुद्र        | <b>Д</b>       | िचमवर्त                 | िअर्ध्द भा <i>र</i> | अदाई<br>ग ←—— | _                 |               |                            | <b>्रही</b> प र | समुद्रों के                                                                                                    | ु<br>हुमेर   | हसे                | <b>आगे के</b><br>पूर्ववर्ती अध | <del>स्सं</del> द्वीप |                |

# ज्योतिष विमानीं का भाकार



नोट —शेष ज्योतिषी विमानोंके आकार भी इसीके सदश हैं। विशेषता यह कि उनका विस्तार, किरणें, शाहक प्रमाण व वर्ण अन्य-अन्य हैं यथा—

|                 |              | दे० ज्यो                     | तेप/     | २/१०          | ज्योतिष दे० ज्योतिष/२/१० |       |          |           |               |           |      | त्रि,सा,।<br>३४३ |      |
|-----------------|--------------|------------------------------|----------|---------------|--------------------------|-------|----------|-----------|---------------|-----------|------|------------------|------|
| नाम             | अमिर         | तल<br>व्यास                  | गहराई    | रंग           | किरणें                   | वाहक  | नाम      | आंकार     | तस<br>विस्तार | गहराई     | रंग  | किरणें           | वाहक |
| । चन्द्र        |              | <sup>५ इ</sup> सो.           |          | मणि           | १२०००                    | ₹6000 | तारे     |           |               | आधा       |      |                  |      |
| सूर्य           |              | ४ <u>८</u><br>इ <b>५</b> ,,  |          | **            | ,,                       | ,,    | उत्कृष्ट |           | १को.          | स्के      |      | मंद              | ទូ០០ |
| बुध             | 1            | <del>१</del> को.             | ्रमामा ↑ | मुवर्ण        | मंद                      | 5000  | मध्यम    | 1         | शश को.        | विस्तारसे |      | ,,               | 79   |
| शुक             | गोलाकार⊸     | १को.                         | (F)      | र्जत          | २५००                     | ,,    | 17       | गोलाकार-  | ३/४ को.       |           |      | ٠,,              | 11   |
| <b>बृह€प</b> ति |              |                              | वस्ता    | रजत<br>स्फदिक | मंद                      | 43    | जदम्य    |           | १/४ यो.       |           |      | 19               | 75   |
| मंगल            | ्श्रह्म<br>∳ | १ को.<br><mark>१ को</mark> . | Ţ        | ₹ <b>7</b> 5  | मंद                      | ١,    | राहु     | <b>ेश</b> | १ यो,         | •         | अंजन |                  |      |
| शनि             |              | (**                          |          | सुवर्ण        | ,,                       | ٠,    | केन्द्र  | ļ         | 11            | %         | **   |                  |      |
| ন্ধ্র           | 1            | <b>१</b> को,                 |          | सूर्यवद       | 11                       | १०००  |          |           |               |           |      |                  |      |
|                 |              |                              |          |               |                          |       |          |           |               |           |      |                  |      |

जम्बूद्वीपसे लेकर मानुषोत्तर पर्वत तकके मनुष्य लोकमें पाँचो प्रकार-के ) ज्योतिषी देव निरन्तर गमन करते रहते हैं अन्यत्र नहीं । (ति. प./७/११६); (रा. वा./४/१३/४/२२०/११)।

ति, प./% ६११-६१२ सन्ने कुण ति मेरुं पदाहिणं जंबूदीवजोदिगणा।
अद्भप्ताणा धादइसंडे तह पोक्खरद्धिम्म ।६११। मणुरसुत्तरादो परदो
संभूरमणो ति दीवजवहीणं। अचरसस्विठिदाणं जोइगणाणं पस्त्वेमो
।६१२। ज्जमबूद्दीपमें सम ज्योतिषीदेवोंके समूह मेरुकी प्रदक्षिणा
करते हैं, तथा धातकी खण्ड और पुष्करार्ध द्वीपमें आधे ज्योतिषीदेव मेरुकी प्रदक्षिणा करते हैं।६११। मानुषोत्तर पर्वतसे आगे, स्वयंभुरमण पर्यंत द्वीप समुद्रोंमें अचर स्वस्त्पसे स्थित ज्योतिषी देवोके
समुहका निरूपण करते हैं।६१२।

#### ३. ज्योतिष विमानींका प्रमाण

संकेत-सं. प्र. खं = संख्यात प्रतरांगुल; ज. श्रे. = जगक्षेणी।
प्रमाण-प्रत्येक विकल्पका प्रमाण उसके निचे दिया गया है। जहाँ केवल
के केटमें नं विद्या है वहाँ ति. प./७/गा. समकता।

| ,                          |                                                      |                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                     |                         |                                                                                     |
|----------------------------|------------------------------------------------------|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| लोकके                      |                                                      | ।<br>फा              | ग्रह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | तक्षत्र                                                                                                             |                         | াই                                                                                  |
| किसभाग<br>में              | 1 -19                                                | AT THE               | ) अल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ••धान                                                                                                               | अचर<br>तार              | कुलतार                                                                              |
|                            | <del> </del>                                         |                      | ļ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b> </b>                                                                                                            | तार                     | कोड़ाकोड़ी                                                                          |
| प्रत्येक                   | 9                                                    | ٩.                   | 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २ट                                                                                                                  |                         | ६६९७५.                                                                              |
| चन्द्र <i>का</i><br>परिवार | → জ                                                  | गोति                 | षी/१/५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <del>&lt;</del>                                                                                                     |                         | (ज्योतिषी/१/४)                                                                      |
| नोट-(                      | पहाँ से आग                                           | कि                   | न ल च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | '<br>चूव उ                                                                                                          | वरत                     | राओंका ।                                                                            |
|                            | प्रमाण दिर                                           |                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                     |                         | परोक्त उनपात                                                                        |
|                            | I.                                                   | _                    | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                     |                         | T.Ψ/42/cω)                                                                          |
| जंबु दी.                   | २ (११६)                                              | 2                    | ५७६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | પ્રદ                                                                                                                | 38(864)                 | 933 <b>%</b> 40(%)                                                                  |
| लवण.                       | ৪ (নন০)                                              | 8                    | ३५२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                     | 935(608)                | 286800                                                                              |
| धातकी                      | 92(»)                                                | 92                   | <b>१०५६</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                     |                         | 70360C                                                                              |
| कालोद                      | 85(a)                                                | ध्र                  | ३६९६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>१</b> १७६                                                                                                        | <b>ধ</b> ৭৭२ <b>০</b> ৮ | ११८१२९५०                                                                            |
| पुष्क राहे                 | ဖ၃(»)                                                | 62                   | ६३३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २०१६                                                                                                                | 43230(n                 | 8233500                                                                             |
|                            | (g.y/e/                                              | १६-३                 | '<br>७) <sub>7</sub> (ज.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | प/१२/ <u>)</u>                                                                                                      | (त्रि.स)                |                                                                                     |
| 1                          | 904-906                                              |                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _                                                                                                                   | ₹86}                    |                                                                                     |
| मनुष्य-                    | 932                                                  | 432                  | <b>ବ</b> ଦ୍ୟସଞ୍                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ३६९६                                                                                                                |                         | 000083J                                                                             |
| लोक                        | <del>&gt;</del>                                      | ۳                    | (ति प्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 6/ <del>६</del> 0६-                                                                                                 | <b>६०</b> ୧).           | <del>-</del>                                                                        |
|                            | (ಜಿಂ                                                 | જ                    | £(\$₹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 9<br>9268                                                                                                           |                         | 8 8 A                                                                               |
| 145                        | 338                                                  | भ्रद्ध(              | -{\frac{\frac{1}{4}}{5}} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times \frac{1}{4} \times | 30°                                                                                                                 |                         | 38.<br>38.<br>33.<br>33.<br>34.                                                     |
| ल्लेक                      | 2 9.3                                                | अराब                 | 7.3t<br>0000<br>6/2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 94 X 9                                                                                                              |                         | (3)<br>(3)<br>(3)                                                                   |
| 提                          | ¥ <sup>2</sup> ÷ (й и эк<br>10000000033<br>प/७/१२-93 | 18                   | (#)<br>(#)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 74.74.<br>0000<br>74/6                                                                                              |                         | <sup>12</sup> ÷(स.प्र.अ×26<br>000000000802))<br><b>C2</b> ९೪८९८४३७<br>(ति.प/७/३३-३४ |
| "                          |                                                      | चन्द्र के बराबर (१४) | 五 <sup>3</sup> → (स. फ. अ*× ¥<br>{\$20000000000<br>(南 耳 (6/23)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ज. शे <sup>.2</sup> -(से.प्र-प्र-अं.४१०९७३१ट४<br>०व० <i>०</i> ०० <i>०००१</i> ९३३३१२३४७<br>(सि.प्र/ <i>७/२</i> ९-३०) |                         | 当 小分子÷(共,功 对 x 2 g, e, e, e, e, e, e, e, e, e, e, e, e, e,                          |
|                            | 學等在                                                  |                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                     |                         | 8.5<br>90<br>90<br>90<br>90<br>90<br>90<br>90<br>90<br>90<br>90<br>90<br>90<br>90   |
| [ * ]                      | ताराओक                                               | ा वि                 | शष अट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | प्रशान                                                                                                              | द.अग                    | ला शीर्षक                                                                           |
| दें।ज्योति                 | षी/2/१) र                                            | जेत                  | ने विमान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | न आदि                                                                                                               | हें उत                  | ने ही देव हैं।                                                                      |

नोट-विशेषताके लिए दे० पृष्ठ ३४७का चित्र।

### ४. क्षेत्र व पर्वती आदिपर ताराओंके प्रमाणका विभाग

ति. सा /३७१ ण उदिसयभ जिद्दतारा सगदुगुणसलासमञ्भत्था। भरहादि विदेहोत्ति य तारा वस्से य वस्सधरे। = (जम्बूदीपके कुल १३३६४० कोडाकोडी तारोंका क्षेत्रों व कुलाचल पर्वतोंकी अपेक्षा विभाग करते हैं।) जम्बूद्वीपके दो चन्द्रों सम्बन्धी तारे १३३६४० को. को. हैं। इनको १६० का भाग दीजिए जो प्रमाण होय ताको भरतादिक्षेत्र या कुलाचलकी १/२/४/८/१६/३२/६४/३२/१६/२/४/२१ शलाका करि गुणें उन उनके ताराओंका प्रमाण होता है। अर्थात उपरोक्त सर्व ताराओं-की राशिको उपरोक्त अनुपात (Ratio) से विभाजित करनेपर कमसे भरतादि क्षेत्रों व कुलाचलोंके तारोंका प्रमाण प्राप्त होता है।

#### ५. अचर ज्योतिष विमान

ह. पु./६/३१-३४ सारार्थ = मानुषोत्तर पर्वतसे ५०,००० योजन आगे चल-कर सूर्य, चन्द्रमा आदि ज्योतिषी बलयके रूपमें स्थित हैं। अर्थाद मानुषोत्तरसे ५०,००० यो० चलकर ज्योतिषियोंका पहला बलय है। उसके आगे एक-एक लाख योजन चलकर ज्योतिषियोंके बलय (अन्तिम स्वयंभूरमण समुद्र पर्यन्त) है। प्रत्येक बलयमें चार-चार सूर्य और चार-चार चन्द्र अधिक हैं, एवं एक दूसरेकी किरणें निरन्तर परस्परमें मिली हुई हैं। ३१-३४।)

(अन्तिम वलय स्वयंभूरमण समुद्रकी वेदीसे ५०,००० योजन इधर ही रह जाता है। प्रत्येक द्वीप या समुद्रके अपने-अपने बलयों में प्रथम बलयसे लेकर अन्तिम बलय तक चन्द्र व सूर्योंका प्रमाण उत्तरो-त्तर चार चय करि अधिक होता गया है। इससे आगे अगले द्वीप या समुद्रका प्रथम बलय प्राप्त होता है। प्रत्येक द्वीप या सागरके प्रथम बलयमें अपनेसे पूर्ववाले द्वीप या सागरके प्रथम बलयसे दुगुने चन्द्र और सूर्य होते हैं। यह क्रम अपर पुग्करार्धके प्रथम बलयसे स्वयंधू-रमण सागरके अन्तिम बलय तक ले जाना चाहिए।) (ति. प./७/६१२-६१३ पद्य व गद्य। पृ० ७६१-७६७); (ज. प./१२/१६-६६); (त्रि. सा./३४६ ३६१)।

| द्वीप या<br>सागर                                                                                                                            | वसय          | प्रथम वेल्यमें<br>चन्त्र               | द्वीप या<br>सागर | वलय                                                                                             | प्रथम वलयमी<br>चन्द्र |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|----------------------------------------|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| पुष्करार्द्ध<br>पुष्करोद<br>बारुणीद्धी.<br>बारुणी सा,<br>शीरवर द्धी.<br>शीरवर सा.<br>घृतवर द्धी.<br>घृतवर सा.<br>शीरवर द्धी.<br>शीरवर द्धी. | ४०१६<br>५११२ | ** * * * * * * * * * * * * * * * * * * | (त्रि,सा         | १६३=४<br>३२७६=<br>ज. श्रे÷<br>१४लाख<br>– २३<br>(ति. प.)<br>१७/६१२-६१३<br>,/३४६-३६१<br>१२/१८-३२) |                       |
| ्रा (ज. प.                                                                                                                                  | /१२/२१-      | 80)                                    |                  | t                                                                                               |                       |



#### ६. चर ज्योतिष विभानोंका चार क्षेत्र--

टिप्पण—गमनशील बिम्ब मनुष्यक्षेत्र अर्थात् जम्बूदीय, लवणोहससुद्र, धातकीखण्ड, कालोद समुद्र और पुष्कराधदीपमें ही है (त. मू./४/-१३-१६); (स. सि./४/११/१४); (ह. पु./६/२६); (त्रि. सा./-१४६); (ज. प./१८/१३)। तिनमें पृथक्-पृथक् चन्द्र आदिकोंका प्रमाण पहले बताया गया है (दे. ज्योतिषी/२/३)। ये सभी ज्यो-तिषी देव ११२१ योजन छोड़कर मेरुऑकी प्रदक्षिणा रूपसे स्व-स्व मार्गमें गमन करते रहते है।

उनके गमन करनेके मार्गको चार क्षेत्र कहते हैं। अर्थाव आकाशके इतने भागमें ही ये गमन करते हैं इसके बाहर नहीं। यदापि चन्द्रादिकी संख्या आगे-आगेके द्वीपोंमें बढ़ती गयी है पर उनके चार क्षेत्रका बिस्तार सर्वत्र एक ही है। दो-दो चन्द्र व सूर्य का एक ही चारक्षेत्र है। अतः चन्द्रों व सूर्योंकी संख्याको दोसे भाग देनेपर उस-उस द्वीप व सागरमें उनके चार क्षेत्रोंका प्रमाण प्राप्त हो जाता है। (देखो नीचे सारिणो)

चन्द्रमा व सूर्य दोनों हो के चार क्षेत्र सर्वत्र ११० हुँदू योजन चौड़े तथा उस-उस द्वीप व सागरकी परिधि प्रमाण होते हैं। चन्द्रमा- के प्रत्येक चार क्षेत्रमें १५ तथा सूर्यके प्रत्येक चार क्षेत्रमें १५ तथा सूर्यके प्रत्येक चार क्षेत्रमें १८४ गलियों किंपपत की गयो हैं। चन्द्रमाकी गलियों के बीच अन्तराल सर्वत्र ही ३५ हुँदू हुँ योजन तथा सूर्यकी गलियों के बीच २ योजन होता है, क्यों कि चारक्षेत्र समान होते हुए गलियाँ हीनाधिक हैं। प्रत्येक गलीका विस्तार अपने-अपने बिम्बके विस्तारके जितना ही समक्तना चाहिए अर्थात् चन्द्र पथका विस्तार हुँदू रे योजन तथा सूर्य पथका विस्तार हुँदू रे योजन तथा सूर्य पथका विस्तार हुँदू रे योजन चौडा व ऊँचा है। (दे० नीचे सारिणी)

चन्द्र व सूर्य प्रतिदिन आधी-आधी गलीका अतिक्रमण करते हुए अगली-अगली गलीको प्राप्त होते रहते हैं शेष आधी गलीमें वे नहीं जाते हैं, क्योंकि वह द्वितीय चन्द्र व सूर्यसे भ्रमित होता है (ति. प./ ७/२०१)। यहाँ तक कि ११वें दिन चन्द्रमा और १८४वें दिन सूर्य अन्तिम गलीमें पहुँच जाते हैं। वहाँसे पुनः भीतरकी गलियोंकी ओर लौटते हैं, और क्रमसे एक-एक दिनमें एक-एक गलीका अतिक्रमण

करते हुए एक महीनेमें चन्द्र और एक वर्षमें सूर्य अपने पहली गलीको पुनः प्राप्त कर लेते है।

नीट--राहुकेतुके गमनके लिए (देखो ज्योतिषी/२/८)।

ति.प./७/गा./सारार्थ--जम्बू द्वीप सम्बन्धी सूर्य व चन्द्रमा १८० योजन तो द्वीप निषे और ३३०  $\frac{86}{50}$  योजन त्वण समुद्र निषे विचरते हैं.

अर्थात उनके ४१० १८ यो. प्रमाण चार क्षेत्रका इतना इतना भाग होप व समुद्रकी प्रणिधियोंमें पडता है। ११८,२१८। (त्रि.सा./३७४)।

(सभी) द्वीप व समुद्रोंके अपने-अपने चन्द्रोंमेंसे आधे एक भागमें अर्थात् पूर्व दिशामें और आधे दूसरे भागमें अर्थात् पश्चिम दिशामें पंक्तिकमसे संचार करते हैं। १६१। पश्चात् चन्द्रविम्ब अग्निदिशासे लांधकर वीथीके अर्धभागमें जाता है। द्वितीय चन्द्रसे भ्रमित होनेके कारण शेष अर्ध भागमें नहीं जाता १२०१। (इसी प्रकार) अपने-अपने सूर्योंमें से आधे एक भागमें और दूसरे आधे दूसरे भागमें पंक्तिकमसे संचार करते हैं। ६७२।

अठासी <u>प्रहोंका</u> एक ही चार क्षेत्र है (अर्थात प्रत्मेक चन्द्र सम्बन्धी ८८ प्रहोंका पूर्वीक्त ही चार क्षेत्र है।) जहाँ प्रत्मेक वीथीमें उनके योग्य वीधियाँ हैं और परिधियाँ हैं। (चन्द्रमावाली वीथियों-के बीचमें ही यथायोग्य प्रहोकी वीथियाँ है) वे प्रह इन परिधियोंमें संचार करते हैं। इनका मेरु पर्वतसे अन्तराल तथा और भी जो पूर्वमें कहा जा चुका है इसका उपदेश कालवश नष्ट हो चुका है। ४५७-४५८।

चन्द्रकी १६ गिलयों के मध्य उन २८ निक्षत्रों की ८ ही गिलयों होती हैं। अभिजित आदि ६ (देखो नक्षत्र), स्वाति, पूर्वाफाल्गुनी और उत्तराफाल्गुनी ये १२ नक्षत्र चन्द्रके प्रथम मार्गमें संचार करते। हैं। चन्द्रके तृतीय पथमें पुनर्वसु और मधा, ७वें में रोहिणी और चित्रा, ६टेमें कृत्तिका और ८वेमें विशाखा नक्षत्र संचार करता है। १०वें में अनुराधा, ११वें में उपेष्ठा, और १६वें मार्ग में हस्त, मूल, पूर्वाषाढ, उत्तराषाढ, मृगशिरा, आर्द्रा, पुष्य और आश्लेषा ये आठ नक्षत्र संचार करते हैं। (शेष २,४,६,६९२,६३ १४ इन सात मार्गों में कोई नक्षत्र संचार नहीं करता) ।४६६-४६२। स्वाति, भरणी, मूल, अभिजित और कृत्तिका ये पाँच नक्षत्र अपने-अपने मार्ग में क्रमसे अध्वं, अधः, दक्षिण, उत्तर और मध्यमें संचार करते हैं।४६१। तथा (त्रि,सा./३४४)। ये नक्षत्र मन्दर पर्वतके प्रदक्षिणा क्रमसे अपने आपने मार्गों नित्य ही संचार करते हैं।४६२। नक्षत्र व तारे एक ही पथ विषे गमन करते हैं, अन्य अन्य बीधियोंको प्राप्त नहीं होते हैं (त्रि.सा./३४४)।

नक्षत्रों के गमनसे सब ताराओं का गमन अधिक जानना चाहिए। इसके नामादिकका उपदेश इस समय नष्ट हो गया। ४१६।

छवणोद आदिके ज्योतिषी मण्डलकी कुछ विशेषताएँ

जम्बूबीपमें सब ज्योतिषी देवोंके समूह, मेरुकी प्रदक्षिणा करते हैं तथा छातकी खण्ड और पुष्करार्ध द्वीपमें आधे ज्योतिषी मेरुकी प्रदक्षिणा करते हैं (आधे नहीं करते)। ६११। लगण समुद्र आदि चारमें जो सूर्य व चन्द्र हैं उनकी किरणें अपने अपने क्षेत्रों में ही जाती हैं अन्य क्षेत्रमें कदापि नहीं जातीं। २८६।

(उपरोक्त कुल कथन त्रि.सा/३७४-३७६ में भी दिया है)।

नोट—निम्न सारणीमें ब्रैकेटमें रहे अंक ति.प./७/की गाथाओंको सूचित करते हैं। प्रत्येक विकल्पका प्रमाण उसके नीचे ब्रैकेटमें दिया गया है।

संकेत—उप=चन्द्र या सूर्यका अपना अपना उपरोक्त विकल्प ।

|                       | · · · ·         | T                      |                                                                                 | ,                                            |                      |              | <br>la -       |                        |                       |                      |
|-----------------------|-----------------|------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|----------------------|--------------|----------------|------------------------|-----------------------|----------------------|
| द्वीप या<br>सामस्क्रम | <u>S</u>        |                        | थेक<br>दिमें                                                                    |                                              | प्रत्येव<br>रक्षेत्र |              | विस्तार        | मेरुतेया<br>द्वीपदसागर | अनन्तर<br>चारक्षेत्रे | रूक ही<br>वारक्षेत्र |
|                       | 1.              | <del></del>            | ī. ·                                                                            | <u>,                                    </u> |                      | <del>-</del> | का             | की दोनों               | ਜ਼ਿੰ<br>ਜ਼ਿੰ          | की                   |
| 1                     | 除               | 1                      | 띯                                                                               | N.                                           | E <sub>2</sub>       | 냚            | 130            | जगतियाँ से             |                       | मलियों में           |
| Ì                     | 걲               | न्द्र व स्य            | Ē                                                                               | 10                                           | विस्तार              | गलियाँ       | b 4            | वारक्षेत्रींका         |                       | परस्पर               |
|                       | वन्द्र या सूर्य | कृत्त                  | कुल चारक्षेत्र                                                                  | नन्त्र व सूर्व                               | 45                   | F            | प्रत्येक       | अन्तराम                | अन्तराल               | अन्तरात              |
|                       | <b>†</b> -      |                        |                                                                                 |                                              | यो                   |              | यो.            | योजन                   | योजन                  | योजन                 |
| जंबू द्वीप            | । वन्द्र        | ₹ 2                    | 9                                                                               | 2                                            | 39 W                 | qų           | 7 5            | 88520                  |                       | 34 용해                |
| ""                    |                 | ĺ                      | 1                                                                               |                                              | 홄                    | 1            | ×              |                        |                       | ""                   |
| 1                     | Į.              | ــا                    |                                                                                 | _                                            |                      | _            | 談              | Į.                     |                       | l                    |
| 1                     |                 | (366)                  | (366)                                                                           | (946)                                        | (%)                  | (366)        | (466)          | (929)                  |                       | (૧૨૪)                |
| 1                     | 12256           | 3                      | 8                                                                               | 9                                            | 34                   |              | _              | उप                     |                       | श्यो                 |
| 1                     | सूर्य           | `                      | ]                                                                               | 1                                            | 34                   | 744          | ×<br>E         | ,                      |                       | 241                  |
| 1                     |                 |                        |                                                                                 |                                              |                      | 1            | ည်း            | ·                      | ĺ                     |                      |
|                       |                 | 3                      | 3                                                                               | 3                                            | <u>ত</u>             | <b>₽</b>     |                |                        |                       | ١                    |
|                       |                 | (36%)                  | (3<br>(3<br>(3<br>(3<br>(3<br>(3<br>(3<br>(3<br>(3<br>(3<br>(3<br>(3<br>(3<br>( | (3)<br>(3)                                   | (346)                | (368)        | (349)          | (२२१)                  |                       | (253)                |
| लवण                   | वन्द्र          | 8                      | 3                                                                               | 5                                            | उप                   | 34           |                | 86666                  | 99998 <del>4</del>    | उप                   |
| सा.                   | 1               | 3                      | <b>\$</b>                                                                       | 3                                            | (88)                 | (EXX)        | (633)          | (448)                  | (463)                 | (%00)                |
| 1                     |                 | 3                      | (bññ) c                                                                         | 33A) ~                                       |                      | رج           | <u>ک</u>       |                        |                       | उप                   |
| 1                     | सूर्य           | 8                      | 3                                                                               | 3                                            | उप                   | <b>3</b> 4   | उप             | ¥6666€                 | रारर हुन              | 04                   |
|                       |                 | \$                     | -                                                                               | (895)                                        | (£03)                | (80)h)       | 896)           | (র৫৩)                  | (মতত)                 | ( <b>५</b> 63)       |
| धातकी                 | चन्द्र          | 92                     | Ę.                                                                              | )<br>~                                       | <u>उ</u> प           | <u>3</u> 4   | <u>.</u><br>उप | ₹₹₹₹₹                  | £6669 <u>95</u> 0     | उप                   |
| ]                     |                 | <b>②</b>               | 슾                                                                               | 0                                            | তু                   |              | <b>⇔</b>       | · '                    | i.                    | 1                    |
| 1                     |                 | Ž,                     | (484)                                                                           | (13h) ~                                      | (on))                | (25%)        | (ERS)          |                        | (ਸ਼ਖ਼ਖ਼)              | (५७०)                |
| ļ                     | सूर्य           | 92                     | Ę                                                                               | 2                                            | 34                   | <u>उप</u>    |                | 33335453               | 縱結器                   | उप                   |
|                       |                 | (0計) 公(6例) 왕(0計) 강(6例) | ur (欧洲)                                                                         | (£9 <del>)</del> )                           | (የቀደ)                | (ጸማት)        | (89)<br>5)     | (ম্ভ৫)                 | (406)                 | (५१३)                |
| कालोद                 | चन्द्र          | 82                     | 29                                                                              | <u>ب</u>                                     | उप                   | उप           |                | 960803                 | \$ C0 98 43 C9        | <u> छप</u>           |
|                       |                 | (ohk) <del>%</del>     | (23%)                                                                           | (1981)                                       | (০০)                 | (23%)        | (£7.43)        | (AAC)                  | (ਖ਼६ਖ਼)               | (၃၈၀)                |
|                       | सूर्य           | 82                     | <u>२</u>                                                                        | <del>ن</del>                                 | উ                    | 3ų.          | उप             | 9758 9303P             | 79889039<br>7979      | उप                   |
| 1                     | "               |                        |                                                                                 |                                              | (£0);                |              | (৪০১)          | (\teq)                 | (Aca)                 | (¥6 <del>3</del> )   |
| पुषकरार्ध             | चन्द्र          | (৯০%) ভ্র              | (AM) #                                                                          | (E0)F) cr                                    | े<br>ड्              | (808) 등      | <u>अ</u>       | 99990 <u>34</u> 6      |                       | डप                   |
| 8                     |                 | (ዕሕጻ)                  | (23)                                                                            | (χ <b>Ε</b> Σ)                               | (\@)<br>(\@)         | 5 (23X)      | (६४५)          | (446)                  | (५६६)                 | (500)                |
| ]                     | اعيرا           | ر<br>حک                | æ,<br>3ξ                                                                        | <u>광</u>                                     | æ।<br>उप।            |              |                | 1                      | <b>!</b>              |                      |
|                       | सूर्य           |                        | _ 1                                                                             | - 1                                          | 1                    | उप           |                | 44440 <del>83</del> 38 |                       | उप                   |
|                       |                 | (60X)                  | (£69)<br>(£                                                                     | 3                                            | (F. 63)              | %9¥)         | <b>3</b>       | (ਖ਼ੑੑੑੑਫ਼੩ੑ)           | (ÃC3)                 | (ਖ਼४३)               |

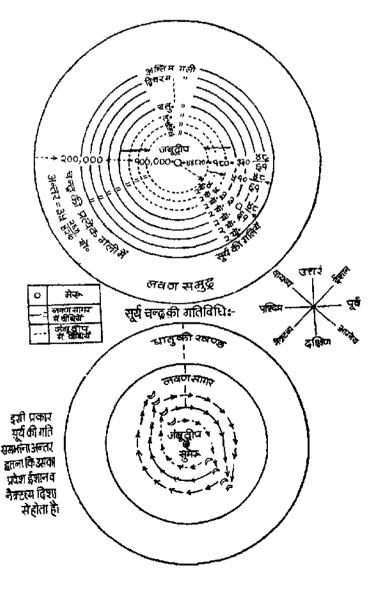
#### ७. चर ज्योतिष विमानोंकी गति विधि

ति.प./७/गा. चन्द्र, सूर्य, नक्षत्र, ग्रह और तारा ये सब अपने अपने पथोंकी प्रणिधियों (परिधियों ) में पंक्तिरूपसे नभखण्डों में संचार करते
हैं ।६१०। चन्द्र व सूर्य बाहर निकत्तते हुए अथित बाह्य मार्गकी और आते समय शीम गतिवाले और अभ्यंतर मार्गकी ओर प्रवेश करते हुए मन्द गतिसे संगुक्त होते हैं। इसी लिए वे समान कालमें असमान परिधियों का भ्रमण करते हैं ।१९६। चन्द्रसे सूर्य, सूर्यसे ग्रह, ग्रहों से नक्षत्र और नक्षत्रों से भी तारा शीम गमन करनेवाले होते हैं ।४६७। उन परिधियों मेसे प्रत्येकके १०६०० योजन प्रमाण गगनखण्ड करने चाहिए ।१००,२६६। चन्द्र एक मुहूर्त में १७६० गगनखण्डों का खितक्रमण करते हैं, इसलिए ६२ इन्हें महर्तमें सम्पर्ण गगनखण्डों का

क्रमण करते हैं, इसलिए ६२ इंट्रेंच मुहूर्तमें सम्पूर्ण गगनखण्डोंका अतिक्रमण कर तेते हैं। अर्थात् दोनों चन्द्रमा अभ्यन्तर वीथीसे बाह्य बीथी पर्यन्त इतने कालमें भ्रमण करता है। १८१-१८३। इस प्रकार सूर्य एक मुहूर्तमें १८३० गगनखण्डोंका अतिक्रमण करता है। इसलिए दोनों सूर्य अभ्यन्तर नीथी से बाहा नीथी पर्यंत ६० मुहूर्त में भ्रमण करते हैं।२६७-२६८। द्वितीयादि नीथियों में चन्द्र व सूर्य दोनोंका गति नेग क्रमसे नढ़ता चला जाता है, जिससे उन नीथियोंकी परिधि बढ़ जाने पर भी उनका अतिक्रमण काल नह का नह ही रहता है।१८५-१६६ तथा २७०-२७१।

ति.प./अगा. सब नक्षत्रोंके गगनखण्ड १४६०० (वन्द्रमासे आधे) हैं। इससे दूने चन्द्रमाके गगनखण्ड हैं और वही नक्षत्रोंकी सीमाका विस्तार हैं। १०४-६०१। सूर्यकी अपेक्षा नक्षत्र ३० मुहूर्त में हुई मुहूर्त अधिक वेग-वाला है। ११३१। अभिजित नक्षत्र सूर्यके साथ ४ अहोरात्र व छः मुहूर्त तथा चन्द्रमाके साथ ९ इ उ मुहूर्त काल तक गमन करता है। ११६,१२१। शतिभवक्, भरणी, आर्दा, स्वाति, आश्लेषा तथा ज्येष्ठा येः नक्षत्र सूर्यके साथ ६ अहोरात्र २१ मुहूर्त तथा चन्द्रमाके साथ १६ मुहूर्त तक गमन करते हैं। ११७,१२२। तीनों उत्तरा, पुनर्वम्, रोहिणी और विशाला ये छः नक्षत्र सूर्यके साथ २० अहोरात्र ३ मुहूर्त तथा चन्द्रमाके साथ ४४ मुहूर्त तक गमन करते हैं। ११८,१२३। शेष १६ नक्षत्र सूर्यके साथ १३ अहोरात्र १२ मुहूर्त और चन्द्रके साथ ३० मुहूर्त तक गमन करते हैं। ११६,१२३। (त्रि.सा./३६८-४०४)।

लवण समुद्र, धातकीखण्ड, कालोद समुद्र, और पुष्कराई द्वीप-में स्थित चन्द्रों, सूर्यों व नक्षत्रोंका सर्व वर्णन जम्बूद्वीपके समान समफना १५७०,११३,१६८।



#### ८, अमावस्या, ग्रहण, दिन-रात्रि आदिका उत्पत्ति क्रम

### १. अमावस्या, पूर्णिमा व चन्द्र ग्रहण—

ति. प./७/गा. चन्द्रके नगरतलसे चार प्रमाणांगुल नीचे जाकर राहु विमानके ध्वज दण्ड होते हैं। २०१। दिन और पर्वके भेदसे राहूओं के पुरतलों के गमन दो प्रकार होते हैं। इनमें से दिन राष्ट्रकी गति चन्द्र सहश होती है। २०४। एक वीथीको लॉधकर दिन राहु और चन्द्र-बिम्ब जम्बृद्धीपकी आग्नेय और वायव्य दिशासे तदनन्तर वीथीमें आते हैं।२०७। राहु प्रतिदिन एक-एक पथमें चन्द्रमण्डलके सोलह भागों में से एक एक कला (भाग) को आच्छादित करता हुआ क्रमसे पन्द्रह कला पर्यंत आच्छादित करता है।२०८,२११। इस प्रकार अन्तर्मे जिस मार्गमें चन्द्रकी केवल एक कला दिखाई देती है वह अमावस्या दिवस होता है १९१२। चान्द्र दिवसका प्रमाण २१ हुई इ मुहूर्त प्रमाण है। २१३। प्रतिपदाके दिनसे वह राहु एक-एक बीथीमें गमन विशेषसे चन्द्रमाकी एक-एक कलाको छोडता है। २१४। यहाँ तक कि मनुष्य• जोकमें उनमेंसे जिस मार्गमे चन्द्रत्रिम्न परिपूर्ण दिखता है वह पूर्णिमा नामक दिवस होता है ।२०६। अथवा चन्द्र बिम्ब स्वभायरे ही १५ दिनों तक कृष्ण कान्ति स्वरूप और इतने ही दिनों तक शुक्ल कान्ति स्वरूप परिणमता है। २१६। पर्वरोह् नियमसे गतिविशेषीके कारण छह मासोंमें पूर्णिमाके अन्तमें पृथक्-पृथक् चन्द्रविम्बोंको आच्छादित करते हैं। (इससे चन्द्र ग्रहण होता है) ।२१६।

#### २. दिन व रात

सूर्यके नगरतलसे चार प्रमाणांगुल नीचे जाकर अरिष्ट (केलु) विमानोंके स्वजदण्ड होते हैं। २७२। सूर्यके प्रथम पथमें स्थित रहनेपर १८ मुहूर्त दिन और १२ मुहूर्त रात्रि होती है। २००। तदन्तर द्विती-यादि पथोंमें रहते हुए बराबर दिनमें २/६१ की हानि और रात्रिमें इतनी ही बृद्धि होती जाती है। २००। यहाँ तक कि बाह्य मार्गमें स्थित रहते समय सब परिधियोंमें १८ मुहूर्तकी रात्रि और १२ मुहूर्तका दिन होता है। २००। सूर्यके बाह्य पथसे आदि पथकी ओर आते समय पूर्वोक्त दिन व रात्रि कमशः (पूर्वोक्त वृद्धिसे) अधिक व हीन होते जाते हैं (४५३); (त्रि. सा /३०६-३०१)।

### ३. अयन व वर्ष

सूर्य, चन्द्र, और जो अपने-अपने क्षेत्रमें संचार करनेवाले ग्रह हैं, उनके अयन होते हैं। नक्षत्र समूह व ताराओंका इस प्रकार अयनोंका नियम नहीं है। ४६८। सूर्यके प्रत्येक अयनमें १८३ दिन-रात्रियों और चन्द्रके अयनमें १२३ दिन-रात्रियों और चन्द्रके अयनमें १२३ दिन-होते हैं। ४४६। सब सूर्यों-का दक्षिणायन आदिमें और उत्तरायन अन्तमें होता है। चन्द्रोंके अयनोंका क्रम इससे निपरीत है। ५००। अभिजित आदि दें करि पुष्य पर्यन्त जे जवन्य, मध्यम, उत्कृष्ट नक्षत्र तिनके १८३ दिन उत्तरायणके हो हैं। बहुरि इनते अधिक ३ दिन एक अयन विषे गत दिवस हो है। (ति० सा/४००)।

### ४ तिथियोंमें हानि-वृद्धि व अधिक (छौंद) मास

त्रि, सा./गा, एक मास विषे एक दिनकी वृद्धि होइ, एक वर्ष विषे बारह दिनकी वृद्धि होइ अढाई वर्ष विषे एक मास अधिक होइ। पंचवर्षीय युग विषे दो मास अधिक हो है। ११४०। आषाढ मास बिपे पूर्णिमावे दिन अपराह्ण समय उत्तरायणकी समाप्तिपर युगपूर्ण होता है। ४११।

### उयोतिषी देवोंके निवासों व विमानोंका स्वरूप व संख्या

ति. प्रांशितः चन्द्रं विमानों (नगरों) में चार-चार गोपुर द्वार, क्ट. वेदी व जिन भवन हैं।४१-४२। विमानों के क्टोंपर चन्द्रों के प्रासाद होते हैं।१०। इन भवनों में उपपाद मन्दिर, अभिषेकपुर, भूषणगृह, मेथुनशाला, क्रीड़ाशाला, मन्त्रशाला और सभा भवन हैं।१२। प्रत्येक भवनमें सात-आठ भूमियाँ (मंजिलें) होती हैं।१६। चन्द्र विमानों व प्रासादोंवत सूर्यके विमान व प्रासाद हैं।१००-७४। इसी प्रकार ग्रहों के विमान व प्रासाद ।९०६। तथा ताराओं के विमानों व प्रासादोका भी वर्णन जानना ।११३। राहु व केतुके नगरों आदिका वर्णन भी उपरोक्त प्रकार ही जानना ।२०४, २०६।

चन्द्रादिकोंकी निज-निज राशिका जो प्रमाण है, उतना ही अपने-अपने नगरों, कूटों और जिन भवनोंका प्रमाण है।११४।

## १०. ज्योतिषी देवोंके विमानोंका विस्तार व रंग आदि-

(ति. प./७/गा.); (त्रि. सा./३३७-३३६)। संकेत :—यो. ⇔योजन, को.=कोदा।

| नाम             | प्रमाण<br>ति.प./७/गा. | आकार                     | न्यास                        | गहराई                 | रंग     |
|-----------------|-----------------------|--------------------------|------------------------------|-----------------------|---------|
| चन्द्र<br>सूर्य | 39-38<br>=\$-\$=      | अर्थगोल<br>अर्थगोल<br>,, | प्रदेशो.<br>इदेशो.<br>इद्यो. | हेर्द् यो.<br>इंद यो. | मिणिमय  |
| बुध             | ८४-5१                 | 11                       | १/२ को.                      | १/४ को.               | स्वर्ण  |
| शुक             | १३-०३                 | ,,                       | १को.                         | १/२ को.               | रजत     |
| बृहस्पति        | १४-१५                 | ,                        | कुछ कमश्को                   | १/२ को                | स्फदिक  |
| मंगल            | १७-६=                 | 79                       | १/२ को.                      | १/४ की.               | रक्त    |
| য় নি           | १०१-३३                | **                       | १/२ को.                      | १/४ की.               | स्वर्ण  |
| নক্ষস           | १०६                   | 77                       | १को.                         | १/२ को.               | सूर्यवद |
| तारे उत्कृष्ट   | १०६-११०               | 11                       | १को,                         | १/२ को.               | •       |
| ,, मध्यम        | १०६-१११               | 11                       | र् , द्वको                   | १ 3∕<br>४।ट को        | <b></b> |
| ., जघन्य        | १०६-१११               | <b>31</b>                | १/४ को.                      | श/८ को.               |         |
| राहु            | २०२-२०३               | ,,                       | १यो.                         | २५० धनु               | अंजन    |
| केसु            | २७३-२७४               | ٠,                       | ,,                           | 15                    | ,,      |
| l               | ]                     | ì                        | ]                            | _ i                   | · !     |

नोट-चन्द्रके आकार व विस्तार आदिका चित्र-दे० पृ० ३४८।

ज्योतिष विद्या-१. ज्योतिष देवौँ (चन्द्र सूर्य आदि) की गति-विधि पर से भूत भविष्यत को 'जानने वाला एक महानिमिक्त ज्ञान Astronomy (ध. ४/४-२७)। २ साधुजन को ज्योतिष विद्या के प्रयोग का कथंचित विधि निषेध ।— दे मंत्र ।

### ज्वाला मालिनो कल्प-

भट्टारक इन्द्र नन्दि (नि. ११६) कृत १० परिच्छेद ३७२ पद्य वाला तान्त्रिक ग्रन्थ। (ती./३/१८०)।

#### ज्वालिनी कल्प-

भट्टारक मण्डिपेश (ई. १०४७) कृत १४ पत्नों वाला समुकाय तान्त्रिक ग्रन्थ। (ती,/३/१७६)।

# [朝]

**झंझावात**—( भ० आ०/ भाषा/६०८/८०६/१८ )-जलवृष्टि सहित जो वायु बहती है उसे भंभावात कहते हैं।

**क्षप-**६ वें नरकका ३रा पटल-दे० नरक/६/११।

**झाव दशमीवर्त** — भाव दशमीवत दश दशपुरी। दश थानक दे भोजन करी।

नोट--यह बत स्वेताम्बर व स्थानकवासी आम्नायमें प्रचलित है। (नवलसाह कृत वहर्षमान पुराण); (बत विधान संग्रह/पृ० १३०) झूठ---दे० असत्य।

# [2]

टंक- (घ, १४/४,६,६४१/४६४/४)—सिलामयपव्यएस उक्तिणवानी-कूब-तलाय-जिलधरादीणि टंकाणि णाम । किलामय पर्वतोंमे उकीरे गये वापी, कुँआ, तालाव, और जिनधर आदि टंक कहलाते है ।

टॅंकण - ऐरावती नही व्र गिरिक्ट पर्वतके निकट स्थित एक नगर - दे० मनुष्य/४।

टंकीत्कीर्ण — (प्र. सा./त. प्र./११) क्षायिकं हि ज्ञानं ... तटुङ्कोत्कीर्ण -न्यायावस्थित समस्तवस्तुज्ञेयाकारत्तयाधिरोपितनित्यत्वम् । = नास्तव में क्षायिक (केवल ) ज्ञान अपनेमें समस्त वस्तुओके ज्ञेयाकार टंकोत्कीर्ण न्यायसे स्थित होनेसे जिसने नित्यत्व प्राप्त किया है।

दिप्पणी--गणित विषयक Notes (ध. १/प्र. २७)।

टीका — (क. पा. २/१,२२/§२१/१४/८) वित्तिसृत्तविवरणाए टीकाव-वएसादो । च्वृत्तिसूत्रके विशद व्याख्यानको टीका कहते हैं।

टोडर मल---नगर अयपुर, पिताका नामजोगीदास, माताका नाम रमभादेवी, गोत्र गोदीका (बड़ जातीया), जाति खण्डेलवाल, पंथ-तेरापंथ, गुरु वंशीधर थे। व्यवसाय साहुकारी था। जैन आम्नायमें आप अपने समयमें एक क्रान्तिकारी पण्डित हुए हैं। आपके दो पुत्र थे हरिचन्द व गुमानीराम । आपने निम्न रचनाएँ की है –-१. गोमट्ट-सार; २. लब्धिसार; ३. क्षपणसार; ४. त्रिलोकसार; ६. आत्मानु-शासन, ६. पुरुषार्थ सिद्धचुपाय-इन छह प्रन्थोंकी टीकाएँ। ७. गोमहसार व लब्धिसारकी अर्थ संदृष्टियाँ, ८. गोम्महसार पूजा, १. मोक्षमार्ग प्रकाशक; १०. रहस्यपूर्ण चिट्ठी । आप शास्त्र रचनामें इतने संखरन रहते थे कि ई महीने तक, जब तक कि गोम्मट्सारकी टीका पूर्ण न हो गयी, आपको यह भी भान न हुआ कि माता भोजनमें नमक नहीं डालती है। आप अत्यन्त विरक्त थे। उनकी विद्वता व अजेय तर्कोंसे चिडकर किसी विद्वेषीने राजासे उनकी चुपुली खायी। फल स्वरूप केवल ३२ वर्षकी आयुमे उन्हे हाथीके पाँव तले रौदकर मार डालनेका दण्ड दिया गया, जिसे उन्होंने सहर्ष स्वीकार ही न किया गरिक इस पापकार्यमे प्रवृत्ति न करते हुए हाथीको स्वयं सम्बोधकर प्रवृत्ति भी करायी। समय-जन्म त्रि. १७६७ सृत्यु वि. १⊂२४ (ई. १७४०-१७६७)। (मो. मा. प्र./प्र. १/ पं० परमानन्द जी शास्त्री), (ती/४/२५३)।

# [ਫ਼]

हैं चित्रक्ट (चित्तौडगढ़) के निवासी एक पण्डित थे। श्रीपलाके पुत्र तथा प्राप्ताट (पोरवाड या परवार) जातीय वैश्य थे। आपने

दिगम्बर पंच संग्रहके आधारपर एक संस्कृत पंचसंग्रह नामक ग्रन्थ लिखा है। समय—वि० श० १७। (पं. सं. प्र. ४१/ A. N. up) वि. श. ११ पूर्वार्थ (जै./१/३७६)।

**ढूं ढिया मत**—दे० श्वेताम्बर ।

# [ ण]

णमोकार पैंतीसी व्रत - आषाढ शु७ से आसीज शु ७ तक ७ समियाँ; कार्तिक कृ० १ से पौष कृ० १ तक १ पंचिमयाँ; पौष कृ० १४ से आषाढ़ शु० १४ तक १४ चतुर्द शियाँ; व्रावण कृ० १ से आसीज कृ० १ तक १ नविषयाँ, इस प्रकार ३६ तिथियों में ३६ उपवास करे। णमोकार मन्त्रकी त्रिकाल जाष्य करे। नमस्कार मन्त्रकी ही भूजा करे। (व्रत विधान संग्रह/१, ४६)।

णमोकार मन्त्र—दे॰ मन्त्र/२। णिक्खोदिम—दे॰ निक्षेप/४/१।

# [त]

तंडुल मत्स्य—दे० सम्मुच्छ्यं। तंतुचारण ऋद्धि—दे० ऋद्धि। तंत्र—दे० मंत्र ।

तंत्र सिद्धांत - तंत्र सिद्धांतके लक्षण व भेदादि-दे० सिद्धांत।

तक्षिशिला वर्तमान टैनिसला । उत्तर पंजाबका एक प्रसिद्ध नगर । (म.पु /प्र.४१ पं. पन्नालाल) । सिन्ध नदीसे जेहलम तकके समस्त प्रदेशका नाम तक्षशिला था । जिसपर सिकन्दरके समय राजा अन्भी राज्य करता था । (वर्तमान भारतका इतिहास)

तितक - द्वितीय नरकका प्रथम पटल । दे० नरक/१।

तित्—स.सि./१/२/२/३ तदिति सर्वनामपदम् । सर्वनाम च सामान्ये वर्तते । = 'तत्व' यह सर्वनाम पद है । और सर्वनाम सामान्यं पदमें रहता है । (रा.वा/१/२/५/१६/१९); (ध.१३/५.५०/२८५/१९)

ध.१/१.१,३/१३२/४ तच्छब्दः पूर्वप्रक्रान्तपरामर्शी इति । = 'तत्' शब्द पूर्व प्रकरणमें आये हुए अर्थका परामर्शक होता है।

पं.धं./३१२ 'तहः भावविचारे परिणामो ''सहको वा। ≔तत्के कथनमें सदश परिणाम विवक्षित होता है। २. द्रव्यमें तत् धर्म —दे० अनेकान्त/४।

तत्त्व--चौथे नरकका चौथा पटल-दे० नरक/१।

तर्व — प्रयोजनभूत वस्तुके स्वभावको तत्त्व कहते हैं। परमार्थमें एक शुद्धात्मा ही प्रयोजनभूत तत्त्व है। वह संसारावस्थामें कर्मोंसे मुँधा हुआ है। उसको उस बन्धनसे मुक्त करना इष्ट है। ऐसे हेय व उपा-देयके भेदसे वह दो प्रकारका है अथवा विशेष भेद करनेसे वह सात प्रकारका कहा जाता है। यद्यपि प्रण्य व पाप दोनों ही आसव हैं, परन्तु संसारमें इन्ही दोनोंकी प्रसिद्धि होनेके कारण इनका पृथक निर्देश करनेसे वे तत्त्व नौ हो जाते हैं।

### १. भेद व लक्षण

## १. तत्त्वका अर्थ

#### १. वस्तुका निज स्वरूप

स.सि /२/१/१६०/११ तह भावस्तत्त्वम् । = जिस वस्तुका जो भाव है वह तत्त्व है । (स.सि./६/४२/३१७/६); (ध.१३/६,६,६०/२८६/११); (मो.मा.प्र./४/८०/१४)

रा.वा/२/१/६/१००/२६ स्वं तत्त्वं स्वतत्त्वं, स्वोभावोऽसाधारणो धर्मः।

→अपना तत्त्व स्वतत्त्वं होता है, स्वभाव असाधारण धर्मको कहते हैं।
अर्थात् वस्त्रके असाधारण रूप स्वतत्त्वको तत्त्व कहते हैं।

स. शा,/टी./२४/२३६ आत्मनस्तत्त्वमात्मनःस्वरूपम् । = आत्म तत्त्व अर्थात् आत्माका स्वरूप ।

स. सा./आ./३६६/४६१/७ यस्य यद्भवति तत्त्तदेव भवति--इति तत्त्व सम्बन्धे जीवति । = जिसका जो होता है वह वही होता है --ऐसा तात्त्विक सम्बन्ध जीवित होनेसे---।

#### २. यथावस्थित वस्तु स्वभाव

स.सि./१/२/६/३ तत्त्वशब्दो भावसामान्यवाची । कथम् १ तदिति सर्व-नामपदम् । सर्वनाम च सामान्ये वर्तते । तस्य भावस्तत्त्वम् । तस्य-कस्य १ योऽथो यथावस्थितस्तथा तस्य भवनमित्यर्थः । —तत्त्व शब्द भाव सामान्य वाचक है, वयों कि 'तत्व' यह सर्वनाम पद है और सर्वनाम सामान्य अर्थमें रहता है अतः उसका भाव तत्त्व कहलाया । यहाँ तत्त्व पदसे कोई भी पदार्थ लिया गया है । आश्य यह कि जो पदार्थ जिस स्वपसे अवस्थित है, उसका उस रूप होना यही यहाँ तत्त्व शब्दका अर्थ है । (रा.वा/१/२/१/१६/६); (रा.वा/१/२/५/१६/१६); (भ.आ./वि./४६/१५०/१६); (स्या.म./२६/२६/१६)

#### ३. सत्, द्रव्य, कार्य इत्यादि

म.च./४ तच्चं तह परमट्ठ दव्बसहावं तहेव परमपरं। धेयं सुद्धं परमं एयट्ठा हुंति अभिहाणा ।४। —तत्त्व, परमार्थ, द्रव्यस्वभाव, परमपरम, ध्येय, शुद्ध और परम ये सब एकार्थवाची शब्द हैं।

गो जो ./जो .प्र./१६१/१००६ आर्या नं .१ प्रदेशप्रचयारकायाः द्रवणाइ-द्रव्यनामकाः । परिच्छेद्यत्वतस्तेऽर्थाः तत्त्वं वस्तु स्वरूपतः ।१। = बहुत प्रदेशनिका प्रचय समृहकौ धरें है तातें काय कि हिये। बहुरि अपने गुण पर्यायनिकौ द्रवें है ताते द्रव्यनाम कहिए। जीवनकरि जानने योग्य हैं ताते अर्थ कहिए, बहुरिवस्तुस्वरूपपनाकौं धरे हैं तातें तत्त्व कहिए।

पं,ध्,/पू,/प तत्त्वं सङ्घाक्षणिकं सन्मात्रं वा यतः स्वतः सिद्धम् । तस्माद-नादिनिधनं स्वसहायं निर्विकरपं च ।८। —तत्त्वका लक्षण सत् है अथवा सत् हो तत्त्व है । जिस कारणसे कि वह स्वभावसे हो सिद्ध है, इसलिए वह अनादि निधन है, वह स्वसहाय है और निर्विकरण है ।

#### ४. अविपरीत विषय

रा,वा,/१/२/१/११/५ अविपरीतार्थ विषयं तत्त्वमित्युच्यते । अविप-रीत अर्थके विषयको तत्त्व कहते हैं।

#### ५. श्रुतशानके अर्थमें

ध,१३/४,४,४०/२ १/११ तदिति विधिस्तस्य भावस्तत्त्वम् । कथं श्रुतस्य विधिव्यपदेशः ! सर्वनयविषयाणामस्तित्वविभायकत्वात् । तत्त्वं श्रुतज्ञानम् । = 'तत् ' इस सर्वनामसे विधिको विवक्षा है, 'तत् 'का भाव तत्त्व है । प्रश्न-श्रुतकी विधि संज्ञा कैसे है ! उत्तर-चूँ कि वह सब नयोंके विषयके अस्तित्व विधायक है, इसलिए श्रुतकी विधि संज्ञा उचित ही है । तत्त्व श्रुतज्ञान है । इस प्रकार तत्त्वका विचार किया गया है ।

#### २. तत्त्वार्थका अर्थ

नि,सा./मू./१ जीवापोग्गतकाया धम्माधम्मा य कात आयासं। तचत्था इति भणिदा जाणागुणपञ्जएहि संजुत्ता ।१। = जीव, पुद्गनकाय, धर्म, अधर्म, काल और आकाश, यह तत्त्वार्थ कहे है, जो कि विविध-गुणपर्यायों से संयुक्त है।

स.सि./१/२/६/५ अर्थत इत्यर्थी निश्चीयत इति यावत्। तत्त्वेनार्थस्तत्त्वार्थः अथवा भावेन भाववतोऽभिधानम्, तदव्यतिरेकात्। तत्त्वमेवार्थस्तत्त्वार्थः। =अर्थ शब्दका व्युत्पत्तिन्य अर्थ है - अर्थते निश्चीयते इत्यर्थः = जो निश्चय किया जाता है। यहाँ तत्त्व और अर्थ इन
दोनों शब्दोंके संयोगसे तत्त्वार्थ शब्द बना है जो 'तत्त्वेन अर्थः
तत्त्वार्थः' ऐसा समास करनेपर प्राप्त होता है। अथवा भाव द्वारा
भाववाने पदार्थका कथन किया जाता है, क्योंकि भाव भाववानेसे
अन्य नहीं पाया जाता है। ऐसी हानतमें इसका समास होगा 'तत्त्वमेव अर्थः तत्त्वार्थः।'

रा.ना,/१/२/६/११/२३ अर्थते गम्यते ज्ञायते इत्यर्थः, तस्वेनार्थस्त-स्वार्थः । येन भावेनार्थो व्यवस्थितस्तेन भावेनार्थस्य प्रहणं (तस्त्वार्थः)। = अर्थ माने जो जाना जाये। तस्त्वार्थं माने जो पदार्थं जिस रूपसे स्थित है उसका उसी रूपसे ग्रहणः

#### ३. तत्त्वींके ३,७ या ९ भेद

त.सू./१/४ जीवाजीवास्तवनन्धसंवरनिर्जरामोक्षास्तत्त्वम् । जिल्लांबः अजीवः, आसवः, अन्धः, संवरः, निर्जरा और मोक्ष ये सात तत्त्व हैं। (न.च./१४०)

नि.सा./ता.वृ./५/१९ तत्त्वानि बहिस्तत्त्वान्तस्तत्त्वपरमारमतत्त्वभेदः
भिन्नानि अथवा जीवाजीवास्त्रवसंवर्रनिर्जराबन्धमोक्षाणां भेदात्सप्तधाः
भवन्ति । च्यत्त्व बहिस्तत्त्व और अन्तस्तत्त्व रूप परमात्म तत्त्व
ऐसे (दो) भेदों वाले हैं। अथवा जीव, अजीव, आस्रव, संवर, निर्जरा,
बन्ध और मोक्ष ऐसे भेदोके कारण सात प्रकारके हैं। (इन्हींमें
पुण्य, पाप और मिला देनेपर तत्त्व नौ कहताते हैं)। नौ तत्त्वीका
नाम निर्देश—दे० पदार्थ।

\* गरुड तत्त्व आदि ध्यान योग्य तत्त्व\_दे० वह वह नाम।

\* परम तस्वके अपर नाम\_दे॰ मोक्षमार्ग/२/५।

## २. सप्त तत्त्व व नव पदार्थ निर्देश

## १. तस्व वास्तवमें एक है

स,सि./१/४/१६/१ तत्त्वशब्दो भाववाचीत्युक्तः । स कथं जीवादिभि-र्द्रव्यवचनैः समानाधिकरण्यं प्रतिपद्यते । अव्यतिरेकात्तद्भावाध्या-रोपाच समानाधिकरण्यं भवति । यथा उपयोग एवात्मा इति। यद्येषं तत्त्तत्तिङ्गसङ्ख्यानुब्यतिक्रमो न भवति । = प्रश्न – तत्त्व शब्द भानवाची है इसलिए उसका द्रव्यवाची जीवादि शब्दोंके साथ समानाधिकरण कैसे हो सकता है। उत्तर—एक तो भाव द्रव्यसे अलग नहीं पाया जाता. दूसरा भावमें द्रव्यका अध्यारोप कर लिया जाता है इसलिए समानाधिकरण बन जाता है। जैसे--'उपयोग ही आत्मा है' इस वचनमें गुणवाची उपयोगके साथ द्रव्यवाची आत्मा शृब्दका समानाधिकरण है उसी प्रकार प्रकृतमें जानना चाहिए। प्रश्न-यदि ऐसा है, तो विशेष्यका जो लिंग और संख्या है वही विशेषणको भी प्राप्तं होते हैं ? उत्तर-व्याकरणका ऐसा नियम है कि 'विशेषण विशेष्य सम्बन्धके रहते हुए भी शब्द शक्तिकी अपेक्षा जिसने जो लिंग और संख्या प्राप्त कर ली है उसका उक्लंधन नहीं होता' 'अतः यहाँ विशेष्य और विशेषणके लिगके पृथक्- पृथक् रहने-पर भी कोई दोष नहीं है। (रा,वा./१/४/२६-३०/२७)

रा.वा./२/१/१६/१०१/२७ औपशमिकादिपञ्चतयभावसामानाधिकरण्या-त्तत्वस्य बहुवचनं प्राप्नोतोतिः, तत्र, कि कारणम् । भावस्यैक-त्वातः, 'तत्त्वम्' इत्येष एको भावः। =प्रश्न-औपशमिकादि पाँच भावोंके समानाधिकरण होनेसे 'तत्त्व' शब्दके बहुवचन प्राप्त होता है। उत्तर-ऐसा नहीं है, क्योंकि सामान्य स्वतत्त्वकी दृष्टिसे यह एकवचन निर्देश है।

पं.धः/२/१८६ ततोऽनर्थान्तरं तेभ्यः किचिन्छुद्धमनीदशस्। शुद्धं नव पदान्येव तद्विकारादृते परम्।१८६। —शुद्ध तत्त्व कुछ उन तत्त्वोसे निलक्षण अथन्तिर नहीं है, किन्तु केवल नव सम्बन्धी विकारको

छोडकर नव तत्त्व ही शुद्ध है। (पं.ध./उ./१५५)

#### २. सात तत्त्व या नौपदार्थोंमें केवल जीव व अजीव ही प्रधान हैं

स.सा./आ /१३/३१ विकायं विकारको भयं पुण्यं तथा पापम्, आसाव्या-सावको भयमासवः, संवार्यसंवारको भयं संवरः, निर्जर्य निर्जरको भयं निर्जरा, बन्ध्यवन्धको भयं बन्धः, मो चयमो चको भयं मो स, स्वयमे-कस्य पुण्यपापासवसवर निर्जराबन्धमो क्षानुपपत्तेः। तदुभयं च जीवा-जीवा विति। = विकारी होने योग्य और विकार करनेवाला दोनों पुण्य है तथा दोनो पाप है, आसव होने योग्य और संवर, करनेवाला दोनों आसव है, संवर रूप होने योग्य और संवर, करनेवाला — दोनों संवर है; निर्जरा होनेके योग्य और निर्जरा करनेवाला दोनों निर्जरा हैं ब्रंधनेके योग्य और बन्धन करनेवाला—दोनों बन्ध है, और मोक्ष होने योग्य और मोक्ष करनेवाला—दोनों मोक्ष है; क्यों कि एकके हो अपने आप पुण्य, पाप, आसव, संवर, निर्जरा, बन्ध, मोक्षकी उत्पत्ति नहीं बनती। वे दोनों जीव और अजीव हैं।

पं.ध /३/१४२ तथथा नव तत्त्वानि केवलं जीवपुद्दगत्ती । स्वद्रव्याधीर-नन्यत्वाद्वस्तुतः कर्नु कर्मणोः ।१४२। = ये नव तत्त्व केवल जीव और पुद्दगत्त रूप हैं, वयोकि वास्तवमें अपने द्रव्य क्षेत्रादिकके द्वारा कर्ता

तथा कर्ममें अन्यत्व है-अनन्यत्व नहीं है।

## 3. शेष ५ तत्त्वों या ७ पदार्थी का आधार एक जीव ही है

पं.ध./उ./२१ आसत्राचा यतस्तेषां जीवीऽधिष्ठानमन्वयात् ।

प.ध./उ./१११६ अर्थात्रमपदीभूय जीवश्चैको विराजते। तटात्वेऽपि परं शुद्धस्तिहिशिष्टदशामृते ।११६। = आसवादि शेष तत्त्वोमें जीवका आधार है।२१। अर्थात् एक जीव ही जीवादिक नव पदार्थ रूप होकरके विराजमान है, और उन नव पदार्थोंकी अवस्थामें भी यदि विशेष दशाकी विवक्षा न की जावे तो केवल शुद्ध जीव ही अनुभवमें आता है। (पं.ध./उ./१३६)

## भ. शेष ५ तस्व या सात पदार्थ जीव अजीवकी ही पर्याय हैं

पं.का./ता.वृ./१२८--१३०/१६२/११ यतस्तेऽपि तयो एव पर्याया इति । = आस्रवादि जीव व अजीवकी पर्याय हैं।

इ.सं /मू. व टी./२८/८५ आसव बंधण संबर णिज्जर सपुण्णपावा जे। जीवाजीविवसेसा तेवि समासेण पभणामो १२८। चैतन्या अशुद्ध-परिणामा जीवस्य, अचेतनाः कर्मपुद्धगत्तपर्याया अजीवस्येत्यर्थः।

ब्र.सं./चूिलका/२९/५/२ आसवबन्धपुण्यपापपदार्था जीवपुद्दगत्तसंयोग-परिणामरूपविभावपर्यायेणोत्पद्यन्ते । संवरितर्जरामोक्षपदार्थाः पुन-र्जीवपुद्दगत्तसंयोगपरिणामविनाशोत्पन्नेन विवक्षितस्यभावपर्याये-णेति स्थितम् । =जीव, अजीवके भेदरूप जो आसव, बन्ध, संवर, निर्जरा, मोत्त, पुग्य तथा पाय ऐपे सात पदार्थ है। १२। चेतन्य आसवादि तो जीवके अगुद्ध परिणाम है और जो अचेतन कर्म-पुद्रगलों को पर्याय है वे अजीवके है। आसव, बन्ध, पुण्य और पाप ये चार पदार्थ जीव और पुद्रगलके सयोग परिणामस्वरूप जो विभाव पर्याय है उनसे उत्पन्न होते हैं। और संवर, निर्जरा तथा मोक्ष ये तोन पदार्थ जीव और पुद्रगलके संयोग रूप परिणामके विनाशसे उत्पन्न जो विविक्षित स्वभाव पर्याय है, उससे उत्पन्न होते है, यह निर्णीत हुआ।

श्लो , बा २/९/४/४८/१५६/१ जीवाजीवी हि धर्मिणी तद्धमिस्त्वास्त्वादय इति । धर्मिधमित्मकं तत्त्वं सप्तव्धमुक्तम्। = सात तत्त्वोमें जीव और अजीव दो तत्त्व तो नियमसे धर्मी हैं। तथा अश्वव, बन्ध, संवर, निर्जरा और मोक्ष ये पाँच उन जीव तथा अजीवके धर्म है। इस प्रकार दो धर्मी स्वरूप और पाँच धर्म स्वरूप में सात प्रकारके तत्त्व उमास्वामी महाराजने कहे है।

### भ. जीव पुर्गछके निमित्त नैमित्तिक सम्बन्धसे इनकी उत्पत्ति होती है

द्र. सं./चूलिका/२८/८१-८२/१ कथंचितपरिणामितवे सित जीवपुद्रगल-संयोगपरिणतिनिवृत्तित्वादासवादिसप्तपदार्था घटन्ते । = इनके कथचित परिणामित्व (सिद्ध) होनेपर जीव और पुद्रगलके संयोगसे वने हुए आसवादि सप्त पदार्थ घटित होते हैं।

पं ध /उ /११४४ किन्तु संबन्धयोरेव तइ द्वयोरितरेतरम्। नै मिस्तिक-निमित्ताभ्यां भावा नव पदा अमी ।१६४। = परस्परमें सम्बन्धको प्राप्त उन दोनो जीव और पुद्धगलोके ही नै मिस्तिक निमित्त सम्बन्ध-से होनेवाचे भाव ये नव पदार्थ है । और भी —दे० ऊपर इपिक नं ४।

## ६. पुण्य पापका आस्त्रव बन्धमें अन्तर्माव करनेपर ९ पदार्थ ही सात तत्त्व बन जाते हैं

द्र. सं./चू लिका/२८/०१/११ नव परार्थाः । पुण्यपापपदार्थद्वयस्या-भेदनयेन कृत्वा पुण्यपापयोर्बन्धपदार्थस्य वा मध्ये अन्तर्भाविविवक्षया सप्तत्त्वानि भण्यन्ते । ⇒नौ पदार्थीमें पुण्य और पाप दो पदार्थीका सात पदार्थीसे अभेद करनेपर अथवा पुण्य और पाप पदार्थका बन्ध पदार्थमें अन्तर्भाव करनेपर सात तत्त्व कहे जाते है ।

पुण्य व पापका आस्त्रवर्मे अन्तर्भाव-दे पुण्य/२/४।

## ३. तत्त्वोपदेशका कारण व प्रयोजन

### १. सप्त तत्त्व निर्देश व उसके क्रमका कारण

 उच्टा हुआ इस बातका ज्ञान करानेके लिए बन्धके बाद संवरका कथन किया है। संवरके होनेपर निर्जरा होती है इसलिए संवरके पास निर्जरा कही है। मोक्ष अन्तमें प्राप्त होता है। इसलिए उसका अन्तमें कथन किया है। अथवा क्यों कि यहाँ मोक्षका प्रकरण है। इसलिए उसका कथन करना आवश्यक है। वह संसार पूर्वक होता है, और संसारके प्रधान कारण आसन और बन्ध हैं तथा मोक्षके प्रधान कारण संवर और निर्जरा है अतः प्रधान हेतु, हेतुवाले और उनके फलके दिखलानेके लिए अलग-अलग उपदेश किया है। (रा.वा./१/४/३/२१/६)

द्र.सं./चूलिका/२८/८२/३ यथैवाभेदनयेन पुण्यपापपदार्थद्वयस्यान्तर्भावो जातस्तथैव विशेषाभेदनयविवक्षायामास्रवादिपदार्थानामपि जीवा-जीवद्वयमध्येऽन्तर्भावे कृते जीवाजीवी द्वावेव पदार्थाविति । तत्र परि-हार'-हैयोपादेयतत्त्वपरिज्ञानप्रयोजनार्थमासवादिपदार्थाः व्याख्येया भवन्ति । तदेव कथयति-उपादेयतत्त्वमक्षयानन्तमुखं तस्य कारणं मोक्षो । मोक्षस्य कारणं संबरनिर्जराद्वयं, तस्य कारणं विशुद्ध " निश्वयरत्मत्रयस्वरूपमात्मा । •••आकुलोस्पादकं नारक आदि दुःखं निश्चयेनेन्द्रियसुखं च हेयतत्त्वम् । तस्य कारणं संसार. संसारकारण-मास्रवबन्धपदार्थद्वयं, तस्य कारणं ... मिध्यादर्शनज्ञानचारित्रत्रय-मिति । एवं हेयोपादैयतत्त्वव्याख्याने कृति सति सप्ततत्त्वनवपदार्थाः स्वयमेव सिद्धाः । = प्रश्न-अभेदनयकी अपेक्षा पुण्य, पाप, इन दो पदार्थोंका सात पदार्थोंमें अन्तर्भाव हुआ है उसी तरह विशेष अभेद नयको अपेक्षासे आसवादि पदार्थीका भी इन दो पदार्थीमें अन्तर्भाव कर लेनेसे जीव तथा अजीव दो ही पदार्थ सिद्ध होते हैं । उत्तर--'कौन तत्त्व हेय है और कौन तत्त्व उपादेय है' इस विषयका परिज्ञान करानेके लिए आसवादि पदार्थ निरूपण करने योग्य हैं। इसीको कहते है-अविनाशी अनन्तमुख उपादेय तत्त्व है। उस अनन्त मुखका कारण मोक्ष है, मोक्षके कारण मंबर और निर्जरा हैं। उन संबर और निर्जाराका कारण, विशुद्ध…निश्चय रतनत्रय स्वरूप आत्मा है। अन हेमतत्त्वको कहते हैं-आकुलताको उत्पन्न करनेवाला नरकगति आदिका दुख तथा इन्द्रियोमें उत्पन्न हुआ सुख हेय यानी-स्याज्य है, उसका कारण संसार है और उसके कारण आखव तथा बन्ध मे दो पदार्थ है, और उस आसवका तथा बन्धका कारण पहले कहे हुए ... मिध्यादर्शन, मिथ्याज्ञान तथा मिथ्याचारिक हैं। इस प्रकार हेय और उपादेय तत्त्वका निरूपण करनेपर सात तत्त्व तथा नी पदार्थ स्वयं सिद्ध हो गये हैं। (प.का /ता.ख /१२८~ १३०/१६२/११)

## २. सप्त तत्त्व नव पदाथके उपदेशका कारण

- पं.का./त.प्र./१२७ एवमिह जीवाजीवयोवस्तिवी भेर सम्याञ्चानिनां मार्गप्रसिद्धधर्थं प्रतिपादित इति । —यहाँ जीव और अजीवका वास्त-विक भेद सम्याञ्चानियोंके मार्गकी प्रसिद्धिके हेतु प्रतिपादित किया गया है।
- पं.ध्./उ./१७६ तदसत्सर्वतस्त्यागः स्यादसिद्धः प्रमाणतः । तथा तेम्योऽ-तिरिक्तस्य, शुद्धस्यानुपलिधतः ।१७६। = उक्त कथन ठीक नही है, क्योंकि उनका सर्वथा त्याग अर्थात् अभाव प्रमाणसे असिद्ध है तथा उन नव पदार्थोंको सर्वथा हेय माननेपर उनके निना शुद्धात्माकी उपलब्धि नहीं हो सकती हैं।

#### ३. हेय तत्त्वींके व्याख्यानका कारण

द्र. सं./ही./१४/४६/१० हेयतत्त्वपरिझाने सति पश्चादुपादेयस्वीकारो भवतीति। = पहले हेय तत्त्वका झान होनेपर फिर उपादेय पदार्थ स्वीकार होता है। पं. घ./उ./१७६,१७८ नावश्यं वाच्यता सिद्धध्येत्सर्वतो हेयवस्तुनि।
नान्धकारेऽप्रविष्टस्य प्रकाशानुभवो मनाक्।१७६। न स्यातेभ्योऽतिरिक्तस्य सिद्धिः शुद्धस्य सर्वतः। साधनाभावतस्तस्य तद्यथानुपलिध्यतः
११७८। च्सर्वथा हेय वस्तुमें अभावात्मक वस्तुमें वाच्यता अवश्य
सिद्ध नहीं हो सकती है। क्यों कि अन्धकारमें प्रवेश नहीं करनेवाले
मनुष्यको कुछ भी प्रकाशका अनुभव नहीं होता है।१७६। नौ पदार्थीसे अतिरिक्त सर्वथा शुद्ध द्रव्यकी सिद्धि नहीं हो सकती है क्यों कि
साधनका अभाव होनेसे उस शुद्ध द्रव्यकी उपलिब्ध नहीं हो
सकती।

## ४. सप्त तत्त्व व नन पदार्थोंके व्याख्यानका प्रयोजन शुद्धाःमोपादेयता

- नि सा./मू./३८ जीवादि बहित्तच्चं हैयमुवादेयमप्पणो अप्पा। कम्मो-पाधिसमुक्भवगुणपज्जाएहि बदिरित्तो ।३८। = जीवादि बाह्य तत्त्व हेय है, कर्मोपाधिजनित गुणपर्यायाँसे व्यतिरिक्त आत्मा आत्माको उपादेय है।
- इ.ज./मू /५० जीवोऽन्यः पुद्गलश्चान्य इत्यसौ तत्त्वसंग्रहः । यदन्य-दुच्यते किंचित्त सोऽस्तु तस्यैव विस्तरः १६०। च्जीव शरीरादिक पुद्गलसे भिन्न है और पुद्गल जीवसे भिन्न है यही तत्त्वका संग्रह है, इसके अतिरिक्त जो कुछ भी कहा जाता है वह सब इसहीका विस्तार है। —दे० सम्यग्दर्शन/II/१/३ (पर व स्वमें हेयोपादेय बुद्धि पूर्वक एक शुद्धारमाका आश्रय करना)।
- मोक्ष पंचाशत/३७-३८ जीवे जीवार्षितो बन्धः परिणामविकारकृत । आसवादात्मनीऽशुद्धपरिणामात्प्रजायते ।३७॥ इति बुद्धास्त्रवं रुद्ध्वा कुरु संवरमुत्तमम् । जहीि पूर्वकमणि तपसा निर्वृत्ति वज ।३८॥ =जीवमें जीवके द्वारा किया गया बन्ध परिणामोमें विकार पैदा करता है और आत्माके अशुद्ध परिणामोसे कमौंका आसव होता है। ऐसा जानकर आसवको रोको, उत्तम संवरको करो। तपके द्वारा पूर्वबद्ध कमोंकी निर्जरा करो और मोक्षको प्राप्त करो।
- का अनु /मू ./२०४ उत्तम-गुणाण धाम सन्व-दन्वाण उत्तम दन्वं । तञ्चाण परम-तच्च जीवं जाणेणि णिच्छयदो ।२०४। चजीव ही उत्तम गुणोका धाम है, सब द्रव्योमे उत्तम द्रव्य है और सब तत्वोंमे परम तत्त्व है, यह निश्चयसे जानो ।२०।
- स सा ता. वृ./३८१/४६०/८ व्यावहारिकनवपदार्थमध्ये भूतार्थनयेन शुद्धजीव एक एव वास्तव स्थित इति । —व्यावहारिक नव पदार्थमे निश्चयनयसे एक शुद्ध जीव ही वास्तवमे उपारेय है ।
- पं.का,/ता.वृ/१२०-१३०/१६३/११ रागादिपरिणामाना कर्मणश्च योऽसी परस्परं कार्यकारणभावः स एव वस्यमाणपुष्यादिपदार्थानां कारण-मिति ज्ञात्वा पूर्वोक्तसंसारचक्रविनाशार्थमव्यावाधानन्तसुखादि-गुणानां चक्रभृते समूहरूपे निजात्मस्वरूपे रागादिविकव्पपरिहारेण भावना कर्तव्येति । --रागादि परिणामों और कर्मोका जो परस्पर में कार्यकारण भाव है वही यहाँ वस्यमाण पुण्यादि पदार्थोका कारण है । ऐसा जानकर संसार चक्रके विनाश करनेके लिए अञ्यावाध अनन्त सुखादि गुणोके समूह रूप निजात्म स्वरूपमें रागादि भावोके परिहारसे भावना करनी चाहिए।
- नि,सा /ता वृ,/१८ निजपरमाध्मानमन्तरेण न किचितुपादेयमस्तीति । - निज परमाध्माके अतिरिक्त (अन्य) कुछ उपादेय नहीं है।
- प प्र./१/७/१४/४ नवपदार्थे चु मध्ये शुद्धजीवास्तिकावशुद्ध जीवद्रव्य-शुद्धजीवतत्त्वशुद्धजीवपदार्थसं झस्वशुद्धारमभावमुपादेयं तस्माच्चान्य-द्धेयं। = नवपदार्थीमे, शुद्ध जीवास्तिकाय निजशुद्ध जीवद्रव्य. निजशुद्ध जीवतत्त्व, निज शुद्ध जीवपदार्थ जो खाप शुद्धारमा है, वही चपादेय है, अन्य सब त्यागने योग्य है (द्व.सं /टो./४३/२२०/८)।
- पं.घ./२/४४७ तत्रायं जीवसंक्षी यः स्वयं (यं) वेदाश्चिदारम्कः। सोट्हमन्थे तु रागाचा हेया पौड़गतिका अमी ।४४७। = उन नव तत्त्वोमै जो यह

स्वसंवेदन प्रत्यथका विषय चैतन्यात्मक और जीव संज्ञा वाला है यह मे उपादेय हूँ तथा थे मुक्तमे भिन्न पौद्गालिक रागादिक भाव त्याज्य है।

द्व.सं दिशं लका/२८/८२/६ हैयोपादेयतत्त्वपरिज्ञानप्रयोजनाथमासवादि-पदार्था. व्याल्येया भवन्ति । =कौन तत्त्व हैय है,और कौन तत्त्व उपादेय है इस विषयके परिज्ञानके लिए आसवादि तत्त्वोका व्याल्यान करने योग्य है।

मो.मा.प./७/३३१/१३ यहु जीवकी क्रिया है, ताका पुद्दगल निमित्त है, यहु पुद्दगलकी क्रिया है, ताका जीव निमित्त है इत्यादि भिन्न-भिन्न भाव भासे नाहीं तातों जीव अजीव जाननेका प्रयोजन तो यही था। भा पा./टी./१९४ पं. जयचन्द = प्रथम जीव तत्त्वकी भावना करनी, पीछै 'ऐसा में हूँ' ऐसे आत्म तत्त्वकी भावना करनी। दूसरे अजीव तत्त्वकी भावना करनी। वे से से अत्य है में नाहीं हूँ। तीसरा आसव तत्त्व ते संसार होय है ताते तिनिका कर्ता न होना। चौथा बन्धतत्त्व ते मेरे विभाव तथा पुद्दगल कर्म सर्व हेय है (अतः) मोकं राग द्वेष मोह न करना। पाँचवाँ तत्त्व संवर है सो अपना भाव है याही करि भ्रमण मिटे है ऐसे इन पाँच तत्त्वि की भावना करनमें आत्म-तत्त्व की भावना प्रधान है। (इस प्रकार) आत्म भाव शुद्ध अनुक्रम तै होना तो निर्जरा तत्त्व भया। और (तिन ब्रह्मका फलरूप) सर्व कर्मका अभाव होना मोक्ष भया।

#### ५. अन्य सम्बन्धित विषय

- सप्त तत्त्व नव पदार्थके व्याख्यानका प्रयोजन कर्ता कर्म रूप भेद विशान
- २. सप्त तस्व श्रद्धानका सम्यग्दर्शनमें स्थान

-दे० सम्यग्दर्शन/II/१ ।

३. सम्यग्दृष्टि व मिध्यादृष्टिके तत्त्वींका कर्तृत्व

—दे० मिथ्यादृष्टि/४।

- ४. मिथ्यादृष्टिका तत्त्व विचार मिथ्या है -दे० मिध्यादृष्टि/३।
- प. तत्त्वोंका यथार्थ ज्ञान करनेका उपाय —दे० न्याय -

तत्त्वज्ञान तरंगिनी — आचार्य ज्ञानभूषण (ई० १४४७-१४६६) द्वारा रचित शुद्ध चैतन्य प्रतिपादक ग्रन्थ है। इसमे १७ अधिकार हैं तथा कुल ४ ३६ श्लोक है (ती./ १/३६२)।

तत्त्वत्रय प्रकाशिका — आचार्य शुभचन्द्र (ई० १००३-११८) कृत ज्ञानार्णवके गट भागपर को गयी भट्टारक श्रुतसागर(ई० १४८७-१४६६) कृत संस्कृत टीका जिसमें शिवतत्त्व, गरुड़ तत्त्व और काम तत्त्व, इन तत्त्वींका वर्णन है (ती./३/३६८)।

तस्व दोपिका- आ० नक्षदेव (वि श. १२ पूर्व) द्वारा संस्कृत भाषामें रिचत एक आध्यारिमक ग्रन्थ।

तत्त्व निर्णय-आ० शुभचन्द्र (ई० १५१६-१५५६) द्वारा रचित न्याय विषयक ग्रन्थ ।

तस्य प्रकाशिका—आ॰ योगेन्दुदेव (ई॰ श॰ ६) द्वारा रचित तस्यार्थ सूत्रकी प्राकृत भाषा बद्ध टीका है।

तत्त्व प्रदोपिका--- प्रवचनसार व पंचास्तिकाय दोनों ग्रन्थोकी आ॰ अमृतचन्द्र (ई॰ ६६२-१०५६) द्वारा रचित संस्कृत टीकाओका यही नाम है :- दे. अमृत चन्द्र

#### तत्त्ववतीधारणा —

ज्ञा./३७/२८/३८४ सप्तधातुजिनिर्मृक्तं पूर्णचन्द्रामलस्त्रिषम् । सर्वज्ञकत्प-मारमानं ततः स्मरिक्तं संयमी ।२८। चतःपश्चात् (वारुणी धारणाके पश्चात) संयमी मुनि सप्त घातुरहित. पूर्णचन्द्रमाके समान है निर्मल प्रभा जिसकी ऐसे सर्वज्ञ समान अपने आत्माका ध्यान करें ।२८। विशेष—दे० पिडस्थ ध्यान का लक्षण ।

- ★ ध्यान सम्बन्धी ६ तस्व—दे० ध्येय।
- ★ प्राणायाम सम्बन्धी तत्त्व—हे० ध्येय ।

तत्व शक्ति—स.सा./आ./परि० शक्ति नं०२६ तद्रूपभवनरूपा तत्त्वशक्तिः। =तत्स्वरूप होना जिसका स्वरूप है ऐसी उनतीसनी तत्त्वशक्तिः है, जो वस्तुका स्वभाव है उसे तत्त्व कहते हैं वही तत्त्व-शक्ति है। (के./२/१८-६)।

तरवसार — आ० देवसन (ई० ६३३-६४१) द्वारा रचित प्राकृत गाथा-वद्ध प्रन्थ है।

तत्त्वानुशासन—१. आ० समन्तभद्र (ई०श०२) द्वारा रचित यह ग्रन्थ न्याय पूर्वक तत्त्वोका अनुशासन करता है। आज उपलब्ध नहीं है। (ती./२/६६८)। २. आ० रामसेन (ई०श० १२उत्तरार्ध) द्वारा रचित संस्कृत छन्द बद्ध ध्यान विषयक ग्रन्थ। इसमें २६६ श्लोक हैं। (ती./३/२३८)।

**तत्त्वार्थ-—**दे० तत्त्व/१।

तत्त्वार्थं बोध---- बुधजन (ई० १८१४) द्वारा रचित भाषा छन्द बद्ध तत्त्वार्थं विषयक कृति ।

तत्त्वार्थ राजवातिक—देव राजवातिक

तत्त्वार्थसार—राजवातिकालंकारके आधारपर लिखा गया यह ग्रन्थ तत्त्वार्थका प्ररूपक है। आ० अमृतचन्द्र (ई० १०४- ८५४) द्वारा संस्कृत श्लोकोंने रचा गया है। इसमे १ अधिकार और कुल ७२० श्लोक हैं।

तत्त्वार्थसार दोपक-अा० सकलकोर्ति (ई० १४०६-१४४२) कृत सप्त तत्व विवेचना। संस्कृत प्रन्थः (ती./२/३३४) ।

तत्त्वार्थं सूत्र — आ० उमास्वामी ( ई. झ. ३ ) कृत् मोक्षमार्ग, तत्त्वार्थ दर्शन विषयक १० अध्यायोंमें सूत्रबद्ध ग्रन्थ है। कुल सूत्र ३५७ है। इसीको मोक्षशास्त्र भी कहते है। दिगम्बर व श्वेताम्बर दोनोंको समान रूपसे मान्य है। जैन आम्नायमे यह सर्व प्रधान सिद्धान्त प्रनथ माना जाता है। जैन दर्शन प्ररूपक होनेके कारण यह जैन बाइबलके रूपमे समभा जाता है। इसके मंगलाचरण रूप प्रथम श्लोकपर ही आ० समन्तभद्र (ई०शठ २) ने आप्तमीमौसा ( देवागम स्तोत्र) की रचना की थी, जिसकी पीछे अकलंकदेव (ई० ६२०-६८०) ने ५०० श्लोक प्रमाण अष्टराती नामकी टीका की। आगे आ० विद्यानन्दि नं ०१ (ई० ७७६-८४०) ने इस अष्टशतीपर भी ८००० रलोक प्रमाण अष्टसहस्री नामकी व्याख्या की । इसके अतिरिक्त इस ग्रन्थपर अनेकी भाष्य व टीकाएँ उपलब्ध है—१. श्वेताम्बराचार्य बाचक उमास्वामीकृतसत्त्वार्थाधियम भाष्य (संस्कृत); २. आ० समन्त-भद्र (ई० २) विरचित १६०० श्लोक प्रमाण गन्धहस्ति महाभाष्य; ३, श्री पूज्यपाद (ई० श० ५०) विरचित सर्वार्थ सिद्धि; ४ योगीन्द्र देव विरचित तत्त्व प्रकाशिका (ई० श०६) ५. श्री अकर्लक भट्ट (ई० ६२०-६८०) विरिचित तत्त्वार्थ राजवार्तिक; ६, श्री अभयनन्दि (ई० श० १०-११) विरचित तत्त्वार्थ वृत्ति; ७. श्री विद्यानन्दि (ई० ७७५-५४०) विरचित श्लोकत्रार्तिक । ८. आ० शिवकोटि (ई०श० ११) द्वारा रचित रत्नमाला नामकी टीका। १, आ० भास्करनन्दि (ई० श० १२) कृत मुखबोध नामक टीका। १० आ० बालचन्द्र (ई०२१०१३) कृत कन्नड टीका। ११. विश्वधसेनाचार्य (१) विरचित तत्त्वार्थे टीका। १२. योगदेव(ई.१६७६),विरचित तत्त्वार्थ वृत्ति। ९३, प्रभाचन्द्र नं ०८ (ई. १४३२) कृत तत्वार्थ रस्म प्रभाकर भट्टारक

श्रुतसागर(वि श. १६) कृत तत्त्वार्थ इंक्ति (श्रुत सागरी) । १६. द्वितीय श्रुतसागर विरचित तत्त्वार्थ सुखनोधिनी । १६. पं. सदासुख (ई० १७६३-१८६३) कृत अर्थ प्रकाशिका नाम टीका । (विशेष्टै० परि-शिष्ट/१) । उपयुक्त मूल तत्वार्थ सूत्र के अनुसार प्रभाचन्द्र द्वारा राजत द्वितीय रचना (ती./३/१००) ।

तत्प्रतियोगी प्रत्यभिज्ञान - दे० 'प्रत्यभिज्ञान'।

तरप्रदोष —गो.क./जी.प्र./२००/१७१/१ तत्प्रदोषतत्त्वज्ञाने हर्षामावः । —तत्त्वज्ञानमें हर्षका न होना तत्प्रदोष कहलाता है ।

तत्त्रमाण्-दे० प्रमाण/१।

तत्रायोगिक शब्द—हे॰ 'शब्द' ।

तथाविधत्व — प्र सा./ता.व./१६/१९६/१६ तथाविधत्वं कोऽर्थः, उत्पादवयस्त्रीव्यगुणपर्यायस्त्ररूपेण परिणमन्ति तथा सर्वद्रव्याणि स्वकीयस्वकीययथोचितोत्पादवययभीव्येस्तथैव गुणपर्यायश्च सह ग्रंग्यपि संज्ञालसणप्रयोजनादिभिर्मेंदं कुर्वन्ति तथापि सत्तास्त्ररूपेण भेदं न कुर्वन्ति, स्वभावत एव तथाविधत्वमवलस्वते । — प्रश्न — तथाविधत्वका क्या अर्थ है ! उत्तर—(द्रव्य) उत्पाद, व्यय, भौव्य, और गुण पर्यायों स्वरूपसे परिणम्न करते हैं । वो ऐसे—सर्व ही द्रव्य अपने-अपने यथोचित उत्पाद, व्यय, भौव्यके साथ और गुण पर्यायोंके साथ यग्रपि संज्ञा, लक्षण और प्रयोजनादिसे भेदको प्राप्त होते हैं, तथापि सत्तास्वरूप द्रव्यसे भेदको प्राप्त नहीं होते हैं । स्वभावसे ही उस स्वरूपका अवलस्वन करते हैं ।

तवाहृतादान — स.सि./७/२७/३६०/४ अप्रयुक्तेनाननुमतेन च चौरेणानीतस्य ग्रहणं तदाहृतादानम्। ≔अपने द्वारा अप्रयुक्त और असंमत चोरके द्वारा जायी हुई वस्तुका ने लेना तदाहृतादान है। (रा.बा./७/२७/२/४४/-)।

तदुभय प्रायश्चित — दे० प्रायश्चित्त/१।

तद्भव मरण—दे० मरण/१।

तद्भवस्थ केवली—३० केवली/१।

तद्भाव-दे॰ अभार।

तद्वचितिरिक्त द्रव्य निक्षेप—दे० निक्षेप/१ ।

तद्वचितरिक्त संयमलब्धिस्थान—दे॰ लिध/६।

तिमक---दूसरे नरकका द्वितीय पटल-- दे० नरक/६/१९।

तनु वातवलय-दे० वातवलय।

तिष — तप नाम यद्यपि कुछ भयावह प्रतीत होता है, परन्तु वास्तवमें ऐसा नहीं है, यदि अन्तर ग बीठरागता व साम्यताकी रक्षा व बृद्धिके लिए किया जाये तो तप एक महान् धर्म सिद्ध होता है, क्यों कि वह दु'खदायक न होकर आनन्द प्रश्चायक होता है। इसीलिए ज्ञानी घर्ति अनुसार तप करनेकी नित्य भावना भाते रहते हैं और प्रमाद नहीं करते। इतना अवश्य है कि अन्तरंग साम्यतासे निरपेक्ष किया गया तप कायक्तेश मात्र है, जिसका मोक्षमार्गमें कोई स्थान नहीं। तप द्वारा अनादिके वँधे कर्म व संस्कार क्षण भरमे विनष्ट हो जाते हैं। इसीलाए सम्यक् तपका मोक्षमार्गमें एक वड़ा स्थान है। इसी कारण गुरुजन शिष्योंके दोष दूर करनेके लिए कहाचित प्रायश्चित्त रूपमें भी उन्हें तपं करनेका आदेश दिया करते है।

भेद व लक्षण १ तपका निश्चय लक्षण । २ तपका व्यवहार लक्षण । ş श्रावककी अपेक्षा तपके लक्षण । तपके भेद-प्रमेद । ¥ कठिन-कठिन तप —-दे० काय≄लेश । बाह्य व आभ्यन्तर् तपके लक्षण । 4 तप विशेष ---दे० वह वह नाम । —दे० अग्नि । पंचागिन तपका रूक्षण पंचाचार Ę बाल तपका लक्षण । तप निर्देश ₹ तप भी संयमका एक अंग है। ŧ तप मतिशान पूर्वक होता है। २ तप मनुष्यगतिमें ही सम्भव है। ₹ गृहस्थके लिए तप करनेका विधि-निषेध । ¥ तप शक्तिके अनुसार करना चाहिए। ч तपर्मे फलेच्छा नहीं होनी चाहिए। Ę पंचमकालमें तपकी अप्रधानता । ৩ तप धर्म पाळनार्थ विशेष भावनाएँ। 6 बाह्याभ्यन्तर तपका समन्वय ş सम्यऋत्र सहित ही तप तप है ₹ सम्यक्त्व रहित तप अर्किचित्कर है। ₹ सम्यग् व मिथ्यादृष्टिकी कर्म क्षपणामें अन्तर # —दे० मिध्यादृष्टि/४। संयम बिना तप निरर्थेक है। ₹ तपके साथ चारित्रका स्थान -दे० चारित्र/२। \* अन्तरंग तपके बिना बाह्य तप निरर्थक है। ¥ अन्तरंग सहित बाह्य तप कार्यकारी है। ч દ્ बाह्य तप केवल पुण्यवन्धका कारण है। तपर्मे वाह्य-आभ्यन्तर् विशेषणेका कारण । \* —दे० इनके लक्षण । बाह्य तपोंको तप कहनेका कारण । v बाह्य-आभ्यन्तर तपका समन्वय । 4 तपके कारण व प्रयोजनादि 8 तप करनेका उपदेश; तथा उसउपदेशका कारण । १-२ तपको तप कहनेका कारण । ŧ तपसे बलकी वृद्धि होती है। ¥ तप निर्जरा व संवर दोनोंका कारण है। ч तपर्मे निर्जराको प्रधानता ---दे० निर्जरा। तप दुःखका कारण नहीं आनन्दका कारण है। Ę

ø

तपकी महिमा ।

#### शंशा-समाधान देवादि पदोंकी पाप्तिका कारण तप निर्जराका कारण 8 तपकी प्रवात्तमें निवृत्तिका अंश ही संवरका कारण है ---दे० संवर/२/*५* दुःख प्रदायक तपसे असाताका आस्त्रव होना चाहिए। ₹ तप से इन्द्रिय दमन कैसे होता है। तप धर्म मावना व प्रायश्चित्त निर्देश धर्मसे पृथक् पुनः तपका निदेश क्यों —दे० निजरा/२/४ । कायक्लेश तप व परिषहजयमें अन्तर —दे० कायवलेश । १ शक्तितस्तप भावनाका रुक्षण २ शक्तितस्तप भावनामें शेष १५ भावनाओंका समावेश राक्तितस्तप भावनासे ही तीर्थकर प्रकृतिका संभव —दे० भावना/२ । तप प्रायश्चित्तका रूक्षण । ₹ तप प्रायक्षित्तके अतिचार —दे० वह बह नाम । तप प्रयश्चित्त किस अपराधर्मे तथा किसको दिया जाता

#### १. भेद व लक्षण

## १. सपका निश्चय **ङक्षण**--१-निरुक्तवर्थ ।

स. सि./१/६/४१२/११ कर्मध्यार्थं तप्यत इति तपः ।=कर्मक्षयके लिए जो तपा जाता है वह तप है। (श. वा./१/६/१७/५१८/३); (त. सा / ६/१८/३४४)।

---दे० प्रायश्चित्त/४।

रा..बा./१/११/१८/६११/३१ कर्मदहनात्तपः।२८। = कर्मको दहन अर्थात् भस्म कर देनेके कारण तप कहा जाता है।

रं. वि./१/६८ कर्ममलविलयहेतोर्बोधटशा तण्यते तप. प्रोक्तम् । सम्यग्ज्ञानरूपी नेत्रको धारण करनेवाले साधुके द्वारा जो कर्मरूपी मैलको दूर करनेके लिए तपा जाता है उसे तप कहा गया है (चा. सा./१३३/४)।

#### २. आस्मनि प्रतपनः

ना. अ./७७ विसयकसायविणिग्यहभावं काउण काणसिज्भीए। जो भावइ अप्पाण तस्स तवं होदि णियमेण १७७। = पाचौ इन्द्रियोंके विषयोंको तथा चारों कषायोंको रोककर शुभध्यानकी प्राप्तिके लिए जो अपनी आस्माका विचार करता है, उसके नियमसे तए होता है।

प्र. सा./तः प्र./१४/१६/३ स्वरूपविश्वान्तिनिस्तरङ्गचैतन्यप्रतपनाःचः त्यः। = स्वरूप विश्वान्त निस्तरंग चैतन्य प्रतपन होनेसे . . . तप्युक्त है। (प्र. सा./ता. वृ./७६/१००/१२); (द्र. सं./५२/२१६/३)।

नि. सा /ता. वृ./६६.११६. १२३ सहजनिश्चयनयात्मकपरमस्वभावात्मक-परमात्मनि प्रतपनं तपः १६६। प्रसिद्धशुद्धकारणपरमात्मतत्त्वे सदान्त-मुखतया प्रतपनं यत्तत्त्वपः १११६। आत्मानमात्मन्यात्मना संघत्त इष्य-ध्यात्मं तपनम्। सहज निश्चय नयात्मक परमस्वभावस्वरूप परमात्मामें प्रतपन सो तप है।६६। प्रसिद्ध शुद्ध कारण परमात्म तत्त्वमे सदा अन्तर्मुख रहकर जो प्रतपन वह तप ... है ।११८। आरमाको आरमा-में आरमासे धारण कर रखता है—टिका रखता है—जोड़ रखता है वह अध्यारम है और वह अध्यारम सो तप है।

#### ३. इच्छा निरोध

मोक्ष पंचाशव/४८ तस्माद्वीर्यसमुद्वेकादिच्छारोधस्तपो विदुः। माह्यं वाकायसंभूतमान्तरं मानसं स्मृतम् ।४८। =वीर्यका उद्रेक होनैके कारणसे इच्छा निरोधको तप कहते हैं।...

ध • १२/४,४,२६/४४/१२ तिण्णं रयणाणमानिक्भावट्टमिच्छाणिरोहो । क तीनो रत्नोंको प्रगट करनेके लिए इच्छानिरोधको तप कहतें हैं। (चा. सा./१३३/४)।

नि. सा./ता. वृ./६/१४ में उद्गधृत...तवो विसयणिरगहो जत्थ । = तप वह है जहाँ विषयोंका निग्रह है ।

प्र, सा./ता. वृ /७१/१००/१२ समस्तभावेच्छात्यागेन स्वस्वरूपे प्रतपनं विजयनं तपः । = भावों में समस्त इच्छाके त्यागसे स्व-स्वरूपमें प्रतपन करना, विजयन करना सो तप है।

द्र. सं./२१/६३/४ समस्तमहिर्द्वव्येच्छानिवृत्तितक्षणतपश्चरण । कसंपूर्ण बाह्य द्रव्योकी इच्छाको दूर करनेरूप सक्षणका धारक तपश्चरण। (द्र. सं./३६/१५१/७); (द्र. मं./६२/२१६/३)।

अन. ध./७/२/६११ तपो मनोऽक्षकायाणां तपनात संनिरोधनात्। निरु-चयते दगाद्याविभावायेच्छानिरोधनम्।२। चतप शब्दका अर्थ समी-चीनतया निरोध करना होता है। अतएव रत्नत्रयका आविभाव करनेके लिए इष्टानिष्ट इन्द्रिय विषयोंकी आकाक्षाके निरोधका नाम तप है।

#### ४. चारित्रमें उद्योग

भ. आ./मू./१० चरणिम्म तिम्म जो उज्जमो य आउंजणा य जो होई। सो चेव जिणेहिं तथो भणिदो असढं चरंतस्स ११०। च्चारित्रमें जो उद्योग और उपयोग किया जाता है जिनेन्द्र भगवान् उसको ही तप कहते हैं।

#### २. तपका व्यवहार सक्षाण

कुरल, का./२७/१ सर्वेषामेव जोवानां हिसाया विरितस्तथा। शान्त्या हि सर्वदुःवानां सहनं तप इण्यते ।१। = शान्तिपूर्वक दुःख सहन करना और जीवहिसा न करना, वस इन्हींमें तपस्याका समस्त सार है।

स्.सि./६/२४/३१८/१२ अनियुहीतवीर्यस्य मार्गाविरोधिकायक्तेशस्तपः। शक्तिको न छिपाकर मोक्षमार्गके अनुकूत शरीरको क्लेश देना यथा-शक्ति तप है। (रा. वा./६२/४/७/५२६)।

रा. वा./१/११/२१/६११/३३ देहस्येन्द्रिययाणां च तार्पं करोतीत्यनशनादि-[ अतः ] तप इत्युच्यते । च्य्देह और इन्द्रियोंकी विषय प्रवृत्तिको रोककर उन्हें तपा देते है । अतः ये तप कहे जाते हैं ।

रा. वा./६/२४/७/६२६/३२ यथाशक्ति मार्गाविरोधिकायक्लेशानुष्ठानं तप इति निश्चोयते ।=अपनी शक्तिको न छिपाकर मार्गाविरोधी कायक्लेश आदि करना तप है। (चा. सा./१३३/३); (भा. पा./टी./ ७७/२२१/८)।

का. अ./पू./४०० इह-पर-लोय-सुहाणं णिरवेक्को जो करेदि सम-भावो । विविहं काय-किलेसं तवधममो णिम्मलो तस्स । — जो समभावो इस लोक और परलोकके सुखकी अपेक्षा न करके अनेक प्रकारका काय-क्लेश करता है उसके निर्मल तपधर्म होता है।

#### ३. श्रावककी अवेक्षा तपके सक्षण

प. पु./१४/२४२-२४३ नियमश्च तपश्चेति द्वयमेतन्न भिषाते ।२४२। तेन युक्तो जनः शक्या तपस्वीति निगधते । तत्र सर्व प्रयत्नेन मतिः कार्या मुमेधसा ।२४३। = नियम और तप मे दो पदार्थ जुदे जुदे नहीं है। ।२४२। जो मनुष्य नियमसे युक्त है वह शक्तिके अनुसार तपस्वी कह-लाता है। इसलिए बुद्धिमान् मनुष्यको सब प्रकारसे नियम अथवा तपमें प्रवृत्त रहना चाहिए। २४३।

पं. बि./६/२४ पर्वस्वथ यथाशक्ति भुक्तित्यागादिकं तपः । वस्त्रपूर्तं पिके-क्तोयं रात्रिभोजनवर्जनम् । चश्रावकको पर्वदिनो (अष्टमी एवं चतु-र्दशी आदि) में अपनी शक्तिके अनुसार भोजनके परित्याग आदि रूप (अनशनादि) तपोंको करना चाहिए। इसके साथ ही उन्हें रात्रि भोजनको छोडकर वस्त्रसे छना हुआ जल भो पीना चाहिए।

## ४. तपके भेद-प्रभेद

#### १. तप सामान्यके भेद

मू. आ./३४६ दुबिहो य तवाचारो बाहिर अवभंतरो मुणेयव्यो । एककेको वि खद्धा जधाकम्मं तं परुवेमो ।३४६। = तवाचारके दो भेद हैं— बाह्य, आम्यन्तर । उनमें भी एक-एकके छह-छह भेद जानना । (स. सि./१/११/४३८/२); (चा. सा /१३३/३), (रा. वा./१/११ की उत्थानिका/६१८/११)।

#### २. बाह्य तपके भेद

त.सू./१/११ अनशनावमौदर्यवृत्तिपरिसंख्यानरसपरित्यागिविक्तिश्या-सनकायक्तेशा नाहां तप ।११। अनशन, अवमौदर्य, वृत्तिपरिसंख्यान, रसपरित्याग, विविक्तशय्यासन और कायक्तेश यह छह प्रकारका माह्य तप है। (मू. आ./३४६); (भ. आ./मू./२०८); (द्र. सं./-४७/२२८)।

#### ३. आभ्यन्तर तपके भेद

त. सू./१/२० प्रायश्चित्तविनयवैयावृत्त्यस्वाध्यायव्युत्सर्गध्यानान्युत्तरम् ॥२०॥ = प्रायश्चित्त, विनय, वैयावृत्त्य, स्वाध्याय, व्युत्सर्ग और ध्यान यह छह प्रकारका आभ्यन्तर तप है। (मू. आ./३६०) ( द्र. सं./१७/२२८)।

## ५. बाह्य-आभ्यन्तर तपके सक्षण

स. सि./१/११/४३८/३ बाह्यद्रव्यापेक्षत्वात्वरप्रत्यक्षत्वाच बाह्यस्वम् ।

स. सि./१/२०/४३१/६ कथमस्याभ्यन्तरत्वम् । मनोनियमनार्थस्वात् ।
-- नाह्यतप नाह्यद्रव्यके अवलम्बनसे होता है और दूसरोंके देखनेमें
आता है, इसलिए इसे नाह्य तप कहते हैं । (रा. वा,/१/११/१७-१८/६११/२६) (अन. घ./८/६) और मनका नियमन करनेवाला होनेसे
प्रायश्चित्तादिको अभ्यंतर तप कहते हैं ।

रा, बा,/१/११/११/६११/२१ अनशनादि हि तीर्थ्येर्गृहस्यैश्च क्रियते ततोऽप्यस्य बाह्यत्वम् ।

रा. वा,/१/२०/१-३/६२० अन्यतीथ्यनिभ्यस्तत्वादुत्तरत्वप् ॥१॥ अन्तःकरणव्यापारात् ॥२ ॥ नाह्यद्रव्यानपेक्षत्वाच ॥३॥ = (उपरोक्तके
अतिरिक्तः) नाह्यजन अन्य मतवाले और गृहस्थ भी चूँ कि इन तपोंको करते हैं, इसलिए इनको नाह्य तप कहते हैं। (भ. आ-/वि/१०७/२५८/३); (अन. घ./७/६) प्रायश्चित्तादि तप चूंकि नाह्य दव्योकी
अपेक्षा नहीं करते, अन्तः करणके व्यापारमे होते है। अन्यमतवालोंसे
अनभ्यस्त और अप्राप्तपार हैं अतः ये उत्तर अर्थात् अभ्यन्तर तप है।

भ आ./वि./१०७/२५४/४ सन्मार्गज्ञा अभ्यन्तराः । तदवगम्यत्वात् घटा-दिवत्तराचरितत्वाद्वा बाह्याभयन्तरिमिति । = रतनत्रधको जाननेवाले मुनि जिसका आचरण करते हैं, ऐसे तम आभ्यन्तर तप इस शब्दसे कहे जाते हैं।

अन. भ /७/३३ बाह्यद्रव्यानपेक्षरवात् स्वसंवेदारवतः परैः। अनध्या-सात्तपः प्राथश्चित्ताद्यभ्यन्तरं भवेत् ॥३३॥ =प्रायश्चित्तादि तपोर्मे नाह्यद्रव्यकी अपेक्षा नहीं रहती है। अन्तरंग परिणामोकी मुख्यता रहती है तथा इनका स्वयं ही संवेदन होता है। ये देखनेमें नहीं आते तथा इसको अनाईत लोग धारण नहीं कर सकते, इसलिए प्रायश्चि चादिको अन्तरंग तथ माना है।

#### ६, बाल तपका लक्षण

स. सा./मू./१६२ परमट्टम्हि दु अठिदो जो कुणदि तवं वदं च घारेई। तं सब्वं वालतवं वालवदं विति सब्ववहू ॥१६२॥ = परमार्थमें अस्थित जो जीव तप करता है और बत घारण करता है, उसके उन सब तपों और बतोंको सर्वज्ञदेव बालतप और बालवत कहते है।

स, सि./६/२०/३३६/१ बालतपो मिथ्यादर्शनोपेतमनुपायकायक्लेशप्रचुरं निकृतिबहुलब्रतधारणम् । = निथ्यात्वके कारण मोक्षमार्गमें उपयोगी न पडनेवाले कायक्लेश बहुल मायासे ब्रतोका धारण करना बालतप है। (रा. वा./६/२०/१/५२०/१८); (गो. क./जी. प्र/५४८/७१०/९२)

रा. वा./६/१२/७/६१२/२ यथार्थप्रित्तिपत्त्यभावादज्ञानिनो नाला मिथ्यादृष्ट्याद्यस्तेषां तपः वालतपः अग्निप्रवेश-कारीष-साधनादि प्रतीतम् । = यथार्थ ज्ञानके अभावमे अज्ञानी मिथ्यादृष्टियोके अग्निप्रवेश, पंचाग्नितप आदि तपको वालतप कहते हैं।

सः. सा./आ./१५२ अज्ञानकृतयोर्ज ततपःकर्मणो वन्धहेतुत्वाइमालव्य-पदेशेन प्रतिषिद्धत्वे सति । = अज्ञानपूर्वक किये गये वत, तपः आदि कर्मवन्धके कारण हैं, इसलिए उन कर्मोको 'बाल' संज्ञा देकर उनका निषेध किया है।

## २. तप निर्देश

## १. तप भी संयमका एक अंग है

भ. आ, मू. | ६ | ३२ संयममाराहंतेण तवो आराहिओ हवे णियमा । आरा-हंतेण तवं चारित्तं होइ भयणिज्जं ॥ ६॥ — जो चारित्र अर्थात् संयम-की आराधना करते हैं उनको अवश्य ही नियमसे तपकी भी आरा-धना हो जाती है। और जो तपकी आराधना करते हैं उनको चारित्र-की आराधना भजनीय होती है।

भ. आ./वि/६/३३/१ एवं स्वाध्यायो ध्यानं च अविरितिप्रमादकषाय-रयजनरूपत्या। इत्थं चारित्राराधनयोक्तया प्रत्येतु शक्त्या तपसरा-धना अवेदारमके चारित्रे सर्वथा प्रयतनं संयमः स च नाह्यतप संस्कारिताभ्यन्तरतपसा विना न संभवति । तदुपकृतात्मकत्वात्संयम-स्वरूपस्येति । = अविरिति, प्रमाद, कषायोका त्याग स्वाध्याय करनेसे तथा ध्यान करनेसे होता है इस वास्ते वे भी चारित्र रूप हैं। अतः सब तपोंका चारित्राराधनामे अन्तर्भाव हो जाता है। ...तेरह प्रकारके चारित्रमें सर्वथा प्रयत्न करना वह संयम है। वह संयम बाह्य व आभ्यन्तर तपसे सुसंस्कृत होता है तब प्राप्त होता है उसके जिना नहीं होता। अतः संयम बाह्य व आभ्यन्तर तपसे सुसंस्कृत होता है।

पु. सि. उ./१६७ चारित्रान्तर्भावात् तपोऽपि मोक्षाङ्गमागमे गदितम् । अतिगूहितानिजवीर्येस्तवपि निषेव्यं समाहितस्वान्तैः ॥ —जैन सिद्धान्तमें चारित्रके अन्तर्वर्ती होनेसे तप भी मोक्षका अंग कहा गया है अतएव अपने पराक्रमको नहीं छिपानेवाले तथा सावधान चित्तवाले पुरुषोंको वह तप भी सेवन करने योग्य है।

## २. तप मतिज्ञान पूर्वक होता है

धः,/१/४, १, १/४३/३ संपदि-मुद-मणपज्जवणाणत्तवाई मदिणाणपुठवा इदि । = अत्र श्रुत और मनःपर्ययज्ञान तथा तपादि चूँकि मतिज्ञान पूर्वक होते हैं।

## ३. तप मनुष्यगतिमें ही सम्मव है

ध,/१३/४, ४, ३१/६१/६ णेरइएसु ओरा लियसरीरस्स उदयाभावादो पंचमहञ्जयाभावादो । तिरिक्खेसु महञ्जयाभावादो । = (नारकी देव, तथा तिर्यंचोमें तपकर्म नहीं होते ) क्योंकि नारकी व देवोंके औदारिक शरीरका उदय तथा पंचमहाज्ञत नहीं होते तथा… तिर्यंचोमें महाज्ञत नहीं होते।

#### ४. गृहस्थके लिए तप करनेका विधि निषेध

भ. आ./मू./७ सम्मादिष्टिस्स नि अविरदस्स ण तनो महागुणो होदि।
होदि हु हिर्थण्हाणं चुंदच्चुदगं न तं तस्स । आ = अविरत सम्यग्दष्टि
पुरुषका तप महान् उपकार करनेवाला नहीं होता है. वह उसका तप
हाथीके स्नानके सहश होता है। अथवा बमिस जैसे छेद पाड़ते (करते)
समय डोरी बॉधकर घुमाते है तो वह डोरी एक तरफसे खुनती है
दूसरी तरफसे दृढ बँध जाती है। (मू. आ./१४०)

सा. ध./७/६० श्रावको वीर्यचर्याहः -प्रतिमातापनादिषु । स्यान्नाधि-कारी…॥६०॥ =श्रावक वीर्यचर्या, दिनमें प्रतिमायोग धारण करना आदि रूप मुनियोके करने योग्य कार्योके विषयमें ...अधिकारी नहीं है। और भी दे० तप/१/३।

#### ५. तप शक्तिके अनुसार करना चाहिए

म् आ./६६७ वलवीरियमासेजा य खेत्ते काले सरीरसंहडणं। काओ-सर्गं कुज्जा हमे दु दोसे परिहरंतो ॥६६७॥ = वल और आत्मशक्ति-का आश्रयकर क्षेत्र, काल, शरीरके संहनन—इनके वलकी अपेक्षा कर कायोत्सर्गके कहे जानेवाले दोषोंका त्यागं करता हुआ कायोत्सर्गं करे। (मृ आ./६७१)

अन, घ./१/६१ द्रव्यं क्षेत्रं बलं कालं भावं वीर्यं समीक्ष्य च । स्वास्थ्याय वर्ततां सर्वविद्धशुद्धाशनैः सुधीः ॥६१॥ = विचारक साधुओको आरोग्य और आत्मस्वरूपमे अवस्थान करनैके लिए द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव, वल और वीर्य, एन छह बातोंका अच्छी तरह पर्यालोचन करके सर्वाशन, विद्धाशन और शुद्धाशनके द्वारा आहारमें प्रवृत्ति करना चाहिए।

## ६. तपमें फलेच्छा नहीं होनी जाहिए

रा, वा /१/११/१६/६११/२४ इत्यतः सम्यग्धहणमनुवर्त्तते, तेन रष्टफल-निवृत्ति कृता भवति सर्वत्र। = 'सम्यक्' पदकी अनुवृत्ति आनेसे रष्टफल निरपृक्षताका होना त्योमे अनिवार्य है।

#### ७. पंचमकालमें तपकी अप्रधानता

म. प्र./४१/६६ करोन्द्रभारिनर्भुरनपृष्ठस्यारबस्य बीक्षणात् । कृत्स्नात् तपोगुणान्बोद्धं नालं दुष्षमसाधवः ॥६६॥ = भगवात् ऋषभदेवने भरत चक्रवर्तीके स्वप्नोका फल बताते हुए कहा कि 'बड़े हाथीके उठाने योग्य बोभसे जिसकी पीठ फुक गयी है, ऐसे घोड़ेके देखनेसे माञ्चम होता है कि पचमकालके साधु तपश्चरणके समस्त गुणोंको धारण करनेमे समर्थ नहीं हो सकेगे।

#### ८. तप धर्म पालनार्थ विशेष भावनाएँ

भ. आ /मू /१४६३,१४६२ अप्पाय वंषिओ तेण होई विरियं च गूहियं भवि । मुह सोलदाए जीवो बंधिद हु असादबेदणीयं ॥१४६३॥ संसारमहाडाहेण उज्भमाणस्स होइ सीयधरं । मुक्तवोदाहेण जहा सीयधरं उज्भमाणस्स ॥१४६२॥ = शक्त्यनुरूप तपमें जो प्रवृत्ति नहीं करता है, उसने अपने आत्माको फॅसाया है और अपनी शक्ति भी खिपादो है ऐसा मानना चाहिए, सुखासक्त होनेसे जोत्रको असाता वेदनीयका अनेक भवमें तीव दुःख देनेवाला, तीव पापबंध होता है ॥१४४३॥ जैसे सूर्यकी प्रचंड किरणोंसे संतप्त मनुष्यका शरीरदाह धारागृहसे नष्ट होता है वेसे संसारके महादाहसे दग्ध होनेवाले भव्योंके लिए तप जलगृहके समान शान्ति देनेवाला है। तपमें सांसारिक दुःख निर्मूलन करना यह गुण है ऐसा यह गाथा कहती है। (भ. खा./टी./१४४०-१४७६), (पं. वि./१/६८-१००)

दे. तपः/४/७ (तपकी महिमा अपार है। जो तप नहीं करता वह तृणके समान है।)

#### १. सम्यक्त्व सहित ही तप तप है

३. बाह्याभ्यन्तर तपका समन्वय

मो.मा./मू./१६ तवरहियं जंणाणं णाणिवजुत्तो तवो वि अकयत्थो। =जो झान तप रहित है, और जो तप है सो भी झान रहित है तौ होजही अकार्य है।

का.ख./१०२ बारस-विहेण तवसा णियाण-रहियस्स णिज्जरा होदि। वेरग्ग-भावणादो णिरईकारस्स णःणिस्स ।१०२। = निदान रहित, निरिभमानी, <u>ह्यानी पुरुषके वैराग्यकी भावनासे अथवा व</u>ेराग्य और भावनासे बारह प्रकारके तपके द्वारा कर्मोकी निर्जरा होती है।

## २. सम्यक्त्व रहित तप अकिंचित्कर हैं

नि.सा./मू /१२४ कि काहिद वणवासो कायकलेसो विचित उववासो।
अज्भयमीणपहुदी समदारहियस्स समणस्स ।१२४। =वनवास,
कायवतेश रूप अनेक प्रकारके उपवास, अध्ययन मौन आदि समता
रहित सुनिको का। करते हैं -क्या लाभ करते हैं। अर्थात कुछ नहीं।

इ.पा./मू /१सम्मत्तिविरहिषाणं सुट्ठु वि जगां तवं चरंताणं । ण लहंति वीहिलाहं अवि वासंसहस्सकोडीहि ।१। सम्यक्त बिना करोडों वर्ष तक उग्र तप भी तपे तो भी बोधिकी प्राप्ति नाही (मो पा./१७.४१); (र सा./१०३), (मू.आ./१००)।

मो.पा./१६ कि काहिदि बहिकम्मं कि काहिदि बहुविहं च खबण तु। कि काहिदि आदावं आदसहावस्स विवरीदो १६६१ = आत्म स्वभावतें विपरीत प्रतिकृत बाह्यकर्म जो क्रियाकांड सो कहा करेंगा! कहू मोक्षका कार्य तौ किचिन्मात्र भी नाहीं करेंगा, बहुरि .अनेक प्रकार क्षमण कहिए उपवासादिक कहा करेंगा। आतापनयोगान्दि कायक्तेश कहा करेंगा। कछू भी नहीं करेंगा।

स.श./३३ यो न वित्ति परं देहादेवमात्मानमव्ययम् । लभते स न निर्वाणं तप्त्वापि परमं तपः ।३३। = जो अविनाशी आत्माको शरीरसे भिन्न नहीं जानता है, वह घोर तपश्चरण करके भी मोक्षको नही प्राप्त करता है (ज्ञा./३२/४७) ।

यो.सा.अ /६/१० बाह्यमाभ्यन्तरं द्वेषा प्रत्येकं कुर्वता तपः। नैनो निर्जीर्थते शुद्धमारम्तर्यनमजानता ११०। = जो पुरुष शुद्ध आरम-स्वरूपको नहीं जानता है वह चाहैं बाह्य आभ्यन्तर दोनो प्रकारके तप करे वा एक प्रकारका करें, कभी कमेंको निर्जरा नहीं कर सकता।

पं.नि./१/६७ कालत्रये बहिरबस्थितिजातवर्षाशीतातपप्रमुखसंघितिध-दुःखे । आत्मप्रबोधिविकले सकलोऽपि कायक्लेशो वृथा वृतिरिवो-जिम्मतशालिवप्रे ।६७। = साधु जिन तीन कालोमे धर छोडकर बाहिर रहने से उत्पन्न हुए वर्षा, शैर्य और धूप आदिके तीव दुःखको सहता है वह यदि उन तीन कालोमें अध्यादम ज्ञानसे रहित होता है तो उसका यह सब ही कायवर्षेश इस प्रकार व्यर्थ होता है जिस प्रकार कि धान्यकिरोसे रहित लेतोंमें वासों या काँटों आदिसे बाढ़का निर्माण करना ।६७। (यं वि./१/६०)।

## इ. संयम बिना तप निरर्थक है

शी.पा./मू./५ संजमहीणो य तवो जह बरइ णिरत्थयं सटबं ।६। क्षहुरि संयमरहित तप होय सो निरर्थक है। एसें ए आचरण करें तो सर्व निरर्थक है (मू.आ./७७०)।

म्.आ./१४० सम्मदिद्विस्सं वि अविरदस्स ण तवो महागुणो होदि । होदि हु हित्थण्हाणं चु'दिच्छद्कम्म तं तस्स ।१४०। = संयम रहित तपः महान् उपकारी नहीं। उसका तप हस्तिस्मानकी भाँति जानना, अथवा दही मथने की रस्सीकी तरह जानना। (भ.आ./मू./७)।

भ-आ /मू //७७० : संजमहीणो य त्वो जो कुणिद णिरस्थयं कुणिद ।

—संयम रहित तप करना निरर्थक है, अर्थात उससे मोक्षकी प्राप्ति

नहीं होती।

## 8. अंतरंग तपके बिना बाह्य तप निरर्थक है

प.प्र./प्र./१६१ घोरु करंतु वि तबचरणु सयस वि सत्थ मुणंतु । परम-समाहिविव जिजया पवि देवस्वइ सिंउ संतु ।१६१। च घोर तपश्चरण करता हुआ भी और सब शास्त्रीको जानता हुआ भी जो परम समाधिसे रहित है वह शान्तरूप शुद्धारमाको नहीं देख सकता।

भ, आ /वि./११४८/१३०६/१ यद्धि यदर्थं तत्प्रधानं इति प्रधानताभ्यन्तर-त्रसः। तच शुभशुद्धपरिणामात्मकं तेन विना न निर्जरायै बाह्यमत्तर। = आभ्यन्तर तपके लिए बाह्य तप है। अतः आभ्यन्तर तप प्रधान है। यह आभ्यन्तर तप शुभ और शुद्ध परिणामोंसे युक्त रहता है इसके विना बाह्य तप कर्म निर्जरा करनेमें असमर्थ है।

उ.सा./आ./२०४/क. १४२ क्लिश्यन्तौ स्वयमेव दुष्करतरे मों क्षोन्मुखैः कर्मभिः, विलश्यन्तो च परे महावततपो भारेण भगनाश्चिरम्। साक्षान्मोक्ष इदं निरामयपदं संवैद्यमानं स्वयं ज्ञानं ज्ञानगुणं बिना कथमपि प्राप्तुं क्षमन्ते निह ।१४२। — कोई जीव दुष्करतर और मोक्षसे पराष्ट्रमुख कर्मों के द्वारा स्वयमेव वलेश पाते हैं तो पाओ और अन्य कोई. जीव महावत और तपके भारसे बहुत समय तक भगन होते हुए क्लेश प्राप्त करों तो करो, जो साक्षाद मोक्ष स्वरूप है, निरामय पद है, और स्वयं संवैद्यमान है, ऐसे इस ज्ञानको ज्ञानगुणके बिना किसी भी प्रकारसे वे प्राप्त नहीं कर सकते।

हा /२२/१४/२३४ मन शुद्धचैव शुद्धिः स्याद्दे हिनां नात्र संशयः । वृथा तद्वचितरेकेण कायस्यैव कदर्थनम् ।१४। = नि'सन्देहं मनकी शुद्धिसे ही जीवोंके शुद्धता होती है, मनकी शुद्धिके विना केवल कायको क्षीण करना वृथा है (हा./२२/२८)।

आचारांग/१११ अति करोतु तपः पालयतु संयमं पठतु सकलशास्त्राणि। यावन्त ध्यारयात्मानं तावन्त मोक्षो जिनो भणति।

आ.सा./१४/१२६ सकलशास्त्रं सेवितां सूरिसंघाच् रहमतु च तपश्चा-भ्यस्तु स्फोतयोगं। चरतु विनयवृत्ति बुध्यतां विश्वतत्त्वं यदि विषयविलासः सर्वमेतन्न किंचितः = १. अति तप भी करे, संयमका पालन भी करे, और सकल शास्त्रोंका अध्ययन भी करे, परन्तु जब तक आत्माको नहीं ध्याता है, तब तक मोक्ष नहीं होती है ऐसा जिनेन्द्र भगवान्ने कहा है।११। २, सकल शास्त्रको पढ़े, आचार्यके संघको दढ़ करे, और निश्चल योगकर तपश्चरण भी करे, विनय वृत्ति धारण करे, तथा समस्त विश्वके तत्त्वोंको भी जाने, परन्तु यदि विषय विलास है तो ये सूर्व निरर्थक हैं।

मो.मा.प्र./७/३४०/१ जो बाह्य तप तो करें अर अन्तरंग तप न होय. तौ उपचार तै भी वाकों तप संज्ञा नहीं ।

मो.मा.प्र./७/३४२/८ वीतराग भावरूप तपको न जाने अर इन्हींको तप जानि संग्रह करें तो संसार ही मैं भ्रमे ।

## ५. अंतरंगं सहित ही बाह्य तप कार्यकारी है

ध.१३/४.४,२६/४५/३ ण च चउव्यिहआहारपरिच्यामो चेव अणेसणं, रागादिहि सह तच्चागस्स अणेसणभावन्भुवगमादो । =पर इसका (अनशनादिका) यह अर्थ नहीं कि चारो प्रकारके आहारका त्याग ही अनेषण कहलाता है क्यों कि शागादिके साथ ही उन चारोके (चार प्रकारका आहार) त्यागको अनेषण रूपसे स्वीकार किया है।

## द. बाह्य तप केवल पुण्य बन्धका कारण है

ज्ञा./८/१/४३ सुगुष्तेन सुकायेन कायोत्सर्गेण वानिशम्। संचिनोति शुभं कर्म काययोगेन संयमी ।७। = भले प्रकार गुप्त रूप किये हुए, टार्थात् अपने वशीभूत किय हुए काटपे तथा निरन्तर कायोत्सगंसे संयमी मुनि शुभकर्मको संचय करते है।

#### ७. बाह्य तपींको तप कहनेका कारण

अन. यं / १०/६, त्र देहाक्षतपनारकर्म दहनादान्तरस्य च । तपसो वृद्धिहेतुत्वात स्यात्तपोऽनशनादिकम् । ६। बाह्येस्तपोभि कायस्य कर्शनादक्षमर्दने । ध्विन्ववाहो भट इव विक्रामित कियन्मनः । ६। = अनशनादि
तप इसिलए है कि इनके होनेपर शरीर इन्द्रियाँ उद्विवत नहीं हो
सकतीं किन्तु कृश हो जातो है । दूसरे इनके निमित्तसे सम्पूर्ण
अशुभकर्म अग्निके द्वारा ईंधनकी तरह भस्मसाद हो जाते हैं । तीसरे
आभ्यन्तर प्रायश्चित्त आहि तपोके बहानेमें कारण है । ६। बाह्य तपोके द्वारा शरीरका कर्षण हो जानेसे इन्द्रियोंका मर्दन हो जाता है,
इन्द्रिय दस्तनसे मन अपना पराक्रम किस तरह प्रगट कर सकता है
केसा भी योद्धा हो प्रतियोद्धा द्वारा अपना धोडा मारा जानेपर
अवश्य निर्वत्त हो जायेगा।

मो.मा.प्र./७/३४०/१ बाह्य साधन भए अन्तरंग तपकी बृद्धि हो है। ताती उपचार करि इनको तप कहै हैं।

#### ८. बह्य अभ्यन्तर तपका समन्वय

स्य. स्तो / २३ चाहां तप. परमदुश्चरमाचरं स्त्व-माध्यात्मिकस्य तपसः परिचृं हणार्थस् । ध्यानं निरस्य वलुषद्वयमुत्तरस्मिन्, ध्यान-द्वये ववृतिषेऽतिशयोपपन्ने । ३। = आपने आध्यात्मिक तपकी परि-वृद्धिके लिए परम दुश्चर बाह्य तप किया है। और आप आर्तरौद्र रूप दो कलुषित ध्यानोंका निराकरण करके उत्तरवर्ती दो सातिशय ध्यानोंमें प्रवृत्त हुए हैं। (म.आ./वि./१३४८/१३०६/१)।

भ.आ./मू./१३६० तिगं च होदि आन्धंतरस्स सोधीए नाहिरा सोधी। भिजडोकरणं लिंगं जहसंतो जदकोधस्स ११३६०। = अम्यंतर परिणाम शुद्धिका अनशनादि नाह्य तप चिह्न है। जैसे किसी मनुष्यके मनमें जब क्रोध उत्पन्त होता है, तन उसकी भौहे चढती हैं इस प्रकार इन त्योंमें लिंग लिंगी भाव है।

द.सं./टी./४७/२२८/११ द्वादशिवधं तपः । तेनैव साध्यं शुद्धात्मस्वरूपे प्रतपनं विजयनं निश्चयतपश्च । = बारह प्रकारका तप है । उसी (व्यवहार) तपसे सिद्ध हीने योग्य निज शुद्ध आन्म स्वरूपमें प्रतपन अर्थात् विजय करने रूप निश्चय तप है ।

मो.मा प्र./०/३४०/१ बाह्य साधन होते अंतरंग तपकी वृद्धि होती है। इससे उपचारसे उसको तप कहते हैं। परन्तु जो बाह्य तप तो करें अर अतरंग तप न होय तो उपचारसे भी उसको तप संज्ञा प्राप्त नहीं।

#### ४. तपके कारण व प्रयोजनादि

#### १. सप करनेका उपदेश

मो. पा /मूं./६० धुवसिद्धी तित्थयरो चडणाणजुदी करेह तवयरणं। णाऊण धुवं कुडजा तवयरणं णाणजुत्तो वि ।६०१ = आचार्य कहे है -- देखो जाक नियमकरि मोक्ष होनी है अर च्यसर ज्ञान मति. श्रुति, अवधि, भनःपर्यय इनिकरि युक्त है ऐसा तीर्थं कर है सो भी तपश्चरण करें है, ऐसे निश्चय करि जानि ज्ञान करि युक्त होतें भी तप करना योग्य है।

#### २. तपके उपदेशका कारण

भ• आ /मू./१६१,२३७-२४१ पुक्वमकारिद जोगो समाधिकामो तहा
मरणकाले । ण भविद परोसहसहो विसयमुहपरम्मुहो जीवो
।१६१। सो णाम वाहिरतवो जेण मणो दुक्कडं ण छट्ठेदि । जेण य सहु।
जायि जेण य जोगा ण हायंति ।२३६। वाहिरतवेण होदि हु सव्या
महसीलदा परिचत्ता । सिन्तिहिद च सरीरं ठिवदो अप्पाय संवेगे
।२३७। चयिद पूर्व कालमें तपश्चरण नहीं किया होय तो मरण
कालमें समाधिको इच्छा करता हुआ भी परीषहोंको सहन नहीं करता
है, अतः विषय मुखो में आसक्त हो जाता है ।१६१। जिस तपके आचरणसे मन दुष्कमंके प्रति प्रवृत्त नहीं होता है, तथा जिसके आचरणसे
अभ्यन्तर प्रायश्चित्तादि तपोंमें प्रद्वा होती है जिसके आचरणसे पूर्वके
धारण किये हुए वतींका नाश नहीं होता है, उसी तपका अनुष्ठान
करना योग्य है ।२३६। तपसे सम्पूर्ण मुख स्वभावका रयाग होता है ।
बाह्य तप करनेसे शरीर सब्लेखनाके उपायकी प्राप्ति होती है और
आत्मा संसारभीरुता नामक गुणमें स्थिर होता है। (भ. आ./मू./
१६३) (भ. आ./मू. १८८)।

मो. पा./मू. ६२ सहेण भाविदं णाणं दुहे जादे विणस्सदि । तम्हा जहा-वर्ल जोई अप्पा दुवर्खोर्ह भावए ।६२। च्लो सुखकिर भाया हुआ ज्ञान है सो उपसर्ग परीषहादिक करि दुखक् उपजतें नष्ट हो जाय है ताते यह उपदेह है जो योगी ध्यानी मुनि है सो तपश्चरणादिकके कष्ट दुखसहित आत्माक् भावे। (स. रा./मू०/१०२) (ज्ञा०/३२/१०२/

अन, ध./७/१ ज्ञाततत्त्वोऽिष वैतृष्ण्याहते नाष्नोति तत्त्वस्य । ततस्तित्स-द्धये धीरस्तपस्तष्येत नित्यक्षः ।१। तत्त्वोका ज्ञाता होनेपर भी, वीत-रागताके विना अनन्तचतुष्टय रूप परम पदको प्राप्त नहीं हो सकता । अतः बीतरागताकी सिद्धिके अर्थ धीर बीर साधुओंको तपका नित्य हो संचय करना चाहिए।

### ३ तपको तप कहनेका कारण

रा. वा /१/११/२०-२१/६११/३१ यथारिन संचितं तृणादि दहति तथा कर्म मिध्यादर्शनावर्जितं निर्देहतीति तप इति निरुच्यते ।२०। देहेन्दि-यतापाद्वा ।२१। = जैसे-अरिम संचित्त तृणादि इन्धनको भस्म कर देती है उसी तरह अनशनादि अजित मिध्यादर्शनादि कर्मीका दाह करते है। तथा देह और इन्द्रियोंकी विषय प्रवृत्ति रोककर उन्हें तपा देते हैं अतः ये तप कहे जाते है।

## ४. तपसे बलकी वृद्धि होती है

ध. १/४,१,२२/६/१ आधाराजआ वि छम्मासोनवासा चेव होंति, तदुवरि संकिलेयुप्पत्तीदो त्ति ण तवोबलेणुप्पण्णविरियंतराइयक्यओ-वसमाणं तक्बलेणेव मंदीकथासादाबेदणीओदयाणमेस णियमो तस्थ तिव्वरोहादो। = प्रश्न — अधातायुष्क भी छह मास तक उपवास करने-वाले ही होते हैं, क्योंकि इसके आगे संक्लेश उत्पन्न हो जाता है १ उत्तर — ...तपके बलसे हो असाता वेदनीयके उदयको मन्द कर चुकने-वाले साधुओं के लिए यह नियम नहीं है। क्योंकि उनमें इसका विरोध है।

#### ५. तप निर्जरा व संवरका कारण है

त, सू./१/३ तपसा निर्जरा च ।२। = तपसे संवर और निर्जरा होती है।

रा. बा./८/२३/७/६८४ पर उद्दृष्ट्त—कायमणोविषिगुसो जो तवसा चेट्टदे

अणेश्रविद्धं। सो कम्मणिज्जराए विश्वलाए वहदे मणुस्सोत्ति। = काय,

मन और वचन गुप्तिसे युक्त होकर जो अनेक प्रकारके तप वस्ता है वह

मनुष्य विश्वल कर्म निर्जराको करता है।

# न. वि./मू./शे/४४/३३७ तपसश्च प्रभावेण निर्जीर्ण कर्म जायते ।४४। = तपके प्रभावसे कर्म निर्जीर्ण हो जाते हैं।

दें निर्जरा/२/४ [ तप निर्जराका ही नहीं संबरका भी कारण है।]।

#### ६. तप दुखका कारण नहीं आनन्द्रका कारण है

- स. श./३४ आत्मवेहान्तरज्ञानजनिताह्वादिनिष्ट तः। तपसा दुष्कृतं घोरं भुज्ञानोऽपि न खिद्यते।३४। = आत्म और शरीरके भेद-विज्ञानसे उत्पन्न हुए आनन्दसे जो आनिन्दित है वह तपके द्वारा उदयमें लाये हुए भयानक दुष्कर्मीके फलको भोगता हुआ भी खेदको प्राप्त नहीं होता है।
- इ. उ./४८ आन्न्दो निर्दहत्युद्धं कर्मेन्धनमनारतम्। न चासौ विदाते योगी वहिंदुं खेष्वचेतनः ।४८। स्वह परमानन्त सदा आनेवासी कर्म रूपो ईंधनको जला डालता है। उस समय ध्यान मग्न योगीके बाह्य पदार्थींसे जायमान दुखोंका कुछ भी भान न होनेके कारण कोई खेद नहीं होता।
- ज्ञा./२२/४८/१९४ स्वपरान्तरिवज्ञानसुधास्पन्दाभिमन्दितः। खिद्यते न तपः कुर्वत्रिप वर्तशैः शरीरजैः।४८। ⇒भेद-विज्ञानी मुनि आत्मा और परके अन्तर्भेदी विज्ञानरूप अमृतके वेगसे आनन्दरूप होता हुआ व तप करता हुआ भी शरीरसे उत्पन्न हुए खेद क्लेशादिसे खिन्न नहीं होता है।४८।

#### ७. तपकी महिमा

भ- ला./मू /१४७२-१४७३ तं णित्थ जं ण लब्भइ ततसा सम्मं कपण पुरिसस्स । अगीय तणं जिल्लओ कम्मतणं इहिंद य तवगी ११४७२। सम्मं कदस्स अपरिस्सवस्स ण फलं तवस्स वणोदुं। कोई अस्थि समत्थे जस्स वि जिन्भासयसहस्सं ११४७३। = निर्दोष तपसे जो प्राप्त म होगा ऐसा पदार्थ जगतमें है नहीं। अर्थात तपसे पुरुषको सर्व उत्तम पदार्थीकी प्राप्ति होती है। जैसे प्रज्वलित अग्नि तृणको जलाती है वैसे तपरूप अग्नि कर्म रूप तृणको जलाती है।१४७२। उत्तम प्रकारसे किया गया और कर्मास्य रहित तपका फल वर्णन कर्ममें जिसको हजार जिहा है ऐसा भी कोई शेषादि देव समर्थ नहीं है। (भ. आः/ मू./१४६०-१४७६)।

कुरल०/२७/७ यथा भवति तीक्ष्णानिस्तयै बोज्ज्बलकाञ्चनम्। तपस्मेवं यथाकष्टं मनः शुद्धिस्तथैव हि।७। = सोनेको जिस आगमें पिचलाते हैं वह जितनी ही तेज होती है, सोनेका रंग उतना ही अधिक उज्ज्वल निकलता है। ठीक इसी तरह तपस्वी जितने ही बड़े कहों-को सहता है उसके उतने ही अधिक आध्मिक भाव निर्मल होते हैं।

आराधना सार/७/२६ निकाचितानि कर्माणि ताबद्धस्मवन्ति न । याव-रश्वचने प्रोक्तस्त्पोविद्धिने दीप्यते ।श्र⇒निकाचित कर्म तक तक भस्म नहीं होते हैं, जब तक कि प्रवचनमें कही गयी तप रूपी अस्ति दीप्त नहीं होती है ।

रा वा./१/६/२%/५१६/२२ तपः सर्वार्थसाधनम् । तत एव ऋद्वयः संजायन्ते । तपस्विभिरध्युषितान्येव क्षेत्राणि लोके तीर्थतामुपगतानि ।
तशस्य न विद्यते स तृणारलधुर्लक्ष्यते । मुञ्चन्ति त' सर्वे गुणाः ।
नासौ मुञ्जति संसारम् । = तपसे सभी अर्थोकी सिद्धि होती है । इससै
ऋद्वियोंकी प्राप्ति होती है । तपस्वियोंकी चरणरजने पवित्र स्थान ही
तीर्थ बने हैं । जिसके तप नहीं वह तिनकेसे भी लघु है । जसे सब
गुण छोड देते है वह संसारसे मुक्त नहीं हो सकता ।

आ। अनु /११४ इहैन सहजान् रिपून् विजयते प्रकोषाविकान्, गुणाः
परिणमन्ति यानसुभिरप्ययं वाञ्छति । पुरश्च पुरुषार्थसिद्धिरचिरास्त्वयं यायिनी, नरो न रमते कथं तपसि तापसंहारिण ।११४।
= इसके अतिरिक्त वह तप इसी लोकमें क्षमा, शान्ति, एवं विशिष्ट
प्रद्वि आदि दुर्लभ गुणोंको भी प्राप्त कराता है। वह चूँ कि परलोकमोश पुरुषार्थको सिद्ध कराता है अतएव वह परलोकमें भी हितका

साधक है। इस प्रकार विचार करके जो विवेकी जीव हैं वे उभय-लोकके सन्तापको दूर करने वाले उस तममें अवश्य प्रवृत्त होते हैं।

पं बि /१/६६-१०० कषायविषयोद्धटप्रचुरतस्करीयो मुभटताष्टितो विघटते यतो दुर्जयः। अतो हि निरुपद्रवश्चरति तेन धर्मश्रिया, यतिः समुपलक्षितः पथि विमुक्तिपुर्याः सुलम् ॥११॥ मिध्यात्वादेर्यदिह भविता दु खमरनं तपोध्यो, जातं तस्मादुदककणि-कैकेव सर्वान्धिनीरात्। स्तोकंतेन प्रभवमस्विलं कृच्छूलन्धे नरस्वे, यद्योतर्हिस्वलति तदहो का क्षतिर्जीय ते स्यात् ॥१००॥ ≕जो क्रोधादि कषायों और पंचेन्द्रिय विषयों रूपी उद्भट एवं बहुतसे चोरोंका समुदाय बडी कठिनतासे जीता जा सक्ता है वह चूंकि तपरूपी सुभटके द्वारा कलपूर्वक ताख्ति होकर नष्ट हो जासा है। अतएव उस तपसे तथा धर्मरूपी लक्ष्मीसे संयुक्त साधु मुक्तिरूपी नम्परीके मार्गमें सब प्रकारकी विध्न-बाधाओं से रहित होकर मुख-पूर्वक गमन करता है ॥ ६६॥ लोकमें मिथ्यात्व आदिके निमित्तसे जो तीव दुख प्राप्त होनेवाला है उसकी अपेक्षा तपसे उत्पन्न होनेवाला दुख इतना अरुप होता है कि समुद्रके सम्पूर्ण जलकी अपेक्षा उसकी एक भ्रंद होती है। उस तपसे सब कुछ आविर्भृत हो जाता है। इसलिए हैं जीव ! कष्टसे प्राप्त होनेवाली मनुष्य पर्याय प्राप्त होनेपर भी यदि तुम तपसे भ्रष्ट होते हो तो फिर तुम्हारी कौन-सी हानि होगी। अर्थात् सब छट जायेगा ॥१००॥

#### ५. शंका समाधान

## १. देवादि पदौंकी प्राप्तिका कारण तप निर्जशका कारण कैसे

रा, वा./१/३/४-१/११ तपसोऽभ्युदयहेतुत्वान्निर्ज राङ्गत्वाभाव इति चेत्, न; एकस्यानेककार्यारम्भदर्शनात्॥४॥ गुणप्रधानफलोपपत्तेव कृषी-वलवत्॥४॥ यथा कृषीवलस्य कृषिक्रियायाः पलालशस्यफलगुण-प्रधानफलाभिसंबन्धः तथा मुनेरिप तपस्कियायां प्रधानोपसर्जनाम्यु-दयनिश्रेयसफलाभिसंबन्धोऽभिसन्धिवशाइ वेदितव्यः। = प्रश्न-तप देवादि स्थानोकी प्राप्तिका कारण होनेसे निर्जराका कारण नहीं हो सकता ! उत्तर-एक कारणसे अनेक कार्य होते हैं। जैसे एक हो अग्न पाक और भस्म करना आदि अनेक कार्य करती है। अथवा जैसे किसान मुख्यस्पसे धान्यके लिए खेती करता है, प्याल तो उसे यो ही मिल जाता है। उसी तरह मुख्यतः तप क्रिया कर्मक्षयके लिए है, अभ्युदयकी प्राप्ति तो प्रयालकी तरह आनुष्यिक ही है, गौण है। किसीको विशेष अभिष्ठायसे उसकी सहज प्राप्ति हो जाती है।

#### दुख प्रदायक तबसे तो असाताका आस्त्रव होना चाहिए

रा, वा,/६/११/१६-२०/५२१/१६ स्थावेतत्-यदि दु:त्वाधिकरणमसद्वेचहेतुः,
नतु नाग्न्यलोचानशनावितपःकरणं दु:त्वहेतुरिति तदनुष्ठानोपवेशनं
स्वतीर्थं करस्य विरुद्धम्, तदिवरोधे च दु:त्वादीनामसद्वेचास्वस्याग्रुक्तिरिति; तन्नः किं कारणम् । अनिष्टद्रव्यसंपकीद् द्वेषोरपती
दु:त्वोत्पक्तिः न तथा बाह्याम्यन्तरतपः प्रवृत्तौ धर्मध्यानपरिणतस्य
यतेरनशनकेशलुञ्चनादिकरणकारणापदितकायक्लेशेऽस्ति द्वेषसंभवः
तस्मान्नासद्वेचनन्धोऽस्ति । कोधाद्यावेशे हि सति स्वपरोभयदुः त्वादीनां पापासवहेतुत्विषष्टं न केवलानाम् ' अति तदुपः ये प्रवर्तमान'
स्वपरस्य दुःत्वादिहेतुत्वे सत्यपि क्रोधाद्यभावात् पापस्याभन्धकः ।
न्यप्रन—यदि दुःलके कारणोसे असाता वेदनीयका आस्रव होता है
तो नग्न रहना केशलुंचन और अनशन आदि तपोका उपदेश भी

दुखके कारणों का उपदेश हुआ ? उत्तर—क्रोधारिक आवेशके कारण द्वेषपूर्वक होनेवाले स्व पर और उभयके दुखादि पापास्रवके हेतु होते हैं न कि स्वेच्छासे आहमशुद्धधर्थ किये जानेवाले तप आदि । जैसे अनिष्ठ दृव्यके सम्पर्कसे द्वेषद्वक दुख उत्पन्न होता है उस तरह बाह्य और अम्यंतर तपकी प्रवृत्तिमें धर्म ध्यान परिणत सुनिके अन्यान केशलुंचनादि करने या करानेमें द्वेषकी सम्भावना नहीं है अतः असाताका बन्ध नहीं होता ।.. अनादि कालीन सांसारिक जन्म मरणकी वेदनाको नाश करनेकी इच्छासे तप आदि उपायों में प्रवृत्ति करनेवाले यतिके कार्यों सं स्वपर-उभयमें दुखहेतुता दीखनेपर भी कोधादि न होनेके कारणपापका बन्धक नहीं होता। (स. सि./६/११/- ३२६/६)

## ३. तपसे इन्द्रिय दमन कैसे होता है

भ आ./वि./१८८/४०६/५ ननु चानशनादौ प्रवृत्तस्याहारदशेने तद्वार्ती-श्रवणे तदासेवाया चादरो नितान्तं प्रवर्तते ततोऽयुक्तमुच्यते तपो-भावनया दान्तानीन्द्रियाणीति । इन्द्रियविष्यरागकोपपरिणामानां कमस्त्रबहेतुत्याः अहितत्वप्रकाशनपरिज्ञानपुरःसरतपोभावनया विषयसुखपरित्यागात्मकेन अनशनादिना दान्तानि भवन्ति इन्द्रिन याणि । पुन पुन सेव्यमानं विषयसुखं रागं जनसति । न भाव-नान्तरान्तर्हितमिति मन्यते । = प्रश्न - उपवासादि तपौमें प्रवृत्त हुए पुरुषको आहारके दर्शनसे और उसकी कथा मुननेसे, उसको भक्षण करनेकी इच्छा उत्पन्न होती है। अतः तपोभावनासे इन्द्रियोंका दमन होता है। यह कहना अयोग्य है ! उत्तर-- इन्द्रियों के इष्टानिष्ट स्पर्शादि विषयोंपर आत्मा रागी और द्वेषी जब होता है तब उसके राग द्वेष परिणाम कर्मागमनके हेतु बनते हैं। ये राग जीवनका अहित करते हैं. ऐसा सम्याज्ञान जीवको वतलाता है। सम्याज्ञान युक्त तपी-भावनासे जो कि विषय मुखोंका त्यागरूप और अनशनादि रूप है. इन्द्रियोंका दमन करती है।पुन पुन विषय मुखका सेवन करनेसे राग भाव उत्पन्न होता है परन्तु तंपोभावनासे जब आत्मा सुसंस्कृत होता है तब इन्द्रियाँ विषय सुखकी तरफ दौडती नहीं हैं।

## ६. तपधमं, भावना व प्रायश्चित्त निर्देश

#### १. शक्तितस्तव मावनाका लक्षण

स. सि./ई/२४/३३८/१२ अनियूहितबीर्यस्य मार्गीवरोधि कायवलेश-स्तपः। =शक्तिको न छिपाकर मोक्षमार्गके अनुकूल शरीरको क्लेश देना यथाशक्ति तप है। (भा. पा./टो./७७-२२१)(चा. सा /४४/३)

रा. बा, १६/२४/७/६२६/३० वारोरमिदं दु'खकारणमनित्यमशुचि, नास्य यथेष्ठभोगविधिना परिपोधो युक्त', अशुच्यपीदं गुणरत्नसंचयोपका- शीति विचिन्त्य विनिवृत्तविषयमुखाभिष्वद्वस्य स्वकार्य प्रत्येतद्वभृत- किमव नियुव्जानस्य यथाशक्ति मार्गाविरोधि कायवलेशानुष्ठामं तप इति निश्चीयते। =अपनी शक्तिको नहीं छिपाकर मार्गा- विरोधो कायवलेशादि करना तप है। यह शरीर दु खका कारण है, अशुचि है, कितना भी भोग भोगो पर इसकी तृष्ति नहीं होती। यह अशुचि होकर भी शीलवत आदि गुणोंके संचयमें आत्माकी सहायता करता है यह विचारकर विषय विरक्त हो आत्म कार्यके प्रति शरीर- का नौकरकी तरह उपयोग कर लेना उचित है। अतः मार्गाविरोधी कायवलेशादि करना यथाशक्ति तप भावना है।

## २. एक शक्तितस्तपमें ही ६५ मावनाओंका समावेश

घ. म/३.४१/८६/११ जहाथामतवे सग्रससेसतित्थयरकारणाण संभवादो, जदो जहाथामो णाम ओघनसस्स धीरस्स णाणदंसणकत्तिदस्स होदि। ग्राच तत्थ दंसणविसुज्भदादीणमभावो, तहा तवंतस्स अण्ण-हाणुत्रवत्तीदो।'' = प्रश्न-(शक्तितस्तपमें शेष भावनाएँ कैसे संभव हैं । उत्तर — यथाशक्ति तपमें तीर्थ कर नामकर्मके बन्धके सभी शेष कारण सम्भव है, क्यों कि, यथाथाम तप ज्ञान, दर्शनसे युक्त सामान्य बनवान और धीर व्यक्तिके होता है, और इसलिए उसमें दर्शनिवशुद्धतादिकों का अभाव नहीं हो सकता, क्यों कि ऐसा होनेपर यथाथाम तप बन नहीं सकता।

३. तपप्रायहिचत्तका सक्षण

ध. प/६,४,२६/६१/६ खवणायं विजणि विषयि न पुरिमंडलेयहाणाणि तवो णाम । — उपवास, आचाम्ल, निर्विकृति, और दिवसके पूर्वार्धमें एकासन तप (प्रायश्चित्त) है।

चा, सा /१४२/१ सञ्जादिगुणालंकृतेन कृतापराधेनोपवासैकस्थानाचाम्स-निर्विकृत्यादिभिः क्रियमाणं तप इत्युच्यते । = जो शारीरिक व मान-सिक बल आदि गुणोंसे परिपूर्ण हैं, और जिनसे कुछ अपराध हुआ है ऐसे मुनि उपवास, एकासन, आचाम्ल आदिके द्वारा जो तपश्चरण करते हैं उसे तप प्रायश्चित्त कहते हैं।

स. सि./१/२२/४४०/८ अनशनावमौदर्यादिसक्षणं तपः। = अनशन, अनमौदर्य आदि करना तप प्रायश्चित्त है। (रा.वा./१/२२/७/- ६२१/२१)।

**तप ऋद्धि**—दे० ऋद्धि/६।

तिपन---१.तीसरे नरकका तीसरा पटल--दे० नरक/४/१९;

र विद्युत्रभ गजदन्त का कूट तथा देव-दे० लोक/६/४,

३. राचक पर्वत का कूट-दे लोक/१/१३।

तपनतापि-आकाशोपपनन देव-दे० देव/11/६।

तपनीय-१, मानुषोत्तर पर्वतस्थ एक क्ट -दे० लोक/६/१०/

२. सौधर्म स्वर्गका ११वॉ पटल व इन्द्रक-दे० स्वर्ग/६/३ /

तप प्रायश्चित्त- दे॰ तप/६।

**तपमद**—दे० मद।

तपविद्या—<sub>दे० विद्या ।</sub>

तपविनय—दे० विनय/१।

तपस्वी — र.क. आ./१० विषयाशावशातीतो निरारम्भोऽपरिग्रहः । ज्ञानध्यानतपोरक्तस्तपस्वी स प्रशस्यते ।१०। = जो विषयींकी आशाके वशसे रहित हो, चौबीस प्रकारके परिग्रहसे रहित और ज्ञान-ध्यान-पर्मे लवलीन हो, वह तपस्वी गुरु प्रशंसाके योग्य है।

स-सि-/१'२८/४४२/व महोपवासाद्यनुष्ठायी तपस्वी । = महोपवासादिका अनुष्ठान अरनेवाला तपस्वी कहलाता है । (रा.वा./१/२४/५/६२३); (चा.सा./१५१/१)

**तपाचार**—दे० आचार ।

तपरिधना - दे॰ आराधना ।

तिपत —तीसरे नरकका द्वितीय पटल —दे० नरक/४/१९।

त्योनिधि स्त — इस बतकी दो प्रकार विधि वर्णन की गयी हैं — बृहइ व लघु।

बृहद्विधि — ह.पु./३४/६२ ~ ६ १ उपवास, १ प्रास, २ प्रास। इसी प्रकार एक ग्रास वृद्धि कमसे सातवें दिन ७ प्रास। आठ दिनों-का यह कम ७ बार दोहराएँ। पीछेसे अन्तमें एक उपवास करें और अगले दिन पारणा। यह 'सप्त सप्त' तपो विधि हुई। इसी प्रकार अष्टम अष्टम, नवम नवम आदि रूपसे द्वात्रिंशत् द्वात्रिंशत् (३२-३२) पर्यंत करना। जेतवीं तप विधि हो उतने ही प्रास तक वृद्धि करे, और उतनी ही बार क्रमको दोहराये।

इस प्रकार करते करते सप्तम सप्तमके (=×७)+१=५७ दिन; अष्टम अष्टमके (१×=)+१=७३ दिन; नवम नवमके (१०×१)+१= ११ दिन: द्वात्रिशत्तम द्वात्रिशत्तमके (३३×३२)+१=१०५७ दिन। सघुविथि -- ह.पु./३४/६२-६४ उपरोक्तवत् ही विधि है। अन्तर केवल इतना है कि यहाँ उपवास का ग्रहण न करने। केवल ग्रासॉका वृद्धिकम ग्रहण करना।

तपो भावना—दे॰ भावना/१।

तपोशुद्धि व्रत—ह.पु./३४/१०० मन्त्र—२,१,१,६,१,१ + १६,३०,१०, ६,२,१ । विधि—अनशनके २; अवमौदर्यका १, वृति परिसंख्यान-का १; रसपरित्यागके ६; विविक्त शय्यासनका १; कायक्षेशका १; इस प्रकार नाह्य तपके ११ उपनास । प्रायश्चित्तके १६; विनयके ३०, वैयावृत्तिके १०, स्वाध्यायके ६; व्युत्सर्गके २; ध्यानका १; इस प्रकार अन्तरंग तपके ६७ उपवास । कुल—७८ उपवास बीचके १२ स्थानोंमें एक पारणा ।

तम---१. प्रथम नरकका नवाँ पटल-- दे०नरक/६/११ तथा रतनप्रभा २. तृतीय पृथिवीका प्रथम पटल---दे० नरक/६ तथा लोक/२/८।

तप्तजला पूर्व विदेहको एक विभंगा नही —दे० लोक/१/८। तप्ततप्त ऋद्धि —दे० ऋद्धि/१।

तम — स.सि./४/२४/२६६/८ तमो दृष्टिप्रतिबन्धकारणं प्रकाशिवरोधि । = जिससे दृष्टिमें प्रतिबन्ध होता और जो प्रकाशका विरोधी है वह तम कहलाता है। (रा.बा./४/२४/१४/४८१/७); (त.सा./३/६८/१६१); (द्र.सं /१६/४३/११)

रा. वा./१/२४/१/४८१/१४ पूर्वोपात्ताशुभकर्मोदयात ताम्यति आरमा, तम्यतेऽनेन, तमनमात्रं वा तमः । च्यूवीपात्त अशुभकर्मके उदयसे जो स्वरूपको अन्धकारावृत करता है या जिसके द्वारा किया जाता है, या तमन मात्रको तम कहते हैं।

#### तमःप्रभा—जक्षण व नामकी सार्थकता

स.रिा./३/१/२०१/६ तम प्रभासहचरिता भूमिस्तम प्रभा । = जिसकी प्रभा अन्धकारके समान है वह तम प्रभा भूमि है। (ति.पं./२/२१); (रा.वा/३/१/३/१६६/१६)

रा.बा./३/१/४--६/१५६/२१ तमः प्रभेति विरुद्धमिति चैत्; नः स्वात्म-प्रभोपपत्ते ।४।---न दीप्तिरूपैन प्रभा द्वव्याणां स्वारमैव मृजा प्रभा यहसंनिधानात् मनुष्यादीनामयं संव्यवहारो भवति स्निग्धकृष्ण-भ्रमिदं रूशकृष्णप्रभमिदमिति, ततस्तमसोऽपि स्वारमैव कृष्णा प्रभा अस्तीति नास्ति विरोधः। बाह्यप्रकाशापेक्षा सेति चेतः अविशेष-प्रसङ्गः स्यातः । अनादिपारिणामिकसंज्ञानिर्देशाद्वा इन्द्रगोपनत् । ११ भेदरूढिशब्दानामगमकत्वमवयवार्थाभागदिति चेत्: न; सूत्रस्य प्रतिपादनोपायत्वात् । = प्रश्न-तमः और प्रभा कहना यह विरुद्ध है : उत्तर-नहीं: तमकी एक अपनी आभा होती है। केवल दीप्तिका नाम ही प्रभानहीं है, किन्तु द्रव्योंका जो अपना विशेष विशेष सलोनापन होता है, उसीसे कहा जाता है कि यह स्निग्ध कृष्ण-प्रभावाला है, यह रूक्ष कृष्ण प्रभावाला है। जैसे-मखमली की ड्रेकी 'इन्द्रगोप' संज्ञा रूढ है, इसमें व्युत्पत्ति अपेक्षित नहीं है। उसी तरह तमः प्रभा आदि संज्ञाएँ अनादि पारिणामिकी रूढ समकती चाहिए। यद्यपि ये रूढ शब्द हैं फिर भी ये अपने प्रतिनियत अर्थी-को रख़ती है।

- ★ तम:प्रभा पृथिवीका आकार व विस्तारादि
   ─देः नरक/६/११।
- \* तम.प्रभा पृथिवीका नकशा—दे॰ लोक//२/८।
- \* **अरर नाम मधवा**—दे० नरक/१।

तमका—चौथे नरकका पाँचवा पटल—दे० नरक/१/११। तमसा—भरतक्षेत्र आर्यखण्डकी एक नदी—दे० मनुष्य/४। तमिस्र—१. पांचवें नरक का पांचवां पटल—दे. नरक/१/११। २. विजयार्ध पर्वते की गुफा—दे० लोक/३/१।

तमो---पाँचवें नरकका पहला पटल--दे० नरक/६/१९।

तमोर दशमी वत - व्रतिविधान सं./पृ. १३० 'तम्बोल दशिम वत-को यह बोर, दश सुपात्रको देय तमोर।' (यह वत श्वेताम्बर व स्थानकवासी आज्ञायमे प्रचलित है।)

#### तर्क-का स्थाण

तत्त्वार्थाधिगमभाष्य/१/१५ ईहा, ऊहा तर्कः परीक्षा विचारणा जिज्ञासा इस्यनर्थान्तरस् ।=ईहा, ऊहा, तर्क, परीक्षा, विचारणा और जिज्ञासा यह सन शब्द एक अर्थवासे है ।

श्लो ना./३/१/१३/११६/२६८/२२ साध्यसाधनसंबन्धाञ्चानिवृत्तिरूपे साक्षात् स्वार्थ निश्चयने फले साधकतमस्तर्कः । च्याध्य और साधन-के अविनाभावरूप सम्बन्धके अज्ञानकी निवृत्ति करना रूप स्वार्थ निश्चयस्वरूप अञ्यवहित फलको उत्पन्न करनेमें जो प्रकृष्ट उपकारक है, उसे तर्क कहते हैं ।

प.मु,/३/११-१३ उपलम्भानुपलम्भिन्ति व्याप्तिज्ञानमूहः ।११। इदमस्मिन्सत्येव भवत्यसति न भवत्येवेति च।१२। यथाग्नावेव धूमस्तदभावे
न भवत्येवेति च।१३। = उपलब्धि और अनुपलब्धिकी सहायतासे
होनेवाले व्याप्तिज्ञानको तर्क कहते हैं, और उसका स्वरूप है कि
इसके होते ही यह होता है इसके न होते होता ही नहीं, जैसे
अग्निके होते ही धुआँ होता है और अग्निके न होते होता ही
नहीं है।

न्या. दी./३/९९६-९६/६२/१ व्यापिञ्चानं तर्कः । साध्यसाधनयोगिम्यगमकभावप्रयोजको व्यभिचारगन्धासिहिष्णुः संबन्धविशेषो व्याप्तिरविनाभाव इति च व्यपदिश्यते । तत्सामध्यित्वक्वग्न्यादि धूमादिरैव गमयित न तु घटादिः तदभावात् । तस्याश्चाविनाभावापरनाम्न्याः व्याप्तेःः प्रमितौ यत्साधकतमं तदिदं तर्काख्यं प्रमाणिमरार्थः । । । यत्र यत्र धूमवन्त्वं तत्र तत्राग्निमस्विति । = व्याप्तिके
झानको तर्क कहते हैं । साध्य और साधनमें गम्य और गमक (बोध्य और बोधक ) भावका साधक और व्यभिचारीकी गम्धसे रहित जो सम्बन्ध विशेष है, उसे व्याप्ति कहते हैं । उसोको अविनाभाव भी कहते हैं । उस व्याप्तिके होनेसे अग्नि आदिको धूमादिक ही
अनति हैं, घटादिक नहीं । क्योंकि घटादिककी अग्नि आदिके
साथ व्याप्ति नहीं है । इस अविनाभाव रूप व्याप्तिके झानमें जो
साधकतम है वह यही तर्क नामका प्रमाण है । । । उदाहरण—जहाँ
कहाँ धूम होता है वहाँ वहाँ अग्नि होती है।

स्या, म./२८/३२१/२७ उपलम्भानुपलम्भसभवं त्रिकालीकलितसाध्य-साधनमंत्रनधावालम्बनसिदम्स्मिन् सत्येव भवतीरयावाकारं संवेदन-मृहस्तर्कापरपर्यायः । यथा यानान् कश्चिह् धूमः स सर्वो बह्रो सत्येव भवतीति तस्मिन्नसति असौ न भवत्येवेति वा । —उपलम्भ और अनुपलम्भसे उत्पन्न तीन कालमें होनेवाले साध्य साधनके सम्बन्ध आदिसे होनेवाले, इसके होनेपर यह होता है, इस प्रकारके ज्ञानको ऊह अथवा तर्क कहते हैं जैसे—अग्निके होनेपर ही धूम होता है, अग्निके न होनेपर धूम नहीं होता है।

#### २. तर्कामासका लक्षण

प. मु./६/१०/६६ असंबद्धे तज्ज्ञानं तर्काभासं ॥१०॥ =िजन पदार्थीका आपसमें सम्बन्ध नहीं उनका सम्बन्ध मानना तर्काभास है।

## तर्कमें पर समयकी मुख्यतासे व्याख्यान होता है

व. सं./टी /४४/१६२/४ तर्के मुख्यवृत्त्यापरसमयव्याख्यानं । चतर्कमें मुख्यतासे अन्य मतोंका व्याख्यान होता है।

#### ४. अन्य सम्बन्धित विषय

भ मित्रज्ञानके तर्का प्रत्यभिद्यान आदि भेद व इनकी उत्पत्तिका
 कम।

अगम प्रमाणमें तर्क नहीं चलता । —दे० आगम/६

अगम सुतर्क द्वारा बाधित नहीं होता। —दे० आगम/६

अगम विरुद्धतर्क तर्क ही नहीं । —दे० आगम/१

\* तर्क आगम व सिद्धान्तोंमें अन्तर।
 —दे० पद्धति

\* स्वभावमें तर्क नहीं चलता । —दे० स्वभाव/२
 तिजित—कायोत्सर्गका एक अतिचार —दे० ठ्युरसर्ग/१

तलवर—ित. सा./टी./६०३ तलवर कहिये कोटवाल ।

तात्पर्यवृत्ति इस नामकी कई टीकाएँ उपलब्ध हैं - १. आ० अभयनिद (ई० ६३०-६५०) कृत तत्त्वार्थ सूत्रकी टोका; २. आ० विद्यानिद कृत अष्ट सहस्रोकी लघु समन्तभद्र (ई० १०००) कृत वृत्ति; ३. आचार्य जयसेन (ई० २००१, १२०) कृत समयसार, प्रवचनसार व पंचास्तिकायको टीकाएँ।

तादीतम्य संबन्धः स्थाः./३३/४७,६१ अग्नेरुणगुणेनैव सह तादारम्यलक्षणस्वन्धः ।५७। यत्किल सर्वास्वय्यवस्थास् यदारम-कत्वेन व्याप्तं भवति तदारमकरवन्याप्तिश्चन्यं न भवति तस्य तैः सह तादारम्यलक्षणसंबन्धः स्यात् । = अग्नि और उष्णताके साथ तादारम्य रूप सम्बन्ध है ।५७। जो निश्चयसे समस्त ही अवस्थाओं में यद्गः आरमकपनेसे अर्थात् जिस स्वरूपपनेसे व्याप्त हो और तद्गः आरमक-पनेकी अर्थात् उस स्वरूपपनेकी व्याप्तिसे रहित न हो उसका उनके साथ तादारम्य लक्षण सम्बन्ध होता है।

ताप — स.सि./६/११/३२६/१ परिवादाविनिमित्तादाविलान्तः करणस्य तीव्रानुशयस्तापः । = अपवाद आदिके निमित्तसे मनके खिल्न होने पर जो तीव अनुशय सन्ताप होता है, वह ताप है। (रा.वा./६/११ /३/६१६)।

स्या.म./३२/३४२/ पर उह्रधृत श्लो० ३ जीवाइभाववाओ बंधाइपसाइगो इदं तावो । = जीवोंसे सम्बद्ध दुःख और बन्धको सहना करना ताप है।

तापन — तीसरे नरकका चौथा पटल — दे० नरक/६/११।

तापस-१. एक विनयवादी-दे० वैनयिक; २, भरतक्षेत्र पश्चिम आर्य खण्डका एक देश-दे० मनुष्य/४।

तापी- भरत क्षेत्रस्थ आर्यखण्डकी एक नदी-दे० मनुष्य/४।

तामस दान--- दे॰ दान।

तामिल वेद-एलाचार्य (अपरनाम कुन्दकुन्द) द्वारा रचित कुरल-काव्यका अपरनाम है।

ताम्रिक्सी--वर्तमान ताम्रल्क नगर । सुह्य देशकी राजधानी थी (म.पु./प्र. पन्नालाल) ।

ताम्त्रा-पूर्व आर्थस्वण्डस्थ एक नदी-दे० मनुष्य/४।

तार- चतुर्थ नरकका तृतीय पटल-दे० नरक/६/११।

तारक — १, पिशाच जातीय व्यन्तर देवोंका एक भेद—दे० पिशाचः दः म,पु./४-/६३ भरतक्षेत्रके मक्तय देशका राजा विन्ध्यशक्ति था। चिरकाल तक अनेकों योनियोमे भ्रमणकर वर्तमान भवमें द्वितीय प्रतिनारायण हुआ। विशेष [परिचय—दे० शलाकापुरुष/४: ३- पा. पु./१०/६४— अर्जुन (पाण्डव) का शिष्य एवं मित्र था। वनवासके समय सहायवनमे दुर्योधन द्वारा चढाई करनेपर अपना शौर्य प्रगट किया।

#### तारे-- १. सारोंके नाम उपलब्ध नहीं हैं

ति.प./७/३२ संपिह् कालबसेणं ताराणामाणं णित्थ उवदेसो.. ।३२। = इस समय कालके बशसे ताराओं के नामोंका उपदेश नहीं है।

\* ताराओंकी संख्या, भेद व उनका कोकर्मे अवस्थान —दे० ज्योतिषदेन/२।

#### ताल प्रलंब—

भ.आ./वि./११२३/११३०/११ तालशब्दो न तरुविशेषवचनः कितु वनस्पत्येकदेशस्तरुविशेष उपलक्षणाय वनस्पतीनां गृहीतं ...प्रतम्बं द्विषधं मूलप्रलम्बं, अग्रप्रलम्बं च । कन्दमूलफलाख्यं. भूम्यनुप्रवेशिक्त्रस्तुलप्रलम्बं अङ्कुरप्रवालफलपत्राणि अग्रप्रलम्बानि । तालस्य प्रतम्बं तालप्रलम्बं वनस्पतेरङ्कुरादिकं च सभ्यत इति । — ताल प्रलम्ब इस सामासिक शब्दमं जो ताल शब्द है उसका अर्थ ताडका वृक्ष इतना ही लोक नहीं सम्भते हैं । किन्तु वनस्पतिका एकदेश रूप जो ताडका वृक्ष वह इन वनस्पतियोका उपलक्षण रूप सम्भक्षर उससे सम्पूर्ण वनस्पतियोका ग्रहण करते हैं ।...

'ताल प्रलम्ब' इस शब्दमें जो प्रलम्ब शब्द है उसका स्पष्टीकरण करते हैं—-प्रलम्बके युल प्रलम्ब, अग्र प्रलम्ब ऐसे दो भेद हैं। कन्दमूल और अंकुर जो भूमिमें प्रविष्ठ हुए हैं उनको मूलप्रलम्ब कहते हैं। अंकुर, कोमल पसे, फल और कठोर पसे इनको अग्र प्रलम्ब कहते हैं। अर्थात तालप्रलम्ब इस शब्दका अर्थ उपलक्षणसे वनस्पतियोंके अंकुरादिक ऐसा होता है (ध.१/१,१,१/६ पर विशेषार्थ)।

तिगिच्छ-निषध पर्वतस्थ एक हद। इसमेंसे हरित व सीतोदा निदयाँ निकलती हैं। धृतिदेवी इसमें निवास करती हैं।—दे० लोक/श/८।

तित्तिणदा—तितिणदा अतिचार सामान्य—दे० अतिचार/ ३।

तिमिल्न - १. विजयार्ध पर्वतकी क्ट तथा देव - दे० लोक/१/४।
२. पाँचवें नरकका पाँचवाँ पटल - दे० नरक/१/११।

तिरस्कारिणी-एक विद्या-दे० विद्या।

#### तिरुत्तक तेवर—

गद्य चिन्तामणि, छत्र चूड़ामणि व जीवन्धर चम्पू के आधार पर रचित जीवक चिन्तामणि । समय--ई, श ७ । (ती./४/३१३) ।

तियंच पशु, पक्षी, कीट, पतंग यहाँ तक कि वृक्ष, जल, पृथिवी, व निगोद जीव भी तिर्यंच कहलाते हैं। एकेन्द्रियसे पंचेन्द्रिय पर्यन्त अनेक प्रकारके कुछ जलवासी कुछ थलवासी और कुछ आकाशचारी होते हैं। इनमेंसे असंज्ञी पर्यन्त सब सम्मूर्छिम व मिध्यादृष्टि होते हैं। परन्तु संज्ञी तिर्यंच सम्यवत्व व देशवत भी धारण कर सकते हैं। तिर्यंचोंका निवास मध्य लोकके सभी असंख्यात द्वीप समुद्रोंमें है। हतना विशेष हैं कि अद्वाई द्वीपसे आगेके सभी समुद्रोंमें जलके अतिरिक्त अन्य कोई जीव नहीं पाये जाते और उन द्वीपोंमें विकल-त्रय नहीं पाये जाते। अन्तिम स्वयम्भूरमण सागरेमें अवश्य संज्ञी पंचेन्द्रिय सिर्यंच पाये जाते है। अतः यह सारा मध्यलोक तिर्यक लोक कहलाता है।

#### मेद व लक्षण

**२** 

२

₹

१२

\*

१ विर्यंच सामान्यका रूक्षण ।

२ जलचरादिकी अपेक्षा तिर्यचेंकि मेद।

३ । गर्भजादिकी अपेक्षा तिर्यंचोंके मेद ।

४ | मार्गणाकी अपेक्षा तिर्यंचेंके भेद ।

जीव समासोंकी अपेक्षा तिर्थविके मेद।

— दे० जीव समास ।

सम्मूच्छिम तिर्वेच । —दे० सम्मूच्छीन ।

🛊 । महामत्स्यकी विशाल काय । 👚 —दे० सम्मुच्छीन ।

भोगमूर्मिया तिर्यंच निर्देश । —दे० भूमि/८।

## तिर्यंचीमें सम्यक्त्व व गुणस्थान निर्देश व शंकाएँ

१ तिर्यंचगितमें सम्यक्तवका स्वामित्व।

औपशमिकादि सम्यक्तवका स्वामित्व ।

—दे॰ सम्यग्दर्शन /IV/ ।

जन्मके पश्चात् सम्यक्त्वग्रहणकी योग्यता ।

-दे० सम्यग्दर्शन /IV/२/६

जन्मके पश्चात् संयम ग्रहणकी योग्यता

—हे॰ संयम/२।

तिर्यंचोंमें गुणस्थानोंका स्वामित्व ।

गति-अगतिके समय सम्यक्त्व व गुणस्थान।

—दे० जन्म/६।

रत्री, पुरुष व नपुंसकवेदी तिर्यंची सम्बन्धी।

—दे० वेद ।

क्षायिक सम्यग्दृष्टिसंयतासंयत मनुष्य ही होय तिर्येच

तर्वेच संयतासंयतोंमें क्षायिक सम्यक्त क्यों नहीं।

५ तिर्येष्ट्रनीमें क्षायिक सम्यक्त क्यों नहीं।

६ अपर्याप्त तिर्यंचिनीमें सम्यक्त्व क्यों नहीं ।

पर्याप्तापर्याप्त तिथैच । — दे० पर्याप्ति ।

७ अपर्याप्त तिर्येचोंमें सम्यक्त कैसे सम्भव हैं।

८ अपर्याप्त तिर्यंचोंमें संयमासंयम क्यों नहीं।

तिर्यंचायुका बन्ध होनेपर अणुव्रत नहीं होते।

—दे० आयु/६ ।

तिर्युचायुके बन्ध योग्य परिणाम । —दे० आग्रु/३।

९ तिर्यंच संयत क्यों नहीं होते।

१० | सर्वे द्वीप समुद्रोंमें सम्यग्दृष्टि व संयतासंयत तिर्येच कैसे | सम्भव हैं।

११ | ढाई द्वीपसे बाहर सम्यक्त्वकी उत्पत्ति क्यों नहीं।

कर्मभूमिया तिर्यंचोंमें क्षायिक सम्यक्त क्यों नहीं।

विर्यंच गतिके दुःख ।

--दे० भ.आ./मू./१६८१-१६८७।

तिर्थेचोंमें संभव वेद, क्षाय, रुश्या व पर्याप्ति आदि।

⊷दे० वह वह नाम ।

कौन तिर्यंच भरकर कहा उत्पन्न हो और अभा गुण प्राप्त करे -- दे० जन्म/६। तिर्यं च गतिमें १४ मार्गणाओके अस्तित्व सम्बन्धी २० मरूपणाएँ । ---दे० सत् । तिर्थं च गतिमें सत्, संख्या, क्षेत्र, एर्ज्जन, काल, \* अन्तर, भाव व अल्प-बहुत्व रूप आठ मरूपणाएँ \* --दे० वह वह नाम । तिर्यं च गतिमें कर्मोंका बन्ध उदय व सत्त्व प्ररूपणाएं व तत्सम्बन्धो नियमादि । —दे० वह बह न∤म । तिर्यं चगति व आयुक्तर्भकी प्रकृतियंकि बन्ध, उदय, सत्त्व प्ररूपणाएँ व तत्सम्बन्धी नियमादि । —दे० यह वह नाम । भाव मार्गणाकी इष्टता तथा उसमें भी आयके अनुसार \* ही व्यय होनेका नियम । --दे॰ मार्गणा। Ę तिर्थंच लोक निर्देश ₹ तिर्यं च छोक सामान्य निर्देश । ર तिर्यं च लोकके नामका सार्थंक्य। ₹ तिर्यं च लोककी सीमा व विस्तार सम्बन्धी दृष्टि मेद । ሄ विकलेन्द्रिय जीवीका अवस्थान । ų पंचेन्द्रिय तिर्थं चोंका अवस्थान । Ę जलचर जीवींका अवस्थान । \* कर्म व भोग भूगियोंमें जीवोका अवस्थान । -दे० भूमि। \* तैजस कायिकोंके अवस्थान सम्यन्धी दृष्टि मेद। —दे० काय/२/५ । \* पारणान्तिक समुद्धातगत महामत्स्य सम्बन्धी भेद दृष्टि ।

#### १. भेद व लक्षण

ঙ

## १. तियंच सामान्यका कक्षण

होते हैं।

त, सू./४/२७ औपपादिकमनुष्येभ्य शेषास्तिर्यग्योनय ।२०। = उपपाद जन्मवाले और मनुष्योके सिवा शेष सत्र जीव तिर्यचयोनि वाले हैं।२०।

वैरी जीवोंके कारण विकलत्रय सर्पत्र तिर्थेक् लोक में

--दे० मरण/४/६।

- ध. १/१.१.२४/गा, १२६/२०२ तिरियंति कुडिल-भावं सुवियड-सण्णाणिगिट्ठमण्णाणा। अञ्चंत-पाय-बहुला सम्हा तेरिच्छ्या णाम। =
  जो मन, वचन और कायकी कुटिलताको प्राप्त हैं, जिनकी आहारादि
  संज्ञाएँ सुव्यक्त हैं, जो निकृष्ट अज्ञानी हैं और जिनके अस्यधिक पापकी बहुलता पायी जावे उनको तिर्यच कहते हैं।१२६। (प. सं /प्रा./१/
  ६१); (गो जी./मू /१४८)।
- रा, बा, १४/२७/३/२४६/ तिरोभाको न्यग्भावः उपकाह्यत्वित्रप्रधः, ततः कर्मोदयापादितभावा तिर्यग्योनिरित्याख्यायते । तिराञ्चयोनिर्येषां ते तिर्यग्योनयः । = तिरोभाव अर्थात् नीचे रहना-कोभा ढोनेके लायक । कर्मोदयसे जिनमें तिरोभाव प्राप्त हो वे तिर्यग्योनि है ।

धः/१३/४,४,१४०/३६२/२ तिरः अञ्चन्ति कौटिन्यमिति तिर्यञ्चः । 'तिरः' अर्थात कृटिनताको प्राप्त होते हैं वे तिर्यच कहनाते हैं।

#### २. जळचर आदिकी अपेक्षा तियंचोंके मेद

रा, वा /३/३६/६/२०६/३० पश्चे न्द्रिया तैर्यग्योनय पश्चविधाः जलचरा, परिसर्पा, उरगाः, पक्षिण, चतुष्पादश्चेति । ⇒पञ्चेन्द्रिय तिर्यंच पाँच प्रकारके होते हैं —जलचर-(मछली आदि), परिसर्प (गोः, नकुलादि); उरग-सर्पः पक्षी, और चतुष्पद ।

पं. का, ता. वृ. (११८८/११ पृथिवयाद्यो केन्द्रियभेदेन दाम्बूकयूकोहं -दाकादिविकलेन्द्रियभेदेन जलचरस्थलचरत्वचरित्रयचतु पदादि-पञ्चेन्द्रियभेदेन तिर्पञ्चो बहुप्रकाराः। = तिर्यंचगतिके जीव पृथिवी आदि एकेन्द्रियके भेदसे; दाम्बूक, जूँव मच्छर आदि विकलेन्द्रियके भेदसे; जलचर, स्थलचर, आकाशचर, द्विपद, चतुष्पदादि पञ्चे-न्द्रियके भेदसे बहुत प्रकारके होते हैं।

#### ३. गर्मजादिकी अपेक्षा तिर्यचौंके भेद

का. आ./१२६-१३० पंचनता वि य तिविहा जल-थल-आयासगामिणो तिरिया। पत्तेयं ते दुविहा मगेण जुत्ता अजुत्ता य।१२६। ते वि पुणो वि य दुविहा गन्भजजम्मा तहेव संमुच्छा। भोगभुवा गन्भ-भुवा थलयर णह-गामिणो सण्णो।१३०। = पंचेन्द्रिय तियच जीवोके भी तीन भेद हैं — जलचर, थलचर और नभचर। इन तीनोंमें से प्रत्येकके दो-दो भेद हैं — सैनी और असैनी।१२६। इन छह प्रकारके तिर्यंचोके भी दो भेद हैं — गर्भज, दूसरा सम्मूर्छिम जनमवाले...।

#### ४. मार्गणाकी अपेक्षा तिर्यचौंके भेद

ध. १/१,१,२६/२००/३ तिर्मञ्चः पञ्चविधाः, तिर्मञ्च पञ्चेन्द्रियतिर्मञ्चः, पञ्चेन्द्रियतिर्मञ्चः, पञ्चेन्द्रियपर्माप्ततिर्भञ्चः। पञ्चेन्द्रियपर्माप्तनिर्मञ्चः। पञ्चेन्द्रियपर्माप्तनिर्मञ्चः हितः। चितर्मेचः पप्तः पञ्चारके होते है —सामान्य तिर्मेचः, पचेन्द्रिय तिर्मेचः, पचेन्द्रिय पर्माप्तः योजिन्मतो, पंचेन्द्रिय अपर्याप्तः तिर्मेचः। (गो. जी./मू. १६०)।

## २. तियंचोंमें सम्यक्तव व गुणस्थान निर्देश व शंकाएँ

## १. तिर्यंच गतिमें सम्यक्ष्वका स्वामित्व

ष . जं,/१/१,१/सू . १५६-१६१/४०१ तिरिक्ल अस्थि मिच्छाइट्ठी सासणसम्माइही सम्मामिच्छाइही असंजदसम्माइही संजदासंजदा सि ।११६। एवं जाव सब्व दीव-समुद्देसु ।१५७। तिरिवला असंजदसम्मा-इट्टि-ट्टाणे अस्थि खइयसम्माइट्ठी वेदगसम्माइट्ठी उवसमसम्मा-इट्ठी ।१४८। तिरिक्खा संजदासंजदट्ठाणे खइमसम्माइट्ठी णिरथ अवसेसा अस्थि ।१६१। एवं पचिदियतिरिक्या-पज्जत्ता ।१६०। पचि-दिय-तिरिक्ल-जोणिणीसु असंजदसम्माइट्ठी-संजदासं जदट्ठाणे खड्यसम्माइट्ठी णत्थि, अनसेसा अत्थि ।१६१। = तिर्यच मिध्यादृष्टि, सासादन सम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिश्यादृष्टि, असंयत सम्यग्दृष्टि और संयतासंयत होते हैं ।११६। इस प्रकार समस्त द्वीप-समुद्रवर्ती तिर्यंचीं-में समभाना चाहिए।१५७। तिर्यंच असंयत सम्यग्दृष्टि गुणस्थानमें क्षायिक सम्यादिष्ठ, वेदक सम्यादिष्ठ और उपशम सम्यादिष्ठ होते है ११४८। तियंच संयतासंयत गुणस्थानमे क्षायिक सम्यग्दाष्ट नहीं होते है। शेषके दो सम्यग्दर्शनोसे युक्त होते हैं। १५१। इसी प्रकार पंचेन्द्रिय तिर्यंच और पंचेन्द्रिय पर्याप्त तियच भी होते हैं।१६०। योनिमती पंचेन्द्रिय तिर्यंचोके असंयत सम्यग्द्रष्टि और संयतः-संयतगुणस्थानमें शायिक सम्यादष्टि जीव नहीं होते हैं। शेषके दो सम्यग्दर्शनोसे युक्त होते है ।१६१।

#### २. तिर्यंचोंमें गुणस्थानोंका स्वामित्व

- ष. खं. १/१,१/सू. ८४-८८/३२५ तिरिक्ला मिच्छाइट्टि-सासगसम्माइट्टि-असंजदसम्माइटि्ठ-ट्ठाणे सिया पज्जत्ता, सिया अपज्जत्ता । १४। सम्मामिच्छाइट्ठि-संजदासंजदट्ठाणे-णियमा पज्जन्ता ८५। एवं पंचिदिय-तिरिक्खापज्जत्ता ।८६। पंचिदियतिरिक्ल-जोणिणीसु मिच्छाइटिठसासणसम्माइटिठ-ट्ठाणे सिया पजात्तियाओ सिया अपज्जित्तियाओ । ५७। सम्मामिच्छाइट्ठि-असंजदसम्माइट्ठि-संजदासंजदर्ठाणे णियमा परजत्तियाओ ।==। सिर्यंच मिथ्यादष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, और असंयत सम्यग्दृष्टि गुणस्थानमें पर्याप्त भी होते हैं अपर्याप्त भी होते हैं। ५४। तिर्यंच सम्यग्निध्यादृष्टि और संयतासंयत गुणस्थानमे नियमसे पर्याप्तक होते हैं। ५५। तिर्यंच सम्बन्धी सामान्य प्ररूपणाके समान पंचेन्द्रिय तिर्यंच और पर्याप्त-पंचिन्द्रिय तिर्यंच भी होते हैं। प्रश्निमती-पंचिन्द्रिय-तियंच मिथ्यादृष्टि और सासादन गुणस्थानमें पर्याप्त भी होते हैं और अप-र्याप्त भी होते हैं ।८७। योनिमती तिर्यंच सम्यग्निध्यादृष्टि, असंयत सम्यग्दृष्टि और संयतासंयत गुणस्थानमें नियमसे पर्याप्तक होते हैं ।ददा
- ष. खं. १/१.१/सू. २६/२०७ तिरिक्खा पंचसु ट्ठाणेसु अत्थि मिच्छा-इट्ठो सासणसम्माइट्ठी सम्मामिच्छाइट्ठि असंजदसम्माइट्टी संजदा-संजदा त्ति ।२६। = मिथ्याद्रष्टि, सासादन सम्यग्द्रष्टि, सम्यग्निथ्या-दृष्टि, असंयत सम्यग्द्रष्टि और संयतासंयत इन पाँच गुणस्थानोमे तिर्यच होते हैं ।२६।
- ति. प./४/२११-३०३ तैतीसभेदसंजुदतिरिक्खजीवाण सञ्बकालिम । मिच्छत्तगुणट्ठाणं बोच्छं सण्णीण तं माणं ।२११। पणपणअज्जाखंडे भरहेरावदस्विदिम्मि मिच्छत्तं। अवरे वरम्मि पण गूणठाणाणि कयाड-दीसंति ।३००। णंचित्रिदेहे सिट्ठसमण्णित्सदअज्जवलंडए तृत्तो । विज्जाहरसेढीए बाहिरभागे सर्यपहिंगरीदो ।२०१। सासणिमस्स-विहीणा तिगुणट्ठाणाणि थोवकालस्मि । अवरे वरस्मि पणगुणठाणाङ् कयाइ दीसंति ।३०२/ सब्वेमु वि भोगभुवे दो गुणटाणाणि थोवकाल-मिम। दीसंति चउवियण्प सब्ब मिलिच्छम्मि मिच्छत्रां १२०३। = सञ्जी जीवोको छोड शेष तेतीस प्रकारके मेदोरे युक्त तिर्यंच जीवोके सब कालमें एक मिथ्यास्व गुणस्थान रहता है। संज्ञीजीवोके गुणस्थान प्रमाणको कहते हैं ।२११। भरत और ऐरावत क्षेत्रके भीतर पाँच-पाँच आर्यखण्डोमे जधन्य रूपसे एक मिश्यात्व गुणस्थान और उत्ऋष्ट रूप-से कदाचित पाँच गुणस्थान भी देखे जाते हैं।३००। पाँच विदेहोके भीतर एकसौ साठ आर्यखण्डोमे विद्याधर श्रेणियोमे और स्वयंत्रभ पर्वतके बाह्य भागमें सासादन एवं मिश्र गुणस्थानको छोड तीन गुण-स्थान जबन्य रूपसे स्त्रोक कालके लिए होते हैं। उत्कृष्ट रूपसे पॉच गूणस्थान भी कदाचित देखे जाते है (३०१-३०२। सर्व भोगभूमियोमें दो गुणस्थान और स्तोक कालके लिए चार गुणस्थान देखे जाते है। सर्वम्लेशखण्डोमें एक मिथ्यात्व गुणस्थान ही रहता है।२०३।
- धः १/९.१ २६/२०८/६ं लड्ड अपर्याप्तेषु मिथ्यादृष्टिव्यतिरिक्तशेषगुणा-संभवात् अषेषु पञ्चापि गुणस्थानानि सन्ति, "तिरश्चीध्वपर्यात्रा-द्धायां मिथ्यादृष्टिसासादना एवं सन्ति, न शेषास्तत्र तिन्नस्थपकाष्ट्री-भावात् । चल्ड यपर्याप्तकों में एक मिथ्यादृष्टि गुणस्थानको छो डकर् शेष गुणस्थान असम्भव हैं अषेष चार प्रकारके तिर्यचीमे पाँची ही गुणस्थान होते हैं । तिर्यचिनयोके अपर्याप्त कालमे मिथ्यादृष्टि और सासादन ये दो गुणस्थानवाले ही होते हैं, शेष तीन गुणस्थानवाले नहीं होते हैं । विशेष —दे० सत् ।

## ३. क्षायिक सम्यग्दष्टि संयतासंयत मनुष्य ही होते हैं तिर्यंच नहीं

३६८

- ध.८/३.२७८/३६२/१० तिरिक्खेसु खइयसम्माइट्टीसु संजदासंजदाणमणु-वर्तभादो । = तिर्यंच क्षायिक सम्यग्द्दष्टियोमे संयतासंयत जीव पाये नहीं जाते ।
- गो क./जी.प्र /३२१/४०१/५ क्षायिकसम्यग्दृष्टिर्देशसंयतो मनुष्य एव तत. कारणात्तत्र तिर्यगायुरुखोतस्तिर्यगातिश्चेति त्रीण्युदये न सन्ति । =क्षायिक सम्यग्दृष्टि देशसंयत मनुष्य ही होता है, इसलिए तिर्यगायु, उद्योत, तिर्यगाति, पंचम गुणस्थान विषे नाहीं।

#### ४. तिर्यंच संयतासंयतों है क्षात्रिक सम्यक्त क्यों नहीं

ध.१/९,१,१६८/४०२/६ तिर्पश्च क्षायिकसम्यग्दष्टमः संयतासंयताः किमिति

न सन्तोति चेन्न, क्षायिकसम्यग्दष्टीनां भोगभूमिमन्तरेणोत्पत्तेर
भावात् । न च भोगभूमानुत्पन्तानामणुवतोपादानं संभवित तत्र
तिद्वरोधात् । = प्रश्न-तिर्यचोमें क्षायिक सम्यग्दष्टि जीव संयतासंयत क्यों नहीं होते हैं ? उत्तर—नहीं, क्योंकि, तिर्यचोमें यदि
सायिक सम्यग्दष्टि जीव उत्पन्न होते है तो वे भोगभूमिमें ही
उत्पन्न होते है दूसरी जगह नहीं। परन्तु भोगभूमिमे उत्पन्न हुए
जीवोके अणुवतकी उत्पत्ति नहीं होती है, क्योंकि वहाँपर अणुवतके
होनेमे आगमसे विरोध आता है। (ध.१/१,१,०५/३२७/१) (ध.२/१,१/४८/४)

#### भ, तिर्यंचिनीमें क्षायिक सम्यक्त वर्यो नहीं

- स्ति /१/८/२३/३ तिरश्चीनां श्रायिकं नास्ति । कुत इत्युक्ते मनुष्यकर्मभूमिन एव दर्शनमोहयपणाप्रारम्भको भवति । श्रपणाप्रारम्भकालारपूर्वं तिर्यक्षु, बद्धायुष्कोऽपि उत्कृष्टभोगभूमितिर्यक्पुरुषेष्वेबोलपवते न तिर्यक्स्त्रीषु द्रव्यवेदरत्रीणां तासां श्रायकासंभवात ।
  —तिर्यंचिनयोमे श्रायिक सम्यक्त नहीं होता है । प्रश्न-क्यों ।
  उत्तर-कर्मभूमिज मनुष्य ही दर्शन मोहको श्रपणा प्रारम्भ करता
  है । श्रपणा कालके प्रारम्भसे पूर्व यदि कोई तिर्यंचायु बद्धायुष्क हो तो
  वह उत्कृष्ट भोगभृमिके पुरुपवेदी तिर्यंचोमे ही उत्पन्न होता है,
  स्त्रीवेदी तिर्यचों नहीं । क्यों वि द्रव्य स्त्रीवेदी तिर्यचोके श्रायिक
  सम्यक्त्वकी असम्भावना है ।
- ध १/१,१,१६१/४०३/६ तत्र क्षायिकसम्यग्दष्टीनामुत्पत्तेरभावासत्र दर्शन-मोहनीयस्य क्षपणाभावाच्च । चयोनिमती पंचेन्द्रिय तिर्यंचीमें क्षायिक सम्यग्दष्टि जीव मरकर उत्पन्न नहीं होते । तथा उनमें दर्शन मोहनीयको क्षण्याका अभाव है ।

#### ६. अपर्याप्त तिर्थंचिनीमें सम्यक्त्व क्यों नहीं

घ १/१,१,२६/२०१/६ भवतु नामराम्यग्रिष्टां यतासंग्रतानां तत्रामत्त्वं पर्याप्ताद्धायामेवेति नियमोपन् भात्। कथं पुनरसंग्रतसम्यग्रद्धी-नामसन्विमित न, तत्रासंग्रतसम्यग्रद्धीनामुत्पत्तरभावात्। = प्रश्नतिर्यचिनियोके अपर्याप्त कालमे सम्यग्मिश्याद्धिः और संयतासंयत् इन दो गुणस्थानशालोका अभाव रहा आवे, क्योकि ये दो गुणस्थान पर्याप्त कालमे ही पाने जाते हैं, ऐसा नियम मिलता है। परन्तु उनके अपर्याप्त कालमे अस्यतसम्यग्रहि जीवोका अभाव कैसे माना जा सकता है। उत्तर-नहीं, क्योकि तिर्यचिनियोमें असंयत सम्यग्रहिकी उत्पत्ति नहीं हैं। इसलिए उनके अपर्याप्त कालमें चौथा गुणस्थान नहीं पाया जाता है।

#### ७. अपर्याप्त तिर्यंचमें सम्यक्त कैसे सम्मव है

ध.१/१.१,=४/३२६/४ भवत् नाम मिथ्यादृष्टिसासादनसम्यग्दृत्रीनां तिर्यक्ष पर्याप्तापर्याप्तद्वयोः सत्त्वं तयोस्तत्रोत्पस्यविरोधात्। सम्यग्दब्टयस्तु पुनर्नोत्पद्यन्ते तिर्यगपर्याप्तपययिण सम्यग्दर्शनस्य विरोधादिति । न विरोध', अस्यार्षस्याप्रामाण्यप्रसङ्गात् । क्षायिकसम्यग्दिष्टः सेनिततीर्थेकरः क्षपितसप्तप्रकृतिः कथं तिर्यक्षु दुःखगुयस्सूरपद्यते इति चेन्न, तिरक्चां नारकेभ्यो दृःखाधिक्याभावात् । नारकेष्वपि सम्यग्-दृष्ट्यो नोत्पत्स्यन्त इति चेन्न, तेषां तत्रोत्पत्तिप्रतिपादकार्षोपलम्भाद् । किमिति ते तत्रोत्पचन्त इति चेन्न, सम्यग्दर्शनोपादानात् प्राङ् मिथ्यादष्टयवस्थायां बद्धतिर्यड्नरकायुष्कत्वात् । सम्यग्दर्शनेन तत् किमिति न छिचते। इति चेत् किमिति तन्न छिचते। अपि तुन तस्य निर्मुत्तच्छेदः। तदपि कृतः। स्वाभाव्यात्। = प्रश्न-मिथ्या-इष्टि और सासादन सम्यग्हिष्ट जीवोंकी तिर्यची सम्बन्धी पर्याप्त और अपर्याप्त अवस्थामें भले ही सत्ता रही आवे, क्यों कि इन दो गुणस्थानोंकी तिर्यंच सम्बन्धी पर्याप्त और अपर्याप्त अवस्थामें उत्पत्ति होनेमें कोई विरोध नहीं आता है। परन्तु सम्यग्दष्टि जीव तो तियंचोंमें उत्पन्न नहीं होते है; क्यों कि तिर्यंचोंकी अपर्याप्त पर्यायके साथ सम्यग्दर्शनका विरोध है। उत्तर्—िवरोध नहीं है, फिर भी यदि विरोध माना जावे तो ऊपरका सूत्र अप्रमाण हो जायेगा। प्रश्न--जिसने तीर्थं करकी सेवा की है और जिसने मोहनीयकी सात प्रकृतियोंका क्षय कर दिया है ऐसा क्षायिक-सम्यग्दृष्टि जीव दु ल बहुल तियंचोंमें कैसे उत्पन्न होता है १ उत्तर— नहीं, क्योंकि तिर्यंचों के नारिक योंकी अपेक्षा अधिक दुख नहीं पाये जाते हैं। प्रश्न — तो फिर नारिकयोमें भी सम्यादृष्टि जीव उत्पन्न नहीं होंगे । उत्तर-नहीं, क्योंकि, सम्यग्दृष्टियोंकी नार्कियोंमें उत्पत्तिका प्रतिपादन करनेवाला आगम प्रमाण पाया जाता है। प्रश्न –सम्यग्दिष्ट जीव नारिकयों में क्यों उत्पन्न होते हैं। उत्तर-नहीं, क्यों कि जिन्होंने सम्यग्दर्शनको ग्रहण करनेके पहले मिथ्यादृष्टि अवस्थामे तिर्यंचायु और नरकायुका बन्ध कर लिया है उनकी सम्यदर्शनके साथ बहाँपर उत्पत्ति माननेमें कोई आपत्ति नहीं आती है। प्रश्न-सम्यादर्शनकी सामर्थ्यसे उस आयुका छेद क्यो नहीं हो जाता है । उत्तर-उसका नहीं होता है। अवश्य होता है। किन्त् उसका समूल नादा नहीं होता है। प्रश्न – समूल नादा क्यो नहीं होता है ! उत्तर-आगेके भवके बाँधे हुए आयुकर्मका समूल नावा नहीं होता है, इस प्रकारका स्वभाव ही है।

ध.२/१.१/४८१/१ मणुस्सा पुव्वबद्ध-तिरिवलयुगा पच्छा सम्मत्तं चेत्तूण सहयसम्माइट्ठी हों हूण असंखेजज-त्रस्सायुगेसु तिरिवलेसु उपपज्जंति ण अण्णत्थ, तेण भोगभूमि-तिरिवलेसुप्पज्जमाणं पेविखकण असंजद्धम्माइट्ठि-अप्पज्जत्तकाले खइयसम्मत्तं लब्भिद्द। तत्थ उपपज्ज-माण-कदकरणिज्जं पडुच्च वेदगसम्मत्तं लब्भिद्द। = (इन क्षायिक व क्षायोपशमिक) दो सम्यक्त्वोंके (वहाँ) होनेका कारण यह है कि जिन मनुष्योने सम्यव्दर्शन होनेके पहले तिर्यच आयुको बाँध लिया है वे पीछे सम्यक्त्वको प्रहणकर क्षायिक सम्यव्दृष्टि होकर असंख्यात वर्षकी आयुवाले तिर्यचोमे हो उत्पन्न होते हैं अन्यत्र महीं। इस कारण भोगभूमिके तिर्यचोमे उत्पन्न होनेवाले जीवोंकी अपेक्षाते असंयत सम्यव्दृष्टिके अपयित्र कालमे क्षायिक सम्यक्त्व पाया जाता है। और उन्ही भोग भूमिके तिर्यचोमे उत्पन्न होनेवाले जीवोंको जोवोंके कृतकृत्य वेदककी अपेक्षा वेदक सम्यक्त्व भी पाया जाता है।

#### ८ अपर्याप्त तिर्यचोमें संयमासंयम क्यों नहीं

ष १/१,१,८१/३२६/१ मनुष्याः मिथ्यादृष्ट्यवस्थायां बद्धतिर्थगायुषः परचारसम्यग्दर्शनेन सह।साम्रत्यारुथानाः क्षपितसप्तमकृतयस्तिर्यक्षु किन्नोत्पद्यन्ते। इति चेत किंचातोऽप्रत्याख्यानगुणस्य तिर्यगपर्याप्तेषु सत्त्वापितः। न, देवगतिव्यतिरिक्तगतित्रयसंबद्धायुषोपलक्षिताना-मणुवतोपादानबुद्धयनुत्पत्ते.।=प्रश्न-जिन्होने मिथ्यादृष्टि अवस्थाने तिर्यंचायुका बन्ध करनेके पश्चात देशसंयमको ग्रहण कर लिया है और मोहकी सात प्रकृतियोंका क्षय कर दिया है ऐसे मनुष्य तिर्यंचों क्यो नहीं उत्पन्न होते हैं गयदि होते हैं तो इससे तिर्यंच अपर्याप्तोमें देशसंयमके प्राप्त होतेकी क्या आपत्ति आती है । उत्तर-नहीं, क्योंकि, देवगतिको छोडकर शेष तीन गति सम्बन्धी आयुबन्धसे युक्त जीवोंके अणुवतको ग्रहण करनेकी बुद्धिही उत्पन्न नहीं होती है।

## ९ तियंच संयत क्यों नहीं होते

घ. १/१,१ १४६/४०१/० संन्यस्त शरीरत्वाच्यका हाराणां तिरक्षां किमिति
संयमो न भवेदिति चेन्न, अन्तरङ्गायाः सकल निवृत्तेरभावातः ।
किमिति तदभावश्चेजजाति विशेषातः । = प्रश्न — शरीरसे संन्यास
ग्रहण कर लेनेके कारण जिन्हों ने आहारका त्याग कर दिया है ऐसे
तिर्यचोंके संयम क्यों नहीं होता है। उत्तर—नहीं, क्यों कि, आभ्यन्तर सकल निवृत्तिका अभाव है। प्रश्न—उसके आभ्यन्तर सकल
निवृत्तिका अभाव क्यो है। उत्तर—जिसे जातिमे वे उत्पन्न हुए हैं
उसमें संयम नहीं होता यह नियम है, इसलिए उनके संयम नहीं
पात्रा जाता है।

## १०. सर्व द्वीपसमुद्रोंमें सम्यग्दष्टि व संयतासंयत तिर्यंच कैसे सम्भव हैं

घ. १/१,१,१५०/४०२/१ स्वयंप्रभादारान्मानुषोत्तरात्परतो भोगभूमि-समानत्वाच तत्र देशवितनः सन्ति तत् एतत्सूत्रं न घटत इति न. वैरसंबन्धेन देवैदनिवैवेतिक्ष्य्य क्षिप्तानां सर्वत्र सत्त्वाविरोधात्। = प्रश्न -स्वयंभूरमण द्वीपवर्ती स्वयंप्रभ पर्वतके इस ओर और मानुषो-त्तर पर्वतके उस ओर असंख्यात द्वीपोमें भोगभूमिके समान रचना होनेसे वहाँपर देशवती नहीं पाये जाते हैं. इसलिए यह सूत्र घटित नहीं होता है! उत्तर—नहीं, क्योंकि, वैरके सम्बन्धसे देवों अथवा दानवोंके द्वारा कर्मभूमिसे उठाकर लाये गये कर्मभूमिज तियंचोंका सब जगह सद्भाव होनेमें कोई विरोध नहीं आता है, इसलिए वहाँपर तियंचोंके पाँचों गुणस्थान बन जाते हैं। (ध. ४/१,४,५/१६६/७); (ध. ६/१,६,६,२०/४२६/६०)।

## 99. ढाई द्वीपसे बाहर क्षायिक सम्यक्त्वकी उत्पत्ति क्यों नहीं

घ. ६/१.६-६.११/२४४/२ अढाइज्जा : दीवेषु दंसणमोहणीयकम्मस्स स्वणमाढवेदि सिं, णो सेसदीवेषु । कुदो । सेसदीविट्ठ्दजीवाणं तक्खवणसत्तीए अभावादो । लवण-कालोदइसण्णिदेसु दोसु समुद्दे सु दसणमोहणीयं कम्मं स्ववेति, णो सेससमुद्धदेसु, तत्थ सहकारिकारणा-भावा ।...'जिम्ह जिणा तित्थयत' सि विसेसणेण पिंडिसद्धतादो । च अढाई द्वीपोमें ही दर्शनमोहनीय कम्के क्षपणको आरम्भ करता है, शेष द्वीपोमें नहीं । इसका कारण यह है कि शेष द्वीपोमें स्थित जीवों-के दर्शन मोहनीय कर्मके क्षपणकी शक्तिका अभाव होता है । लवण और कालोंदक संज्ञावाले दो समुद्रोमें जीव दर्शनमोहनीयकर्मका क्षपण करते है, शेष समुद्रोमें नहीं, क्योंकि उनमें दर्शनमोहके क्षपण करनेके सहकारी कारणोंका अभाव है ।... जहाँ जिन तीर्थंकर सम्भव है' इम विशेषणके द्वारा उसका प्रतिबेध कर दिया गया है ।

## १२. कर्मभूसिया तिर्यचौमें क्षायिक सम्यक्त्व क्यीं नहीं

ध. ६/१,६-५,११/२४५/१ कम्मभूमीस दिठद-देव-मणुस*तिरिव*खाणं सब्बेसि पि गहणं किण्ण पावेदि सि भणिदेण पावेदि, कम्मभूमी-मुप्पण्णमणुस्साणमुबयारेण कम्मभूमीवबदेसादो । तो वि तिरिक्खाणं गहण पावेदि, तेसिं तत्थ वि उप्पत्तिसंभवादो । ण, जेसि तत्थेव उप्पत्ती, ण अण्यत्य संभवी अत्थि, तेसि चेव मणुस्साणं पण्णारसकम्म-भूमिववएसो, ण तिरिक्खाणं सयंपहपव्यदपरभागे उप्पज्जणेण सव्य-हिचाराणं।=प्रश्न-(सूत्रमें तो) 'पन्द्रह 'कमभूमियोंमें' ऐसा सामान्य पद कहनेपर कर्मभूमियोंमे हिथत, देव मनुष्य और तिर्यंच, इन सभीका ग्रहण क्यों नहीं प्राप्त होता है ' उत्तर - नहीं प्राप्त होता है, वयों कि, कर्मभू मियों मे उत्पन्न हुए मनुष्योंकी उपचार-से 'कर्मभूमि' यह संज्ञादी गयी है। प्रश्न—यदि कर्मभूमिमें उत्पन्न हुए जीवोंको 'कर्मभूमि' यह संज्ञा है, तो भी तिर्यंचोंका प्रहण प्राप्त होता है, क्योंकि, उनकी भी कर्मभूमिमें उत्पत्ति सम्भव है १ उत्तर— नहीं, क्योंकि, जिनकी वहाँपर ही उत्पत्ति होती है, और अन्यत्र उत्पत्ति सम्भव नहीं है, उनही मनुष्योंके पन्द्रह कर्मभूमियोंका व्यपदेश किया गया है, न कि स्वयंत्रभ पर्वतके परभागमें उत्पंत्र होने-से व्यभिचारको प्राप्त तिर्यंचोके।

## ३. तियंच लोक निर्देश

#### १. तिर्यंच छोक सामान्य निर्देश

स. सि./४/११/२६०/१२ बाहल्येन तत्प्रमाणस्तिर्यक्ष्रमृतस्तिर्यग्लोकः । =मेरु पर्वतकी जितनी ऊँचाई है, उतना मोटा और तिरछा फैला हुआ तिर्यग्लोक है।

ति. प/६/६-७ मंदरिगिरियुलादो इगिलक्लं जोयणाणि बहलिम्म ।
रज्जूय पदरलेसे चिट्ठैदि तिरियतश्रलोओ ।६। पणुवीसकोडाकोडीपमाण उद्घारपञ्लरोमसमा । दिओवहीणसंखा तस्सद्धं दीवजलिष्टी
कमसो ।७। = मंदर पर्वतके मुलसे एक लाख योजन बाहल्य रूप राजुप्रतर अर्थात् एक राजू लम्बे चौडे क्षेत्रमें तिर्यक्त्रस लोक स्थित है ।६।
पच्चीस कोड़ाकोडी उद्घार पन्योंके रोमोंके प्रमाण द्वीप व समुद्र
दोनोंकी संख्या है । इसकी आधी क्रमशः द्वीपोंकी और आधी
समुद्रोंकी संख्या है । (गो. जी /भाषा /६४३/६४६/१८)।

#### २. तिर्थंग्लोकके नामका सार्थक्य

रा, वा./२/७/उत्थानिका/१६६/६ कुतः पुनिरयं तिर्यग्लोकसंज्ञा प्रवृत्तेति। उच्यते — यतोऽसंख्येयाः स्वयं यूरमणपर्यन्तास्त्रियं क्ष्रचयविशेषेणा-विश्यता द्वीपसमुद्रास्ततः तिर्यग्लोक इति । = प्रश्न — इसको तिर्यक् लोक क्यों कहते है । उत्तर — चूं कि स्वयम्भूरमण पर्यन्त असंख्यात द्वीप समुद्र तिर्यक्-समभूमिपर तिरछे व्यवस्थित है अतः इसको तिर्यक् लोक कहते है ।

#### ३. तिर्यंच कोककी सीमा व विस्तार सम्बन्धी दृष्टि भेद

ध.३/१,२,४/३४/४ का विशेषार्थ — कितने ही आचार्यों का ऐसा मत है कि
स्वयंभूरमण समुद्रकी बाह्य वेदिकापर जाकर रज्जू समाप्त होती है।
तथा कितने ही आचार्यों का ऐसा मत है, कि असंख्यात द्वीपों और
समुद्रोकी चौडाईसे रुके हुए क्षेत्रसे संख्यात गुणे योजन जाकर रज्जूकी समाप्ति होती है। स्वयं वीरसेन स्वामीने इस मतको अधिक
महत्त्व दिया है। उनका कहना है कि ज्योतिषियों के प्रमाणको लानेके लिए २५६ अंगुलके वर्ग प्रमाण जो भागाहार बतलाया है उससे
यही पता चलता है कि स्वयंभूरमण समुद्रसे संख्यातगुणे योजन
जाकर मध्यलोककी समाप्ति होती है।

- ध. ४/१.३.३/४१/प तिण्हं लोगाणमसंखेजजिदभागे तिरियलोगो होहि ति के वि आहरिया भणंति। तंण घडदे। चतीनों लोकोंके असं-रूयातवें भाग क्षेत्रमें तिर्यक् लोक है। ऐसा कितने ही आचार्य कहते हैं, परन्तु उनका इस प्रकार कहना घटित नहीं होता।
- ध. १९/४.२.६.८/१७/४ सयंभूरमणसमुद्दस्स नाहिरिक्ततडो णाम तदवय-नभूदनाहिरनेइयाए, तत्थ महामच्छो अच्छिदो ति के नि आइरिया भणंति। तण्ण घडरे, 'कायलेस्सियाए लग्गो' ति उवरि भण्णमाण-मुत्तण सह विरोहादो । ण च सयंभुरमणसमुद्दमाहिरनेइयाए संनद्धा तिष्णि नि नादनस्या, तिरियलोयिनक्षंभस्स एगरज्जुपमाणादो-ऊगत्तप्संगादो । स्वयम्भूरमण समुद्रके नाह्य तदका अर्थ उसकी अंगभूत नाह्य नेदिका है, नहौं स्थित महामत्स्य ऐसा कितने ही आचार्य कहते है, किन्सु वह घटित नही होता क्योंकि ऐसा स्वीकार करने पर.. 'तनुनातनस्यसे संस्थान हुआ' इस सूत्रके साथ निरोध आता है। कारण कि स्वयम्भूरमणसमुद्रकी बाह्य नेदिकासे तीनों ही नातनस्य सम्बद्ध नहीं हैं, क्योंकि नैसा माननेपर तिर्यग्लोक सम्बन्धी निस्तार प्रमाणके एक राजुसे होन होनेका प्रसंग आता है।

#### ४. विक्लेन्द्रिय जीवींका अवस्थान

- ह पु./५/६३३ मानुषोत्तरपर्यन्ता जन्तवो विकलेन्द्रियाः । अन्त्यद्वीपान् र्द्धतः सन्ति परस्तात्ते यथा परे ॥६३३॥ — इस ओर विकलेन्द्रिय जीव मानुषोत्तर पर्वत तकही रहते हैं। उस ओर स्वयम्भूरमण द्वीपके अर्धभागसे सेकर अन्ततक पाये जाते हैं ॥६३३॥
- ध- ४/१, ३, २/३३/२ भोगभूमी सु पुण विगिलिदिया णित्थ । पंचिदिया वि तत्थ सुट्ठ थोवा, सुहकम्माइ जीवाणं बहुणामसंभवादो । मोगभूमिमें तो विकलन्नय जीव नहीं होते हैं, और वहाँपर पंचि-निद्रय जीव भी स्वण्प होते हैं, क्योंकि शुभकर्मकी अधिकतावास बहुत जीवोंका होना असम्भव है।
- का, अं,/टी-/१४२ वि-ति-चउरन्स्ता जीवा हर्वति णियमेण कम्म-भूमीसः चिरमे दीवे अद्धे चरम-समुद्दे वि सञ्बेसः ॥१४२॥ =दो-इन्द्रियः, तेइन्द्रिय और चौइन्द्रिय जीव नियमसे कर्मभूमिमें ही होते हैं। तथा अन्तके आधे द्वीपमें और अन्तके सारे समुद्रमें होते हैं।१४२६

### ५. पचेन्द्रिय तिर्थंचोंका अवस्थान

ध. ७/२, ७, ११/३७१/३ अधवा सब्वेसु दीव-समुद्दे सु पंचिदियति रिक्ख-अपज्जत्ता होति । कुदो । पुव्ववदृरियदैवसंबंधेण कम्मभू मिपिडिभागु-प्पण्णपंचिदियति रिक्खाणं एगबंधणबद्धछज्जीवणिकाओगाह ओरा-लिय देहाणं सक्वदीवसमुद्दे सु पंचिदयति रिक्खअपज्जत्ता होति । = अथवा सभी ब्रीप समुद्रोमे पंचिदिय तिर्यञ्च अपर्याप्त जीव होते है, क्योंकि, पूर्वके वेरी देवोंके सम्बन्धसे एक बन्धनमें बद्ध छह जीविनकायोंसे व्यास औदारिक शरीरको धारण करनेवाले कर्मभूमि प्रतिभागमें उत्पन्न हुए पंचिन्द्रिय तिर्यञ्चोंका सर्व समुद्रोंमें अवस्थान देखा जाता है।

#### ६. जलचर जीवोंका अवस्थान

- म्. आ./१०८१ तवणे कालसमुद्दे सयंभुरमणे य हॉित मच्छा दु। अवसे-सेम्रु समुद्दे मुणित्थ मच्छा य मयरा वा ॥१०८१॥ ≈लवणसमुद्र और कालसमुद्र तथा स्वयंभुरमण समुद्रमे तो जलचर आदि जीव रहते हैं, और बोष समुद्रोमें मच्छ-मगर आदि कोई भी जलचर जीव नहीं रहता है। (ति.प•/४/३१); (रा. वा./३/३२/८/१६४/१८); (ह, पु/-४/६३०); (ज. प/११/६१); (का. अ/मु. १४४)
- ति. प /८/१९७३ ...। भोगवणीण णदीको सरपहुदी जलयरिवहीणा। = भोगभूमियोकी नदियाँ, तालाब आदिक जलचर जीवाँसे रहित है ॥१९७३॥

घ. १/१, १-१,२०/४२६/१० णिय मच्छा वा मगरा वा ति जेण तस-जीवपिंदिहो भोगभू मिपिंडिभा गिएस समुद्द सु कहो, तेण तत्थ पदमसम्मत्तस्स उप्पत्ती ण जुज्जृत्ति ति । ण एस दोसो, पुञ्चवइरिय-देवेहि लित्तपं चिद्यितिरिक्ताणं तत्थ संभवादो । = भक्त-चूंकि 'भोगभू मिके प्रतिभागी समुद्रों में मत्स्य या भगर नहीं हैं' ऐसा वहाँ अस जीवोका प्रतिषेध किथा गया है, इस्र जिए उन समुद्रोमें प्रथम सम्यक्तकी उत्पत्ति मानना उपयुक्त नहीं हैं। उत्तर-यह कोई दोष नहीं है, वयों कि, पूर्वके वैरी देवों के हारा उन समुद्रोमें डाले गये गंचेन्द्रिय तिर्यश्चोंकी सम्भावना है।

त्रि.सा./३२० जलयरजीवा लवणे कालेमंतिमसयंभुरमणे य । कम्ममही
पिडमद्धे ण हि सैसे जलयरा जीवा ॥३२०॥ च्यलचर जीव लक्ष्ण
समुद्रविषे बहुरि कालोदक विषे बहुरि अन्तका स्वयम्भूरमण विषे
पाइये हैं। जाते ये तीन समुद्र कर्मभूमि सम्बन्धी हैं। बहुरि अवशेष
सर्व समुद्र भोगभूमि सम्बन्धी हैं। भोगभूमि विषे जलचर जीवाँका
अभाव है। ताते इन तीन बिना अन्य समुद्र विषे जलचर जीव
नाहीं।

## ७. बैरी जीवोंके कारण विकलन्नय सर्वत्र तिर्यंक् लोक में होते हैं

ध. ४/१, ४, ६६/२४३/८ सेसपदेहि वहरिसंबंधेण विगतिदिया सव्वत्थ तिरियणदरक्षांतरे होंति ति । =वैरी जीवोंके सम्बन्धसे विकते-न्द्रिय जीव सर्वत्र तिर्यक्षप्रतरके भीतर ही होते हैं।

ध. ७/२, ७, ६२/३६७/४ अध्वा पुञ्चवेरियदेवपओगेण भोगभूमि पिड-भागदीव-समुद्द पदिदतिरिक्तकसेवरेम्र तस अमज्जलाणमुप्पत्ती अस्थि ति भणंताणमिह्प्पाएण । = (विकलेन्द्रिय अपर्याप्त जीवों-का अवस्थान क्षेत्र स्वयंत्रभपर्वतके परभागमें ही है क्योंकि भोगभूमि प्रतिभागमें उनकी उत्पत्तिका अभाव है ) अथवा पूर्व वैरोके प्रयोगसे भोगभूमि प्रतिभागरूप द्वीप समुद्रोमें पड़े हुए तियेष श्रीरोमें तस अपर्याप्तोकी उत्पत्ति होती है ऐसा कहनेवाले आचार्योक अभिष्ठायते...।

तिर्थंचायु—दे० आयु । तिर्यंचिनी—दे० वेद/३।

तिर्यंक् आयत चतुरस्र—Cubaid (ज. प /प्र. १०६)

तियँक् क्रम--दे॰ क्रम/१।

तिर्यंक् गच्छ--गुण हानियोंका प्रमाण। विशेष -दै० गणित/-

तियंक् प्रचय-दे॰ हम/१।

तियेक् प्रतर-राजू (घ. १३/४, ४, १९६/३७३/९०)

तियंक् लोक-दे॰ तिर्यंच/३।

तिल-एक ग्रह । -दे० 'ग्रह' ।

तिलक - विजयार्ध की उत्तर श्रेणीका एक नगर। -दे० विद्याधर।

तिलपुच्छ--एक ग्रह । --दे० 'ग्रह' ।

तिरुठोय पण्णि ति—आ० यतिवृषभ (ई० १७६ ) द्वारा रचित लोकके स्वरूपका प्रतिपादक प्राकृत गाथाबद्ध ग्रन्थ है। उसमैं १ अधिकार और लगभग १००० गाथाएँ हैं। (के./२/३१,४०)।

तीन-तीनकी संख्या कृति कहलाती है। - दे० कृति।

तीन चौबोसी दात—प्रतिवर्ष तीन वर्ष तक भाइपद कृ० ३ को उपवास करे। तथा नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाण्य। (बतविधान सं./पृ० ५१) किशनसिष्ट क्रियाकोष।

तीर्णकर्ण - भरत क्षेत्रके उत्तर आर्य खण्डका एक देश । - दे० मतुष्य/४ तीर्थकर - महापरिनिर्वाण सूत्र, महावण्ण दिञ्यावदान आदि भीद्व ग्रन्थोंके अनुसार महारमा बुद्धके समकात्तीन छह तीर्थंकर थे--१. मगवान् महावीर; २, महारमा बुद्धः ३. मस्करीणोशान्तः ४. पूरन

तीर्थंकर संसार सागरको स्वयं पार करने तथा दूसरोंको पार करानेवाले महापुरुष तीर्थंकर कहलाते हैं। प्रत्येक करपमें वे २४ होते हैं। उनके गर्भावतरण, जन्म, दीक्षा, केवलझानोत्पत्ति व निर्वाण इन पांच अवसरोंपर महान् उत्सव होते हैं जिन्हे पंच कव्याणक कहते हैं। तीर्थंकर अनलेके संस्कार षोडशकारण रूप अत्यन्त विशुद्ध भावनाओं द्वारा उत्पन्न होते हैं, उसे तीर्थंकर प्रकृतिका बँधना कहते हैं। ऐसे परिणाम केवल मनुष्य भवमें और वहाँ भी किसी तीर्थंकर वा केवलीके पादमूलमें हो होने सम्भव हैं। ऐसे व्यक्ति प्रायः देवगतिमें ही जाते हैं। फिर भी यदि पहलेसे नरकायुका बंध हुआ हो और पछि तीर्थंकर प्रकृति बँधे तो वह जीव केवल तीसरे नरक तक ही उत्पन्न होते हैं, उससे अनन्तर भवमें वे अवश्य मुक्तिको प्राप्त करते हैं।

## तीर्थंकर निदेश

٩

- र तीर्थं करका रुक्षण।
- २ | तीर्थं कर माताका दूध नहीं पीते।
- गृहस्थानस्थामें अवधिक्षान होता है पर उसका प्रयोग नहीं करते।
- ४ तीर्थं करोंके पॉच कल्याणक होते है।
- तीर्थं करके जन्मपर रत्नवृष्टि आदि 'अतिशय ।

--दे० कल्य(णक्ष ।

कदाचित् तीन व दो कल्याणक भी संभव हैं अर्थात् तीर्थं कर प्रकृतिका बंध करके उसी भवसे मुक्त हो सकता है ?

६ तीर्थं करोंके शरीरकी विशेषताएँ।

केवलशानके पश्चात् शरीर ५००० धनुष ऊपर चला
 जाता है।
 स्वेशकातीय।

तीर्थ करोंका शरीर मृत्युके पश्चात् कपूरवत् उड़ जाता है। —दे० मोला।

हुं डावसिंपणीमें तीर्थं करोपर कदाचित् उपसर्गं मी
होता है।

तीर्थं कर एक कालमें एक क्षेत्रमें एक ही होता है। उत्हृष्ट १७० व जवन्य २० होते है।—दे० विदेह/१।

दो तीर्थ करोंका परस्पर मिलाप सम्भव नहीं है। —दे० शलाका पुरुष/१।

तीसरे कालमें भी तीर्थ करकी उत्पत्ति सम्भव है।

तीर्थ कर दीक्षित होकर सामायिक संयम ही महण करते है। — दे० छेदोपस्थापना/४।

प्रथम व अन्तिम तीथाँमिं छेदोपस्थापनाः चारित्रकी
प्रधानताः। —दे० छेदोपस्थापनाः।

| र्यंकर   |                                                                                                 |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| £        | सभी तीर्थ कर आठ वर्षकी आयुमें अणुवती हो<br>जाते है।                                             |
| *        | सभी तीर्थं करोंने पूर्वभवोंमें ११ अंगका शान प्राप्त<br>किया था। —दे० वह वह तीर्थं कर।           |
| *        | स्त्रीको तीर्थ कर कहना युक्तानहींदे० बेद/शह ।                                                   |
| #        | तीर्थ करोंके गुण अतिशय १००८ रूक्षणादि ।<br>—दे० अर्हत/१।                                        |
| *        | तीर्थं करोंके साता-असाताके उदयादि सम्बन्धी।<br>—दे० केवली /४।                                   |
| ₹        | तीर्थंकर प्रकृति बन्ध सामान्य निदेश                                                             |
| १        | तीर्थे कर মন্ত্রনিকা শুশ্লण।                                                                    |
| *        | तीर्थं कर प्रकृतिकी बन्ध, उदय, सत्त्व शरूपणार्थ ।<br>दे० वह वह नाम ।                            |
| *        | तीर्थं कर प्रकृतिके बन्ध योग्य परिणाम —दे० भावना/२।                                             |
| *        | दर्शनविशुद्धि आदि भावनाएँ — दे० वह वह नाम ।                                                     |
| <b>ર</b> | इसका बन्ध तीनों वेदोंमें सम्भव है पर उदय केवर<br>पुरुष वेदमें ही होता है।                       |
| ₹        | परन्तु देवियोंके इसका बन्ध सम्भव नहीं।                                                          |
| 8        | मिथ्यात्वके अभिमुख जीव तीर्थं कर प्रकृतिका उत्कृष्ट<br>बन्ध करता है।                            |
| પ્ય      | अशुभ लेश्याओंमें इसका बन्ध सम्मव है।                                                            |
| ε        | तीर्थं कर प्रकृति संतक्षिक तीसरे भव अवस्य मुक्ति<br>प्राप्त कर लेता है।                         |
| e        | तीर्थं कर प्रकृतिका महत्त्व ।                                                                   |
| *        | तीर्थं कर व आहारक दोनों प्रकृतियोंका युगपत् सत्त्व<br>मिथ्यादृष्टिको सम्भव नहीं ~ दे० सत्त्व/२। |
| * :      | तीर्थं कर प्रकृतिवत् गणधर आदि प्रकृतियोंका भी उल्लेख क्यों नहीं किया। —दे० नामकर्म ।            |
| *        | तीर्थं कर मकृति व उच्चगोत्रमें अन्तर ।<br>—दे० वर्णव्यवस्था/१।                                  |
| ₹        | तीर्थंकर प्रकृति बन्धमें गति, आयु व सम्य-                                                       |
| -<br>[   | बत्व सम्बन्धी नियम                                                                              |
| ę        | तीर्थं कर प्रकृति बन्धकी मतिष्ठापना संबन्धी नियम ।                                              |
| २        | प्रतिष्ठापनाके पश्चात् निरन्तर बन्ध रहनेका नियम ।                                               |
| 3        | नरक तिर्थं चगति नामकर्मके बन्धके साथ इसके बन्ध-                                                 |

| Ę   | मनुष्य व तिर्यंगायुका बन्धके साथ इसकी प्रतिष्ठापना-<br>का विरोध है।                                                                    |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ঙ   | समी सम्यक्त्त्रोंमें तथा ४-८ गुणस्थानोंमें बॅथ <b>नेका</b><br>नियम ।                                                                   |
| 4   | तीर्थं कर बन्धके पश्चात् सम्यक्त्व च्युतिका अभाव ।                                                                                     |
| ९   | बद्ध नरकायुष्क मरणकालमें सम्यक्तवसे च्युत<br>होता है।                                                                                  |
| १०  | उत्हृष्ट आयुवाले जीवोंमें तीर्थ कर संतक्तिक मिथ्या-<br>दृष्टि नहीं जाते।                                                               |
| ११  | नरकमें भी तीसरे नरकके मध्यम पटलसे आगे नहीं<br>जाते।                                                                                    |
| १२  | वहाँ भी अन्तिम समय नरकोषसर्ग दूर हो जाता है।                                                                                           |
| १३  | तीर्थं कर संतकमिंकको क्षायिक सम्यक्त्वकी प्राप्ति<br>स्वतः हो जाती है।                                                                 |
| १४  | नरक व देवगतिसे आये जीव ही तीर्थ कर होते है।                                                                                            |
| 8   | तीर्थंकर प्रकृति सम्बन्धी शंका-समाधान                                                                                                  |
| ₹ ′ | मनुष्य गतिमें ही इसकी प्रतिष्ठापना क्यों ?                                                                                             |
| ₹ } | केवलीके पादमूलमें ही बॅधनेका नियम क्यों ?                                                                                              |
| 3   | अन्य गतियोंमें तीर्थं करका बन्ध कैसे सम्भव है।                                                                                         |
| 8   | तिर्यं चर्गातमें उसके बन्धका सर्वधा निषेध क्यों ?                                                                                      |
| ч.  | नरकगतिमें उसका बन्ध कैसे सम्भव है।                                                                                                     |
| Ę   | कृष्ण व नील लेक्यामें इसके बन्धका सर्वधा निषेध<br>क्यों ?                                                                              |
| છ   | प्रथमोपशम सम्यक्त्वमें इसके बन्ध सम्बन्धी दृष्टि-मेद ।                                                                                 |
| ų   | तीर्थंकर परिचय सूची                                                                                                                    |
| 8   | भूत, भावी तीर्थं कर परिचय ।                                                                                                            |
| ₹   | वर्तमान चौबीसीके पूर्वभव नं० २ का परिचय ।                                                                                              |
| **  | वर्तमान चौबीसीके वर्तमान भवका परिचयः (सामान्य) १ गर्भावतरण । २ जन्मावतरण । ३ दीक्षा धारण । ४ ज्ञानावतरण । ६ निर्वाण-प्राप्ति । ६ संघ । |
| 8   | वर्तमान चौर्नासीके आयुकालका विभाव परिचय ।                                                                                              |
| 4   | वर्तमान चौबीसीके तीर्थकाल व तत्कालीन प्रसिद्ध<br>पुरुष ।                                                                               |
| દ્  | विदेह क्षेत्रस्थ तीर्थ करोंका परिचय ।                                                                                                  |

का विरोध है।

इसके बन्धके स्वामी।

इसके साथ केत्रल देवगति वॅथती है।

## १. तोर्थंकर निर्देश

#### 9. तीर्थक्रका लक्षण

ध.१/१.१,९/गा.४४/६८ सकलभुवने कनाथस्तीर्थकरो वर्ण्यते मुनिवरिष्ठै'। विध्धवलचामराणां तस्य स्याद्वे चतुःषष्टिः ।४४। = जिनके ऊपर चन्द्रमाके समान धवल चौसठ चंवर दुरते हैं, ऐसे सकल भुवनके अद्वितीय स्वामीको श्रेष्ठ मुनि तीर्थकर कहते है।

भ.आ./म्./३०२/५१६ णित्थयरो चदुणाणी सुरमहिदो सिज्भिदक्वय-

ध्रुवस्मि।

भ. आ /िव./२०२/५१६/७ भुतं गणधरा...तदुभयकरणात्तीर्थकरः ।...
मार्गो रत्नत्रयात्मकः उच्यते तत्करणात्तीर्थकरो भवति । = मिति, शुत,
अविध और मनःपर्यय ऐसे चार ज्ञानोके धारक, स्वर्गावतरण,
जन्माभिषेक और दीक्षा करयाणादिकोमें चतुर्णिकाय देवोंसे जो पूर्जे
गये हैं, जिनको नियमसे मोक्ष प्राप्ति होनी ऐसे तीर्थकर...। श्रुत
और गणधरको भी जो कारण हैं उनको तीर्थंकर कहते हैं। ...अथवा
रत्नत्रयात्मक मोक्ष-मार्गको जो प्रचलित करते है उनको तीर्थंकर
कहते हैं।

स.श./टी./२/२२/२४ तीर्थकृतः संसारोत्तरणहेतुभूतत्वात्तीर्थमिव तीर्थ-मागमः तत्कृतवतः । असंसारसे पार होनेके कारणको तीर्थ कहते है, उसके सुमान होनेसे आगमको तीर्थ कहते है, उस आगमके कर्ताको तीर्थकर है।

त्रिसा./६८६ सयलभुवणेकणाहो तित्थयरो कोमुदीव कुदं वा। घवलेहि चामरेहि चउसिट्टिहि विज्ञमाणो सो।६८६। ज्जो सकल लोकका एक अद्वितीय नाथ है। बहुरि गडूलनी समान वा कुन्देका फूलके समान श्वेत चौसठि चमरनि करि वोज्यमान है सो तीर्थं कर जानना।

## २ तीर्थंकर माताका दूभ नहीं पीते

म.पु./१४/१६५ धाउँयो नियोजिताश्चास्य देव्य. शक्रेण सादरम् । मज्जने मण्डने स्तन्ये संस्कारे क्रीडनेऽपि च ।१६६। = इन्द्रने आदर सहित भगवान्को स्नान कराने, वस्त्राभूषण पहनाने, दूध पिताने, शरीरके संस्कार करने और खिलानेके कार्य करनेमें अनेको देवियोंको धाय बनाकर नियुक्त किया था ।१६६।

## गृहस्थावस्थामें ही अवधिज्ञान होता है पर उसका प्रयोग नहीं करते

ह.पु /४३/७८ योऽपि नेमिकुमारोऽत्र ज्ञानत्रयवितोचन । जानत्रपि न स ब्रूयात्र विद्यो केन हेतुना १७८१ = [कृष्णके पुत्र प्रद्युम्नके धूमकेतु नामक असर द्वारा चुराये जानेपर नारद कृष्णसे कहता है]...यहाँ जो तीन ज्ञानके धारक नेमिकुमार (नेमिनाथ) हैं वे जानते हुए भी नहीं कहेंगे। किस कारणसे नहीं कहेंगे । यह मै नहीं जानता।

#### ४. तीर्थंकरोंके पाँच कल्याणक होते हैं

गो.जी./जी.प्र./३०१/६ अय तृतीयभवे हन्ति तदा नियमेन देवायुरेव बह्ध्वा देवो भवेत तस्य पञ्चकत्याणानि स्युः। यो बद्धनारकायु-स्तीर्थसत्त्वः स प्रथमपृथ्व्यां द्वितीयायां तृतीयायां वा जायते। तस्य षण्मासावशेषे बद्धमनुष्यायुष्कस्य नारकोपसर्गनिवारणं गर्भावतरण-कच्याणादयश्च भवन्ति। च्लीसरा भव विषे घाति कर्म नाश करै तो नियम करि देवायु ही बांधें तहाँ देवपर्याय विषे देवायु सहित एकसौ अठतीस सत्त्व पाइये. तिसके छः महीक्षा अवशेष रहें मनु-ष्यायुका बन्ध होइ अर पंच कस्याणक ताकें होइ। बहुरि जाके मिध्यादृष्टि विषे नरकायुका बंध भया था अर तीर्थकरका सत्त्व होई तौ वह जीव नरक पृथ्वीविषे उपजे तहाँ नरकायु सहित एक सौ अठलीस सन्त्र पाइये. तिसके छह महीना आधुका अवशेष रहें मनुष्यायुका बन्ध होई अर नारक उपसर्गका निवारण होइ अर गर्भ करुयाणादिक होई। (गो.क./जो.प्र./५४६/७०८/११); (गो.क /जी प्र./-५४६/७०८/११)

### ५. कदाचित् तीन व दो कल्याणक मी सम्भव हैं

गो.क./जी.प्र./१४६/७०८/११ तीर्थबन्धप्रारम्भश्चरमाङ्गाणा संयतदेश-संयतयोस्तदा कज्याणानि निष्क्रमणादीनि त्रीणि, प्रमत्ताप्रमत्त्रयोस्तदा झाननिर्वाणे द्वे। =तीर्थं कर बन्धका प्रारम्भ चरम शरीरीनिकें असंयत देशसंयत गुणस्थानविधें होइ तो तिनकें तप कल्याणादि तीन ही कल्याण होंइ अर प्रमत्त अप्रमत्त विधें होई तो झान निर्वाण दो ही कल्याण होई (गो.क./जी.प्र./३८१/४४६/४)।

### ६ तीर्थंकरोंके शरीरकी विशेषताएँ

बो,पा,टी./१२/१८ पर उद्दश्त — तित्थयरा तिष्पयरा हलहरचक्की यं अद्धचक्की यं। देवा य भ्रयभूमा आहारो अतिथ णित्थ नीहारो ।१। तथा तीर्थ कराणां समधुणी कूर्चश्च न भवति, शिरसि कुन्तलास्तु भवन्ति । —तीर्थं करोके, उनके पिताओं के, बलदेवों के, चक्रवर्तीके, अर्धचक्रवर्तीके, वेबोके तथा भोगभूमिकोके आहार होता है परन्तु नीहार नहीं होता है। तथा तीर्थं करों के मूछ-दाढी नहीं होती परन्तु शिरपर बाल होते हैं। निगोद से रहित होता है।

## ७, हुंडावसर्पिणीमें तीर्थंकरोंपर कदाचित् उपसर्ग भी होता है

ति.प./४/१६२० सत्तमतेवीसंतिमतित्थयराणं च उवसग्गो ।१६२०। = (हुंडावसर्पिणी कालमे) सातवें, तेईसवें और अन्तिम तीर्थंकरके उपसर्ग भी होता है।

## ८. तीसरे कालमें भी तीर्थंकरकी उत्पत्ति सम्भव

ति.प-/४/१६१७ तक्काले जायंते पढमजिलो पढमचक्की य ।१६१७। =(हुँडावसर्पिणी) कालमे प्रथम तीर्थंकर और प्रथम चक्रवर्ती भी उत्पन्न हो जाते हैं ।१६१७।

## ९. समी तीर्थंकर आठ वर्षकी आयुमें देशवती हो। जाते हैं

म.पु /१२/३६ स्वायुरायष्टवर्षेन्यः सर्वेषां परतो भवेत् । उदिताष्टकषायाणां तीर्थेशो देशसंयमः ।३६। = जिनके प्रत्याख्यानावरण और संज्वलन सम्बन्धी कोधः मानः मायाः लोभ इन आठ कषायोंका ही केवल उदय रह जाता है, ऐसे सभी तीर्थकरोके अपनी आयुके आठ वर्षके बाद देश संयम हो जाता है।

## २. तोर्थंकर प्रकृति बन्ध सामान्य निर्देश

## १. तीर्थंकर प्रकृतिका लक्षण

सःसि./८/११/३६२/७ आर्हन्त्यकारणं तीर्थकरत्वनामः = आर्हन्त्यका कारण तीर्थकर नामकर्म है। (रा.वा./८/११/४०/६८०); (गो.क./जी.प्र./ ३३/३०/१२)।

घ,६/१,६-१,२०/६७/१ जस्स कम्मस्स उदएण जीवस्स तिलोगपूजा होदि तं तित्थयरं णाम । =िजस कर्मके उदयसे जीवकी त्रिलोकमें पूजा होती है वह तीर्थं कर नामकर्म है। ध. १३/५,२०१/३६६/७ जस्स कम्ममुदएण जीको पंचमहाकल्लाणाणि पाबिदूण तित्थं दुवालसंगं कुणदि तं तित्थयरणामं। = जिस कर्मके उदयसे जीव पाँच महा कल्याणकोको प्राप्त करके तीर्थ अर्थात बारह अंगोंको रचना करता है वह तीर्थं कर नामकर्म है।

## २. इसका बन्ध तीनों वेदोंमें सम्भव है पर उदय केवल पुरुष वेदमें ही

गो क./जी.प्र./१११/१११/११ स्त्रीषंढवेदयोरिप तीर्थाहारकत्रंघो न विरु-ध्यते उदयस्यैव पुंबेदिषु नियमात्। =स्त्रीवेदी अर नपुंसकवेदी कें तीर्थंकर अर आहारक द्विकका उदय तो न होइ पुरुषवेदी ही के होइ अर बंध होने विषै किछू विरोध नाहीं।

दे० वेद/७/६ घोडशकारण भावना भानेवाला सम्यग्द्रष्टि जीव मरकर स्त्रियों में उत्पन्न नहीं हो सकता।

#### ३. परन्तु देवियोंके इसका बन्ध सम्मव नहीं

सो क /जी प्र./१११/६८/६ कल्पस्त्रीषु च तीर्थबन्धाभावात्। चकल्प-नासिनी देवांगनाके तीर्थंकर प्रकृतिका बन्ध सम्भव नाहीं (गो.क./ जी.प्र./११२/६६/१३)।

## ४. मिथ्यात्वके अमिमुख जीव तीर्थंकर प्रकृतिका उत्कृष्ट बन्ध करता है

म बं /२/१७०/२५ ९/६ तित्थयरं उक्क० ट्ठिद० कस्स । अण्णद० मणु-सस्स असंज्वसम्मादिट्ठस्स सागार-जागार० तप्पाओग्गस्स० मिच्छादिट्ठिमुहस्स । = प्रश्न-तीर्थं कर प्रकृतिके उत्कृष्ट स्थिति बन्धका स्वामी कौन है १ उत्तर-जो साकार जागृत है. त प्रायोग्य संबत्तेश परिणामवाला है और मिध्यात्वके अभिमुख है ऐसा अन्यतर मनुष्य असंयत सम्यग्दृष्टि जीव तीर्थं कर प्रकृतिके उत्कृष्ट स्थितिबन्ध-का स्वामी है।

## अशुम लेक्याओंमें इसका बन्ध सम्मव है

म.नं./१/१९८७/१३२/४ किण्णणीलामु तित्थयरं-सयुतं कादव्वं। -कृष्ण और नील लेश्याओं में तीर्यं कर-की संयुक्त करना चाहिए।

गो,क,/जी.प्र,/३५४/५०६/८ अशुभनेश्यात्रभे तीर्थबन्धप्रारम्भाभावात्। बद्धनारकायुषोऽपि द्वितीयनृतीयप्रध्योः क्षेपोतलेश्ययैव गमनात्। =अशुभ लेश्या विषे तीर्थंकरका प्रारम्भ न होय बहुरि जाके नरकायु बँध्या होइ सो दूसरी तीसरी पृथ्वी विषे उपजे तहाँ भी कपोत लेश्या पाइये।

## ६. तीर्थंकर संतक्षमिक तीसरे मच अवस्य मुक्ति प्राप्त करता है

ध.८/२.३८/७६/१ पारस्रितित्थयरअध्भवादो तिद्यभवे तित्थयरसंत-कम्मियजीवाणं मोक्लपमणणियमादो। — जिस भवमें तीर्थकर प्रकृतिका बन्ध प्रारम्भ किया है उससे तीसरे भवमें तीर्थंकर प्रकृतिके सत्त्व युक्त जीवोंके मोक्ष जानेका नियम है।

## ७. तीर्थंकर प्रकृतिका महत्त्व

ह.पु./२/२४ प्रच्छन्नोऽभासयहगर्भस्तां रिव. प्रावृषं यथा १२४। = जिस प्रकार मेघम। लाके भीतर छिपा हुआ सूर्य वर्ष ऋतुको सुसोभित करता है। उसी प्रकार माता प्रियकारिणीको वह प्रच्छन्नगर्भ सुशोभित करताथा।

म.पु./१२/१६-१७.१६३ षण्मासानिति सापप्तत् पुण्ये नाभिनृपालये। स्वर्गावतरणाइ भर्त्तुः प्राक्तरां बाुम्नसंतत्तिः।१६। पश्चाच नवमासेषु वसुधारा तदा मता। अहो महान् प्रभावोऽस्य तीर्थकृत्वस्य भाविनः
।१७। तदा प्रभृति सुत्रामशासनात्ताः सिषेविरे। दिनकुमार्योऽनुचारिण्यः
तत्कालोचितकर्मभिः ।१६३। = कुनेरने स्वामी वृषभदेवके स्वर्गावतरणसे छह महीने पहलेसे लेकर अतिशय पवित्र नाभिराजके धरपर रत्न
और सुवर्णकी वर्षा को थी।१६। और इसी प्रकार गर्भावतरणसे पीछे
भी नौ महीने तक रत्न तथा सुवर्णकी वर्षा होती रहो थी। सो ठीक
है वर्यों कि होनेवाले तीर्थं करका आश्चर्यकारक बड़ा भारी प्रभाव
होता है।१७। उसी समयसे लेकर इन्द्रकी आज्ञासे दिवसुमारी देवियाँ
उस समय होने योग्य कार्यों के द्वारा दासियों के समान मरुदेवीकी
सेवा करने लगीं।१६३। और भी —दे० कर्याणक।

## ३. तीर्थंकर प्रकृतिबन्धमें गति, आयु व सम्यक्तव सम्बन्धी नियम

#### १, तीर्थंकर प्रकृतिबन्धकी प्रतिष्ठापना सम्बन्धी नियम

ध. =/३,४०/७८/७ तत्थ मणुस्सगदीए चेत्र तित्थयरकम्मस्स बंधपारं भो होदि, ण अण्णत्थेत्ति । · · केवलणाणोवलिखयजीवद्व्यसहकारि-कारणस्स तित्थयरणामकम्मबंधपारं भस्सं तेण विणा समुप्पत्तिविरो-हादो । = मनुष्य गतिमें ही तीर्थं कर कर्मके बन्धका प्रारम्भ होता है. अन्यत्र नहीं । वयोकि अन्य गतियों में उसके बन्धका प्रारम्भ नहीं होता, कारण कि तीर्थं कर नामकर्मके बन्धके प्रारम्भका सहकारी कारण केवलज्ञानसे उपलक्षित जीवद्रव्य है. अतएव, मनुष्यगतिके बिना उसके बन्ध प्रारम्भकी उत्पत्तिका विरोध है। गो. क./जी. प्र./ १३/७८/७)।

### २. प्रतिष्ठापनाके पश्चात् निरन्तर बन्ध रहनेका नियम

ध. =/३,३=/७४/४ णिरंतरो बंधो, सगबंधकारणे संते अद्धावस्वरण बंधु-बरमाभावादो । == बन्ध इस प्रकृतिका निरन्तर है, क्योंकि अपने कारणके होनेपर कालक्ष्यसे बन्धका विश्राम नहीं होता।

गो. क /जी. प्र./१३/७८/१० न च तिर्मण्व जिंतगतित्रये तीर्भवन्धाभावो-ऽस्ति तद्दवन्धकात्तस्य उत्कृष्टेन अन्तर्मृहृतिधिकाष्टवर्षोनपूर्वकोटि-द्रयाधिकत्रयस्त्रिकारसागरोपममात्रस्वात् । स्तिर्यच गति विना तीनो गति विषे तीर्थकर प्रकृतिका बन्ध है । ताकौ प्रारम्भ कहिषे तिस समयते लगाय समय समय विषे समयप्रवद्ध रूप बन्ध विषे तीर्थकर प्रकृतिका भी बंध हुआ करे है । सो उत्कृष्ट्पने अन्तर्मृहृत् अधिक आठ वर्ष वाटि दोय कोडि पूर्व अधिक तेतोस सागर प्रमाणकाल पर्यन्त बन्ध हो है (गो. क./भाषा./७४६/१०६/१६); (गो. क./भाषा./ ३६७/६२६/८)।

## इ. नरक व तिर्यंच गति नामकर्मके बन्धके साथ इसके बन्धका विरोध है

ध, ८/३,३०/७४/४ तित्थयरबंधस्स णिरय-तिरिक्खगृहबंधेहि सह विरो-हादो । चतीर्थं कर प्रकृतिके बन्धका नरक व तिर्यंच गतियोंके बन्धके साथ विरोध है।

## ४. इसके साथ केवल देवगति बँघती है

घ. -/३,३=/७४/६ जर्वारमा देवगइसंजुत्तं, मणुसगइट्ठिवजीवाणं तित्थयरगंधस्स देवगइं मोत्तूण-अण्णगईहि सह विरोहादो । - उपिम जीव देवगतिसे संगुत्त बॉधते हैं, वयाँकि, मनुष्यगतिमें स्थित जीवोंके तीर्थं कर प्रकृतिके बन्धका देवगतिको छोड़कर अन्य गतियाँ-के साथ विरोध है।

#### ५, इसके बन्धके स्वासी

ध. =/३.३८/७४/७ तिगदि असंजदसम्मादिट्ठी सामी, तिरिक्खगईए तित्थयरस्स बंधाभावादो । = तीन गतियोके असंयत सम्यग्दष्टि जीव इसके बन्धके स्वामी हैं, क्योंकि तिर्थग्गतिके साथ तीर्थं करके बन्धका अभाव है।

## ह. मनुष्य व तिर्येगायु वन्त्रके साथ इसकी प्रतिष्ठापना-का विरोध है

गो. क./जी प्र./३६६/१२४/११ बद्धतिर्घरमतुष्यायुष्कयोस्तीर्थसत्त्वा-भावात । ...देवनारकासंयतेऽपि तहबंध ...संभवात । = मनुष्यायु तिर्ध-चायुका पहले बन्ध भया होइ तार्के तीर्थं करका बन्ध न होइ ।...देव-नारकी विषे तीर्थं करका बन्ध सम्भवे है ।

#### ७. समी सम्यक्ःबोंमें तथा ४-८ गुणस्थानोंमें बन्धनेका नियम

गो, कः/मूः/१३/७८ पढमुबसिमये सम्मे सेसतिये अविरदादिचत्तारि । तित्थयरभंधपारंभया णरा केवितदुर्गते ।१३।

नो.क./जी. प्र./६२/७७/१२ तोर्थनम्य असंग्रतास्य वृत्तकरणषष्ठभागान्तसम्यग्रहण्डिने । स्प्रथमोपशम सम्यन्त्व विषे वा अवशेष द्वितीयोपशम
सम्यन्त्व, क्षायोपशमिक, क्षायिक सम्यन्त्व विषे असंग्रतः लगाइ
अप्रमत्त गुणस्थान पर्यन्त मनुष्य हो तीर्थं कर प्रकृतिके बन्धको प्रारम्भ
करे हैं। तीर्थं कर प्रकृतिका बन्ध असंयमते लगाई अपूर्व करणका छटा
भाग पर्यन्त सम्यग्हिष्ट विषे ही हो है।

#### ८. तीर्थंका बंधके पश्चात् सम्यक्त्व च्युतिका अभाव

गो. क /जी. प्र./११०/७४३/३ प्रारब्धतीर्थनन्धस्य नद्धदेवायुष्कवदनद्धा-युष्कस्यापि सम्यवत्वप्रच्युत्याभावात् । = देवायुका वन्ध सहित तीर्थ-कर वन्धवालेके जैसे सम्यवत्वते भ्रष्टता न होइ तेसे अनद्धायु देवके भी न होइ।

गो. क./जो. प्र./७४४/६ प्रार्व्धतीर्थनन्धस्यान्यत्र नद्धनरकायुष्कारसम्य-करवाप्रस्तुरिर्नेति तीर्थनन्धस्य नैरन्तर्यात् । च तीर्थकर बन्धका प्रारम्भ भग्ने पीछे पूर्वे नरक आयु बन्ध बिना सम्यक्त्व ते भ्रष्टता न होइ अर तीथकरका बन्ध निरन्तर है।

## ९. बद्ध नरकायुष्क मरण काळमें सम्यक्त्वसे च्युत होता है

ध. 
१३.६४/१०५/६ तित्थयरं बंधमाणसम्माइट्ठीणं मिच्छतं गंतूणं तित्थयरसंतकमेण सह विदिय-तिद्यपुढवीसु व उप्पन्जमाणाणम-भावादो । = तीर्थंकर प्रकृतिको बाँधनेवाले सम्यग्द्राष्ट्र जीव मिथ्या- स्वको प्राप्त होकर तीर्थंकर प्रकृतिकी सत्ताके साथ द्वितीय व तृतीय पृथिवियोंमें उत्पन्न होते हैं वैसे इन पृथिवियोंमें उत्पन्न नहीं होते ।

गो. क./जी. प्र./३३६/४८७/३ मिथ्याष्टिशुणस्थाने कश्चिदाहारकद्वय-सुद्वेष्य नरकायुर्वभ्वाऽसंयतो भूत्वा तीर्थं बद्धवा द्वितीयतृतीय-पृथ्वीगमनकाले पुनर्मिथ्याद्देष्टिभँवति। = मिथ्यात्व गुणस्थानमें आय खाहारकद्विकका उद्वेलन किया, पीछै नरकायुका बन्ध किया, तहाँ पीछै असंयत्त गुणस्थानवर्ती होइ तीर्थकर प्रकृतिका बन्ध कीया पीछै दूसरी वा तीसरी नरक पृथ्वीकौ जानेका कानविषे मिथ्या-दृष्टी भया।

नी. क./जी. प्र./१४६/७२४/१८ वंशामेघयोः सतीर्था पर्याप्तत्वे नियमेन भिध्यास्यं रयक्तवा सम्यग्दष्टयो भृत्वा । = वंशा मेघा विषे तीर्थं कर सत्त्व सहित जीव सो पर्याप्ति पूर्ण भए नियमकरि मिध्यात्वकौ छोडि सम्यग्दष्टि होइ।

## ९० उन्कृष्ट आयुवाले जीवोंमें तीर्थंकर सन्तक्रिक मिथ्यादृष्टि वहीं जाते

धः न/३,२४न/३३२/४ ण चजनकस्साजएसु तित्थयरसंतकिम्मयमिच्छा-इट्ठीणसुववादो अरिथ, तहीबएसाभावादो । — उत्कृष्ट आयुवाले जीवोंमें तीर्थंकर सन्तकिमक मिथ्यादृष्टियोंका उत्पाद है\_ नहीं, क्योंकि वैसा उपदेश नहीं है ।

## ११. नरकमें भी तीसरे नरकके मध्यम पटळसे आगे नहीं जाते

ध. ५/३, २६५/३३२/३ तथ्य हैटि्ठमइंदए णीललेस्सासिहए तित्थयर-संतकिम्मयमिच्छाइट्ठीणमुबबादाभावादो । कुदो तथ्य तिस्सै पुढ्वीए जक्कस्साजदंसणादो ।=(तीसरी पृथिवी में) नील लेश्या युक्त अधस्तन इन्द्रकमें तीर्थं कर प्रकृतिके सत्त्ववाले मिथ्याइष्टियोंकी जल्पिका अभाव है। इसका कारण यह है कि वहाँ उस पृथिवीकी जल्कृष्ट आयु देखी जाती है। (ध. ६/३, ४४/१०६/६); (गो. क./जी. प्र-/३६१/४४६/७)।

## १२. वहाँ अन्तिम समय उपसर्ग दूर हो जाता है

त्रि. सा./१६५ तित्थयर संतकम्मुबसग्गं णिरए णिवारयंति सुरा । छम्मा-साउगसेसे सग्गे अमलाणमालंको ।१६५। = तीर्थं कर प्रकृतिके सत्तवाले जीवके नरकायु विषे छह महीना अवशेष रहे देव नरक विषे ताका उपसर्ग निवारण करे हैं। बहुरि स्वर्ग विषे छह महीना आयु अवशेष रहे मालाका मलिन होना चिन्ह न हो है।

गो. क./जी. प्र./३०१/६४६/७ त्यो बद्धनारकायुस्तीर्थसत्त्वः तस्य पण्मा-साध्रशेषे बद्धमनुष्यायुष्कस्य नारकोपसर्गनिवारणं गर्भावतरणकस्या-णादयश्च भवन्ति । = जिस जीवके नरकायुका बन्ध तथा तीर्थं करका सत्त्व होइ, तिसके छह महीना आयुका अवशेष रहे मनुष्यायुका बन्ध होइ अर नारक उपसर्गका निवारण अर गर्भ कल्याणादिक होई।

## 13. तीर्थं कर संतकर्मिकको भाषिक सम्यक्तको प्राप्ति स्वतः हो जाती है

ध.६ /१-६-८, १२/१४७/१७ विशेषार्थ — पूर्वोक्त व्याख्यानका अभिप्राय यह है कि सामान्यतः तो जीव दुषम-सुषम कालमें तीर्थं कर, केवली या चतुर्दशपूर्वीके पादमूलमें ही दर्शनमोहनीयकी क्षपणाका प्रारम्भ करते हैं, किन्तु जो उसी भवमे तीथकर या जिन होनेवासे हैं वे तीर्थं करादिकी अनुपस्थितिमें तथा सुषमदुषम कालमे भी दर्शनमोहका क्षपण करते हैं। उदाहरणार्थ — कृष्णादि व वर्धनकुमार।

### १४. नरक व देवगतिसे आये जीव ही तीर्थंकर होते हैं

ष. खं. ६/१, १-१/सू. २२०, २२१ मणुसेमु उववण्णक्तया मणुरसा निर्धा तित्थयर त्तमुष्पाएं ति । १२२१॥ मणुसेमु उववण्णक्तया मणुसा निर्धा केई तिरथयर त्तमुष्पाएं ति ॥२२१॥ मणुसेमु उववण्णक्तया मणुसा जो तिरथयर त्तमुष्पाएं ति ॥२२१॥ मणुसेमु उववण्णक्तया मणुसा जो तिरथयर सुष्पाएं ति । अपरकी तीन पृथिवियों से निकलकर मनुष्यों ने में उत्पन्न होनेवाले मनुष्य करते हैं ॥२२०॥ देवगितसे निकलकर मनुष्यों में उत्पन्न होनेवाले मनुष्य निर्धा करते हैं ॥२२१॥ भवनवासी आदि देव-देवियाँ मनुष्यों में उत्पन्न होनेवाले मनुष्य होकर लिर्थ करते हैं ॥२२१॥ भवनवासी आदि देव-देवियाँ मनुष्यों में उत्पन्न होनेवाले मनुष्य होकर लिर्थ करते हैं ॥२३॥ [ इसी प्रकार तिर्यञ्च व मनुष्य तथा चौथी आदि पृथिवियों ने से मनुष्यों में उत्पन्न होनेवाले मनुष्य तीर्थ करत्व उत्पन्न नहीं करते हैं ॥

रा. वा./३/६/७/१६१/२ उपरि तिस्म्य उद्वर्तिता…मनुष्येष्ट्रपन्ना …केचि-चीर्थकरक्षमुत्पादयन्ति । —तीसरी पृथ्वीसे निकलकर मनुष्योंमें उत्पन्न होनेमाले कोई तीर्थं करत्वको उत्पन्न करते हैं ।

#### ४. तीर्थं कर प्रकृति सम्बन्धी धंका-समाधान

#### १. मनुष्यगतिमें ही इसकी प्रतिष्ठापना क्यों

घ. ५/३, ४०/७८/८ अण्णेगदी सु किण्ण पारंभो हो दित्त वृत्ते —ण हो दि, केवलणाणोवल विखयजीवद्व्यसहकारिकारणस्स तिरथयरणामकम्म-बंधपारंभस्स तेण विणा समुप्पत्ति विरोहादो । = प्रश्न—मनुष्य-गतिके सिवाय अन्य गतियोमें इसके बन्धका प्रारम्भ क्यों नहीं होता ! उत्तर—अन्य गतियोमें इसके बन्धका प्रारम्भ नहीं होता, कारण कि तीथं कर नामकर्मके प्रारम्भका सहकारी कारण केवलज्ञानसे उपलक्षित जीव द्व्य है, अत्रय्व मनुष्य गतिके बिना उसके बन्ध प्रारम्भको उत्पत्तिका विरोध है।

गो. क./जो. प्र./६३/७८/१० नरा इति विशेषणं शेषगतिज्ञानसपाकरोति विशिष्टप्रणिधानक्षयोपशमादिसामग्रीविशेषाभावात् । =बहुरि मनुष्य कहनेका अभिप्राय यह है जो और गतिवाले जीव तीर्थं कर बंधका प्रारंभ न करें जाते और गतिवाले जीवनिके विशिष्ट विचार क्षयो-पशमादि सामग्रीका अभाव है सो प्रारंभ तौ मनुष्य विषे ही है।

#### २. केवलीके पादमूलमें ही बन्धनेका नियम क्यों

गो. क./जी. प्र /१३/७८/११ केवलिब्रयान्ते एवेति नियमः तदन्यत्र ताहण्-विशुद्धिविशेषासंभवाद । = प्रश्न—[ केवलीके पादसूलमे ही बन्धने का नियम क्यों १] उत्तर—बहुरि केवलिके निकट कहनेका अभिप्राय यह है जौ और ठिकाने ऐसी विशुद्धता होई नाहीं, जिसतें तीर्थ कर बंधका प्रारंभ होई।

#### ३. अन्य गतियों में तीर्थकरका बन्ध कैसे सम्मव है

गो.क./जी. प्र./५२४/१२ देवनारकासंयतेऽपि तह्वन्धः कथं। सम्यक्त्वा-प्रच्युतावुत्कृष्टतिव्रस्तरबन्धकालस्यान्तर्मुहूर्तीधकाष्टवर्षन्यूनपूर्वको -टिद्धयाधिकत्रयस्त्रिशत्सागरोपममात्रत्वेन तत्रापि संभवात्। =प्रश्न-जो मनुष्य ही विषे तीर्थं कर बंधका प्रारम्भ कहा तो देव, नारकीकै असंयतिवर्षे तीर्थं कर बन्ध कैसे कहा १ उत्तर—जो पहिलें तीर्थं कर बंधका प्रारंभ तौ मनुष्य ही के होड़ पीछें जो सम्यक्त्वस्यों भ्रष्ट न होइ तो समय समय प्रति अन्तर्मुहूर्त अधिक आठ वर्ष घाटि दोय-कोडि पूर्व अधिक तेतीस सागर पर्यन्त उत्कृष्ट पनै तीर्थं कर प्रकृति-का बंध समयप्रमद्धविषे हुआ करे ताते देव नारकी विषे भो तीर्थं-करका बंध संभवे है।

## ४. तिर्यंचगितमें उसके बन्धका सर्वथा निषेध क्यों

ध. ८/३, ३८/७४/८ मा होटु तस्य तित्थयरकम्मबंधस्स पारंभो, जिणाणमभवादो। किंतु पुठव बद्धतिरिक्खाउआणं पच्छा पडिवण्णसम्मतादिगुणेहि तित्थयरकम्मं बंधमाणाणं पुणो तिरिक्छेसुप्पण्णाणं
तित्थयरस्स बंधस्स सामित्तं न्यादि ति वृत्ते — ण. बद्धतिरिक्खमणुस्साउआणं जीवाणं बद्धणिरय-देवाउआणं जीवाणं व तित्थयरकम्मस्स बंधाभावादो। तं पि कुदो। पारद्धतित्थयरअंधभवादो
तिद्य भवे तित्थयरसंतकिम्मयजीवाणं मोक्खगमण-णियमादो। ण च
तिरिक्ख-मणुस्सेसुप्पण्णमणुस्सम्माइट्डीणं देवेसु अणुप्पिज्जय देवणेरइएसुप्पण्णाणं व मणुस्सेसुप्पत्ती अत्थि जेण तिरिक्ख-मणुस्सेसुप्पण्णमणुस्तम्माइट्डीणं तिद्यभवे णिट्युई होज्ज। तम्हा तिगइअसंजदसम्माइट्डिणो चेव सामिया ति सिद्धं। = प्रश्न- तिर्यग्पतिमें
तीर्थं कर कर्मके बन्धका पारम्भ भले हो न हो, क्योंकि वहाँ जिनोंका
अभाव है। किन्तु जिन्होंने पूर्वमें तिर्यगायुको बान्ध सिया है, उनके
पीछे सम्यवस्वादि गुणोके प्राप्त हो जानेसे तीर्थं कर कर्मको बान्धकर
पुनः तिर्यञ्चोमें उत्पन्न होनेपर तीर्थं करके बन्धका स्वामोपना पाया

जाता है ॰ उत्तर—ऐसा होना सम्भव नहीं है. क्यों कि जिन्होंने पूर्व में त्याँच व मनुष्यायुका बन्ध कर लिया है उन जीवोंके नरंक व देव आयुओं के बन्ध सं संयुक्त जीवोंके समान तीर्थ कर कमके बन्धका अभाव है । प्रश्न—वह भी कैसे सम्भव है ॰ उत्तर—क्यों कि जिस भवमें तीर्थ कर प्रकृतिका बंध प्रारम्भ किया है उससे तृतीय भवमें तीर्थ कर प्रकृतिका बंध प्रारम्भ किया है उससे तृतीय भवमें तीर्थ कर प्रकृतिके सत्त्वयुक्त जीवोंके मोक्ष जानेका नियम है । परन्तु तिर्यंच और मनुष्यों में उत्पन्न हुए मनुष्य सम्यग्द ष्टियों की देवों में उत्पन्न हो कर देव नारिकयों में उत्पन्न हुए जीवों के समान मनुष्यों में उत्पन्न होते नहीं, जिससे कि तिर्यंच व मनुष्यों में उत्पन्न हुए मनुष्य सम्यग्द हियों की तृतीय भवमें मुक्ति हो सके। इस कारण तीन गतियों के असंयत सम्यग्द हि ही तीर्थ कर प्रकृतिके बन्धके स्वामी हैं।

#### ५. नरकगतिमें उसका बन्ध कैसे सम्मव है।

गो, कं, जि. प्र./५६०/७४२/२० नन्विदिद्दादिचंत्तारितित्थयरबंधपारं भया णरा केवित दुर्गते इत्युक्तं तदा नारकेषु तह्रयुक्तस्थानं कथं बध्नाति । तत्त । प्राग्वद्धनरकायुषां प्रथमोपशमसम्यक्तवे वेदकसम्यक्तवे वा प्रारम्धितिर्थयर्गतं गतानां शरीरपर्याप्तिरुपारं प्राप्ततद्दन्यत्रसम्यक्त्वानां तह्रबन्धस्यावश्यं भावात । = प्रश्न — "अविरतादि चत्तारि तित्थयरबंधपारं भया णरा केवित्दुगंते" इस वचन ते अविरतादि च्यारि गुणस्थानवाते मनुष्य ही केवली द्विककें निकटि तीर्थं कर बंधके प्रारंभक कहे नरक विषे कसे तीर्थं करका बंध है । उत्तर—जिनके पूर्वे नरकायुका बंध होइं. प्रथमोपशम वा वेदक सम्यग्दिष्ठ होइ तृतीय पृथ्वीपर्यंत उपजै तहां शरीर पर्याप्त पूर्ण भए पीछे तिन दोऊनि मैं स्यों किसी सम्यक्तको पाई समय प्रबद्ध विषे तीर्थं करका भी बंध करे है ।

## कृष्ण व नील लेखामें इसके बन्धका सर्वथा निषेध क्यों

घ. न/२, २६८/३३२/३ तथ्य हेट्ठमइंदए णीनसेस्सासिहए तिश्ययर-संतकिम्मयिमच्छाइट्टीणमुबवादाभावादो । ... तित्ययरसंतकिम्मय-मिच्छाइट्ठीणं णेरइएसुववज्जमाणाणं सम्माइट्ठीणं व काउलेस्सं मीत्रण अण्णलेस्साभावादो वा ण णीलिकण्डसेस्साए तित्थयरसंत-किम्मया अत्थि । = प्रश्त— [कृष्ण, नीसलेश्यामें इसका बंध क्यों सम्भव नही है। ] उत्तर—नील लेश्या युक्त अधस्तन इन्द्रक-मे तीर्थंकर प्रकृतिके सत्त्ववाले मिथ्यादृष्टियोंकी उत्पत्तिका अभाव है।...अथवा नारिक्योंमें उत्पन्न होनेवाले तीर्थंकर संतकिमक मिथ्यादृष्टि जीवोंके सम्यग्दृष्टियोंके समान कापोत लेश्याको छोड़कर अन्य लेश्याओंका अभाव होनेसे नील और कृष्ण लेश्यामें तीर्थंकरकी सन्तावाले जीव नहीं होते हैं। (गो. क./जी. प्र./३५४/६०६/८)

## प्रथमोपशम सम्यक्त्वमें इसके वन्त्र सम्बन्धी इष्टि भेद

गो. क./जी. प्र./१३/७८/८ अत्र प्रथमीपशमसम्यवस्वे इति भिन्नविभक्ति-करणं तस्सम्यवस्वे स्तोकान्तर्मुहूर्तकालस्वात् षोडशभावनासमृद्धय-भावात् तह्बन्धप्रारम्भो न इति केषां चित्पर्क्ष द्वापयातः। — इहां प्रथमोपशम सम्यवस्वका जुदा कहनेका अभिष्ठाय ऐसा है जो कोई आचार्यनिका मत है कि प्रथमोपशमका काल थोरा अंतर्मृहूर्त मात्र है तातें षोडश भावना भाई जाइ नाहीं, ताते प्रथमोपशम विषें तीर्थंकर प्रकृतिके बंधका प्रारंभ नाहीं है।

## ५. तीर्थंकर परिचय सारणी

## १, भूत मावी तीर्थं कर पश्चिय

|                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                           | जम्बू द्वीप भरत                                                                                                                                                                                     | क्षेत्रस्थ <del>च</del> तुर्विशरि                                                                                                                                                                | तिथ करोंका परि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | चय                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                            | अन्य द्वीप<br>व अन्य<br>क्षेत्रस्थ                                                                                                                                                                     |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧.                                                  | . भूतकालीन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                           | २. भ                                                                                                                                                                                                | ।वि कालीनका ना                                                                                                                                                                                   | म निर्देश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                       | ३. भावि त<br>पूर्वे अनन्त                                                                                                                                                                                                                                       | ीथ करोके<br>भवके नाम                                                                                                                                                       | तीर्थं करों का<br>परिचय                                                                                                                                                                                |
|                                                     | ायसेन प्रतिष्ठा<br>१४/४७०-४१३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ति.प./४ <b>/</b><br>१५७१-१५८१                                                                                                                                                             | त्रि० सा०/<br>८७३-८७५                                                                                                                                                                               | ह०पु०/६०/<br>५४ <sup>८-</sup> ४६२                                                                                                                                                                | म०पु०/७६/<br>४७ई-४८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | जय सेन प्रतिष्ठा<br>पाठ/१२०-१४३                                                                                                                                                                       | ति.प./४/<br>१६८३-११८६                                                                                                                                                                                                                                           | म.पु./७६/<br>४७१-४७६                                                                                                                                                       | ति.प./४/<br>२३६६                                                                                                                                                                                       |
| र न ४ ४ ६ ७ ८ ६ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ | नर्वाण<br>। शिसाधु<br>वेमलप्रभ<br>गुद्धाभदेव<br>गिदत्त<br>सेद्धाभदेव<br>। गिनदेव<br>स्माह<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति<br>व्याजिति | महापद्म  मुरदेव  सुपार्श्व स्वयंत्रभ सर्वप्रम सेवस्रत कुलसुत उदङ्क प्रौंष्ठल जयकीर्ति  मुनिसुवत अर अपाप निःकषाय विपुल निर्मल चित्रगुप्त समाधिगुप्त स्वयम्भू अनिवर्तक जय दिवपाल अनन्तर्थीय | महापच  सुरदेव  सुपार्श्व  स्वयंप्रभ  सर्वात्मभूत देवपुत्र  कुलपुत्र  उदङ्क्षः  प्रौष्ठिल  जयकीर्ति  सुनिसुवत  अर  निष्पाप  निःकथाय  विपुल  निर्मल  स्वयम्भू  अनिवर्तक  जय  विमल  देवपाल  अनन्तवीर्य | महापद्म सुरदेव सुपार्श्व स्वयंप्रभ सर्वात्मभूत देवदेव प्रभादय उदङ्क प्रश्नकीर्ति सुवत अर पुण्यमूर्ति नि:क्षाय विशुस्त निर्मेल चित्रगुप्त मनाधिगुप्त स्वयमभू अनिवर्तक जय विमस दिव्यपाद अन-त्वीर्य | महापद्म धरदेव ध्रुपार्श्व स्वयंप्रभ सर्वात्मभूत देवपुत्र कुलपुत्र उदङ्क प्रीष्ठिल जयकीर्ति सुनिसुद्रत अपाप नि'कषाय विपुत्त निमंत्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त समाघिगुप्त | महापय सुरप्रभ सुप्रभ सुप्रभ स्वयंप्रभ सर्वायुध जयदेव उदयप्रभ प्रभादेव उदयप्रभ प्रभादेव उद्यप्रभ प्रभादेव उद्यप्रभ विमलप्रभ बहुसप्रभ निर्मस समाधिगृष्ति स्वयम्भ् कंदर्म जयनाथ विमल दिञ्यवाद अनन्तवीर्य | श्रीणिक<br>सुपार्श्व<br>प्रदेश्व<br>प्रोष्टिल<br>कृतसूय<br>पाविल<br>राश्व<br>नन्द<br>सुनन्द<br>राशाङ्क<br>सेनक<br>प्रेनिक<br>अतीरण<br>रीवत<br>कृष्ण<br>सीरी<br>भगलि<br>विपायन<br>माणवक<br>नारद<br>सुरूपदस्त<br>सुरूपदस्त<br>सुरूपदस्त<br>सुरूपदस्त<br>सुरूपदस्त | श्रीणिक सुपार्श्व स्वद्धः प्रोच्छित कटप्रू श्रिविय श्रेष्ठी शङ्खः नन्द शश्रिकः सेनकः प्रेनकः प्रेनकः अतोरण रैवतः वासुदेवः भगति वागति कंपायन कनकपाद नारद सत्यिकपुत्र एक कोई | णगरि विसेसो तरिसं सत्तागापुरिसा भवंति जे कोई। ताणं गामापहुदिष्ठ जबदेसो संपड् पण्णहो। १२३६६।<br>विशेष यह कि उस (ऐरावत) क्षेत्रमें जो कोई शत्ताका पुरुष होते है उनके नामादि विषयक उपदेश नष्ट हो बुका है। |

वस्मान चौबोसीके पूर्व मय नं
 (देवसे पूर्व) का परिचय

३. वर्तमान चौबीसोके वर्तमान मतका पश्चिय--( सामान्य )

| क्र क्र क्र क्र क्र क्र क्र क्र क्र क्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           |           | १. नाम निर्देश        | महें श        |            |                                       | २. पूर्व भवका स्थ | थान           | नि (देश भव )        |           | ३. वृत्तमान भवकी जन्म नगरी | म् अस्य              | । मगरी     | ४. चिह्न        | १. यस            | <b>६. य</b> स्मिणी                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-----------|-----------------------|---------------|------------|---------------------------------------|-------------------|---------------|---------------------|-----------|----------------------------|----------------------|------------|-----------------|------------------|-----------------------------------------|
| क्रम्प्रिकेश कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्म कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्ना कर्म कर्ना कर्ना कर्म कर्म कर्म कर्म कर्म कर्म कर्म कर्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | *         | F. T. 181 | 1483-488              |               |            | १. वि.                                | 4.18/423-434      |               |                     | I         | 384-354/8/.                |                      |            | a.4./8/608      | ति.प./४/-        | ਜਿ.ਧ /੪/-                               |
| 8.5   Application         3. 6.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.3   Coltisher (Action         4. 4.4   Coltisher (Action         4. 4.4   Coltisher (Action         4. 4.4   Coltisher (Action         4. 4.4   Coltisher (Action         4. 4.4   Coltisher (Action         4. 4.4   Coltisher (Action         4. 4.4   Coltisher (Action         4. 4.4   Coltisher (Action         4. 4.4   Coltisher (Action         4. 4.4   Coltisher (Action         4. 4.4   Coltisher (Action         4. 4.4   Coltisher (Action         4. 4.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | n-        | 1.9./20/  | /r-80                 |               |            | ج. ج                                  | 1.120/38-38       |               |                     |           | 3./20/26-60                |                      |            |                 | 363-863          | 363-963                                 |
| संक्र सामान्य मुक्कि मुक्कि मुक्कि मुक्कि सम्भाव संक्रिक्क मुक्कि सम्भाव संक्रिक्क मुक्कि सम्भाव संक्रिक्क मुक्कि सम्भाव संक्रिक्कि मुक्कि सम्भाव संक्रिक्कि मुक्कि मुक्कि सम्भाव संक्रिक्कि मुक्कि सम्भाव संक्रिक्कि मुक्कि सम्भाव संक्रिक्कि मुक्कि सम्भाव संक्रिक्कि मुक्कि सम्भाव संक्रिक्कि मुक्कि सम्भाव संक्रिक्कि मुक्कि सम्भाव संक्रिक्कि मुक्कि सम्भाव संक्रिक्कि स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | r.<br>r.  | 8.g./E0/  | }&}- <u>-</u> 28      | Ì             |            | 10°<br>10°<br>10°                     | 7\$2-8\$2/03/     |               |                     | . P       | रे०/४८४-५०१                |                      |            |                 |                  | ;                                       |
| एश्रीके         सम्भावते.         ताम         माम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>36</b> | T.9.      |                       | . <del></del> | किशोध      | H.G./                                 |                   |               | निश्चेष             | 8, 11     | पु/सामान्य                 |                      | विद्येष    |                 |                  |                                         |
| १८/१ व व्याप्त         १९११ व व्याप्त         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/१०         १८/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | E         | र्गाखो.   | 1                     | 五<br>五<br>4   |            | सर्ग/रत्नो                            |                   | <u> 커</u>     |                     | सर्ग/श्लो | न नाम                      | <br> -<br>  1<br>  1 |            |                 |                  |                                         |
| श्री क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षित्व क्षत्व क्षत्व क्षत्व क्षत्व क्षत्व क्षत्व क्षत्व क्षत्व क्षत्व क्षत्व क्षत्व क्षत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 88        | 1840      | स्रोत्स               |               | 58v        | 88/888                                | सर्वार्थ सिह      |               |                     | 13/63     | खयोध्या                    | - ~                  | विनीता     | खं <sub>क</sub> | गोबद्न           | चक्रहवरी                                |
| श्री स्मान<br>प्रशी समित्र<br>स्थित स्वराप्त<br>स्थित स्वराप्त<br>स्थित स्वराप्त<br>स्थित स्वराप्त<br>स्थित समित्र<br>स्थित <br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>समित्र<br>सम | ж<br>К    | 3/2       | अजित                  |               |            | ४८/४३                                 | िक्जिय            | m             | <b>में फा</b> यन्त् | 02/28     | <b>:</b>                   | مر<br>در             | साकेता     | गंज             | महायक्ष          | रोहिणी                                  |
| स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्ता   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्ता   स्वतिक्रमा   स्वतिक्ता   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्रमा   स्वतिक्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           | _         | सम्भेद                |               |            | 3/3%                                  | अ. गैनेयक         | `             |                     | 83/38     | श्राबस्ती                  |                      | - <b>*</b> | अश्व            | त्रिमुख          | प्रजासि                                 |
| १२११         प्रशाद         १२११०         क. मेरीयक         १२११०         काशी         १         १२११०         मारा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           |           | अभिनन्दन              |               |            | \$6/63                                | विजय              | 60            | कै <b>जय</b> न्त    | १०/१६     | अयोध्या                    | ~                    | साकेता     | ब न दे र        | ग्रह्मेश्वर      | बज्जम् सिल                              |
| १२११         व्यावस्ते         १२११         के से प्रकास         १२११०         को से प्रकास         १२११०         को से प्रकास         १२११०         को से प्रकास         १२११०         को से प्रकास         १२११०         को से प्रकास         १२११०         को से प्रकास         १२११०         को से प्रकास         १२११०         को से प्रकास         १२११०         को से प्रकास         १२११०         को से प्रकास         १२११०         के प्रकास         १२११०         के प्रकास         १२११०         के प्रकास         १२११००         के प्रकास         १२११००         के प्रकास         १२११००         के प्रकास         १२११०००         के प्रकास         १२११००००००००००००००००००००००००००००००००००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |           | मुमति                 |               |            | 48/84                                 | वेजयन्त           | •             | जयन्त               | -33/63    |                            | ×.                   | f          | चकव्।           | तुम्बुरव         | न जाड़ शा                               |
| स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र   स्वतिक्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           |           |                       |               |            |                                       | 6                 |               |                     | %         |                            |                      |            |                 |                  | , '                                     |
| १३१ १६         मार्गेश्वतक         १३११६         मार्गेश्वतक         १३११६         मार्गेश्वतक         १३११६         मार्गेश्वतक         १३११६         मार्गेश्वतक         १३११६         मार्गेश्वतक         मार्गेश्वतक <t< td=""><td></td><td><u> </u></td><td>नद्रभूभ<br/>नद्रभूभ</td><td></td><td><u></u></td><td>43/68</td><td>ज. गंबेयक</td><td></td><td></td><td>१३/१८</td><td>कौशाम्बो</td><td>or.</td><td>बरस</td><td>क्रमस</td><td>मातिङ्ग</td><td>अप्रतिचक्रम्बरी</td></t<>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           | <u> </u>  | नद्रभूभ<br>नद्रभूभ    |               | <u></u>    | 43/68                                 | ज. गंबेयक         |               |                     | १३/१८     | कौशाम्बो                   | or.                  | बरस        | क्रमस           | मातिङ्ग          | अप्रतिचक्रम्बरी                         |
| १४/१ व्यक्तिक्त प्रशिक्ष व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक्त क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्व व्यक्तिक क्षित्र व्यक्तिक क्षित्व व्यक्तिक क्षित्व व्यक्तिक क्षित्व व्यक्तिक क्षित्व व्यक्तिक क्षित्व व्यक्तिक क्षित्व व्यक्तिक क्षित्व व्यक्तिक क्षित्व व्यक्तिक व्यक्तिक व्यक्तिक व्यक्तिक क्षित्व व्यक्तिक क्षित्व व्यक्तिक क्षित्व व्यक्तिक व्यक्तिक व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           | 3/8       | सुपारन                |               |            | ₹3/£¥                                 | म. ग्रेबेयक       |               |                     | 73/67     |                            | •~                   | नाराणसी    | नन्दावत्        | विजय             | पुरुषदत्ता                              |
| १६६१         प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |           | बन्द्रप्रभु           |               |            | १४/१६र                                | ब जयन्त           |               |                     | ४४/१६३    |                            |                      |            | अधेचन्द्र       | अजित             | मनोबेगा                                 |
| १६/११         व्राप्तकाध         १६/१२         व्राप्तकाध         १६/१२         व्राप्तकाध         १६/१२         व्राप्तकाध         १८/१२         प्रथा         १८/१२         प्रयाक्षा         १८/१२         प्रवाक्षा         १८/१२ <th< td=""><td></td><td><b>×</b></td><td>सुविधि</td><td>٥r</td><td>पुष्पद्गत</td><td>44/30</td><td>प्राणत</td><td>Š</td><td>अारण २ अपराज्यित</td><td></td><td>कांकन्दी</td><td></td><td></td><td>मगर</td><td>त्र</td><td>काली</td></th<>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           | <b>×</b>  | सुविधि                | ٥r            | पुष्पद्गत  | 44/30                                 | प्राणत            | Š             | अारण २ अपराज्यित    |           | कांकन्दी                   |                      |            | मगर             | त्र              | काली                                    |
| १०११         क्यान्तनाथ         ३ क्योननाथ         १०११०         क्यान्तनाथ         ३ क्योननाथ         १०११०         क्यान्तनाथ         ३ क्योननाथ         १८११०         क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ         ३ क्यान्तनाथ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           | ₹<br>}    | शीत <b>लनाथ</b><br>रे |               |            | ±\$/\$≯                               | आरक               | <u>ئ</u><br>س | अन्युत              | 82/35     | भद्रपुर                    | m                    | भवित       | स्वस्तिक        | ब्रह्मे स्वर     | ज्यासामासिनी                            |
| ६५/६         बस्मा         से सा         में सा         कामिक         से सा         कामिक         में सा         कामिक         में सा         कामिक         में सा         कामिक         में सा         कामिक         में सा         कामिक         में सा         कामिक         में सा         कामिक         में सा         कामिक         में सा         कामिक         में सा         कामिक         में सा         कामिक         में सा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |           | <u>ې</u>  | कयान्सनाथ             | m             | श्रेयोनाथ  | 83/64                                 | पुष्पोत्तर        |               |                     | ৯১/৯১     | सिंहपुर                    | mr                   | सिहनादपुर  | न् ल            | कुर्मार          | महाकाली                                 |
| क्षिक्र क्षित्र   क्षित्र क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षत्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र   क्षित्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           | <br>¥     | बासुसुन्ध             |               |            | \$4/83                                | महाशुक्त          | W             | कापिष्ठ             | 8/2×      | च्यम                       |                      |            | भंसा            | शन्मुख           | मौरी                                    |
| हैं श्री अक्तानाय है अनन्तीजत हैं श्री सुध्येत्ता हैं श्री सहसार हैं श्री स्वाप्त से स्वित्त से स्वित्त स्वाप्त से स्वित्त स्वाप्त से स्वित्त स्वाप्त से स्वित्त स्वाप्त से स्वित्त स्वाप्त से स्वित्त स्वाप्त से स्वित्त स्वाप्त से स्वित्त स्वाप्त से स्वित्त स्वाप्त से स्वित्त स्वाप्त से स्वित्त स्वाप्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से स्वित्त से सिव्य से स्वित्त से सिव्य से स्वित्त से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सिव्य से सि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           | *\&       | विमलनाथ               |               |            | 3/33                                  | सहसार             | <u>ئ</u>      | शतार २. महाशुक      |           | काम्पिक्य                  |                      |            | श्वकर           | पाताल            | गान्धारी                                |
| हैं शे समनाथ हैं १/१६ सर्वार्यित. २ पुष्पोत्तर हैं १/१३ रत्तनुर हिंदिन निवास हैं १/१२ सर्वार्यित. २ पुष्पोत्तर हैं १/१३ स्तर्ज हिंदिन निवास हैं १/१८ सरह्य हिंदिन निवास हैं १/१८ सरह्य हिंदिन निवास हैं १/१८ स्वयन्त १ सिवास हैं १/१८ स्वयन्त १ सिवास हैं १/१८ स्वयन्त १ सिवास हैं १/१८ स्वयन्त १ सिवास हैं १/१८ स्वयन्त १ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१९ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास हैं १/१८ सिवास है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           | 2/0       | अन्त्रनाथ<br>र        | m·            | अनन्त्रभित | \$0/63                                | पुष्पीत्तर        | m             | सहस्रार             | \$3/03    | अयोध्या                    | œ                    | िमिनीसा    | सहि             | किन्नर           | वैरोटी                                  |
| हरीश सान्तिनाथ (१४/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१० (१८/१०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           | *         | धमनाथ                 |               |            | ६६/१४                                 | सर्वार्थ सि.      | or            | <b>पुष्पोत्तर</b>   | £8/83     | रत्नपुर                    |                      |            | वस              | किंपुरुष         | सोलसा(अनंत०)                            |
| हुश/र कुच्युनाथ (१४/८ जयन्त १ ( अपराजित ६५/१२ नम्हर्म साम्वा १ ( अपराजित ६५/१२ नम्हर्म मह्म्या १ ( अपराजित १ ( अपराजित १६/२० मिथिता १ ( अपराजित १०/२० पाजगृह १-२ कुशावनार हुमें भुकुटि १ ( अपराजित १०/२० पाजगृह १-२ कुशावनार हुमें भुकुटि १ ( अपराजित १०/२० पाजगृह १-२ कुशावनार हुमें भुकुटि १ ( अपराजित १०/२० पाजगृह १-२ कुशावनार हुमें भुकुटि १ ( अपराजित १०/२० पाजगृह १-२ कुशावनार हुमें भुकुटि १ ( अपराजित १००/१० जयन्त १ ( अपराजित १०/२० पाग्वत १००/१० जयन्त १ ( अपराजित १००/१० जयन्त १ ( अपराजित १००/१० जयन्त १ ( अपराजित १००/१० वारावत) १ ( अपराजित १००)१ वारावत) १ ( अपराजित १००/१० जयन्त १ ( अपराजित १००/१० वारावत) १००/१० वारावत) १००/१० वारावत) १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१० वारावत। १००/१००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           | ~<br>~    | शान्तिनाथ             |               |            | E3/330                                | ÷                 |               |                     | \$3/263   |                            |                      |            | हरिज            | गरुड             | मानद्यी                                 |
| ६६/१ मिक्षिनाथ ६६/१४ खपराजित २ सिर्मर्शिसिस्स ६६/२० मिथिला ५ कुन्नर किन्नय १ अपराजित १ सिर्मर्था ६६/२० मिथिला १ कुन्नर किन्नय १ अपराजित १ किन्नय १ ज्याराजित ६६/२० मिथिला १ कुन्नर किन्नय १ अपराजित १ ज्याराजित ६६/२० मिथिला १ कुन्नराय १ अपराजित १ ज्याराजित १ ज्याराजित १ ज्याराजित १ ज्याराजित १ ज्याराजित १ ज्याराजित १ ज्याराजित १ ज्याराजित १ ज्याराजित १ व्याराजित १ व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           | ~<br>%    | कुन्थुनाथ             |               |            | 68/89                                 | F                 |               |                     | £8/83     | *                          |                      |            | झान             | गन्ध्य           | महामानसी                                |
| ६६/१         मिश्रिता         २ (सर्वार्थसिद्धि         १६६/२० (मिश्रिता)         १६६/२० (मिश्रिता)         १६६/२० (मिश्रिता)         १६६/२० (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रनगर (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रप्याप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्रप्याप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)         १-२ कुशाप्ति (स्वार्यह)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           | <br>¥     | अरनाथ                 |               |            | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | जयन्त             | ~             | अपराजित             | 88/X3     | •                          |                      |            | मरस्य           | मुनेर            | जया                                     |
| ६६/१ मिक्षिता १,२ सुबत्नाथ ६७/१५ प्राणत २ (अपराजित ६६/२० सिथता १८ सुम् भूकुटि सुक्षित १ (अपराजित ६७/२० साजगृह २-३ कुशाप्रनगर क्र्में भुकुटि सुक्रिश सिश्वा १८/१ निमाय १८/१६ अपराजित १ प्राणत ६६/१६ मिथिता १-३ सीरीपुर शक्विमाता १ (जानत) १ (अपराजित ७१/२० द्वारावती १-३ सीरीपुर शक्विमाता १८/१० व्यन्त १ (जानत १) (जानत १००/१० व्यन्त १ (जानत १००/१० व्यन्त १ (जानत १००/१० व्यन्त १ (जानत १००/१० व्यन्त १ (जानत १००/१० व्यन्त १ (जानत १००/१० व्यन्त १ (जानत १००/१० व्यन्त १ (जानत १००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १ (जानत १००/१० व्यन्त १ (जानत १००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १ (जानत १००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १०००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १०००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १०००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १०००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १०००/१० व्यन्त १०००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १०००/१० व्यन्त १०००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १०००/१० व्यन्त १०००/१० व्यन्त १०००/१० व्यन्त १ (जानत १०००/१० व्यन्त १०००/१० व्यन्त १०००/१० व्यन्त १०००/१० व्यन्त १०००/१० व्यन्त १००००००००००००००००००००००००००००००००००००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |           | ,                     |               |            |                                       |                   | m             | (सर्वाथं सिद्धि     |           |                            |                      |            |                 |                  |                                         |
| हैं <sup>9</sup> /८ मुनिसुमत १,२ सुमतनाथ १,९ साणत २ (अपराजित ६७/२० राजगृह २-२ कुशाप्रनगर क्ष्में भुकृटि<br>(१ आनत) ३ (सहक्षार १ (सहक्षार १ (मिथना उत्पास १-३ सौरीपुर यह पामिध<br>७०/१ नेमिनाथ ७०/१७ जयन्त १ (आपराजित ७१/२८ द्वारावती १-३ सौरीपुर यह पाम्बे<br>७३/१ पार्मेनाथ १३१६ मिथना १२३ साणत २ (मेन्यन्त ७३/०५ चन्त्रिस १-३ सौरीपुर यह पाम्बे<br>७४/१ क्र्येमन १३३ महाबीर ७४/२४ पुष्पोत्तर ३ (मेहलार अ४/१५२ क्रुज्डसपुर १-३ कुण्डसपुर १-३ कुण्डसपुर सिह गुह्मक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |           | मिश्चिनाथ             |               |            | ६६/६८                                 | अपराजित           | œ             | विजय १. अपराजित     |           | मिथिला                     |                      |            | कल्ह            | वरूण             | विजया                                   |
| हैं हैं । निम्नाथ हैं द्वापति ने माणति हैं हैं। हि मिथिता । अन्तिस्त । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस्ति । निस                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           |           | मुनिसुन्नत            | <u>ښ</u>      |            | \$3/6\$                               | प्राणत            | œ             | ∫ अपराजित           | \$6/50    | राजगृह                     | 5                    | कुशायनगर   | H.              | भक्टि            | अपराजिता                                |
| हैं हैं निमाथ (नीवकमत) गोमैध<br>७०/१ नेमिनाथ (जेवकमत) शामेध<br>७०/१ नेमिनाथ (अश्रेष्ठ जयन्त १ (अपराजित ७१/२० द्वारावती १-३ शौरीपुर राह्व पास्व<br>७३/१ पार्ष्वेनाथ (७३/६० प्राणत २ (वैजयन्त ७३/७० वनार्स्स १-३ वाराणसी सर्प मातक<br>७४/१ वर्द्धमान १.३ महाबीर ७४/२४६ पुष्ठपोत्तर ३ (सहस्रार ७४/१६२ कुण्डसपुर १-३ कुण्डसपुर सिंह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |           |                       | _             |            |                                       | (१ आनत्त)         | m             | रसहस्रार            |           |                            |                      |            | उत्पत्त         |                  |                                         |
| ७०/१     मैमिनाथ     ७०/४०     जयन्त     १     अपराजित     ७१/२०     द्वाराजित     १८-३     शौरीपुर     राइबं     पाइबं       ७३/१     पाइबंगा     ७३/१०     पाइबंगा     १     पाइबंगा     १०००/१०     पाइबंगा     १०००/१०     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा     पाइबंगा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |           | नमिनाथ                |               |            | \$4/s\$                               | अपराजित           | æ             | प्राणत              | \$8/33    | मिथिला                     |                      |            | (नीलकमत)        | गोमेध            | अद्रस्ति पियो                           |
| ७३/९ पार्मनाथ । ७३/६न प्राणत २ (मैजयन्त ७३/७५ मनरिस १-३ बाराणसी सर्प मातक<br>१ (महस्रार ७४/१५२ कुण्डसपुर १-३ कुण्डसपुर सिंह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           |           | नीमेनाथ               |               |            | @ <i>\</i> }/og                       | जयन्त             | ٠             | ∫ अपराजित           | 36/30     | द्वाराबती                  | <u>~</u>             |            | যাত্র           | पारुर्व          | क्रमाण्डी                               |
| ७३/१         पाश्वनाथ         ७३/६         प्राणत         २         विजयन्त         ७३/७         वन्ति         सपं         मातक           ७४/१         वर्षमान         २,३         महावीर         ७४/१४६         कुण्डलपुर         १-३         कुण्डलपुर         गुक्षक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           |           | ı                     |               | _ <b>-</b> |                                       |                   | G,            | (आनत                |           |                            |                      |            |                 |                  | ,                                       |
| ७४/९ <b>नर्दमान २.३ महाबीर ७४/२४६ पुष्पोत्तर</b> १ सहस्रार ७४/१५२ कुण्डलपुर १−३ कुण्डलपुर सिंह गुहाक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           |           | पाश्वनाथ              |               |            | 83/£c                                 | प्राणित           | a.            | र्वे जयन्त          | 7€/€6     | नर्नारस                    | en                   | बाराणसी    | स्त             | मातङ्ग           | पद्मा                                   |
| المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المرازع المراز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |           | वर्द्धमान             | (r            | महाबीर     | 38.6/80                               | पाष्ट्रोसक        | w-            |                     | 676/06    |                            | ,                    |            | ļ               | # 21 St          | المادية                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | -[        | -         |                       | _             |            | ]<br>                                 | 6                 |               |                     | · ·       |                            | _                    |            | 95.             | रे<br>हुः<br>(१) | 1 1 2 1 2 1 2 1 2 1 2 1 2 1 2 1 2 1 2 1 |

|                                                                 |                |               |                                                                   |                   |                   |              |           | 1                          | 7,777 G G       | , m, -               |
|-----------------------------------------------------------------|----------------|---------------|-------------------------------------------------------------------|-------------------|-------------------|--------------|-----------|----------------------------|-----------------|----------------------|
| ७. पिताक नाम                                                    |                |               | ม *                                                               | द्माताकानाम       | नाम<br>           | દ, નશ        |           | १०. गम ।ताथ                | ११. राम-नक्षत्र | 4. "H-mid            |
| €, मि.प./४/१२६-५४६<br>२. म. पु./२०/३६-६०<br>३. ह. प./६०/१८२-२०४ | 408-           |               | १. ति. प./४/४२६-१४६<br>२. प. पु./१७/३६-१०<br>३. ह. पु./६०/१८२-२०४ | 387-1<br>-48      |                   |              |           |                            |                 |                      |
| स.पु./पुर्वं बत्<br>सामान्य                                     | ममाजा में      | नियोप         | ४. म.पु./पूर्वेश्वत्<br>सामाच्य                                   | प्रमाख<br>नः      | नियोष             | ति. प./४/४६० | (9. et.)  | म. पु./पूर्वनत्<br>सामान्य | म. पु/पूर्ववत्  | म. पु./पूर्ववत्      |
| नामिराय                                                         | }              |               | मरुदेवी                                                           |                   |                   | इस्वाकु      | इक्ष्माकु | ·                          | उत्तराषाढ       |                      |
| जिंदश्य                                                         | · -            |               | विजयसेना                                                          |                   |                   | :            | 2         | ज्येष्ठ कृ. १५             | रोहिणी          | म्हासुद्धाः<br>स्थान |
| टढराज्य                                                         |                | जितारि        | सुक्षेणा                                                          | <del>ا</del><br>س | सेना              | <u>.</u>     | 2         | फा. शु. c                  | मृगरिशम         | <b>भा</b> तः         |
| स्वर्यंवर                                                       | <u>~</u>       | संबर          | सिद्धार्था                                                        |                   |                   | :            | •         | बेशा. यु. ६                | पुनर्वसु        |                      |
| मेघर्थ                                                          | #T             | मेध्यभ        | मंगहो                                                             | <u>د</u> ر.       | <b>सुम्</b> रंगला | :            | *         | श्रा, शु. २                | मधा             |                      |
| घरण                                                             |                |               | <b>मुसो</b> मा                                                    |                   |                   | <u>.</u>     | *         | माषकु. ६                   | <u>चित्रा</u>   | प्रात्:              |
| सुप्रतिष्ठ                                                      |                | _             | पृष्टबीषे गा                                                      |                   |                   | ;            | R         | माद्र, शु. ६               | विशस्ता         |                      |
| महासेन                                                          |                | •             | लक्ष्मणा                                                          | ۰-                | संस्मीमसी         | :            | *         | मेंत्र कुर                 | :               | िषिछत्ती राजि        |
| सुग्रोब                                                         |                | ***           | जयरामा                                                            | E - &             | रामा              | £            |           | ₩. ₽. E                    | मूल             | प्रभात               |
| ट्ट्टर्थ                                                        | <del>-</del>   |               | धुनन्दा                                                           | ~                 | मन्द्रा           | •            | ŝ         | वेत्र<br>क्षेत्र का        | पुर्वाषाहा      | अन्तिम रात्रि        |
| निष्णु                                                          |                |               | 2                                                                 | ~                 | वेणुशी            | F            | *         | ज्येष्ठ कृ. ह              | श्रवण           | मात.                 |
| •                                                               | _ <del></del>  |               |                                                                   | <u>~</u>          | , विष्णुश्री      | :            | •         |                            |                 | :                    |
| ।मुपुरुय                                                        |                |               | जयानती                                                            | ~                 | विजया             | :            | 2         | આવા. જે. દે                | श्तिभिषा        | अन्तिम रात्रि        |
| कृतवमि                                                          |                |               |                                                                   | <u></u>           | शर्मा             | •            | 2         | ज्येष्ठ क. १०              | उत्तरभाद्रपदा   | प्रात्               |
| सिंहसेन                                                         |                |               | ,                                                                 | (A)               | सर्वश्यामा        | <i>:</i>     | 'n        | काति. क. ९                 | रेबती           |                      |
| भानु                                                            | 8              | भानुराज       | ਬੁਖ਼ਮਾ                                                            | £                 | सुम्रता           | ر <u>چا</u>  | 52        | वैसा. सु. १२               | <i>;</i>        | =                    |
| निश्वसेन                                                        | <del>-</del> - | <del></del> - | देरा                                                              | <b>-</b>          |                   | इस्वाकु      | \$        | শার, ফু. ড                 | भरणी            | अन्तिम रात्रि        |
| सरसेन                                                           | (Cr            | सुर,          | श्लोकान्ता                                                        | ~<br>~            | श्रीमती           | 2460         | •         | M. 5. to                   | कृत्तिका        | ;                    |
| मुद् <b>श्</b> न                                                |                | ·             | मित्रसेना                                                         |                   |                   | *            | *         | मा.क. ३                    | रेबती           |                      |
| 9.F¥                                                            |                |               | प्रजावती                                                          | ~                 | प्रभावती          | इस्याकु      | *         | चैत्र शु. १<br>अ. १        | अश्विनी         | प्रातः               |
|                                                                 |                | _             |                                                                   | <u>~</u>          | रक्षिता           |              |           |                            |                 |                      |
| समित्र                                                          |                |               | सोमा                                                              | %<br>-33          | पद्माबती          | प्राद्ध      | ह स्विश   |                            | শ্বণ            |                      |
| विजय                                                            |                |               | ∉                                                                 | ₹ <del>-</del> 3  | बग्रा             | इश्नाकु      | इस्माकु   | आश्रिम. कृ. २              | <b>લ</b> શ્વિમો | अन्तिम राप्ति        |
|                                                                 |                | ·             |                                                                   | ~<br>~            | मिता              |              |           | · ·                        |                 |                      |
| समुद्रविजय                                                      |                |               | शिवदेवी                                                           |                   | •                 | यादब         | हारव श    | 10                         | उत्तराषादा      | :                    |
| विश्वसेन                                                        | £              | अश्वसेन       |                                                                   |                   | ∫ वर्मिला (नामा)  | জুম          | ब्य       | बेशा. क. र                 | विशाखा          | मिति"                |
|                                                                 |                |               |                                                                   | <u></u>           | रे बर्मा          |              |           | •                          |                 | •                    |
| furzin.                                                         |                | •             | प्रियकारियी                                                       |                   |                   | माध          | 1 tr      | आषा. शु. ६                 | उत्तराषाद्या    | अन्तिम राभि          |

गभिनित्

|            |                 | १३ जन्म तिथि                          | तिथि             |                  | \$8.8        | १४ सन्म नश्रन        | <br>                  | १५ योग       | १६ उत्सेघ            | _<br>تد                |                     | १७ वर्ण     |                |
|------------|-----------------|---------------------------------------|------------------|------------------|--------------|----------------------|-----------------------|--------------|----------------------|------------------------|---------------------|-------------|----------------|
|            | To go!          | 9 fr t 10/25                          | 3600             |                  | 4            | ` <br> -             |                       |              |                      |                        |                     |             |                |
|            | Joseph          | \$/2/* 'N' . \$                       | 44-48F           |                  | ~.<br>∏      | ⊺त. प./४/६२६-५४६     | 387-9                 | १म. पु./     | १. सि म्/            | 8. For 4/8/4=4-400     | १. सि. म./४/५८-५८६  | 3-578/8/    | it,            |
| र्ग        | मर्ग (इस्       | 0 %-3.5% & A                          | 0                |                  | ~.<br>4.     | 2. 4. g./२०/३६-६०    | 0                     | जन्म तिथिवत् | २, त्रि. सा./⊏०४     | /ze8                   | र जि. सा./८४७-५४८   | 85-687/     | v              |
|            | دار العقاره     |                                       |                  |                  | ho:          | ३. ह. पु./६०/१८२-२०५ | . <b>५-</b> -५०       |              | ३, प. पु./श          | 3, 4. 4. 4./20/884-88k | 3. 4. g./20/63-66   | \$\$-6\$/0} |                |
|            |                 |                                       | .,               | Į.               | **           | ४ म. प्र./पूर्ववत्   | ]                     |              | 8, ह. पु./ई          | 8, 8. 4./to/308-304    | 8. 8. 9./६०/२१०-२१३ | 97280-28    | er.            |
|            |                 | \$<br>                                | 0<br>F<br>F<br>X | ब<br>हि          | सामान्य      | प्रमाण न             | विशेष                 |              | ४. म. पु./पर्व/श्लो, | र्व/श्लो.              | ५. म. पु./उत्सेधवत  | उत्सेधवत    |                |
|            |                 | a l                                   |                  |                  |              |                      |                       |              |                      | ลยืล                   | सामान्य             | प्रमाण न    | निस्<br>स्टब्स |
| - ^        | ¥ (± )          | 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 |                  |                  | उत्तर बाह्य  |                      |                       |              |                      | ** 00*                 | स्वण                |             |                |
| ۰ ۳        | × 1.8           | माम् शु. १०                           | (                | ;<br>;           | राहिणा       | •                    |                       | प्रजेशयोग    | 85/24-36             | ** 0 ×8                | :                   |             |                |
| r          | 35-51/28        | काताबु १५                             | ĭ.               | માંગ. શુ. १५     | ক্ষপ্ত       | n >0                 | र्मुवीषाहा<br>मगितारा | साम्ययोग     | 75-35/38             | % oo8                  | £                   |             |                |
| ∞          | 33/03           | माय शु. १२                            |                  |                  | दुनम् ह      |                      | )<br>                 | अदितियोग     | 86-38-03             | 340                    | =                   | ٠.          | नाल चन्द्र     |
| ٠ يحد      | 48/88           | नेत्र शु. ११                          | ~~               | था. शु. ११       | मधा          | 20                   | चित्रा                |              | 48/3\$               | 300                    | F                   | ,           |                |
| wo-        | \$2/28          | काति ह. १३                            | ~~               | आस्ति. कृ. १३    | विभा         |                      |                       | स्वष्ट्योग   | ४३/३४                | 340                    | रम                  |             |                |
| ອ          | 43/44           | ज्येष्ठ मृ. १२                        | ~                |                  | विशाखा       |                      |                       | अस्मिमित्र   | ¥3/34                | 500                    | हरित                | œ           | मील            |
| 'n         | 088/88          | नीय के. १९                            |                  |                  | अनुराधा      |                      |                       | शुक्र        | 302/87               | : 038                  | मन्त                |             |                |
| w          | १.६/३७          | मार्ग. शु. १                          |                  |                  | भूल          |                      |                       | ग<br>राभ     | 05/88                | \$ 00\$                | ī                   |             |                |
| 2          | ±≥/3¾           | माध कु. १९                            |                  |                  | पुर्वाषादा   |                      |                       | बिश्व        | 15/33                | ٤                      | स्वण                |             |                |
| <b>*</b>   | \$2/03          | फा. कृ. १९                            |                  |                  | প্রক্র       |                      |                       | बि ष्णु      | 22/63                | π<br>:                 | F                   |             |                |
| S.         | 6±-38/±3        | -                                     | B~               | का. शु. १४       | िक्शाला      | e.                   | शतभिषा                | वारुण        | 82/73                | <br>00                 | ₹<br>TH             |             |                |
| 8.         | 48/38           | <u>ټ</u>                              | 2                | माघ शु. १४       | पूर्व भाइपदा | <br>E.               | उत्तरा भाद्रपदा       | अहिर्नुधन    | RE/3%                |                        | स्मण                |             |                |
|            | (भात (ब.ग.)     |                                       |                  |                  | ,            |                      |                       |              |                      |                        |                     |             |                |
| <u>~</u>   | \$0/46          | ज्येष्ट क्.१२                         |                  |                  | रंबती        |                      |                       | पुषा         | £0/38                | \$                     | •                   |             |                |
| <i>≈</i> ' | \$ \\ \s        | माथ सु. १३                            |                  |                  | पुरम         |                      |                       | 35           | £6/33                | *<br>}                 | F                   |             |                |
| <b>%</b>   | 63/350          | ुचिष्ठ कु. १४                         | 6.               | ज्योष्ठ शु. १२   | भरणी         |                      |                       | याम्य        | £3/83                | 08                     | ŧ                   |             |                |
| 2          | £8/55           | नेसास्                                |                  | •                | कृत्तिका     |                      |                       | अग्निय       | \$8/3¢               | 3,5                    | :                   |             |                |
| 2          | £/36            | मार्ग. शु. १४                         |                  |                  | रोहिणी       | <b>5</b> 0           | đen                   |              | \$6/33               | 30.                    | :                   |             |                |
| <b>%</b>   | \$€/33<br>36/33 | मार्ग. शु. ११                         |                  |                  | अधिनो        |                      |                       |              | \$€/3¢               | *                      | £.                  |             |                |
| å          | ξ⊗/8ξ           |                                       | 8.3              | ∫ आग्रिब. शु. १२ | श्रवण        |                      |                       |              | ₹0/48                | 30                     | मील                 | ~           | कृष्ण          |
| 2          | 4               | ,<br> <br>                            | श्रिक्षीर        | र माघ कृ. १२     |              |                      |                       |              |                      |                        | L                   |             |                |
| <b>3</b>   | 68/30           | आषा. कृ. १०                           | ~                | आषा. शु. १०      | आधना ।       | 24                   | स्वासि                |              | £8/33                | :                      | स्यण                |             |                |
| ۳.         | ೨६/३၈<br>       | થાં. શું. ૧                           | 7                | नेशा. सु. १३     | विज्ञ        |                      | <del></del>           | ब्रह्म       | ०४/४०                | " 0}                   | मील                 | ~           | कृष्ण          |
| er.        | o3/€o           | मीय के. १९                            | ~~               |                  | निशाखा       |                      | •                     | अनिल         | \$3/E0               | १ हाथ                  | हरित                | 20-1        | नीस,रयामस      |
| <u>20</u>  | ७४/४६४          | चंत्रशु. १३                           |                  |                  | उत्तरा-      |                      | -                     | अर्थमा       | 03/se                | ع                      | स्बर्ग              |             |                |
|            |                 |                                       |                  |                  | फान्गुनी     |                      |                       | _            | —-                   |                        |                     | _           |                |

२ जन्मावत्ररण

|                 | १८ वेस                     | १८ वेराग्य कारण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                            |                                                 | १६ दीक्षा तिथि                 | तिथि                             |                               | २० दीक्षा नक्षत्र    | <b>发</b>             | 3%                   | २१ दीक्षा कास                                                   |                                       | २२. होह                   | २२. दीश्रोपबास |
|-----------------|----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|-------------------------------------------------|--------------------------------|----------------------------------|-------------------------------|----------------------|----------------------|----------------------|-----------------------------------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------|----------------|
| ्य <sup>,</sup> | ति. स./४/<br>६०७-६११       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                            | ,ŕ                                              | १ ति. प./४/६<br>२. ह. मु./६०/२ | . प,/४/६४४-६६७<br>मु,/६०/२२६-२३६ |                               | ति. प/४              | H G                  | क र र र              | . प /श्रिहेश्वश्च-६६७<br>पु./६०/२१७-२१८<br>प्र./ दीक्षा सिथिबत् | ईई७<br>२१ <sup>८</sup><br>तिथिवत्     | ति. म./४/                 | ₹./g. €0/      |
|                 |                            | म. यु./<br>सर्ग <i>/श</i> ल.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | िनष्य                      | म . प्र /<br>सर्ग/रब                            | सामान्य                        | प्रमाण न                         | विशेष                         |                      | । द्वा । ता वर्षत    | सामाः                | प्रमाण<br>मंo                                                   | <u>जि</u> से व                        | )<br>)<br>)<br>)<br>)     | Š<br>Ž         |
| مانه            | रीसाञ्जना                  | 89/E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | र् नोलाञ्जना               | ६०१/६३                                          | वी<br>भू<br>श्री               |                                  |                               | उत्तराषादा           | उत्तराषाद्वा         | अपराङ                | m                                                               | सार्यकाल                              | ब्होपनास                  | नेता           |
| O' 10           | ( भर्ष<br>उत्कापात<br>केम  | £8/≥&                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ु मर्ण<br>उम्बापात         | 3E-9E/3K                                        | माबक्षु, १                     | 5,5                              | मार्ग, शु. १५                 | रोहिणी<br>ज्येष्टा   | रोहिणी               |                      | us.                                                             | <u>.</u>                              | अष्ट भक्त                 | 5              |
| . 20            | गन्ध्रवं नगर               | ₹8/o <del></del> *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | मुब                        | 84-87/08                                        | माघ शु. १२                     |                                  | ,                             |                      | <del></del>          | जून<br>जिल्हें<br>इं | 5-<br>5-                                                        | अपराह्न सायंकाल                       | :                         | £ £            |
| -જ વ            | जातिस्मरण                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                            | ≿n-09/2×                                        | वैशास्त्र १                    |                                  |                               | मुख्                 | मधा                  | <b>.</b>             | tt.)                                                            | मातः                                  | :                         | सेबा           |
| <b>ு</b> ஒ      | 2<br>0<br>0<br>1<br>1<br>1 | 9.€/£4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | अत परिवर्तन                | 44/44-48<br>44/84-83                            | का।तक १३<br>स्येष्ट्या १२      |                                  |                               | चित्र।<br>विश्रास्ति | ्वत्र।<br>विशास्त्रा | अपराह्य<br>प्रविह    | . C.                                                            | सन्ध्या<br>अपराद्व सन्ध्या            | : #                       | ्र<br>संस्     |
| <b>\</b>        | तिडिंद                     | o.e/87                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | मृतु परि०                  | 48/388-38E                                      | मीय क. ११                      |                                  |                               | अनुराधा              | अनुराधा              | अपराह्न              | , us.                                                           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | . 34.                     | : :            |
| ω.              | उषका                       | ०६/३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | उच्कापास                   | 24/84-85<br>78-32                               | मार्ग. शु. १                   | ~                                | पौष शु.११                     | <u> </u>             |                      | :                    | m                                                               | सायंकाल                               | :<br>#                    | <u>.</u>       |
| <u>ي</u>        | हिमनाश                     | 100 A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | हिम                        | \$8-88/ <b>3</b>                                | ₩.                             |                                  |                               |                      | पुत्रीषाद्या         | ٠.                   | m                                                               | सायकाल                                | अप.                       | ;              |
| ~ x             | पत्रफड<br>जानिस्मग्ण       | \$6/23<br>\$720                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | बसन्त-वि०<br>  चिन्तवन     | 08-98/24<br>08-98/93                            | मा. मृ. ९९<br>मा. मृ. ९९       |                                  |                               | श्रवण<br>निशास्त     | शनण<br>विशास्त्र     | पूर्वाह<br>अपराङ्ग   | ij, w                                                           | प्रात:<br>मार्थं काल                  | ः भिता<br>एकः लग          | ,, अपशसि       |
| 33              | #<br>#<br>#<br>#           | ×8/3×                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | हिम                        | 28/08/33                                        | , to                           |                                  |                               | उ. भादपदा            | ज. भादपद्            | =                    | יענון                                                           | :                                     | तृतीय                     | भेता           |
| &               | डक्कापांत                  | <b>६०/२</b> ६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | दुरकापात                   |                                                 | ज्यैष्ठकु १२                   |                                  |                               | रेबत्री              |                      | ;                    | m≻                                                              | <b>.</b>                              | ः भक्त                    | ;              |
| *               |                            | £{/\$0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ;                          |                                                 | माय हो. १३                     | ~ (                              | भार शु १३                     | तेरत<br>वृष्ट्य      | <u>ज</u> ुष्टम       | Ŧ                    | ωr                                                              | :                                     | :                         | ;              |
| w               | जातिस्मरण                  | £3/8£3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | दर्गण                      | <u>"</u>                                        | দুষ্ঠিকু, १४<br>১              | ····                             | नमध्य कु. १३                  | भरणी                 | भरणो                 | :                    |                                                                 | •                                     | . बुस                     | £              |
| ້ ກ້            | ;<br>h                     | m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m 6/20<br>m | जातस्मरण<br>मेत्र          | \$8/3C-86                                       | नशाशु, १<br>मार्गश्र १०        |                                  |                               | कृ।तक।<br>रेबतोः     | कृत्तिका<br>स्बत्ती  | : :                  | m m                                                             | सायकाल                                | ी<br>म                    | : :            |
| w w             | त्त्र<br>तिडिद्ध           | \$\$\go                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | जातिस्मरण                  | 65/89-40                                        | मार्ग थु. १९                   | _                                | मार्ग. शु.१                   | अधिनी                |                      | पुत्रक्ति            | · 10>                                                           | सार्यकाल                              | मुद्ध भन्त                | तेला           |
| ê               | जातिस्मरण                  | 9tr/9t                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | हाथीका संयम                | 78-38/8 <del>9</del>                            | बेशाकृ. १०                     | r 64                             | केशा.क.१<br>आ शु.७<br>१६ + ६६ | श्रवण                | भन्नण                | <b>अ</b> पराह्न      | ap.                                                             | ř.                                    | ਨੁੰਨੀਸ਼ ਫ਼ਖ.              | भेवा           |
| 8               | ŧ                          | ₹8/3£                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | जातिस्मरण                  | <b>केरे-हके/३</b> ३                             | आषा. कु. १०                    | ~                                | मा शु. ४                      | अधिनो                | अश्विनी              | ÷                    | m                                                               |                                       | : # <del>1</del>          | •              |
| 5. C.           | ;                          | 8\$/868                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | पक्षुक्रम्द्त<br>जरनिस्धरण | 308-836/3000 000 000 000 000 000 000 000 000 00 | शा. शु. है<br>पौष              | ~                                | माघ शु.११                     | चित्रा<br>विकासन     | -                    | : N                  | ¢, ω<br>ω,                                                      | प्रविह्य सायंकाल<br>प्रातः            | 1.<br>99 11 <del>11</del> | ग<br>एक उपवास  |
| . %             | : :                        | 63 <i>2/8</i> 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | \$                         | 808-208/80                                      | मार्ग कु. १०                   |                                  |                               | उत्तर्शका            | उत्तरा का            | अपराह्न              | - Inv                                                           | सन्ध्या                               |                           | बेला           |
|                 |                            | _ <br>_                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                            |                                                 |                                |                                  |                               |                      |                      |                      |                                                                 |                                       |                           |                |

। दीक्षा घार

| रेश्ट्र देश वन       | वस                                     | १४ वर्ग             | १४ दीक्षा कृक्ष                                                                             | २५ सह दीक्षित                                              |                               |                          | २६ केवतज्ञान तिथि      | ta -                         | २७ मेचलज्ञान नक्षत्र         | ान नक्षत्र                | श्रुप भ              | <b>२</b> न् केबसोस्पत्ति काल | काल                            |
|----------------------|----------------------------------------|---------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|-------------------------------|--------------------------|------------------------|------------------------------|------------------------------|---------------------------|----------------------|------------------------------|--------------------------------|
| ति. प./४/<br>६४४–६६७ | म. पु./<br>दीसातिष<br>बर्व<br>दे०नं०१६ | प. पु./२०/<br>३६-६० | म. पु./<br>दीशातिथि<br>बद<br>इंग्नं० १६                                                     | १.कि.प/४/६६ द<br>२ ह.पु./६०/३४०<br>३ म.पु /दोशा-<br>विधिवव | म. <i>धु  </i><br>सर्ग/श्रबो० | ति. प./४/<br>६७१-७०१     | है. पु./४/<br>२५७-२६५  | म. यु./<br>यूवंबद            | ति. प./४/<br>६७६-७० <b>१</b> | ਸ<br>ਕਰ<br>ਕਰ<br>ਕਰ<br>ਕਰ | सि. प./४/<br>६७६-७०१ | £' A-\eo\3kg                 | म. पु /<br>पूर्ववत्            |
| सिद्धार्थ            | सिद्धार्थं<br>(१९५/१८२३)               | बंद                 |                                                                                             | 0000                                                       | 738/08                        | फा, कृ, १९               | फा. कृ. १९             | फा. कृ. ११                   | उत्तराषाढा                   | उत्तराषाढा                | पुन क्षि             | भूप<br>भूष<br>ख              |                                |
| सहेतुक               | सहेतुक<br>सहेतुक                       | सप्तपर्ण            | सप्तर्भवर्ण                                                                                 | 8000                                                       | 28/28                         | मीय ह्यु. १४             | Æ,                     | मीय मृ. ११                   | रोहिणी                       | रोहियो                    | अपराङ                | ख<br>प्रा                    | सन्ध्या                        |
| :                    | <u>.</u>                               | श्राल               | शास्मिलि                                                                                    | 7                                                          | 88-08/38                      | 150                      | <del>6</del> 0         | 180                          | ्य <u>े</u><br>व्य           | मृग्गाहारा<br>            | :                    | £                            | •                              |
| <b>3</b> 4           | अग्रोद्यान                             | सरल                 | असन                                                                                         | i.                                                         | \$\delta/0\dagger             |                          | पांब खुं १५<br>किंग    | ا<br>ا                       | पुनबस्                       | पुनवस्                    | *                    | ;                            | : 4                            |
| सहितुक<br>मनोहर      | सहतुक<br>मनोहर                         | िप्रयञ्ज<br>क्रियङ  | -<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>-<br>- | ; ;                                                        | 04-34/24<br>35/24             | मान शुः ११<br>वः स्थः १० | ÷ 🕏                    | ू<br>भूज<br>स्थापन<br>स्थापन | हस्त<br>चित्रा               | <u>चित्रा</u>             | Į :                  | ; ;                          | द्म <sup>भारत</sup><br>अपराह्न |
| सहेतुक               | सहेतुक                                 | श्रीव               | भीष                                                                                         |                                                            | 43/84                         | ) <del> </del>           | ŀ¢.                    | 180                          | विशाखा                       | निशास्ता                  | . <b>.</b>           | =                            | सायं                           |
| सुनिधि               | भुवर्तक                                | नाग                 | नाग                                                                                         | :                                                          | 852-552/83                    | : ::                     | :                      | <del>(6</del> )              | अनुराधा                      | अनुराधा                   | 2                    | ;                            | £                              |
| त्रेक्ष्य            | गुष्यक                                 | साल                 | मास                                                                                         | ŧ                                                          | 38/73                         | मा. यु. ३                | شط                     | Sep.                         | क्म                          | भूम<br>भूम                | 2                    | ;                            | 5                              |
| सहेतुक               | सहेतुक                                 | टलस्र               | च<br>च                                                                                      | F                                                          | ¥\$/8C-8E                     | نجو                      | ı¢. j                  | إنوا                         | पुर्वाषाद्वा                 | युवाषादा                  | • (                  | भ रे                         | ÷                              |
| मनोहर                | मनोहर                                  | तुर<br>दुव          | तम्बर                                                                                       | £ 41                                                       | 24-54/63                      | ıe, t                    | मासकः ५५               | माय क, ५१                    | श्रवण                        | श्रन्तप<br>विशासना        | £                    | 0 4 7 18<br>0 4 7 18         | <b>.</b>                       |
| धने<br>सन्दर्भ       | महोम्ख                                 | पारला               | में कि<br>स<br>स<br>स<br>स<br>स                                                             | 9 00                                                       | 3%-5%/33                      | माब हुं र                | ল                      | ) k                          | ।वशाला<br>  उत्तराषादा       | ानशाखा<br>उत्तरभाद        | ŗ .                  |                              | : £                            |
| :<br>9<br>2          | \$<br>2<br>2<br>2                      | प्<br>पीयल          | अश्वत्य                                                                                     |                                                            | \$0/34-3\$                    | ) <sub> 6</sub>          | ) jeů                  |                              | रेबती                        | रेबती                     | : ;                  | t                            | £                              |
| शासि                 | श्राब                                  | द्धिपण              | सप्तच्छद                                                                                    | =                                                          | £8-28/33                      | ं क्रि                   | <b>1</b> 00            | मौष शु. ११                   | पुष्टम                       | वैस्त                     | •                    | :                            | =                              |
| आप्रवन               | सहसाम                                  | मन्द                | नन्दावत                                                                                     | •                                                          | \$3/8=6-8C4                   | (a)                      | <b>(a)</b>             | ्रीष शु. १०                  | भरवी                         |                           | <b>‡</b>             | ;                            |                                |
| सहेतुक               | सहेतुक                                 | तिलक                | तिसक                                                                                        | ç                                                          | £8-28/8\$                     |                          | b)                     | व्यास्त्र स्थाप्त<br>स्थाप्त | कृत्तिका                     | कृत्तिका                  | *                    | ;                            | ŧ                              |
| ;                    | ‡                                      | ঞাস                 | आम                                                                                          | •                                                          | 25-05/33                      |                          | का. शु. १२             | मा थुः १२                    | स्वती                        | रंबतो                     | î.                   | ÷,                           | :                              |
| शासि                 | श्वेत                                  | অহাক                | अशोक                                                                                        | တိုင်                                                      | を 148-43                      | फा. कु. १२               | का, कृ, १२             | मागं. शु. १९                 | आश्विमी                      | आश्वनी                    | <b>.</b>             | न्य<br>इ                     | प्रातः                         |
| मीव                  | मोलोवान                                | चम्प्क              | चम्पक                                                                                       | \$000                                                      | 63-38/63                      |                          | माने. शु. १<br>(०६/६३) | वेत्र कृ १०                  | श्रबंण                       | প্ৰথ                      | पुर्वाह्न            | अपराङ                        | सायं                           |
| d b                  | -<br>चेत्रोहान                         | 15                  | TE IN                                                                                       | :                                                          | 23-83/23                      | ন্ম<br>মূ                | (१६/६४)<br>चेत्र हा. ३ | मार्ग, थु. ११                | अश्विनी                      |                           | अपराङ                | :                            | \$                             |
| सहकार                | सहस्रार                                | मेषश्चा ग           | म् ्र                                                                                       | : ;                                                        | 358-358/85                    |                          | आहिब, शु. १            | आफिन क. १                    | चित्रा                       | चित्र                     | पुर्विद्धि           | पूर्वा कि                    | प्रातुः                        |
| अश्वतथ               | अश्वबन                                 | स्य<br>स्र          | देवदारु<br>विवस                                                                             | 300                                                        | £83-8£3/£0                    | में अक्                  | नेत्र कृ. ४            | चैत्र कृ. ९३                 | निशाला                       | बिशाखा                    | . *                  |                              | ;                              |
| माथ                  | ष्ण्डनम                                | सास                 | साल                                                                                         | एकाकी                                                      | 08/86                         | चेक<br>जिल्ह             | 라.<br>편. 편. ୧૦         | ने. शु. १०                   | मधा                          | हस्त व                    | अपराङ्क              | अपराह्                       | अपराह                          |
|                      |                                        |                     |                                                                                             |                                                            |                               |                          | ···                    |                              |                              | डनरा-<br>फागुनी           |                      |                              |                                |
|                      |                                        |                     |                                                                                             |                                                            |                               |                          |                        |                              |                              | ı                         |                      |                              |                                |

? झानाब्त्रण

|                                        |                   | २१. केबत स्थान        | त स्थान         | 30 m                  | केवल बन        | ३१ केवल वृक्ष (                           | ( अशोक वृक्ष ) | ३२ समबसरण                                   | \$ £            | ३३. योग निवृत्ति कास | be                |
|----------------------------------------|-------------------|-----------------------|-----------------|-----------------------|----------------|-------------------------------------------|----------------|---------------------------------------------|-----------------|----------------------|-------------------|
| o<br>r                                 | म. यु./सर्ग/श्लो, | ह. पु./६०/<br>२१४-२५६ | म. पु./सूत्रबद् | ित पं./४/<br>हैए६-७०९ | म. यु./पूर्ववत | 8. fa. 9./8/-<br>8. g. y /\$0/-<br>8.2-30 | म. ए./धूर्ववद  | ति. म./४/<br>७१६-७११                        | ਜ.g./ਜ਼         | म.पु./सर्ग/श्लो०     | ति. प./४/<br>१२०६ |
| ~                                      | ०४६-३४४/०४        | पूर्वतालका            | पुरिमतास        | पुरिमताल              | श्कट           | म्यग्नोध                                  | बट             | १२ यो०                                      | <b>३</b> ६६/၈୫  | १४ दिन पूर्व         | १४ दिन पूर्व      |
| Gr.                                    | 08/78             | अयोध्या               | साकेत           | सहेतुक                | ×              | सप्तर्भण                                  | ×              | %<br>6.1%                                   | 37/28           | १ मास पूर्व          | १ मास घुर्न       |
| m                                      | à&-=≥/3&          | श्राबस्ती             | श्राबस्ती       | 2                     | ×              | शल                                        | शाल्मील        | * *                                         | 77/38           | 2                    | *                 |
| \$0                                    | **-Rijoi          | अयोध्या               | खयोच्या         | उग्रसन                | ×              | सरल                                       | ब्रसन          | \$   Y   O }                                | ४३/०४           | 2                    | :                 |
| - 24                                   | 86/23             |                       | ×               | सहेतुक                | सहेतुक         | प्रियंगु                                  | प्रियंगु       | 8 0                                         | 87/33           | ż                    | F                 |
| - tue                                  | हर्ग/हर्ब         | क्रीशाम्बी            | बर्धमान ब.      | मनोहर                 | ×              | :                                         | ×              | E<br>In                                     | \$3-43/63       | *                    | £                 |
| r 9                                    | 88-88/83          | काशी                  | ×               | सहेतुक                | सहेतुक         | श्रीद                                     | श्रीष          | t w                                         | ६३/६४           | F                    | *                 |
| ~                                      | 48/443            | चन्द्रपुरी            | ×               | सर्वाध                | मुबत्क         | नाय                                       | नांग           | -K                                          | ০৯১/৪৫          | -                    | <i>‡</i>          |
| . eu                                   | 04/33             | काकन्दी               | ×               | हैरत                  | नेव्द          | ক্ষ                                       | नाग            | tr<br>2                                     | **-&*/**        | ŗ                    | F                 |
| ,                                      |                   | -                     |                 |                       |                | (सहेड्रा)                                 |                |                                             |                 |                      |                   |
| 2                                      | ≥8/\$4            | भदिल                  | ×               | सहेतुक                | ×              | घूलीशाल                                   | क्र            | *<br>*[a*<br>9                              | 64/46-40        | •                    | १ मास पुन         |
| 9.                                     | 37/07             | सिंहनादपुर            | ×               | मनोहर                 | मनोहर          | IP.                                       | तुम्बुर्       | * 9                                         | \$-\$\dag{\psi} | १ मास पुत्र          | F                 |
| . g                                    | £8-38/2*          | चम्पाप्ररी            | ×               | <b>.</b>              | :              | माह्न                                     | कर् म्ब        | \$<br>\$\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | 84/28           | £                    | £                 |
| . ex                                   | 88/37             | क्रियला               | ×               | सहेतुक                | सहेतुक         | 15°                                       | <b>6</b> 6415  | 413.<br>2                                   | 83/33           | £                    | <u>.</u>          |
| 20                                     | 35/03             | अयोध्या               | ×               | <b>.</b>              |                | मीपल                                      | वीवस           | ير<br>مرابع<br>م                            | \$8/o}          | 2                    | £                 |
| * *                                    | £8/83             | रत्नपुर               | ×               | <b>*</b>              | यास            | द्धियणं                                   | सप्तन्धद       | \$<br>~                                     | \$4/k\$         | r                    | 5.                |
| ************************************** | \$38/5            | हस्तनागपुर            | ×               | आंध्रनन               | सहसाम          | मन्दी                                     | नन्दो          | ري<br>ه. إير<br>م                           | ई३१/१३          | <del>-</del>         | £                 |
| : 2-                                   | £8/83             | ,<br>a                | ×               | सहेतुक                | सहेतुक         | तिलक                                      | तिसक           | 20                                          | 87/83           | ÷                    | :                 |
| ű                                      | oè/₹}             |                       | x               | \$                    | £              | आम                                        | क्षाम          | ዩ<br>ታ[ር/<br>ሰን                             | 88/33           | F                    | £                 |
| . **                                   | 46/48             | मिथिला                | ×               | मनोहर                 | श्वेत          | कंकेसि                                    | अशोक           | w.<br>2                                     | £ \$ / £ 6      | <b>.</b>             | ŧ                 |
| ;                                      |                   |                       |                 |                       |                | (अशोक)                                    |                |                                             | •               | •                    |                   |
| ۶                                      | \$@/8¢            | क्रशाधनगर             | ×               | मील                   | मील            | चम्पक                                     | वस्तक          | ر<br>مار<br>د                               | **/0.3          | F                    | *                 |
| · %                                    | 07/33             | मिथिना                | ×               | 투                     | बित्र          | <u>म</u> कुस                              | भकुत           | e er                                        | \$\B\\$\\$      | £                    | ;                 |
| 8                                      | ०=४-३०४/४०        | गिरनार                | गिरनार          |                       | सहस्रार        | मेषश्रंग                                  | मसि            | *<br>• **                                   | tes2/200        | <b>.</b>             | -                 |
| <b>6</b> ,                             | 8£3/£6            | क्षाथमकेस             | ×               |                       | अस्ववन         | _<br>घब                                   | देवदारु        | *<br>*<br>*                                 | 371/ED          | ε,                   | ÷                 |
| 20                                     | 08/386-380        | ऋगुक्र्सा             | ऋधुक्र्ला       |                       | ष्ण्ड्यंन      | शास                                       | शास            | *                                           | o}/8s           | दो दिन युव           | ÷                 |
|                                        |                   | _                     |                 |                       |                |                                           |                |                                             | ~               |                      |                   |

|                   | PFFR/.B                                                            |                         |               |            | 8000                   | l <del>e</del> | 8000         | ŗ        | 2           | 2               | 2                | *              |          | 2           | <u>~</u>      | 8             |              | 8        | 800           | ş           | 8          | 5           | ô             | 0            | 2                  |               | 433           |             |              |              |
|-------------------|--------------------------------------------------------------------|-------------------------|---------------|------------|------------------------|----------------|--------------|----------|-------------|-----------------|------------------|----------------|----------|-------------|---------------|---------------|--------------|----------|---------------|-------------|------------|-------------|---------------|--------------|--------------------|---------------|---------------|-------------|--------------|--------------|
|                   | <u> १७६-५७६</u>                                                    |                         |               |            | -<br>-<br>-            | अनेक           |              |          | <b></b> .   |                 |                  |                |          |             |               | 8             |              |          |               |             | 8000       | · ····      | 4000          | 8000         |                    | +             |               |             | ~<br>~       |              |
| . सह मुक्क        |                                                                    | 5. €·å·                 | 80,000        | 8000       | 3                      | ₽              | 8            | 3200     | 9<br>9<br>7 | 8000            | 5                | a              |          | 8           | 0             | £000          |              | 8000     | e<br>u        | 8           | 8000       | 2           | 8<br>34       | \$ 200       | 2                  | •             | ->t<br>₩<br>₩ |             | ر<br>د م     | W.           |
| ห.<br>มี          | 0053-478<br>1781                                                   | र. ति. १<br>१           | 60,000        | \$000      |                        | 8              | •            | 33%      | 003         | 6000            | ž                | *              |          | ŕ           | \$0.5         | \$003         |              | 0000     | 408           | 800         | 8000       | ż           | 00%           | 8000         | ů                  |               | 100 A         | 4           | 44           | एकाका        |
| ३७. निवाण संत्र   | -181882k<br>  \$205<br>  \$3 05 <br>  \$408<br>  \$408             | <b>3'</b> á' <b>ā</b> ' | कैलास         | सम्मेद     | ÷                      | ÷              | \$           | F        | :           | £               | :                | <b>\$</b>      |          | ŗ           | चन्पापुर      | सम्मेद्       |              | •        | ŧ             | ¥           | *          | •           | <b>+</b>      | £            | •                  | •             | डजंधन्त       | ļ           | 4+44         | पाबापुरा     |
| ३६. निवाण काल     | 36<br>202                                                          | निकेष                   | सुयोंद्य      | प्रातः     | सूर्यास्त              | प्रातः         | स्निध्या     | ×        | सुयेदिय     | सार्यकाल        | :                | 44             |          | :           | £             | प्रातः        |              | 4        | अस्तिम साध    |             |            | पूर्वरात्रि |               | ∫ अपर रात्रि | र्वे अपराह्न १६/७६ | अन्तिम रात्रि |               |             | N.G.         | आन्तम राात्र |
| ानब               | ?<24-1<br>30€-₹<br>1व                                              | <u>иня - іс</u>         | w             | by         | ťιν                    | m              | ťΥ           | or.      | tu.         | w               | m                | m·             | _        | es.         |               | (ES-          |              |          | m             |             |            | m           |               | m            | ~                  | m3°           |               |             | 15× (        | en/          |
| 38                | १. ति.प./४/११८५–१२०८<br>२, ह.पु./६०/२७६–२७६<br>३. म.पु./पूर्ववत    | सामान्य                 | पुर्वाह्न     | <b>,</b> ‡ | धपराह                  | पुरकि          | . =          | अपराह्न  | प्यक्रि     | ÷               | अपराह            | पुर्वीह        |          | ţ           | अपराह         | सायं          |              |          | प्रासः        | साय         | ş          | भातः:       | सायं          | ;            |                    | সার:          | सायं          |             | ç            | मात:         |
| ३५. निवाण नक्षत्र | 830C<br>0C                                                         | विशेष                   | अभिजित्       | रोहियो     | मृगश्चित               |                |              |          | विशाखा      |                 |                  |                |          |             | निशाखा        | डसरामाङ.      | ् उत्तराषाढा |          |               |             |            | रेबती       |               | gert 8 6 /05 | ب,                 |               |               |             |              |              |
| निवीण             | 85€-<br>108-8<br>10                                                | wiff R. It.             | gr            | <u></u>    | er.                    |                |              | •        | ur          |                 |                  |                |          |             | m             | ~             | mr_          |          |               |             | <b>-</b>   | m           |               | æ            | w                  |               |               |             |              |              |
| **                | १. ति.प./४/११८६~१९०८<br>२. ह.पु./६०/२०७-२०८<br>३. म.पु./पूर्ववत    | सामान्य                 | उत्तराषाद्वा  | भरणी       | च्येष्ठा               | युनवीस         | मधा          | म्बित्रा | अनुराधा     | <b>उ</b> येश्वा | ज <u>म</u><br>जम | युव्यक्ति      | धनिष्ठा  |             | अभिवनी        | युर्व भाष्टपद | ,            | रेनती    | मुख्य         | भरणी        | कृत्तिका   | रोहियो      | भरणी          | शब्र         |                    | अश्विमी       | चित्रा        | į           | विशाखा       | माति         |
| तिथ<br>           |                                                                    | िम्योष                  |               |            | ï                      | ब<br>्यु       | चेत्र शु. ११ |          | फा. क. ७    | फा. शु. ७       | भाद. शु. र       | (आभित्सु सु. १ | #5<br>\$ | ,           | भाद्र, शु. १४ |               |              |          | ज्येष्ट सु. ४ |             |            |             | দা সূত        | माघ शु. १३   | \$6/38             | ,             | ( आषा. शु     | अाषा. शु. ७ |              |              |
| निवाण तिथि        | *90<br>*90<br>*90                                                  | प्रमाण                  |               |            |                        | lu>            | n'r          |          | w.          | w               | رب<br>وي         | ř              | tu>.     |             | (f)           |               |              | ·        | <u>ب</u>      |             |            |             | m             | W            | •                  |               | œ             | ph.         |              |              |
| ३ <b>४.</b> नि    | १. ति.म./४/११८५–१२०५<br>२. ह.पु./६०/२६६–२७५<br>३. म.पु./यूर्वेन्त् | सामान्य                 | माघ. क. १४    | मून हो. र  | में<br>में<br>ने<br>ने | क<br>खुः<br>ह  | चैत्र शु. १० | फा.क. ४  | ₩.<br>•     | भाई. शु. ७      | आरिय. शु. न      | 布1. 到. 火       |          | · M. 18. 7. | फा. क. ≰      | आषा. सु. ८    | नेत्र क. १५  |          | ज्येष्ठ क. १४ | :           | ब.<br>ख. १ | मैत्रक. १५  | फा.क.र        | का कि १३     |                    | व.<br>इ. १४   | अाषा. क. ८    |             | म्<br>ख<br>ख | का. क. १४    |
|                   | म.यु.[सर्ग/श्लो.                                                   |                         | 788-\$86/8K   |            |                        |                | 85/5¥        | 43/E4-EC | 63-64/67    | ১৯৮-३३৮/৪५      | 3858             | 74-94/34       |          | ₹0-\$       | £\$-08/28     | 37-83/37      | <u>.</u>     | €0/83-88 | £8/48-43      | \$07-338/23 | £8/48-43   | \$8-78/43   | £\$/\$\$/\$\$ | 37-37/03     |                    | 73-03/33      | ৮৯৮–১৯৮/৮৯    |             | 948-348/50   | 235-037/\$a  |
|                   |                                                                    |                         | ı <del></del> | Pr'        | m                      | 20             | 24           | 4uy-     | 9           | \<br>\          | w                | <u>\$</u>      |          | *           | 3             | C.            | _            | \$       | ×             | موں<br>مہن  | 2          | ħ.          | w             | å            | _                  | 3             | 3             |             | er<br>er     | 233          |

१ निर्वाण-प्राप्ति

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

| •                                           | ÷                                                     | 7                          | <del>-</del>                                                         | స<br>—–                                                         | ৪০. হািধ্বক                    | <u>+</u>                                              | 200                                                                                         | अवधि ज्ञानी<br>                  | . ज्ञानी               | 20                                                              | ४२. केनली                         | GE                                                                                | **************************************                         | ४३. विक्रियापारी       | ग्धारा                                                   |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------------------|----------------------------|----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|--------------------------------|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|------------------------|-----------------------------------------------------------------|-----------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|------------------------|----------------------------------------------------------|
| ०(हड़्री गेम्ड).                            | १. ति.प./४/१०६<br>२, ह.पु /६०/३४८<br>३. स.पु./पूर्वनत | 18/80<br>\$0/34<br>इर्ब बत | ति.प./४/१०६ <sup>८८</sup> -१९६१<br>इ.पु /६०/३४८-४३१<br>म.पु.पूर्वजनत | १. ति.प./४/१०६५–११६१<br>२. ह.प्र-/६०/३५८–४३१<br>३. म.प्र.पृषंबद | १०१ <sup>५</sup><br>३५८४<br>इद | के के के कि के कि कि कि कि कि कि कि कि कि कि कि कि कि | १. सि.प./४/१०६८-११६१<br>२. ह.मु./६०/३५८-४३१<br>३. म.पु./धृर्ववत्                            | १०१८<br>३५ <sup>८</sup> ४<br>बत् | . ૧ <b>૧</b> દેશ<br>કર | १. ति.प./४/१०६८-११६१<br>२. इ.प्र./६०/३६-४३१<br>३. म.पु./पूर्वनत | १०६८-<br>'३५ <sup></sup> ><br>इत् | 3.5<br>\$.5<br>\$.5<br>\$.5<br>\$.5<br>\$.5<br>\$.5<br>\$.5<br>\$.5<br>\$.5<br>\$ | १ ति.प./१/१०६८-१९६९<br>२. ह.पु./६०/३६८४३१<br>३. म.पु./दुर्बन्य | 18085-<br>1345-<br>194 | \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ |
| В'н                                         | क्षामान्य                                             | laihk                      | विशेष                                                                | सामान्य                                                         | Tulftr                         | विशेष                                                 | सामान्य                                                                                     | ]ø]j+R                           | निहोब                  | सामान्य                                                         | inthr                             | नियोष                                                                             | सामान्य                                                        | <u>Inltak</u>          | विशेष                                                    |
|                                             |                                                       | _ \ _ hr                   | _                                                                    | -                                                               | 1                              |                                                       |                                                                                             | 11.                              |                        |                                                                 | 1                                 |                                                                                   | <br> <br> <br> <br> <br>                                       | <u>-lr</u>             |                                                          |
| X36-038/6X                                  | 0408                                                  | -                          |                                                                      | 0<br>3<br>8                                                     |                                |                                                       | 8000                                                                                        |                                  |                        | 20000                                                           |                                   |                                                                                   | 30,00                                                          | _                      | _                                                        |
| 29/23-24                                    | 0408                                                  |                            |                                                                      | 28500                                                           |                                |                                                       | ००८३                                                                                        |                                  |                        | 30000                                                           |                                   |                                                                                   | 50%00                                                          | D.                     | 30860                                                    |
|                                             | <b>x</b>                                              |                            |                                                                      | •                                                               |                                |                                                       |                                                                                             | _                                |                        |                                                                 |                                   |                                                                                   |                                                                |                        | 40800                                                    |
| 3X-18X/3X                                   | 3850                                                  |                            |                                                                      | 838300                                                          |                                |                                                       | 500                                                                                         |                                  |                        | 000078                                                          |                                   |                                                                                   | 66233                                                          | <u>~</u> _             | ०भूम् ३                                                  |
|                                             | 2000                                                  |                            | <b></b>                                                              | ०५००३४                                                          |                                |                                                       | 8500                                                                                        |                                  |                        | 8\$000                                                          |                                   |                                                                                   | 6003}                                                          |                        |                                                          |
| 85-36/62                                    | 00%                                                   |                            |                                                                      | ०५५४५८                                                          |                                |                                                       | \$ {000                                                                                     |                                  |                        | 63000                                                           |                                   |                                                                                   | 8c800                                                          |                        |                                                          |
| 4 4 7 7 7 8 0 8 0 8 0 8 0 8 0 8 0 8 0 8 0 8 | 00 8                                                  |                            |                                                                      | 36,5000                                                         |                                |                                                       | 80000                                                                                       |                                  |                        | 83000                                                           | æ                                 | १३५००                                                                             | 8\$500                                                         | m                      | १६३००                                                    |
|                                             | 2030                                                  |                            |                                                                      | 388530                                                          |                                |                                                       | 5000                                                                                        |                                  |                        | 88000                                                           | œ                                 | 8१३व०                                                                             | ००३१४                                                          | ~                      | 64840                                                    |
|                                             | \$000X                                                | Cr.                        | 3000                                                                 | 280800                                                          | (II)                           | 500800                                                | 3000                                                                                        | 4                                | 4000                   | \$5064                                                          | بم<br>م                           | 80000                                                                             | 3<br>00                                                        | or .                   | 0080}                                                    |
|                                             | ,                                                     | :                          |                                                                      | ;<br>                                                           |                                |                                                       |                                                                                             |                                  |                        |                                                                 |                                   |                                                                                   |                                                                | LUS-                   | 00083                                                    |
| 04-24/44 3                                  | 0038                                                  | ~                          | 000%                                                                 | ००५५५१                                                          |                                |                                                       | د<br>د<br>د<br>د<br>د<br>د<br>د<br>د<br>د<br>د<br>د<br>د<br>د<br>د<br>د<br>د<br>د<br>د<br>د |                                  |                        | 00%                                                             | п>                                | 0000                                                                              | 00053                                                          |                        |                                                          |
|                                             | 6800                                                  |                            |                                                                      | \$5300                                                          |                                |                                                       | 8300                                                                                        |                                  |                        | 6000                                                            | _                                 |                                                                                   | 83000                                                          |                        |                                                          |
|                                             | 6300                                                  |                            |                                                                      | %=500                                                           |                                |                                                       | \$000                                                                                       |                                  |                        | 0<br>3<br>4<br>4<br>4<br>4                                      |                                   |                                                                                   | 88000                                                          |                        |                                                          |
|                                             | 6300                                                  |                            |                                                                      | 35400                                                           |                                |                                                       | ००हरे                                                                                       |                                  |                        | 000                                                             |                                   |                                                                                   | 80000                                                          |                        |                                                          |
|                                             | 8800                                                  |                            |                                                                      | ००१५६                                                           |                                |                                                       | 8400                                                                                        |                                  |                        | <b>००</b> %                                                     |                                   | _                                                                                 | 6003                                                           |                        |                                                          |
|                                             | 8000                                                  |                            |                                                                      | ००१३६                                                           |                                |                                                       | 8300                                                                                        |                                  |                        | 0004                                                            |                                   |                                                                                   | n<br>0                                                         |                        |                                                          |
|                                             | જુ                                                    |                            |                                                                      | 80900                                                           |                                |                                                       | 3400                                                                                        |                                  |                        | ००१४                                                            |                                   |                                                                                   | 0000                                                           |                        |                                                          |
| *38-308/23 38                               | \$00<br>\$00                                          |                            |                                                                      | 8\$600                                                          |                                |                                                       | 3000                                                                                        |                                  |                        | 8000                                                            |                                   |                                                                                   | \$000<br>\$4                                                   |                        |                                                          |
| 38-88/83 68                                 | Boo                                                   |                            |                                                                      | 038ER                                                           |                                |                                                       | ००१४                                                                                        |                                  |                        | 3300                                                            |                                   |                                                                                   | 00%                                                            |                        |                                                          |
| ER-3E/7\$ =6                                | \$                                                    |                            |                                                                      | ችድ <sub>ው</sub> ችድ                                              |                                |                                                       | भूष                                                                                         | · <u> </u>                       |                        | 3500                                                            |                                   | ,                                                                                 | 00è8                                                           |                        |                                                          |
|                                             | ٥<br>برد<br>ده                                        | æ                          | 6<br>8<br>8                                                          | 38000                                                           |                                |                                                       | 2300                                                                                        |                                  |                        | 23,00                                                           | ~                                 | 0<br>32<br>0                                                                      | 3500                                                           | <b>Y</b>               | 008<br>*                                                 |
|                                             | \$,                                                   |                            |                                                                      | 38000                                                           |                                |                                                       | \$ 400                                                                                      |                                  |                        | \$500                                                           |                                   |                                                                                   | 3300                                                           |                        |                                                          |
|                                             | 34                                                    |                            |                                                                      | १३६००                                                           |                                |                                                       | 8600                                                                                        |                                  |                        | 6600                                                            |                                   |                                                                                   | 00 %                                                           |                        |                                                          |
|                                             | 800                                                   |                            |                                                                      | ११८००                                                           |                                |                                                       | 00%                                                                                         |                                  |                        | ००१४                                                            |                                   |                                                                                   | 6600                                                           |                        |                                                          |
|                                             | 84.<br>0                                              |                            |                                                                      | ००३०४                                                           |                                |                                                       | 6800                                                                                        |                                  |                        | 8000                                                            |                                   |                                                                                   | 8000                                                           |                        |                                                          |
|                                             | 300                                                   |                            |                                                                      | 9833                                                            |                                |                                                       | 8300                                                                                        |                                  |                        | 800                                                             |                                   |                                                                                   | 000                                                            |                        |                                                          |

क्ष म

|                  |                       |                                                |          | विद्येष        |          | वृषभसेन    | 201/RE " | £,         | सेन      | वज्र, वजनाभि                            | चीमर, अमर      | वज्रदमर  | बामर | मिल, वस        | ट्रमुख हुन्स | वेदम्, वि   |                  | ·             | अ. अ.<br>संधर्म, धर्म | मन्दरायुः मन्दरः |                   | अरिष्टरीन     |                                        |          |           |                      |                  | ) <del>(</del> |            |            | <del></del>  |
|------------------|-----------------------|------------------------------------------------|----------|----------------|----------|------------|----------|------------|----------|-----------------------------------------|----------------|----------|------|----------------|--------------|-------------|------------------|---------------|-----------------------|------------------|-------------------|---------------|----------------------------------------|----------|-----------|----------------------|------------------|----------------|------------|------------|--------------|
|                  | w                     | 32<br>28                                       |          | िक             |          | नुस        | -        | सिंहमेन    | चारुसेन  | TE STATE                                | -<br>विम्      | 9        | 4    | ,<br>हि        | ĮĘ<br>No     | 4 lo        | अनगार            | R-IB          | , E                   | Heer             | <u> </u>          | 45            | ·                                      |          | 9-5       | ,<br>,<br>           |                  | स्मि           |            |            |              |
| गणधर             | 3-833/8               | पु./६०/३४६-३४६<br>प्./प्रकेबत                  |          | प्रमाण<br>मं ० |          | u.<br>us.  | ſΥ       | er.        | tu).     | e,                                      | er.            | œ        | \$FF | (5°            | er.          | er.         | <b>6</b>         | u.            | er.                   | or<br>or         | æ.<br>™           | <u>ښ</u><br>س |                                        |          | œ         |                      |                  | G-             |            |            |              |
| ४८ मुख्य गणधर    | १. ति. प./४/६६४-६६६   | २. ह पु./६०/३४६<br>३. म. पु./पुर्ववत           | ,        | साम न्य        |          | सुषभसेन    |          | केसरिक्षेन | चारुद्त  | ब्याचम्                                 | स्य            | चमर      |      | शिलदन<br>शिलदन | व<br>त्य     | नाग(अनगार)  | 9. P.            | धम            | मन्दिर                | ল্য              | आरिष              | 垂             | चक्रायुध                               | स्बर्धभू | कुत्भ     | निशास                | मजिल             | सप्रभ          | नरदेख      | स्वयंभू    | इन्द्रभृति   |
|                  | £\$3-1                | 38.64                                          | -        | विशेष          |          |            |          |            |          |                                         |                | 8        |      |                |              |             | *>               |               |                       |                  |                   |               |                                        |          | ·         |                      |                  | <u></u> .      |            |            |              |
| र संख्या         | न्ति.प./४/१६६१-१६३    | ह. पु./३४१-३४५<br>म. पु / पुनंबत               | -        | PTFR           | 10       |            |          |            |          |                                         |                | m        |      | <u> </u>       |              |             | (3,              |               |                       |                  |                   |               |                                        |          |           |                      |                  |                |            |            |              |
| % गणधर           | १. ति.म.              | २ हे. पु./३४१-३४<br>3. म. पु / पुनंबत          | }        | सामान्य        |          | ۳ کا       |          | ೩          | *o*      | \$0\$                                   | #3<br>64<br>64 | **       |      | ž              | 64           | ט ל         | ยื               | 89            | ***                   | 34               | , D               | , gg          | ************************************** | es<br>es | е<br>6    | بن<br>م              | u                | 2              | **         | 8          | *            |
|                  | <b>-</b>              | <u>-</u>                                       |          | नियोष          | <b> </b> | \$50°%     |          |            |          |                                         |                |          |      |                |              |             |                  |               |                       |                  |                   |               |                                        |          |           |                      |                  |                |            |            |              |
| ऋषि संख्या       | 1308-830              | 4-3-34¢                                        | :<br>ا ہ | प्रमाण<br>नः   |          | øv         |          |            |          |                                         |                |          |      |                |              |             |                  |               |                       |                  |                   |               |                                        |          |           |                      |                  |                |            |            |              |
| ४६ सम् ऋषि       | 8. fa. 4.18/8023-80EB | २. ह. पु./६०/३५२-३५६<br>३. म. प./पर्ववत        | 0.0      | सामान्य        |          | 48000      |          | \$00000    | 200000   | 300000                                  | 320000         | Ç ph     |      | 300000         | 340000       | 300000      | \$00000          | <b>5</b> 8000 | 00020                 | £2000            | € €000            | ६४०००         | 6,3000                                 | \$0000   | \$ 0000   | 80000                | 20000            | 20000          | \$ E000    | १ई०००      | 68000        |
|                  |                       |                                                |          | वियोष          |          |            | -        | •          | ००१८४    | 00023                                   | ,              | 0003     |      | n<br>000       | 00           | 00 30       | ,                |               |                       |                  |                   |               |                                        | 30%0     |           | 3300                 |                  | <b>-</b>       | _          |            |              |
|                  | 8=-88€8               | \$£%->                                         |          | प्रमाण<br>न्०  |          |            |          |            | (P)      | or<br>or                                |                | r        |      | m              | er.          | D.          |                  | _             | •                     |                  |                   |               | •                                      | er       | - <u></u> | œ                    |                  |                |            |            | <b></b>      |
| ४४ नादी          | १. सि. म /अ/१०६=-११६१ | २. ह पु.(६०/३४८-४३९<br>९ म प /पर्धत            | 2        | सामान्य        |          | ०३७१       |          | 64800      | 63000    | 8000                                    | ০১৪০১          | 000      |      | 000            | 0000         | 000         | 4,000            | 0003          | ४३००                  | 3500             | 8500              | र्द्ध         | 3800                                   | 3000     | १६००      | 6800                 | 6500             | 0000           | 500        | w.         | 00%          |
|                  | 45                    | ~<br>%                                         |          | विशेष          |          |            |          | 64800      | 83000    | 0 X 4 4 X X X X X X X X X X X X X X X X |                | 80600    |      | S. 25          |              | £ 400       |                  |               |                       | 8003             |                   |               |                                        | 3300     |           | 3300                 |                  |                |            |            |              |
| ग्यज्ञानी        | 3/805                 | o/३५ <sup>⊄</sup> -४३<br>बैकन                  | ?        | 자부[명<br>가.     | ;<br>    |            |          | ,~         |          | er<br>er                                |                | ~        |      | œ              |              | pr          |                  |               |                       | m                |                   |               |                                        | m        |           | œ                    | -                | _              | _          | -          |              |
| ४४ मन पयंयज्ञानी | १. ति प./४/१०६५-११६   | न. ह. पु हिं० शिर्ष प्र-४३१<br>३ म प प्रविश्वत | P        | सोमान्य        |          | १३७६०      |          | ०५८५       | 64840    | ০১৯১৮                                   | 60%00          | १०३००    | •    | 0333           | 1000         | 00/30       |                  | £000          | *                     | 0044             | ०००५              | 90 X          | \$000                                  | 3360     | 3305      | ० रेश                | ००५६             | 6340           | 800        | 0)6        | 000          |
|                  | -<br>-<br>-           | नः ३./<br>सर्ग्/स्तो०                          |          |                |          | 832-032/68 |          | 28-£8/58   | 38-88/38 | き当-のそ/07                                | 32-30/33       | 3/1/5-68 |      | ४३/४६-५१       | 282-882/83   | कते-स्य/क्र | <b>४५-०४/३</b> ४ | , 38-88/ar    | 38-88/=7              | £4-78/34         | ₹ <i>0</i> /30-83 | \$8/88        | \$38-308/63                            | 38-88/83 | ER-38/83  | \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ | <b>₹7-38/6</b> € | \$5/60-\$8     | 06/8E3-8E0 | £78-388/30 | 08/30\$-\$0£ |
|                  |                       | ०                                              |          | <del></del>    |          | ~          | -        | G.         | ar       | 20                                      | يد             | *49      |      | 9              | 7            | w           | <b>%</b>         | <b>~</b>      | 8.                    | ex.              | 20                | 37            | رب.<br>حوب                             | 2        | ຄັ        | w<br>w               | å                | ~              | £          | 33         | 22           |

|                     | <u>)</u> _                    | •                                         | ४८ जानमा क्रमा |         | ا مرد<br>ا                 | र्यं चुर्ल जा।व्यम्। |            | र् अवक तत्वा                            | द्वा देवता ।          |               | 1. An 1. 1. 1. 1. A                      | .  <br> -<br> -     |            |
|---------------------|-------------------------------|-------------------------------------------|----------------|---------|----------------------------|----------------------|------------|-----------------------------------------|-----------------------|---------------|------------------------------------------|---------------------|------------|
|                     |                               | १. ति. प./४/११६६-११७६                     | 8844-888       | حوييه   | १. ति. प./४/११७८-११९०      | ०५४-७३३              |            | १. ति. प./                              | १. वि. प./४/११८१-११८२ | ११८३          | १. ति. व./४/११९३                         | 12/18               |            |
| jr.                 | म. पु./<br>सर्ग <i>/</i> यलो. | २, ह. यु./६०/४३२-४४०<br>३. म. पु./पूर्वयत | ४३२-४४०<br>व्  |         | र, म, पु./ पूर्वचत         | ণ্                   |            | २. ह. पु./६०/४४९-<br>३. म. पु./ पूर्वनद | १०/४४१-<br>पूर्वनद    |               | २. ह. पु./ ६०/४४२<br>३. म. पु./ पूर्वजत् | ६०/४४२<br>घूर्चत्रस | :          |
| <del></del>         |                               | सामान्य                                   | प्रमाण         | निशेष   | सामान्य                    | <br>• ख<br>• संस्    | मियोष      | सामान्य                                 | ж<br>н-               | ৰিধীৰ         | सामान्य                                  | XH   U              | विशेष      |
| 9~                  | 831-032/68                    | 340000                                    |                |         | ब्राह्म                    |                      |            | 300000                                  |                       |               | 000003                                   |                     |            |
| œ                   | 28-88/28                      | क्रेड्र०००                                |                |         | ্র<br>মঞ্চ <sup>®</sup> লা | ~                    | कुल्जा     | <b>*</b>                                |                       |               |                                          |                     |            |
| -cus                | 38-88/38                      | 330000                                    | ft.3s.         | \$40000 | धर्मश्री                   | ls.                  | घमाँग्री   | F                                       |                       |               | <u>.</u>                                 |                     |            |
| 20                  | ६३-७४/०४                      | 330600                                    | tu.            | 0000\$  | मेरुषेणा                   |                      |            | F                                       |                       |               | ÷                                        |                     |            |
|                     | हेच-इंक्/हे <i>न</i>          | 340000                                    |                |         | अनन्ता                     | 'n                   | अनन्तमती   | τ                                       |                       |               | \$                                       |                     |            |
| 467                 | 83-58/68                      | 840000                                    |                |         | रतिषेणा                    |                      |            |                                         |                       |               | :                                        |                     |            |
| 9                   | 43/86-48                      | ३३०००६                                    |                |         | मीना                       | ts.                  | मोनार्या   |                                         |                       |               | <b>.</b>                                 |                     |            |
|                     | ≥86-88≥/8ª                    | 360000                                    |                |         | वरुना                      |                      | •          |                                         |                       |               | <b>,</b>                                 |                     |            |
| w                   | 89-64/44                      | :                                         |                |         | घोषा                       | or                   | द्योषायरी  | 300000                                  |                       |               | Kooooo                                   | m                   | 00000¥     |
| 0                   | 75-07/30                      | ;                                         |                |         | षर्णा                      |                      |            | <b>.</b>                                |                       |               | Ŧ                                        |                     |            |
| ~~                  | 37-87/67                      | 630000                                    | es.            | \$30000 | सारवा                      | ~                    | धारणा      | ŗ                                       |                       |               | <u>:</u>                                 |                     |            |
|                     | 38-88/54                      | ဝဝဝ၌ဝ န်                                  |                |         | बरसेना                     | or_                  | सेना       | ţ.                                      |                       |               | \$<br>                                   |                     |            |
| ar<br>ov            | १६/४८ ६३                      | व्यव्हेव हे                               |                |         | पद्मा                      |                      |            | ;                                       |                       |               | £                                        |                     |            |
| <del>-</del> ∞      | £0/30-85                      | 00070}                                    |                |         | सर्वभी                     |                      |            | <b>*</b>                                |                       |               | <b>÷</b>                                 |                     |            |
| <b>≫</b>            | £8/88                         | <b>ई</b> इंश्वेठ                          |                |         | सुवतो                      |                      |            | \$                                      |                       |               | Ł                                        | <del></del> -       |            |
| 415                 | <b>३३</b> ८−३०८/€             | င့်ဝ၌                                     |                |         | हरिषेणा                    | · · · · ·            |            | :                                       |                       |               | \$                                       |                     | . <u> </u> |
|                     | £8/8                          | のみそのま                                     |                |         | माबिता                     |                      | 4          | 100000                                  |                       |               | 300000                                   |                     |            |
| <del>م</del> ه<br>م | £8-3£/3\$                     | \$0000                                    |                |         | कुन्युसेना                 | ~                    | यसिता      |                                         | m                     | 860,000       | ÷                                        | · •                 |            |
|                     | 54/43-48                      | 0000                                      |                |         | मधुसेना                    | or                   | बन्धुसेना  | <u>.</u>                                |                       |               | ŧ                                        |                     |            |
|                     | E4-38/03                      | 00003                                     |                |         | युवदसा                     | ď                    | पुष्पदन्ता |                                         |                       | _ <del></del> | <u>.</u>                                 |                     |            |
|                     | \$2/£0-£4                     | 00038                                     |                |         | मारिजी                     | ~                    | मिनो       |                                         |                       |               |                                          |                     |            |
|                     | 671-2-3/20                    | 80008                                     |                |         | मिस्ली                     | 'n                   | राजमती     | :                                       |                       |               | :                                        |                     |            |
|                     | 63/685-683                    | क्रेट०००                                  | es.            | 35,000  | मुलोका                     | m                    | हुलोचना    | ÷                                       |                       |               | •                                        |                     |            |
|                     | <u> </u>                      | 35,000                                    | r              | ०००१ह   | चन्द्ना                    |                      |            | :                                       | _                     |               | ,                                        |                     |            |

# ४. वर्तमान चौबीसीके आयुकालका विभाग पश्चिय

ला० ≕लाख; को० ≕कोडि; सा० ≕सागर; प० ≕पक्य

|                                                                                |                                                                                                                                             | [           |                      |           | <del></del> | ~ ~                                     | F F           | _             | ्म <u>ें</u>         |               |             |                 | •         |               |               | ışt           | ड्डी छाम                               | 동대              | e la             | e þ i       | 2          |               |                    |               | -(         |
|--------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|----------------------|-----------|-------------|-----------------------------------------|---------------|---------------|----------------------|---------------|-------------|-----------------|-----------|---------------|---------------|---------------|----------------------------------------|-----------------|------------------|-------------|------------|---------------|--------------------|---------------|------------|
| ४५, केत्रतिकस्त                                                                | १. सि.प /४/१४३-१६०<br>२ ह.पु /६०/३३२-३४०                                                                                                    | सामान्य     | १ ला० पुरु-१००० वर्ष | षुविभि    | F           |                                         | .,-(१६ .,     | १—(२० १ वर्ष) | १ ., ,,-(२४ ,, इमास) | १ २८ ४ वर्षः  | ০ ঘু.— ३ বৰ | २०१२११८ वर्षे : |           |               |               |               | 38558 " (#                             |                 | iş je            | भीड         | :          | ~             | ६६६ भ १० मास ४ दिन | તાર<br>ક<br>ત | 30 11      |
| छदास्थ काल                                                                     | १. ति प /४/६७६-६५८<br>२, ह.पु /३३०/३३७-३४०<br>३ म.पु./सर्ग/४तो.                                                                             | सामान्य     | १००० वर्ष            | १२ अर्घ   | -<br>00     | \$ =                                    | ई मास         | (V)<br>B      | ३ मास                | ४ बर्ष-       | س<br>ئ      | *:              | •         | ii c          | ";<br>~       | * .           | **<br>***                              | :               | :                | क<br>क<br>म | ११ मास     | ্ত<br>ব       | ४६ दिन<br>दन       | × मास<br>र    | १२ वष      |
| ্ধ জ                                                                           | र. ति प /४/६७६-६<br>२. ह.पु /३३०/३३७<br>३ म.पु./सर्ग/स्तो.                                                                                  | सर्ग/श्लो.  |                      | 8€/83     | }&-08/38    | 37.703<br>37.703<br>37.703              | 43/64         | 88/≩३         | ६५८/८४               | 38/33         | 78/33       | ১ <i>১/</i> ১৯  | \$8/58    | 88/33         | \$6/03        | ६६/४३         | के ३/८५६                               | \$8/8\$         | <b>६५/३</b> ६    | \$4/48      | \$8/s\$    | @X/33         | 362/86             | 823/20        | 782/86     |
| ६६. राज्यकाल<br>१ ति.प./४/४६०-६०३<br>२. ह.पु./६०/३२५-३३१<br>३. म.पु./ सर्ग/१लो |                                                                                                                                             | सामान्य     | हैं सार पूर्व        | सी०       | r           | *** ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** ** | e kr          | 430           | £4 , 11+38 11        | ٠. ٠. + ٩٦ ،، | 40,000 पुन  | ४२ ला० नर्ष     | ٠         | ३० सा० वर्ष   | : · · › ›     | ÷             | र्मण्डलेश + चन्नवर्ती<br>१४००० + २६००० | বহুত্ত 🛨 বহুত্ত | 38000 + 38000    |             | १५००० वर्ष | ** 000%       |                    |               |            |
|                                                                                |                                                                                                                                             | सर्भ/रत्नो. | १६/२६७               | 85/25-38  | ₹<br>2      | 58/64<br>१८/६५                          | <i>(28)</i>   | ०३/३१         | १४/४०३               | क्रिं/क्र     | 45/38       | <b>ὲ</b> શ∕৹≯   | f=1       | KE/38         | \$6/38        | \$ { { } } \$ | ई३/८१ <b>७</b> ,४६९                    | \$8\3±*36       | ६५/४६-३०         | EE1         | \$2/93     | <b>६</b> ६/३५ | 180                |               | _          |
| विशेषता                                                                        | 1480-603<br>182-60<br>183-60                                                                                                                | संख्य       | मण्डलीक              | <b>\$</b> | -           | <i>F</i> F                              | =             | ;             | ,                    | ;             | ;           | :               | स्याग     | / मण्डलीक<br> | 5             | <b>.</b>      | चक्रवती                                | •               | <i>:</i>         | त्याम       | मण्डलीक    | •             | त्याः              | :             | :          |
| \$ . \$ .                                                                      | १. ति. <i>प./४/५६०-६०३</i><br>२. त्रि सा. <i>/८४८</i><br>३. प <i>प्र./२०/६२-६७</i><br>४. ह.यु./६०/२०६                                       | विवाह       | <u> </u>             |           |             |                                         |               |               |                      |               |             |                 | कुमार्थमण |               |               |               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  |                 |                  | कुमा रक्षमण |            |               | कुमारश्रमण         |               | _          |
| ५३. आयु                                                                        | 3-428<br>14-338                                                                                                                             | सामान्य     | २० ला० पूर्व         | * * 28    | 5           | * * * * * * * * * * * * * * * * * * *   | و<br>م<br>ابن | F<br>F<br>-34 | - K.                 | १०००० पूर्व   | 1. 000 AF   | २१ ला० वर्ष     | ٤٦ ، ،،   | : 35          | e ja          | ج<br>بن.<br>د | र्२००० वर्ष                            | र३७५० ,,        |                  | 300         | 14 0040    | 3400 "        | 300                | 8             | 30         |
| ५४. कुमारकाल                                                                   | १. ति.प /४/४८३-४८४<br>२ ह.प्र /६०/३२६-३३९<br>३. म.प्र./सर्ग/१सो                                                                             | सर्ग/श्लो.  | १६/१४६               | 85/38     | **-\*\*\*   | 1 × 6/2×                                | \$5-35/27     | 63/3 <b>ई</b> | <b>४३३/४</b> ४       | ०३/३४         | £ 133       | ±€/6À           | k=/30     | ¥8/3¥         | <i>ई०</i> /3४ | <i>६६/</i> ४३ | ११८/६३                                 | \$8/se          | 44/38            | \$£/3c      | €@/§o      | 88/33         | 06/600             | 333/80        | ) ७४/२६६   |
| १३. आयु                                                                        | ति.प./४/१७६-५ <sup>८२</sup><br>त्रि.स., <sup>८०</sup> ७५-८०६<br>प.पु./२०/११ <sup>८-</sup> १२२<br>ह.पु./६०/३१२-३१६<br>म.पु./ सर्ग/४सो०       | सामान्य     | द्ध ला० धुर्न        | £         | :           | ; ;<br>; ;                              | 30 -1- 02     | 30 33         | tr 11 0}             | س<br>د<br>ت   |             | म्४ ला० क्ष     |           | \$ 0 th       | : 02          | ** ** 0}      | ٠, ۱۰ ۱۰ ۶                             | १५००० वर्ष      | ₽<br>\$000<br>11 | ** 00077    | 30000      | * 00003       | \$000              | \$ 000        | <br>(85    |
| mi,                                                                            | १. ति.प./४/६७६-४ <sup>८२</sup><br>न.० २. ति.सा./ <sup>८०</sup> १-८०६<br>३. प.पु./२०/११ध-१२२<br>४. ह.पु./६०/३१२-३१६<br>१. म.पु./ सर्ग/श्रको० | सर्ग/रत्नो. | -                    |           |             | ४ ५०/२६-२७<br>४ ११३६                    |               | 6 43/2k       | 363/87 =             | 02/37 3       | -0          | १९ १७/३६        | 83 6-148  |               | क्ष्री ६०/३%  | १६ ६१/२२      | ६६. ६३/८६३                             | \$2/8\$ es      |                  |             | ३०/३६      | 28 हैंह/३३    | रेश ७१/६०          |               | ২৪  জঃ/২⊏৹ |

|          | .⁄F                                                                                              | ५१. जन                                                             | ५१. जन्मान्तरासकाल              |                                    | ६०. केवलोत्पत्ति अन्तराह्य                                     | ६१. निर्वाण अन्तरः                                           |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|---------------------------------|------------------------------------|----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| ्यं      | म.प्र,/सर्ग/र                                                                                    | १. ति.म./४/४५३-५७७<br>२. त्रि.सा /=०७-==१                          | 3 ' म.धु. <i>रि० प</i> ३-११     | ४. म.पु./पूर्ववत्                  | १, ति,प./४/७०२-७०३                                             | १. ति.प./४/१२४०-१२४६<br>२. ति.सा./२०७<br>३. ह.पु./६०/४६७-४७२ |
|          |                                                                                                  | चौथे कालमें ८४ ला० पूर ३ वर्ष ८ड्डेमास<br>शेष रहनेपर उत्पन्न हुष । |                                 |                                    |                                                                |                                                              |
| <b>~</b> | 86/24                                                                                            | ला० को० स                                                          | ५० साव को • सा०                 | ५० ला० को० सा०                     | ५० ला० को० सा०+८३६६०१२ वर्ष                                    | ५০ লা০ কা০ মা০                                               |
| w -      | ४६/२६                                                                                            | : + 43 :: .                                                        |                                 | 30 11 11                           | ३० ,, , , +३ पूर्वींग २ वर्ष                                   | 30 to 11                                                     |
| m        | केंं/०३                                                                                          | \$0 ·· ·· + \$0 ›· ··                                              | : :                             | ;                                  | ;                                                              | 80 m m m                                                     |
| ∞        | ¥£/3¥                                                                                            | # 1007 # 1 1 2                                                     | <b>:</b>                        | :<br>:                             | 8 " " + +8 " 3"                                                | : : : w                                                      |
| <u></u>  | 82/23                                                                                            | 11 11 0/4 " " 000'03                                               | \$ 4 000°03                     | \$0,000 th                         | १०,००० ,, भ क्षुत्रीत पड़िह्ह प्रज्यु वर्ष                     | १०,००० को० साठ                                               |
| موله     | <b>43/48</b>                                                                                     | * * 0}+ ** ** 0003                                                 | 6000                            | £0003                              | £000 +8 £4                                                     | \$ \$ 0003                                                   |
| 9        | <u> </u>                                                                                         | + 60 003                                                           | £003                            | 003                                | 800 " + + 3 " 528888 " " oo3                                   | \$ 4. 003                                                    |
|          | 32/33                                                                                            |                                                                    | : :                             | :                                  | £0 4. 48 63                                                    | # : e3                                                       |
| w        | <b>ξ€/3</b> φ                                                                                    | :<br>*<br>+<br>:                                                   | ;<br>w                          | :<br>:                             | ि ध को० सा० ७४६१६ पूर्व पश्हर११ पूर्वांग<br>ि प्रहार्१६१६ वर्ष | ;<br>;                                                       |
| ° .      | \$ê! xà                                                                                          | र को०सा०+१ता० यू०—<br>(१०० सा०+१५०२६००० वर्ष)                      | १ को० सा.—१००सा.                | { १ क.सा(१०० सा.<br>+ ६६२६०० वर्ष) | हिरहरहरू अस्व २४हर्ह्स मुक्<br>७०४५हर्हर्हरू अव्हर्ह्स वर्ष    | ०१६०० सा०                                                    |
| <b>*</b> | k 83</td <td>Ĕ</td> <td>५४ सा०</td> <td>१४ सा०</td> <td>५४ साव ३३००००१ वर्ष</td> <td>१४ सा०</td> | Ĕ                                                                  | ५४ सा०                          | १४ सा०                             | ५४ साव ३३००००१ वर्ष                                            | १४ सा०                                                       |
| £ :      | 48/83                                                                                            | ÷                                                                  | 30                              | £ 05.                              | ३० ,, ३१००००२ नर्ष                                             | 1. OÈ                                                        |
| m 2      | €0/₹₹<br>£0/10;                                                                                  | ;<br>%<br>+ +                                                      | ω                               | = \w                               | ;                                                              | ‡<br>w                                                       |
| ×2 ;     | \$\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\                                                          | (a series of the series)                                           | ;<br>50                         | 1 20                               | મ પ્રકારફાદ મ                                                  | F<br>200                                                     |
| × 4      | 43/899<br>#UD6                                                                                   | (३ सी० १ सी० वर्ष) - ३/४ पद्ध                                      | ३ सा०—३/४ पक्य                  | ३ सा०३/४ परम                       | ३ , २२५०१५ वर्ष — १/४ पह्रा                                    | ३ सा० — ३/४ परम                                              |
| 2        | \$6/48                                                                                           | १/४ परम - १११६६ प्रहरू वर्ष                                        | १/२ पट्ट को. वर्ष               | १/२ पल्य<br>१/३ प०-१०० को० वर्ष    | १/४ पत्प १५६० वध                                               | १/४ प० – १००० को० वर्ष                                       |
| 2        | हैं हैं। इह                                                                                      | १०००००३६००० वर्ष                                                   | { १००० को० सा०—<br>ई१८४००० वर्ष | १००० को० वर्ष                      | १११११६६६०८४ वर्ष ६ दिन                                         | १००० को० वर्ष                                                |
| w<br>w   | \$%}ଶ                                                                                            | ** 000% 68%                                                        | ५४००००० वर्ष                    | ১৪০০০০০ বৃদ্                       | ४४४७४०० वर्ष १० मास २४ दिन                                     | रू४ ला० वर्ष                                                 |
| %        | \$8/38                                                                                           | 6,40,000                                                           | ξουοοο ,,                       | Ξ                                  | ई०६०० वर्ष १ मास                                               | :                                                            |
| 33       | 3 <i>8/</i> }a                                                                                   | ** 000303                                                          | 40,000,04                       | - t                                | ५०१७६१ वर्ष ५६ दिन                                             | . t                                                          |
| 85       | £3/£0                                                                                            | C8640                                                              | " 000'87                        |                                    | द्ध३=० वर्ष २ मास ४ दिन                                        | दर्गेष्ट्र वर्ष                                              |
| 5.<br>Er | პ <b>ი</b> ≿/&ი                                                                                  | \$ 5 TO TO TO TO TO TO TO TO TO TO TO TO TO                        | % ० ५%                          | २५० वर्ष                           | ३७६ ८ मास                                                      | 340 "                                                        |
| 20       |                                                                                                  | चतुर्यकालमे ७६ वर्ष ८६ मासशिष रहने                                 |                                 |                                    |                                                                |                                                              |
| _        |                                                                                                  | पर उत्पन्न हुए थे ।                                                |                                 |                                    |                                                                |                                                              |

५. बतमान वौषीसीके तीर्थकाळ व तत्काळीन ग्रसिद्ध पुरुष

| स्वति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्रिति स्प्  |          | ६० स्रीशिकास                            | हेड सीध                                   | £3 सोधे व्यक्तित                       | 33                                        |                       | १५ सामधिक                                             | <b>६</b> ४ सामधिक शलाका परुष |                   |               | हरु मुख्य श्रोता                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-----------------------------------------|-------------------------------------------|----------------------------------------|-------------------------------------------|-----------------------|-------------------------------------------------------|------------------------------|-------------------|---------------|------------------------------------------|
| ह मिं. प्र. प्र. प्र. प्र. प्र. प्र. प्र. प्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          |                                         | ٠ <u>١</u> ٢                              |                                        |                                           | ,                     |                                                       |                              |                   |               |                                          |
| \$ क्षां चुने क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षा क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षां क्षा | o<br>عر  | १. सि. व./४/१२५०-१२७४                   | १. ति. प.।<br>२. त्रि.सा<br>३. हे. प्र./( | 18/488<br>1488<br>1088<br>1088<br>1018 |                                           | ₹ ₹                   | ते. <b>प./४/१</b> २८३-१<br>त्रे. सा <i>./-४२-८</i> ४१ | . ३. ह. प्र १६०/२            | हे.<br>हे.<br>हे. |               |                                          |
| स् क का क क क क क क क क क क क क क क क क क                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |                                         | 8 म. पु./<br>सर्ग/श्लो.                   | कील                                    | नाम<br>तीथ कर                             | चक्रवर्ते             | मलदेव                                                 | नारायण                       | प्रस्मिरायण       | lx<br>ke      | मुख्य                                    |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •        | 1 2 27. H. 27. L. 0 112 Fr.             |                                           | প্ৰয়ান                                | १ ऋषभ                                     | भरत                   | ×                                                     | ×                            | ×                 | भीमाबित       | भरत                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ~ m      | 30 % + 4 % % 0%                         | -                                         | ;<br>;                                 | २ अजित<br>३ सम्भव                         | HT-X                  | ××                                                    | ××                           | ××                | িজনহাস<br>স   | सगर<br>सत्यवीर्य                         |
| ह क क क क क क क क क क क क क क क क क क                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | m        | *                                       | •                                         | :                                      | ४ अभिनन्दन                                | ×                     | ×                                                     | ×                            | ×                 | ×             | मित्रभाव                                 |
| (ह हों) करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की की की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की की की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के कि करा के कि करा के की करा के की करा के की करा के की करा के की करा के कि करा के कि करा के कि करा   | 20       | n n                                     | •                                         | ÷                                      | ५ हमित                                    | ×                     | ×                                                     | ×                            | ×                 | ×             | मित्रवीर्थ                               |
| ह ह का क म म क क क क म म क क क क क क क क क                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ×        | 5<br>5                                  |                                           | :                                      | हैं गद्मप्रभु                             | ×                     | ×                                                     | ×                            | ×                 | ×             | ध्मेंबीर्य                               |
| हुक क क म के क क क क क क क क क क क क क क क                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ₩-       | t t                                     |                                           | \$                                     | 6 सुपार्श्व                               | ×                     | ×                                                     | ×                            | × ›               | ×             | दानवीय<br>महन्य                          |
| हु हु क क क क क क क क क क क क क क क क क                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | D        | 8                                       | •                                         | ;                                      | 1 4 7 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 | × :                   | × :                                                   | <b>×</b> >                   | × >               | ×             | मव्या<br>ब्रिजिमीर्ग                     |
| (१ ज्ञां) प्रविच (१४ पण्या ११ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ ज्यां) विज्ञात (१ | ม        | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * |                                           | -                                      | 2 3 4 4 C                                 | × :                   | ×                                                     | < :                          | ×                 | u e           | 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 1 |
| ( ह सीठ सीठ – द पुर्वपा) ( ह मीठ सीठ प्रथा सकता । मुड्ड वारक वारक्या । मुड्ड वारक वारक वारक वारक वारक वारक वारक वारक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | w        | ( 8, at 0 at 10 - 8/8 to ) +            |                                           |                                        | क्षाया के                                 | ×                     | ×                                                     | × .                          | ×                 | ब १वान १      | तानवर                                    |
| ( क्षे साठ - {(१०० साठ - १/२ प०) + (१२ मध्य १६ वान क्ष्रांत × वाम स्वयम् मेरक प्रावत्ता (१२ वाण वर्ष) - १४ व्यम १६ वाण वर्ष) - १४ व्यम १६ वाण वर्ष) - १४ व्यम १६ वाण वर्ष) - १४ व्यम १६ वाण वर्ष) - १४ व्यम १६ वाण वर्ष) - १४ व्यम १६ वाण वर्ष) - १४ व्यम १६ वाण वर्ष) - १४ व्यम १६ वाण वर्ष) - १४ व्यम १६ वाण वर्ष) - १४ व्यम १६ वाण वर्ष) - १४ व्यम १६ वाण वर्ष) - १४ व्यम १६ वाण वर्ष) - १४ व्यम १६ वाण वर्ष) - १४ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ व्यम १८ |          | ( १ हा० दुब २८ पुर्वाम )                |                                           | ६/४ पक्य                               | ११ समास                                   | ×                     | निकर                                                  | 1748                         | অংৰ্মাৰ           | सुनात्र       | 1378<br>1378                             |
| (१४ सा० + १९ ला० वर्ष) } १७/१६ (१२ पण्डम १४ जनन्त × सम्भा कृष्ण्योचम मधु के॰ वर्षाजापार (१४ सा० + १९ ला० वर्ष) - १९ पण्डम १६ ग्रान्त सम्भा कृष्ण्योचम मधु के॰ वर्षाजापार (१४ सा० + १९ ला० वर्ष) - १९ पण्डम १६/१३ (१२१११११ १८ वर्ष अस्ता क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्डम क्षण्य क्षण्डम क्षण्डम क्षण्य क्षण्य क्षण्डम क्षण्य क्षण्डम क्षण्य क्षण्डम क्षण्य क्षण्य क्षण्य क्षण्य क्षण्य क्षण्य  | 0        | १ को० सा०— {(१०० सा०—१/२ प०)+           |                                           |                                        | १२ नासुपुष्य                              | ×                     | अचल                                                   | রিণুত্ত                      | तारक              | अचल           | स्बयम्भ                                  |
| (१४ सा० न ११ बांठ वर्ष) - ३/४ प्रथ्य १८ १३ प्रथ्य १४ धर्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | _        | ( Pie 000 # 2 # 2 # 000 00 00 )         |                                           | 1                                      | ९३ विमल                                   | ×                     | वम                                                    | स्बयंभ                       | म्स               | पुण्डर्गक     | पुरुषीत्म                                |
| (१८ सी० + १९ सी० वर्ष ) - १४ पथ्य (११३१) १४ पण्य (१६ शाप्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          | [/st                                    | ક્ક <b>/</b> જે                           | १/३ परम                                | १४ अनन्त                                  | ×                     | सुरुभ                                                 | पुरुषोत्तम                   | मधु कै०           | अजित पर       | पुरुष पुण्डरीक                           |
| (हसी०+१४ बा० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (हसी०+१४ बा० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्षय (हिप्पणी) (श्रिक्ता० वर्ष ) - १/४ पर्पणी) (श्रिक्ता | *        | 1 48 410 + 44 410 at ) - 418 444        | 45/23                                     | oh 8/8(,8/8)                           | १५ धमे                                    | ×                     | सुदर्शन                                               | पुरुषसिंह                    | नियुस्य           | अखितनाभि      | सत्यद्त<br>ॅ                             |
| (ह सी०+११ बी० वर्ष) - ३/४ पक्य (दिप्पणी) १/४ पक्य १७ कुच्थु × × × पीठ (४ सा०+११ बी० वर्ष) - ३/४ पक्य १८ अर्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | e.       | 1 \$0 ( \$0 @ \$7 + 6) A 6 ( )          | £5/33                                     | १ पल्य                                 |                                           | मृष्याः<br>सनस्क्रमार | ××                                                    | ××                           | ××                | ××            | ٠×                                       |
| (१सा०+९५००० वर्ष) - १/४ पच्य (१ पच्य १८ जर समीमे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 6        | 四番 8/2 - ( 東田 O 回 7 3 + o H 3 )         | (हिट्पणी)<br><i>६०/०</i> ३                | 2/2 DRU                                | १६ शास्ति<br>१९ महा                       | रबय ,                 | <b>(×</b> :                                           | : ж                          | : × :             | नीठ<br>१      | कुना <u>ल</u><br>नाराम्य                 |
| (३सा०+२५००००वध् )-१ पव्य ६६/२० १/४९१ १/४ वच्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <u> </u> | ( ARTO + 30,0000 art ) - 3/8 qear       | <u> </u>                                  | Test of a                              | १८ अर्                                    | £ ;                   | ×                                                     | x >                          | < ×               | · ×           | ×                                        |
| १/२ परुग्र+११५० वर्ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | * **     | प्रकृष्ठ ) - ६ वस्य                     | 63/200                                    | १/२ नस्य                               | •                                         | मुभौम                 | ב                                                     | : x                          | : ×,              | ×             | <b>मुभौम</b><br>र                        |
| ह्रह्ह्ह्ह्ह्ह्ए १८० वर्ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | · w      | १/२ पनम + १२५० वर्ष                     |                                           | প্ৰজান                                 | १६ मन्सि                                  | × ×                   | नन्द <u>ें</u>                                        | पुण्डरोक<br>×                | मांब<br>४         | ××            | सार्वभौम                                 |
| हिह्ह्ह्ह्ह्ह्ह्ह्ह्ह्ह्ह्ह्ह्ह्ह्ह्ह्ह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2        | १/४ पत्य – ११६६६६७५४० वर्ष              | •                                         | :                                      |                                           | ×                     | नस्दिमित्र                                            | पुष्पद्त                     | प्रहरण            | ×             | ×                                        |
| १४४४४४०० वर्ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | . 2      | क्रिक्टिक्ट्रिक वर्ष                    | :                                         | ;                                      | Hand of                                   | ं स                   | ×                                                     | ,×                           | , × :             | ×             | ×<br>अधिनश्रद्ध                          |
| हुं हुं हुं हुं हुं हुं हुं हुं हुं हुं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2        | *&&&&                                   | •                                         | :                                      | 7 X D                                     | हिर्षेण               | x x                                                   | ××                           | × ×               | ××            | ×                                        |
| १९०१ च्०० वर्ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | %        | है ठ८ ००० विष                           |                                           | ;                                      |                                           | ,×                    | राम                                                   | लहमण                         | राबण              | ×             | ×                                        |
| रधुक्त वर्ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | *        | ५०१८०० वर्ष                             | •                                         | F                                      | २१ नोम                                    | ×<br>Signifia         | ×                                                     | <b>x</b> >                   | <b>x</b> >        | ××            | হ<br>হ<br>হ                              |
| २१०४८ वर्ष X X X X X X X X X X X X X X X X X X X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 3.8      | द&३८० अध                                | •                                         | <b>:</b>                               | २२ नेमि                                   | ·<br>X                | -<br>대학<br>-                                          | ू<br>कृष्ण                   | जरासिध            | ×             | उप्रक्षेत्र                              |
| २१०४२ वर्ष X X X X X X X X X X X X X X X X X X X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | er<br>er | २७८ नर्ष                                | •                                         | £                                      |                                           | त्रहादत्त<br><        | ×                                                     | ×                            | ×                 | ×             | X<br>HEITH                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | %        | २१०४२ वर्ष                              | *                                         | :                                      | 42 4 4 9<br>23, 31 4 4 1 1                | · >                   | ××                                                    | ××                           | <br>× ×           | ×<br>सारद्यकि | भ्रोपक                                   |

# ६. विदेहक्षेत्रस्य तीर्थंकरोंका परिचय

|     | १ जयसेन प्रतिष्ठ | ा पाठ/ १४ <b>१-</b> १६४ | <u> </u>         |                 |                       | - १. त्रि. सा./ ६८१<br>२. न. पु./७६/४९६<br>३. जयसेन प्रतिष्ठा पाठ/४६४ |
|-----|------------------|-------------------------|------------------|-----------------|-----------------------|-----------------------------------------------------------------------|
|     | १ नाम            | २ चिह                   | ३ नगरी           | ४ पिता          | ६ माता                | ६ विदेहस्थ तीर्थं करों की संख्या                                      |
| 8   | सीमन्धर          | ऋषभ                     | पुण्डरीकणी       | <b>₹</b> स      |                       | सित्थद्धसयलचकी सिंहसयं पुहवरेण<br>अवरेण। बीसं बीसं सयते खेत्ते सत्त-  |
| 1 8 | युगमन्धर         |                         |                  | श्री रुह        |                       | रिसर्य वरदो । ६८१।                                                    |
| ş   | माहु             | हरिण                    | <b>सु</b> सीमा   | सुग्रीव         | विजया                 | तीथकर पृथक्-पृथक् एक एक विदेह<br>देशिकिषे एक एक होइ तब उत्कृष्ट-      |
| 8   | सुवाहु           |                         | अबघ्यदेश         |                 | सनन्दा                | पनै करि एकसौ साठि होंइ। अहुरि<br>जबन्यपने करि सीता सीतोदाका           |
| ķ   | संजात            | सूर्य                   | अलकापुरी         | देवसेन          |                       | दक्षिण उत्तर तट विधे एक एक होइ                                        |
| Ę   | स्बयंप्रभ        | चन्द्रमा                | मंगला            |                 |                       | ऐसे एक मेरु अपेक्षा च्यारि हों हैं।<br>सब मिलि करि पैच मेरुके विदेह   |
| હ   | ऋषभानन           |                         | <b>मुसी</b> मा   |                 | वीरसेना               | अपेक्षाकरि बीस हो है।                                                 |
| ۷   | अनन्तवीर्य       | ļ                       | ļ                |                 |                       |                                                                       |
| ٤   | सृरिप्रभ         | ऋषभ                     |                  |                 |                       |                                                                       |
| १०  | विशालप्रभ        | इन्द्र                  | पुण्डरीकणी       | बीर्यं          | विजयः                 |                                                                       |
| ११  | वजधर             | शंख                     |                  | पद्मरथ          | सरस्वती               |                                                                       |
| १२  | चन्द्रानन        | मो                      | <br>  पुण्डरीकणी |                 | दयावती                |                                                                       |
| ęą  | चम्द्रभाह्       | कमस                     | <u> </u>         |                 | रेणुका                |                                                                       |
| १४  | भुजंगम           | चन्द्रमा                |                  | <b>महाब</b> त्त |                       |                                                                       |
| १५  | ईंश्वर           |                         | <b>सु</b> सीमा   | गलसेन           | <br>  ज्वाला          |                                                                       |
| १६  | नेमिप्रभ         | सूर्य                   |                  |                 |                       |                                                                       |
| १७  | वीरसेन           |                         | पुण्डरीकणी       | भूमिपाल         | <br>  <b>वी</b> रसेना |                                                                       |
| १८  | मह <b>ा</b> भद्ग |                         | विजया            | देवराज          | उमा                   |                                                                       |
| ११  | देवयश            |                         | <b>सुसी</b> मा   | स्तवभूति        | गंगा                  |                                                                       |
| २०  | अजितवीर्य        | कम्ल                    |                  | कनक             |                       |                                                                       |
| 1   |                  |                         |                  |                 |                       |                                                                       |
|     |                  |                         |                  |                 |                       |                                                                       |

तीर्थंकर बेलावतं — वत विधान संग्रह/११० वृषभनाथका ७-८ का बेला तथा ६ को तीन अंजुली शर्बतका पारणा। अजितनाथका १३-१४ का बेला तथा १६ को तीन अंजुलो दूधका पारणा। सम्भवनाथका व्रृषभनाथवत् तथा अभिनन्दन नाथका अजितनाथवत्। इसी प्रकार आगे भी तीर्थंकर नं० ६,७,६,११,१३,१६,९७,१६,२१,२३ का ऋषभनाथवत् और तीर्थंकर नं. ६,५,१०,१२,१४,१६,१५,२०,२२,२४ का अजितनाथवत् जानना । जाण्य—"ओं हो वृषभादिचतुर्वशिति-तीर्थंकराय नमः" इस मन्त्रका विकाल जाण्य।

तीर्थंकरवत विधान संग्रह/४८ -- २४ तीर्थं करोंके नामसे २४ दिन तक लगातार २४ उपवास । जाप्य-- "ओ हीं वृषभादिचतुर्वि- शतितीर्थं करेम्यो नमः" इस मन्त्रका जिकाल जाप ।

# तीर्थ-- १. निश्चय तीर्थका लक्षण

बो. पा. पू /२६-२७ वयसं मत्त विसुद्धे पंचे दियसंजदे णिरावेवला । ण्हाएउ मुणीं तित्थे दिक्खासिक्खा सुण्हाणेण ।२६। [शुद्धबुद्धैकस्वभाव-लक्षणे निजारमस्वरूपे संसारसमुद्धतारणसमर्थे तीर्थे स्नातु विशुद्धो भवतु ] छं णिम्मलं सुधम्मं सम्मत्तं संजम णाणं । तं तिरथं जिणमंगे हवेइ जिद संतिभावेण ।२७। = सम्धवत्व किर विशुद्ध, पाँच इन्द्रिय-संयत संवर सहित, निरथेक्ष ऐसा आत्मस्वरूप तीर्थ विषे दीक्षा शिक्षा रूप स्नान किर पिवत्र होओ ।२६। [शुद्ध बुद्ध एक स्वभाव है लक्षण जिसका ऐसे निजात्म स्वरूप रूप तीर्थमें जो कि संसार समुद्र-से पार करनेमें समर्थ है । स्नान करके विशुद्ध होओ । ऐसा भाव है । बो. पा. शि. १६६१ ११ १ ] जिन मार्ग विषे जो निर्मल उत्तम क्षमादि धर्म निर्वाच सम्यक्त्व, निर्मल संयम, बारह प्रकार निर्मल तप, और प्रार्थ निका यथार्थ ज्ञान ये तीर्थ है । ये भी जो शान्त भाव सहित होय कषाय भाव न होय तब निर्मल तीर्थ है ।

मू. आ./१४७ ...। "सुद्धम्मो एत्थ पुण तित्थं । = श्रुत धर्म तीर्थ कहा जाता है।

घ प्रे,४२/१२/७ धम्मो णाम सम्मद्द सण-णाणचरित्ताणि । एदेहि संसारसायरं तरंति ति एदाणि तित्थं । चध्मैका अर्थ सम्यदर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्र है। चूंकि इनसे संसार सागरको तरते हैं इसलिए इन्हें तीर्थ कहा है।

भ. आ./बि. ३०२/५१६/६ तरंति संसारं येन भव्यास्तत्तीर्थं कैञ्चन तरन्ति श्रुतेन गणधरे बिलम्बनभूती रिति श्रुतं गणधरा वा तीर्थं मित्यु-च्यते। = जिसका आश्रय लेकर भव्य जीव संसारसे तिरकर मुक्तिको प्राप्त होते हैं उसको तीर्थ कहते हैं। कितनेक भव्य जीव श्रुतसे अथवा गणधरकी सहायतारे संसारसे उत्तीर्ण होते हैं, इसिलए श्रुत और गणधरकी तीर्थ कहते हैं। (स्व. स्तो./टी./१०६/२२६)।

स. श /टो ,/२/२२२/२४ तीर्थ कृतः ससारोत्तरणहेलुभूतत्वात्तीर्थ मिव तीर्थमागमः । = संसारसे पार उतरनेके कारणको तीर्थ कहते हैं, उसके समान होनेसे आगमको तीर्थ कहते हैं।

प्र. सा /ता./वृ./१/३/२३ हष्टश्रुतानुभूतिवष्यसुखाभिनाषस्पनीरप्रवेश-रिहतेन परमसमाधिपोतेनो सीर्णसंसारसमुद्रत्वात, अन्येषां तरणोपाय-भूतत्वाच्च तीर्थस् । = दष्ट, श्रुत और अनुभूत ऐसे विषय-सुखकी अभिनाषा रूप जलके प्रवेशसे जो रिहत है ऐसी परम संनाधि रूप नौकाके द्वारा जो संसार समुद्रसे पार हो जानेके कारण तथा दूसरोंके लिए पार उत्तरनेका उपाय अर्थात् कारण होनेसे (बर्द्धमान भगवान्) परम तीर्थ हैं।

# २, ब्यवहार तीथका लक्षण

बो. पा /टो //२७/१३/७ तज्जगत्त्रसिद्धं निश्चयतीर्धप्राप्तिकारणं मुक्त-मुनिपादस्यृष्टं तोर्धं ऊर्जयन्तशत्रुं जयलाटदेशपावागिरि ...तीर्थं कर-पञ्चकल्याणस्थानानि चेल्यादिमार्गे यानि तीर्थानि वर्तन्ते तामि कर्मक्षयकारणानि वन्दनीयानि । =िनश्चय तीर्थंकी प्राप्तिका जो कारण हैं ऐसे जगत प्रसिद्ध तथा मुक्तजीवोंके चरणकमलोंसे स्पृष्ट ऊर्जयन्त, शत्रु ब्जय, लाटदेश, पावाणिरि आदि तीर्थ है। वे तीर्थ -करोंके पंचक व्याणकोंके स्थान हैं। ये जितने भी तीर्थ इस पृथिवी-पर वर्त रहे हैं वे सब कर्मक्षयके कारण होनेसे वन्दनीय हैं। (बो. पा./भाषा./४३/१३६/१०)।

# ३. तीर्थके भेद व लक्षण

मू. चा /१६८-१६० दुविहं च हो हित्यं णादव्वं दव्वभावसंजुतं।
एदेसि दोण्हंपि य पत्तेय परूवणा हो हि।१६८। दाहोपसमणं तण्हा
छेदो भलपंकपवहणं चेव। तिहि कारणे हि जुत्तो तम्हा तं दव्वदो
तित्यं।१५६। दंसणणाणचिरित्तें णिजजुत्ता जिणवरा दु सव्वेषि। तिहि
कारणेहि जुत्ता तम्हा ते भावदो तित्यं।१६०। = तीर्थके दो भेद हैं-द्रव्य
और भाव। इन दोनोंकी प्ररूपणा भिन्न भिन्न है ऐसा जानना।१६८।
संताप शान्त होता है, रूष्णाका नाश होता है, मल पंककी शुद्धि
होती है, ये तीन कार्य होते है इसित्तए यह द्रव्य तीर्थ है।१५६। सभी
जिनदेव दर्शन झान चारित्र कर संयुक्त हैं। इन तीन कारणोंसे युक्त
हैं इसित्तए वे जिनदेव भाव तीर्थ हैं।१६०।

भगवान् वीर का धर्मेतीथं — दे० महावीर/२।

# तीर्थकृद् भावना क्रिया—दे॰ संस्कार/दे।

### तोवका लक्षण---

ध, ११/४,२.६,२४६/३४६/१३ तिब्ब-मंददा णाम तेसि जहण्णुक्कस्सपिर-णामाणमिक्भागपिङच्छेदाणमप्पाबहुगं १रूबेदि। कितीव-मन्दता अनुयोग द्वार उन (स्थितिबन्धाध्यवसायस्थानों) के जघन्य व उत्कृष्ट परिणामीके अविभाग प्रतिच्छेदीके अन्पबहुरवकी प्ररूपणा करता है।

\* क्षायकी तीव्रक्षा मन्दता—हे॰ क्षाय ।

\* परिणामीकी वीव्रवा मन्द्रवा—दे॰ परिणाम ।

तीसिय — ल. सा /भाषा./२२१/२०६/१ जिन (कर्मनि.) की तीस कोड़ाकोडी (सागर) की उत्कृष्ट स्थिति है ऐसे ज्ञानावरण, दर्शना-बरण, अन्तराय, वेदनीय तिनकीं तीसीय कहिये।

**तुंबर**---गन्धर्व नामा व्यन्तर जातिका एक भेद--दे० गन्धर्व ।

तुंबुरव समितिनाथ भगवात्का शासक मक्ष -दे०तीर्थं कर/४/२।

तुंबूलाचार्यं आपके असली नामका पता नहीं। तुंबूलर प्राममें रहनेके कारण आपका यह नाम ही प्रसिद्ध है। आप शामकण्ड आचार्य के कुछ पश्चात हुए हैं। कृति— आपने षट्खण्डके प्रथम भाँच खण्डोंपर चूड़ामणि नामकी टीका लिखी है। समय—ई. श. ३-४ (ष, खं./प्र. ४६ (H.L. Jain)

तुरुक्क-वर्तमान तुर्किस्तान ( मः पु./प. ५० पन्नालाल )।

तुलसीदास-आपको सन्त गोस्वामी तुलसीदास कहते हैं। कृति-रामायण, नवदुर्गाविधान । समय-वि०१६८० (हिं. जै. सा.इ/११४ कामताप्रसाद)।

तुला-तोलका प्रमाण विशेष-दे० गणित/1/१/२।

तुर्लिग---भरत क्षेत्रस्थ आर्य खण्डका एक देश- दे० मनुष्य/४।

तुल्य — तुल्य वत विरोध — दे० विरोध ।

तुर्वित--१, लीकान्तिक देवींका एक भेद-देव लीकान्तिक।

तूर्योग — तूर्यांग जातिका करपवृक्ष-दे० वृक्ष/१।

तूरणीक --- पिशाच जातीय व्यन्तर देवींका एक भेद -दे० पिशाच।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

# तृणचारण ऋद्धि—दे० ऋदि/४/८।

तुणफल -- तोलका एक प्रमाण विशेष-दे० गणित/I/ ११

तृणस्पर्शपरिषह — स. सि./१/१/११६/१ तृणग्रहणमुपस्सणं कस्य-चिइव्यथनदु खकारणस्य। तेन शुष्कतृणपरुषश्करा — आदिव्यथनकृत-पाद्वेदनाप्राप्ती सत्यां सत्राप्रहितचेतसश्चर्याशय्यानिषद्यासु प्राणिपीडा-परिहारे नित्यमप्रमत्तचेतसस्तृणादिस्पर्शवाधापरिषहिवजयो वेदि-तव्यः। — जो कोई विथने रूप दुखका कारण है उसका 'तृण' पदका प्रहण उपलक्षण है। इसलिए सूखा तिनका, कठोर, कङ्कड़--आदिके विधनेसे पैरोमें वेदनाके होनेपर उसमे जिसका चित्त उपगुक्त नहीं है तथा चर्या श्रय्या और निषदामें प्राणि-पीड़ाका परिहार करनेके लिए जिसका चित्त निरन्तर प्रमाद रहित है उसके तृण स्पर्शादि भाधा परिषह जय जानना चाहिए। (रा वा/१/१/१२/१११/२१)। चा.

तृतीय भक्त-दे॰ प्रोषधोपवास/१।

तृषापरीषह—३० पिपासा ।

तुष्णा-दे० राग तथा अभिलावा .

तेज --- आतप तेज व उद्योतमे अन्तर -- दे० आतप । २. अग्नि के अर्थ में दे. अग्नि :

तेजांग कल्पवृक्ष--दे० वृक्ष/१।

तेजोज— दे<sub>० ओज।</sub>

तेला द्वत — बत विधान सं./१२३ पहले दिन दोपहरको एकाशन करके मन्दिरमे जाये । तीन दिन तक उपवास करें । पाँचवें दिन दोपहरको एकलठाना (एक स्थानगर मौनसे भोजन करें)।

तेजस — स्थूल शरीरमें दीप्ति विशेषका कारण भूत एक अत्यन्त सूक्ष्म शरीर प्रत्येक जीवको होता है, जिसे तैजस शरीर कहते हैं। इसके अतिरिक्त तप व ऋदि विशेषके द्वारा भी दाये व बाये कन्धेसे कोई विशेष प्रकारका प्रज्वलित पुतला सरीखा उत्पन्न किया जाता है जसे तैजस समुद्रात कहते है। दाये कन्भेवाला तैजस रोग दुर्भिक्ष आदि-को दूर करनेके कारण शुभ और बायें कन्धेवाला सामनेके पदार्थों व नगरी आदिके भस्म करनेके कारण शहाम होता है।

# तैजस शरीर निर्देश

- १ तैजस शरीर सामान्यका रूक्षण ।
- तैजस शरीरके भेद।

9

- ३ अनिस्सरणात्मक शरीरका छक्षण ।
- \* निःसरणात्मक शरीरका रुक्षण । —३०तेजस/२/२ ।
- ४ तैजस शरीर तप द्वारा भी प्राप्त किया जा सकता है।
- तैजस शरीर योगका निमित्त नहीं ।
- ६ तैजस व कार्मण शरीरका सादि अनादिपना।
- तैज़स व कार्मण शरीर आत्म-प्रदेशोंके साथ रहते हैं।
- तैजस व कार्मण शरोर अप्रतिवाती है।
- दे० हारीर/२/६। तैजस व कार्मण हारीर का निरुपमीगद्ध :
- ९ तैजस व कार्मण शरीर का स्वामित्व।
  - े अन्य सम्बन्धित विषय

# तैजस समुद्वात निर्देश

- १ नैजस समुद्यात सामान्यका रुक्षण ।
- \* तैजस समुद्धातके भेद।
- २ अशुभ तैत्रस समुद्धातका छक्षण ।
- ३ शुभ तैजस समुद्वातका छक्षण।
- ४ तैजस समुद्वातका वर्ण शक्ति आदि ।
- ४. | तैजस समुद्धातका स्वामित्व।
- रे. | अन्य सम्बन्धित विषय

### १. तेजस शरीर निर्देश

### १. तैजस शरीर सामान्यका रूक्षण

ष-ख.१४/१,६/सू.२४०/३२७ तेयप्पहगुणजुतिमिदि तेजइयं । —तेज और प्रभा रूप गुणसे युक्त है इसलिए तेजस है 1२४०।

स.सि./२/३६/१६१/प यत्तेजोनिमित्तं तेजिस वा भवं तत्तेजसम्। जो दीप्तिका कारण है या तेजमें उत्पन्न होता है उसे तेजस शरीर कहते हैं। (रा.वा./२/३६/८/१४६/११)

रा.वा/२/४६/८/१४ शह्वधवलप्रभालक्षणं तैजसम् । =शंखके समान शुभ्र तैजस होता है।

ध,१४/४,६,२४०/३२७/१३ शरीरस्कन्धस्य पद्मरागमणिवर्णस्तेज शरीरा विर्गतरश्मिकलाप्रभा, तत्र भवं तेजसं शरीरम्। =शरीर स्कन्धके पद्मरागमणिके समान वर्णका नाम तेज है। तथा शरीरसे निकली हुई रश्मि कलाका नाम प्रभा है। इसमे जो हुआ है वह तेजस शरीर है। तेज और प्रभागुणसे युक्त तेजस शरीर है यह उक्त कथनका तार्पर्य है।

# २. तैजस शरीरके भेद

ध १४/६,६,४०/३२८/१ तं तेजइयशरीरं णिस्सरणप्पयमणिस्सरणप्पयं चेदि दुविहं। तत्थ जं तं णिस्सरणप्पयं तं दुविहं — सुहमसुहं चेदि। =तेजस शरीर नि सरणात्मक और अनि सरणात्मक इस तरह दो प्रकारका है। (रा.बा./२/४/१४३/१४) उसमे जो नि सरणात्मक तेजस शरीर है वह दो प्रकारका है—शुभ और अशुभ। (ध.४/१,३,२/२७/०)

ध.७/२.६.१/२००/४ तेजासरीरं दुविहं पसत्थमप्पसत्थं चेदि । चतेजस शरीर प्रशस्त और अप्रशस्तके भेदसे दो प्रकारका है।

### ३. अनि:सरणात्मक तैजस शरीरका लक्षण

२1.जा./२/४१/८/१४३/१४ औदारिकवैक्रियकाहारकदेहाभ्यन्तरस्थं देहस्य दीम्रिहेतुरनिःसरणात्मकम् । चऔदारिक, वैक्रियक और आहा-रक शरीरमें रौनक लानेवाला अनि सरणात्मक तैजस है।

घ.१४/४.६,२४०/३२८/८ जं तमिणिस्सरणप्पयं तेजइयसरीरं तं भुत्तण्ण-पाणप्पाचयं होदूग अच्छदि जंतो । = जो अनि.सरणात्मक तेजस इरिर है वह भुक्त अन्नपानका पाचक होकर भीतर स्थित रहता है।

# ४. तैजस शरीर तए द्वारा भी श्राप्त किया जा सकता है

त.सू./२/४८.४६ लव्धिप्रस्ययं च १४८। तैजसमपि १४६। =तै नस श्रीर लब्धिसे पैदा होता है १४८-४६।

# ५. तैजस शरीर योगका निमित्त नहीं है

स. सि /२/४४/१६६/३ तैजसं शरीरं योगानिमित्तमपि न भवति । =तैजस शरीर योगमें निमित्त नहीं होता । (रा.वा./२/४४/२/२५१)

१०

### ६. तैजस व कार्माण शरीरका सादि अनादिपना

त.सू /२/४१ अनादिसम्बन्धे च १४११ = तैजस और कार्माण शरीर आत्माके साथ अनादि सम्बन्ध वाले है ।

रा.वा./२/४२/२-५/१४६ बन्धसंतत्यपेक्षया अनादिः संबन्धः। साहिश्च विशेषतो बीजवृक्षवत ।२१ एकान्तेनादिमत्तवे अभिनवशरीरसंबन्धा-भावो निर्निमित्त्वात ।२१ मुक्तात्माभावप्रसङ्ग ।४। एकान्तेनाना-दित्वे चानिमोंक्षप्रसङ्ग ।४। प्रतादमाधानति । = ये दोनों शरीर अनादिः संबन्धः, केनचित्प्रकारेणादिमानिति । = ये दोनों शरीर अनादिसे इस जीवके साथ है । जपचप्र-अपचयकी दृष्टिसे इनका सम्बन्ध भी सादि होता है । बीज और वृक्षकी भाँति । जैसे वृक्षसे बीज और बीजसे वृक्ष इस प्रकार बीज वृक्ष अनादि होकर भी तद्दबीज और तद्दवृक्षकी अपेक्षा सादि है । यदि सर्वथा आदिमास् मान लिया जाये तो अशरीर आत्माके नृतन शरीरका सम्बन्ध ही नहीं हो सकेगा, क्योंकि शरीर सम्बन्धका कोई निमित्त हो नहीं है । यदि निर्निमित्त होने लगे तो मुक्तात्माके साथ भी शरीरका सम्बन्ध हो ग्रेगा ।२-४। यदि अनादि होनेसे अनन्त माना जायेगा तो भी किसीको मोक्ष नहीं हो सकेगा ।६। अत. सिद्ध होता है कि किसी अपेक्षासे अनादि है तथा किसी अपेक्षासे सादि है ।

### ७. तेजस व कार्माण शरीर आत्मप्रदेशोंके साथ रहते हैं

रा.वा./२/४६/=/१६४/१६ तैजसकार्माणे जवन्येन यथोपात्तीदारिकशरीर-प्रमाणे, उत्कर्षेण केवलिसमुद्दघाते सर्वलोकप्रमाणे। —तैजस और कार्माण शरीर जघन्यसे अपने औदारिक शरीरके बराबर होते हैं और उत्कृष्टसे केवलिसमुद्दशतमें सर्वलोक प्रमाण होते हैं।

### ८. तैजस कार्साण शरीरका निरुपमोगध्य

त.सू./२/४४ निरुपभोगमन्त्यम् ।४४। = अन्तिम अर्थाद तैजस और कार्माण शरीर उपभोग रहित हैं।

स.सि./२/४४/१६५/६ अन्ते भवमन्त्यम्। किं तत् । कार्मणम् । इन्द्रियप्रणातिकया शन्दादीनापुपलव्धिरुपभोगः । तदभावाविरुपभोगम् ।
विप्रहगतौ सत्यामपि इन्द्रियलन्धौ द्रञ्येन्द्रियनिर्णृ त्यभावाच्छव्दायुपभोगाभाव इति । नतु तैजसमपि निरुपभोगम् । तत्र किमुच्यते
निरुपभोगमन्त्यमिति । तैजसं शरीरं योगनिमित्तमपि न भवति,
ततोऽस्योपभोगविचारेऽनिधिकारः । =जो अन्तमें होता है वह
अन्त्य कहलाता है । प्रश्न —अन्तका शरीर कौन है । उत्तर—
कार्मण । इन्द्रिय स्त्यी निरुप्योभे द्वारा शब्दादिके ग्रहण करनेको
उपभोग कहते हैं । यह भात अन्तके शरीरमे नहीं पायी जाती; अतः
वह निरुपभोग है । विग्रहगतिने विश्वस्प भावेन्द्रियोके रहते हुए
भी द्रञ्येन्द्रियोकी रचना न होनेसे शब्दादिकका उपभोग नहीं
होता । प्रश्न =तेजस शरीर भो निरुपभोग है इस्तिए वहाँ यह
व्यो कहते हो कि अन्तका शरीर निरुपभोग है ! उत्तर—तैजस
शरीर ग्रीगमें निमित्त भी नहीं होता, इस्तिए इसका उपभोगके
विचारमें अधिकार नहीं है । (रा.वा./२/४४/२-२/१४१)

# ९. तैजस व कार्मण शरीरोंका स्वामित्व

त,सू./२/४२ सर्वस्य ।४२। चतेजस व कार्मण शरीर सर्व संनारी जीवी-के होते हैं।

नोट-तेजस कार्मण श्रीरके उत्कृष्ट व अनुत्कृष्ट प्रदेशायोंका स्वामित्व —दे० (व.खं./१४/४,६/सू./४४०-४७०-/४१६-४२२) तेजस व कार्मण श्रारीशोके जवन्य व अजवन्य प्रदेशायोके संचयका स्वामित्व। —दे० (व.खं./१४/४,६/सू.४६१-४६६/३२०)

# १०, अन्य सम्बन्धित विषय

तैजस व कार्मण शरीर अमितवाती है। —दे० शरीर/१/४।

- २. पाँचों शरोरोंकी उत्तरोत्तर सृक्ष्मता व उनका स्वामित्व।
  - ---दे० शरीर/१/५ ।
- तैजस शरीरकी सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर,
   भाव, अल्पबहुत्व आठ प्ररूपणाएँ। —दे० वह वह नाम।
- ४. तैजस शरीरकी संघातन परिशातन कृति ।

--वै० घ /१/३५४-४५१।

 भागणा प्रकरणमें भाव मार्गणाकी इष्टता तथा आयके अनु-सार व्यय होनेका नियम।

# २. तैजस समुदघात निर्देश

### १. तैजस समुद्धात सामान्यका लक्षण

रा.का./१/२०/१२/७७/१६ जीवानुग्रहोपघातप्रवणतेज शरीरनिर्वर्तनार्थ-स्तेजस्समुद्द्धातः । क्लीबोंके अनुग्रह और विनाशमें समर्थ तैजस शरीर-की श्चनाके लिए तैजस समुद्रधात होता है।

घ.४/१,३,२/२७/७ तेजासरीरससुःघादो णाम तेजइयसरीरविउव्यणं। कतेजसं शरीरके विसर्पणका नाम तेजस्कशरीरसमुद्द्यात है।

# \* तैजस समुद्घातके भेद

निस्सरणारमक तैजस शरीरवत्-दे० तैजस/१/२।

# २. अशुम तैजस समुद्धातका रुक्षण

रा. बा./२/४६/८/१६३/१६ यतेरुप्रचारित्रस्यातिक्रुद्धस्य जीवप्रदेश-संयुक्तं बहिनिष्क्रम्य दाह्यं परिवृत्याविष्ठमानं निष्पावहरितफल-परिपूर्ण स्थालीमिव पर्चात, पक्त्या च निवर्तते, अथ चिरमविष्ठिते अग्निसाइ दाह्योऽथीं भवति, तदेतिन्नःसरणात्मकम्। = निःसरणा-त्मक तैजस उप्रचारित्रवाले अविकोधी यतिके शरीरसे निकलकर जिसपर क्रोध है उसे घेरकर ठहरता है और उसे शाककी तरह पका देता है, फिर वापिस क्षोकर यतिके शरीरमें ही समा जाता है। यदि अधिक देर ठहर जाये तो उसे भस्मसात कर देता है।

ध. १४/६,६,२४९/३२८/६ कोधं गदस्स सजदस्स वामंसादो बारह-जोयणायामेण णवजोयणविक्खंभेण स्चिखंगुलस्स संखेज्जदिभागमेल बाहरलेण जासवणकुसुमवण्णेण णिस्सरिदृण सगवखेल्यक्मंतरिट्ठयसत्त-विणासं काष्ठण पुणो पविसमाणं तं जं चेव संजदमादूरेदि तमसुहं णाम । =क्रोधको प्राप्त हुए संयतके वाम कंधेसे बारह योजन लम्बा, नौ योजन चौड़ा और सूच्यंगुलके संख्यातवें भाग प्रमाण मोटा तथा जपाकुसुमके रंगवाला हारीर निकलकर अपने क्षेत्रके भोत्तर स्थित हुए जीवोंका विनाश करके पुनः प्रवेश करते हुए जो उसी संयत्कको व्याप्त करता है वह अशुभ तैंजस हारीर है। (ध.1४/१,३,२/२-/१)

द्र. सं./टी./१०/१४/८ स्वस्य मनोऽनिष्टजनकं किचित्कारणान्तरमवलोक्य समुत्पद्रकोधस्य संयमनिधानस्य महामुनेमूं लशरीरमपरिश्यज्य सिन्दूरपुञ्जप्रभो दीर्घत्वेन द्वादशयोजनप्रमाणः यूच्यकुलसंख्येयभाग- मूलविस्तारो नवयोजनविस्तारं काहलाकृतिपुरुषो वामस्कन्धाः विगंत्य वामप्रदक्षिणेन हृदये निहितं विरुद्धं वस्तु भस्मसारकृत्य तेनैव संयमिना सह स च भस्म वजित द्वोपायनमुनिवत्। असाव- शुभतेजःसमुद्र्घातः। = अग्ने मनको अनिष्ठ उत्पन्न करनेवाले किसी कारणको देखकर क्रोधी संयमके निधान महामुनिके वायें कन्धेसे सिन्दूरके देर जैसी कान्तिवाला, बारह योजन लम्बा सूच्यंगुलके संख्यात भाग प्रमाण यूच विस्तार और नौ योजनके अप्र विस्तारवाला; काहल (बिलाव) के आकारका धारक पुरुष निकल करके बायों प्रदक्षिणा देकर, मुनि जिसपर कोधी हो उस पदार्थको मस्म करके और उसी मुनिके साथ आप भी भस्म हो जावे जैसें द्वैपायन मुनि। सो अशुभ तैजस समुद्र्धात है।

For Private & Personal Use Only

# ३. शुम तैज्ञस समुद्धातका लक्षण

घ./१४/५.६,२४०/३२८/३ संजवस्स उग्गचरितस्स दयापुरंगम-अणुकंपा-बृरिदस्स इच्छाए दिन्द्वणांसादो हंससखवणेणं णिस्सरिदूण मारीदि-रमरवाहिवेयणादुन्भिवखुवसग्गादिपसमणदुवारेण सन्वजीवाणं संज-दस्संय जं सहमुप्पादयदि तं सुहंणाम । = उप्र चारित्रवाले तथा दयापूर्वक अनुकम्पासे आपूरित संयतके इच्छा होनेपर दाहिने कंधेसे हंस और शखके वर्णवाला शरीर निकलकर मारी. दिरमर, न्याधि, वेदना, दुर्भिन्न और उपसर्ग आदिके प्रशमन द्वारा सन जीवों और संयतके जो सुख उत्पन्न करता है वह शुभ तेजस कहलाता है। (ध. ४/१,३,२/२८/३) (ध. ७/२,६,१/३००/४)।

द्र. सं /टी /१०/२६ लोकं व्याधिदुर्भिक्षादिपीलितमवलोक्य समुत्पन्नकृपस्य परमस्यमनिधानस्य महर्षेमूं बहारीरमपरित्यज्य शुभाकृतिः
प्रागुक्तदेहप्रमाणः पुरुषो दक्षिणप्रदक्षिणेन व्याधिदुर्भिक्षादिकं स्फोटयिक्वा पुनैरिप स्वस्थाने प्रविद्यति, असौ शुभक्तपस्तेजःसमुद्रधातः।
—जगतको रोग दुर्भिक्ष आदिसे दुःखित देखकर जिसको दया उत्पन्न
हुई ऐसे परम संयमनिधान महाऋषिके मूल हारीरको न त्यागकर
पूर्विक्त देहके प्रमाण, सौम्य आकृतिका धारक पुरुष दायें कन्धेसे
निकलकर दक्षिण प्रदक्षिणा देकर रोग, दुर्भिक्षादिको दूर कर फिर
अपने स्थानमें आकर प्रवेश कर वह शुभ तैजस समुद्रधात है।

# ४. तैजस समुद्धातका वर्ण शक्ति आदि

प्रमाण-दे० उपरोक्त लक्षण

| विषय             | अप्रशस्त                                              | प्रशस्त                                              |
|------------------|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| वर्ण<br>शक्ति    | जपाकुष्टुमवद रक्त<br>भूमि व पर्वतको जलानेमें<br>समर्थ | हंसवद् धवल<br>रोग मारी आदिके प्रशमन<br>करनेमें समर्थ |
| उत्पत्ति-        | वायां कंधा                                            | दायां कन्धा                                          |
| स्थान<br>विसर्पण | इच्छित क्षेत्र प्रमाण अथवा<br>१२ यो×६ योः = सूर्ट्य-  | अप्रशस्तवत्                                          |
| निमित्त          | युत्तके = संख्यातभागप्रमाण<br>रोष                     | प्राणियोके प्रति अनुकंपा                             |

# ५. तैजस समुद्घातका स्वामित्व

द्र. सं./टो./१०/२५/६ सयमनिधानस्य । = सयमके निधान महामुनिके तैजस समुद्द्यात होता है ।

ध. ४/९, ३, ८२/१३६/६ णवरि पमत्तसंजदस्स उवसमसम्मत्तेण तेजाहारं णित्थ । क्रप्रमत्त संयतके उपशम सम्यवस्वके साथ तेजस समुद्द्धात …नहीं होते हैं।

धः/७/२, ६, १/२६१/७ तेजइयसमुग्वादं । विणा महत्वपहि तद-भावादो । =िवना महावतोंके तैजस समुद्रवात नहीं होता ।

### ६. अन्य सम्बन्धित विषय

सातों समुद्धातोंके स्वामित्वकी ओध आदेश प्ररूपणा ।

--दे० समुद्रधात ।

२. तैजस समुद्धातका फैलाव दशों दिशाओं में होता है।

—दे० समुद्रधात ।

तैजस समुद्घातको स्थिति संख्यात समय है।

—दे० समुद्द्यातः

५. परिहारिवशुद्धि संयमके साथ तैजस व आहारक समुद्धातका
 विरोध । —दे० परिहारिवशृद्धि ।

**तैजसकाय--**दे० अ<sup>हिन</sup> ।

तैज्ञस वर्गणा--दे० वर्गणा।

तैजस शरीर-वे० तेजस/१।

तेजस समुद्घात—दे० तैजस/२।

तैतिल - भरत क्षेत्रस्थ एक देश । -दे० मनुष्य/४।

तेला - भरत क्षेत्र आर्थ खण्डस्थ एक नदो । -दे० मनुष्य/४।

तैलिपदेश कलपाण (बम्बई) के राजा थे। इनके हाथसे राजा मुंजकी युद्धमें मृत्यु हुई थी। समय — वि. सं. १०४८ (ई० १९२१) (द. सं./प्र. १६ प्रेमी)।

तोयंधरा — नन्दनवनमें स्थित विजयक्टकी स्वामिनी दिक्कुमारी देवी। —दे० जोक/१/१।

तोरण—ध. १४/५, ६, ५१/३६/४ पुराणं पुराणं पासादाणं बंदण-मालबंधणट्ठं पुरदो ट्ठिविदरूबस्विसेसा तोरणं णाम । स्प्रत्मेक पुर प्रासादोंपर वन्दनमाला बांधनेके लिए आगे जो वृक्ष विशेष रखे जाते हैं वह तोरण कहलाता है।

तोरणाचार्य - राष्ट्रक्टवंशी राजा गोविन्द तृ० के समयके अर्थात् शक सं० ७२४ व ७१६ के वी ताबपत्र उपलब्ध हुए है। उनके अनुसार आप कुन्दकुन्दान्वयमे-सेथे। और पुष्पनिन्दके गुरु तथा प्रभाषनद्रके दादागुरुथे। तदनुसार आपका समय श० सं० ६०० (ई० ६७८) के लगभग आता है। (व. प्रा./प्र. ४-५ प्रेमीजी) (स. सा./प्र. K. B. Pathak) (जै./२/१९३)।

सोरमाण — मगधदेशकी राज्य वंशावलीके अनुसार (-दे० इतिहास)
यह हूणवंशका राजा था। इसने ई० ४०० में गृप्त साधाज्य (भानुगृप्तकी) शक्तिको कमजोर पाकर समस्त पंजाब व मालवा प्रदेशपर
अपना अधिकार कर लिया था। पीछे इसीका पुत्र मिहिरकुल हुआ।
जिसने गुप्तवशको प्रायः नष्ट कर दिया था। यह राजा अत्यन्त
अत्याचारी होनेके कारण कक्की नामसे प्रसिद्ध था। (-दे० कक्की)।
समय—वी० नि० १०००-१०३३ (ई० ४७४-५०७) विशेष —दे०
इतिहास/२/४।

त्यक्त शरीर—हे० निक्षेप/६।

द्याग — बोतराग श्रेयस्मार्गमें त्यागका बडा महत्त्व है इसीलिए इसका मिर्देश गृहस्थों के लिए दानके रूपमें तथा साधुओं के लिए परिग्रह त्यागव्रत व त्यागधर्मके रूपमें किया गया है। अपनी शक्ति को न छिपाकर इस धर्मकी भावना करनेवाला तीर्थं कर प्रकृतिका बन्ध करता है।

### १, त्याग सामान्यका लक्षण

निश्चय त्यागका रुक्षण

बा.अ./अप णिव्वेगितयं भावइ मोहं चइऊण सक्वद्व्वेष्ठ । जो तस्स हवे च्चानो इदि भणिइं जिणवरिदेहि ।७८। = जिनेन्द्र भगवान्ने कहा है कि, जो जीव सारे परद्वयोके मोह छोड़कर संसार, देह और भोगोंसे उदासीन रूप परिणाम रखता है. उसके स्थाग धर्म होता है।

स.सि./१/२६/४४३/१० व्युत्सर्जनं व्युत्सर्गस्त्यागः। ≔व्युत्सर्जन करना व्युत्सर्ग है। जिसका अर्थ त्याग होता है।

स.सा./भाषा/३४ पं, जयचन्द -- पर भावको पर जानना, और फिर पर-भावका ग्रहण न करना सो ग्रहो त्याग है।

- २. व्यवहार त्यागका रूक्षण
- स.सि./१/६/४१३/१ संयतस्य योग्यं ज्ञानादिदानं त्यागः = संयतके योग्य ज्ञानादिका दान करना त्याग कहताता है (रा.वा./१/६/२०/ ५१८-/१३); (त.सा./६/१८/३४४)ः
- रा.वा,/१/६/१८/५६८/५ परिग्रहस्य चेतनाचेतनसक्षणस्य निवृत्तिस्याग इति निश्चीयते। = सचेतन और अचेतन परिग्रहकी निवृत्तिको त्याग कहते हैं।
- भ आ ./वि ./४६/१६४/१६ सयतप्रायोग्याहारादिदानं रयागः । = मुनियों-के लिए योग्य ऐसे आहारादि चीजे देना सो त्यागधर्म है ।
- पं.वि./१/१०१/४० व्याल्या यत् क्रियते श्रुतस्य यत्ये यद्दीयते पुस्तकं, स्थानं सयमसाधनादिकमपि प्रीत्या सदाचारिणा । स त्यागो व्यापश्चितः सदाचारी पुरुषके द्वारा सुनिके लिए जो प्रेमपूर्वक आगमका व्याख्यान किया जाता है, पुस्तक दी जाती है, तथा संयमकी साधन-भूत पीछी आदि भी दी जाती है उसे त्यागधर्म कहा जाता है। (अन.ध./६/४२-४२/१०६)।
- का.अ./मू./१४०१ जो चयदि मिट्ठ-भोज्जं उवयरणं राय-दोस-संजणयं। वसदि ममत्तहेदुं चाय-गुणो सो हवे तस्स। च्जो मिष्ट भोजनको, रागद्वेषको उत्पन्न करनेवाले उपकरणको, तथा ममत्वभावके उत्पन्न होनेमें निमित्त वसतिको छोड़ देता है उस मुनिके त्यागधर्म होता है।
- प्र.सा./ता.वृ./२३६/३३२/१३ निजशुद्धात्मपरिग्रह कृत्वा बाह्याम्यन्तर-परिग्रहनिवृत्तिस्त्यागः।=निज शुद्धात्माको ग्रहण करके बाह्य और आभ्यन्तर परिग्रहकी निवृत्ति सो त्याग है।

### २, त्यागके भेद

- स. सि./१/२६/४४३/१० स द्विविधः—बाह्योपिधत्यागोऽभ्यन्तरोपिध-त्यागश्चेति । च त्थाग दो प्रकारका है—बाह्यउपिधका त्याग और आभ्यन्तरउपिका त्याग ।
- रा.वा./१/२६/१/६२४/३४ स पुनर्द्धिविध:-नियतकालो यावङकीवं चेति । = आम्यन्तर त्याग दो प्रकारका है-यावत् जीवन व नियत काल ।
- पु. सि.उ./% कृतकारितानुमननैर्वाक्कायमनोभिरिष्यते नवधा। औत्सर्गिकी निवृत्तिविचित्ररूपापवादिकी त्वेषा। = उरसर्गरूप निवृत्ति त्याग कृत, कारित अनुमोदनारूप मन, वचन व काय करके नव प्रकारकी कही है और यह अपवाद रूप निवृत्ति तो अनेक रूप है।
  - 🛨 ब'ह्याभ्यन्तर त्यागके **लक्ष**ण— दे० उपि ।
  - \* एकदेश व सकलदेश त्यागके लक्षण- हे॰ संयम/१/६।

# ३. शक्तितस्त्याग या साधुप्रासुक परित्यागताका लक्षण

- रा.वा./६/२४/६/५२१/२७ परप्री तिकरणातिसर्जनं त्यागः ।६। आहारो दत्तः पात्राय तिस्मन्तहिन तत्प्रीतिहेतुर्भवित, अभयदानमुपपादितमेक-भवव्यसननोदनम्, सम्यग्हानदानं पुनः अनेकभवदातसहस्रदुः कोत्तरण-कारणम् । अत एतित्रविधं यथाविधि प्रतिपद्यमानं त्यागव्यपदेश-भागभवित । = परकी प्रीतिके लिए अपनी वस्तुको देना त्याग है। आहार देनेसे पात्रको उस दिन प्रीति होती है। अभयदानसे उस भवका दुःख छूटता है, अतः पात्रको सन्तोष होता है। ज्ञानदान तो अनेक सहस्र भवोंके दु लसे छुटकारा दिलानेवाला है। ये तीनों दान यथाविधि दिये गये त्याग कहलाते है (स सि./६/२४/३३=/११); (चा.सा./६३/६)।
- घ. १/३.४१/२७/३ साहूण पामुअपरिच्चागदाए-अणंतणाण-दंसण-बीरिय-विरइ-लइयसम्मचादीणं साहया साहू णाम । पगदा ओसरिदा आसवा जम्हा तं पामुअं, अधवा जं णिरवज्जं तं पामुअं। किं।

णाण-दंसण-चिरत्तादि । तस्स परिच्चागो विसज्जणं. तस्स भावो पासुअपरिच्चागदा । दयाबुद्धिये साहूणं णाण-द सण-चिरत्तपरिच्चागो दाणं पासुअपिरच्चागदा णाम । — साधुओं के द्वारा विहित प्राप्तुक अर्थात् निरवद्यज्ञान दर्शनादिकके त्यागसे तीर्थकर नामकर्म बन्धता है—अनन्तज्ञान, अनन्तदर्शन, अनन्तवोर्य, विरति और क्षायिक सम्यवत्वादि गुणोके जो साधक है वे साधु कहलाते है । जिससे आसव दूर हो गये है उसका नाम प्राप्तुक है, अथवा जो निरवद्य है उसका नाम प्राप्तुक है । वह ज्ञान, दर्शन व चारित्रादिक ही तो हो सकते हैं । उनके परित्याग अर्थात् विसर्जनको प्राप्तुकपरित्याग और इसके भावको प्राप्तुकपरित्यागता कहते है । अर्थात् दया बुद्धिसे साधुओं के द्वारा किये जानेवाले ज्ञान, दर्शन व चारित्रके परित्याग या दानका नाम प्राप्तुक परित्यागता है ।

भा.पा./टी./७७/२२१/८ स्वशक्त्यनुरूपं दानं ।= अपनी शक्तिके अनुरूप दान देना सो शक्तितस्त्याग भावना है।

### ४. यह मावना गृहस्थोंके सम्मव नहीं

ध. = | ३,४१ | व्यं कारणं घरत्थेसु संभवित, तत्य चिर्त्ताभावादो । तिरयणोवदेसो वि ण घरत्थेसु अत्थि, तैसि विदिठ्नादादि-उवित्मसुत्तोवदेसणे अहियाराभावादो तदो एवं कारणं महेसिणं चेव होदि । = [साधु प्रासुक परित्यागता ] गृहस्थोंमें सम्भव नहीं है, क्योंकि, उनमें चारित्रका अभाव है। रत्नत्रयका उपदेश भी गृहस्थोंमें सम्भव नहीं है, क्योंकि, दृष्टिबादादिक उपरिमश्रुतके उपदेश देनेमें उमका अधिकार नहीं है। अतएव यह कारण महर्षियोके ही होता है।

### प्क त्याग सावनामें शेष १५ भावनाओंका समावेश

ध.८/३ ४१/८०/१० ण च एत्थ सेसकारणाणमसंभवी। ण च अरहंता विसु अ-भित्तमंते णवपदत्थ विसयसह हं णेसुम्सु वके सादि चारसी संव्यवदे परिहीण-वासए णिरवज्जो णाण-वंसण-चिरत्तपरि च्चागो संभवदि, विरोहादो । तदो एदमट्ठं कारणं । = प्रश्न-[शक्तितस्त्यागमें शेष भावनाएँ कैसे सम्भव हैं १] उत्तर-इसमें शेष कारणोकी असम्भावना नहीं हैं। वयों कि अरहंता दिकों में भित्तसे रहित, नौ पदार्थ विषयक श्रद्धानसे उन्मुक्त. सातिचार शीलवतोसे सहित और आवश्यकोंको ही नतासे संयुक्त होनेपर निरवद्य ज्ञान. दर्शन व चारित्रका परित्याम विरोध होनेसे सम्भव ही नहीं है। इस कारण यह तीर्थं कर नामकर्म बन्धका आठवाँ कारण है।

# ६. त्यागधर्म पालनार्थ विशेष मावनाएँ

रा.बा./१/६/२७/६१६/२६ उपधित्यागः पुरुषहितः । यतो यतः परिग्रहाद-पेतः ततस्ततोऽस्य खेदो व्यपगतो भवति । निरवद्यो मन प्रणिधानं पुण्यविधानं । परित्रहाशा बलवती सर्वदोषप्रसवयोनिः । न तस्या उपिधिभिः तृप्तिरस्ति सलिलेरिव सलिलनिधेरिह बड्वायाः। अपि च, कः पूरयति दुःपूरमाशागर्तम् । दिने दिने यत्रास्तमस्तमाधेयमा-धारत्वायं कल्पते । शरीरादिषु निर्ममत्वः परमनिवृक्तिमवाप्नोति । शरीरादिषु कृताभिष्वङ्गस्य सर्वकालमभिष्वङ्ग एव संसारे । चपरिग्रह-का त्याग करना पुरुषके हितके लिए है। जैसे जैसे वह परिग्रहसे रहित होता है वैसे वैसे उसके खेदके कारण हटते जाते हैं। खेदरहित मनमें उपयोगकी एकाव्रता और पुण्यसंचय होता है। परिप्रहकी आशा बड़ी बलवती है। वह समस्त दोषोंकी उत्पत्तिका स्थान है। जैसे पानीसे समुद्रका बड़वानल शान्त नहीं होता उसी तरह परिग्रहसे आशासमुद्रकी तृप्ति, नहीं हो सकती। यह आशावा गङ्डा दु**ष्ट्रर** है। इसका भरना बहुत कठिन है। प्रतिदिन जो उसमे हाला जाता है वही समाकर मुँह बाने लगता है। शरीरादिसे ममस्वश्लन्यव्यक्तिः परम सन्तोषको प्राप्त होता है। शरीर आदिमें राग करनेवालेके सदा संसार परिभ्रमण सुनिश्चित है (रा.वा./हि/१/६/६/६/६/६) ।

--दे० धर्म/८।

### ७. त्याग धर्मकी महिमा

कुरल/३६/१,६ मन्ये ज्ञानी प्रतिज्ञाय यत किञ्चित परिमुञ्जति । तदुत्पन्नमहादु'खान्निजात्मा तेन रक्षितः ।१। अहं ममेति संकल्पो गर्वस्वार्थिस्वसंभृतः । जेतास्य याति तं लोकं स्वर्गादुपपरिवर्तिनम् ।६। = मनुष्यने जो वस्तु छोड दी है उससे पैदा होनेवाले दु'खसे उसने अपनेको
मुक्त कर लिया है ।१। 'मै' और 'मेरे' के जो भाव हैं, वे घमण्ड
और स्वार्थपूर्णताके अतिरिक्त और कुछ नहीं है । जो मनुष्य उनका
दमन कर लेता है वह देवलोकसे भी उच्चलोकको प्राप्त होता है ।६।

### ८, अन्य सम्बन्धित विषय

५. दस धर्म सम्बन्धी विशेषताएँ ।

१. अकेले शक्तितस्याग भावनासे तीर्थंकरत्व प्रकृतिबन्धकी सम्भावना । —दे० भावना/२।
 २. ज्युत्सर्गं तप व त्याग धर्ममें अन्तर । —दे० ध्युत्सर्ग/२।
 ३. त्याग व शौच धर्ममें अन्तर । —दे० शौच ।
 ४. अन्तरंग व बाह्य त्याग समन्त्रय । —दे० परिग्रह/१/६-७।

नस अपनी रक्षार्थ स्वयं चलने-फिरनेकी शक्तिवाले जीव त्रस कह-लाते हैं। दो इन्द्रियसे लेकर संज्ञी पंचेन्द्रिय तक अर्थात लट्, चींटी आदिसे लेकर मनुष्यदेव आदि सब त्रस हैं। ये जीव यद्यपि अपर्याप्त होने सम्भव हैं पर सूक्ष्म कभी नहीं होते। लोकके मध्यमें १ राजू विस्तृत और १४ राजू लम्बी जो त्रस नाली कल्पित की गयी है, उससे बाहरमे ये नहीं रहते, न ही जा सकते हैं।

# १. त्रस जीव निर्देश

### १. त्रस जीवका लक्षण

स्.सि./२/१२/१७१/३ त्रसनामकर्मोदयवद्गीकृतास्त्रसाः । =िजनके त्रस नामकर्मका उदय है वे त्रस कहलाते हैं।

रा,वा,/२/१२/१/१२६ जीवनामकर्मणो जीवविपाकिन उदयापादित वृत्ति-विशेषाः त्रसा इति व्यपदिश्यन्ते । =जीवविपाकी त्रस नामकर्मके उदयसे उत्पन्न वृत्ति विशेषवाले जीव त्रस कहे जाते है । (ध.१/१,१, ३१/२६४/८)

# २. त्रस जीके भेद

त.सू./२/१४ द्वोन्द्रियादयस्त्रसाः ।१४। = दो इन्द्रिय आदिक जीव त्रस है ।१४।

मु.आ./२(२ दुविधा तसा य उत्ता विगला सगले दिया मुणेयव्या । विति चउरिदिय विगला सेसा सगलिदिया जीवा ।२१८। = त्रसकाय दो प्रकार कहे हैं — विकलेन्द्रिय और सकलेन्द्रिय । दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय इन तीनोको विकलेन्द्रिय जानना और शेष पंचेन्द्रिय जीवोंको सकलेन्द्रिय जानना ।२१८। (ति.प./१/२८०); (रा.वा./३/३१/४/२६); (का.अ./१२८)

पं. सं./प्रा./१/८६ विहि तिहि चऊहि पंचहि सहिया जे इंदिएहिं लोयिन्हि। ते तस काया जीवा लेया वीरोवदेसेण । प्र्हा = लोकमें जो दो इन्द्रिय, तीन इन्द्रिय, चार इन्द्रिय और पाँच इन्द्रियसे सहित जीव दिखाई देते हैं उन्हें वीर भगवान्के, उपदेशसे प्रसकायिक जानना चाहिए। प्र.११,१,४६१/गा,१४४/२७४) (पं.सं/सं./१/१६०); (गो जी./मू./१६८); (इ.सं./मू./११)

न.च./१२३···।· चदु तसा तह य ।१२३। = त्रस कीव चार प्रकारके हैं--दो, तीन व चार तथा पाँच इन्द्रिय !

### ३. सक्लेन्द्रिय व विकलेन्द्रियके लक्षण

म्, आ, /२१६ संखो गोभी भगरादिआ दु िकलिदिया मुणेदेव्या।
सकलिदिया य जलथलखचरा मुरणारयणरा य ।२१६। = शंख आदि,
गोपालिका चीटी आदि, भौरा आदि, जीव दोइन्द्रिय, तीनइन्द्रिय,
चार इन्द्रिय विकलेन्द्रिय जानना। तथा सिह आदि स्थलचर, मच्छ
आदि अलचर, हंस आदि आकाराचर तिर्यंच और देव, नारकी,
मनुष्य—ये सब पंचेन्द्रिय है। २१६।

### ४. त्रस दो प्रकार हैं---पर्याप्त और अपर्शाप्त

ष.खं./११/सू.४२/२७२ तसकाइया दुविहा, पज्जता अपज्जता ॥४२॥ = त्रस कायिक जीव दो प्रकार होते हैं पर्याप्त अपर्याप्त ।

### त्रस जीव बादर ही होते हैं

धः १/१,१,४२/२७२ कि त्रसा सूक्ष्मा उत बादरा इति । बादरा एव न सूक्ष्माः । कृतः । तत्सौक्ष्म्यविधायकार्षभावात् । = प्रश्न-त्रस जीव क्या सूक्ष्म होते हैं अथवा बादर ! उत्तर-त्रस जीव बादर ही होते हैं, सूक्ष्म नहों होते । प्रश्न-यह कैसे जाना जाये ! उत्तर-व्यांकि, त्रस जीव सूक्ष्म होते हैं, इस प्रकार कथन करनेवाला आगम प्रमाण नहीं पाया जाता है । (ध /६/४,१,७१/३४२/६); (का. अ./मू./१२६)

### ६. त्रस जीवोंमें कथंचित् सूक्ष्मत्व

ध.१०/४.२,४,१४/४७/= सुहुमणामकम्मोदयजिषदसुहुमत्तेण विणा विग्गहगदीए बट्टमाणतसाणं सुहुमत्तः भुवगमादो । कर्य ते सुहुमा । अणंताणंतिवस्ससोवचएहि उवचियओरालियणोकम्मवर्खधादो विणिग्गयदेहत्तादो । =यहाँपर सूक्ष्म नामकमेके उदयसे जो सूक्ष्मता उत्पन्न
होती है, उसके बिना विग्रहगितमें वर्तमान त्रसोंको सूक्ष्मतः स्वीकार की गयी है । प्रश्न — वे सूक्ष्म कैसे है १ उत्तर — वयों कि उनका
शरीर अनन्तानन्त विससोपचयों से उपचित औदारिक नोकर्मस्कन्धों से रहित है, अतः वे सूक्ष्म है ।

### ७. त्रसोंमें गुणस्थानींका स्वामित्व

ष.तं-/१/१,१/सू.३६-४४ एइंदिया बीइंदिया तीइंदिया चडरिदिया असण्णिपंचिदिया एककिम चेव मिच्छाइटिठट्ठाणे १३६। पंचिदिया असण्णि पंचिदिय-मिच्छाच प्पष्टुडि जाव अजोगिकेवित ति १३७। तसकाहमाबीइंदिया-प्पष्टुडि जाव अजोगिकेवित ति १४४। =एकेन्द्रिय द्वीन्द्रिय जीइन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय और असंज्ञी पंचेन्द्रिय जीव मिथ्याइष्टिनामक प्रथम गुणस्थानमें हो होते हैं १३६। असंज्ञी पंचेन्द्रिय मिथ्याइष्टि गुणस्थानमें लेकर अयोगिकेवित गुणस्थानतक पंचेन्द्रिय जीव होते हैं १३७। द्वीन्द्रियादिसे लेकर अयोगिकेवित्तीतक त्रसजीव होते हैं १४४।

रा.वा /१/%/११/६०१/२४ एक द्वित्रिचतुरिन्द्रियासं ज्ञिपञ्चेन्द्रियेषु एक-मेव गुणस्थानमाद्यम् । पञ्चेन्द्रियेषु संज्ञिषु चतुर्दशापि सन्ति । = एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रिइन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, और असंज्ञी पंचे-न्द्रियमें एक ही पहला मिश्र्यादृष्टि गुणस्थान होता है। पचेन्द्रिय संज्ञियों में चौदह ही गुणस्थान होते हैं।

गो.जी./जी.प्र /६६६/११३२/१३ सासादने नादरै कद्वित्रिचतुरिन्द्रियसंड्य-पर्याप्तसं ज्ञिपर्याप्ताः सप्त । = सासादन निवै नादर एकेन्द्रिय, बेन्द्रिय तेइन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय व संज्ञो और असंज्ञी पर्याप्त ए सात पाइए (गो.जी /जी.प्र./७०३/११३७/१४), (गो.क./जी.प्र./१६१/७६३/७)

(विशेष दे. जन्म/४)।

### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

### ८. त्रसके लक्षण सम्बन्धी शंका समाधान

रा वा./२/१२/२/१२६/२७ स्यान्मतम्-त्रसेरुद्वेजनक्रियस्य त्रस्यन्तीति त्रसा इति । तन्नः कि कारणम् । गर्भादिषु तदभावात् । अत्र सत्वप्रस-ङ्गात् । गर्भाण्डजमूर्च्छितसुषुप्तादीनां त्रसानां त्राह्यभयनिमिक्तोप-निपाते सति चलनाभावादत्र सत्त्वं स्यात्। कथं तर्ह्यस्य निष्पत्तिः 'त्रस्यन्तीति त्रसाः' इति । व्युरपत्तिमात्रमेव नार्थः प्राधान्येनाश्रीयते गोशब्दप्रवृत्तिवत् । = प्रश्न-भयभीत होकर गति करे सो त्रस ऐसा लक्षण क्यों नहीं करते ? उत्तर—नहीं, क्यों कि ऐसा लक्षण करनेसे गर्भस्थ, अण्डस्थ, मुच्छित, सुबुप्त आदिमे अत्रसत्वका प्रसंग आ जायेगा। अथित त्रस जोवोंमे बाह्यभयके निमित्त मिलनेपर भी हलन-चलन नहीं होता अतः इनमें अत्रसत्व प्राप्त हो जायेगा। प्रश्न—तो फिर भयभीत होकर गति करे सो त्रस, ऐसी निष्पत्ति क्यों की गयी। उत्तर—यह केवल रूढिवश प्रहण की गयी है। 'जो चले सो गऊ,' ऐसी ब्युस्पत्ति मात्र है। इसलिए चलन और अचलन-की अपेक्षा त्रस और स्थावर व्यवहार नहीं किया जा सकता। कर्मोदयकी अपेक्षासे ही किया गया है। यह बात सिद्ध है। (स.सि./ २/१२/१७१/४); (घ.१/१,१,४०/२६६/२)

### ९. अन्य सम्बन्धित विषय

१. त्रसजीवके मेद-प्रमेदोंका लोकमें अवस्थान।

-दे० इन्द्रिय, काय, मनुष्यादि ।

२. वायु व अग्निकायिकोंमें कथंचित् त्रसपना ।

—दे० स्थावर/६।

३. त्रसजीवोंमें कर्मोंका बन्ध, उदय वेसत्त्व।

--दे० वह वह नाम ।

- भार्गणा प्रकरणमें भावमार्गणाकी इष्टता और वहाँ आयके
   अनुसार ही व्यय होनेका नियम । दें० मार्गणा ।
- प्रसानीविकि स्वामित्व सम्बन्धी गुणस्थान जीवसमास, मार्गणा-स्थान आदि २० प्ररूपणार्थ। —दे० सद।
- ६. त्रसजीवोंमें प्राणोंका स्वामित्व। -दे० प्राण/१।
- त्रसजीवोंके सत् (अस्तित्व) संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव, अल्प-बहुत्वरूप आठ प्ररूपणार ।

--दे० वह वह नाम।

### २. त्रस नामकर्म व त्रसलोक

# १. त्रस नामकर्मका लक्षण

स. सि./८/११/३६१/१० यदुदयाइ द्वीन्द्रियादिषु जन्म तत् त्रसनाम । = जिसके उदयसे द्वीन्द्रियादिकमें जन्म होता है वह त्रस नामकर्म है। (रा.वा/८/१२/११/६७८/२७) (ध.६/१,६-१,२८/६१/४) (गो,क/जी,प्र./३३/२६/३३)

ध.१३/५,६,१०१/३६६/३ जस्स कम्मस्सुदण्ण जीवाणं संचरणासंचरण-भावो होदि तं कम्मं तसणामं। -- जिस कर्मके उदयसे जीवोके गमनागमनभाव होता है वह बस नामकर्म है।

# २. त्रसकोक निर्देश

ति,प./४/६ मंदरगिरिमुलादो इगिलबखजोयणाणि बहलम्मि । रज्जूय पदरखेसे चिट्ठेदि तिरियतसलोखो ।६। = मन्दरपर्वतके मूलसे एक लाख योजन बाहल्यरूप राजुप्रतर अर्थात् एक राजू लम्बे-चौड़े क्षेत्रमें तिर्यक् प्रसलोक स्थित है।

### त्रसनाळी निर्देश

ति.प./२/६ लोयबहुमज्मदेसे तरुमिम सारं व रज्जुपदरजुदा। तेरस-रज्जुच्छेहा किचूणा होदि तसणाली।६। = जिस प्रकार ठीक मध्य-भागमें सार हुआ करता है, उसी प्रकार लोकके बहु मध्यभाग अर्थात् बीचमें एक राजु लम्बी चौड़ी और कुछ कम तेरह राजु ऊँची त्रसनाली (त्रस जीवोंका निवासक्षेत्र) है।

### ४. त्रसजीव त्रसनालीसे बाहर नहीं रहते

ध.४/१,४,४/१४६/६ तसजीवलोगण।लीए अन्भंतरे चेव होंति, णो वहिद्धा। = त्रसंजीव त्रसनालीके भीतर होते हैं बाहर नहीं। (का. अ /मू./१२२)

गो,जी./मू /१६६ उववादमारणंतियपरिणदतसमुज्भिकण सेसतसा। तस-णालिबाहिरिम्म य णित्थित्ति जिणेहि णिहिट्ठं ११६६। = उपपाद और मारणान्तिक समुद्र्वातके सिवाय शेष त्रसजीव त्रसनालीसे बाहर नहीं हैं, ऐसा जिनेन्द्र भगवाद्ते कहा है।

# प. कथंचित् सारा छोक त्रसनाछी है

ति.पः/२/= जवनादमारणं तियपरिणदतसलोयपूरणेण गदो । केवलिणो अवलं विय सन्वजनो होदि तसनाली ।८। = जपपाद और मास्णा-न्तिक समुद्धातमें,परिणत त्रस तथा लोकपूरण समुद्धातको प्राप्त केवलीका आश्रय करके सारा लोक ही त्रसनाली है।=।

\* त्रस नामकर्मकी बन्ध उदय सत्त्व प्ररूपणाएँ

—दे० वह वह नाम ।

\* अस नामकर्मके असंख्यातों भेद सम्भव हैं

--दे० नामकर्म।

त्रसरेणु—क्षेत्रका प्रमाण विशेष । अपरनाम त्रटरेणु —दे० गणित/I/१/३।

त्रसित - प्रथम नरकका दसवाँ पटल -दे॰ नरक/१/१९;

त्रस्त---१, प्रथम नरकका दसवाँ पटल --- दे० नरक/६/१९६२. तृतीय नरकका दूसरा पटल --- दे० नरक/६/११।

### त्रायस्त्रिश्च-१. त्रायस्त्रिश देवका लक्षण

स,सि, |४/४/३३१/३ मिन्त्रपुरोहितस्थानीयास्त्रायस्त्रिशाः । त्रयस्त्रिशदेव त्रायस्त्रिशाः । =जो मन्त्री और पुरोहितके समान हैं वे त्रायस्त्रिश कहलाते हैं । ये तेतीस ही होते हैं इसलिए त्रायस्त्रिश कहलाते हैं । (रा.वा. |४/४/३/४९२); (म.पु. /२२/२४)

ति.प./३/६४...। पुत्तिणहा तेत्तीसत्तिदसा...।६४। = त्रायस्त्रिश देव पुत्र-के सदश होते हैं। (त्रि.सा./२२४)

\* भवनवासी व स्वर्गवासी इन्द्रोंके परिवारों में त्राय-स्त्रिश देवोंका निर्देश —दे० भवनवासी आदि भेद।

# २. कल्पवासी इन्होंके त्रायख्विशदेवोंका परिमाण

ति.प./-/२०६.३११ पिडइदाणं सामाणियाण तेत्तीससुखराणं च । दस-भेदा परिवारा णियइंदसमा य पत्तेकक ।२०६६ पिडइंदादितियस्स य णियणियइंदेहि सरिसदेवीओ । संखाए णामेहि विक्किरियारिद्धि चत्तारि ।३१६। तप्परिवारा कमसो चउएकसहस्सयाणि पंचसया । अड्ढाईंब्लंसयाणि तद्दलतेस तद्दलतेसिट्डबत्तीसं ।३२०। = प्रतोन्द्र, सामानिक और नायस्त्रिश देवोमें से प्रत्येकके दश प्रकारके परिवार अपने इन्द्रके समान होते हैं ।२८६। प्रतीन्द्रादिक तीनकी देवियाँ संख्या, नाम, विक्रिया और ऋद्धि, इन चारोमे अपने-अपने इन्द्रों-के सदश हैं ।३१६। (दे०—स्वर्ग/३) । उनके परिवारका प्रमाण क्रमसे ४०००,२०००,१०००,१०००,१५०,१२६,६३,३२ हैं। সিক্টেই — Number of times that a number can be divided by ঃ (ঘ.ধ/ম./২৩) নিহাম-ই০ শগিল/যা/২/৪ /

जिकरण — १. भरतक्षेत्रका एक पर्वत — दे० मनुष्य/४। २. विज-यार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर — दे० मनुष्य/४। ३. पूर्व विदेह-का एक वक्षार उसका एक कूट तथा रक्षकदेव — दे० लोक/७।४. पूर्व विदेहस्थ आत्माञ्जन वक्षारका एक कूट व उसका रक्षकदेव — दे० लोक/७। ४. अध-करण आदि — दे० करण/३।

त्रिकालिंग---मध्य आर्यखण्डका एक देश--दे० मनुष्य/४। त्रिकाल---श्रुतज्ञानादिकी त्रिकालज्ञता--दे० वह वह नाम।

तिण्णिवारकरणं तिक्खुतं णाम । अधवा एकिमिन चेव दिवसे जिणगुरुरिसिवंदणाओ तिण्णिवारं किउजंति ति तिक्खुतं णाम । = प्रदसिणा और नमस्कारादि कियाओका तीन बार करना तिःकृत्वा है। अथवा एक ही दिनमें जिन, गुरु और ऋषियोंकी वन्दना
तोन बार की जाती है, इसलिए इसका नाम त्रिःकृत्वा है।

त्रिलण्ड — भरतादि सेत्रोमें छह-छह खण्ड हैं। विजयार्धके एक ओर तीन म्लेशलण्ड है और दूसरी ओर एक आर्यलण्ड व दो म्लेशलण्ड हैं। इन तीन म्लेशलण्डोंको ही त्रिलण्ड कहते हैं, जिसे अर्थचक-वर्ती जीतता है।

द्मिगतं — भरतक्षेत्र मध्य आर्यखण्डका एक देश — दे० मनुष्य/४ ।

त्रिगुणसारवत — वतिष्ठान सं /११ क्रमशः १,१,२,३,४ १,४,४. ३,२,१ इस प्रकार ३० उपवास करें। बीचके १० स्थान व अन्तर्में एक-एक पारणा करें। जाप—नमस्कार मन्त्रका जिकात जाण्य।

त्रिज्या — Radius (घ,४/प्र,२७) ।

त्रिपर्वा - एक अ षधी विद्या - दे० विद्या।

त्रिपातिनो- एक ओषधी विद्या - दे० विद्या।

त्रिपुर-भरतक्षेत्र विन्ध्याचलका एक देश-दे०मनुष्य/४।

त्रिपृष्ठ — म.पु /सर्ग /श्लोक = यह अपने पूर्वभवमें पुरुरवा नामक एक भील था। मुनिराजसे अणुवतों के ग्रहण पूर्वक सीधर्म स्वर्गमें उत्पन्न हुआ। फिर भरत चक्रवर्तीके मरीचि नामक पुत्र हुआ, जिसने मिथ्या मार्गको चलाया था। तदनन्तर चिरकालतक भ्रमण कर (६२/५४-१०) राजगृह नगरके राजा विश्वभूतिका पुत्र विश्वनन्दि हुआ (१७/०२)। फिर महाशुक्र स्वर्गमें देव हुआ (१७/०२) तत्पश्चात वर्तमान भवमें श्रेयांसनाथ भगवात्के समयमें प्रथम नारायण हुए (१७/६६); (५२/१०) विशेष परिचय - दे० शलाका पुरुष/४। यह वर्धमान भगवात्का पूर्वका दसवाँ भव है। (७६/१३४-१४३); (७४/१४१-२६०) —दे० महावीर।

त्रिभंगीसार — विभिन्न आचार्यों द्वारा रचित आसव बन्ध्यसस्व आदि नाम वाली ६ त्रिभंगियों का संग्रह । (जै./१/४४२)।

त्रिभुवन चूड़ामणि — भद्रशाल वनमें स्थित दो सिद्धायन कूट —दे० लोक/३/१९।

त्रिमुख — संभवनाथ भगवात्का शासक यक्ष । —दे० तीर्थ कर/१/३। त्रिराशि गणित—दे० गणित/।।/४।

त्रिलक्षण कदर्थन-पात्रकेशरी नं० १ (ई. श. ६-७) द्वारा संस्कृत भाषामें रचित न्यायिवषयक ग्रन्थ। (तो /२/२४१)[ त्रिलोक तीज द्वेत जात विधान सं./१०६ तीन वर्षतक प्रतिवर्ष भाद्रपद शुक्ला तीजको उपवास । जाप -- औं ही जिलोक सम्बन्धी अकृत्रिमजिन चैंत्यालयेभ्यो नमः । इस मन्त्रका जिलाल जाप ।

त्रिलोक बिन्दुसार--अंग श्रुतज्ञानका चौदहवाँ पूर्व ।--दे० श्रुतज्ञान/[]] ।

तिलोकमंडन — प. पु./सर्ग/रलोक अपने पूर्वके मुनिभवमें अपनी भूठी प्रशंसाको चुपचाप सुननेके फलसे हाथी हुआ। रावणने इसको मदमस्त अवस्थामे पकड्कर इसका जिलोकमण्डन नाम रखा (~/४३२) एक समय मुनियोंसे अणुवत बहणकर चार वर्षतक उग्र तप किया (~७-१-७)। अन्तमें सक्लेखना धारणकर ब्रह्मोत्तर स्वर्गमें देव हुआ (८७/७)।

त्रिलोकसार—आ० नेमिचन्द्र (ई० श० ११ पूर्व ) द्वारा रिचत लोक प्रस्थपक प्राकृत गाथाबद्ध ग्रन्थ है। गाथा प्रमाण १०१८ है। इस ग्रन्थपर निम्न टोकाएँ प्राप्त हैं—१. आ. माधवचन्द्र त्रिविचदेव-कृत संस्कृत टीका, २. पं० टोडरमसजी कृत भाषा टीका (ई० १७५६)।

### त्रिलोकसार **व्रत**—

ह. पु./२४/५६-६१ क्रमशः त्रिलोकाकार रचनाके अनुसार नीचेसे ऊंपरकी और ५, ४, ३, २, १, २, ३, ४, ३, २, १, इस प्रकार ३० उपवास व वीचके स्थानों में ११ पारणा।

|   |             | 0     |
|---|-------------|-------|
|   |             | 00    |
|   |             | 000   |
|   |             | 0000  |
| ŀ |             | 000   |
|   |             | 00    |
| l | रचना        | •     |
| ! | त्रिलोकाकार | 00    |
|   |             | 000   |
|   |             | 0000  |
| ļ |             | 00000 |
|   |             |       |

# त्रिवर्ग- १. निक्षेप आदि त्रिवर्ग निर्देश

न. च. वृ /१६८ णिवलेवणयपमाणा छह्व्वं सुद्ध एव जो अप्पा। तक्कं प्रयुगणामा अन्मप्पं होइ हु तिवर्गं ११६८॥ = निक्षेप नय प्रमाण तो तर्क या युक्ति रूप प्रथम वर्ग है। छह द्रव्योंका निरूपण प्रवचन या आगम रूप दूसरा वर्ग है। और शुद्ध आत्मा अध्यात्मरूप तीसरा वर्ग है।

# २. धर्म, अर्थ, कामरूप त्रिवर्गका निर्देश

म. पु/२/३१-३२ पश्य धर्मतरोर्थः फलं कामस्तु तद्रसः। सित्रवर्गत्रयस्यास्य मूलं पुण्यकथाश्रुतिः॥३१॥ धर्मादर्थश्च कामश्च स्वर्गश्चेत्यविमानतः । धर्मः कामार्थयोः सूतिरित्याग्रुष्मिनिशिचनु
॥३२॥ = हे श्रेणिक । देखो, यह धर्म एक वृक्ष्मे है । अर्थ उसका फल
है और काम उसके फलोंका रस है। धर्म, अर्थ, और काम धन
तीनोंको त्रिवर्ण कहते हैं, इस त्रिवर्णकी प्राप्तिका मूलकारण धर्मका
सुनना है ॥३१॥ तुम यह निश्चय करो कि धर्मसे हो अर्थ, कामस्वर्णकी प्राप्ति होती है सचमुच यह धर्म ही अर्थ और कामका
उत्पत्ति स्थान है ॥३२॥

त्रियर्ग महेन्द्र मातिल जरुप — आ॰ सोमदेव (ई॰ १४३-१६८) कृत नयाय विषयक ग्रन्थ है।

# त्रिवर्गवाद-- त्रिवर्गवादका कक्षण

ध्र./१/४, १, ४५/गा. ८०/२०८ एक्केक्कं तिण्णि जणा दो हो यण इच्छदे तिवग्गिम्म । एक्को तिण्णि ण इच्छाइ सत्तिवि पावेंति मिच्छत् ॥८०॥ —तीनजन त्रिवर्ग अर्थात् धर्म, अर्थ और काममें एक-एकको इच्छा करते हैं । दूसरे तीन जन उनमें दो-दोको इच्छा करते हैं । कोई एक तीनको इच्छा नहीं करता है । इस प्रकार ये सातीजन मिध्यात्वको प्राप्त होते है ।

त्रिवर्णीचार — सोमदेव भट्टारक (ई १६१०) कृत पूजा अभिषेक के याज्ञिक विधि विधान विषयक ग्रन्थ । (जै./१/४६३)। त्रिवलित - कायोत्सर्गका अतिचार । -दे० व्युत्सर्ग/१

जिशिरा—१. कुण्डल पर्वतस्थ वज्रक्टका स्वामी एक नागेन्द्रदेव।
—वे० लोक/१/१२।२.रुचक पर्वतके स्वयंप्रभक्ट्रपर रहनेवाली विद्युत्वकुमारी देवी। —वे० लोक/१/१३।

त्रिष्शिष्टलाकापुरुष चरित्र — १ चासुण्डराय द्वारा - रचित संस्कृत भाषाबद्ध रचना है। समय—(ई० २००१०-११ २, स्वेताम्बरा— चार्य हेमचन्द्र द्वारा रचिता। समय ई १०वव-११७३।

त्रींद्रिय-१. जोन्द्रिय जीव विषयक। -दे० इन्द्रिय/४। २ जीन्द्रिय जाति नामकर्म। --दे० जाति (नामकर्म)

त्रुटरेणु--क्षेत्रका एक प्रमाण -दे० गणित/1/१/३। त्रुटत-कालका एक प्रमाण -दे० गणित/1/१/४।

त्रुटिताङ्ग — कालका एक प्रमाण — दे० गणित/1/१/४।

त्रेपन क्रियांत्रत — वत विधान सं /४६ १ आठमूलगुणकी आठ अष्टमी, २. पांच अणुवृतको पाँच पचमी, ३. तोन गुणवृतको तोन; तीज ४. चार शिक्षावृतकी चार चौथ, ६ बारह तको १२ द्वादशी; ६. समता भावको १ पिडमा; ७, ग्यारह प्रतिमाकी ११ एकादशी; ५. चार दानको चार चौथ, ६. जल गासनको एक पिडमा, १० राजि भोजन त्यांपको एक पिडमा, ११ तीन रव्नत्रयको तीन तीज। इस प्रकार त्रेपन तिथियोके ६३ उपवास। जाप—नमस्कार मन्त्रका जिकाल जाप।

नैकाल्य योगो — संघके देशीयगणकी गुर्वावलीके अनुसार ( — दे० इतिहास ) आप गोलाचार्यके शिष्य तथा अभयनिंद केरु गुरु थे । मा समय — वि० १२०-१३० । (ई० ८६३-५७३); (ष खं १२/प्र /४ H. L. Jam); (पं. वि /प्र /२८ A N up) --दे० इतिहास/७/१।

**त्रेराशिक** — Rule of three ( घा/५/प्र. २७) विशेष — दे० गणित/

त्रेराशिकवाद — निन्द्सूत्र / २३१ गोशालप्रवर्तिना आजीविकाः पाखिण्डनस्त्रेराशिका उच्यन्ते । कस्मादिति चेदुच्यते, इह ते सर्व वस्तु त्रयात्मकमिच्छन्ति । तद्यथा जीवोऽजीवो जीवाजीवाश्च, लोकाः अलोका लोकालोकाश्च, सदसत्सदसद् । नयचिन्तायामि त्रिविधं नयमिच्छन्ति । तद्यथा, द्रव्यास्तिकं पर्यायास्तिकमुभया-स्तिकं च । तत्तिस्त्रभी राशिभिश्चरन्तीति त्रैराशिकाः । =गोशालके द्वारा प्रवर्तित पाखण्डी आजीवक और त्रैराशिक कहलाते हैं । ऐसा क्यों कहलाते हैं । क्योंकि वे सर्व ही वस्तुओंको त्र्यात्मक मानते हैं । इस प्रकार है जैसे कि—जीव अजीव व जीवाजीव; लोक, अलोक व लोकालोक; सन् अस्त व सदसत् । नयकी विचारणामें तीन प्रकारकी नय मानते हैं । वह इस प्रकार—द्रव्याधिक पर्यायाधिक व उभयाधिक । इस प्रकार तीन राशियों द्वारा चरण करते हैं, इसलिए त्रैराशिक कहलाते हैं ।

घ./१/१, १, २/गा. ७६/११२ अट्ठासी-अहियारेसु चडण्हमहियाराण-मरिथ णिह्सो। पढमो अनंधयाणं निदिखो तेरासियाणं नोद्धव्यो ॥७६॥ =(इष्टिबाद अंगके) सूत्र नामक अथिषिके अठासी अञ्ची-धिकारोंका नामनिर्देश मिलता है। उसमें दूसरा त्रैराशिक वादियोंका जानना।

वैलिंग — बर्तमान तैलंगदेश जो हैदराबाद दक्षिणके अन्तर्गत है।
( ম. पु./प्र /५० पं. पन्नाजाल )

श्रैविध्यदेव—१, निद्सधके देशीयगणकी गुर्वावतीके अनुसार (दे० इतिहास/७/४)१पांच आचार्योकी उपाधि श्रैविध्यदेव थी। र. मेघचन्द्र प्र ई ६३०-६४०; २, मेघचन्द्र द्वि. ई. १०२०-११४४; ३, माघनन्दि ई. १९३३-११६३; ४. अकलक द्वि. ई १९६८-५२; ४. रामचन्द्र ई. ११६८-१९६२। इनके अतिरिक्त भी दो अन्य आचार्य इस नाम से प्रसिद्ध थे— ६ माधन चन्द्र वि श. ११ का पूर्व; ७ पद्मनन्दि न ० ७ (वि. १३७३ में स्वर्गनास) के गुरु वि १३००-१६६०।ई १२४३-१२६८। दे इतिहास/७/६)।

त्वक्-दे० स्पर्श/१।

### त्वचा--१. त्वचा व नोत्वचाका उक्षण

घ./१३/४, ३, २०/१६/८ तयो णाम रूक्खाणं गच्छाणं कंघाणं वा वक्कतं । तस्मुवरि पप्पदकलाओ णोतयं। सूरणह्मपलं डुहलिद्दादीणं वा बर्फ्फ पप्पदकलाओ णोतयं णाम । = बृक्ष, गच्छ या स्कन्धोकी छालको त्वचा कहते हैं और उसके ऊपर जो पपडीका समूह होता है उसे नोत्वचा कहते हैं। अथवा सूरण, अदरख, प्याज और हलदी आदिकी जो बाह्य पपड़ी समूह है उसे नोत्वचा कहते है।

\* श्रीदारिक शरोरमें त्वचार्श्वाका प्रमाण-दे॰ औदारिक/१/७

# [ थ ]

थिउक्क संक्रमण — दे॰ संक्रमण/१०।

# [द]

दंड - १, चक्रवर्तिक चौदह रत्नोमेसे एक - दे० शलाका पुरुष/२; १. क्षेत्रका प्रमाण विशेष - अपरनाम धनुष, मृसल, युग, नाली - दे० गणित/1/१/३।

### दंड-- ३. भेद व रुक्षण

चा सा /११/५ दण्डस्त्रिविधः, मनोवाक्षायभेदेन । तत्र रागद्वेषमोहिविकल्पारमानसो दण्डस्त्रिविधः । अनृतोपघातपै श्न्यपरुषाभिशंसनपरितापिहिंसनभेदाद्वाग्दण्ड. सप्तविधः । प्राणिवधचौर्यमैधुनपरिष्रहारम्भताडनोप्रवेशिविकल्पारकायदण्डोऽपि च सप्तविधः। = मन, वचन,
कायके भेदसे दण्ड तीन प्रकारका है, और उसमे भी राग, द्वेष, मोहके
भेद सेमानसिक दण्डभीतीनप्रकारकाहै । भूठबोलना, वचनसे कहकर
किसीके ज्ञानका घात करना. चुगली करना, कठोर वचन कहना,
अपनी प्रशंसा करना, संताप उत्पन्न करनेवाला वचन कहमा और
हिंसाके वचन कहना, यह सात तरहका वचन दण्ड कहलाता है।
प्राणियोंका बध करना, चीरी करना, मैथुन करना, परिग्रह रखना,
आरम्भ करना, ताडन करना, और उप्रवेष (भयानक) धारण
करना इस तरह कायदण्ड भी सात प्रकारका कहलाता है।

दंडपति — त्रि सा./भाषा./६०३ दण्डपति कहिये समस्त सेनाका नायक ।

दंडभूत सहस्रक—विद्याधर विद्या है—दे० विद्या ।

**दंडसमुद्घात**—दे० केवली/७।

**दंडाध्यक्षगण-**विद्याधर विद्या है-दे० विद्या ।

दंतकर्म- दे० निक्षेप /४।

# दंशमशक परीषह—१. का लक्षण

स. सि./१/१/४२१/१० दंशमशकप्रहणमुपलक्षणम् ....तेम दंशमशक-मश्चिकापिशुकपुत्तिकामत्कुणकीटपिपी लिकावृश्चिकादयो गृह्यन्ते ।

Jain Education International

त्रकृता अधामनतीकारां सहमानस्य तेषा त्राधा त्रिधाप्यकुर्वाणस्य निर्वाणप्राधिमात्रसंकरपत्रवणस्य तद्वेदनासहनं दंशमशकपरिषहक्षमेत्युच्यते । स्त्रुत्रमे 'दंशमशक' पदका ग्रहण उपलक्षण है । दंशमशक पदसे दंशमशक, मक्की, पिरसू, छोटी मक्की, खटमल, कीट, चींटी और बिच्छू आदिका ग्रहण होता है । जो इनके द्वारा की गयी बाधाको बिना प्रतिकार किये सहन करता है, मन, बचन और कायसे उन्हे बाधा नहीं पहुँचाता है और निर्वाणकी प्राप्ति मात्र संकल्प ही जिसका ओढना है उसके उनको बेदनाको सह लेना दंशमशक परीषहजय है । (रा. वा./१/१/८-८/६०८/१८); (चा. सा /११३/३)।

### २. दंश व सशा≆ की एकता

रा. बा./१/१०/४-६/६१६ दंशमशकस्य युगपत्प्रवृत्तेरेकाञ्चविश्वतिविकलप इति चेत्; नः प्रकारार्थत्वान्मशक्ष्यः इत्याद्यः ।४। दंशयद्यणात्तृ व्यप्नातीय-सप्रत्यय इति चेत्, नः श्रुतिविरोधात् ।६००० वन्यतरेण परीषहस्य निरूपितत्वात् ।६। = प्रम—दंश और मशकको जुदी-जुदी मानकर और प्रज्ञा व अज्ञानको एक मानकर, इस प्रकार एक जीवके युगपत् १६ परोषह कहो जा सकती है १ उत्तर—यह समाधान ठीक नहीं है। क्यों कि 'दंशमशक' एक हो परीषह है। मशक शब्द तो प्रकारवाची है। प्रश्न—दंश शब्दसे ही तुष्य जातियोका बोध हो जाता है १ अतः मशक शब्द निर्थक है १ उत्तर—ऐसा कहना उचित् नही है। क्यों कि इससे श्रुतिविरोध होता है। दंश शब्द प्रकारार्थक तो है नही। यद्यपि मशक शब्दका सीधा प्रकार अर्थ नही होता, पर जब दंश शब्द आस अर्थको कहकर परीषहका निरूपण कर देता है तब मशक शब्द प्रकार अर्थका ज्ञापन करा देता है।

दक्ष---ह. पु /१७/रतोक-मुनिसुवतनाथ भगवान्का पोता तथा सुवत राजाका पुत्र था (१-२) । अपनी पुत्रीपर मोहित होकर उससे व्यभि-चार किया । (१४) ।

दिश्ण प्रतिपत्ति — आगममें आचार्य परम्परागत उपदेशोको ऋजु व सरल होनेके कारण दक्षिणप्रतिपत्ति कहा गया है। धवलाकार श्रीविरिसेनस्वामो इसको प्रधानता देते है। (ध. १/१,६,३७/३२/६); (ध. १/प्र. १७), (ध. २/प्र. ११)।

# दक्षिणाग्नि—दे॰ अग्नि।

दत्त — म पु./६६/१०३-१०६ पूर्वके दूसरे भवमे पिताका विशेष प्रेम न था। इस कारण युवराजपद प्राप्त न कर सके। इसलिए पितासे हेषपूर्वक दोक्षा धारणकर सौधर्म स्वर्गमे देव हुए। बहाँसे वर्तमान भवमें सप्तम नारायण हुए। — दे० शलाका पुरुष/४।

# दित-दे० दान।

दिधमुल — नन्दोश्वर द्वोपेमें पूर्वादि चारों दिशाओं मे स्थित चार-चार बावड़ियाँ हैं। प्रत्येक बावडीके मध्यमें एक-एक ढोलाकार (Cylinderical) पर्वत है। धवलवर्ण होनेके कारण इनका नाम दिधमुख है। इस प्रकार कुल १६ दिधमुख हैं। जिनमेसे प्रत्येकके शीशपर एक-एक जिन मन्दिर है। विशेष –दे० लोक/४/६।

दिमितारी—म. पु./६२/श्लोक—पूर्व विदेहक्षेत्रमे शिवमन्दिरका राजा था (४३४)। नारदके कहनेपर दो सुन्दर नर्त कियोके लिए अनन्तवीर्य नारायणसे युद्ध किया (४३६)। उस युद्धमें चक्र द्वारा मारा गया (४५४)।

दया- दे० करुणा।

दयादत्ति-दे० दान ।

द्यासागर - १. धर्मवत्त चरित्र के कर्ता। समय - ई. १४२६। (जै. सा. इ./६६)। २. हतुमान पुराण के कर्ता मराठी कवि। समय-शुक, १७३६, ई. १८१३। (ती./४/३२२)।

वर्षे—भ. आ /वि./६१६/५१२/३ वर्षे उनेकप्रकार । क्रीडासंघर्ष, व्यायामकुहकं, रसायनसेवा, हास्म, गीतव्यङ्गारवचनं, प्लबन-मित्यादिको वर्षः। = दर्षके अनेक प्रकार है—क्रोडामे स्पर्धा, व्यायाम, कपट, रसायन सेवा, हास्य, गीत और शृंगारवचन, दौडना और कुदना ये दर्षके प्रकार हैं।

दशैंन—१ दक्षिण धातकीखण्डका स्वामीदेव —दे० व्यन्तर/४। २ दर्शन (अपयोग)—दे० आगे।

# दर्शन-(षड्दर्शन) १. दर्शनका छक्षण

षड्दर्शन समुचय/पृ. २/१८ दर्शनं शासनं सामान्यावनोधलक्षणम्। = दर्शन सम्मान्यावनोध सक्षणवाला शासन है। (दर्शन शब्द 'दरा' देखना) धातुसे करण अर्थमे 'स्युट्' प्रत्यय सगाकर बना है। इसका अर्थ है जिसके द्वारा देखा जाये। अर्थात जीवन व जीवनविकासका ज्ञान प्राप्त किया जाये।

षड्दर्शन समुचय/३/१० देवतातस्त्रभेदेन ज्ञासव्यानि मनीषिभिः ।३।= वह दर्शन देवता और तत्त्वके भेदसे जाना जाता है। ऐसा ऋषियोंने कहा है। और भी—दे० दर्शन (उपयोग)/१/१

### २. दुर्शनके भेद

षड्दर्शनसमुद्धय/मृ./२-३ दर्शनानि षडेवात्र मूलभेदव्यपेक्षया...।२। बौद्धं नैयायिक सांख्यं जैनं वैशेषिकं तथा। जैमिनीयं च नामानि दर्शनाममून्यहो ।३। = मूल भेदकी अपेक्षा दर्शन छह हो होते हैं। उनके नाम यह हैं - बौद्ध, नैयायिक, सांख्य, जैन, वैशेषिक तथा जेमिनीय।

षड्दर्शनसमुच्चय/टी./२/३/१२ अत्र जगित प्रसिद्धानि षडेव दर्शनानि, एव शब्दोऽवधारणे, यद्यपि भेटप्रभेदतया बहूनि दर्शनानि प्रसि-द्धानि। = जगत प्रसिद्ध छह ही दर्शन है। एव शब्द यहाँ अवधारण अर्थमे है। परन्तु भेद-प्रभेदसे बहुत प्रसिद्ध है।

# ३. वैदिक दर्शनका परिचय

वैदिक दर्शन भारतीय संस्कृति में अपना विशिष्ट स्थान रखता है। आकाश की भांति विभु परन्तु एक ऐसा तत्त्व इसका प्रतिपाय है जो कि स्वयं निराकार होते हुए भी जगत के रूप साकार सा हुआ प्रतीत होता है, स्वयं स्थिर होता हुआ भी इस जगत के रूप अस्थिर सा हुआ प्रतीत होता है। यह अख्विल बिस्तार इसकी क्षुद्र स्फुरण मात्र है जो सागर की तरंगों की भांति उसी प्रकार इसमें से उदित हो होकर लोन होता रहता है जिस प्रकार कि हमारे चित्त में बैकण्पिक जगत। इस प्रकार यह इस अख्विल बाह्याभ्यन्तर विस्तार का मुल कारण है। बुद्धि पूर्वक कुछ न करते हुए भी इसका कर्ताधर्ता तथा संहर्ता है, धाता विधाता तथा नियन्ता है। इसलिय यह इस सारे जगत का आत्मा है, ईश्वर है, बहा है।

किसी प्राथमिक अथवा अनिष्णात शिष्य को अत्यन्त गृह्य इस तत्त्व का परिचय देना शक्य न होने से यह दर्शन एक होते हुए भी छ भागों में विभाजित हो गया है—वेशेषिक, नैयायिक, मीमांसक, सांख्य, योग और वेदान्त। यद्यपि व्यवहार भूमि पर ये छहीं अपनी-अपनी स्वतन्त्र सत्ता रखते प्रतीत होते हैं, तदपि परमार्थतः एक दूसरे से पृथक कुछ न होकर ये एक अखण्ड वैदिक दर्शन के उत्तरी तर उत्तत छः सो पान है। अपने अपने प्रतिपाद्य को सिद्ध करने में दक्ष होने के कारण यद्यपि इनके तर्क हेतु तथा युक्ति एक दूसरे का निराकरण करते हैं तदिप परमार्थतः ये एक दूसरे के पूरक है। एक अखण्ड तत्व सहसा कहना अथवा समझना शव्य न होने से ये भेदभाव से प्रारम्भ होकर धीरे धीरे अभेदवाद की ओर जाते है, अनेक तत्त्ववाद से प्रारम्भ करके घीरे घीरे एक तत्त्ववाद की ओर जाते है। कार्य पर से प्रारम्भ होकर धीरे घीरे स्वीरे कारण की ओर जाते है, स्थूल पर से प्रारम्भ होकर धीरे घीरे स्वूक्ष्म की ओर जाते है।

### वैदिक दर्शनोंका क्रमिक विकास

बैशेषिक दर्शन इसका सर्व प्रथम सोपान है, यही कारण है कि जगत की तास्विक व्यवस्था का विधान करने के लिए इसे जड चेतन तथा चिदाभासी अनेक द्रव्यों की सत्ता मानकर चलना पडता है। इन द्रव्यों का स्वरूप दर्शाने के लिये भी गुण-गुणी में, अवयव अवयवी में तथा पर्याय पर्यायों में इसे भेद मानना अनिवार्य है। इसी कारण इसका 'वैशेषिक' नाम अन्वर्थक है। इसके द्वारा स्थापित तस्तों को युक्ति पूर्वक सिद्ध करके उनके प्रति श्रद्धा जाग्रत करना 'तैयायिक' दर्शन का प्रयोजन है। इसलिये प्रमेय तथा प्रमाण के अतिरक्त इन दोनों में कोई मौलिक भेद नहीं है। दोनों प्राय: समकक्ष हैं।

9वैशेषिक दशन **स्थू**ल जगत् पृंथिवी जंत तेजंस वायु आकाश दिक मन आत्मकाल [परमाणु [परमाणु [परमाणु [परमाणु [+ग़धर | +रस [ + रूप ] +स्पर्श गध (रस (रूप (सार्घ) (शब्द 2सारव्य देशन तन्मात्रा तिन्मात्रा तन्मात्रा तिन्मात्रा अहंकार ब्राद्ध : पुरुष (चैतन्य) अशुद्ध प्रकृति तमस सत्त्व सत्त्वादि गुणोंकी साम्यावस्था शुद्ध प्रकृति पुरुष शुद्धसत्व <u>३.शैव</u> दशन मांया ४ अद्वेत दश्री नस माया के प्राच कञ्चुक विद्या नियति राग काल इस अवस्था में 'मैं 'ऑर' यह दोनो समान बल वाले हैं शुद्भविद्याया सद्विद्या (मैं=यह हूँ ) इंखरं तत्त्व (यह=मैं हुँ) यहाँ यह अश प्रधान और मैं अंश (गीण है) सदांशिव तत्त्व (मै हूँ का बोध) शक्तितत्व (भैंका बोघ) परमंशिवतत्त्व (शिव-शक्ति का सामरस्य) यही अखण्ड तत्त्व है।

'मीमांसा' दर्शन के तीन अवान्तर भेद है जो वैशेषिक मान्य भेदभाव को धीरे धीरे अभेद की खोर ले जाते हैं। अन्तिम भूमि के प्राप्त होने पर वह इतना कहने के लिये समर्थ हो जाता है कि परमार्थत ब्रह्म ही एक पदार्थ है परन्तु व्यवहार भूमि पर धर्म धर्मी आधार व प्रदेश ऐसे चार दत्त्वों को स्थापित करके उसे समभा जा सकता है।

'सांख्य'की उन्नत भूमि में पदार्पण हो जाने पर जड तथा चेतन ऐसे दो तस्व ही खेद रह जाते हैं। घर्म धर्मी में भेद करने की इसे आवश्यकता नहीं। 'योग'दर्शन ध्यान घारण समाधि आदि के द्वारा इन दो तस्वों का साक्षात् करने का उपाय सुमाता है। इसलिये वैशेषिक तथा नैयायिक की भांति सांख्य तथा योग भी परमार्थतः समतन्त्र है। सांख्य के द्वारा स्थापित तस्व साध्य हैं और योग उनके साक्षात्कार का साधन। 'वेदान्त'इस ध्यान समाधिकी वह चरम भूमि है जहां पहुँचने पर चित्त शून्य हो जाता है। जिसके कारण सांख्य कृत जड चेतन का विभाग भी अस्ताचल को चला जाता है। यद्यपि इस विभाग को लेकर इसमें चार सम्प्रदाय उत्पन्न हो जाते हैं, तदिष अन्त में पहुंचकर ये सब अपने विकल्पो को उस एक के चरणों में समर्पित कर देते हैं। (विशेष दे. वह वह नाम)।

# ५. बौद्ध दशन

अद्रैतबादी होने के कारण की स दर्शन भी वैदिक दर्शन के समकक्ष है। विशेषता यह है कि वैदिक दर्शन जहां समस्त भेदों तथा विशेषों को एक प्रहा सामान्य में जीन करके समान्त करता है वहां बौद्ध दर्शन एक सामान्य को विश्लिष्ट करता हुआ उस महा विशेष को प्राप्त करता है जिसमें अन्य कोई विशेष देखा जाना सम्भव नहीं हो सकता। इसिजये जिस प्रकार वैदिक दर्शन का तत्त्व एक अखण्ड तथा निर्विशेष है उसी प्रकार इस दर्शन का तत्त्व भी एक अखण्ड तथा निर्विशेष है। यह अपने तत्त्व को ब्रह्म न कहकर विज्ञान कहता है जो द्रव्य प्रमाण की अपेक्षा एक क्षेत्र प्रमाण की अपेक्षा अणु प्रमाण, काल की अपेक्षा क्षण स्थायी और भाव की अपेक्षा स्वलक्षण मात्र है। व्यवहार भूमि पर दिखने वाला यह विस्तार वास्तव में भ्रांति है जो क्षण क्षण प्रति उत्पन्न हो होकर नष्ट होते रहने वाले विज्ञानाणुओं के अट्ट प्रवाह के कारण प्रीतीत की विषय बन रही है।

# 🛨 सर्वे दर्शन किसीन किसी नयमें गर्भित हैं।

—(दे० अनेकान्त/२।६) ।

# ६. जैन दर्शन

बैन दर्शन अपनी जाति ना स्पर्ध है। यद्यपि आचार के क्षेत्र में सह भी जीव अजीव आदि साततस्वों नी व्यवस्था करता है, तदिप दार्शनिक क्षेत्र में सत्-असत्, भेद-अभेद, नित्य-अनित्य आदि पर्यों को पकड़कर एक दूसरे का निराकरण करने में प्रवृत्त हुए उक्त सर्व दर्शनों मेंसामञ्जस्य की स्थापना करके मेत्रों की भावना जागृत करना इसका प्रधान प्रयोजन है। वैदिक दर्शन अपने निर्विकल्प तस्व का अध्ययन कराने के लिये जहां वैशेषिक आदि छ' दर्शनों की स्थापना करता है, वहां जैन दर्शन स्वमत मान्य तथा अन्यमतमान्य पदार्थों में सामञ्जस्य जरपन करने के लिये दिव्यदा या नयवाद की स्थापना करता है। किसी भी एक पदार्थ को विभिन्न दृष्टिकोणों से देखने में दक्ष ये नयें एक दूसरी का निराकरण न करके परस्पर में एक दूसरी को पूरक होकर रहती हैं। इस कारण यह दर्शननयवादी, अपेक्षावादी, स्याद्वादी अथवा समन्वयवादी के नाम से प्रसिद्ध है। इसका विशाल हृदय उक्त सभी दर्शन को, विसी न किसी नय में संग्रह करके भारमसात कर लेने के लिये समर्थ है।

### ७. जैन दर्शन व वेदिक दशनोंका समन्वय

भले हो साम्प्रदाधिकताके कारण सर्वदर्शन एक-दूसरेके तत्त्वी-का खण्डन करते हों। परन्त साम्यवादी जैन दर्शन सबका खण्डन करके उनका समन्वय करता है। या यह कहिए कि उन सर्वेदर्शन-मग्री ही जैन दर्शन है. अथवा वे सर्वदर्शन जैनदर्शनके ही अंग है। अन्तर केवल इतना ही है कि जिस अहैत शुद्धतत्त्वका परिचय देनेके लिए वेड कर्ताओंको पाँच या सात दर्शनोकी स्थापना करनी पडी, उसीका परिचय देनेके लिए जेनदर्शन नयोंका आश्रय लेता है। तहाँ वैशेषिक व नैयायिक दर्शनोके स्थानपर असद्वभूत व सद्वभूत व्यवहार नय है। सांख्य ब योगदर्शनके स्थानपर शुद्ध व अशुद्ध द्रव्याधिकनय हैं। अद्वेतदर्शनके स्थानपर शुद्ध संग्रहनम है। इनके मध्यके अनेक विकल्पोंके लिए भी अनेको नय व उपनय है, जिनसे तत्त्वका सुन्दर व स्पष्ट परिचय मिलता है। प्ररूपणा करनेके ढंगमे अन्तर होते हुए भी, दोनों एक ही सक्ष्यको प्राप्त करते हैं। अद्वैतदर्शनको जिस निर्विकल्प दशाका ऊपर वर्णन कर आये है बही जैनदर्शनकी केवल्य अवस्था है। पूर्वमीमांसाके स्थानपर यहाँ दान व पूजा विधानादि, मध्य मीमांसाके स्थानपर यहाँ जिनेन्द्र भक्ति रूप व्यवहार धर्म तथा उत्तरमीमांसाके स्थानपर धर्म व शुक्लध्यान है। तहाँ भी धर्मध्यान तो उसकी पहली व दूसरी अवस्था है और शुक्लध्यान उसकी तीसरी व चौथी अवस्था है।

# \* सब एकान्तदर्शन मिलकर एक जैनदर्शन है--दे० अनेकांत/२।

दर्शन उपयोग-- जीवकी चैतन्यशक्ति दर्पणकी स्वच्छत्व शक्ति-वत है। जैसे-बाह्य पदार्थीके प्रतिबिम्बोके बिनाका दर्पण पाषाण है, उसी प्रकार ज्ञेयाकारोके बिनाकी चेतना जड है। तहाँ दर्गणकी निजी स्वच्छतावत चेतनका निजी प्रतिभास दर्शन है और दर्पणके प्रतिबिम्बोंबत् चेतनामे पडे होयाकार ज्ञान है। जिस प्रकार प्रति-बिम्ब विशिष्ट स्वच्छता परिपूर्ण दर्पण है उसी प्रकार ज्ञान विशिष्ट दर्शन परिपूर्ण चेतना है। तहाँ दर्शनरूप अन्तर चित्रकाश तो सामान्य व निर्विकरूप है, और ज्ञानरूप बाह्य चित्प्रकाश विशेष व सविकल्प है। यद्यपि दर्शन सामान्य होनेके कारण एक है परन्तु साधारण जनोंको समफानेके लिए उसके चक्ष आदि भेद कर दिये गये हैं। जिस प्रकार दर्पणको देखनेपर तो दर्पण व प्रतिबिम्ब दीनो युगपत दिखाई देते है, परन्तु पृथक्-पृथक् पदार्थीको देखनेसे वे आगे-पीछे दिखाई देते हैं, इसी प्रकार आत्म समाधिमें लीन महायोगियों-को तो दर्शन व ज्ञान युगपत् प्रतिभासित होते हैं, पर्नतु लौकिक-जनोंको वे क्रमसे होते है। यद्यपि सभी संसारी जीवोंको इन्द्रिय-इनसे पूर्व दर्शन अवश्य होता है. परन्तु क्षणिक व सूक्ष्म होनेके कारण उसकी पकड वे नहीं कर पाते। समाधिगत योगी उसका प्रत्यक्ष करते है। निज स्वरूपका परिचय या स्वसंवेदन वयों कि दर्शनोपयोगसे ही होता है, इसलिए सम्यग्दर्शनमें श्रद्धा शब्दका प्रयोग न करके दर्शन शब्दका प्रयोग किया है। चेतना दर्शन व ज्ञान स्वरूप होनेके कारण ही सम्यग्दर्शनको सामान्य और सम्यग्-ज्ञानको विशेष धर्म कहा है।

### दर्शनीपयोग निर्देश 9 दर्शनका आध्यात्मिक अर्थ । δ दर्शनका ब्युत्पत्ति अर्थ । ₹ दर्शनोपयोगके अनेकों लक्षण ₹ विषय-विषयी सन्निकर्षके अनुम्तर 'कुळ है' इतना मात्र ग्रहण । २. सामान्यमात्र प्राही । ३. उत्तरशानको उत्पत्तिके लिए व्यापार विशेष । ४. आलोचना व स्वरूप संवेदन । ५. अन्तर्चित्यकाश । स्विराकार व निर्विकल्प । —दे० आकार व निकल्प । \* स्वभाव-विभाव दर्शन अथवा कारण-कार्यंदर्शन निर्देश। —दै० उपयोग/I/१। सम्यक्तव व श्रद्धाके अर्थमें दर्शन। \* —दे० सम्यग्दर्शन/I/१ । सम्यक् व मिथ्यादर्शन निर्देश । —दे० वह वह नाम । दर्शनोपयोग व शुद्धोपयोगर्मे अन्तर । -दे० उपयोग/1/२। शुद्धात्मदर्शनके अपर नाम । दे० मोक्षमार्ग/२/४ । देव दर्शन निर्देश। --दे० पूजा। ज्ञान व दर्शनमें अन्तर ŧ दर्शनके रुक्षणमें देखनेका अर्थ शान नहीं। ₹ अन्तर व बाहर चित्पकाशका तात्पर्य अनाकार व २ साकार महण है। ₹ केवल सामान्यबाहक दर्शन और केवल विशेषबाहक शान हो, ऐसा नहीं है। (इसमें हेतु)। ሄ केवल सामान्य का ग्रहण माननेसे द्रव्यका जानना ही अञ्चय है। щ अतः सामान्य विशेषातमञ्ज उभयस्य ही अन्तरंग व बाह्यका अहण दर्शन व शान है। द्यान भी कथंचित् आत्माको जानता है। —दे० दर्शन/२/६। शनको ही दिस्त्रभावी नहीं माना जा सकता। --दे० दर्शन/५/१। ξ दर्शन व शानकी स्व-पर आहकताका समन्वय। दर्शनमें भी क्यंचित् बाह्य पदार्थका अहण। दर्शनका विषय ज्ञानकी अपेक्षा अधिक है। दर्शन व शानके लक्षणोंका समन्त्रय । -३० दर्शन/४/७ । ۹, दर्शन और अवग्रह शानमें अन्तर । १० दर्शन व संग्रहनयमें अन्तर । दर्शन व ज्ञानकी क्रम व अक्रम प्रवृत्ति ₹ ٤ छग्रस्थोंको दर्शन व ज्ञान कमपूर्वक होते हैं और केवलीको अक्रम ।

| <b>ર</b> | केवलीके दर्शनगानको अव मवृत्तिमें हेतु ।                                             |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| *        | अक्रमवृत्ति होनेपर भी केवलदर्शनका उत्कृष्टकाल                                       |
| }        | । अन्तर्मृहुर्त कह नेका कारण । —दे० दर्शन/३/४।                                      |
| ₹        | छद्यस्थीके दर्शनजानकी फमङ्क्तिमे हेतु ।                                             |
| *        | दर्शनपूर्वक ईहा आदि शान होनेका क्रम ।                                               |
|          | —दे० मतिज्ञान/३ ।                                                                   |
|          |                                                                                     |
| 8        | दर्शनोपयोग सिद्धि                                                                   |
|          | 3                                                                                   |
| *        | दर्शन प्रमाण है। —दे० दर्शन/४/१।                                                    |
| 8        | आत्मग्रहण अनध्यवसायरूव नहीं है ।                                                    |
| २        | दर्शनके रुक्षणमें सामान्यपदका अर्थ आत्मा ।                                          |
| ₹        | सामान्य शब्दका अर्थं यहां निर्विकल्परूपसे सामान्य                                   |
|          | विशेषात्मक यहण है।                                                                  |
| 8        | सामान्यविशेषात्मक आत्मा केवल सामान्य कैसे कहा                                       |
|          | जा सकता है।                                                                         |
| *        | दर्शनका अर्थ स्वरूप संवेदन करनेपर सभी जीव                                           |
|          | सम्यग्दृष्टि हो जायेगे ।दे० सम्यग्दर्शन/1/१।                                        |
| *        | यदि आत्मग्राहक ही दर्शन है तो चक्षु आदि दर्शनों-                                    |
|          | की बाह्यार्थाश्रित प्ररूपणा क्यों की।                                               |
| *        | —दे० दर्शन/१/३, ४।                                                                  |
|          | यदि दर्शन बाह्यार्थको नहीं जानता तो सर्वान्थत्वका                                   |
| Ly.      | प्रसंग आता है। —दे० दर्शन/१/७।                                                      |
| *        | दर्शन सामान्यके अस्तित्वकी सिद्धि ।<br>अनाकार व अव्यक्त उपयोगके अस्तित्वकी सिद्धि । |
|          | अनाकार व अव्यक्त उपयागक आस्तत्वका ।साञ्च ।<br> दे० आकार/२/३ ।                       |
| ξ        | - ५० जाकारा पर ।<br>दर्जनावरण प्रकृति भी स्वरूप संवेदनको घातती है ।                 |
| છ        | सामान्यमहण व आत्मग्रहणका समन्वय।                                                    |
|          |                                                                                     |
| Lq.      | दर्शनोपयोगके भेदोंका निर्देश                                                        |
|          | पुरानाम्यानाम् संपूर्णाः । संपूर्णः                                                 |
| १        | दर्शनोपयोगके भेदोंका नाम निर्देश।                                                   |
| २        | चक्षु आदि दर्शनोंके छक्षण।                                                          |
| 1 3      | बाह्यार्थाश्रित प्ररूपणा परमार्थसे अन्तरंग विषयको ही                                |
|          | बताती है।                                                                           |
| Y<br>Lg  | बाह्यार्थाश्रित मरूपणाका कारण ।                                                     |
| ٤        | चक्षुदर्शन सिद्धि।                                                                  |
| ر.<br>ور | दृष्टको स्मृतिका नाम अचक्षु दर्शन नहीं।                                             |
| *        | पांच दर्शनोंके लिए एक अचक्षुदर्शन नाम क्यों ?                                       |
|          | चक्षु, अचक्षु व अविधदर्शन श्रायोपशमिक कैसे है ।<br>—दे० मतिज्ञान/२/४।               |
| 4        | न्दर्भातज्ञान/र/४।<br>केवलज्ञान व दर्शन दोनो क्यंचित् एक हैं।                       |
| 8        | केवल्हानसे भिन्न केवलदर्शनकी सिद्धि ।                                               |
| १०       | आवरणकर्मके अभावसे केवलदर्शनका अभाव नहीं                                             |
| 1        | - वर्षात्राचर अवसायदा अवस्ययात्रामा अवस्य स्ट्रा                                    |

|     | 9                                                    |
|-----|------------------------------------------------------|
| ۶   | श्रुतदर्शनके अभावमे युक्ति।                          |
| ર   | विभगदर्शनके अस्तित्वका कर्याचर् विविन्तिवेध।         |
| ३   | मन-पर्यय दर्शनके अभावमे दुक्ति।                      |
| Å   | मित्रान ही श्रुत व मन पर्थयका दर्शन है ।             |
|     | -                                                    |
|     |                                                      |
| 19  | दर्शनोपयोग सम्बन्धी कुछ प्ररूपणाएँ                   |
| *   | ज्ञान दर्शन उपयोग व द्यान-दर्शनमार्गणाने अन्तर ।     |
|     | —दे० उपयोग/ां/२ ।                                    |
| १   | दर्शनोपयोग अन्तर्मुंहूर्त अवस्थायी है ।              |
| ર   | लब्ध्यपर्याप्त दशामे चक्षुदर्शनका उपयोग नही होता पर  |
|     | निवृत्त्यपर्याप्त दशामें कथित्रत् होता है।           |
| 3   | मिश्र व कार्माणकाययोगियोमे चक्षुदर्शनोपयोगका         |
| · 1 | अभाव ।                                               |
| *   | उत्कृष्ट संक्लेश व विशुद्ध परिणामोमे दर्शनीपयीग      |
|     | संभव नहीं। —दे० विशुद्धि ।                           |
| ሄ   | दर्शन मार्गणामे गुणस्थानीका स्वामित्व।               |
| *   | दर्शन मार्गणा विषयक गुणस्थान, जीवसमास,               |
|     | भागेणस्थान आदिके स्वामित्वकी २० प्ररूपणा ।           |
|     | —दे० सत्।                                            |
| *   | दर्शन विषयक सत्, संख्या, क्षेत्र, सर्शन, काल, अन्तर, |
| (   | भाव व अल्पबहुत्व । —दे० वह बह नाम ।                  |
| *   | दर्शनमार्गणामे आयके अनुसार ही व्यय होनेका            |
|     | नियम । —दे० मार्गणा।                                 |
| *   | दर्शन मार्गणामें कर्मीका बन्ध उदय सत्त्र ।           |
|     | —दे० बह घह नाम ।                                     |
| ļ   |                                                      |
| [   | }                                                    |

श्रुत विमंग व मनः पर्ययके दर्शनों सम्बन्धी

# १. दर्शनोपयोग निर्देश

# १. दर्शनका आध्यात्मिक अर्थ

द. पा./मू. १४ दुबिहं पि गंथचायं ती सु वि जोए सु सजमो ठादि।
णाणिमम करणसुद्धे जन्मसणे दंसणं होई ११४। = बाह्याभ्यन्तर परिग्रहका त्याग होय, तीनों योगिविषे संयम होय, तीन करण जामे सुद्ध होय, ऐसा ज्ञान होय, बहुरि निर्दोष खडा पाणिपात्र आहार करें, ऐसे मूर्तिमत दर्शन होय।

नो. पा./मू /१४ दंसेइ मोक्खमग्गं सम्मत्तसंयमं सुधम्मं च। णिग्गंथ-णाणमयं जिलमग्गे दंसणं भिलयं १९४१—जो मोक्षमार्गको दिखावे सो दर्शन है। वह,मोक्षमार्ग सम्यक्त्व, संयम और उत्तमक्षमादि सुधर्म रूप है। तथा बाह्यमें निर्प्रन्थ और अन्तरंगमे ज्ञानमयी ऐसे सुनिके रूपको जिनमार्गमें दर्शन कहा है।

द. पा./पं. जयचन्द/१/३/१० दर्शन किह्ये मत (द. पा./पं. जयचन्द/ १४/९६/३)।

द. पा./पं. जयचन्द/२/५/२ दर्शन नाम देखनेका है। ऐसे (उपरोक्त प्रकार) धर्मकी मूर्ति (दिगम्बर मुनि) देखनेमे आवै सो दर्शन है, सो प्रसिद्धतासे जामे धर्मका ग्रहण होय ऐसा मतक् दर्शन ऐसा नाम है।

होता ।

# २. दर्शनका ब्युत्पत्ति अर्थ

स. सि./१/१/६/१ पश्यति दृश्यतेऽनेन दृष्टिमात्रं वा दर्शनम् =दर्शन शब्दका व्युत्पत्तिलभ्य अर्थ है—जो देखता है, जिसके द्वारा देखा जाय अथवा देखनामात्र । (गो. जी./जो. प्र./४५३/५५१/२)।

रा. वा /१/१/ वार्तिक नं. पृष्ठ नं /५ कि नं. पश्यति वा येन तद्द दर्शनं ।
(१/१/४/४/२४) । एवं भूतनयवक्तव्यवशात—दर्शनपर्यायपरिणत
आत्मैव···दर्शनम् (१/१/६/६/१) पश्यतीति दर्शनम् । (१/१/२४/६/१)। दष्टिर्दर्शनम्/(१/१/२६/६/१२)। — जिससे देखा जाये वह
दर्शन है। एवम्भूतनयकी अपेक्षा दर्शनपर्यायसे परिणत आत्मा ही
दर्शन है। जो देखता है सो दर्शन है। देखना मात्र ही दर्शन है।

ध. १/१.१.४/१४१/३ दश्यतेऽनेनेति दर्शनम्। = जिसके द्वारा देखा जाय या अवलोकन किया जाय उसे दर्शन कहते है।

### ३. दर्शनोपयोगके अनेकों लक्षण

- १ विषयत्रिषयी सन्निपात होनेपर 'कुछ है' इतना मात्र यहण ।
- स. सि./१/१४/१९१/३ विषयविषयिसंनिपाते सित दर्शनं भवति । = विषय और विषयीका सित्रपात होनेपर दर्शन होता है। (रा वा./ १/१४/१/६०/२): (तत्त्वार्थवृत्ति/१/९४)।
- घ, १/१.१.४/१४६/२ विषयविषयिसंपातात् पूर्वावस्था दर्शनमिस्यर्थः।
- ध. १९/४.२.६.२०६/३३३/७ सा बज्मत्थग्गहणुम्मुहावतथा चेव दंसणं, कितु बज्मत्थग्गहणुवसंहरणपढमसमयप्पहुं जिल बज्मत्थथगहणचित्रम्सिम् सिखो त्ति इंसणुवजोगो त्ति चेत्तव्वं। = १. विषय और विषयीके योग्य देशमें होनेकी यूर्वावस्थाको दर्शन कहते हैं। बाह्य अर्थके यहणके उन्मुख होनेह्रप जो अवस्था होती है, वही दर्शन हो, ऐसी बात भी नहीं है; किन्तु बाह्यार्थग्रहणके उपसंहारके प्रथम समयसे लेकर बाह्यार्थके अग्रहणके अन्तिम समय तक दर्शनोपयोग होता है, ऐसा ग्रहण करना चाहिए। (विशेष दे० दर्शन/२/१)।
- स, भं. त./४७/६ दर्शनस्य किस्विदित्यादिरूपेणाकारग्रहणम् स्वरूपम् । = विशेषण विशेष्यभावसे श्रून्य 'कुछ है' इत्यादि आकारका ग्रहण दर्शनका स्वरूप है।

### २ सामान्य मात्रका बाही

- पं. सं./पू./१/१३८ जं सामण्णं गहणं भावाणं णेव कट्टु आयारं । अविसेसिन्डण खत्यं दंसणिमिदि भण्णदे समए । सामान्य विशेषात्मक
  पदार्थोंके आकार विशेषको ग्रहण न करके जो केवल निर्विकल्प रूपसे
  अंशका या स्वरूपमात्रका सामान्य ग्रहण होता है, उसे परमागममें
  दर्शन कहते हैं । (घ. १/१.१४/गा. १३/१४६): (घ. ७/६,६,६६/गा.
  १६/१००); (प. प्र./पू./२/३४); (गो. जी. पू/४८२/८८८); (द्र. सं/
  पू./४३)।
- दे. दर्शन/४/३/ ( यह अमुक पदार्थ है यह अमुक पदार्थ है, ऐसी व्यवस्था किये बिना जानना ही आकारका न यहण करना है )।
- गो. जी./मू./४८३/८८६ भावाणं सामण्णविसेसयाणं सह्वमेत्तं जं। वण्णहीणग्गहणं जीवेण य दंसणं होदि ।४८३। —सामान्य विशेषात्मक जे पदार्थ तिनिका स्वरूपमात्र भेद रहित जैसे हैं तैसे जीवकिर सहित जो स्वपर सत्ताका प्रकाशना सो दर्शन है।
- द्र. सं./टो./४३/१८६/१० अयमत्र भावः —यदा कोऽपि किमप्यवलोकयति पश्यितः; तदा यावत विकल्पं न करोति तावत् सत्तामात्रग्रहणं दर्शनं भण्यते । पश्चाच्छुक्लादिविकल्पे जाते ज्ञानमिति । —तात्पय यह है कि—जब कोई भी किसी पदार्थको देखता है, तब जब तक वह देखनेवाला विकल्प न करे तबतक तो जो सत्तामात्रका ग्रहण है उसको दर्शन कहते हैं। और फिर जब यह शुक्ल है, यह कृष्ण इत्यादि रूपसे विकल्प उत्पन्न होते हैं तब उसको ज्ञान कहते हैं।

- स्या. म./१/१०/२२ सामान्यप्रधानमुपसर्ज नीकृतिवशेषमर्थ ग्रहणं दर्शन-मुच्यते । तथा प्रधानिवर्गेषमुपसर्जनीकृतसामान्यं च ज्ञानिमिति । = सामान्यकी मुख्यतापूर्वक विशेषको गौण करके पदार्थके जाननेको दर्शन कहते हैं और विशेषकी मुख्यतापूर्वक सामान्यको गौण करके पदार्थके जाननेको ज्ञान कहते है ।
  - ३ उत्तर ज्ञानकी उत्पत्तिके लिए व्यापार विशेष
- ध. १/९.१,४/१४६/१ प्रकाशबृत्तिर्वा दर्शनम् । अस्य गर्मानका, प्रकाशो ज्ञानम् । तदर्थमात्मनो वृत्तिः प्रकाशबृत्तिस्तद्दर्शनमिति । — अथवा प्रकाश बृत्तिको दर्शन कहते हैं । इसका अर्थ इस प्रकार है. कि प्रकाश ज्ञानको कहते हैं, और उस ज्ञानके लिए जो आत्माका व्यापार होता है, उसे प्रकाश वृत्ति कहते हैं । और वही दर्शन है ।
- ष, ३/१,२,१६१/४५७/२ उत्तरज्ञानोत्पित्तिनिमित्तप्रयतनिशिष्टस्वसंवे-दनस्य दर्शनत्वात । ⇒उत्तरज्ञानकी उत्पत्तिके निमित्तभूत प्रयतन-विशिष्ट स्वसंवेदनको दर्शन माना है। (द्र. सं./टी./४४/१९६/५)
- धः ६/१.६-१, १६/३२/= ज्ञानोत्पादकप्रयत्नानुविद्धस्वसंवेदो दर्शनं आत्म-विशेषोपयोग इत्यर्थः । नात्र ज्ञानोत्पादकप्रयत्नस्य तन्त्रता, प्रयत्न-रहितक्षीणावरणान्तरङ्गोपयोगस्स अदर्शनत्वप्रसंगात् । = ज्ञानका उत्पादन करनेवाले प्रयत्नसे सम्बद्ध स्वसंवेदन, अर्थात् आत्मविषयक उपयोगको दर्शन कहते हैं । इस दर्शनमें ज्ञानके उत्पादक प्रयत्नकी पराधीनता नहीं है । यदि ऐसा न माना जाय तो प्रयत्न रहित क्षीणा-वरण और अन्तरंग उपयोगवाले केवलीके अदर्शनत्वका प्रसंग आता है ।

### ४ आलोचन या स्वरूप संवेदन

- रा. वा,/१/७/११/६०४/११ दर्शनावरणक्षयक्षयोपशमाविर्भूतवृत्तिरात्तो-चनं दर्शनम् । = दर्शनावरणके क्षय और क्षयोपशमसे होनेवाला आलोचन दर्शन है।
- घ १/१.१.४/१४८/६ आलोकनवृत्तिर्वा दर्शनम् । अस्य गमिनका, आलो-कत इत्यालोकनमातमा, वर्तन' वृत्ति , आलोकनस्य वृत्तिरालोकनवृत्तिः स्वसंवेदनं, तद्दर्शनमिति लक्ष्यनिर्देशः । आलोकन अर्थात् आत्माके व्यापारको दर्शन कहते हैं । इसका अर्थ यह है कि जो आलोकन करता है उसे आलोकन या आत्मा कहते हैं और वर्तन अर्थात् वृत्तिको आत्माकी वृत्ति कहते हैं । तथा आलोकन अर्थात् आत्माको वृत्ति अर्थात् वेदनस्य व्यापारको आलोकन वृत्ति या स्वसंवेदनकहते है । और उसीको दर्शन कहते हैं । यहाँपर दर्शन इस शब्दसे लक्ष्यका निर्देश किया है ।
- घ. ११/४,२,६,२०५/३३३/२ अंतरंगजनजोगो। ...... विक्तरंग जपयोगको विसिद्धसगस्त्वसंवयणं दंसणिमिदि सिद्धं। = अन्तरंग जपयोगको दर्शनोपयोग कहते हैं। बाह्य अर्थका ग्रहण होनेपर जो विशिष्ट आरम-स्वरूपका वेदन होता है वह दर्शन है। (ध, ६/१.६-१,६/६/३); (ध, १५/६/१)।

### ५ अन्तरिवत्मकाश

ध. १/१.१.४/१४६/४ अन्तर्निहर्मु (बयोश्चित्प्रकाशयोर्दर्शनज्ञानव्यपदेश-भाजोग्णा = अन्तर्चित्प्रकाशको दर्शन और निहर्चित्प्रकाशको ज्ञान माना है। नोट--(इस नक्षण सम्बन्धी विशेष विस्तारके लिए देखो आगे दर्शन/२।

# २. ज्ञान व दर्शनमें अन्तर

# दर्शनके छक्षणमें देखनेका अर्थ ज्ञान नहीं है

ध.१/१.१.४/१४५/३ दश्यतेऽनेनेति दर्शनम् । नाक्ष्णालोकेन चातिप्रसङ्ग-योरनारमधर्मरवात् । दश्यते ज्ञायतेऽनेनेति दर्शनमित्युच्यमाने ज्ञान- दर्शनयोरिवशेष स्यादिति चेत्र, अन्तर्बहिर्मुखयोश्विराकाशयोर्दर्शनज्ञानव्यपदेशभाजोरेकत्विदिश्यात् । = प्रश्न-'जिसके द्वारा देखा जाय
अर्थात् अवलोकन किया जाये उसे दर्शन कहते हैं', दर्शनका इस
प्रकार लक्षण करनेसे, चक्षु इन्द्रिय व आलोक भी देखनेमें सहकारी
होनेसे, उनमें दर्शनका लक्षण चला जाता है, इसलिए अतिप्रसंग
दोष आता है ' उत्तर-नहीं आता, क्योंकि इन्द्रिय और आलोक
आत्माके धर्म नहीं हैं। यहाँ चक्षुसे द्रव्य चक्षुका ही प्रहण करना
चाहिए। प्रश्न-जिसके द्वारा देखा जाय, जाना जाय उसे दर्शन
कहते हैं। दर्शनका इस प्रकार लक्षण करने पर, ज्ञान और दर्शन
कहते हैं। दर्शनका इस प्रकार लक्षण करने पर, ज्ञान और दर्शन
कहते हैं। दर्शनका इस प्रकार लक्षण करने पर, ज्ञान और दर्शन
कोई विशेषता नहीं रह जाती है, अर्थात् दोनों एक हो जाते हैं।
उत्तर-नहीं, क्योंकि अन्तर्मुख चित्पकाशको दर्शन और बहिर्मुखचित्काशको ज्ञान माना है, इसलिए इन दोनोंके एक होनेमें विरोध
आता है।

# २. अन्तर्फुख व बहिर्मुख चित्प्रकाशका तात्पर्य-अना-कार व साकार प्रहण

भ.१/१.१.४/१४/६ स्वतो व्यतिरिक्तवाह्यार्थावगितः प्रकाश इत्यन्तकिंहिर्मुख्योश्चित्प्रकाशयोर्जानात्यनेनात्मानं बाह्यार्थमिति च ज्ञानमिति सिद्धत्वादेकत्वम्, ततो न ज्ञानदर्शनयोर्भेद इति चेन्न, ज्ञानादिव दर्शनात प्रतिकर्मव्यवस्थाभावात् । = प्रश्न-अपनेसे 'भिन्न
बाह्यपदार्थोके ज्ञानको प्रकाश कहते है, इसलिए अन्तर्मुख चैतन्य
और निहमुंख प्रकाशके होने पर जिसके द्वारा यह जीव अपने स्वरूपको और पर पदार्थोंको जानता है उसे ज्ञान कहते हैं। इस प्रकारकी
व्याख्याके सिद्ध हो जानेसे ज्ञान और दर्शनमें एकता आ जाती है,
इसलिए उनमें भेद सिद्ध नहीं हो सकता है! उत्तर-ऐसा नहीं है,
वर्योंकि जिस तरह ज्ञानके द्वारा 'यह घट है', यह पट है' इत्यादि
विशेष रूपसे प्रतिनियत व्यवस्था होती है उस तरह दर्शनके द्वारा
नहीं होती है, इसलिए इन दोनोंमें भेद है।

क,पा १/१-१६/६३०६/३३७/२ अंतरंगिवसयस्स उवजोगस्स दंसणत्तक्भुव-गमादो । तं कथं णव्यदे । अणायारत्तण्णहाणुववत्तीदो । = अन्त-रंग पदार्थको विषय करनेवाले उपयोगको दर्शन स्वोकार किया है । प्रश्न-दर्शन उपयोगका विषय अन्तरंग पदार्थ है यह कैसे जाना जाता है । उत्तर-यदि दर्शनोपयोगका विषय अन्तरंग पदार्थ न माना जाय तो वह अनाकार नहीं बन सकता ।

दे० आकार/२/३('मैं इस पदार्थको जानता हूँ' इस प्रकारका पृथग्भूत कर्ता कर्म नहीं पाये जानेसे अन्तरंग व निराकार उपयोग विषया-कार नहीं होता)

द्व.सं./टी/४४/१८६/७ यथा कोऽपि पुरुषो घटविषयविकरणं कुर्वन्नास्ते, पश्चात् पटपरिज्ञानार्थं चित्ते जाते सति घटविकरणाइ व्यावृत्त्य यत् स्वरूपे प्रयत्नमवलोकनं परिच्छेदनं करोति तहर्शनमिति । तदनन्तरं पटोऽयमिति निरचयं यद्दबहिविषयरूपेण पदार्थय हणविकरणं करोति तद्द ज्ञानं भण्यते । — जेसे कोई पुरुष पहिले घटके विषयका विकरण (मैं इस घटको जानता हूँ अथवा यह घट लाल है, इत्यादि ) करता हुआ बैठा है । फिर उसी पुरुषका चित्त जब पटके जाननेके लिए होता है, तब वह पुरुष घटके विकरपसे हटकर जो स्वरूपमें प्रयत्न अर्थात् अवलोकन करता है, उसको दर्शन कहते हैं । उसके अनन्तरं 'यह पट है' इस प्रकारसे निर्वय रूप जो बाह्य विषय रूपसे पदार्थ- ग्रहणस्वरूप विकरपको करता है वह विकरप ज्ञान कहताता है।

# ३. केवल सामान्य प्राहक दर्शन और केवल विशेष-प्राही ज्ञान--ऐसा नहीं है

भ.१/१,९,४/१४६/३ तर्ह्यस्त्वन्तर्माह्यसामान्यप्रहणं दर्शनस्, विशेषग्रहणं स्नानमिति चेन्न, सामान्यविशेषारमकस्य वस्तुनो विक्रमेणोपलम्भात् ।

सोऽप्यस्तु न कश्चिद्विरोध इति चेन्न, 'हंदि द्वे णित्थ उवजोगा' इत्यनेन सह विरोधात्। अपि च न ज्ञानं प्रमाणं सामान्यव्यतिरिक्त-विशेषस्यार्थिकयाकर्तृत्वं प्रत्यसमर्थत्वतोऽवस्तुनो ग्रहणात् । न तस्य ग्रहणमपि सामान्यव्यतिरिक्ते विशेषे ह्यवस्तुनि कर्तृ कर्मस्पा-भावात । तत् एव न दर्शनमपि प्रमाणम् । = प्रश्न - यदि ऐसा है तो (यदि दर्शन द्वारा प्रतिनियत घट पट आदि पदार्थीको नहीं जानता तो) अन्तरंग सामान्य और अहिरंग सामान्यको ग्रहण करनेवाला दर्शन है, और अन्तर्शिद्य विशेषको ग्रहण करनेवाला ज्ञान है, ऐसा मान लेना चाहिए । उत्तर-ऐसा नहीं है, क्योंकि सामान्य और विशेषात्मक वृस्तुका कमके बिना ही ग्रहण होता है। प्रश्न-यदि ऐसा है तो होने दो, क्योंकि क्रमके बिना भी सामान्य व विशेषका ग्रहण माननेमें कोई विरोध नहीं है। उत्तर-१ ऐसा नहीं है, क्योंकि, 'छदास्थोंके दोनों उपयोग एक साथ नहीं होते है' इस कथनके साथ पूर्वोक्त कथनका विरोध आता है। (इस सम्बन्धी विशेष देखो आगे 'दर्शन/३'), (ध.१३/४,४,१६/२०८/३); (ध.६/१,६-१, १६/३३/५) २, दूसरी बात यह है कि सामान्यको छोड़कर केवल विदोष अर्थ किया करनेमें असमर्थ है। और जो अर्थ किया करनेमें असमर्थ होता है वह अवस्तु रूप पडता है। (क पा./१/§३२२/३५१/३) ( घ.१/१,१,४/१४८/२ ), ( घ.६/१,६-१,१६/३३/६ ), ( दे० सामान्य ) ३, उस ( अवस्तु ) का ग्रहण करनेवाला ज्ञान प्रमाण नहीं हो सकता, और केवल विशेषका ग्रहण भी तो नहीं हो सकता है, क्यों कि, सामान्य रहित केवल विशेषमें कर्ता कर्म रूप व्यवहार (मैं इसको जानता हुँ ऐसा भेद ) नहीं बन सकता है। इस तरह केवल विशेष-को प्रहण करनेवाले ज्ञानमें प्रमाणता सिद्ध नहीं होनेसे केवल सामान्यको ग्रहण करने वाले दशनको भी प्रमाण नहीं मान सकते हैं। (ध.६ं/१,६−१,१६ं/३३/१०), (द्व.सं.[टी./४४/१६०/⊏) ४. और इस प्रकार दोनों उपयोगोंका ही अभाव प्राप्त होता है। (दे० आगे शीर्षक नं, ४) १. (द्रव्यार्थिक व पर्यायार्थिक नग्रके विना वस्तुका ग्रहण होनेमें विरोध आता है ) (ध.१३/५,५,१६/२०८/४)

घ.६/१,६-१,१६/३३/६ बाह्यार्थसामान्यग्रहणं दर्शनमिति केचिदाचक्षते; तन्नः सामान्यग्रहणास्तित्वं प्रत्यविशेषतः श्रुतमनः पर्ययगोरिष दर्शन-स्यास्तित्वप्रसंगातः । = ६. बाह्य पदार्थको सामान्य रूपसे ग्रहण करना दर्शन है, ऐसा कितने ही आचार्य कहते हैं। किन्तु बह कथन समीचीन नहीं है, क्यों कि सामान्य ग्रहणके अस्तित्वके प्रति कोई विशेषता न होनेसे, श्रुतज्ञान और मनः पर्ययज्ञान, इन दोनोंको भो दर्शनके अस्तित्वका प्रसंग आता है। (तथा इन दोनोंके दर्शन माने नहीं गये हैं (दे० आगे दर्शन/४)

# ४. ज्ञान व दर्शनको केवल सामान्य या विशेषप्राही माननेसे द्रव्यका जानना ही अशक्य है

घ.७/२.१.६/१८०/१ ण चासेसिवसेसमेत्तग्गाही केवलणाणं चेव जेण सयलस्थसामण्ण केवलदंसणस्स विस्त्री होज्ज, संसारात्रस्थाए आवग्गवसेण
कमेण पवट्टमाणणाणदंसणाणं दठवागमाभावण्यसंगादो । कुदो । ण
णाणं दठवपरिच्छेदयं, सामण्णविदिरित्तिविसेसेष्ठ तस्स वावारादो ।
ण दंसणं पि दठवपरिच्छेदयं, तस्स विसेसिविदिरित्तसामण्णिम्म
वावारादो । ण केवलं संसारावत्थाए चेव दठवग्गहणाभावो, कितु
ण केवितिम्हि वि दठवग्गहणमित्थे, सामण्णिवसेसेषु एयंत दुरंतपंचसंठिएषु वावदाणं केवलदंसणणाणाणं द०विम्म, वावारिवरोहादो ।
ण च एयंत सामण्णिवसेसा अत्थि जेण तेसि विस्त्री होजा । असंसस्स पमेयत्ते इच्छिज्जमाणे गद्दहिसगं पि पमेयत्तमिल्लएज्ज, अभावं
पिडिविसेसाभावादो । पमेयाभावे ण पमाणं पि, तस्स तिण्णबंधणादो । च्यशेष विशेषमात्रको प्रहण करने वाला केवलज्ञान हो,

ऐसा नहीं है, जिससे कि सकल पदार्थीका ज्ञान सामान्य धर्म केवल दर्शनका विषय हो जाय । क्योंकि ऐसा माननेसे, ज्ञान दर्शनकी क्रमप्रवृत्ति घाली संसारावस्थामे द्रव्यके ज्ञानका अभाव होनेका प्रसग आता है। कैसे १—ज्ञान तो इब्यको न जान सकेगा, क्यों कि सामान्य रहित केवल विशेषमें ही उसका व्यापार परिभित्त हो गया है। दर्शन भी द्रव्यको नहीं जान सकता, नयों कि विशेषोसे रहित केवल सामान्यमें उसका व्यापार परिमित हो गया है। केवल संसारावस्थामें ही नहीं किन्तु केवलीमें भी द्रव्यका ग्रहण नहीं हो सकेगा, वयोकि, एकान्तरूपी दुरन्तपथर्मे स्थित सामान्य व विशेष-में प्रवृत्त हुए केवलदर्शन और केवलज्ञानका (उभयरूप) द्रव्य-मात्रमें व्यापार माननेमें विरोध आता है। एकान्ततः पृथक् सामान्य व विशेष तो होते नहीं है, जिससे कि ने क्रमशः केवलदर्शन और केवलज्ञानके विषय हो सकें। और यदि असत्को भी प्रमेय मानोगे तो गधेका सींग भी प्रमेय कोटिमें आ जायेगा, क्योंकि अभावकी अपेक्षा दोनों में कोई विशेषतः नहीं रही। प्रमेयके न होने पर प्रमाण भी नहीं रहता, क्योंकि प्रमाण तो प्रमेयभू लक ही होता है। (क पा./-१/१-**२**०/§३२२/३४३/१; §३२४/३४६/१)

### ५. सामान्य विशेषास्मक उभयरूप ही अन्तरंग प्रहण दर्शन और बाह्यग्रहण ज्ञान है

- घ.१/१,१,४/१४७/२ ततः सामान्यविशेषात्मकवाह्यार्थग्रहणं ज्ञानं तदात्मकस्वरूपग्रहणं दर्शनमिति सिद्धम्। = अत सामान्य विशेषा-त्मक बाह्यपदार्थको ग्रहण करनेवाला ज्ञान है और सामान्य विशेषा-त्मक स्वरूपको ग्रहण करनेवाला दर्शन है यह सिद्ध हो जाता है। (क.पा./१/१-२०/§३२४/३४६/६)
- धः १/१,१,१३१/३८०/३ अन्तरङ्गार्थोऽपि सामान्यविशेषात्मक इति ।
  तिव्विधिप्रतिषेधसामान्ययोरुपयोगस्य क्रमेण प्रवृत्त्यनुपपत्तेरक्रमेण
  तत्रोपयोगस्य प्रवृत्तिरङ्गोकर्त्वव्या। तथा च न सोऽन्तरङ्गोपयोगोऽपि
  दर्शनं तस्य सामान्यविशेषविषयत्वादिति चेन्न, सामान्यविशेषात्मकस्यात्मनः सामान्यशब्दवाच्यत्वेनोपादानात्। = अन्तरंग पदार्थ मी
  सामान्य विशेषात्मक होता है, इसिलए विधि सामान्य और प्रतिषेध सामान्यमें उपयोगकी क्रमसे प्रवृत्ति नहीं बनती है, अतः
  उनमें उपयोगकी अक्रमसे प्रवृत्ति स्वीकार करना चाहिए। अर्थात्
  दोनोका युगपत् ही ग्रहण होता है। प्रश्न—इस कथनको मान लेने
  पर यह अन्तरंग उपयोग दर्शन नहीं हो सकता है, क्योंकि (यहाँ)
  उस अन्तरंग उपयोगको सामान्य विशेषात्मक पदार्थको विषय
  करनेवाला मान लिया गया है (जब कि उसका लक्षण केवल सामान्यको विषय करना है (दे०—दर्शन/१/३/२)। उत्तर—नहीं, क्योंकि,
  यहाँ पर सामान्य विशेषात्मक आत्माका सामान्य शब्दके वाच्यरूपसे ग्रहण किया है। (विशेष दे० आगे दर्शन/३)

### ६. दर्शन व ज्ञानकी स्व-पर प्राहकताका समन्वय

नि.सा./मू./१६१-१७१ णाणं परप्पयासं दिट्ठी अध्यप्पयासया चेव।
अध्या सपरप्यासो होदि कि हि मण्णदे जदि हि ११६१। णाणं
परप्यासं तइया णाणेण दंसणं भिण्णं। ण हव्वदि परदव्वगर्यं
दंसणिमिदि विण्णदं तम्हा ११६२। अध्या परप्पयासी तइया अप्पेण
दंसणं भिण्णं। ण हवदि परदव्वगयं दंसणिमिदि विण्णदं तम्हा
११६३। णाणं परप्पयासं ववहारणयएण दसणं तम्हा। अप्पा परप्यासो ववहारणयएण दंसणं तम्हा ११६४। णाणं अप्पयासं णिच्छयणयएण दंसणं तम्हा। अप्पा अप्पयासो णिच्छयणयएण दंसणं
तम्हा ११६५। = एकान्तसे ज्ञानको परप्रकाशक, दर्शनको स्वप्रकाशक
तथा आत्माको स्वपरप्रकाशक यदि कोई माने तो वह ठीक नही है,
क्यों कि वैसा माननेमें विरोध आता है ११६१। ज्ञानको एकान्तसे

परप्रकाशक माननेपर वह दर्शनसे भिन्न ही एक पदार्थ बन बैठेगा, क्यों कि दर्शनको वह सर्वथा परद्रव्यगत नहीं मानता । १६२। इसी प्रकार ज्ञानको अपेक्षा आत्माको एकान्तसे परप्रकाशक माननेपर भी वह दर्शनसे भिन्न हो जायेगा, क्योंकि दर्शनको वह सर्वथा परद्रव्य-गत नहीं मानता ।१६३। (ऐसे ही दर्शनको या आत्माको एकान्तसे स्वप्रकाशक मानने पर वे ज्ञानसे भिन्न हो जायेंगे, क्योंकि ज्ञानको वह सर्वथा स्वप्रकाशक न मान सकेगा। अतः इसका समन्वय अने-कान्त द्वारा इस प्रकार किया जाना चाहिए, कि -) क्यों कि व्यवहार-नयसे अर्थात् भेद विवक्षासे ज्ञान व आरमा दोनों परप्रकाशक हैं. इसलिए दर्शन भी पर प्रकाशक है। इसी प्रकार, क्योंकि निश्चय-नयसे अर्थात् अभेद विवक्षासे ज्ञान व आत्मा दोनों स्वप्रकाशक हैं इसलिए दर्शन भी स्वप्रकाञ्चक है।१६६। (तात्पर्य यह कि दर्शन, ज्ञान व आत्मा ये तीनों कोई पृथक्-पृथक् स्वतन्त्र पदार्थ तो हैं नहीं जो कि एकका धर्म दूसरेसे सर्वथा अस्पृष्ट रहे। तीनों एक पदार्थ-स्वरूप होनेके कारण एक रस हैं। अतः ज्ञान ज्ञाता ज्ञेयको अथवा दर्शन द्रष्टा एश्यको मेद विवक्षा होनेपर तीनों हो परप्रकाशक है तथा उन्हों में अभेद विवक्षा होने पर जो ज्ञान है, वही ज़ाता है, वही क्षेय है, वही दर्शन है, वही द्रष्टा है और वही दृश्य है। अतः मे तीनों ही स्वप्रकाशक है।) (अथवा - जब दर्शनके द्वारा आत्माका ग्रहण होता है, तम स्वतः ज्ञानका तथा उसमें प्रतिनिम्बत पर पदार्थीका भी प्रहण कैसे न होगा, होगा ही।) (दे० आगे शीर्षक नं०७); (केवलज्ञान/६/१)(दे० अगले दोनों उद्धरण भी)

- ध.६/१.६-१.१६/३४/४ तस्मादात्मा स्वपरावभासक इति निश्चेतव्यस्। तत्र स्वावभासः केवलदर्शनम्, परावभासः केवलज्ञानम्। तथा सति कथं केवलज्ञानदर्शन्योः साम्यमिति इति चैन्नः ज्ञ्रेयप्रमाणज्ञानात्मकातमानुभवस्य ज्ञानप्रमाणत्वाविरोधात । = इसिलए (उपरोक्त व्याख्या-के अनुसार) आत्मा ही (वास्तवमे) स्व-पर अवभासक है. ऐसा निश्चय करना चाहिए । उसमें स्वप्रतिभासको केवल दर्शन कहते हैं और पर प्रतिभासको केवलज्ञान कहते हैं। (क.पा.१/१-२०/६२६/१ ३५८/२); (ध. ७/२,१,६६/१९०) प्रश्न-ज्ञ प्रकारकी व्यवस्था मानने पर केवलज्ञान और केवलदर्शनमें समानता कैसे रह सकेगी । उत्तर—नहीं, क्योकिः, ज्ञेयप्रमाण ज्ञानात्मक आत्मानुभवके ज्ञानको प्रमाण होनेमें कोई विरोध नहीं है। (ध.१/१,१,१३६/३८/७)
- द्र.सं./टी./४४/१८१/११अत्राह शिष्यः—यचारमग्राहकं दर्शनं, परग्राहकं ज्ञानं भण्यते, तर्हि यथा नैयायिकमते ज्ञानमात्मानं न जानाति: तथा जैनमतेऽपि ज्ञानमात्मानं न जानातीति दूषणं प्राप्नोति । अत्र परिहारः । नैयायिकमते ज्ञानं पृथग्दर्शनं पृथगिति गुणद्वयं नास्तिः तेन कारणेन तेषामात्मपरिज्ञानाभावदूषणं प्राप्नोति । जैनमते पुन-ज्ञनिगुणेन परद्रव्यं जानाति, दर्शनगुणेनात्मानं च जानातीत्यारमपरि-ज्ञानाभावदूषणं न प्राप्नोति । कस्मादिति चेत्-यथैकोऽप्यग्निदं ह-तीति दाहकः, पचतीति पाचको, विषयभेदेन द्विधा भिद्यते। तथै-वाभेदेनयेनैकमपि चैतन्यं भेदनयविवक्षायां यदात्मग्राहकत्वेन प्रवृत्तं तदा तस्य दरानमिति संज्ञा, पश्चात् यच परद्रव्यग्राह्कत्वेन प्रवृत्तं तस्य ज्ञानसंज्ञेति विषयभेदेन द्विधा भिद्यते ।=प्रश्न--यदि अपनेको ग्रहण करनेवाला दर्शन और पर पदार्थको ग्रहण करनेवाला ज्ञान है, तो नैयायिकोंके मतमें जैसे ज्ञान अपनेको नहीं जानता है, बैसे ही जेनमतमे भी 'ज्ञान आत्माको नहीं जानता है ऐसा दूषण आता है ! उत्तर—नैयायिकमतमें ज्ञान और दर्शन दो अलग-अलग गुण नहीं माने गये हैं, इसलिए उनके यहाँ तो उपरोक्त दूषण प्राप्त हो सकता है; परन्तु जैनसिद्धान्तमें 'आत्मा' ज्ञान गुणसे तो पर पदार्थको जानता है, और दर्शन गुणसे आत्माको जानता है, इस कारण यहाँ वह दूषण प्राप्त नहीं होता। प्रश्न--यह दूषण क्यों नहीं होता ! उत्तर-जैसे कि एक ही अग्नि दहनगुणसे जलाता होनेसे दाहक

कहलाता है, और पाचन गुणसे पकाता होनेसे पाचक कहलाता है। इस प्रकार विषय भेदसे वह एक भी दाहक व पाचक रूप दो प्रकार-का है। उसी प्रकार अभेदनयसे एक ही चैतन्य भेदनयकी विवक्षामें जब आत्मग्रहण रूपसे प्रवृत्त हुआ तब तो उसका नाम दर्शन हुआ; जब परपदार्थको ग्रहण करने रूप प्रवृत्त हुआ तब उस चैतन्यका नाम ज्ञान हुआ; इस प्रकार विषयभेदसे वह एक भी चैतन्य दो प्रकारका होता है।

### प्रश्निमें मी कथंचित् बाह्य पदार्थोंका प्रहण होता है

द्र.सं./टी./४४/१६१/३ अथ मतं—यदि दर्शनं बहिर्विषये न प्रवक्तते तदान्धवत् सर्वजनानामन्धत्वं प्राप्नोतोति । नैवं वक्तव्यम् । बहिर्विषये
दर्शनाभावेऽपि ज्ञानेन विशेषेण सर्व परिच्छित्नत्तीति । अयं तु विशेष'—
दर्शनेनात्मिन गृहीते सत्यात्माविनाभृतं ज्ञानमिप गृहीतं भवतिः
ज्ञाने च गृहीते सति ज्ञानविषयभृतं बहिर्वस्त्विप गृहीतं भवतीति ।
—प्रश्न—यदि दर्शन बाह्य विषयको ग्रहण नहीं करता तो अन्धेनी
तरह सब मनुष्योंके अन्धेपनेकी प्राप्ति होतो है १ उत्तर—ऐसा नहीं
कहना चाहिए । वयों कि यद्यपि बाह्य विषयमें दर्शनका अभाव है, तो
भी आत्मज्ञान द्वारा विशेष रूपसे सब पदार्थीको जनाता है । उसका
विशेष खुलासा इस प्रकार है, कि—जब दर्शनसे आत्माका ग्रहण
होता है, तब आत्मामे व्याप्त जो ज्ञान है, वह भी दर्शन द्वारा ग्रहण
कर लिया जाता है : और जब दर्शनसे ज्ञानको ग्रहण किया तो ज्ञानका विषयभूत जो बाह्य वस्तु है उसका भी (स्वतः) ग्रहण कर लिया
(या हो गया)। (और भी—दे० दर्शन/४/८)

### ८. दर्शनका विषय ज्ञानकी अपेक्षा अधिक है

ध्, ११/१, १, १३६/३८५/८ स्वजीवस्थपर्यायैर्ज्ञानाहर्शनमधिकमिति चेन्न, इष्टरवात् । कथं पुनस्तेन तस्य समानत्वम् । नः अन्योन्यात्मकयोस्त-दिनिरोधात् । =प्रश्न-(ज्ञान केवल बाह्य पदार्थोको ही प्रहण करता है, आत्माको नहीं, जबिक दर्शन आत्माको व कथं चित् बाह्य-पदार्थोको भी प्रहण करता है। तो) जीवमे रहनेवाली स्वकीय पर्यायोकी अपेक्षा ज्ञानसे दर्शन अधिक है १ उत्तर—नहीं, वयोंकि, यह बात इष्ट ही है। प्रश्न-ज्ञानके साथ दर्शनकी समानता कैसे हो सकती है १ उत्तर—समानता नहीं हो सकती यह बात नहीं है, वयोंकि एक दूसरेकी अपेक्षा करनेवाले उन दोनोंमें (कथंचित्) समानता मान लेनेमें कोई विरोध नहीं आता है।

# ९. दंर्शन और अवग्रह ज्ञानमें अन्तर

रा. बा./१/१६/१३/६१/१३ कश्चिदाह—यदुक्तं भवता विषय-विषयिसंनि-पाते दर्शनं भवति, तदनन्तरमवधह इति; तदयुक्तम्; अवैलक्षण्यात । ···अत्रोच्यते—मः; वैलक्षण्यात् । कथम् । इह चक्षुषाः 'किंचिदैतद्वस्तु' इत्यालोकनमनाकारं दर्शनिमित्युच्यते. बालवत्। यथा जातमात्रस्य बालस्य प्राथमिक उन्मेषोऽसौ अविभावितरूपद्रव्यविशेषातीचना-द्दर्गनं विविक्षतं तथा सर्वेषाम् । ततो द्वित्रादिसमयभाविषुन्मेषेषु -'रूपमिदम्' इति विभावितविशेषोऽवग्रहः । यत् प्रथमसमयोन्मेषि-तस्य नालस्य दर्शनं तद्ग यदि अन्यहजातीयन्यात् ज्ञानिमष्टम्; तिनभध्याज्ञानं वा स्यात्, सम्यग्ज्ञानं वा । मिथ्याज्ञानत्वेऽपि संशय-विपर्ययानध्यवसायात्मक (वा) स्यात् । तत्र न तावत् संशयविपर्यया-त्मकं वाऽचेष्टिः, तस्य सम्यग्ज्ञानपूर्वकत्वात् । प्राथमिकत्वाच तत्रा-स्तीति । न वानध्यवसायरूपम्: जात्यन्धवधिरशब्दवत् वस्तुमात्र-प्रतिपत्ते । न सम्यग्ज्ञानम् , अथिकारावलम्बनाभावास् । किंच-कारणनानात्वात् कार्यनानात्वसिद्धे । यथा मृत्तन्तुकारणभेदात् घट-पटकार्यभेदः तथा दर्शनज्ञानावरणक्षयोपशमकारणभेदात् तत्कार्यदर्शन-ज्ञानभेद इति । = प्रश्न-विषय विषयीके सन्त्रिपात होनेपर प्रथम क्षणमे

दर्शन होता है और तदनन्तर अवग्रह, आपने जो ऐसा कहा है, सो युक्त नहीं है, क्यों कि दोनों के लक्षणों में कोई भेद नहीं है ! उत्तर-१. नहीं, क्योंकि दोनोंके लक्षण भिन्न हैं। वह इस प्रकार कि— चक्षु इन्द्रियसे 'यह कुछ है' इतना मात्र आलोकन दर्शन कहा गया है। इसके बाद दूसरे आदि समयोमे 'यह रूप है' 'यह पुरुष है' इत्यादि रूपसे विशेषांशका निश्चय अवग्रह कहलाता है। जैसे कि जातमात्र बालकका ज्ञान जातमात्र बालकके प्रथम समयमें होनेवाले सामान्यालोचनको यदि अवग्रह जातीय ज्ञान कहा जाये तो प्रश्न होता है कि कौन-सा ज्ञान है-मिश्याज्ञान या सम्यग्ज्ञान ! मिश्या-ज्ञान है तो संशयरूप है, या विपर्ययरूप, या अनध्यवसाय रूप १ तहाँ वह संशय और विपर्यय तो कहा नहीं जा सकता, क्यों कि ये दोनों ज्ञान सम्यग्ज्ञान पूर्वक होते हैं। अर्थात् जिसने पष्टले कभी स्थाणुः पुरुष आदिका निश्चय किया है उसे ही वर्तमानमें देखे गये पदार्थमे संशय या विपर्यय हो सकता है। परन्तु प्राथमिक होनेके कारण उस प्रकारका सम्याज्ञान यहाँ होना सम्भव नही है। यह ज्ञान अनध्यव-सायरूप भी नहीं है; क्योंकि जन्मान्ध और जन्मविधरकी तरह रूप-मात्र व शब्दमात्रका तो स्पष्ट कोध हो ही रहा है। इसे सम्यग्ज्ञान भी नहीं कह सकते, क्यों कि उसे किसी भी अर्थ विशेषके आकारका निश्चय नहीं हुआ है। (ध. १/४,१,४५/१४५/६)। २. जिस प्रकार मिट्टी और तन्तु ऐसे विभिन्न कारणोसे उत्पन्न होनेके कारण घट व पट भिन्न हैं, उसी प्रकार दर्शनावरण और ज्ञानावरणके क्षयोपशमस्त्रप विभिन्न कारणोसे उत्पन्न होनेके कारण दर्शन व झानमें भेद है। (और भी दे० दर्शन/४/४)।

### १०. दुशेन व संग्रहनयमें अन्तर

श्लो. वा. ३/१/१६/१६/१४५/२६ न हि सन्मात्रमाही संग्रहो नयो दर्शनं स्यादित्यितिव्याप्ति' शंकनीया तस्य श्रुतभेदरवादस्पष्टावभासितया नयत्वोपपत्ते. श्रुतभेदा नया इति बचनात् । = सम्पूर्ण वस्तुओंकी संग्रहीत केवल सत्ताको ग्रहण करनेवाला संग्रहनय दर्शनोपयोग हो जायेगा, ऐसी आशंका नहीं करनी चाहिए. व्यों कि वह संग्रहनय तो श्रुतज्ञानका भेद है। अविशद प्रतिभासवाला होनेसे उसे नयपना बन रहा है। और ग्रन्थोंमें श्रुतज्ञानके भेदको नयज्ञान कहा गया है।

# ३. दर्शन व ज्ञानकी क्रम व अक्रम प्रवृत्ति

### १. छग्नस्थोंके दर्शन व ज्ञान क्रम पूर्वक होते हैं और केवलीको अक्रम

नि. सा./मू. १६० जुगनं वट्टइ णाणं केवलिणाणिस्स दंसणं च तहा। दिणयरपयासतापं जह वट्टइ तह मुणेयव्यं १६०। — केवलझानीको ज्ञान तथा दर्शन युगपत वर्तते है। सूर्यके प्रकाश व ताप जिस प्रकार वर्तते हो, उसी प्रकार जानना।

ध. १३/४,४,५४/३५६/१ छदुमत्थणाणाणि दंसणपुरुवाणि केश्रलणाणं पुण केवलदंसणसमकालभावी णिरावणत्तादो । = छदास्थोके ज्ञान दर्शन पूर्वक होते हैं परन्तु केवलज्ञान केश्रलदर्शनके समान कालमें होता है; क्योंकि, उनके ज्ञान और दर्शन ये दोनो निरावरण हैं। (रा. वा./५/१/३/१२४/११); (प. प्र./मू./२/३६); (ध. ३/९.२,१६१/४५७/२); (द. सं./मू. ४४)।

# २. केवल दर्शन व केवलज्ञानकी युगपत् प्रवृत्तिमें हेतु

क. पा. १/१-२०/ प्रकरण/पृष्ठ/पंक्ति—केवलणाणकेवलदंसणाणमुक्कस्स उव-जोगकालो जेण 'अंतोसुहुत्तमेक्तो' क्ति भणिदो तेण णव्वदे जहा केवल-णाणदंसणाणमक्कमेण उत्ती णहोदि क्ति। (१३१८/३४१/२)। अथ

### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

परिहारो उच्चदे। तं जहा केवलणाणदंसणावरणाणं किमक्रमणक्खओ, अहो कमेणेति । अक्रमेण विणासे संते केवजणाणेण सह केवलदंसणेण वि उप्पक्तियव्यं, अक्रमेण अविकलकारणे संते तैसि कमुण्यत्तिविरो-हादो । अतम्हा अक्रमेण उप्पण्णतादो ण केवलणाणदं सणाणं कमउत्ती त्ति । ( § ३२०/३५१/१ ) होउ णाम केवलणाणदंसणाणमक्रमेणुप्पत्ती; अक्रमेण विणद्वावरणत्तादो, किंतु केवलणाणं इसणुवजोगो कमेण चैव होंति, सामण्णविसेसयत्तेण अञ्चत्त वत्त-सरूवाणमञ्जमेण पउत्तिविरो-हादो ति । (§ ३२१/३५२/७) । होदि एसो दोसो जदि केवलणाणं विसेसबिसयं चेव केवलदंसणं पि सामण्णविसयं चेव। ण च एवं, दोण्हं पि विसयाभावेण अभावप्पसगादो । ( § २२२/३५३/१ ) । तदो सामण्णविसेसविसयत्ते केवलणाण-दंसणाणमभावो होडज णिविसय-त्तादो त्ति सिद्धं। उत्तं च-अद्दिर्दं अण्णादं केवित एसो हु भासह सया वि। एएयसमयम्मि हंदि हु वयणविसेसी ण संभवइ।१४०। अण्णादं पासंतो अदिदृमरहा सया तो वियाणंतो। किं जाणइ कि पासइ कह सब्बणहो सि वा होइ।१४१। ( §३२४/३६६/३)। ण च दोण्हमुबजोगाणमञ्चनेण बुत्ती विरुद्धा; कम्मकयस्स कम्मस्स तदभावेण अभावमुत्रगयस्स तत्थ सत्तविरोहादो । ( §३२५/३५६/१० ) । एवं संते केवणणाणदंसणाणमुक्तस्मेण अंतोमुहत्तमेत्तकालो कथं जुजादे। सहि वग्ध-छवछ-सिव-सियालाईहि खज्जमाणेषु उप्पण्ण केवलणाण-दंसणुक्रस्सकालग्गहणादो जुज्जदे । ( §३२६/३६०/६ ) । = प्रश्न- चूँ कि केश्लज्ञान और केथलदर्शनका उत्कृष्ट उपयोगकाल अन्तर्मुहूर्त कहा है, इससे जाना जाता है कि केवलज्ञान और केवलदर्शनकी प्रवृत्ति एक साथ नहीं होती १ उत्तर-१. उक्त शंकाका समाधान करते हैं। हम पूछते है कि केवलज्ञानावरण व केवलदर्शनावरणका क्षय एक साथ होता है या क्रमसे होता है १ (क्रमसे तो होता नहीं है, क्योंकि आगममें झानाबरण, दर्शनाबरण व अन्तराय इन तीनों कर्मीकी सत्त्व ब्युच्छित्ति १२ वें गुणस्थानके अन्तर्मे युगपत वतायी है (दे० सत्त्व)। यदि अक्रमसे क्षय माना जाये तो केवलज्ञानके साथ केवल-दर्शन भी उत्पन्न होना चाहिए, क्यों कि केबलज्ञान और केबलदर्शनकी उत्पत्तिके सभी अधिकल कारणोंके एक साथ मिल जानेपर उनकी क्रममे उत्पत्ति माननेमें विरोध आता है। और क्यों कि वे अक्रमसे उत्पन्न होते हैं इसलिए उनकी प्रदत्ति भी क्रमसे नहीं बन सकती। २. प्रश्न-- केवलज्ञान व केवलदर्शनकी उत्पत्ति एक साथ रही आओ क्योंकि उनके आवरणोंका विनाश एक साथ होता है। किन्तु केवलज्ञानोपयोग और केवलदर्शनोपयोग ऋमसे ही होते हैं, क्यों कि केनलदर्शन सामान्यको विषय करनेवाला होनेसे अन्यक्तरूप है और केत्रल्ज्ञान विशेषको विषय करनेवाला होनेसे वयक्त रूप है, इसलिए उनकी एक साथ प्रवृक्ति माननेमें विरोध आता है। उत्तर-यदि केवलज्ञान केवल विशेषको और केवलदर्शन केवल सामान्यको विषय करता, तो यह दोष सम्भव होता, पर ऐसा नहीं है, क्यों कि केवल सामान्य और केवल विशेषका विषयका अभाव होनेसे उन दोनों (ज्ञान व दर्शन) के भी अभावका प्रसंग प्राप्त होता है। अतः जत्र कि सामान्य विशेषात्मक वस्तु है तो केवलदर्शनको केवल सामान्यको विषय करनेवाला और केवलज्ञानको केवल विशेषको विषय करनेवाला माननेपर दोनो उपयोगोंका अभाव प्राप्त होता है, क्योंकि केवल सामान्य और केवल विशेष रूप पदार्थ नहीं पाये जाते। कहा भी है-यदि दर्शनका विषय केवल सामान्य और ज्ञानका विषय केवल विशेष माना जाये तो जिनमें जो अहर है ऐसे ज्ञात पदार्थको तथा जो अज्ञात है ऐसे दष्ट पदार्थको ही सदा कहते हैं, ऐसी आपत्ति प्राप्त होगो । और इसलिए 'एक समयमें ज्ञात और रष्ट पदार्थको केवली जिन कहते हैं। यह बचन विशेष नहीं बन सकता है।१४०। अज्ञात पदार्थको देखते हुए और अदृष्ट पदार्थको जानते हुए अरहंत देव क्या जानते हैं और क्या देखते हैं तथा उनके सर्व-इता भी कैसे बन सकती है १ ११४१। (और भी दें० दर्शन/२/३,४)। ३ दोनों उपयोगोकी एक साथ अवृत्ति माननेमें विरोध भी नहीं आता है, क्योंकि, उपयोगोकी क्रमवृत्ति कर्मका कार्य है. और कर्मका अभाव ही जानेसे उपयोगोकी क्रमवृत्तिका भी अभाव हो जाता है, इसलिए निरावरण केवलज्ञान और केवलदर्शनकी क्रमवृत्तिके माननेमें विरोध आता है। ४. प्रश्न-यदि ऐसा है ता इन दोनोका उत्कृष्टक्रपसे अन्तर्मृहूर्तकाल केसे बन सकता है १ उत्तर-चूँकि, यहाँपर सिंह, व्याघ, छव्यल, शिवा और स्याल आदिके द्वारा खाये जानेवाले जीवोंमे उत्पन्न हुए केवलज्ञान दर्शनके उत्कृष्टकालका यहण किया है, इसलिए इनका अन्तर्मृहूर्त प्रमाण काल बन जाता है।

### ३. छदास्थॅंके दर्शनज्ञानकी क्रमवृत्तिमें हेतु

ध. १/१,१,१३३/३०४/३ भवतु छद्मस्थायाम्य्यक्रमेण क्षीणावरणे इव तयो प्रवृत्तिरिति चेन्न, आवरणाविरुद्धाक्रमयोरक्रमप्रवृत्तिविरोधात । अस्वसंविद्ध्यो न कदाचिद्य्यारमोपलभ्यत इति चेन्न, बहिरकोप-योगावस्थायामन्तरक्नोप्योगानुपलम्भात् । =प्रप्रन--आवरण कर्मसे रहित जीवोमें जिस प्रकार द्यान और दर्शनकी युगपत् प्रवृत्ति पायी जाती है, उसी प्रकार छद्मस्थ अवस्थामें भी उन दोनोंकी एक साथ प्रवृत्ति होओ । उत्तर-१, नहीं क्योंकि आवरण कर्मके उदयसे जिनकी युगपत् प्रवृत्ति करनेकी शक्ति रुक गयी है, ऐसे छद्मस्थ जीवोके ज्ञान और दर्शनमें युगपत् प्रवृत्ति माननेमें विरोध आता है। प्रश्न--२, अपने आपके संवेदनसे रहित आत्माकी तो कभी भी उप-लिच नहीं होती है । अर्थात् निज संवेदन तो प्रत्येक जीवको हर समय रहता ही है) । उत्तर-नहीं, क्योंकि, बहरंग पदार्थोंके उप-योगस्वप अवस्थामें अन्तरंग पदार्थका उपयोग नहीं पाया जाता है।

# ४. दर्शनोपयोग सिद्धि

# १. आस्म ग्रहण अनध्यवसाय रूप नहीं है

ध, १/६,१,४/१४८/३ सत्येवमनध्यवसायो दर्शनं स्यादिति चेन्न. स्वाध्य-वसायस्थानध्यवसितवाह्यार्थस्य दर्शनत्वात् । दर्शनं प्रमाणमेव अवि-संवादित्वातः, प्रभासः प्रमाणं चाप्रमाणं च विसंवादाविसंवादोभय-रूपस्य तत्रोपलम्भात् । —प्रश्न—दर्शनके लक्षणको इस प्रकारका (सामान्य आत्म पदार्थग्राहक) मान लेनेपर अनध्यवसायको दर्शन मानना पड़ेगा १ उत्तर—नहीं, क्योंकि, बाह्यार्थका निश्चय न करते हुए भी स्वरूपका निश्चय करनेवाला दर्शन है, इसलिए वह अनध्य-वसायरूप नहीं है। ऐसा दर्शन अविसंवादी होनेके कारण प्रमाण ही है। और अनध्यत्रसायरूप जो प्रतिभास है वह प्रमाण भी है और अप्रमाण भी है, वयोंकि उसमें विसंवाद और अविसंवाद दोनों पाये जाते हैं। ('कुछ है'ऐसा अनध्यत्रसाय निश्चयात्मक या अविसंवादी है)।

# २. दर्शनके लक्षणमें 'सामान्य' पदका अर्थं आत्मा ही है

ध. १/१.९.४/१४०/३ तथा च 'जं सामण्णं गहणं त' दंसणं' इति वच-नेन विरोधः स्थादिति चेन्न, तत्रात्मनः सकलकाह्यार्थसाधारणत्वतः सामान्यव्यपदेशभाजो प्रहणात् । — प्रश्न — उक्त प्रकारसे दर्शन और ज्ञानका स्वरूप मान तीनेपर अन्तरंग सामान्य विशेषका प्रहण दर्शन, बाह्य सामान्य विशेषका प्रहण ज्ञान (दे० दर्शन/२/३.४) 'वस्तुका जो सामान्य ग्रहण होता है उसको दर्शन कहते हैं' परमागमके इस वचनके साथ (दे० दर्शन/१/३/२) विरोध आता है १ उत्तर—ऐसा नहीं है, क्यों कि, आत्मा सम्पूर्ण बाह्य पदार्थों में साधारण रूपसे पाया जाता है (अर्थात सर्व पदार्थ प्रतिभासात्मक है), इसलिए उक्त-वचनमें सामान्य संज्ञाको प्राप्त आत्माका ही सामान्य पदसे प्रहण किया है। (ध. १/१,१,१३१/३-०/६); (ध. ७/२,१,६६/२६७/२); (घ. १३/१,६,८६/३६४/११); (क पा १/१-२०/६३२८/३६०/३); (इ. सं./टी /४४/१६१/६)—(विशेष दे० दर्शन/२/३,४)।

# ३. सामान्य शब्दका अर्थ निर्वित्रहर रूपसे सामान्य-विशेषात्मक ग्रहण है

ध, १/१,१,४/१४७/४ तदपि कथमबसीयत इति चेन्न, 'भावाण' णेव कट्टु आयारं ' इति वचनात् । तद्यथा भावानां बाह्यार्थानामाकारं प्रतिकर्मव्यवस्थामकृत्वा यद्दप्रहणं तद्दर्शनम्। अस्यैवार्थस्य पुनर्णि दृढी-करणार्थं, 'अविसेसिऊण उट्ठें' इति, अर्थानिवशेष्य यह ग्रहणं तह-र्शनमिति । न बाह्यार्थगतसामान्यप्रहणं दर्शनमित्याराङ्कनीयं तस्या-वस्तुनः कर्मत्वाभावात् । न च तदन्तरेग विशेषो ग्राह्यत्वमास्कन्दतीत्य-तिप्रसङ्गात । = प्रश्न - यह कैसे जाना जाये कि यहाँपर सामान्य पदसे आत्माका ही ग्रहण किया है । उत्तर-ऐसी शंका नहीं करनी चाहिए, क्यों कि, 'पदार्थीके आकार अर्थात् भेदको नहीं करके' सूत्रमें कहे गये इस वचनसे उक्त कथनकी पुष्टि होती है। इसीको स्पष्ट करते हैं. भावोंके अथति बाह्य पदार्थीके, आकाररूप प्रति कर्म व्यवस्थाको नहीं करके. अर्थात् भेदरूपसे प्रत्येक पदार्थको ग्रहण नहीं करके, जो (सामान्य) ग्रहण होता है, उसको दर्शन कहते हैं। फिर भी इसी अर्थ को दृढ करनेके लिए पुत्रकार कहते हैं (दे० दर्शन/१/३/२) कि 'यह अमुक पदार्थ है, यह अमुक पदार्थ है' इत्यादि रूपसे पदार्थीकी विशे-यता न करके जो ग्रहण होता है, उसे दर्शन कहते हैं। इस कथनसे यदि कोई ऐसी आशंका करे कि बाह्य पदार्थीमें रहनेवाले सामान्यको ग्रहण करना दर्शन है, तो उसकी ऐसा आशंका करनी भी ठीक नहीं है. क्यों कि विशेषकी अपेक्षा रहित केवल सामान्य अवस्तुरूप है. इसलिए वह दर्शनके विषयभावको नहीं प्राप्त कर सकता है। उसी प्रकार सामान्यके बिना केवल विशेष भी ज्ञानके द्वारा ग्राह्म नहीं हो सकता, क्यों कि, अवस्तुरूप केवल सामान्य अथवा केवल विशेषका ग्रहण मान लिया जाये तो अतिप्रसंग दोष आता है। (और भी दे० दर्शन/२/३)।

# ४. सामान्य विशेषात्मक आत्मा केवळ सामान्य कैसे कहा जा सकता है

- क. पा. १/१-२०/६ ३२६/६६०/४ सामण्यितसेसप्पञ्जो जीवो कधं सामण्णं। ण असेसत्थपयासभावेण रायदोसाणमभावेण य तस्स समा-णत्तदंसणादो । = प्रश्न - जीव सामान्य विशेषात्मक है, वह केवल सामान्य कैसे हो सकता है ' उत्तर - १. वयों कि. जीव समस्त पदार्थों-को विना किसी भेद-भावके जानता है और उसमें राग-द्वेषका अभाव है, इसलिए जीवमें समानता देखी जाती है। (ध. १२/६,६, ८५/३६४/१)।

- ध. १/१,१,४/१४७/४ आत्मनः सकलवाह्यार्थसाधारणत्वतः सामान्य-व्यपदेशभाजा । = आत्मा सम्पूर्ण बाह्य पदार्थीमें साधारण रूपसे पाया जाता है, इसिलए 'सामान्य' शब्दसे आत्माका व्यपदेश किया गया है।
- ध. ७/२,१,६६/१००/६ ण च जीवस्स सामण्णत्तमसिद्धं णियमेण विणा विसईकपत्तिकालगोयराणं तत्थवें जणपञ्जओविचयम्बर्ध्संतरं गाणं तत्थ सामणत्ताविरोहादो । = जीवका सामान्यत्व असिद्धं भी नहीं है, क्यों कि नियमके बिना ज्ञानके विषयभूत किये गए त्रिकाल गोचर अनन्त अर्थ और व्यंजन पर्यायों से संचित बहिरंग और अन्तरंग पदार्थों का, जीवमें सामान्यत्व मानने में विरोध नहीं आता।

### ५. दर्शन सामान्यके अस्तिस्वकी सिद्धि

ध्.७/६,१,६६/पृष्ठ/पंक्तिण दंसणमत्थि विसयाभावादो । ण वज्जस्थ-सामण्णागहणं दंसणं, केवलदंसणस्साभावण्यसंगादो । कुदो । केवल-णाणेण तिकालगोयराणं तत्थवेंजणपज्जयसरूवस्स सम्बद्ध्वेषु अवगएसु केवलदंसणस्स विसयाभावा ( ६६।८ ) । ण चासेसविसेग्गाही केवलणाणं जेण समसत्थसामण्यं केवलदंसणस्स विसओ होज्ज । (६७।१) तम्हा ण दंसणमत्थि क्ति सिद्धं (६७।१०) ।

एत्थ परिहारी उच्चदे-खित्थ दंसणं, अट्टकम्मणिदेसादो । ...ण चासंते आवरणिज्जे आवयरमित्थ, अण्णत्थसहाणुवलंभादो । ...ण चावरणिज्जं णित्थ, चक्खुदंसणी अचक्खुदंसणी ओहिदंसणी खबोसमियाए, केवलदंसणी खइयाए लद्धीए सि तदिथपपुट्पायण-जिणवयणदंसणादो — (१९११)।

एक्षों में सस्सदो अप्पा णाणदंसण लब्खणो ।१६। इञ्चादि उबसंहारमुत्तदंसणादो च (१८।१०)।

आगमपमाणेण हो दुणाम दंसणस्स अत्थितं, ण जुत्तीषु च।ण, जुत्ती हि आमस्स बाहाभावादो। आगमेण वि जन्ना जुत्ती ण बाहिज्ज ति चे। सन्वंण बाहिज्जिद जन्ना जुत्ती, किंतु इमा बाहिज्जिद जन्नदाभावादो। तं जहा—ण णाणेण विसेसो चेव बेप्पिद सामण्णविसेसप्पयत्त्रणेण पत्तजन्मंत्रद्व्युवनंभादो (६८१०)।

ण घ एवं संते दंसणस्स अभावो, बज्भत्थे मोत्तूण तस्स अंतरंगिश्ये वावारादो । ण च केवलणाणमेव सित्तदुवसंजुत्तत्तादो बहिरंतरंगिरथपरिच्छेदयं. तम्हा अंतरंगोवजोगादो बहिरंगुवजोगेण पुधभूदेण होदक्वमण्णहा सठवण्हुत्ताणुववन्तीदो । अंतरंग बहिरंगुवजोगसण्णिरदुसत्तीजुत्तो अप्पा इच्छिदक्वो । 'जं सामण्णं ग्गहणं ग्गहणं ज्ये च एदेण सुत्तेणेदं वक्खाणं विरुज्भदे, अप्परथम्मि पउत्तसामण्ण-सह्ग्गहणादो ।(१६॥७)।

होदु णाम सामण्णेण दंसणस्स सिद्धीः केवलदंसणस्स सिद्धी च, ण सेस दंसणाणं ।(१००।६)।

= प्रश्न - दर्शन है ही नहीं, क्यों कि, उसका कोई विषय नहीं है। बाह्य पदार्थों के सामान्यको ग्रहण करना दर्शन नहीं हो सकता, क्यों कि वैसा माननेपर केवलदर्शनके अभावका प्रसंग आ जायेगा। इसका कारण यह है कि जब केवलद्शानके द्वारा त्रिकाल गोचर अनन्त अर्थ और व्यंजन पर्याय स्वरूप समस्त द्रव्यों को जान लिया जाता है, तब केवल दर्शनके (जाननेके) लिए कोई विषय ही (शेष) नहीं रहता। यह भी नहीं हो सकता कि समस्त विशेषमात्रका ग्रहण करनेवाला ही केवलज्ञान हो, जिससे कि समस्त पदार्थों का सामान्य धर्म दर्शनका विषय हो जाये (क्यों कि इसका पहले ही निराकरण कर दिया गया—दे० दर्शन/र/३) इसलिए दर्शनकी कोई पृथक् सत्ता है ही नहीं यह सिद्ध हुआ । उत्तर—१० अब यहाँ उक्त शंकाका परिहार करते हैं। दर्शन है, क्यों कि सूत्रमें आठकमों का निर्देश किया गया है। आवरणीयके अभावमें आवरण हो नहीं सकता, बयों कि जन्यत्र है सा

पाया नहीं जाता । (क पा.१/१-२०/§३२७/३५६/१) (और भी —दे० अगला शीर्षक)। २. आवरणीय है ही नहीं, सो बात भी नहीं है, 'चक्षुदर्शनी', अचक्षुदर्शनी और अवधिदर्शनी क्षायोपशमिक लब्धिसे और केवलदर्शनी क्षायिक लिखसे होते हैं (प.ख.७/२,१/सूत्र ६७-४६/ १०२,१०३) । ऐसे आवरणीयके अस्तित्वका प्रतिपादन करनेवाले जिन भगवान्के वचन देखे जाते हैं। तथा-'ज्ञान और दर्शन तक्षणवाला मेरा एक आस्मा ही शाश्वत हैं। इस प्रकारके अनेक उपसंहारसूत्र देखनेसे भी यही सिद्ध होता है, कि दर्शन है। प्रश्न २—आगम-प्रमाणसे भले ही दर्शनका अस्तित्व हो, किन्तु युक्तिसे ती दर्शनका अस्तित्व सिद्ध नहीं होता ? उत्तर - होता है, क्योंकि युक्तियोंसे आगमको बाधा नहीं होती। प्रश्न-आगमसे भी तो उत्तम युक्तिकी बाधा नहीं होनी चाहिए १ उत्तर- सचमुच ही आगमसे उत्तम युक्ति-की बाघा नहीं होती, किन्तु प्रस्तुत युक्तिकी बाधा अवश्य होती है, क्यों कि वह (ऊपर दी गयी युक्ति) उत्तम युक्ति नहीं है। ३. वह इस प्रकार है— <u>ज्ञान द्वारा</u> केवल विशेषका ग्रहण नहीं होता, क्योंकि सामान्य विशेषात्मक होनेसे ही द्रव्यका जात्यंतर स्वरूप पाया जाता है (विशेष दे० दर्शन/२/३,४) । ४. इस प्रकार आगम और मुक्ति दोनों से दरानका अस्तित्व सिद्ध होनेपर उसका अभाव नहीं माना जा सकता, नयों कि दर्शनुका व्यापार बाह्य वस्तुको छोडकर अन्तर्ग बस्तुमें होता है। (विशेष दे० दर्शन/२/२)। १. यहाँ यह भी नहीं कह सकते कि केत्रलज्ञान ही दो शक्तियोंसे संयुक्त होनेके कारण, बहिरंग और अंतरंग दोनों वस्तुओका परिच्छेदक है (वयोंकि इसका निराकरण पहले ही कर दिया जा चुका है)(दे० दर्शन/६/६)। ६. इसलिए अन्तरंग उपयोगसे बहिरंग उपयोगको पृथक् ही होना चाहिए अन्यथा सर्वज्ञत्वकी उपपत्ति नहीं बनती । अतएव आत्माको अंतरंग उपयोग और बहिरंग उपयोग ऐसी दो शक्तियोंसे युक्त मानना अभीष्ट सिद्ध होता है (विशेष दे० दर्शन/२/६)। ७. ऐसा मानने १र 'वस्तुसामान्यका ग्राहक दर्शन है' इस सूत्रसे प्रस्तुत व्याख्यान विरुद्ध भी नहीं पडता है, क्यों कि उक्त सूत्रमें 'सामान्य' हाब्दका प्रयोग आरम पदार्थके लिए हो किया गया है (विशेष दै० दर्शन/४/२-४)। प्रश्न<--इस प्रकारसे सामान्यसे दर्शनकी सिद्धि और केवलदर्शनकी सिद्धि भले हो जाये, किन्तु उससे शेष दर्शनोंकी सिद्धि नहीं होती, वयोंकि ( सूत्रवचनोंमें उनकी प्रारूपणा बाह्यार्थ विषयक रूपसे की गयी है)। उत्तर- (अन्य दरोनोंकी सिद्धि भी अवश्य होती है, क्योंकि वहाँ की गयी नाह्या-र्थाश्रित प्ररूपणा भी वास्तवमें अन्तरंग विषयको ही बताती है -देव दर्शन/६/३)।

# ६. दर्शनावरण प्रकृति भी स्वरूपसंवेदनको घातती है

य.६/१,६-१,१६/२२/६ कधमेदेसि पंचण्हं दंसणावरणवयएसो। ण, चेयणमवहरंतस्स सञ्बदंसणिवरोहिणो दंसणावरणत्तपिडिवरोहा-भावा। कि दर्शनम् श्वानोत्पादकप्रयत्नानुविद्धस्वसंवेदो दर्शनं आत्म-विषयोपयोग इत्यर्थः। - प्रश्न-इन पाँचो निद्राञ्जोको दर्शनावरण संज्ञा कैसे है १ उत्तर - नहीं, क्यों कि, आत्माके चेतन गुणको अपहरण करनेवाले और सर्वदर्शनके विरोधी कर्मके दर्शनावरणस्वके प्रति कोई विरोध नहीं है। - प्रश्न-दर्शन किसेकहते हैं १ उत्तर-ज्ञानको उत्पादन करनेवाले प्रयत्नते संबद्ध स्व-संवदेन अर्थात् आत्म विषयक उपयोगको दर्शन कहते हैं।

ध.श/४.४,८४/३५५/२ एटार्सि पंच्णणपयडीणं बहिरंतरंगस्थगहणपडि-क्ताणं कथं दंसणात्ररणसण्णा दोण्णमानारयाणमेगानारयत्तविरो-हादो । ण, एदाओ पंच वि पयडोओ दंसणानरणीयं चेन, सगसंवेयण- विणासणकारणादो । बहिरंगत्थगहणाभावो विततो चेव होदि चि ण वोन्तुं जुत्तं, दसणाभावेण तिव्वणासादो । किमट्ठं दंसणाभावेण णाणाभावो । जिहाए विणासिद बन्भत्थगहणजणणसन्तित्तादो । ण च तुज्जणणसत्ती णाणं, तिस्से दंसणव्ययजीवत्तादो। = प्रश्न - ये पाँचौं (निद्रादि ) प्रकृतियाँ बहिरंग और अंतरंग दोनों ही प्रकारके अर्थके प्रहणमें बाधक है, इसलिए इनकी दर्शनावरण संज्ञा कैसे हो सकती है, क्यों कि दोनोंको आवरण करनेवालोंको एकका आवरण करनेवाला माननेमें विरोध आता है। उत्तर-नही, ये पाँचों ही प्रकृतियाँ दर्शनावरणीय ही हैं, क्योंकि वे स्वसंबदेनका विनाश करती हैं (घ.६/१९/६/१) प्रश्न-बहिर न अर्थ के ग्रहणका अभाव भी ती उन्हीं-से होता है । उत्तर—ऐसा कहना ठीक नहीं है, क्यों कि उसका विनाश दर्शनके अभावसे होता है। प्रश्न-दर्शनका अभाव होनेसे ज्ञानका अभाव क्यों होता है । उत्तर – कारण कि निद्रा बाह्य अर्थ के ग्रहणको उत्पन्न करनेवाली शक्ति (प्रयत्न विशेष) की विनाशक है। और यह शक्ति ज्ञान तो हो नहीं सकती, क्योंकि, वह दर्शनात्मक जीव स्वरूप है (दे० दर्शन/१/३/३) ।

### ७. सामान्य प्रहण व आत्मग्रहणका समन्वय

व्र. सं./टो./४४/१६२/२ कि बहुना यदि कोऽपि तर्कार्थ सिद्धार्थ च ज्ञात्वैकान्तदुराप्रहत्यागेन नयविभागेन मध्यस्थवृत्त्या व्याख्यानं करोति, तदा द्वयमपि घटत इति । कथिमिति चेत्—तर्के मुख्यवृत्त्या परसमयव्याख्यानं, तत्र यदा कोऽपि परसमयी पृच्छति जैनागमे दर्शनं ज्ञानं चेति गुणद्वयं जीवस्य कथ्यते तस्कथं घटत इति । तदा तेषामात्मग्राहकं दर्शनमिति कथिते सति ते न जानन्ति । पश्चादा-चार्येंस्तेषां प्रतीत्यर्थं स्थूलव्याख्यानेन बहिर्विषये यत्सामान्यपरि-च्छेदनं तस्य सत्तावलोकनदर्शनसङ्घा स्थापिता, यच्च शुक्लिमद-मिरयादि विशेषपरिच्छेदनं तस्य ज्ञानसंज्ञा स्थापितेति दोषो नास्ति। सिद्धान्ते पुनः स्वसम्यव्याख्यानं मुख्यवृत्त्या। तत्र मुक्ष्मव्याख्यानं क्रियमाणे सत्याचार्यैरात्मग्राहकं दर्शनं व्याख्यातमित्यत्रापि दोषो नास्ति । = अधिक कहनेसे क्या-यदि कोई भी तर्क और सिद्धान्त-के अर्थको जानकर, एकान्त दुराग्रहको त्याग करके, नयोंके विभागसे मध्यस्थता धारण करके, ज्याख्यान करता है तम तो सामान्य और आत्मा ये दोनों ही घटित होते है। सो कैसे १०-तर्कमें मुख्यतासे अन्यमतको दृष्टिमे रखकर कथन किया जाता है। इसलिए उसमें यदि कोई अन्यमतः वसम्बी पूछे कि जैन सिद्धान्तमें जीवके 'दर्शन और ज्ञान' ये जो दो गुण कहे जाते है, वे कैसे घटित होते हैं ! तन इसके उत्तरमें यदि उसे कहा जाय कि 'आत्मग्राहक दर्शन हैं' तो वह समभेगा नहीं । तब आचार्योने उनको प्रतीति करनेके लिए विस्तृत ड्यारूयानसे 'जो बाह्य विषयमें सामान्य जानना है उसका नाम 'दर्शन' स्थापित किया और जो 'यह सफेद है' इत्यादि रूपसे नाह्य में विशेषका जानना है उसका नाम 'ज्ञान' ठहराया, अतः दोष नहीं है। सिद्धान्तमें मुख्यतासे निजसमयका व्याख्यान होता है, इसलिए सिद्धान्तमें जब सुक्ष्म व्याख्यान किया गया तब आचार्योने 'आत्म-ग्राहक दर्शन है' ऐसा कहा। अतः इसमें भी दोष नहीं है।

# ५. दर्शनोपयोगके भेदोंका निर्दश

# १. दर्शनके भेदोंके नाम निर्देश

ष. सं./१/१, १/सूत्र १३९/१७८ दंसणाणुनादेण अत्थि चनखुदंसणी अच-नखुदंसणी खोधिदंसणी केवलदंसणी चेदि। =दर्शनमार्गणाके अनुवादसे चक्षुदर्शन, अचधुदर्शन, अवधिदर्शन और केवलदर्शन धारण करनेवाले जीव होते हैं। (पं. का /मू./४२), (ति. सा./मू.१३/१४) स. सि./२/६/१६२/६), (रा. वा./२/६/३/१२४/६), (द्र. सं /दी./१३/-१८/४), (प. प्र./२/३४/१४४/२)

### २. चक्षु आदि दर्शनीके लक्षण

पं.सं./१/१३६-१४१ चक्क्वूणाजं पयासइ दीसइत चक्खुदंसणं विति। सेसिदियप्पयासो णायव्यो सो अचवखु त्ति ॥१३१॥ परमाणुआदियाइ अंतिमरत्वध त्ति मुत्तदव्वाइं। तं ओहिइंसणं पुण जं पस्सइ ताइं पचान्स्वं ॥१४०॥ बहुविह बहुप्पद्यारा उज्जोबा परिविद्यम्हि खेतिम्ह । लोयालोयवितिमिरो सो केवलदंसणुज्जोबो ॥१४१॥ = चक्षु इन्द्रिय-के द्वारा जो पदार्थका सामान्य अंश प्रकाशित होता है, अथवा दिखाई देता है, उसे चक्षुदर्शन कहते है। शेष चार इन्द्रियोसे और मनसे जो सामान्य प्रतिभास होता है उसे अवशुदर्शन जानना चाहिए। ॥१३१॥ सवलघु परमाणुसे आदि लेकर सर्वमहात् अन्तिम स्कन्ध तक जितने मूर्त द्रव्य हैं, उन्हें जो प्रत्यक्ष देखता है, उसे अवधिदरान कहते है ॥१४०॥ बहुत जातिके और बहुत प्रकारके चन्द्र सूर्य आदिके उद्योत तो परिमित क्षेत्रमे ही पाये जाते हैं। अर्थात वे थोड़ेसे ही पदार्थोंको अल्प परिमाण प्रकाशित करते हैं। किन्तु जो केवल दर्शन उद्योत है, वह लोकको और अलोकको भी प्रकाशित करता है, अर्थात् सर्व चराचर जगदको स्पष्ट देखता है ॥१४१॥ ( ध.१/१,१,१३१/ गा १६४-१६७/३५२). ( ध ७/४,४,५६/गा,२०-२१/१०० ), ( गो. जी./ मू./४८४-४८६/८८६ ) ।

पं. का./त. प्र./४२ तदावरणक्षयोपशमाचक्षुरिन्दियवलम्बाच मुर्त्तद्रव्यं विकलं सामान्येनात्रबुध्यते तच्चक्षुर्दर्शनम् । यत्तदावरण्थयोपशमाचक्षु-वर्जितेतरचतुरिन्द्रियानिन्द्रियावलम्बाच मूर्तामूतं द्रव्यं सामान्येनावबुध्यते तदचक्षुर्दर्शनम् । यत्तदावरणक्षयोपशमादेव मूर्त-द्रव्यं विकलं सामान्येनावबुध्यते तदवधिदर्शनम् । यत्सकलावरणा-त्यन्तक्ष्मे केवल एव मूर्त्तामूत्तेद्रव्यं सकलं सामान्येनावबुध्यते तत्स्वा-भाविकं केवलदर्शनमिति स्वरूपाभिधानम्। = अपने आवरणके क्षयोपशमसे और चश्रुइन्द्रियके आलम्बनसे मूर्त द्रव्यको विकत्तरूप से (एकदेश) जो सामान्यतः अवबोध करता है वह चक्षुदर्शन है। उस प्रकारके आवरणके क्षयोपशमसे तथा चक्षुसे अतिरिक्त क्षेप चार इन्द्रियों और मनके अवलम्बनसे मूर्त अमूर्त द्रव्योंको विकलरूपसे (एकदेश) जो सामान्यत अवबोध करता है, वह अचक्षुदर्शन है। उस प्रकारके आवरणके क्षयोपशमसे ही (बिना किसी इन्द्रियके अवलम्बनके ) मूतं द्रव्यको विकलरूपसे (एक्देश ) जो सामान्यतः अवन्नोधन करता है, वह अवधिदर्शन है। समस्त आवरणके अत्यंत क्षयसे केवल (आत्मा) ही मूर्त अमूर्त द्रव्यको सकलरूपसे जो सामान्यतः अवबोध करता है वह स्वाभाविक केवलदर्शन है। इस प्रकार (दर्शनीपयोगीके भेदोंका) स्वरूपकथन है। (नि. सा./ता. वृ./१३, १४ ); ( द्र. सं./टी /४/१३/६ै ) ।

# ३. वाह्यार्थाश्रित प्ररूपणा परमार्थसे अन्तरंग विषयको ही बताती है

ध. ५/२, १. ६६/१००/१२ इदि अडमत्थिवस्यदंसणपस्तवणादो । ण एदाणं गाहाणं परमत्थात्थाणुवगमादो । को सो परमत्थत्थो । बुच्चदे—यत् चक्षुषां प्रकाशते चक्षुषा दश्यते वा तत् चक्षुदर्शनमिति अवते । चित्रविद्यणाणादो जो पुठ्यमेव सुवसत्तीए सामण्णए अणुह्ओ चक्रदु-णाणुष्पत्तिणिमित्तो तं चक्षुदंसणिमिदि उत्तं होदि । गाहाए जल-भजणमकाळण उज्जुवत्थो किण्ण धेष्यदि । ण, तत्थ पुठ्युत्तासेसदोस-ष्यसंगादो ।

शेषेन्द्रियेः प्रतिपन्नस्यार्थस्य यस्मात् अवगमनं ज्ञातव्यं तत् अचशुर्दर्शनमिति । सेसिदियणाणुण्यत्तीदो जो पुव्यमेव भ्रुवसत्तीए अप्पणो विसयम्मि पडिबद्धाए सामण्णेण संवेदो अचक्खुणाणुण्यस्ति-णिमित्तो तमचक्खुदंसणमिदि उत्तं होदि ।

परमाण्यादिकानि आ पश्चिमस्कन्धादिति मूर्तिद्रव्याणि यस्मात पश्यति जानीते तानि साक्षात् तत् अवधिदर्शनमिति द्रष्टव्यम्। परमाणुमादि कादूण जाव पिन्छमखंधो त्ति द्विदपोग्गलदव्याणमय-गमादो पचनस्वादो जो पुठनमेव सुवसत्तीविसयउवजोगो ओहिणाणु-प्पत्तिणिमित्तो तं ओहिदंसणिमिदं घेतव्व । अण्लहा णाणदंसणाणं भेदाभावादो । = प्रश्न- इन सूत्रवचनोंमे (दे० पहिलेवाला दीर्धक नं०२) दर्शनकी प्ररूपणा बाह्यार्थविषयक रूपसे की गयी है १ उत्तर-ऐसा नहीं है, क्योंकि, तुमने इन गायाओका परमार्थ नहीं सम्भा। प्रश्न-वह परमार्थ कौन-साहै व उत्तर-कहते है-१. (गाथाके पूर्वार्धका इस प्रकार है) जो चक्षुओको प्रकाशित होता अर्थात् दिखता है. अथवा ऑख द्वारा देखा जाता है. वह चक्षुदर्शन है'--इसका अर्थ ऐसा समफना चाहिए कि चक्षु इन्द्रियज्ञानसे जो पूर्व ही सामान्य स्वशक्तिका अनुभव होता है, जो कि चक्षु ज्ञानकी उत्पत्तिमें निमित्तरूप है, वह चक्षुदर्शन है। प्रश्न--गाथाका गला न घोंटकर सीधा अर्थ क्यो नहीं करते १ उत्तर--नही करते, क्योकि वैसाकरनेसे पूर्वोक्त समस्त दोषोका प्रसग आता है। २ – गाथाके उत्तरार्धका अर्थ इस प्रकार है - 'जी देखा गया है, अर्थात् जो पदार्थ शेष इन्द्रियों के द्वारा जाना गया है' उससे जो ज्ञान होता है, उसे अचक्षुदर्शन जानना चाहिए। (इसका अथे ऐसा समफना चाहिए कि-) चक्ष इन्द्रियको छोडकर शेष इन्द्रियज्ञानोकी उरपत्तिसे पूर्व ही अपने विषयमें प्रतिबद्ध स्वशक्तिका, अचक्षुज्ञानकी उत्पक्तिमें निमित्तभूत जो सामान्यसे संवेदन या अनुभव होता है, वह अचक्ष-दर्शन है। ३-द्वितीय गाथाका अर्थ इस प्रकार है-- 'परमाणुसे लगाकर अन्तिम स्कन्ध पर्यन्त जितने पूर्त द्रव्य है, उन्हें जिसके द्वारा साक्षात् देखता है या जानता है, वह अवधिदशंन है।' इसका अर्थ ऐसा समभाना चाहिए, कि-परमाणुसे लेकर अन्तिम स्कन्ध पर्यन्त जो पुरुगलद्रवय स्थित है, उनके प्रत्यक्ष ज्ञानसे पूर्व ही जो अवधिज्ञानकी उत्पत्तिका निमित्तभूत स्वशक्ति विषयक उपयोग होता है, वही अवधिवर्शन है, ऐसा ग्रहण करना चाहिए। अन्यथा ज्ञान और दर्शनमें कोई भेद नहीं सहता। (ध. ६/१,६-१, १६/३३/२); ( घ. १३/५, ५, ८५/३५५/७ ) ।

# बाह्यार्थाश्रित प्ररूपणाका कारण

ध. १६/१/११ पुठ्यं सञ्यं पि इंसणमज्भस्थिवसयिमिदि पक्षविदं, संपिह्
चक्खुदंसणस्स बज्भस्थिवसत्तं पक्षविदं ति णेदं घडदे, पुन्वावरविरोहादो । ण एस दोसो, एवं विहेसु बज्भस्थेसु पिडबद्धसगसत्तिसंवेयणं चक्खुदंसणं ति जाणावणहुं बज्भस्थिवसयप्रस्वणाकरणादो । = प्रश्न १ — सभी दर्शन अध्यात्म अर्थको विषय
करनेवाले हैं, ऐसी प्ररूपणा पहिले की जा चुको है। किन्तु इस
समय बाह्यार्थको चक्षुदर्शनका विषय कहा है, इस प्रकार यह कथन
संगत नहीं है, क्योंकि इससे पूर्वापर विरोध होता है १ उत्तर — यह
कोई दोष नहीं है, क्योंकि इस प्रकारके बाह्यार्थमें प्रतिबद्ध आत्म
राक्तिका संवेदन करनेको चक्षुदर्शन कहा जाता है, यह बतलानेके
लिए उपर्युक्त बाह्यार्थ विषयताकी प्ररूपणा की गई है।

ध. % १२,१,१६ ११०१/४ कधमंतरंगाए चिक्खिदियिधसमपिडिबद्धाए सत्तीए चिक्खिदियसस पउत्ती । ण अंतरंगे बहिर गत्थोवयारैण बालजण-बोहणट्ठं चक्खूणं च दिस्सिदि तं चक्खूटं सणिमिदि परूवणादो । = परन २ — उस चक्षु इन्द्रियसे प्रतिबद्ध अन्तरंग शिक्तमें चक्षु इन्द्रिय-की प्रवृत्ति कैसे हो सकती है १ उत्तर — नहीं, स्थार्थमे तो चक्षु इन्द्रिय-की अन्तरंगमें ही प्रवृत्ति होतो है, किन्तु बालक अनोके ज्ञान कराने-के लिए अन्तरंगमें बाह्यार्थके उपचारसे 'चक्षुओको जो दिखता है, बही चक्षुदर्शन है, ऐसा प्ररूपण किया गया है। क्या,१/१-२०/९३६१/३६७/३ इदि अज्मत्थिणि हेसादो ण दंसणमंतर गरथ-विसयमिदि णासंकणिज्जं, विसयणिह सदुवारेण विसयिणि-हेसादो अण्णेण पयारेण अंतरंगिवसयणिरू वणाणुववसीदो। = प्रश्न ३—इसमें (पूर्वोक्त अवधिदर्शनकी व्याख्यामें) दर्शनका विषय बाह्य पदार्थ बतलाया है, अतः दर्शन अन्तरंग पदार्थको विषय करता है, यह कहना ठीक नहीं है! उत्तर—ऐसी आशंका नहीं करनी चाहिए, क्योंकि गाथामें विषयके निर्देश द्वारा विषयोका निर्देश किया गया है। क्योंकि अन्तरंग विषयका निरूपण अन्य प्रकारसे किया नहीं जा सकता है।

# ५. चक्षदर्शन सिद्धि

ध.१/१,१,१३१/३७१/१ अथ स्याद्विषयिवष्यसंपातसमनन्तरमावग्रहणं अवग्रहः। न तेन बाह्यार्थमतिविधिसामान्यं परिच्छिद्यते तस्यावस्तुनः कर्मत्वाभावग्रत्। तस्माद्विधिनिषेधात्मकबाह्यार्थग्रहणमवग्रहः। न स दर्शनं सामान्यग्रहणस्य दर्शनव्यपदेशात्। ततो न चक्षुर्दर्शनिमिति । अत्र प्रतिविधीयते, नेते दोषाः दर्शनमाढौकन्ते तस्यान्तरङ्गार्थविषय-त्वात् । …सामान्यविशेषात्मकस्यात्मनः सामान्यश्ववाच्यत्वेनो-पादानात् । तस्य कथं सामान्यवेति चेदुच्यते । चक्षुरिन्द्रियक्षयोप-शमो हि नाम रूप एव नियमितस्ततो रूपविशिष्टस्यैवार्थग्रहणस्यो-पत्वम्भात् । तत्रापि रूपसामान्य एव नियमितस्ततो नीलादिष्वेव रूपण्ये विशिष्टार्थं प्रति समानः आत्मव्यतिरिक्तक्षयोपशमाभावादात्मापि तद्द्वारेण समानः। तस्य भावः सामान्यं तद्दर्शनस्य विषय इति रिथतम् ।

अथ स्याच्चक्षुषा अल्प्रकाशते तदर्शनम्। न चात्मा चक्षुषा प्रकाशते तथानुपलम्भात् । प्रकाशते च रूपसामान्यविशेषविशिष्टार्थः । न स दर्शनमर्थस्योषयोगरूपस्वविरोधात् । न तस्योपयोगोऽपि दर्शनं तस्य ज्ञानरूपःवात्। ततो न चक्षुर्दर्शनमिति, न, चक्षुर्दर्शनावरणी-कर्मणोऽस्तिरवान्यथानुपपत्तेराधार्याभावे आधारकस्याप्य-भावात्। तस्माञ्चक्षुर्दर्शनमन्तरङ्गविषयमित्यङ्गीकर्तव्यम्। = प्रश्न १--विषय और विषयीके योग्य सम्बन्धके अनन्तर प्रथम ग्रहणको जो अवग्रह कहा है। सो उस अवग्रहके द्वारा बाह्य अर्थ में रहनेवाले विधि-सामान्यका ज्ञान तो हो नहीं सकता है, क्यों कि, बाह्य अर्थमें रहने-वाला विधि सामान्य अवस्तु है। इसलिए वह कर्म अर्थात् ज्ञानका विषय नहीं हो सकता है। इसलिए विधिनिषेधारमक बाह्मपदार्थको अवग्रह मानना चाहिए। परन्तु वह अवग्रह दर्शनरूप तो हो नहीं सकता, क्योंकि जो सामान्यको प्रहण करता है उसे दर्शन कहा है ( दे० दर्शन/१/३/२ ) अतः चक्षुदर्शन नहीं बनता है ? उत्तर—ऊपर दिये गये ये सब दोष (चक्षु) दर्शनको नहीं प्राप्त होते है, क्योंकि वह अन्तरंग पदार्थको विषय करता है। और अन्तरंग पदार्थ भी सामान्य विशेषारमक होता है।...(दे० दर्शन/२/४)। और बह उस सामान्यविशेषात्मक आत्माका ही 'सामान्य' शब्दके बाच्यरूपमें ग्रहण किया है। प्रश्न २—<u>उस (अ्त्रात्मा) को सामान्यपना कैसे है ?</u> उत्तर-चक्षुइन्द्रियावरणका क्षयोपशम रूपमें ही नियमित है। इसलिए उससे रूपविशिष्ट ही पदार्थका ग्रहण पाया जाता है। बहॉपर भी चक्षुदर्शनमें रूपसामान्य ही नियमित है, इसलिए उससे नीला-दिकर्ने किसी एक रूपके द्वारा ही विशिष्ट वस्तुकी उपलब्धि नहीं होतो है। अत. चक्षुइन्द्रियावरणका क्षयोपशम रूपविशिष्ट अथेके प्रति समान हैं। आत्माको छोडकर क्षयोपशम पाया नहीं जाता है, इसलिए आत्मा भी क्षयोगशमकी अपेक्षा समान है। उस समानके भावको सामान्य कहते हैं। वह दर्शनका विषय है। प्रश्न ३—चस्रु

इन्द्रियसे जो प्रकाशित होता है उसे दर्शन कहते हैं। परन्तु आत्मा तो चश्च इन्द्रियसे प्रकाशित होता नहीं है, क्योंकि, चश्च इन्द्रियसे आत्माकी उपलब्धि होती हुई नहीं देखी जाती है। ४० चश्च इन्द्रियसे रूप सामान्य और रूपिक्षेष्ठेषसे युक्त पदार्थ प्रकाशित होता है। परन्तु पदार्थ तो उपयोगरूप हो नहीं सकता, क्योंकि, पदार्थको उपयोगरूप माननेमें विरोध आता है। ६० पदार्थ का उपयोग भी दर्शन नहीं हो सकता है, क्योंकि उपयोग ज्ञानरूप पड़ता है। इसलिए चश्चदर्शनका अस्तित्व नहीं बनता है। उत्तर—नहीं, क्योंकि, यदि चश्चदर्शन नहीं हो तो चश्चदर्शनायरण कर्म नहीं बन सकता है, क्योंकि, आधार्यके अभावमें आधारकका भी अभाव हो जाता है। इसलिए अन्तरंग पदार्थको विषय करनेवाला चश्चदर्शन है, यह बात स्वीकार कर लेना चाहिए।

# ६. दष्टकी स्मृतिका नाम अवश्चदर्शन नहीं है

ध. १/१.१.१३३/३०३/० दष्टान्तस्मरणमचक्षुर्दर्शनिमिति केचिदाचक्षते तन्न
घटते एकेन्त्रियेषु चक्षुरभावतोऽचक्षुदर्शनस्याभावासंजननात । दष्टशब्द
उपसंभवाचक इति चेत्र उपलब्धार्थविषयस्मृतेर्दर्शनत्वेऽङ्गीक्रियमाणे
मनसो निर्विषयतापत्तेः । ततः स्वरूपसंवेदनं दर्शनिमत्यङ्गीकर्तव्यम् ।
च्द्रशन्त अर्थात् वेखे हुए पदार्थका स्मरण करना अचक्षुदर्शन है,
इस प्रकार कितने ही पुरुष कहते हैं, परन्तु उनका ऐसा कहना घटित
नहीं होता है, क्योंकि, ऐसा माननेपर एकेन्द्रियजीवोमें चक्षुइन्द्रियका अभाव होनेसे (पदार्थको पहिले वेखना हो असम्भव होनेके कारण)
उनके अचक्षुदर्शनके अभावका प्रसंग आ जायगा । प्रशन—द्रशन्तमें
'दृष्ट' शब्द उपलम्भवाचक ग्रहण करना चाहिए ! उत्तर—नहीं,
वयोंकि, उपलब्ध पदार्थको विषय करनेवाली स्मृतिको दर्शन स्वीकार
कर त्रेनेपर मनको विषय रहितपनेकी आपत्ति आ जाती है । इसलिए
स्वरूपसंवेदन (अचक्षु) दर्शन है, ऐसा स्वीकार करना चाहिए ।

# ७. पाँच दर्शनोंके किए एक अच्छुदर्शन नाम क्यों

ध.१५/१०/२ पंचणां दंसणाणमचनखुदंसणिमिदि एगणिद्देसो किमट्ठं कदो। तेसिं पच्चासत्ती अतिथ त्ति जाणानणट्ठं कदो। कधं तेसि पचासत्ती। विसर्वदो पुथभूदस्स अनकमेण सग-परपचनखस्स चनखु-दंसणिवसयस्सेव तेसि विसयस्स परेसि जाणानणोनायाभावं पिडः समाणत्तादो। = प्रश्न-(चक्षु इन्द्रियसे अतिरिक्त चार इन्द्रिय व मन विषयक) पाँच दर्शनोंके लिए अचक्षुदर्शन ऐसा एक निर्देश किस लिए किया। (अर्थात् चक्षुदर्शनवत् इनका भी रसना दर्शन आदि रूपसे पृथक्-पृथक् व्यपदेश क्यों न किया) १ उत्तर — उनकी परस्पर-में प्रत्यासित्त है, इस बातके अत्तलानेके लिए बैसा निर्देश किया गया है। पश्न-उनकी परस्परमें प्रत्यासित्त कैसे है १ उत्तर-विषयीसे पृथगभूत अत्तरव युगपत् स्व और परको प्रत्यस होनेवाले ऐसे चक्षु-दर्शनके विषयके समान उन पाँचों दर्शनोंके विषयका दूसरोंके लिए ज्ञान करानेका कोई उपाय नहीं है। इसकी समानता पाँघों ही दर्शनोंमें है। यही उनमें प्रत्यासित्त है।

### ८. केवल ज्ञान व दर्शन दोनों कथंचित् एक हैं

क, पा. १/१-२०/गा. १४३/३५७ मणपज्जवणाणं तो णाणस्स य दंसणस्स य विसेसो। केवलियं णाणं पुण णाणं त्ति य दंसणं त्ति य समाणं ११४३। — मनःपर्यय ज्ञानपर्यन्त ज्ञान और दर्शन इन दोनों में विशेष अर्थात् भेद है, परन्तु केवलज्ञानकी अपेक्षासे तो ज्ञान और दर्शन दोनों समान है। नोट—यद्यपि अगले शीर्षक नं०६ के अनुसार इनकी एकताको स्वीकार नहीं किया जाता है और उपरोक्त गाथाका भी खण्डन किया गया है, परन्तु घ./१ में इसी बातकी पृष्टि की है। यथा—)। (ध.६/३४/२)। ध. १/१.१.११६४/१८५/६ अनन्ति जिलालगो चरना छोऽथे प्रवृत्तं केवल हानं (स्वतो अभिन्नवस्तुपरिच्छेदकं च दर्शनिमिति) कथमनयोः समानतेति चेरकथ्यते। हानप्रमाणमात्मा ज्ञानं च त्रिकालगो चरानन्तद्रव्यपर्याय-परिमाणं तेतो ज्ञानदर्शनयोः समानत्विति। = प्रश्न-त्रिकालगो चरानन्त बाह्यपदार्थों में प्रवृत्ति करनेवाला ज्ञान है और स्वरूप मान्नमें प्रवृत्ति करनेवाला दर्शन है, इसलिए इन दोनों में समानता कैसे हो सकती है १ उत्तर-आत्मा ज्ञानप्रमाण है और ज्ञान त्रिकालके विषयभूत द्रव्योको अनन्त पर्यायोको जाननेवाला होनेसे तत्परिमाण है, इसलिए ज्ञान और दर्शनमें समानता है। (ध. ७/२,१,४६/१०२/६) (ध. ६/१,६-१,१७/३४/६) (और भी दे० दर्शन/२/७)।

दे दर्शन/२/६ (यदापि स्वकोय पर्यायोंकी अपेक्षा दर्शनका निषय ज्ञानसे अधिक है, फिर भी एक दूसरेकी अपेक्षा करनेके कारण उनमें समा-नता बन जाती है )।

### ९. केवकज्ञानसे मिन्न केवल दशनकी सिद्धि

क. पा. १/१-२०/प्रकरण/पृष्ठ/पंक्ति जेण केवलणाणं सपरपद्मासद्यं, तेण केवलदंसणं गरिथ त्ति के वि भगंति । एत्थुवउउजंतीओ गाहाओ — "मणपञ्जवणाणतो-"( \$३२४/३४७/४)। एवं पि ण घडदे: केवलणाणस्स पजनायस्स पजनायाभावादो । ण पजनायस्स पजनायाः अतिथ अण-वत्थाभावष्पसंगादो । ण केवलणाणं जाणइ पस्सइ वा; तस्स कत्तारत्ता-भावादो । तम्हा सपरप्पयासओ जीवो त्ति इच्छियव्यं । ण च दोण्डं पयासाणमेयत्तं; बज्भं तरंगत्थविसयाणं सायार-अणायारणमेन यत्तविरोहादो । (§३२६/३५७/८) । केवलणाणादो केवलदसणमभिण्ण-मिदि केवलद'सणस्य केवलणाणसं किण्ण होज्ज । ण एवं संते विसेसा-भावेण णाणस्स वि इंसणप्पसंगादो (§३२७/३६८/४)। - प्रश्न - चूं कि केवलज्ञान स्व और पर दोनोंका प्रकाशक है, इसलिए केवल दर्शन नहीं है, ऐसा कुछ आचार्य कहते हैं। और इस विषयको उपयुक्त गाथा देते हैं --मनःपर्ययज्ञानपर्यन्त ( दे० दर्शन/६/८ ) उत्तर--परन्तु उनका ऐसा कहता भी नहीं बनता है। १, क्यों कि केबलज्ञान-स्वयं पर्याय है, इस लिए उसकी दूसरी पर्याय नहीं हो सकती है। पर्यायकी पर्याय नहीं होती, क्योंकि, ऐसा माननेपर अनवस्था दोष आता है। ( ध. ६/१,६-१,१७/३४/२ )। (ध. ७/२,१,६६/६६/८ )। २. केवलज्ञान स्वयंतो न जानताही है और न देखता ही है, क्योंकि वह स्वयं जानने व देखनेका कर्ता नहीं है (आत्मा ही उसके द्वारा जानता है ) । इसलिए ज्ञानको अन्तर'ग व बहिर'ग दोनोंका प्रकाशक न मानकर जीव स्व व परका प्रकाशक है, ऐसा मानना चाहिए। (विशेष दे० दर्शन/२/६)। ३ – केवल दर्शन व केवलज्ञान ये दोनों प्रकाश एक हैं, ऐसा भी नहीं कहना चाहिए, क्योंकि बाह्य पदार्थीको विषय करनेवाले साकार उपयोग और अन्तरंग पदार्थको विषय करनेवाले अनाकार उपयोगको एक माननेमें विरोध आता है। (ध. १.९.१३३/३८३/९१ ): ( घ. ७/२.१.५६/६६/६ ) । ४. प्रश्न – केवलज्ञानसे केवलदर्शन अभिन्न है, इस लिए केवलदर्शन केवलज्ञान क्यों नहीं हो जाता ! उत्तर-नहीं, क्यों कि, ऐसा होनेपर ज्ञान और दर्शन इन दोनों में कोई विशेषता नहीं रहती है, इसलिए ज्ञानको भी दुर्शन-<u>पनेका प्रसंग प्राप्त होता है । ( विशेष दे० दर्शन/२ ) ।</u>

# १०. आवरण कर्मके अमावसे केवलदर्शनका अमाव नहीं होता

क. पा. १/१-२०/§ ३२८-३२१/३४१/२ महणाणं व जेण दंसणमावरणणि-बंघणं तेण स्वीणावरणिज्जे ण दंसणमिदि के विभणंति । एरथुव-उज्जंती गाहा—'भण्णइ स्वीणावरणे…' ( §३२८) । एदं पि ण घडदे;

आवरणकयस्स मइणाणस्सेव होउ णाम आवरणकयचनखुअचनखु-अोहिदं सणाणमावरणाभावेण अभावो ण केवलदं सणस्य तस्स कम्मेण अजणिदत्तादो । ण कम्मजणिदं केवलदंसणं, सगसरूवपयासेण विणा णिच्चेयणस्स जीवस्स णाणस्स वि अभावप्पसंगादो ।= चुँकि दर्शन मतिज्ञानके समान आवरणके निमित्तसे होता है, इसलिए आवरणके नष्ट हो जानेपर दर्शन नहीं रहता है, ऐसा कुछ आचाय कहते हैं। इस विषयमें उपयुक्त गाथा इस प्रकार है- 'जिस प्रकार ज्ञानावरणसे रहित जिनभगवानुमें ... इत्यादि '... पर उनका ऐसा कहना भी नहीं बनता है, क्यों कि जिस प्रकार मृतिज्ञान आवरणका कार्य है, इसलिए अवरणके नष्ट हो जानेपर मतिज्ञानका अभाव हो जाता है। उसी प्रकार आव-रणका अभाव होनेसे आवरणके कार्य चक्षुदर्शन अचक्षुदर्शन अौर अवधिदर्शनका भी अभाव होता है तो होओ पर इससे केवल दर्शनका अभाव नहीं हो सकता है, क्यों कि केवल दर्शन कर्मजनित नहीं है। उसे कर्मजनित मानना भी ठीक नहीं है, ऐसा माननेसे, दर्शनावरण-का आभाव हो जानेसे भुगवान्को केवलदर्शनकी उत्पत्ति नहीं होगी, और उसकी उत्पत्ति न होनेसे वे अपने स्वरूपको न जान सकेंगे, जिससे वे अचेतन हो जायेंगे और ऐसी अवस्थामे उसके ज्ञानका भी अभाव प्राप्त होगा ।

# ६. श्रुत विभंग व मनःपर्ययके दर्शन सम्बन्धी

# १. श्रुतदर्शनके अभावमें युक्ति

घ. १/१,१,१३३/३८४/५ श्रुतदर्शनं किमिति नोच्यते इति चेन्न, तस्य मित्रपूर्वकस्य दर्शनपूर्वकस्य विरोधादा। यदि बहिरङ्गर्थसामान्यविषयं दर्शनमभविष्यत्तदा श्रुतज्ञानदर्शनमि समभविष्यत् । = प्रश्न-श्रुतदर्शन क्यों नहीं कहा ? उत्तर-१. नहीं, क्यों कि, मित्ज्ञान पूर्वक होनेवाले श्रुतज्ञानको दर्शनपूर्वक माननेमें विरोध आता है। (ध. ३/१,२,१६१/४६६/१०); (ध. १३/६,६,५१/३६६/१) (और भी दे० आगे दर्शन/६/४) २. दूसरे यदि बहिरंग पदार्थको सामान्य रूपसे विषय करनेवाला दर्शन होता तो श्रुतज्ञान सम्बन्धी दर्शन भी होता। परन्तु ऐसा नहीं (अर्थाद श्रुत ज्ञानका व्यापार बाह्य पदार्थ है अन्तरंग नहीं, जब कि दर्शनका विषय अन्तरंग पदार्थ है) इसलिए श्रुतज्ञानके पहिले दर्शन नहीं होता।

ध. ३/१.२.१६१/४५७/१ जिंद सरूवसंवेदणं दंसणं तो एदेसि पि दंसणस्स अस्थित्तं पसज्जदे चेन्न, उत्तरज्ञानोत्पत्तिनिमित्तप्रयत्निविशिष्टस्वसंवे-दनस्य दर्शनत्वात् । ३. प्रश्न- यदिस्वरूपसंवेदन दर्शनहै, तो इनदोनों (श्रुत व मनःपर्यय ) ज्ञानोंके भी दर्शनके अस्तित्वकी प्राप्ति होती है १ उत्तर-नहीं, क्योंकि, उत्तरज्ञानकी उत्पत्तिके निमित्तभूत प्रयत्न-विशिष्ट स्वसंवेदनको दर्शन माना गया है । (यहाँ वह कार्य दर्शनकी अपेक्षा मित्जानसे सिद्ध होता है।

### २. विमंग दर्शनके अस्तित्वका कथंचित् विभि निषेध

दे. सत प्ररूपणा' ( विभगज्ञानीको अवधि दर्शन नहीं होता ) ।

ध. १/६,१,१३४/३८६/१ विभक्कदर्शनं किमिति पृथग् नोपिदष्ठमिति चेन्न, तस्याविध्दर्शनेऽन्तर्भावात । चिभड्ण दर्शनका पृथक्रूपसे उपदेश क्यों नहीं किया व उत्तर—नहीं, क्योंकि उसका <u>अविध दर्शनमें</u> अन्तर्भाव हो जाता है। (ध.१३/४,८८/३४६।

ध. १३/४,४,८४/३५६/४ तथा सिद्धिविनिश्चयेऽप्युक्तम्—अवधिविभंग-योरविधदर्शनम्' इति । =ऐसा ही सिद्धिविनिश्चयमें भी कहा है, —'अवधिज्ञान व विभंगुज्ञानके अवधिदर्शन ही होता है'।

# ३ मनः एर्ययद्दीनके अभावमें युक्ति

रा.ना./६/१० वार्तिक/पृष्ठ/पंक्ति-यथा अवधिज्ञानं दर्शनपूर्वकं तथा मनः-पर्ययज्ञानेनापि दर्शनपुरस्सरेण भवितव्यभिति चेतः, तन्नः, किं कारणम् । कारणाभावाद् । न मनःपर्ययदर्शनावस्णमस्ति । दर्शनावरणचतुष्टयोप-देशात्, तद्भावात् तत्क्षयोपशमाभावे तिल्लिमत्तम्न पर्ययदर्शनोपयोगा-भावः । (§१८/५१८/३२) । मनःपर्ययज्ञानं स्विविषये अवधिज्ञानवतः न स्वमुखेन वर्तते । कथं तर्हि । परकीयमन प्रणानिकथा । ततो यथा मनोऽतीतानागताथाँशिचतयति न तु पश्यति तथा मन पर्ययज्ञानयपि भूतभविष्यन्तौ वेत्ति न पश्यति । वर्तमानमतिमनोविषयविशेषा-कारेणैव प्रतिपद्यते, ततः सामान्यपूर्वं कवृत्त्यभावात् मन.पर्ययदर्शना-भावः (१ १६/४१६/३) । = प्रश्न - जिस प्रकार अवधिज्ञान दर्शन पूर्वक होता है, उसी प्रकार मन पर्ययज्ञानको भी दर्शन पूर्वक होना चाहिए 1 उत्तर-१. ऐसा नहीं है, क्योंकि, तहाँ कारणका अभाव है। मन पर्यय दर्शनावरण नहीं है, क्योंकि चक्षु आदि चार ही दर्शना-वरणोंका उपदेश उपलब्ध है। और उसके अभावके कारण उसके क्षयोपरामका भी अभाव है, और उसके अभावमे तिल्लिमित्तक मन'-पर्ययदर्शनोपयोगका भी अभाव है। २ मन प्ययज्ञान अवधिज्ञान-की तरह स्वमुखसे विषयोंको नहीं जानता. किन्तु परकीय मन-प्रणालीसे जानता है। अतः जिस प्रकार मन अतीत व अनागत अथाँ-का विचार चिन्तन तो करता है पर देखता नहीं, उसी तरह मन.-पर्ययज्ञानी भी भूत और भविष्यत्को जानता तो है, पर देखता नहीं। वह वर्तमान भी मनको विषयविशेषाकारसे जानता है, अतः सामान्यावलोकन पूर्वक प्रवृत्ति न होनेसे मनःपर्यय दर्शन नहीं बनता ।

घ. १/१,१,१३४/३०४/२ मनःपर्ययदर्शनं तर्हि वक्तव्यमिति चेन्न, मितपूर्वकत्वात्तस्य दर्शनाभावात्। =प्रश्न-मनःपर्यय दर्शनको भिन्न रूपसे कहना चाहिए । उत्तर- ३. नहीं, नयों कि, मनःपर्ययज्ञान मितज्ञानपूर्वक होता है, इसिलए मनःपर्यय दर्शन नहीं होता। (ध. ३/
१,२,१६१/४४६/१०); (ध १३/४,४,०४/३४६/४); (ध.६/१,६-१,१४/

२१/२ ); ( घ. १/४.१.६/५३/३ ) ।

दे. ऊपर श्रुत दर्शन सम्बन्धी —(उत्तर ज्ञानकी उत्पत्तिमें कारणभूत प्रयत्नरूप स्वस्रवेदनको दर्शन कहते हैं, परन्तु यहाँ उत्तर ज्ञानकी उत्पत्तिका कार्य मतिज्ञान ही सिद्ध कर देता है।)

# ४. मति ज्ञान ही श्रुत व सनःपर्ययका दर्शन है

द्र.सं./टो./४४/१८८/६ श्रुतज्ञानमन'पर्ययञ्चानजनकं यदवप्रहेहादिरूपं
मितिज्ञानं भिणितम्, तहिष दर्शनपूर्वकरवात्तदुपचारेण दर्शनं भण्यते,
यतस्तेन कारणेन श्रुतज्ञानमनःपर्ययज्ञानद्वयमिष दर्शनपूर्वकं ज्ञातव्यमिति । ⇒यहाँ श्रुतज्ञानको उत्पन्न करनेवाला जो अवप्रह और मन'पर्ययज्ञानको उत्पन्न करनेवाला ईहारूप मितिज्ञान कहा है; वह मितिज्ञान भी दर्शनपूर्वक होता है इसलिए वह मितिज्ञान भी उपचारसे
दर्शन कहलाता है। इस कारण श्रुतज्ञान और मनःपर्ययज्ञान इन
दोनोंको भी दर्शन पूर्वक जानना चाहिए।

# ७. दर्शनोपयोग सम्बन्धी कुछ प्ररूपणाएँ १. दर्शनोपयोग अन्तर्मुहूर्त अवस्थायी है

ध. १३/४.४.२३/२१६/१३ ज्ञानोत्पत्ते पूर्वावस्था विषयविषयिसंपातः ज्ञानोत्पादनकारणपरिणामविशेषसंतत्युत्पत्त्युप्पति अन्तर्मृहूर्त-कालः दर्शनव्यपदेशमाक्। च्ज्ञानोत्पत्तिकी पूर्वावस्था विषय व विषयीका सम्पात (सम्बन्ध) है, जो दर्शन नामसे कहा जाता है। यह दर्शन ज्ञानोत्पत्तिके कारणभूत परिणाम विशेषकी सन्ततिकी उत्पत्तिसे उपलक्षित होकर अन्तर्मृहूर्त कालस्थायी है।)

दे दर्शन/३/२ (वेवलदर्शनोपयोग भी तद्भवस्थ उपसर्ग केवलियोंकी अन्तर्मृहूर्त कालस्थायी है) नौट—(उपरोक्त अन्तर्मृहूर्त काल दर्शनो-पयोगकी अपेक्षा है और काल प्ररूपणामें दिये गये काल क्षयोपशम सामान्यकी अपेक्षासे है, अतः दोनोंमें विरोध नहीं है।

# २. लडध्यपर्याप्त दशामें चक्षुदर्शनोपयोग संमव नहीं पर निवृत्त्यपर्याप्त दशामें संमव है

ध ४/१,३,६७/१२६/८ यदि एवं, तो लब्धिअपज्यताणं पि चक्खुदंसणित्तं पसज्ज**दे** । तं च णत्थि, चवखुदंसणिअवहारकालस्स पदरंगुलस्स असं-खेजदिभागमेत्तपमाणप्पसंगादो । ण एस दोसो, णिञ्चत्तिअपज्जत्ताणं चवखदंसणमतिथ: उत्तरकाले णिच्छरण चक्ख्दं सणोवजोग-समुप्पत्तीए अविषाभाविचवलुदंसणखओवसमदंसणादो । दियएं चिदियसद्धिअपज्जनाणं चनखुदंसणं णितथ, ततथ चनखुदंसणो-वजोगसमुप्पत्तीए । अविषाभाविचव्खुदं सणक्खओवसमाभावादो । = प्रश्न-यदि ऐसा है (अर्थात् अपर्याप्तककालमें भी क्षयोपशमकी अपेक्षा चक्षुदर्शन पाया जाता है ) तो लब्ध्यपयिशक जीवींमें भी चक्ष-दर्शनीपनेका प्रसंग प्राप्त होता है। किन्तु लब्ध्यपयिषक जीवॉके चक्षु-दर्शन होता नहीं है। यदि लब्ध्यपर्याप्त जीवोंके भी चक्षदर्शनोपयोग-का सद्भाव माना जायेगा, तो चक्षुदर्शनी जीवोंके अवहारकालको प्रत-रांगुलके असंख्यातवें भागमात्र प्रमाणपनेका प्रसंग प्राप्त होता है। उत्तर--यह कोई दोष नहीं है, क्यों कि, निवृत्त्यपर्याप्त जीवोंके चक्षु-दर्शन होता है। इसका कारण यह है, कि उत्तरकालमें, अर्थात अप-र्याप्त काल समाप्त होनेके पश्चाद निश्चयसे चक्षुदर्शनोपयोगकी समु-रपत्तिका अविनाभावी चक्षुदर्शनका क्षयोपशम देखा जाता है। हाँ चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रिय लब्ध्यपर्याप्त जोवोंके चक्षुदर्शन नहीं होता, वर्योकि, उनमें चक्षदर्शनोपयोगकी समुत्पत्तिका अविनाभावी चक्षुदर्शनावरणकर्मके क्षयोपशमका अभाव है। (घ ४/१,५,२७८/ ४५४/६) ।

### ः. मिश्र च कार्माणकाययोगियोंमें चक्षुदशनोपयोगकाः अभाव

पं. सं,/पा /४/२७-२१ ओरालिमस्स-कम्मे मणपज्जिवहंगचवखुहीणा दि ।२७। तिम्मस्से केवलदुग मणपज्जिवहंगचवखूणा ।२०। केवलदुय-मणपज्जव-अण्णाणेतिएहि होति ते ज्ञणा । आहारजुयलजोए...।२१। —योगमार्गणाकी अपेक्षा और राष्ट्रदर्शन इन तीन रहित १ उपयोग होते हैं ।२६। वैक्रियक मिश्र काययोगमें केवलद्विक, मनःपर्पय, विभंगावधि और राष्ट्रदर्शन इन पाँचको छोडकर शेष ७ उपयोग होते हैं ।२८। आहारक मिश्रकाय योगमें केवलद्विक, मनःपर्ययक्षान और अज्ञानित्रक, इन छहको छोडकर शेष छः उपयोग होते हैं (अर्थात आहारिमश्रमें राष्ट्रदर्शनोपयोग होता है)।

### ४. दर्शनमार्गणामें गुणस्थानीका स्वामित्व

ष. लं. १/१,१/सू. १३२-१३६/३-२-३-६ चक्खुदंसणी चउरिंदियप्पहुंडि जाव खोणकसायवीयरायछदुमत्थात्ति ।१३३। अचक्खुदंसणी एइंदि-यप्पहुंडि जाव खोणकसायवीयराय छदुमत्था त्ति ।१३३। ओधिदंसणी असंजदसम्माइट्ठप्पहुंडि जाव खोणकसायवीयरायछदुमत्थात्ति ।१३४। केवसदंसणी तिसु ट्ठाणेसु सजोगिकेवली अजोगिकेवली सिद्धा चेदि ।१३६। चसुदर्शन उपयोगवाले जीव चतुरिन्द्रिय (मिध्यादृष्टि) से लेकर (संज्ञी पंचेन्द्रिय) क्षीण कषाय वीतराग छदास्थ गुणस्थान तक होते हैं ।१३२। अचक्षुदर्शन उपयोगवाले जीव एकेन्द्रिय (मिध्या-दृष्टि) से लेकर (संज्ञी पंचेन्द्रिय) क्षीणकषाय वीतराग छदास्थ गुण- स्थान तक होते हैं 1१३३। अवधिदर्शन वाले जीव (संश्ली पंचेन्द्रिय ही) असंयत सम्यादष्टिसे लेकर श्लीणकषाय बीतराग खद्मस्थ गुण-स्थान तक होते हैं 1१३४। केवल दर्शनके धारक जीव (संश्ली पंचेन्द्रिय व अनिन्द्रिय सयोगिकेवली, अयोगिकेवली और सिद्ध इन तीन स्थानोंमें होते हैं 1१३४।

वर्शनकथा — किन्न भारामल (ई० १७५६) हारा हिन्दी भाषाने रचित कथा।

### वर्शनिकया-दे क्रिया/३/२ (

दर्शनपाहुड़ — आ० कुन्दकुन्द (ई०१२७-१७६) कृतं सम्यग्दर्शन विषयक ३६ प्राकृत गाथाओं में निबद्ध प्रन्थ है। इस पर खा० श्रुत-सागर (ई०१४८१-१४६६) कृत संस्कृत टीका और प० जयचन्द खाबड़ा (ई०१८००) कृत भाषा बचनिका उपलब्ध है।(तो./२/११४);

दर्शनप्रतिमा — शावककी ११ भूमिकाओं मैं-से पहलीका नाम दर्शन प्रतिमा है। इस भूमिकामें यद्यपि वह यमरूपसे १२ वतों को धारण नहीं कर पाता पर अभ्यास रूपसे जनका पालन करता है। सम्यग्- दर्शनमें अत्यन्त इद हो जाता है और अष्टमूलगुण आदि भी निरति-चार पालने लगता है।

### १. दुर्शन प्रतिमाका लक्षण

- १. संसार शरीर भोग से निर्विण्ण पंचगुरु भक्ति
- था. सा./३/४ दार्शनिकः संसारशरीरभोगनिर्विष्णः पञ्चगुरुचरगभक्तः सम्यग्दर्शनिक्शुद्धश्च भवति । च्दर्शन प्रतिमावाना संसार और श्ररीर भोगोंसे विरक्त पांचीं परमेष्ठियोंके चरणकमलोंका भक्त रहता है और सम्यग्दर्शनसे विशुद्ध रहता है।
- २. संवेगादि सहित साष्टांग सम्यग्दृष्टि

मुभाषितरवनसन्दीष्ट/८३३ शंकादिवोषनिर्मुक्तं संवेगादिगुणान्वितं। थो भक्ते दर्शनं सोऽत्र दर्शनी कथितो जिनैः ॥=३३॥ = जो पुरुष शंकादि दोषोंसे निर्दोष संवेगादि गुणोंसे संयुक्त सम्यादर्शनको घारण करता है, वह सम्यादिष्ट (दर्शन प्रतिमावासा) कहा गया है ॥=३३॥

# २. **दर्श**न प्रतिसाधारीके गुण व वसादि

- १. विशि मोजनका त्यागी
- बहु. आ,/३१४ एयारसेसु पढमं वि जदो णिसि भोयणं कुणंतस्स । हाणं म ठाइ तम्हा णिसि भुत्ति परिहरे णियमा ॥३१४॥ म्मूं कि राजिको भोजन करनेवाले मनुष्यके ग्यारह प्रतिमाओं में-से पहली भी प्रतिमा नहीं ठहरती है, इसलिए नियमसे रात्रि भोजनका परिहार करना चाहिए। (ला. सं./२/४६)।
- २. सप्त व्यसन व पंचुदंबर फलका त्यागी
- वसु, शा, १२०६ पंचुं भरसहियाइं परिहरेइ इय जो सत्त विसणाइं। सम्मत्त विसुद्ध मई सो दंसणसावओं भणिओं ॥३०६॥ = जो सम्यग्दर्शन-से विशुद्ध चुर्नेद्ध जीव इन पांच उदुम्बर सहित सालों व्यसनोंका परित्याग करता है, वह प्रथम प्रतिमाधारी दर्शन शावक कहा गया है ॥२०६॥ (वसु, शा./६६-६८) (गुणभद्र शा./११२) (गो, जी./जी, प्र/४७७/८८४ में उद्दध्त)
- ३. मच मांसादिका त्यागी
- का. जा./सू./३२८-३२६ वहु-तस-समण्णिदं जं मज्जं मंसादि णिंदिदं दक्षं । जो ण य सेवदि णियदं सो दंसण-सामग्री होति ॥३२८॥ जो दिढचित्तो कीरदि एवं पि वयणियाणपरिष्ठीणो । वेरग्ग-भावियमणो

सो वि य दंसण-गुणो होति ॥३२६॥ = बहुत त्रसजीवोंसे युक्त मध, मांस आदि निन्दनीय वस्तुओंका जो नियमसे सेवन नहीं करता वह दार्शिनक श्रावक है ॥३२५॥ वैराग्यसे जिसका मन भीणा हुआ है ऐसा जो श्रावक अपने चिक्तको रढ करके तथा निदानको छोड़कर उक्त वर्तोंको पालसा है वह दार्शिनक श्रावक है ॥३२६॥ (का. अ./ मू./२०१)।

- ४. अष्टमूल गुणधारी, निष्मयोजन हिसाका त्यागी
- र. क. आ./मू./१३७ सम्यग्दर्शनशुद्धः संसारशरीरभोगनिर्मिण्णः । पृञ्चगुरुचरणशरणो दर्शनिकस्तन्त्रपथगृद्धाः । च्छो संसार भोगोंसे विरक्त
  हो, जिसका सम्यग्दर्शन विशुद्ध अर्थात् अतिचार रहित हो, जिसके
  पंचपरमेष्ठीके चरणोंकी शरण हो,तथा जो वर्तोके मार्गमें भवत्यागादि
  आठ मूलगुणौंका ग्रहण करनेवाला हो, वह दर्शन प्रतिमाधारी दर्शनिक
  है ॥१३७॥
- द्ध. सं ,/टी./४६/१६६/३ सम्यवस्तपूर्व करनेन मध्यमांसमधुरकागोतुम्बरपञ्चक-परिहाररूपाष्ट्रमूलगुणसहितः सस् संग्रामादिष्ठवृत्तोऽपि पापद्धर्घाद-भिनिष्प्रयोजनजीनघातादैः निवृत्तः प्रथमो दार्शनिकश्रावको भण्यते । स्सम्यव्हर्शन पूर्वक मध्य, मांस, मधु और पांच उदुम्बर फलोंके स्यागरूप आठ मूलगुणोंको पालता हुआ जो जीव मुद्धादिमें भवृत्त होनेपर भी पापको बढ़ानेवाले शिकार आदिके समान बिना प्रयोजन जीव घात नहीं करता, उसको प्रथम दार्शनिक श्रावक कहते हैं।

### ५. अष्टमूरुगुण धारण व सप्त व्यसनका त्याग

ला. सं./२/६ अष्टमूलगुणोपेतो च तादिक्यसनोर्डिकतः । नरो दार्शनिकः प्रोक्तः स्याच्चेत्सद्दर्शनान्वितः ॥६॥ = जो जीव सम्यग्दर्शनको धारण करनेवाला हो और फिर वह यदि आठों मृलगुणोंको धारण कर से तथा जूआ, चोरी आदि सातों व्यसनोंका त्याग कर दे तो वह दर्शन प्रतिमाको धारण करनेवाला कहलाता है ॥६॥

### ६. निरतिचार अष्टगुणधारी

सा. घ./१/७- पासिकाचारसंस्कार-दृढीकृतिवशुद्धहक् । भवाक्नभोगनिर्विण्णः, परमेष्ठिपदैकधीः ॥७॥ निर्मृत्यन्मलान्मृत्तगुणेष्वग्रगुणोत्मुकः । न्याय्यां वृत्ति तनुहिश्रये, तन्वन् दार्शनिको मतः ॥८॥
—पासिक श्रावकके आचरणोंके संस्कारसे निश्चल और निर्देषि हो
गया है सम्यादर्शन जिसका ऐसा संसार शरीर और भोगोंसे अथवा
संसारके कारण भूत भोगोंसे विरक्त पंचपरमेष्ठीके चरणोंका भक्त
मूल गुणोंमे-से अतिचारोंको दूर करनेवाला बतिक आदि पदोंको
धारण करनेमें उत्सुक तथा शरीरको स्थिर रखनेके लिए न्यायानुकृत
आजीविकाको करनेवाला व्यक्ति दर्शनप्रतिमाधारी श्रावक माना
गया है।

### ७. सप्त व्यसन व विषय तृष्णाका त्यागी

क्रिया कोष/१०४२ पहिली पड़िमा घर बुद्धा सम्यग्दर्शन शुद्धा । स्यागे जो सातो व्यसना छोडे विषयनिकी तृष्णा ॥१०४२॥ == प्रथम प्रतिमा-का धारी सम्यग्दर्शनसे शुद्ध होता है, तथा सातों व्यसनों को और विषयोंकी तृष्णाको छोड़ता है।

### ८. स्थूछ पंचाणुवतधारी

र, सा./८ उहरागुणवसणभयमलवेरागाइचार भत्तिविग्वं वा। एदे सत्तत्तरिया दंसणसावयगुणा भणिया । प्राः अध्यक्ष और बारह
उत्तरगुणों (बारह इत अणुइत गुणवस शिक्षावस) का प्रतिपालन,
सात व्यसन और पच्चीस सम्यवस्वके दोवोंका परित्याग, बारह
वैराग्य भावनाका चितवन, सम्यग्दर्शनके पांच अतीचारोंका परिस्याग, भिक्त भावना इस प्रकार दर्शनको धारण करनेवासे सम्यग्दष्टि
शावकके सत्तर गुण हैं।

रा. वा. हिं./७/२०/५६८ प्रथम प्रतिमा विषे ही स्थूल स्याग रूप पांच अणुमतका यहण है.. तहाँ ऐसा समफ्रना जो .. पंच उदम्बर फलमे तो त्रसके मारनेका त्याग भया। ऐसा अहिसा अणुमत भया। चोरी तथा परस्त्री त्यागमे दोऊ अचौर्य व ब्रह्मचर्य अणुमत भये। चू त कर्मादि अति तृष्णाके त्यागतें असत्यका त्याग तथा परिग्रहकी अति चाह मिटी (सत्य व परिग्रह परिणाम अणुमत हुए)। मांस, मच, शहदके त्यागतें त्रस क्रंमारकिर भक्षण करनेका त्याग भया (अहिसा अणुमत हुआ) ऐसे पहिलो प्रतिमामें पांच अणुमतकी प्रवृत्ति सम्भवे है। अर इनिके अतिचार दूर करि सके नाहीं ताते मत प्रतिमा नाम न पाने अतिचारके त्यागका अभ्यास यहाँ अवश्य करे। (चा. पा./ भाषा/२३)।

### ३. अविरत सम्यग्दष्टि व दर्शन प्रतिमामें अन्तर

प. पु./१९८/१६-१६ इयं श्रीधर ते नित्यं दियता मिदिरोत्तमा। इमां तावत पित्र न्यस्तां चषके विकचोत्पले ॥१६॥ इत्युक्त्वा ता मुखे न्यस्य चकार सुमहादरः। कथं विश्वतु सातत्र चार्वो संक्रान्तचेतने ॥१६॥ चहे लक्ष्मीधर। तुम्हे यह उत्तम मिदिरा निरन्तर प्रिय रहती थी सो खिले हुए नील कमलसे सुशोभित पानपात्रमें रखी हुई इस मिदिराको पिओ ॥१६॥ ऐसा कहकर उन्होने बडे आदरके साथ वह मिदिरा उनके मुखमें रख दी पर वह सुन्दर मिदिरा निश्चेतन मुखमें कैसे प्रवेश करती ॥१६॥

प. प्र./दी./२/१३३ गृहस्थावस्थायां दानशीत पूजीपवासादिस्तपसम्यवत्व - पूर्वको गृहिधर्मो न कृतः. दार्शनिकवित्तकाद्यो कादशविधश्रावकधर्म- रूपो वा। - गृहस्थावस्थामे जिसने सम्यवत्व पूर्वक दान, शील, पूजा, उपवासादिरूप गृहस्थका धर्म नहीं क्रिया, दर्शन प्रतिमा वत प्रतिमा आदि ग्यारह प्रतिमाके भेदरूप श्रावक वा धर्म नहीं धारण किया।

वसु. शा /१६-५७ एरिसगुण अट्ठजुयं सम्मतं जो घरेइ दिढ्वित्तो। सो हवइ सम्मदिट्ठो सहहमाणो पयत्थे य ॥१६॥ पंचुंबरसहियाइं सत्त वि विसणाइं जो विवउजेइ। सम्मत्तिसुद्धमई सो इंसणसावओ भणिओ ॥१७॥ — जो जीव इढिचित्त होकर जीवादिक पदार्थोंका श्रद्धान करता हुआ उपर्युक्त इन आठ (निशक्तिवि) गुणोंसे युक्त सम्यक्त्वको धारण करता है, वह सम्यग्दृष्टि कहलाता है ॥१६॥ और जो सम्यग्दर्शनसे विशुद्ध है बुद्धि जिसकी, ऐसा जो जीव पांच उदु-म्बर फल सहित सातों ही व्यसनोका स्थाग करता है वह दर्शन श्रावक कहा गया है ॥४७॥

ला.सं./३/१३१ दर्शनप्रतिमा नास्य गुणस्थानं न पञ्चमस् । केवलपाक्षिकः सः स्याद्गुणस्थानादसयतः ।१३१। = जो मनुष्य मदादि तथा सप्त व्यसनोंका सेवन नहीं करता परन्तु उनके सेवन न करनेका नियम भी नहीं लेता, उसके न तो दर्शन प्रतिमा है और न पाँचवाँ गुणस्थान ही होता है। उसको केवल पाक्षिक भावक कहते हैं, उसके असंयत नामा चौथा गुणस्थान होता है। भावार्थ—जो सम्यग्दृष्टि मद्य मांसादिके त्यागका नियम नहीं लेता, परन्तु कुछ क्रमसे चली आयी परिपाटीके अनुसार उनका सेवन भी नहीं करता उसके चौथा गुणस्थान होता है।

का.ज./भाषा पं. जयचन्द/३०७ पच्चीस दोषोंसे रहित निर्मल सम्यग्दर्शन का धारक अविरत सम्यग्देष्टि है तथा अष्टमूल गुण धारक तथा सप्त व्यसन त्यागी शुद्ध सम्यग्देष्टि है ।

### ४. दर्शन प्रतिमा व वत प्रतिमामें अन्तर

रा.बा./हि /७/२०/४६८ पहिली प्रतिमामें पाँच अणुबतों की प्रवृत्ति सम्भवें है अर इनके अतिचार दूर कर सके नाहीं ताते बत प्रतिमा नाम न पावें।

चा.पा./पं. जयचन्द/२३/१३ दर्शन प्रतिमाका धारक भी अणुवती ही है ... याकें अणुवत अतिचार सहित होय है तातें वती नाम न कहा।

दूजी प्रतिमामें अणुवत अतिचार रहित पानै तातें वत नाम कहा इहाँ सम्यक्तक कें अतीचार टालै है सम्यक्त ही प्रधान है ताते दर्शन प्रतिमा नाम है (क्रिया कोष/१०४२-१०४३)।

### ५. दर्शन प्रतिभाके अतिचार

चा.पा./टी./२१/४३/१० (नोट—मूनके लिए दे० सांकेतिक स्थान)।
समस्त कन्दमूलका त्याग करता है, तथा पुष्प जातिका त्याग करता
है।(दे० भक्ष्याभक्ष्य/४/३४)। नमक तैल आदि अमर्यादित वस्तुओंका
त्याग करता है (दे०—भक्ष्याभक्ष्य/२) तथा मांसादिसे स्पर्शित वस्तुका
त्याग (दे०—भक्ष्याभक्ष्य/२) एवं द्विदलका दूधके संग त्याग करता है
(भक्ष्याभक्ष्य/३) तथा रात्रिको ताम्बूल, औषधादि और जलका त्याग
करता है।(दे० रात्रि भोजन)। अन्तराय टोलकर भोजन करता है।
(दे० अन्तराय/२) उपरोक्त त्यागमें यदि कोई दोष लगे तो वह दर्शन
प्रतिमाका अतिचार कहलाता है। विशेष दे० भक्ष्याभक्ष्य।

सप्त व्यसनके अतिचार—हे० वह वह नाम ।

\* दर्शन प्रतिसामें प्रासुक पदार्थोंके ग्रहणका निर्देश

—दे०सचित्ताः

दर्शनमोह— दे० मोहनीय। दर्शनवाद— दे० श्रद्धानवाद। दर्शन विनय— दे० विनय/१।

दर्शनिवशुद्धि — तीर्थ करत्वकी कारणभूत षोडश भावनाओं में सर्व प्रथम व सर्व प्रधान भावना दर्शनिवशुद्धि है। इसके बिना शेष १५ भावनाएँ निरर्थक है। वयोकि दर्शनिवशुद्धि ही आत्मस्वरूप संवेदनके प्रति एक मात्र कारण है। सम्यग्दर्शनका अत्यन्त निर्मत्त व हढ हो जाना ही दर्शनिवशुद्धि है।

### १. दर्शनविशुद्धि मावनाका लक्षण

१. तत्त्वार्थके श्रद्धान द्वारा शुद्ध सम्यग्दर्शन

प्र.सा./ता•व /८२/१०४/१८ निजशुद्धात्मरुचिरूपनिश्चयसम्यवत्वसाधकेन मूद्धत्रयादिपञ्चविद्यातिमलरहितेन तत्त्वार्थश्रद्धानस्थणेन दर्शनेन शुद्धा दर्शनशुद्धाः पुरुषाः । = निज शुद्धात्मकी रुचि रूप सम्यवत्वका जो साधक है ऐसा तीन मूद्धताओं और २६ मलसे रहित तत्त्वार्थके श्रद्धान रूप सक्षणवाले दर्शनसे जो शुद्ध हैं वे पुरुष दर्शनशुद्ध कहे जाते हैं।

### २. साष्टांग सम्यग्दर्शन

रा.वा./६/२४/१/६/२६ जिनोपदिष्टे निर्ग्रन्थे मोक्षवरमं नि रुचिः निःश्रड्-कितत्वाश्रष्टाङ्गादर्शनविश्वद्धिः ।१। =जिनोपदिष्ट निर्ग्रन्थ मोक्षमार्ग में रुचि तथा निर्शाकितादि आठ अंग सहित होना सो दर्शनविश्वद्धिः हैं (स.सि./६/२४/३३८/४)।

भ, आ./बि./१६%।३५०/१० नि:शं कित्रत्वादिगुणपरिणतिर्द शनविशुद्धिः तस्यां सर्यां शङ्काकाङ्शाविचिकित्सादीनां अशुभपरिणामानां परि-प्रहाणां त्यागो भवति । = निशकित वर्षे रह गुणोकी आत्मामें परिणति होना यह दर्शनशुद्धि है। यह शुद्धि होनेसे कांक्षा, विचिकित्सा वगैरह अशुभ परिणामरूपी परिग्रहोंका त्याग होता है।

### ३. निर्दोष सम्यग्दर्शन

घ.८/३.४१/०६/६ दंसणं सम्मद्दंसणं, तस्स विमुज्झदा दंसणांबसुज्झदा, तोए दंसणविमुज्झदाए जीवा तित्थयरणामगोदं कम्मं वंधंति । तिमुद्धाबोढ-अट्ट-मलवदिण्तिसम्मद्दंसणभावो दंसणविमुज्झदा णाम । = 'दर्शन' का अर्थ सम्यग्दर्शन है । उसकी विशुद्धताका नाम दर्शनविशुद्धता है । उस दर्शनविशुद्धिसे जीव तीर्थंकर नामकर्मका बन्ध करते हैं। तीन मूढताओं से रहिंत और आठ मलों से व्यतिरिक्त जो सम्यादर्शनभाव है उसे दर्शनिवशुद्धता कहते है (चा.सा./११/६)।

४. अमध्य मक्षणके त्याग सहित साष्टांग सम्बग्दर्शन

मा. पा./टो./७७/२२१/२ एतैः (निशड्कितस्वादि) अष्टिभर्णुणैर्युक्तस्वं चर्मजलतैलघृतसूतमाशनाप्रयोगस्यं मूलकर्गर्जरसूरणकन्दगृञ्जनपला-ण्डुनिशदौरिधककलिड्गपञ्चपुष्यसधानककौसुम्भपत्रपत्रशाकमौसादि - सस्कभाजनभोजनादिपरिहरणं च दर्शनिवशुद्धिः। — सम्यग्दर्शनके आठ गुणोसे युक्त होना। चर्मकी वस्तुमे रखे जल, तेल, घी आदि खानेकी वस्तुओका प्रयोग न करना। कन्द, मूली, गाजर आदि जमीकन्द, आञ्च, बडफलादि तरबूज, पंच पुष्प, आचार, कौसुंभ पत्र और पत्रेके शाक तथा मांसादिके खानेवालोके वर्तनोमें रखे हुए भोजनको त्यागना यह दर्शनिवशुद्धि है।

### ५ सम्यग्दर्शनकी और अविचल झकाव

घ.न/३,४१/८०/२ ण तिमूढा बोढत्तहुमस्त्वदिरेगेहि चेव दंसणिवसुज्मदा सुद्धणयाहिष्पएण होदि, किंतु पुट्यिन्सगुणेहि सस्त्वं सद्धूण द्विद-सम्मदंसणस्स साहूणं पासु अपिरच्चागे...पयद्वावणं विसुज्भदा णाम । = शुद्ध नयके अभिप्रायसे तीन सूढताओं और आठ मलोंसे रहित होनेपर ही दर्शनविशुद्धता नहीं होती, किन्तु पूर्वोक्त गुणोंसे अपने निज स्वरूपको प्राप्तकर स्थित सम्भग्दर्शनकी साधुआंकी प्राप्तक परित्याग आदि...की युक्ततामें प्रवर्तनेका नाम विशुद्धता हैं।

### २, सम्यग्दर्शनको अपेक्षा दर्शनविश्चद्धि निर्देशका कारण

चा.सा /१२/१ विशुद्धि विना दर्शनमात्रादेव तीर्थं करनामकर्मवधी न भवति. त्रिमृद्धापोढाष्ट्रमदादिरहित्त्वात् उपलब्धिनिजस्वरूपस्य सम्य-ग्दर्शनस्य शेषभावनानां तत्रैवान्तर्भावादिति दर्शनविशुद्धता व्याख्याता । = प्रश्त-(सम्यग्दर्शनकी अपेक्षा दर्शनविशुद्धि निर्देश क्यो किया !) उत्तर—ख्यों कि, सम्यग्दर्शनकी विशुद्धिके विना केवल सम्यग्दर्शन होने भात्रसे तीर्थं कर नामकर्मका बन्ध नहीं होता । वह विशुद्ध सम्यग्दर्शनमें (चाहे तोनमेंसे कोई सा भी हो) तीन मृद्धता और आठ मदोसे रहित होनेके कारण अपने आत्माका निजन्तरूप प्रत्यक्ष होना चाहिए 'बाकीकी पन्द्रह भावनाएँ भी उसी एक दर्शनविशुद्धिमें ही शामिल हो जाती है. इसिलए दर्शन-विशुद्धताका व्याख्यान किया।

### सोलह मावनाओंमें दर्शनिवशुद्धिकी प्रधानता

भ.आ./मू./७४० सुद्धे सम्मन्ते अविरदो वि अज्जेदि तित्थयरणामं। जादो दु सेणियो आगमेसि अरुहो अविरदो वि ।७४०। = शका, कांधा वगैरह अतिचारोसे रहित अविरत सम्यग्द्धिकी भी तीर्थं कर नाम-कर्मका बंध होता है। केवल सम्यग्दर्शनकी संहायतासे ही श्रेणिक राजा भविष्यत्कालमें अरहंत हुआ।

द्र.सं/टो./२८/१५६/४ थोडराभावनासु मध्ये परमागमभाषया पञ्चविदाति-मलरहिता तथाध्यारमभाषया निजशुद्धारमीपादेयरुचिरूपा सम्यक्त-भावनैव मुख्येति विद्येष । = इन सोलह भावनाओंमें, परमागम भाषासे - - २५ दोषोंसे रहित तथा अध्यारम भाषासे निजशुद्ध आत्मामें उपादेय रूप रुचि ऐसी सम्यक्त्वकी भावना ही मुख्य है, ऐसा जानना चाहिए।

# ४. एक दर्शनविद्युद्धिसे ही तीर्थंकर प्रकृतिका बन्ध कैसे सम्मव है

घ. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. ५. </

एण होदि, कितु पुन्निक्लगुणेहि सर्त्वं ल्ख्रणं द्विदसम्महं सणस्स साहूणं पासुअपरिचागे साहूण समाहिसंघारणे साहूणं वेजावच्छोगे अरहंतभत्तीए बहुध् भत्तीए पवयणभत्तीए पवयणवच्छसदाए पवयणे पट्टावणे अभिन्द्वणं णाणोवजोगजुत्त त्तणे पयट्टावणं विसुक्भदा णाम । तीए दंसणविसुक्भदाए एकाए वि तित्थयरकम्मं बंधंति ।

घ. ८/३,४१/८६/५ अरहंतयुत्ताणुट्ठाणाणुवत्तर्णं तदणुट्ठाणपासो ना अरहंतभत्ती ण म । ण च एसा दसणिवसुक्भदादीहि विणा संभवइ, विरोहादो ।= प्रश्न-केवल उस एक दर्शनविशुद्धतासे ही तीर्थकर मामकर्मका बन्ध कैसे सम्भव है, क्योंकि, ऐसा मालनेसे सब सम्य-ग्टिष्टियोंके तीर्थं कर नामकर्मके बन्धका प्रसंग आवेगा : उत्तर-इस शंकाके उत्तरमें कहते हैं कि शुद्ध नयके अभिप्रायसे तीन मुढताओं और आठ मलोसे रहित होनेपर ही दर्शनविशुद्धता नहीं होती, किन्तु पूर्वोक्त गुणोसे (तीन मृहताओं व अग्रुट मलों रहित) अपने निज स्वरूपको प्राप्तकर स्थित , सम्यग्दर्शनके, साधुओको प्राप्तक परित्याग, साधुओकी समाधिसंधारणा, साधुओंकी वैयावृत्तिका सयोग, अरहन्त भक्ति, बहुश्रुत भक्ति, प्रवचन भक्ति, प्रवचन वस्स-लता, प्रवचन प्रभावना, और अभीक्ष्णज्ञानोपयोग युक्तत्में प्रवर्त नेका नाम विशुद्धता है। उस एक ही दर्शनविशुद्धतासे ही तीर्थं कर कर्म-को बाँधते है। (चा सा./५२/४) अरहन्तके द्वारा उपिदष्ट अनुष्ठानके अनुक्ल प्रवृत्ति करने या उक्त अनुष्ठानके स्पर्शको अर्हत भक्ति कहते है। और यह दर्शनिवशुद्धतादिकोके बिना सम्भव नहीं है।

दर्शनिवशुद्धि वत - औपशमिकादि (उपशम, क्षयोपशम व क्षायिक) तीनो सम्यक्त्वोके आठ अंगोंकी अपेक्षा २४ अग होते हैं। एक उपनास एक पारणा क्रमसे २४ उपवास पूरे करें। जाप - नमोकार मन्त्रका त्रिकाल जाप, (ह. पु./३४/६६)। (झत विधान संग्रह/१०७) (सुदृष्टितरंगिणी/)

दर्शनशुद्धि -- आ० चन्द्रप्रभ सूरि (ई०११०२) द्वारा रचित सम्यव्यव विषयक न्यायपूर्ण प्रन्थ । न्यायावतार/प० ४/सतीश सन्द्र

दर्शनसार — आ० देवसेन (ई० १३३) द्वारा रचित प्राकृत गाथः बद्ध प्रनथ है। इसमे मिथ्या मतो व जैनाभासोका संक्षिप्त वर्णन किया गया है। गाथा प्रमाण ४१ है। (ती./२/३६१), (जै/१/४२०)।

दर्शनाचार—दे॰ आचार।

दर्शनाराधना--दे० आराधना ।

# दर्शनावरण—१. दर्शनावरण सामान्यका सक्षण

स. सि./८/३/३७८/१० दर्शनावरणस्य का प्रकृतिः। अर्थानासोकनम्।

स. सि./प/४/३८०/३ आवृणोस्यावियतेऽनेनेति वा ज्ञानावरणम्। = दर्शनावरण कर्मकी क्या प्रकृति है १ अर्थका आलोकन नही होना। जो आवृत करता है या जिसके द्वारा आवृत्त किया जाता है वह आवरण कहलाता है। (रा. वा./८/३/२/५६०)।

घ १/१,१,१३१/३८१/ अन्तरङ्गर्थविषयोपयोगप्रतिबन्धकं दर्शना-बरणीयम् । — अन्तरंग पदार्थको विषय करनेवाले उपयोगका प्रति-बन्धक दर्शनावरण कर्म है ।

- ध, ६/१,६-१.७/१०/३ ए६ं दंसणमानारेदि त्ति दंसणावरणीयं। जो पोग्गलस्वंधोः जीवसमवेदो दंसणगुणपिडवंधओ सो दंसणावरणीय-मिदि धेत्तढ्वो । चजो दर्शनगुणको आवरण करता है, वह दर्शना-वरणीय कर्म है। अर्थात जो पुद्गगल स्कन्ध- जीवके साथ समवाय संबन्धको प्राप्त है और दर्शनगुणका प्रतिबन्ध करनेवाला है, वह दर्शनावरणीय कर्म है।
- गो. क./जो. प्र./२०/१३/१२ दर्शनमावृणोतीति दर्शनावरणीयं तस्य का प्रकृति । दर्शनप्रच्छादनता । किवत् । राजद्वारप्रतिनियुक्तप्रतीहार-वत् । चदर्शनको आवरे सो दर्शनावरणीय है । याकी यह प्रकृति है

www.jainelibrary.org

जेसे राजद्वारिववै तिष्ठता राजपाल राजाकी देखने दे नाही तैसे दर्शनावरण दर्शनको आच्छादे है। (द. सं./टी./३३/११/१)

### २. दर्शनावरणके ९ भेट

प. खं. ६/१,६-१/सू. १६/३१ णिद्दाणिद्दा पयलापयला थीणिगद्धी णिद्दा पयला य, चक्खुदंसणावरणीयं अचक्खुदंसणावरणीयं ओहिदंसणावर-णीयं केवलदंसणावरणीयं चेदि ।१६/= निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचला, स्रथानगृद्धि, निद्रा और प्रचला: तथा चक्षुदर्शनावरणीय, अचक्षु-दर्शनावरणीय , अवधिदर्शनावरणीय, और केवलदर्शनावरणीय ये नौ दर्शनावरणीय कर्मकी उत्तर प्रकृतियाँ है ।१६। (प. ख १६/६/४/ सू. ५४/३४३) (त. सू./८/७) (मू. आ./१२२४) (पं. स./प्रा/४/४४/८) (मं. बं./प्र. १/६४/८/१) (त. सा/३/२५-२६.३२१) (गो. क./ जी. प्र./३३/२०/६)।

### ३. दर्शनावरणके असंख्यात भेद

ध. १२/४ २.१४,४/४७६/३ णाणावरणीयस्स दंसणावरणीयस्स च कम्मस्स पयडीओ सहावा सत्तीओ.'असंखेजज्ञलोगमेत्ता। कुदो एत्तियाओ होंति त्ति णव्यदे। आवरणिजजणाण-दंसणाणमसखेजज्ञलोगमेत्तभेदु वलंभादो।=चूँकि आवरणके योग्य ज्ञान व दर्शनके असंख्यात लोकमात्र भेद पाये जाते हैं। अतएव उनके आवरक उक्त कर्मोंकी प्रकृतियाँभी उतनीं हो होनी चाहिए।

# ४. चक्षु अचक्षु दर्शनावरणके असंख्यात भेद हैं

ध. १२/४.२,१६.४/६०९/१३ चनखु-अचनखुदंसणावरणीयपयडीओ च पुध-पुध असंबेज्जलोगमेसाओ होदूण । = चक्षु व अचक्षु दर्शनावरणीयकी प्रकृतियाँ पृथक् पृथक् असंख्यात लोक मात्र हैं।

### ५. अवधि दर्शनावरणके असंख्यात भेद

ध. १२/४.२.१६,४/६०१/११ ओहिरंसणावरणीयपयडीओ च पुध पुध असंखेज्जलोगमेत्ता होदूण । = अवधिदर्शनावरणकी प्रकृतियाँ पृथक्-पृथक् असंख्यात लोकमात्र हैं।

# ६. केवलदर्शनावरणकी केवल एक प्रकृति है

ध. १२/४.२.१५.४/५०२/६ केनलइंसणस्स एका पयडी अस्थि । चकेवल-दर्शनानरणीयकी एक प्रकृति है ।

# ७. चक्षुरादि दर्शनावरणके लक्षण

रा, वा./=/११२-१६/१७३ चक्षुरक्षुर्दर्शनावरणोदयात चक्षुरादो न्द्रियान लोचनिकलः ।१२। 'पञ्चेन्द्रियत्वेऽण्युपहतेन्द्रियालोचनसामर्थ्यय भवति । अवधिदर्शनावरणोदयादवधिदर्शनिवप्रमुक्तः ।१३। केवल-दर्शनावरणोदयादाविभू तकेवलदर्शनः ।१४। निद्रा-निद्रानिद्रोदयात्ते-मोमहातमोऽवस्था ।१६। प्रचला-प्रचलोदयाचलगातिचलनभावः ।१६। चक्षुदर्शनावरण और अचक्षुदर्शनावरणके उदयसे आत्माके चक्षुरादि इन्द्रियजन्य आलोचन नहीं हो पाता । इन इन्द्रियोंसे होनेवाले ज्ञानके पहिले जो सामान्यालोचन होता है उसपर इन दर्शनावरणोंका असर होता है । अवधिदर्शनावरणके उदयसे अवधिदर्शन और केवल-दर्शनावरणके उदयसे केवलदर्शन नहीं हो पाता । निद्राके उदयसे तम-अवस्था और निद्रा-निद्राके उदयसे महातम अवस्था होती है । प्रचलाके उदयसे वैठे-बैठे ही घूमने लगता है, नेत्र और शरीर चलने लगते हैं, देखते हुए भी देख नहीं पाता । प्रचला प्रचलाके उदयसे अत्यन्ताक उदयसे अत्यन्ताक उदयसे हुए भी देख नहीं पाता । प्रचला प्रचलाके उदयसे अत्यन्ताक उदयसे अत्यन्ताक उदयसे हुए भी देख नहीं पाता । प्रचला प्रचलाके उदयसे अत्यन्ताक उदयसे हुए भी देख नहीं पाता । प्रचला प्रचलाके उदयसे अत्यन्ताक उदयसे अत्यन्ताक उदयसे अत्यन्ताक हुए भी देख नहीं पाता । प्रचला प्रचलाके उदयसे अत्यन्ताक हुए भी देख नहीं पाता । प्रचला प्रचलाके उदयसे अत्यन्ताक उदयसे अत्यन्ताक व्यवसे हिं ।

# ८. चक्षुरादि दर्शनावरण व निवादि दर्शनावरणमें अन्तर

स. सि./८/७/३८२/४ चक्षुरचक्षुरविधिकेवलानामिति दर्शनावरणपिक्षया भेदनिर्देश चक्षुर्दर्शनावरण निद्रादिभिर्दर्शनावरणं सामानाधिकरण्येनाभिसंबध्यते निद्रादर्शनावरणं निद्रानिद्रादर्शनावरणमित्यादि । —
चक्षु, अचक्षु, अविधि और केवलका दर्शनावरणकी अपेक्षा भेदनिर्देश किया है। यथा चक्षुदर्शनावरण इत्यादि । यहाँ निद्रादि पदोंके साथ दर्शनावरण पदका समानाधिकरण रूपसे सम्बन्ध होता है। यथा निद्रादर्शनावरण इत्यादि ।

### ९. निदानिदा आदिमें द्वित्वकी क्या आवश्यकता

रा, बा./८/०/१/०२/२२ वीप्साभावात् असित द्वित्वे निद्रानिद्रा प्रचलाप्रचलेति निर्देशो नोपपद्यत इति, तन्न; कि कारणम् । कालादिभेदात्
भेदोपपत्तेः वीप्सा युज्यते । अथवा युहुर्मृहुर्वृ त्तिराभीक्ष्ण्यं तस्य
विवक्षायो द्वित्वं भवित यथा गेहमनुप्रवेशमनुप्रवेशमास्त इति । —
प्रश्व—वीप्सार्थक द्वित्वका अभाव होनेसे निद्रानिद्रादि निर्देश नहीं
बनता है । उत्तर—ऐसा नहीं है; क्योंकि कालभेदसे द्वित्व हौकर
वीप्सार्थक द्वित्व वन जायेगा । अथवा अभीक्षण—सतत्त वित्व निर्देश नहीं
कार प्रवृत्ति अर्थमें द्वित्व होकर निद्रा-निद्रा प्रयोग वन जाता है जैसे
कि घरमें घुस-घुसकर बेठा है अर्थात् वार-नार घरमें घुस जाता है
यहाँ।

### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- दर्शनावरणका उदाहरण—दे० प्रकृति बंध/३।
- दर्शनावरण क्रतियोंका घातिया, सर्व धातिया व देश घातियापना ।
   दे० अनुभाग /४ ।
- \* दर्शनावरणके बंध योग्य परिणाम-दे० ज्ञानावरण/४।
- सिद्रादि प्रकृतियों सम्बन्धी—दे० निद्रा ।
- मिद्रा आदि प्रकृतियोंको दर्शनावरण क्यों कहते है।

-दे० दर्शन/४/६।

दर्शनावरणकी बन्ध, उदय व सत्त्व प्रह्मणा - दे० वह वह नाम ।

दल-आधा करना । दे० गणित /२/१।)

दवप्रदा कर्म--दे॰ सावद्य/१।

दशकरण—दे० करण/२।

दशपर्वी एक ओषधि विद्या—दे० विद्या।

**दशपुर —** वर्तमान मन्दौर ( म. पु /प्र, ४६ पं. पन्नालाल )

दशपूर्वित्व ऋद्धि--दे॰ ऋदि।२।

दशपूर्वी-दे० श्रुतकेवली।

दशभक्ति—१. दे० भक्ति। २. दशभक्तिकी प्रयोगविधि। —दे० कृतिकर्म/४।

दशमभक्त-चौला -दे० प्रोषधोपवास/१।

**दशमलव** — Decimal (ज. प्र./प्र. १०७)।

दशमान—१ Decimal Place Value Notation (ध. क्ष्र प्र २०); २. Scaleoften (ध. क्ष्र/प्र. २०)।

दशमिनिमानीवर्त - भारीं सुदी दशमीको बत धारण करके और फिर अ:दर सहित दूसरेके घर आहार करें। (यह बत प्रवेताम्बर व

स्थानकवाली आम्नायमें प्रचलित है) (ब्रतिवधान संबह/१२६) (नवलसाहकृत वर्द्धमान पुराण)।

दशर्थ - १. वंचस्तूव संघकी गुर्वावलीके अनुसार (दे० इतिहास) आप धवलाकार वीरसेन स्वामोके शिष्य थे। समय—ई०८२०-व७० (म. पु./प्र.३१ पं० पञ्चालात ) — दे० इतिहास/७/ ७। २. म. पु./६१/ २-६ पूर्वधातकीखण्ड द्वीपके पूर्व विदेह क्षेत्रमें वस्स नामक देशमें मुसीमा नगरका राजा था। महारथ नामक पुत्रको राज्य देकर दीक्षा धारण की । तब ग्यारह अंगोंका अध्ययन कर सोल्ह कारणभावनाओं का चिन्तवन कर तीर्थं कर प्रकृतिका बन्ध किया। अन्तमें समाधि-मरण पूर्वक सर्वार्थ सिद्धिमें अहमिन्द हुआ। यह धर्मनाथ भगवात्तका पूर्वका तीसरा भव है। (दे० धर्मनाथ) ३. प. पु./सर्ग/श्लोक रधुवंशी राजा अनरण्यके पुत्र थे (२२/१६२)। नारद द्वारा यह जान कि 'रावण इनको मारनेको उदात है (२३/२६) देशसे बाहर भ्रमण वरने लगे । वह केकयीको स्वयवरमें जीता (२४/१०४)। तथा अन्य राजाओंका विरोध करनेपर केकयीकी सहायतासे विजय प्राप्त की, तथा प्रसन्न होकर केकयीको वरदान दिया (२४/१२०)। राम, लक्ष्मण, भरत व श्रृष्टन यह इनके चार पुत्र थे (२६/२२-३६)। अन्तमे केलयोके वरके फलमें रामको बनवास मांगनेपर दीक्षा घारण कर ली। (२५/८०)।

दश्रिक्षणवित — इस वतकी विधि तीन प्रकारसे वर्णन की गयी है—उत्तम, मध्यम व जघन्य। उत्तम—१० वर्ष तक प्रतिवर्ष तीन वार माघ, चैत्र व भाद्रपदकी शु० १ से शु० १४ तकके दश दिन दश लक्षण धर्मके दिन कहलाते हैं। इन दश दिनोंमें उपवास करना। मध्यम—वर्षमें तीन बार दश वर्ष तक १, ८, १४ इन तिथियोंको उपवास और शेष ६ दिन एकाशन। जघन्य—वर्षमें तीन बार दश वर्ष तक दशों दिन एकाशन। जाप्य—ओं हीं अईन्मुख-कम्लसमुद्दभूतोत्तमक्षमादिदशलक्षणेकधर्माय नमः का त्रिकाल जाप्य।

दशबैकालिक — द्वादशांग ज्ञानके चौदह पूर्वोंमें-से सातवां अंग बाह्य । —दे० शुतज्ञान/III ।

दशाणं — १, मालवाका पूर्व भाग । इस देशमें वेत्रवती (वेतवा ) नदी बहती है। कुछ स्थानोंमें दशाणं (धसान) नदी भी बहती है और अन्तमें चलकर वेत्रवतीमें जा मिलती है। विदिशा (भेलसा) इसकी राजधानी है। २, भरतसेत्र आर्थ खण्डका एक देश — दे० मनुष्य/४

वशार्णक--भरत क्षेत्र विन्ध्याचलका एक देश । --दे० मनुष्य/४।

दशोक्त - भरत क्षेत्र उत्तर आर्य खण्डका एक देश । --दे० मनुष्य/४।

वही शुद्धि— दे॰ भस्याभस्य/३

दांडीक-भरत क्षेत्र दक्षिण आर्य खण्डका एक देश । -दे० मनुष्य/४।

दांत-१, दांनका सक्षण

दे० साधु/१ उत्तम चारित्रवाले मुनियोंके ये नाम हैं—अन्नण, संयत, ऋषि, मुनि, साधु, बीतराग, अनगार, भदंत, दांत और यति । पंचेन्द्रियोंके रोकनेमें लीन वह दांत कहा जाता है।

\* औदाश्कि शरीरचे दांठोंका प्रमाण - दे० औदारिक/१/७।

**वाता**— आहार दानके योग्य दातार - दे० आहार/ $11/\xi$  !

वीतृ - वस्तिकाका एक दोष - दे० वस्तिका ।

**दान** — शुद्ध धर्मका अवकाश न होनेसे गृहस्थ धर्ममें दानकी प्रधानता है। वह दान दो भागों में विभाजित किया जा सकता है — अजीकिक व जीकिक। अजीकिक दान साधुओं को दिया जाता है जो चार प्रकारका है — आहार, औषध, ज्ञान व अभय तथा लीकिक दान

साधारण व्यक्तियोको दिया जःता है जैसे समदत्ति, करुणादत्ति, औषधालय, स्कूल, सदावत, प्यास्त आदि खुलवाना इत्यादि ।

निरपेक्ष बुद्धिसे सम्यक्त पूर्वक सङ्गात्रको दिया गया अलौकिक दान दातारको परम्परा मोक्ष प्रदान करता है। पात्र, कुपात्र व अपात्रको दिये गये दानमें भावोकी विचित्रताके कारण फलमें बडी विचित्रता पडती है।

### दान सामान्य निर्देश Ł दान सामान्यका रूक्षण । ঽ दानके भेदा ş औषधालय सदावतादि खुलवानेका विधान। दया दत्ति आदिके रुक्षण । ٧, सात्त्रिक राजसादि दानोंके रुक्षण। सात्त्रिकादि दानोंमें परस्पर तरतमता। तिर्येचोंके लिए भी दान देना सम्भव है। दान क्यंचित् क्षायोपश्मिक भाव है। --दे० क्षायोपश्रमिक । दान भी कथंचित सावद्य योग है। -दे० सावदा/७। विधि दान किया। —दे० संस्कार/२ । ş क्षायिक दान निर्देश ξ क्षायिक दानका रुक्षण। ₹ क्षायिक दान सम्बन्धी शंका समाधान । सिद्धोंमें क्षायिक दान क्या है। ŧ गृहस्थेंकि लिए दान धर्मकी प्रधानता सत् पात्रको दान देना ही गृहस्थका परमधर्म है। दान देकर खाना ही योग्य है। दान दिये बिना खाना योग्य नहीं। दान देनेसे ही जीवन व धन सफल है। 4 दानको पर्म धर्म कहनेका कारण। दान दियेबिनाधनको खाना महापाप है। –दे० पूजा/२/१। 8 दानका महस्व व फल ₹ पात्रदान सामान्यका महत्त्व । ₹ आहार दानका महत्त्व । ₹ औषध व ज्ञान दानका महत्त्व। ሄ अभयदानका महत्त्व । सत्पात्रको दान देना सम्यग्दृष्टिको मोक्षका कारण है। ч Ę संत्पात्र दान मिथ्यादृष्टिको सुमोग भूमिका कारण है। कुपात्र दान कुभोग भूमिका कारण है। अपात्र दानका फल अत्यन्त अनिष्ट है। विधि, द्रव्य, दाता व पात्रके कारण दानके फलमें

विशेषता आ जाती है ।

ч

₹

\*

₹

₹

४

Ę

- मन्दिरमें घंटी, चमर आदिके दानका महत्त्व व फल । —दे० पूजा/४/२।
- १० दानके मञ्चष्ट फलका कारण।

# विधि, द्रव्य, दातृ, पात्रादि निर्देश

मिक्त पूर्वक ही पात्रको दान देना चाहिए।

—दे० आहार/II/१ ।

दानकी विधि अर्थात् नवधा मिक्त । -दे० मिक्त/ई। दान योग्य द्रव्य ।

साधुको दान देने योग्य दातार । —दे० आहार/II/१ ।

दान योग्य पात्र कुपात्र आदि निर्देश । 🕒 दे० पात्र ।

दानके लिए पात्रकी परीक्षाका विधि निषेध।

—दे० विनय/५ ।

दान प्रति उपकारकी भावनासे निरपेक्ष देना चाहिए।

गाय आदिका दान योग्य नहीं।

मिथ्यादृष्टिको दान देनेका निषेध।

4 कुपात्र व अपात्रको करुणा बुद्धिसे दान दिया जाता है। ξ

दुखित मुखितको भी करुणा वृद्धिसे दान दिया जाता है।

यहण व संक्रान्ति आदिके कारण दान देना योग्य नहीं।

### दानार्थे धन संग्रहका विधि निषेध

ξ दानके लिए धनकी इच्छा अज्ञान है।

दान देनेकी बजाय धनका अहण ही न करे। ₹

दानार्थं धन संग्रहको कथंचित् इष्टता ।

आयका वर्गाकरण।

### १. दान सामान्य निदेश

### 🕯. दान सामान्यका लक्षण

त.स./७/३८ अनुग्रहार्थं स्वस्यातिसर्गो दानम् ।३८। स्वपरोपकारोऽनुग्रहः (स.सि /७/३८)। =स्वयं अपना और दूसरेके उपकारके लिए अपनी बस्तुका त्याग करना दान है।

स.सि-/६/१२/३३०/१४ परानुब्रहबुद्गध्या स्वस्यातिसर्जनं दानम् । ⇔दूसरे का उपकार हो इस बुद्धिसे अपनी बस्तुका अपंण करना दान है। (रा. वाः/६/१२/४/६२२)

ध.१३/५,६,१३%/३८६/१२ रत्नत्रयवद्वभयः स्विवित्तपरित्यागो दानं रत्न-त्रयसाधनादित्सा वा। = रत्नत्रयसे युक्त जीवोके लिए अपने वित्तका त्याग करने या रत्नत्रयके योग्य साधनोंके प्रदान करनेकी इच्छाका नाम दान है।

### २. दानके भेद

र.क शा /मू./११७ आहारौषधयोरप्युपकरणावासयो<del>स्च</del> दानेन वैघावृत्यं बृबते चतुरात्मत्वेन चतुरस्राः ।११७। ⇒चार ज्ञःनके धारक गणधर आहार. औषधके तथा ज्ञानके साधन शास्त्रादिक उपकरण और स्थानके (बस्तिकाके) दानसे चार प्रकारका बैयाबृत्य कहते है। ११७। (ज.प./२/१४८) (वसु श्रा./२३३) (पं.वि./२/५०)

स. सि /६/२४/३३८/११ त्यागो दानम् । तत्त्रिविधम् - आहारदानम-भयदानं ज्ञानदानं चेति। = स्याग दान है। यह तीन प्रकारका

है-आहारदान, अभयदान और ज्ञानदान ।

म.पु./३८/३६...। चतुर्घा वर्णिता दत्तिः दयापात्रसमान्वमे ।३६। = दया-दत्ति, पात्रदत्ति, समदत्ति और अन्वय दत्ति ये चार प्रकारकी दत्ति कहो गयी है। (चा,सा,/४३/ई)

सा.ध./५/४७ में उद्दध्त - तीन प्रकारका दान कहा गया है--सान्विक, राजस और तामस दान।

### श्रीषधाख्य सदावत आदि खुळवानेका विधान

सा.ध./२/४० सत्रमप्यनुकम्प्यानां, मृजेदनुजिष्ठक्षया । चिकित्साशाल-वहृदुष्येन्नेज्जायै वाटिकादापि ।४०) = पाक्षिक श्रावक, औषघालय-की तरह दुखी प्राणियोके उपकारकी चाहसे अन्न और जल वितरण-के स्थानको भी बनवाये और जिनपूजाके लिए पुष्पवाटिकाएँ भावडी व सरोवर आदि बनवानेमें भी हुर्ज नहीं है।

### २. द्या द्ति आदिके लक्षण

म.षु /३८/३६-४१) सानुकम्पमनुष्राह्ये प्राणिवृन्देऽभयप्रदा । त्रिशुद्धचनुगता सैयं दयादत्तिर्मता बुधैः ।३६। महातपोधनाचार्याप्रतिग्रहपुर सरम्। प्रदानमञ्जनावीनां पात्रदानं तदिष्यते **।३७**। समानायात्मनात्यसमे क्रियामन्त्रवतादिभिः। निस्तारकोत्तमायेह भूहेमाद्यतिसर्जनम्। ३८। समानदत्तिरेषा स्यात् पात्रे मध्यमतायिते । समानप्रतिपत्त्यैव प्रवृत्ता श्रद्धयान्त्रिता ।३१। आत्मान्त्रयप्रतिष्ठार्थं सूनवे यद्शेषतः । सुमं समयवित्ताभ्यां स्ववर्गस्यातिसर्जनम् ।४०। सैषा सकलदत्तिः गा४१। -अनुग्रह करने योग्य प्राणियोंके समूह पर द्यापूर्वक मन, बचन, कायकी शुद्धिके साथ उनके भय दूर करनेको पण्डित लोग दयादित मानते हैं 1३६। महा तपस्वी मुनियों के लिए सत्कार पूर्वक पड़गाह कर जो आहार आदि दिया जाता है उसे पात्र दुत्ति कहते है ।३७। क्रिया, मन्त्र और व्रत आदिसे जो अपने समान है तथा जो संसार समुद्रसे पार कर देने वाला कोई अन्य उत्तम गृहस्थ है उसके लिए (कन्या, हस्ति, घोडा, रथ, रत्न (चा.सा.) पृथिवी सुवर्ण आदि देना अथवा मध्यम पात्रके लिए समान बुद्धिसे श्रद्धाके साथ जो दान दिया जाता है वह समान दत्ति कहलाता है 1३८-३१। अपने वंशकी प्रतिष्ठाके लिए पुत्रको समस्त कुल पद्धति तथा धनके साथ अपना कुट्रम्ब समर्पण करनेको सकल दन्ति (वा अन्वयदन्ति) कहते हैं।४०। (चा.सा./४३/६); (सा.ध./७/२७-२८)

वसु.श्रा./२३४-२३८ असणं पाणं स्वाइयं साइयमिदि चउविहो वराहारो । पुट्युत्त-एव-विहाणेहि तिबिहपत्तस्स दायव्यो ।२३४। अङ्बुड्द-बाल-मुर्यध-वहिर-देसतरीय-रोडाणं। जह जोग्गं दायव्वं करुणादाणं त्ति भणिऊण ।२३५। उववास-वाहि-परिसम-किलेस-परिपीडयं मुणेऊण । पत्थं सरीरजोग्गं भेसजदाणं पि दायव्यं ।२३६। आगम-सत्थाइं जिहाबिऊण दिज्जैति ज जहाजोग्गं । तं जाण सत्थदाणं जिणवयणजभावणं च तहा ।२३७। जं कीरइ परिरक्ता णिच्चं मर्ण-भयभोरुजीवार्णं । तं जाण अभयदार्णं सिहामणि सञ्ब-दाणाणं ।२३८। 🗝 अशन, पान, खादा और स्वादा ये चार प्रकारका श्रेष्ठ आहार पूर्वोक्त नवधा भक्तिसे तीन प्रकारके पात्रको देना चाहिए ।২३४। প্রনি, बालक, मुक (মুँगा), গুল্ঘ, স্বাঘির ( बहिरा ), देशा-न्तरीय (परदेशी) और रोगी दरिक्री जीबोको <u>'करुणादा</u>न दे रहा हुँ ऐसा कहकर अर्थात् समभकर यथायोग्य आहार आदि देना चाहिए। २३४। उपवास, व्याधि, परिश्रम और नलेशसे परिपीड़ित

For Private & Personal Use Only

जीवको जानकर अर्थात् देखकर शरीरके योग्य पथ्यस्य औषधदान भी देना चाहिए ।२३६। जो आगम-शास्त्र लिखाकर यथायोग्य पात्रोंको दिये जाते है, उसे शास्त्रदान जानना चाहिए तथा जिन-वचनोंका अध्यापन कराना पढाना भी शास्त्रदान है ।२३७। मरणसे भयभीत जीवोंका जो नित्य परिरक्षण किया जाता है, वह सन दानोंका शिखामणिस्प अभयदान जानना चाहिए ।२३८।

चा.सा./४३/६ दयादित्तरनुकम्पयाऽनुषाह्येभ्यः प्राणिभ्यस्तिशुद्धिभिरभय-दानं । = जिस पर अनुष्रह करना आवश्यक है ऐसे दुखी प्राणियों-को दयापूर्वक मन, बचन, कायकी शुद्धतासे अभयदान् देना दया-दत्ति है।

प.प्र./२/१९७/२४२/१० निश्चयेन वीत्तरागनिर्विकलपस्यसंबेदनपरिणाम-रूपमभयप्रदानं स्वकीयजीवस्य व्यवहारेण प्राणर्शारूपमभयप्रदानं परजीवानां । = निश्चयनयक्र वीत्तराग निर्विकल्प स्वस्वेदन परि-णाम रूप जो निज भावोंका अभयदान निज जीवकी रक्षा और व्यवहार नयकर परप्राणियोके प्राणोकी रक्षारूप अभयदान यह स्वद्या परद्यास्वरूप अभयदान है।

### ५. सार्चिक राजसादि दानोके सक्षण

सा.ध-/४/४७ में उइ वृत — आतिथेयं हितं यत्र यत्र पात्रपरीक्षणं । गुणाः श्रद्धादयो यत्र तद्दानं सात्त्वकं विदुः । यदात्मवर्णनप्रायं क्षणिका-हार्यविभ्रमं । परम्रत्ययसंभूतं दानं तद्वाजसं मतं । पात्रापात्रसमा-वेक्षमसः कारमसंस्तुतं । दासभृत्यकृतोद्योगं दानं तामसमृचिरे । — जिस दानमें अतिथिका कच्याण हो, जिसमें पात्रकी परीक्षा वा निरीक्षण स्वयं किया गया हो और जिसमें भद्धादि समस्त गुण हों उसे सात्त्विक दान कहते हैं । जो दान केवल अपने यशके लिए किया गया हो, जो थोड़े समयके लिए ही मुन्दर और चिकत करने वाला हो और दूसरेसे दिलाया गया हो उसको राजस दान कहते हैं । जिसमें पात्र अपात्रका कुछ खयाल न किया गया हो, अतिथिका सत्कार न किया गया हो, जो निन्च हो, और जिसके सब उद्योग दास और सेवकोंसे कराये गये हों, ऐसे दानको तामसदान कहते हैं ।

### ६. साच्चिकादि दानोंमें परस्पर तस्तमता

सा.ध./१/४७ में उद्दश्त — उत्तमं सान्तिकं दानं मध्यमं राजसं भवेत्। दानानामेव सर्वेषां जघन्यं तामसं पुनः। =सान्तिक दान उत्तम है. राजस मध्यम है, और सब दानोंमे तामस दान जघन्य है।

### ७. तियंचोंके लिए भी दान देना सम्भव है

धः %२.२.१६/१२३/४ कधं तिरिक्खेसु दाणस्स संभवो। ण. तिरिक्ख-संजदासंजदाणं सिचत्तभं जणे गहिद्रपचक्लाणं सक्लइपक्लवादि देतितिरिक्लाणं तदिवरोधादो। = प्रश्न-तिर्यंचोमे दान देना कैसे सम्भव हो सकता है। उत्तर-नहीं, क्योंकि जो तिर्यंच संयतासंयत जीव सिचत्त भंजनके प्रत्याख्यान अर्थात् वतको ग्रहण कर लेते हैं उनके लिए सलकोके पत्तों आदिका दान करने वाले तिर्यंचोंके दान देना मान लेनेमे कोई विरोध नहीं आता।

# २. क्षायिक दान निर्देश

# १. क्षायिक दानका लक्षण

स, सि./२/४/१६४/४ दानान्तरायस्यत्यन्तः भ्रयादनन्तप्राणिगणानुमहकरं श्रायिकमभयदानम् । =दानान्तरायकमेके अत्यन्त क्ष्यसे अनन्त प्राणियोंके समुदायका उपकार करने वाला श्लायिक अभयदान होता है। (रा.वा./२/४/२/१०६/२८)

### २. श्वायिक दान सम्बन्धी शंका समाधान

घ.१४/६,६,१८/१७/१ अरहंता खीणदाणंतराइया सन्वेसि जीवाणिन-च्छिद्देखे किण्ण देति। ण, तेसि जीवाणं लाहंतराइयभावादो। = पश्न-अरिहन्तोंके दानान्तरायका तो क्षय हो गया है, फिर वे सम जीवोंको इच्छित अर्थ क्यों नहीं देते। उत्तर-नहीं, खोंकि उन जीवोंके लाभान्तराय कर्मका सद्भाव पाया जाता है।

### ३. सिदों में भायिक दान क्या है

स.सि./२/४/११११ यदि क्षायिकदानादिभावकृतमभयदानादि, सिद्द्धेव्विष तत्त्रसङ्घः, नेष दोषः, शरीरनामतीर्थं करनामकर्मोदयाद्यपेक्षस्वातः। तेषां तदभावे तदप्रसङ्घः। कथ तर्हि तेषां सिद्द्धेषु वृक्तिः।
परमानन्दाव्याकाधरूपेणैव तेषां तत्र वृक्तिः। केवलज्ञानरूपेणानन्तवीर्यवृक्तिवतः। —प्रमा—यदि क्षायिक दानादि भावोके निमित्तसे
अभय दानादि कार्य होते है तो सिद्धोमें भी उनका प्रसंग प्राप्त
होता है। उत्तर—यह कोई दोष नहीं, क्योंकि इन अभयदानादिके होनेमें शरीर नामकर्म और तीर्थं कर नामकर्मके उदयकी अपेक्षा
रहती है। परन्तु सिद्धोंके शरीरनामकर्म और तीर्थं कर नामकर्म
नहीं होते अतः उनके अभयदानादि नहीं प्राप्त होते। प्रश्न—तो
सिद्धोमें क्षायिक दानादि भावोंका सद्धाव कैसे माना जाय । उत्तर—
जिस प्रकार सिद्धोंके केवलज्ञान रूपसे अनन्त वीर्यका सद्धाव माना
गया है उसो प्रकार परमानन्दके अव्यावाध रूपसे ही उनका सिद्धोंके
सद्धाव है।

# ३. गृहस्थोंके लिए दान-धर्मकी प्रधानता

# 3. सद्वात्रको दान देना ही गृहस्थका धर्म है

र.सा./मू./११ दाणं पूजा मुक्ख सावयधम्मे ण सावया तैणविणा । । । । १९। = मुपात्रमें चार प्रकारका दान देना और श्री देवशास्त्र गुरुकी पूजा करना श्रावकका मुख्य धर्म हे । नित्य इन दोनोंको जो अपना मुख्य कर्तव्य मानकर पालन करता है बही श्रावक है, धर्मातमा व सम्य-ग्दृष्टि है । (र.सा./मू./१३) (पं.वि/७/७)

प. प्र./टी:/२/११/४/२३१/१४ गृहस्थानामाहारदानादिकमेव परमी धर्मः।=गृहस्थोंके तो आहार दानादिक ही कड़े धर्म है।

# २. दान देकर खाना ही थोग्य है

र,सा,/मू,/२२ जो म्णिभुक्तवसेसं भूंजइसी भुंजए जिणविद्द्ठं। संसार-सारसोक्खं कमसो णिट्याणवरसोक्खं। — जो भव्य जीव सुनीश्वरों-को आहारदान देनेके पश्चात् अवशेष अन्नको प्रसाद समभ कर सेवन करता है वह संसारके सारभूत उत्तम सुखोंको प्राप्त होता है और कमसे मोक्ष सुखको प्राप्त होता है।

का.अ./मू /१२-१३ ···लच्छी दिजाउ दाणे दया-पहाणेण। जा जल-तरंग-खवला दो तिण्णि दिणाइ चिट्ठेइ।१२। जो पुण लच्छि संचिद ण य.--देदि पत्तेसु। सो अप्पाण बंचिद मणुयत्तं णिप्फलं तस्स।१३। = यह लक्ष्मी पानीमें उठनेवाली लहरोंके समान चंचल है, दो तीन दिन ठहरने बाली हैं तब इसे.--दयालु होकर दान दो।१२। जो मनुष्य लक्ष्मीका केवल संचय करता है.--न उसे जघन्य, मध्यम अथवा उत्तम पात्रोमें दान देता है. वह अपनी आरमाको ठगता है, और उसका मनुष्य पर्यायमें जन्म लेमा वृथा है।

# दान दिये विसा खाना योग्य नहीं

कुरलाः ह/२ यदि देवाद्र गृहे वासो देवस्यातिथि रूपिणः । पीयूषस्यापि पानं हि तं विना नेव शोभते २। = जब घरमे अतिथि हो तब चाहे अमृत ही क्यों न हो, अकेले नहीं पीना चाहिए।

क्रिया कोष/११८६ जानी गृद्ध समान ताके सुतदारादिका। जो नहीं करे सुदान ताके धन आमिष समा ११८८६। चजो दान नहीं करता है उसका धन मांसके समान है, और उसे खाने वाले पुत्र स्त्री आदिक गिद्ध मण्डलीके समान है।

# ४. दान देनेसे ही जीवन व धन सफल है

का.अ./मू./१४.११-२० जो संचिक्जण लिंछ धरणियले संठवेदि अइ-दूरे। सो पुरिसो तं लिंछ पाहाण-सामाणियं कुणदि ११४। जो बह्द-माण-लिंछ अणवरयं देदि धम्म-कल्जेमु! सो पंडिएहि थुव्वदि तस्स वि सयला हवे लच्छी ११६। एवं जो जाणिक्ता विहलिय-लोयाण धम्मजुक्ताणं। णिरवेसको तं देदि हु तस्स हवे जीवियं सहलं।२०। च्लो मनुष्य लक्ष्मीका संचय करके पृथिवीके गहरे तलमे उसे गाड़ देता है, बह मनुष्य उस लक्ष्मीको पत्थरके समान कर देता है।१४६ जो मनुष्य अपनी बढती हुई लक्ष्मीको सर्वदा धर्मके कामोंमें देता है, उसको नक्ष्मो सदा सफल है और पण्डित जन भी उसकी प्रशंसा करते हैं।१६। इस प्रकार लक्ष्मीको अनित्य जानकर जो उसे निर्धन धर्मात्मा व्यक्तियोंको देता है और बदलेमे प्रत्युपकारकी वांछा नहीं करता, उसोका जीवन सफल है।२०।

# प. दानको परम धर्म कहनेका कारण

- पं. वि./२/१३ नानागृहव्यतिकराजितपापपुञ्जैः खञ्जीकृतानि गृहिणो न तथा वतानि । उच्चै. फर्लं विद्यतीह यथैकदापि शीरयाति शुद्ध-मनसा कृतपात्रदानम् ।१३। — लोकमें अत्यन्त विशुद्ध मन बाले गृहस्थके द्वारा प्रीति पूर्वक पात्रके लिए एक बार भी किया गया दान जैसे उन्नत फलको करता है वैसे फलको गृहकी अनेक मंभटोंसे उत्पन्न हुए पाप समूहोंके द्वारा कुबड़े अर्थात् शक्तिहीन किये गये गृहस्थके वत नहीं करते हैं ।१३।
- पत्र |टो./२/१११,४/२३१/१६ कस्मात स एव परमो धर्म इति चेत्, निर-न्तरविषयकषायाधीनत्या आर्तरौद्रध्यानरतानां निश्चयरस्तत्रय-लक्षणस्य शुद्धोपयोगपरमधर्मस्यावकाशो नास्तीति। = प्रश्न— शावकोंका दानादिक ही परम धर्म कैसे है १ उत्तर—वह ऐसे है, कि ये गृहस्थ लोग हमेशा विषय कषायके अधीन है, इससे इनके आर्त, रीद्र ध्यान उत्पन्न होते रहते हैं, इस कारण निश्चय रतनत्रयरूप शुद्धोपयोग परमधर्मका तो इनके ठिकाना ही नहीं है। अर्थात् अव-काश ही नहीं है।

### ४. दानका महत्त्व व फल

### १. पात्र दान सामान्यका महत्त्व

र.सा./१६-२१ दिण्णइ सुपत्तदाणं विससती होइ भोगसग्ग मही।
णिव्दाणसुहं कमसो णिहिट्ठं जिणविष्टिहि ११६। खेत्तविसमे काले
विवय सुवीयं फलं जहा विउलं। होइ तहा तं जाणइ पत्तविसेसेसु
दाणफलं ११७। इह णियसुवित्तवीयं जो ववइ जिणुत्त सत्तखेत्तेसु।
सो तिहुवणरज्जफलं भंजदि कल्लाणपंचफलं ११०। मादुपिटु.पुत्तमितं
कलत्त-धणधण्णवरथु वाहणविसयं। संसारसारसोवलं जाणउ सुपत्तदाणफलं ११६। सत्तंगरज्ज णवणिहिभंडार सडंगवलचउद्दहरयणं। ह्रण्णवदिसहसिच्छिविहउ जाणउ सुपत्तदाणफलं १२०। सुकलसुरूवसुलवलण
सुमइ सुस्वित्ता सुसील सुगुण चारित्तं। सुहलेसं सुहणामं सुहसादं
सुपत्तदाणफलं १२१। =सुपात्रको दान प्रदान करनेसे भोगभूमि तथा
स्वर्गके सवेत्तम सुखको प्राप्ति होती है। और अनुक्रमसे मोक्ष सुलको प्राप्ति होती है। इस प्रकार
उत्तम पात्रमें विधिपूर्वक दान देनेसे सवेर्दिकृष्ट सुखकी प्राप्ति होती है

।१७। जो भव्यातमा अपने द्रव्यको सात क्षेत्रोमे विभाजित करता है वह पंचकल्याणक्से सुशोभित त्रिभुवनके राज्यसुत्वको प्राप्त होता है।१६। माता, पिता, पुत्र, स्त्री, मित्र आदि कुटुम्ब परिवारका सुल और धन-धान्य, वस्त्र-अलंकार, हाथी, रथ, महल तथा महाविभूति आदि-का सुल एक सुपात्र दानका फल है।१६। सात प्रकार राज्यके अंग, नवविधि, चौदह रतन, माल खजाना, गाय, हाथी, घोड़े, सात प्रकार की सेना, पट्खण्डका राज्य और छयानवे हजार रानी ये सर्व सुपात्र दानका ही फल है।२०। उत्तम कुल, सुन्दर स्वरूप, शुभ लक्षण, श्रेष्ठ बुद्धि, उत्तम निर्दोष शिक्षा, उत्तमशील, उत्तम उत्कृष्ट गुण, अच्छा सम्यक्चारित्र, उत्तम शुभ लेश्या, शुभ नाम और समस्त प्रकारके भोगोपभोगकी सामग्री आदि सर्व सुखके साधन सुपात्र दानके फलसे प्राप्त होते हैं।२१।

- र. क. था./मू./१९६-१९६ उच्चेगींत्रं प्रणतेभींगो दानादुपासनाद्युजा।
  भक्तः सुन्दरस्पं स्तवनारकीर्तिस्तपोनिधिषु ।१९६। क्षितिगतमिव
  बटवीजं पात्रगतं दानमरूपमित काले। फलित च्छायाविभवं महुफलिमष्टं शरीरभृतां ।१९६। = तपस्वी मुनियोंको नमस्कार करनेसे
  उच्चगोत्र, दान देनेसे भोग, उपासना करनेसे प्रतिष्ठा, भक्ति करनेसे
  सुन्दर स्वप और स्तवन करनेसे कीर्ति होती है।१९६। जीवोंको
  पात्रमें गया हुआ थोडा-सा भी दान समयपर पृथ्वीमें प्राप्त हुए वट
  बीजके छाया विभव वाले वृक्षकी तरह मनोवांछित बहुत फलको
  फलता है।१९६। (पं.वि./र/८-११)
- पु.सि.उ /१७४ कृतमात्मार्थं मुन्ये ददाति भक्तमिति भावितस्त्यागः। अरितिबश्वदिधिमुक्तः शिथिलितलोभो भवत्यहिसैव १९७४। = इस अतिथि सविभाग बतमें द्रव्य अहिंसा तो परजीवोका दुः ल दूर करने के निमित्त प्रत्यक्ष ही है, रहो भावित अहिसा वह भी लोभ क्षायके त्यागकी अपेक्षा सममनी चाहिए।
- पं.वि./२/१६-४४ प्रायः कुतो गृहगते परमात्मबोधः शुद्धात्मनो भुवि यतः पुरुषार्थ सिद्धिः । दानात्पुनर्ने नु चतुर्विधतः करस्था सा लीलयैव कृत-पात्रजनानुषंगात् ।१५१ कि ते गुणाः किमिह तरसुरूमस्ति बोकेसा कि विभूतिरथ या न वशं प्रयाति । दानवतादिजनितो यदि मानव-स्य धर्मी जगत्त्रयवदाकिरणैकमन्त्रा' ।११। सीभाग्यशौर्यसुखरूप-विवेकिताचा विद्यावपुर्धनगृहाणि कुले च जन्म । संपद्यतेऽखिलमिदं किल पात्रदानात् तस्मात् किमत्र सत्तत क्रियते न यतनः।४४। चजगत्में जिस आत्मस्वरूपके ज्ञानसे शुद्ध आत्माके पुरुषार्थकी सिद्धि होतो है, वह आत्मज्ञान गृहमें स्थित मनुष्यों के प्रायः कहाँसे होती है। अर्थाद नहीं हो सकती। किन्तु वह पुरुपार्थकी सिद्धि पात्र जनोमे किये गये चार प्रकारके दानसे अनायास ही हस्तगत हो जाती है।१६। यदि मनुष्यके पास तीनों लोकोंको वशीभूत करने-के लिए अदितीय वशोकरण मन्त्रके समान दान एवं ब्रतादिसे उत्पन्न हुआ धर्म विद्यमान है तो ऐसे कौनसे गूण हैं जो उसके बशमे न हो सकें, तथा वह कीन-सी विभूति है जो उसके अधीन न हो अर्थात धर्मात्मा मनुष्यके लिए सब प्रकारके गुण. उत्तम मुख और अनुपम निभूति भी स्वयमेव प्राप्त हो जाती है । १६। सौभाग्य, शूरवीरता, सुख, सुन्दरता, विवेक, बुद्धि, आदि विद्या, शेरीर, धन, और महल तथा उत्तम कुलमें जन्म होना यह सन निश्चयसे पात्रदानके द्वारा ही प्राप्त होता है। फिर हे भन्य जन ! तुम इस पात्रदानके विषयमें क्यों नहीं यहन करते हो ।४४।

### २. आहार दानका महस्व

र. क. शा /मू./१९४ गृहकर्माणि निचितं कर्म विमार्ष्टि स्रलु गृहवि-मुक्तानां। अतिथीनां प्रतिपूजा रुधिरमलं धावते वारि ।११४। = जैसे जल निश्चय करके रुधिरको धो देता है, तैसें ही गृहरहित अति-थियोंका प्रतिपूजन करना अर्थात नवधाभक्ति-पूर्वक आहारदान करना भी निश्चय करके गृहकार्योसे संचित हुए पापको नष्ट करता है।११४। (पं.वि./७/१३)

कुरलः /१/४ परिनन्दाभयं यस्य विनादानं न भोजनम् । कृतिनस्तस्य निर्मीजो वंशो नैव कदाचन ।४।

कुरल./३३/२ इदं हि धर्मसर्वस्वं शास्तृणां वचने द्वयम् । ध्रुधार्तेन समं भुक्तिः प्राणिनां चेव रक्षणम् ।२। = जो बुराईसे डरता है और भोजन करनेसे पहले दूसरोंको दान देता है, उसका वंश कभी निर्मीज नहीं होता ।४। क्षुधावाधितोंके साथ अपनी रोटी वाँटकर खाना और हिंसासे दूर रहना, यह सब धर्म उपदेष्ठाओंके समस्त उपदेशोमें श्रेष्ठतम उपदेश है ।२। (पं.वि./६/३१)

पं.िवं, । । प्रसर्वी बाव्छिति सौ रूपमेव तनुभृत्तनमोक्षपव स्फुटम्। दृष्ट्या-दित्रय एव सिद्धचित स तिविर्धन्थ एव स्थितम्। तद्दृत्तिवंपुषोऽस्य वृत्तिरशानात्तद्दीयते श्रावकै काले विलष्टतरेऽपि मोक्षपदवी प्रायस्ततो वर्तते। प्राः स्तव प्राणी सुखको इच्छा करते है, वह सुख स्पष्टतया मोक्षमें ही है, वह मोक्ष सम्ययदर्शनादि स्वरूप रत्नत्रयके होनेपर ही सिद्ध होता है, वह रत्नत्रय साधुके होता है, उक्त साधुकी स्थिति शरीरके निमित्तसे होती है, उस शरीरकी स्थिति भोजनके निमित्त-से होती है, और वह भोजन श्रावकोंके द्वारा दिया जाता है। इस प्रकार इस अतिशय क्लेशयुक्त कालने भी मोक्षमार्गकी प्रवृत्ति प्रायः उन श्रावकोंके निमित्तसे ही हो रही है। प्रा

का.अ./म्./३६३-३६४ भोयण दाणे दिण्णे तिण्णि व दाणाणि होंति दिणाणि। भुक्ल-तिसाए बाही दिणे दिणे होंति देहीणं।३६३। भोयण-बनेण साहू सत्थं सेवेदि रित्तिदिवसं पि। भोयणदाणे दिण्णे पाणा वि य रिक्ष्या होंति।३६४। = भोजन दान देनेपर तीनों दान दिये होते हैं। क्योंकि प्राणियोको भूख और प्यास रूपी व्याधि प्रतिदिन होतो है। भोजनके बससे हो साधु रात दिन शास्त्रका अभ्यास करता है और भोजन दान देनेपर प्राणोंकी भी रक्षा होती है।३६३-३६४। भावार्थ —आहार दान देनेसे विद्या, धर्म, तप, ज्ञान, मोक्ष सभी नियमसे दिया हुआ समभना चाहिए।

अमि.शा./११/२४.३० केवलज्ञानतो ज्ञानं निर्वाणसुखतः सुखम् । आहार-दानतो दानं नोत्तम विद्यते परम् ।२६। बहुनात्र किमुक्तेन बिना सकलवेदिना । फलं नाहारदानस्य परः शक्नोति भाषितुम् ।३१। - केवलज्ञानतें दूजा उत्तम ज्ञान नहीं, और मोक्ष सुख्वते और दूजा सुख नहीं और आहारदानते और दूजा उत्तम दान नाही ।२६। जो किछु वस्तु तीन लोकविषे सुन्दर देखिये है सो सर्व वस्तु अन्तदान करता जो पुरुष ताकरि लोलामात्र करि शीव पाइये है। (अमि.शा./ ११/१४-४१)।

सा.धं,/पृ. १६१ पर फुट नोट—आहाराद्गोगवान् भवेतः। = आहार दान-से भोगोपभोग मिलता है।

#### ३, औषध व ज्ञान दानका महत्त्व

अमि,शा./११/२७-५० आजन्म जायते यस्य न व्याधिस्तनुतापकः । किं सुलं कथ्यते तस्य सिद्धस्येव महात्मनः ।३७। निधानमेष कान्तीनां कीर्त्तीनां कुलमन्दिरम् । लावण्यानां नदीनाथो भेषज्यं येन दीयते ।३८। लम्यते केवल्लानं यतो विश्वावभासकम् । अपरज्ञानलाभेषु कीदशी तस्य वर्णना ।४७। शास्त्रदायी सतां पूज्य सेवनीयो मनीषिणाम् । वादी वाग्मी किवर्मान्यः ख्यातिशक्षः प्रजायते ।६०। स्जाके जन्म ते लगाय शरीरको ताप उपजावनैवाला रोग न होय है तिस सिद्धसमान महात्माका सुल कि हिये । भावार्थ—इहाँ सिद्ध समान कह्या सो जैसे सिद्धनिकौ रोग नाही तैसे याके भो रोग नाहीं, ऐसी समानता देली उपमा वीनि है ।३०। जा पुरुषकरि औषध दीजिये हे सो यह पुरुष कान्ति कहिये दीमिनिका तो भण्डार होय है, और कीर्त्तिनिका कुल मन्दिर होय है जामै यशकीर्त्ति सदा वसे है, बहुरि सुन्दरतानिका समुद्र होय है ऐसा जानना ।३८। जिम

शास्त्रदान करि पिवत्र मुक्ति दीजिये है ताकै संसारकी लक्ष्मी देते कहा श्रम है । श्रम् शास्त्रको देनेवाला पुरुष संतिनके पूजनीक होय हैं अर पंडितनिके सेवनीक होय है, बादीनिके जीतनेवाला होय हैं, सभाको रंजायमान करनेवाला वक्ता होय हैं, नवीन प्रन्थ रचनेवाला कवि होय है अर मानने योग्य होय हैं अर विख्यात है शिक्षा जाकी ऐसा होय है । ६०।

पं.वि./ॳ१-१० स्वेच्छाहारविहारजन्पनतया नीरुग्वपुर्जायते । साधुनां तु न सा ततस्तदपट्ट प्रायेण संभाव्यते ॥ कुर्यादौषधपथ्यवारिभिरिदं चारित्रभारक्षमं यत्तरमादिह वर्तते प्रशमिनां धर्मो गृहस्थोत्तमात् ११। व्याख्याता पुस्तकदानमुन्नतिधयां पाठाय भव्यात्मना । भक्त्या यरिक्रयते श्रुताश्रममिदं दानं तदाष्टुर्षुधाः । सिद्धे ऽस्मिन् जननान्तरेषु कतिषु वेलोक्यलोकोत्सवश्रीकारिप्रकटीकृताखिलजगरकैवरयभाजो जनाः (१०। = शरीर इच्छानुसार भोजन, गमन और सम्भाषणसे नीरोग रहता है। परन्तु इस प्रकारकी इच्छानुसार प्रवृत्ति साधुओंके सम्भव नहीं है। इसलिए उनका शरीर प्राय अस्वस्थ हो जाता है। ऐसी अवस्थामे चूँ कि श्रावक उस शरीरको औषध पथ्य भोजन और जलके द्वारा व्रतपरिपालनके योग्य करता है अतएव यहाँ उन मुनियों का धर्म उत्तम श्रावकके निमित्तसे ही चलता है।१। उन्नत बुद्धिके धारक भव्य जीवोको जो भक्तिसे पुस्तकका दान किया जाता है अथवा उनके लिए तत्त्वका व्याख्यान किया जाता है, इसे बिद्धदूजन श्रुतदान (ज्ञानदान) कहते हैं। इस झानदानके सिद्ध हो जानेपर कुछ थोड़ेसे ही भवोंमें मनुष्य उस केवल ज्ञानको प्राप्त कर लेते हैं जिसके द्वारा सम्पूर्ण विश्व साक्षात देखा जाता है। तथा जिसके प्रगट होनेपर तीनो लोकोंके प्राणी उत्सवकी शोभा करते है। १०।

सा.घ./१.१६९ पर फुट नोट...। आरोग्यमौषधाज् ह्रोयं श्रुतात्स्यात श्रुत-केवली ॥ = औषध दानसे आरोग्य मिलता है तथा हास्त्रदान अर्थात् (विद्यादान) देनेसे श्रुतकेवली होता है।

#### ४. अभयदानका महत्त्व

मू आ ./ १३६ मरण भयभीरु आणं अभयं जो देदि सन्वजावाणं। तं दाणाणिव तं दाणं पुण जोगेसु मूलजोगं पि १६३६। = मरणभयसे भययुक्त सब जीवोंको जो अभय दान है वही दान सब दानोमें उत्तम है और वह दान सब आचरणोमें प्रधान आचरण है । १३६।

ज्ञा./८/१४ कि न तप्तं तपस्तेन कि न दत्तं महात्मना । वितीर्णमभर्यं येन प्रीतिमालम्बय देहिनाम् ।१४। = जिस महापुरुषने जीवोंको प्रीतिका आध्य देकर अभयदान दिया उस महात्माने कौनसा तप नहीं किया और कौनसा दान नहीं दिया । अर्थात् उस महापुरुषने समस्त तप, दान किया । क्योंकि अभयदानमें सब तप, दान आ जाते हैं।

अमि. श्रा./१३ शरीरं धियते येन शममेत्र महात्रतम्। कस्तस्याभयदानस्य फर्ज शक्नोति भाषितुम् ।१३। = जिस अभयदान करि जीविनका शरीर पोषिए है जैसे समभावकरि महात्रत पोषिए तैसें सो, तिस अभयदानके फल कहनेको कौन समर्थ है। १३।

षं .[ब./७/११ सर्वेषामभयं प्रवृद्धकरुणै यं हीयते प्राणिनां, दानं स्यादभ-यादि तेन रहितं दानत्रयं निष्फलम् । आहारौषधशास्त्रदानिषिभिः धुद्रोगजाड्याद्भयं यत्तरपात्रजने विनश्यति ततो दानं तदेकं परम् ।११। ⇒द्र्यालुपुरुषोंके द्वारा जो सब प्राणियोको अभयदान दिया जाता है. वह अभयदान कहलाता है उससे रहित तीन प्रकारका दान व्यर्थ होता है । चूँ कि आहार, औषध और शास्त्रके दानकी विधिसे कमसे क्षुषा, रोग और अज्ञानताका भय ही नष्ट होता है अतएव वह एक अभयदान ही श्रेष्ठ है ।११। भावार्थ — अभयदानका अर्थ प्राणियों-के सर्व प्रकारके भय दूर करना है, अत. आहारादि दान अभयदानके ही अन्तर्गत आ जाते हैं।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

#### ५. सत्यात्रको दान देशा सम्यग्द्यच्टिको मोक्षका कारण है

अमि.शा./११/१०२.१२३ पात्राय विधिना द्वा दानं मृत्वा समाधिना।
अच्युतान्तेषु कर्नेषु जायन्ते शुद्धहम्यः ।१०२। निषेठ्य लक्ष्मीमिति
शर्मकारिणी प्रथीयसी द्वित्रिभवेषु कर्मप्यः । प्रदह्यते ध्यानकृशामुनाखिल श्रयन्ति सिद्धि विधुतापदं सदा ५१२३। —पात्रके अधि दान
देकरि समाधि सहित मरके सम्यग्दृष्टि जीव है ते अच्युतपर्यंत स्वर्गनिविषे उपजे हैं ।१०२। (अमि. शा./१०२) या प्रकार सुखकी करनेवाली महान् लक्ष्मी की भोगके दाय तीन भवनिविषे समस्त कर्मनिकी ध्यान अग्निकरि जरायके ते जीव आपदारहित मोक्ष अवस्थाकी सदा सेवे हैं ।१२३। (प.प्र./टो./२/१११-४/२३१/१४)।

वसु /भा./२४६-२६६ बद्धाउगा सुदिही अणुमोयणेण तिरिया वि । णिय-मेणुववज्जंति य ते जत्तमभागभूमोसुः २५१। जे पुण सम्माइद्वी विरया-विरया वि तिविह9त्तस्स । जार्यति दाणफलओ कप्पेष्ठ महिंदुदपा देवा ।२६५। पडिबुद्धिऊण चइऊग णिवसिरि संजर्मच धित्तुण। उप्पाइऊण णाणं केई गच्छति णिव्याणं ।२६८। अण्णे उ सुदेवसं मुमाणुसत्तं पुणो पुणो सहिरुण। सत्तद्वमवेहि तओ तरंति कम्मवस्वयं णियमा ।२६१। = बद्धायुष्क सम्यग्दष्टि अर्थात् जिसने मिध्यात्व अवस्थामें पहिले मनुष्यायुकी बॉध लिया है, और पीछे सम्यग्दर्शन उत्पन्न किया है, ऐसे मनुष्य पात्रदान देनेसे और उक्त प्रकारके ही तिर्यंच पात्रदानको अनुमोदना करनेसे नियमसे वे उत्तम भौग-भूमियोमें उत्पन्न होते है। २४१। जो अविरत सम्यग्दृष्टि और देश-संयत जोव हैं, वे तीनों प्रकारके पात्रीको दान देनेके फलसे स्वर्गीमें महर्द्धिक देव होते है ।२६६। (उक्त प्रकारके सभी जीव मनुष्योमें आकर चक्रवर्ती आदि होतें है।) तब कोई बैराग्यका कारण देखकर प्रतिबुद्ध हो, राज्यलक्ष्मीको छोड़कर और संयमको ग्रहण कर कितने हो केवलज्ञानको उरपन्त कर निर्वाणको प्राप्त होते हैं। और क्रितने हो जीव सुदेवत्व और सुमानुषत्वको पुनः पुनः प्राप्त कर सात आठ भवमें नियमसे कर्मक्षयको करते हैं (२६८-२६६)।

### ६. सत्पात्र दान मिथ्यादिष्टको सुभोगभूमिका कारण है

म.पु /१/८५ दानाइ दानानुमोदाङ्का यत्र पात्रसमाधितात्। प्राणिनः सुलमेधन्तै यानज्ञोत्रमनामयाः ।८५। = उत्तम पात्रके लिए दान देने अथवा उनके लिए दिये हुए दानकी अनुमोदनामे जीव जिस भोग-भूमिमें उत्पन्न होते हैं उसमे जोवन पर्यन्त नीरोग रहकर सुलसे बढते रहते हैं ।८५।

अमि. शा./६२ पात्रेभ्यो य' प्रकृष्टेभ्यो मिध्यादृष्टि प्रयच्छति । स याति भोगभूमीषु प्रकृष्टासु महोदयः ॥६२॥ =जो मिध्यादृष्टि उत्कृष्ट पात्रनिके अधि दान देय है सो महाद् है उदय जाका ऐसा उत्कृष्ट भाग भूमि कौ जाय है। (वसु, शा./२४६)

वसु. शा./२४६-२४७ जा मिज्सिमिम पत्तिम देह दाणं खु वामिदिही
वि । सो मिजिसमासु जीवा उप्परज्जह भोयभूमीसु (१४६६) जो पुण जहण्यपत्तिम देह दाणं तहाविही विणरो । जायह फलेण जहण्यसु भोयभूमीसु सो जोवो ॥२४७॥ = अर जो मिथ्यादृष्टि भी पुरुष मध्यम-पात्रमें दान देता है वह जीव मध्यम भोगभू मिमें उत्पन्न होता है ॥२४६॥ और जो जोव तथाविध अर्थात् उक्त प्रकारका मिथ्यादृष्टि भो मनुष्य जबन्य पात्रमें दानको देता है, वह जीव उस दानके फलसे जबन्य भोग भूमियोमें उत्पन्न होता है ॥२४७॥

## ७. कुपात्र दान कुभोग भूमिका कारण है

प्र- सा./मू./२६६ छ सत्यविहिद्वत्युमु वदणियमङक्षयणकाणदाणरहो। ण लहदि अपुणन्भावं भावं सादप्पगं लहदि॥ — जो जीव छ सस्थ-विहित वरतुऔं में (देव, गुरु धर्मादिकमें) वत-नियम-अध्ययन- ध्यान-दानमें रत होता है वह मोक्षको प्राप्त नहीं होता, (किन्तु) सातारमक भावको प्राप्त होता है ॥२५६॥

ह, पु./ अ/११५ कुपात्रदानतो भूत्वा तियञ्चो भोगभूमिषु । संभुझतेऽन्तरं द्वीपं कुमानुषकुषेषु वा ॥११६॥ = कुपात्र दानके प्रभावसे मनुष्यः भोग-भूमियों में तिर्यञ्च होते हैं अथवा कुमानुष कुलो में उत्पन्न होकर अन्तर द्वीपोका उपभोग करते हैं ॥११६॥

अमि.शा./८४-८८ कुपात्रदानतो याति कुह्सितां भोगमेदिनीम् । उप्ते कः कुल्सिते क्षेत्रे सुक्षेत्रफलमश्नुते ॥८४॥ येऽन्तरद्वोपजाः सन्ति ये नरा म्लेच्छखण्डजाः । कुपात्रदानतः सर्वे ते भवन्ति यथायथम् ॥८५॥ वर्य-मध्यजवन्यासु तिर्यञ्चः सन्ति भूमिषु । कुपात्रदानवृक्षीरथं भुज्जते तेऽिलला' फलम् ॥८६॥ दासीदासद्विपम्सेच्छसारमेयादयोऽत्र ये। कुपात्रहानतो भोगस्तेषां भोगवतां स्फुटम् ॥८७॥ दश्यन्ते नीचजातीनां ये भोगा भोगिनामिह। सर्वे कुपात्रदानेन ते दीयन्ते महोदयाः ॥ ६८॥ ≕कुपात्रके दानते जीव कुभोगभूमिकी प्राप्त होय है. इहां दर्शत कहै है— खोटा क्षेत्रविषे कीज कोये संते सुक्षेत्रके फतको कौन प्राप्त होय, अपितु कोई न होय है ॥ ५४॥ (वसु अ। /२४८)। जे अन्तरद्वीप स्वण समुद्रविषे वा कालोद समुद्र विषे छ्यानवे कुभोग भूमिके टाष्ट्र परे है, तिनविषे उपजे मनुष्य हैं अर म्हेच्छ खण्ड विषे उपजे मनुष्य हैं ते सर्व कुपात्र दानतें यथायोग होय है ॥६५॥ उत्तम, मध्यम, अधन्य भोग भूमिन विषे जे तियंच है ते सर्वकृपात्र दान रूप वृक्षतें उपज्या जो फल ताहि लाय है ।८६॥ इहां आर्य खण्डमें जो दासी. दास, हाथी, म्लेच्छ, कुत्ता आदि भोगवंत जीव हैं तिनको जो भोगै सो प्रगटपने कुपात्र दानते हैं, ऐसा जानना ॥८७॥ इहां आर्य खण्ड विषे नीच जातिके भोगी जीवनिके जे भोग महाउदय रूप देखिये है ते सर्व क्षात्र दान करि दीजिये है ॥८८॥

#### ८. अपात्र दानका फल अस्यन्त अनिष्ट है

- प्र. सा./मू./१६७ अविदिवपरमःथेस य विसयकसायाधिगेसु पुरिसेस्। जुट्ठं कदं व दत्तं फलदि कुदेवेसु मणुवेसु ॥२६७॥ ⇒ जिन्होने परमार्थ-को नही जाना है, और जो विषय कषायमें अधिक है, ऐसे पुरुषोंके प्रति सेवा, उपकार या दान कुदेवरूपमें और कुमानुष रूपमें फलता है ॥२४७॥
- ह. पु./७/११८ अम्बु निम्बद्धमे रौद्रं कोद्रवे मदकृह यथा। बिषं व्यातसुखे शीरमपात्रे पतितः तथा ॥११८॥ जिस प्रकार मीमके वृशमें पडा हुआ पानी कडुवा हो जाता है. कोदोमें दिया पानी मदकारक हो जाता है. और सर्पके मुखमें पडा दूध विष हो जाता है. उसी प्रकार अपात्रके लिये दिया हुआ दान विपरीत फलको करनेवाला हो जाता है ॥११८॥ (अमि, आ,/म१-१६) (वसु आ/२४३)।

वसु, शा /२४२ जह उसरिम्म खित्ते पक्षणकीयं ण कि पि रहेह। फला विजयं वियाणइ अपत्ति विणां तहा दाणं ॥२४२॥ च जिस प्रकार उसर खेतमें कोया गया कीज कुछ भी नहीं उगता है, उसी प्रकार अपात्रमें दिया गया दान भी फल रहित जानना चाहिए ३२४२॥

## ९. विधि, द्रव्य, दाता व पात्रके कारण टानके फलमें विशेषता आ जाती है

त. सू./७/३६ विधिद्रव्यदातृपात्रविशेषात्तत्विशेषः ॥३६॥ =विधि, देय-बस्तु, दाता और पात्रकी विशेषतासे दानकी विशेषता है ॥३६॥

कुरल./१/७ आतिथ्यपूर्णमाहात्म्यवर्णने न क्षमा वयम् । दातृपात्रविधि-द्रव्यैस्तस्मिन्नस्ति विशेषता ॥७॥ = हम किसी अतिथि सेवाके माहात्म्य-का वर्णन नहीं कर सकते कि उसमें कितना पुण्य है। अतिथि यज्ञका महत्त्व तो अतिथिको योग्यता पर निर्भर है।

प्र. सा /मू./२१५ रागो पसस्थभूदो वस्थुविसेसेण फलदि विवरीदं। णाणाभूमिगदाणिह बीजाणिव सस्सकालिम्ह ॥ = जैसे इस जगत्में अनेक प्रकारकी भूमियोंमें पड़े हुए बीज धान्य कालमे विपरोततया फिलित होते हैं, उसी प्रकार प्रशस्तभूत राग वस्तु भेदसे (पात्र भेदसे ) विपरोततया फलता है ॥२४४॥

स. सि./७/३१/३७३/१ प्रतिग्रहादिक्रमो विधिः। प्रतिग्रहादिष्वादरान्
नादरकृतो भेद । तपःस्वाध्यायपरिवृद्धिहेनुत्वादिद्वय्यविषेषः।
अनस्याविषादादिदितृविशेषः। मोक्षकारणगुणसंयोगः पात्रविशेषः।
ततश्च पुण्यफलविशेषः क्षित्यादिविशेषाद् बीजफलविशेषवत्। —प्रतिग्रह आदि करनेका जो क्रम है वह विधि है। ...प्रतिग्रह आदिमें
आदर और अनादर होनेसे जो भेद होता है वह विधि विशेष है।
जिससे तप और स्वाध्याय आदिकी वृद्धि होती है वह द्रव्य विशेष
है। अनस्या और विषाद आदिका न होना दाताकी विशेषता है।
तथा मोक्षके कारणभूत गुणोंसे गुक्त रहना पात्रकी विशेषता है। जैसे
पृथिवी आदिमें विशेषता होनेसे उससे उत्पन्न हुए बीजमें विशेषता आ
जाती है वैसे ही विधि आदिक की विशेषतासे दानसे प्राप्त होनेवाले
पुण्य फलमें विशेषता आ जाती है। (रा. वा /७/१६/१-६/४६)
(अमि. शा./१०/४०) (वसु. शा./२४०-२४१)।

#### १०. दानके प्रकृष्ट फलका कारण

- र. क. श्रा./११६ नन्वेबं विधं विशिष्टं फलं स्वष्पं दानं कथं संपादयतीत्याशङ्काऽपनोदार्थमाह क्षितिगतिमिव वटकीजं पात्रगतं
  दानम्ब्पमिष काले। फलितच्छायाविभवं बहुफलिमिष्टं शरीरभृतां
  ॥११६॥ च्यश्न—स्वष्प मात्र दानते इतना विशिष्ट फल कैसे हो
  सकता है। उत्तर—जीवोंको पात्रमें गया हुआ अर्थात मुनि अर्जिका
  आदिके लिए दिया हुआ थोड़ा-साभी दान समय पर पृथ्वीमें प्राप्त
  हुए वट बीजके छाया विभववाले वृक्षकी तरह मनोवांछित फलको
  फलता है ॥११६॥ (वसु. शा./२४०) (चा. सा./२६/१)।
- पं. वि./२/३८ पुण्यक्षयात्क्षयमुपै ति न दीयमाना सक्ष्मीरतः कुरुत संतत-पात्रदानस् । क्षे न पश्यत जलं गृष्टिणः समन्तादाकृष्यमाणमपि वर्धत एव नित्यस् ॥३८॥ =सम्पति पुण्यके क्षयसे क्षयको प्राप्त होती है. न कि दान करनेसे । अतएव हे श्रावको ! आप निरन्तर पात्र दान करें । क्या आप यह नहीं देखते कि कुएँ से सब ओरसे निकाला जानेवाला भी जल नित्य बढता ही रहता है ।

## ५. विधि द्रव्य दातृ पात्र आदि निर्देश

#### १. दान योग्य द्रव्य

- र. सा./२३-२४ सीदुण्ह वाउविउलं सिलेसियं तह परीसमञ्वाहि । काय-किलेसुव्वासं जाणिज्जे दिण्णए दाणं ॥२३॥ हियमियमण्णपाणं णिर-वज्जोसिहिणिराउलं ठाणं । सयणासणसुवयरणं जाणिज्जा देह मोवख-रवो ॥२४॥ — सुनिराजको प्रकृति, शीत, उष्ण, वायु, इलेष्म या पित्त रूपमें-से कौन-सी है । कायोत्सर्ण वा गमनागममसे कितना परिश्रम हुआ है, शरीरमें ज्वरादि पीडा तो नहीं है । उपवाससे कण्ठ शुष्क तो नहीं है इत्यादि बातोंका विचार करके उसके उपचार स्वरूप दान देना चाहिए ॥२३॥ हित-मित प्रासुक शुद्ध अन्न, पान, निर्होष हितकारी ओषि, निराकुल स्थान, शयनोपकरण, आसनोपकरण, शास्त्रोपकरण आदि दान योग्य वस्तुओको आवश्यकताके अनुसार सुपात्रमें देता है वह मोक्षमार्गमें अग्रगामी होता है ॥२४॥
- पु. सि. ज./१७० रागद्वेषासंयममददुः स्वभयादिकं न यत्कुरुते। द्रव्यं तदेव वेयं सुतपः स्वाध्यायवृद्धिकरम् ॥१७०॥ = दान देने योग्य पदार्थं = जिन वस्तुओं के देनेसे राग द्वेष, मान, दुः स्व, भय, आदिक पापींकी उत्पत्ति होती है, वह देने योग्य नहीं। जिन वस्तुओं के देनेसे तप-श्चरण, पठन, पाठन स्वाध्यायादि कार्योमें वृद्धि होती है, वही देने योग्य हैं॥१७०॥ (अमि. श्रा./१/४४)। सा. ध./२/४६)।

चा. सा /२०/३ दीयमानेऽज्ञादौ प्रतिगृहोतुस्तपःस्वाध्यायपरिवृद्धिकरण-रवाइद्रव्यविशेषः। = भिक्षामें जो अन्न दिया जाता है वह यदि आहार लेनेवाले साधुके तपश्चरण स्वाध्याय आदिको बढानेवाला हो तो वही द्रव्यकी विशेषता कहलाती है।

## २. दान प्रति उपकारकी मावनासे निश्पेक्ष देना चाहिए

का. था./२० एवं जो जाणिता विह लिय-लोयाण धम्मजुताणं। णिर-वेक्लो तं देदि हु तस्स हवे जीवियं सहलं ॥२०॥ = इस प्रकार सक्षो-को अनित्य जानकर जो उसे निर्धन धर्मात्मा व्यक्तियोको देता है और उसके बदलेमें उससे प्रत्युपकारकी बाञ्छा नहीं करता, उसीका जीवन सफल है ॥२०॥

#### ३. गाय आदिका दान योग्य नहीं

- पं. वि./२/४० नान्यानि गोकनकभूमिरथाङ्गनादिदानानि निश्चितमवद्य-कराणि यस्मात् ॥६०॥ = आहारादि चतुर्विध दानसे अतिरिक्त गायः, सुवर्णः, पृथिवीः रथ और स्त्री आदिके दानः, महान् फलको देनैवाले नहीं है ॥६०॥
- सा. घ./६/६३ हिसार्थत्वान्न भूगेह-लोहगोऽश्वादिनै व्टिकः। न दद्याद्र ग्रहसंक्रान्ति-श्राद्धादौ वा सुदृग्द्वहि ॥६३॥ = नै व्टिक श्रावक प्राणियों-की हिंसाके निमित्त होनेसे भूमि, शस्त्र, गौ, बैल, घोडा वगैरह हैं आदिमें जिनके ऐसे कन्या, सुवर्ण, और अन्न आदि पदार्थीको दान नहीं देवे। (सा. घ./६/४६-६६)।

#### 8. मिथ्यादृष्टिको दान देनेका निषेध

- व. पा./टी./२/१ दर्शनहीन' तस्यान्नदानाक्षिकमपि न देयं। उक्तं च-मिथ्यादग्भ्यो ददद्दानं दाता मिथ्यात्ववर्धक'। = मिथ्यादृष्टिको अन्नादिक दान भी नहीं देना चाहिए। कहा भी है-मिथ्यादृष्टिको दिया गया दान दाताको मिथ्यात्वका बढानेवाला है।
- अमि० श्रा०/६० तद्यो नाष्ट्रपदं यस्य दीयते हितकाभ्यया। स तस्याष्ट्रापदं मन्ये दत्ते जीवितशान्तये।६०। = जैसे कोऊ जीवनेके अर्थ काहृकौ अष्टापद हिंसक जीवकौ देय तो ताका मरन ही होय है तैसें धर्मके अर्थ मिथ्यादृष्टीमकौ दिया जो सुवर्ण तातें हिसादिक होने तें परके वा आपके पाप ही होय है ऐसा जानना।६०।
- सा. ध./२/६४/१४६ फुट नोट-मिध्याखग्रस्तचित्ते मु चारित्राभास-भागिषु । दोषायैव भवेद्दानं पय.पानिमवाहिषु । =चारित्राभासको धारण करनेवाले मिध्यादृष्टियोको दान देना सर्पको दूध पिलानेके समान केवल अशुभके लिए ही होता है ।

## ५. ग्रुपात्र व अपात्रको करुणा बुद्धिसे दान दिया जाता है

पं. ध /उ./७३० कुपात्रायाप्यपात्राय दानं देयं यथोप्तिस् । पात्रमुद्धशा निषिद्धं स्यान्निषद्धं न कृपाधिया १७३०। कुपात्रके लिए और अपात्रके लिए भी यथायोग्य दान देना चाहिए क्योंकि कुपात्र तथा अपात्रके लिए केवल पात्र नुद्धिसे दान देना निषद्ध है, करुणा नुद्धि से दान देना निषद्ध नहीं है। १७३०। (ला. सं./३/१६१) (ला. सं./६/२९५)।

# दुखित भुखितको मी करुणाबुद्धिसे दान दिया जाता

पं.घ..३०/७३१ श्रेषेम्यः श्रुत्पिपासादिगी डितेम्योऽशुभोदयात् । दीनेभ्यो-ऽभयदानादि दातव्यं करुणाणवैः ।७११। =दयास श्रावकोंको असुभ कर्मके उदयसे श्रुधा, तृषा, आदिसे दुखी शेष दोन प्राणियोंके लिए भी अभय दानादिक देना चाहिए ।७३१। (ला. स./३/१६२)।

#### ७. ग्रहण व संक्रान्ति आदिके कारण दान देना योग्य नहीं

अमि, आ,/६०-६१ यः संकान्तौ ग्रहणे बारे वित्तं ददाति मूहमति:।
सम्प्रवरववनं छित्त्वा मिध्यात्ववनं वपत्येषः।६०। ये ददते मृततृष्त्यै
बहुधादानानि नूनमस्तिधियः। पर्वविद्यतं तरुं ते अस्मोभूतं निषिश्वन्ति।६१। = जो मूहबुद्धि पुरुष संक्रान्तिविषे आदित्यवारादि (ग्रहण)
वार विषे धनको देय है सो सम्यक्त वनको छेदिकै मिध्यात्व बनको
बोवै है।६०। जै निर्बुद्धि पुरुष मरे जीवकी तृष्तिके अर्थ बहुत प्रकार
दान देय है ते निश्चयकरि अन्निकरि भस्मरूप वृक्षको पत्र सहित
करनेकौ सींचै है।६१।

सा. ध./५/६३ हिंसार्थत्वात्त भूगेह-सोहगोऽश्वादिनै ष्टिकः । न ददाह्र ग्रहसंक्रान्ति-श्राद्धादौ वा सुराष्ट्रहि १५३। = नै ष्ठिक श्रावक प्राणियोंकी हिंसामें निमित्त होनेसे भूमि आदि को दान नहीं देवे । और जिनको पर्व माननेसे सम्यक्तका घात होता है ऐसे ग्रहण, संक्रान्ति, तथा श्राद्ध वगैरहमें अपने द्रव्यका दान नहीं देवे १५३।

## ६. दानार्थं धन संग्रहका विधि निषेध

#### १. दानके लिए धनकी इच्छा अज्ञान है

इ. उ./मू./१६ त्यागाय श्रेयसे वित्तमिवत्तः संचिनोति य'। स्वश्रारीरं स पड्केन स्नास्यामीति बिलिम्पति, ११६। — जो निर्धन मनुष्य पात्रदानः देवपुजा आदि प्रशस्त कार्योके लिए अपूर्व पुण्य प्राप्ति और पाप विनाशकी आशासे सेवा, कृषि और वाणिज्य आदि कार्योके द्वारा धन उपार्जन करता है वह मनुष्य अपने निर्मल श्रारमे 'नहा खूँगा' इस आशासे की चड़ लपेटता है।१६।

#### २. दान देनेकी अपेक्षा धनका ग्रहण ही न करे

आ. अनु./१०२ अधिभयस्तृणबद्धिचिन्त्य विषयाच् कश्चिच्छ्रियं दत्तवात् पापं तामवितर्पिणी, विगणयत्तादात् परस्त्यक्तवान् । प्रागेत कृश्खां विमृश्य सुभगोऽण्यन्यो न पर्यथहोत् एते ते विदितोत्तरोत्तरवराः सर्वोत्तमास्त्याणिनः ११०२। = कोई विद्वात् मनुष्य विषयोंको नृणके समान तुच्छ समफ्तकर लक्ष्मीको याचकाके लिए दे देता है. कोई पाप रूप समफ्तकर किसीको जिना दिये ही त्याग देता है। सर्वोत्तम वह है जो पहिलेसे ही अक्ष्याणकारी जानकर ग्रहण नहीं करता ११०२।

## ३. दानार्थं घन संग्रहकी कथंचित् इष्टता

कुरल./२३/६ आर्तक्षुधाबिनाशाय नियमोऽयं शुभावहः। कर्तव्यो धनिभिनित्यमालये वित्तसंग्रहः।६। = गरीबोंके पेटकी ज्वालाको शान्त करनेका यही एक मार्ग है कि जिससे श्रीमानोंको अपने पास विशेष करके धन संग्रह कर रखना चाहिए।६।

#### ४. आयका वर्गीकरण

पं. वि./२/३२ प्रासस्तवर्धमिष देशमथार्धमेव तस्यापि संततमणुद्विता यथि । इच्छानुरूपिमह कस्य कदात्र लोके द्वव्यं अविष्यति सदुत्त-मदानहेतुः ।३२। = अणुद्वती आवकको निरन्तर अपनी सम्पत्तिके अनुसार एक ग्रास, आधा प्रास उसके भी आधे भाग अर्थात चतुर्थाश-को भी देना चाहिए। कारण यह है कि यहाँ लोकमें इच्छानुसार द्व्य किसके किस समय होगा जो कि उत्तम दानको दे सके, यह कुछ नहीं कहा जा सकता ।३२।

सा, ध./१/११/२२ पर फुट नोट—पादमायानिधि कुर्यात्पादं विज्ञाय खट्वयेत । धर्मोपभोगयोः पादं पादं भर्त्तव्यपोषणे । अथवा-आगार्द्धः च नियुक्जीत धर्मे समाधिकं ततः । शेषेण शेषं कुर्वीत यस्ततस्तुच्छ- मेहिलं। मगृहस्थ अपने कमाये हुए धनके चार भाग करे, उसमेंसे एक भाग तो जमा रखे, दूसरे भागसे वर्तन वस्त्रादि धरकी चीजें खरीदे, तीसरे भागसे धर्मकार्य और अपने भोग उपभोगमें खर्च करें और चौथे भागसे अपने कुटुम्बका पालन करें। अथवा अपने कमाये हुए धनका आधा अथवा कुछ अधिक धर्मकार्यमें खर्च करें और बचे हुए द्रव्यसे धरनपूर्वक कुटुम्ब आदिका पालन पोषण करें।

दानकथा — किन भारामल (ई० १७५६) द्वारा हिन्दी भाषामें रिचत कथा।

दानांतराय कर्म-दे० अन्तराय/१।

दामनिद — नान्द संघके देशीयगण — गुणनिद शास्त्रा के अनुसार आप सर्वचनद्रके शिष्य और वीरनिन्दके गुरु थे। समय — वि. १०००-१०३० ई० १४३-१७३। २. इसी संघ की नयकी सि शास्त्रा के अनुसार आप रविचन्द्र के शिष्य व श्रीधरदेव के गुरु थे। — दे०इतिहास/७/६.१

**दायक** — १, आहारका एक दोष । दे० आहार/11/४; २, बस्तिकाका एक दोष । दे० वस्तिका ।

दारुवेणी - आर्य खण्डकी एक नदी - दे० मनुष्य/४।

दासी -- दासी पत्नी । दे० स्त्री ।

विक्-१, दिशाएँ-दे० दिशा। २, लवण समुद्रमें स्थित एक पर्वत दे० लोक/५/६।

विक्कुमार —१. भवनवासी देवोंका एक भेद —दे० भवन/१/४ २. दिक्कुमार भवनवासी देवोंका अवस्थान —दे० भवन/४/१।

विक्षुमारी—१. आठ दिक्कुमारी देवियाँ नदंन वनमें स्थित आठ कूटोपर रहती हैं—सुमेधा, मेधमालिनी, तोग्रंधरा, विचित्रा, मणिमालिनी, (पुष्पमाला) आनन्दिता, मेधंकरी ।—दे० लोक्।श्रेष्ट ४वः लोक/७।४४। दिक्कुमारी देवियाँ रुचक पर्वतके कूटोंपर निवास करती हैं। जो गर्भके समय भगवाद्की माताकी सेवा करती हैं।—दे० लोक/४/७। कुछ अन्य देवियोंके नाम निर्देश—जया, विजया, अजिता, अपराजिता, जम्भा, मोहा, स्तम्भा, स्तम्भिनी। (प्रतिष्ठासारोद्धार/१/३९७-२४)। श्री, ज्ञी, धृति, कीर्ति, बुद्धि, लक्ष्मी, शान्ति व पुष्टि। (प्रतिष्ठासारोद्धार/४/२७)।

दिक्ष्पालदेव--दे० लोकपाल ।

दिक्वास-लवण समुद्रमें स्थित एक पर्वत-दे० लोक/१:/१

दिक्त्रत-दे॰ विग्वत ।

दिगंतरक्षित- १. एक लौकान्तिक देव-दे० लौकान्तक। दिगंबर-१. अवेस मुद्रा का उपासक जिन प्रणीतमार्ग । २. मूच दि० साधु संघ (दे० इतिहास/१.१).३. श्वेताम्बर मान्य नमीन उत्पत्ति -दे० श्वेताम्बर।

दिगिद्र--दे॰ इन्द्र।

वियाजेंद्र—१. विदेह क्षेत्रमें सुमेरु पर्वतके दोनों ओर भद्रशाल बनमें सीता व सीतोदा नदीके प्रत्येक तटमर दो-दो दिग्गजेन्द्र पर्वत हैं। इनके अंजन शैल, कुमुद शेल, स्वस्तिक शैल, पलाशगिरि, रोचक, पद्मीत्तर, नील ये नाम हैं।—दे० लोक/३/८। २. उपरोक्त क्टोंपर दिग्गजेन्द्र देव रहते हैं।—दे० व्यत्तर/४/४ लोक/३/८ इनके अतिरिक्त रुचक पर्वतके चार क्टोपर भी चार दिग्गजेन्द्र देव रहते हैं।—दे० व्यंतर/४/४ विक्शिक/४/७।

दिग्नाग — एक बौद्ध विद्वात् । कृति — न्यायप्रदेशः समय — ई० सं० ४२६ (सि. वि./२१ पं० महेन्द्र )

दिग्यट चौरासी--- रवेताम्बराचार्य यशोविजय (ई० १६३८-१६-व्य) द्वारा भाषा छन्दोमें रचित ग्रन्थ है। जिसमे दिगम्बर मतपर चौरासी आक्षेप किये गये हैं।

दिभ्विजय— चक्रवर्ती व नारायणकी दिग्विजयका परिचय — दे० शलाका पुरुष/२, ४।

#### दिग्यत - १ दिग्यतका लक्षण

र. क. आ./६८-६६ विग्वलय परिगणितं कृत्वातोऽहं बहिर्म यास्यामि।

इति सकन्यो दिग्वतमामृत्यणुपापविनिवृत्त्ये।६म। मकराकरसरिदटबीगिरिजन ।दयोजनानि मयदाः। प्राहुदिशाः दशानां प्रतिसंहारे
प्रसिद्धानि।६१। = मरण पर्यन्त सूक्ष्म पापोकी विनिवृत्तिके लिए दशो
दिशाओंका परिमाण करके इससे बाहर में नही जाऊँगा इस प्रकार
संकल्प करना या निश्चय कर लेना सो दिग्वत है।६म। दशों
दिशाओंके त्याममें प्रसिद्ध-प्रसिद्ध, समुद्र, नदी, पर्वत, देश और
योजन पर्यन्तकी मर्यादा कहते हैं।६१। (स. सि./७/२१/३६१/१०);
(रा, वा,/७/२१/१६/५४८/२६); (सा, ध,/५/२); (का. अ,/मू,/३४२)
वमु, श्वा./२१४ पुरुबुत्तर-दिख्यण-पिक्यमासु काऊण जोयणपमाणं।

परदो गमगनियत्तो दिसि विदिसि गुणव्ययं पढमं। प्यूर्व, उत्तर, दिखण अरेर पश्चिम दिशाओं में योजनोका प्रमाण करके उससे आगे दिशाओं विदिशाओं गमन नहीं करना, यह प्रथम दिग्वत नामका गुणवत है। २१४।

#### दिग्वतके पाँच अतिचार

त. सू /७/३० जर्ध्वाधिस्तिर्यग्वयितकमक्षेत्रवृद्धिसमृरयन्तराधानानि ।३०। = जर्ध्ववयितकम, अञ्चोवयितकम, तिर्यग्वयितकम, क्षेत्रवृद्धि और समृत्यन्तराधान ये दिग्वरित बत्तके पाँच अतिचार हैं।३०।

र.क, आ./७३ ऊर्ध्वाधस्तात्तिर्यग्वयतिपाताः क्षेत्रवृद्धिर्वयीमां । विस्मरणं दिग्यरतेरत्याशाः पञ्च मन्यन्ते ।७३। च अज्ञान व प्रमादसे ऊपरकी, नीचेकः तथा विदिशाओको मर्यादाका उल्लंघन करना, क्षेत्रकी मर्यादा बढा होना और की हुई मर्यादाओको भूस जाना, ये पाँच दिग्वतके अतिचार माने गये हैं।

## परिग्रह परिमाण वत और क्षेत्रवृद्धि अतिचारमें अन्तर

रा. वा./१/३०/६-६/१५५/२९ अभिगृहीताया दिशो लोभावेशादाधिका-भिप्तन्धि क्षेत्रवृद्धिः ।६। .... स्यावेत्त् – हच्छापरिणामे पञ्चमेऽणूवते अस्यान्तर्भावाद पुनर्बहर्गपुनरुक्तमिति, तेश्व: कि कारणम् । तस्यान्या-धिकरणस्यादः । इट्छापरिणामं क्षेत्रवास्त्यादिविषयम्, इदं पुन, दिग्-विरमणपन्यार्थम् । अस्यां दिशि लाभे जीवितलाभे च मरणमतोऽन्यत लाभेऽपि न गमनमिति, न तु दिशि क्षेत्रादिष्विव परिग्रहबुद्धयारम-सारकर गात् परिणामकरणमस्ति, ततोऽर्थविशेषोऽस्यावसेयः । ∞ लोभ आदिके कारण स्वीकृत मर्यादाका बढा रोना क्षेत्रवृद्धि है। प्रश्न-इच्छा परिणाम नामक पाँचवें अणुव्रतमें इसका अन्तर्भाव हो जाने के कारण इसका पुनः प्रहण करना पुनरुक्त है। उत्तर-ऐसा. नहीं है, भपोंकि, उसका अधिकरण अन्य है। इच्छा-का परिमाण क्षेत्र, वास्तु आदि विषयक है, परन्तु यह दिशा विरमण उससे अन्य है। इस दिशामें लाभ होगा अन्यत्र लाभ नहीं होगा और लाभाजाभसे जीवन-मरणकी समस्या जुटी है फिर भी स्वीकृत दिशा मर्यादासे आगे लाभ होनेपर भी गमन नहीं करना दिग्विरति है। दिशाओंका क्षेत्र वास्तु आदिकी तरह परिग्रह बुद्धिसे अण्ने आधीन करके प्रमाण नहीं किया जाता। इसलिए इन दोनोमें भेद जानने योग्य है।

\* दिग्वत च देशवतमें अन्तर: -दे॰ देशवत ।

#### ४. दिस्वतका प्रयोजन च महत्त्व

र. क. शा /००-७१ अवधेर्व हिरणुपापप्रतिविश्ते दिग्वतानि धारयताम् । पञ्चमहाव्रतपरिणतिमणुवतानि प्रपद्यन्ते ।७०। प्रत्याख्यानतनुरवानमन्द-तराश्च चरणमोहपरिणामा । सत्त्वेन दुरवधारा महाव्यताय प्रवच्यते ।७२। =मर्यादासे वाहर सूक्ष्म पापोकी निवृत्ति (त्याग) होनेसे दिग्वत-धारियोंके अणुवत पंच महाव्यतोकी सहशताको प्राप्त होते हैं ।७०। प्रत्या-ख्यानावरणीय कोध, मान, माया, लोभके मन्द होनेसे अतिशय मन्द रूप चारित्र मोहनीय परिणाम महाव्यतकी कल्पनाको उत्पन्न करते है अर्थात् महावत सरीखे प्रतीत होते हैं । और वे परिणाम बड़े कष्टसे जाननेमें आने योग्य है । अर्थात् वे कषाय परिणाम इतने सूक्ष्म होते है कि उनका अस्तित्व भी कठिनतासे प्रतीत होता है ।७१।

रा. वा./७/२१/१७-११/१४८/२१ अगमनेऽपि तदन्तरावंस्थितप्राणिवधाभ्य-नुज्ञानं प्रसक्तम्, अन्यथा वा दिक्परिमाणमनर्थकिमितिः, तन्न, कि कार णम् । निवृत्त्वर्धत्वातः । कारस्न्येन निवृत्ति कर्तूमदावनुवतः दावत्या प्राणिवधविरति प्रत्यायूर्णस्यात्र प्राणयात्रा भवतुवा मा वा भूत्।सत्यपि प्रयोजनभूयस्त्वे परिमितदिगवधैर्बहिनस्किन्न्स्यग्मिति प्रणिधानान्न दोषः । प्रवृद्धे च्छस्य आरमनस्तस्यां दिशि विना यत्नातः मणिरत्ना-दिलाभोऽस्तोत्येवम् । अन्येन प्रोत्साहितस्यापि मणिरत्नादिसप्राप्ति-तृष्णाप्राकाम्यनिरोधः कथं तन्त्रितो भवेदिति दिग्बिरति श्रेयसी। अहिसाधणुत्रतथारिणोऽप्यस्य परिमिताहिगवधेनंहिमनोवानकाय-योगै : कृतकारितानुमतविकल्पै : हिसादिसर्वसावद्यनिवृत्तिरिति महा-वतत्वमवसेयम् । = प्रश्न-( परिमाणित ) दिशाओं के (बाहर) भागमें गमन न करने पर भी स्वीकृत क्षेत्र मर्यादावे कारण पापनध होता है। इसलिए दिशाओंका पहिमाण अनर्थक हो जायेगा? उत्तर-ऐसा नहीं है, क्योंकि दिग्विरतिका उद्देश्य निवृत्ति प्रधान होनेसे बाह्य क्षेत्रमें हिसादिकी निवृत्ति करनेके कारण कोई दोष नहीं हैं। जो पूर्णरूपसे हिसादिकी निवृत्ति करनेमें असमर्थ है पर उस सकलविरतिके प्रति आदरशील है वह श्रायक जीवन निर्वाह हो या न हो, अनेक प्र शेजन होनेपर भी स्वीकृत क्षेत्र मर्यादाको नहीं लायता अतः हिसा निवृत्ति हानेसे वह वती है। किसी परिव्रही व्यक्तिको 'इस दिशामें अमुक जगह जानेपर बिना प्रयत्नके मणि-मोती आदि उपलब्ध होते हैं, इस प्रकार प्रोत्साहित करनेपर भी दिग्मतके कारण बाहर जानेकी और मणि-मोती आदिकी सहज प्राप्तिकी ल लसाका निरोध होनेसे दिग्वत श्रेयस्कर है। अहिंसाणुवती भी परिमित्त दिशाओंसे बाहर मन, बचन, काय व कृत, कारित, अनु-मोदना सभी प्रकारोके द्वारा हिसादि सर्व सावद्योंसे विर्क्त होता है। अतः बहाँ उसके महावत ही माना जाता है।

स.सि./७/२१/३६१/१० ततो बहिस्त्रसस्थावरव्यपरोपणनिवृत्तेर्महाबतरब-मवसेयम् । तत्र लाभे सत्यपि परिणामस्य निवृत्तेर्लोभिनिरासश्च कृतो भवति । = उस (दिग्वतमे की गयी) मर्यादाके बाहर त्रस और स्थावर हिंसाका त्याग हो जानेसे उतने अंशमें महावत होता है । और मर्यादाके बाहर उसमें परिणाम न रहनेके कारण लोभका त्याग हो जाता है । (रा. वा./७/२१/१६-१६/४४=), (पु. सि. उ./१३८); (का. अ/मू./२४१)।

दिन-हिन-रात्रि प्रगट होनेका कम-दे० ज्योतिष/२/८।

दिवाकर नंदि -- निन्द संघके देशीय गणको गुर्वावलीके अनुसार (दे० इतिहास) आप चन्द्रकीर्तिके शिष्य तथा शुभचन्द्रके गुरु थे। समय-वि० १९२६-११६६ (ई०१०६८-१०६८); (ष. खं २/म. १० H.L. Jain) --दे० इतिहास/७/६। दिवाकर सेन — सेन संघकी गुर्वावनीक अनुसार (दे० इतिहास-)
आप इन्द्रसेनके शिष्य तथा अर्हत् सेनके गुरु थे। समय—वि ६४०-६५० (ई. ४८१-६२३); (म.पु. १९३/१६७ प्रशरित); (प. पु /प. १६ पं. पन्नाताल); दे० इतिहास/७/६ ।

दिव्य तिलक — विजयार्थको उत्तर श्रेणीका एक नगर – दे० विद्याधर।

दिव्यध्विन केवलज्ञान होनेके परचात् अहत भगवान्के सर्याग्ते एक विचित्र गर्जना रूप ॐकारध्विन खिरती है जिसे दिव्यध्विन कहते हैं। भगवान्की इच्छा न होते हुए भी भव्य जीवोके पुण्यसे सहज खिरती है पर गणधर देवकी अनुपस्थितिमें नहीं खिरती। इसके सम्बन्धमें अनेकों मतभेद हैं जेमे कि-यह मुखसे होती है, मुखसे मेहीं होती, भाषात्मक होती है, भाषात्मक नहीं होती इत्यादि। उन सबका समन्वय यहाँ किया गया है।

#### १. दिव्यध्वनि सामान्य निर्देश

#### 1. दिब्यध्वनि देवकृत नहीं होती---

ह. पु./१/१६-२८ केवल भावार्थ—(वहां इसके दो भेद कर दिये गये है— एक दिव्यध्विन दूसरी सर्वमागधी भाषा। उनमें से दिव्यध्विनको प्रातिहायों में और सर्वमागधी भाषाको देवकृत अतिशयो में गिनाया है। और भी देखो दिव्यध्विन/२/७।

\* दिव्यध्वनि कथंचित् देवकृत है--दे० दिव्यध्वनि/१/१३

#### २. दिव्यध्विति इच्छापूर्वक नहीं होती

प्र. सा./मू /४४ ठाणणिसेज्जिवहारा धम्मुवदेसो य ियदयो तेसि।
अरहताणं काले मायाचारो व्य इत्यीण ॥४४॥ च उन अरहन्त भगवन्तो
के उस समय खड़े रहना, बैठना, विहार और धर्मोपदेश स्त्रियोंके
मायाचारकी भॉति स्वाभाविक ही प्रयत्नके विना ही होता है।
(स्व. रतो /मू /७४), (स श./मू./२)।

म. पु./२४/८४ विवशाम-तरेणास्य विविकासीत् सरस्वती । = भगवाच्की वह वाणी बोलनेकी इच्छाके बिना हो प्रकट हो रही थी। (म. पु./-

१/१८६): (नि सा/ता. वृ./१७४)।

## ३. इच्छाके अमावमें भी दिव्यध्वनि कैसे सम्मव है

अष्टसहस्नी/पृ ७३ निर्णयसागर बम्बई [इच्छामन्तरेण वाक् प्रवृत्तिनी संभवित । न च 'इच्छामन्तरेण वाक्प्रवृत्तिनी संभवित । इति वाच्यं नियमाभावाद । नियमाभ्युपगमे सुषुप्रशादाविप निर्भाष्रप्रश्नित्ती स्थाद । न हि सुपुप्ती गोत्रस्खलनादी वाग्व्यवहारादि हेतुरिच्छास्ति . चैतन्यकरणपाटअयोरैन साधकतमत्वम् । . (इच्छा वाग्ववृत्तिहेतुनी) तत्मकर्षापकर्षानुविधानाभावात् बुद्धवादिवत् । न हि यथा बुद्धी शक्तेश्चाप्रकर्षे वाण्याः प्रवर्षोऽनकर्षे प्रतीयते तथा दोषजातः (इच्छायाः) अपि, तत्मकर्षे वाच्याः प्रवर्षोऽनकर्षे एतीयते तथा दोषजातः (इच्छायाः) अपि, तत्मकर्षे वाच्याः प्रवर्षोत् तदपकर्षे एव तत्मकर्षात् । यतो वक्सुदीपजातिः (इच्छा) अनुमीयते । . . विज्ञान गुणदोषाभ्यामेव वाग्वत्तेर्गुणदोषतना व्यवतिष्ठते न पुनिववक्षातो दोषजातेर्वी, तदुक्तम् विज्ञानगुणदोषाभ्यां वाग्वत्तेर्गुणदोषतः । वाञ्छत्ते न च वक्तारः शास्त्राणां मन्दबुद्धयः ॥

न्यायिकिनिश्चय/३५४-३५६ विवक्षामन्तरेणापि बाग्यृत्तिर्णातु वीक्ष्यते। बाञ्छन्तो न बक्तारः शास्त्राणा मन्दुबुड्यः १३५४॥ प्रज्ञा येषु पटीयस्य प्रायो बचनहेत्व । विवक्षानिरपेक्षरते पुरुषार्थ प्रचक्षते ॥३६५॥ = 'इच्छाके विना बचन प्रयृत्ति नहीं होती' ऐसा नहीं कहनर चाहिये क्योंकि इस प्रकारके नियमका अभाव है। यदि ऐसा नियम स्वीकार करते है तो कुषुंसि आदिमें विना अभिप्रायके प्रवृत्ति नहीं होनी चाहिये। सुषुंसिमे या गात्र स्वलन आदिमें बचन व्यवहारकी हेतु इच्छा नहीं है। चैतन्य और इन्द्रियोकी पटुंता ही उसमें प्रसुख कारण है इन्छा वचन प्रवृत्तिका हेतु नहीं है। उसके प्रकर्भ और अपकर्ष के साथ वचन प्रवृत्तिका प्रकर्ष और अप्रकर्ण नहीं देखा जाता जसा बुद्धिके साथ देखा जाता है। जैसे बुद्धि और शक्तिका प्रकर्ष होनेपर वाणीका प्रकर्ष और अपकर्ष होने पर अपकर्ष देखा जाता है उस प्रकार दोष जातिका नहीं। दोष जातिका प्रकर्ष होनेपर वचनका अपकर्ष देखा जाता है दोष जातिका अपकर्ष होनेपर ही वचन प्रवृत्तिका प्रकर्ष देखा जाता है इसलिए वचन प्रवृत्तिसे दोष जातिका अनुमान नहीं किया जा सकता। विज्ञानके गुण और दोषोसे ही वचन प्रवृत्तिकी गुण दोषता व्यवस्थित होती है, विवक्षा या दोष जातिसे नहीं। कहा है-विज्ञानके गुण और दोष द्वारा वचन प्रवृत्तिमें गुण और दोष होते हैं। इच्छा रखते हुए भी मन्दबुद्धिवाले शास्त्रोंके वक्ता नहीं होते हैं। कभी विवक्षा (वालनेकी इच्छा) के विना भी वचनकी प्रवृत्ति देखी जाती है। इच्छा रखते हुए भी मन्दबुद्धिवाले शास्त्रोंके बक्ता नहीं होते हैं। जिनमें वचनकी कारण कुशल प्रज्ञा होती है वे प्रायः विवक्षा रहित होकर भी पुरुषार्थका उपदेश देते हैं।

प्र. सा./त. प्र /४४ अपि चाविरुद्धमेतदम्भोधरहष्टान्तात । यथा खल्ब-म्भोधराकारपरिणतानां पुइगलानां गमनमवस्थानं गर्जनमम्बुवर्षं च पुरुषप्रयत्नमन्तरेणापि दश्यन्ते तथा केवलिनां स्थानादयोऽबुद्धिपूर्वका एव दश्यन्ते । =यह (प्रयत्नके बिना ही विहारादिकका होना) बादलके दृशान्तसे अविरुद्ध है । जैसे बादलके आकार रूप परिणमित पुद्दगलोंका गमन, स्थिरता, गर्जन और जलवृष्टि पुरुष प्रयत्नके बिना भी देखी जाती है उसी प्रकार केवली भगवान्के खड़े रहना इत्यादि अबुद्धिपूर्वक ही (इच्छाके बिना ही ) देखा जाता है।

#### ४. केवलज्ञानियोंको ही होता है

ति. प./१/७४ जादे अणंतणाणे णट्ठे छतुमद्विदियम्मि णाणिम्म । णव-बिह्नपदत्यसारा दिञ्चभुणी कहइ सुत्तत्थ ॥७४॥ = अनन्तज्ञान अर्थात् केवलज्ञानकी उत्पत्ति और छद्मस्थ अवस्थामें रहनेवाले मति. दुत. अवधि तथा मन पर्यय रूप चार ज्ञानोंका अभाव होनेपर नौ प्रकारके पदार्थोंके सारको विषय करनेवाली दिञ्यध्वनि सूत्रार्थको कहती है ॥७४॥ (ति. व./१/१२); (ध./१/१, १, १/गा. १०/६४)।

## प. सामान्य केवकियोंके भी हानी सम्मव है

म. प्र /३६/२०३ इत्थं स विश्वविद्धिश्वं प्रीणयस् स्ववचोऽमृतैः । केलास-मचलं प्रापत् पूर्तं संनिधिना गुरोः ॥२०३॥ = इस प्रकार समस्त पदार्थोको जाननेवाले बाहुश्रली अपने वचनरूपी अमृतके द्वारा समस्त समारको सन्तुष्ट करते हुए, पूज्य पिता भगवान् बृषभदेवके सामीष्यसे पत्रित्र हुए केलास पर्वतपर जा पहुँचे ॥२०३॥

म. पु./४%/३६- बिहत्य मुचिरं विनेयजनतोपकृत्स्वायुषो, मुहूर्तपरमा-स्थितौ विहितस्तिकयौ विच्युतौ। - १३६-॥ = चिरकाल तक विहार कर जिन्होने शिक्षा देने योग्य जनसमूहका भारी कल्याण किया है ऐसे भरत महाराजने अपनी आयुको अन्तर्मृहूर्त प्रमाण स्थिति रहनेपर योग निरोध किया ! । । । । ३६-॥

\* अन्य केविकियोंका उपदेश समवशरणसे बाहर होता है। — दे० समबहारण।

## ६. मनके अभावमें वचन कैसे सम्भव है

ध. १/१, १, १०/२८१/२ असतो मनसः कथं बचनद्वितग्रसमुत्पत्तिरिति चेन्न, उपचारतस्त्रयोस्ततः समुत्पत्तिविधानातः। = प्रश्न-जनिक केवलीके यथार्थमें अर्थात् क्षायोपश्मिक मन नही पाया जाता है, तो उससे सत्य और अनुभय इन दो घचनोकी उत्पत्ति कैसे हो सकती है १ उत्तर-नहीं, क्योंकि, उपचारसे मनके द्वारा इन दोनों प्रकारके बचनोकी उत्पत्तिका विधान किया गया है। थ. १/१. १, १२२/३६=/३ तत्र मनसोऽभावे तस्कार्यस्य वत्रसोऽपि न सत्त्व-मिति चेन्न, तस्य ज्ञानकार्यस्वात् । = प्रश्न-अरहंत परमेष्ठीमें मन-का अभाव होनेपर मनके कार्यस्य वत्रतका सद्भाव भी नहीं पाया जा सकता । उत्तर-नहीं, नयोंकि वत्रतज्ञानके कार्य हैं, मनके नहीं ।

# अक्रम ज्ञानसे क्रिमक वचनोंको उत्पत्ति कैसे सम्मव है

ध. १/१. १. १२९/३६८/४ अक्रमज्ञानात्कथं क्रमवतां वचनानामुत्पितिति चेत्र, घटविषयक्रमज्ञानसमवेतकुम्भकाराद्धटस्य क्रमेणोत्पत्त्युपलम्भात । = प्रश्न—अक्रम ज्ञानसे क्रमिक बचनोंकी उत्पति कैसे हो सकती है । उत्तर—नहीं, क्योंकि घटविषयक अक्रम ज्ञानसे ग्रुक्त कुम्भकार द्वारा क्रमसे घटकी उत्पति देखी जाती है। इसलिए अक्रमवर्ती ज्ञानसे क्रमिक बचनोंकी उत्पति मान लेनेमे कोई विरोध नहीं आता है।

सर्वज्ञत्वके साथ दिव्यध्वनिका विरोध नहीं है—
 -दे० केवलज्ञान/६/४।

## ८. दिब्यध्वनि किस कारणसे होती है

का./ता. वृ./१/६/१५ बीतरागसर्वज्ञदिव्यध्वनिशास्त्रे प्रवृत्ते कि कारणम्। भव्यपुण्यप्रेरणात्। मप्रश्न-बीतराग सर्वज्ञके दिव्यध्वनि रूप शास्त्रको प्रवृत्ति किस कारणसे हुई १ उत्तर-भव्य जीत्रोंके पुण्यकी प्रेरणा से।

#### ९. गणधरके बिना दिव्यध्वनि नहीं खिरती

भ. १/४, १, ४४/१२०/१० दिव्यज्ञुजीए किमद्र् तस्यापउत्ती।
—गणभरका अभाव होनेसे ... दिव्यध्वनिकी प्रवृत्ति नहीं (होती है)।
दे. निःशंकित/३ (गणभरके संशयको दूर करनेके लिए होती है)।

## १० जिनपादमुळमें दीक्षित मुनिकी उपस्थितिमें मी होती है

क, पा. १/१-१/७६/३ सगपारमुलिम पिडवण्णमहन्त्रयं मोत्तूण अण्ण-मुद्दिस्सिय दिन्वज्भुणी किण्ण पयदृदे। साहावियादो। — प्रजन— जिसने अपने पारमूलमें महावत स्वीकार किया है, ऐसे पुरुषको छोड़-कर अन्यके निमित्तसे दिन्यध्वनि क्यों नहीं खिरती । उत्तर—ऐसा ही स्वभाव है। (ध. ६/४, १, ४४/१२१/२)।

## १९. दिष्यध्वनिका समय, अवस्थान अन्तर व निमित्तादि

ति. प./४/६०३-६०४ पठादीए अवस्तित्रों संमत्तिदय णवमुहुत्ताणि ।

णिस्सरिद णिरुवमाणो दिव्व भुणी जाव जोयणयं ॥६०३॥ सेसेसुं समएसुं गणहरदेविद चवकवाष्ट्रीणं । पण्हाणुरुवमस्थं दिव्वभुणी अ सत्तभंगीष्टि ॥६०४॥ —भगवाद् जिनेन्द्रकी स्वभावतः अस्त्वतित और
अनुपम दिव्यध्वित तीनों संध्याकालोंमें नव मुहूर्त तक निकलती है
और एक योजन पर्यन्त जाती है। इसके अतिरिक्त गणधर देव इन्द्र अथवा चक्रवर्तीके प्रश्नानुरूप अर्थके निरूपणार्थ वह दिव्यध्विन शेष समयोंमें भी निकलती है ॥६०३-६०४॥ (क. पा. १/१, १/६६६/१२६/२)।

गो. जी. जी. प्र./३५६/९६ तीर्थं करस्य पूर्वाह्रमध्याह्रापर।हार्धरात्रेषु षर्षर्घितकालपर्यन्तं द्वादशगणसभामध्ये स्वभावतो दिव्यध्यनिरुद्दगच्छति अन्यकालेऽपि गणधरशक्रचक्रधरप्रश्नानन्तरं यावद्भवति
एवं समुद्दभूतो दिव्यध्यनिः। स्तीर्थं करके पूर्वाह्न, मध्याह्न, अपराह्र
अर्धरात्रि कालमें छह-छह घड़ी पर्यन्त बारह सभाके मध्य सहज ही
दिव्यध्यनि होय है। बहुरि गणधर इन्द्र चक्रवर्ति इनके प्रश्न करने तैं
और काल विषे भी दिव्यध्यनि होय है।

\* भगवान् महावीरकी दिव्यध्वनि खिरनेकी तिथि— —दे० महाबीर ।

## २. दिव्यध्वनिका भाषात्मक व अभाषात्मकपन।

#### 1. दिव्यध्विन मुखसे नहीं होती है

ति.प /१/६२ एदासि भासाणं तालुक्दं तोट्ठकंडवाबारं। परिहरियं एकककालं भव्यजणाणं दरभासो ॥६२॥ = तालु, दन्त, ब्रोष्ठ तथा कण्डके हलन-चलन रूप व्यापारसे रहित होकर एक ही समयमें भव्यजनोको आनन्द करनेवाली भाषा (दिव्यध्विन) के स्वामी है ॥६२॥ (स. श./मू./२); (ति. प./१/६०२); (ह. पु./२/११३); (ह. पु./१/१२४); (ह. पु./१/१९६); (म. पु./१८२४); (म. पु./१८२४); (म. पु./१८२४); (प. का./ता. वृ./१८/११ पर उद्दधृत); (प. का./ता. वृ./१८/१४ पर उद्दधृत);

क, पा./१/१, १/४ ६७/१२६/१४ विशेषार्थ — जिस समय दिञ्यध्विन विरती है उस समय भगवात्का मुख बन्द रहता है।

## २. दिन्यध्विन मुखसे होती है

रा. वर /२/१६/१०/१३२/७ सकलज्ञानावरणसंशयाविर्भूतातिन्द्रियवेवस-ज्ञानः रसनोपष्टमभमात्रादेव वक्तृत्वेन परिणतः । सकलाम् श्रुतविष-यानर्थानुपदिशति । = सकल ज्ञानावरणके क्षयसे उत्पन्न अतीन्द्रिय केवलज्ञान जिहा इन्द्रियके आश्रय मात्रसे वक्तृत्व रूप परिणत होकर सकलश्रुत विषयक अर्थोंके उपदेश करता है ।

ह. पु./४८/३ तत्प्रश्नान्तरं घातुश्चतुर्मुख विनिर्गता । चतुर्मुखफला सार्था चतुर्वणिश्रमाश्रया ॥३॥ = गणधरके प्रश्नके अनन्तर दिव्यध्वनि खिरने लगी । भगवान्की दिव्यध्वनि चारों दिशाओं में दिखनेवाले चारमुखोसे निकलती थी, चार पुरुषार्थरूप चार फलको देनेवाली थी, सार्थक थी।

म. पु-/२३/६६ दिव्यमहाध्वनिरस्य मुखाब्जान्मेघरवानुकृतिर्नरगच्छत् । भव्यमनोगतमोहतमोदनच् अजुतदेष यथैव तमोरिः ॥६१॥

म. पु./२४/८३ स्फुरइगिरिगुहोइभूतप्रतिशृह ध्वनिसंनिभः। प्रस्पष्टवर्णी निरगाइ ध्वनिः स्वायम्भुवान्मुखात् ॥५३॥ = भगवान्के मुखरूपी कमलसे बादलोंकी गर्जनाका अनुकरण करनेवाली अतिशयपुक्त महा-दिव्यध्वनि निकल रही थी और वह भव्य जीवोंके मनमें स्थित मोहरूपी अंधकारको नष्ट करती हुई सूर्यके समान मुशोभित हो रही थी ॥ई६॥ जिसमें सब अक्षर स्पष्ट है ऐसी वह दिव्यध्वनि भगवान्के मुखसे इस प्रकार निकल रही थी जिस प्रकार पर्वतकी गुफाके अग्र-भागसे प्रतिध्वनि निकलती है ॥५३॥

नि. सा./ता, वृ./१७४ केवलिमुखारविन्दियिनिर्गतो दिव्यध्वनिः।
=केवलीके मुखारविन्दिसे निकलती हुई दिव्यध्वनि · · ।

स्या. म /३०/३२६/२० उत्पादव्ययश्रीवयप्रपञ्च समयः । तेषां च भगवता साक्षात्मातृकापदरूपतयाभिधानात् । = उत्पाद, व्यय, धौव्यके वर्णस-को समय कहते हैं, उनके स्वरूपको साक्षात् भगवात्ने अपने मुखसे अक्षररूप कहा ।

#### ३. दिव्यध्वनि अनक्षरात्मक होती है

पं. का /ता. वृ /१/४/६ पर उद्दधृत—-यत्सर्वात्महितं न वर्णसहितं । = जो सत्रका हित करनेवाली तथा वर्ण विन्याससे रहित है ( ऐसी विज्यध्वनि ...)।

पं.का./ता. वृ./१६/१६ भाषात्मको द्विविधोऽशरात्मकोऽनश्चरात्म-कश्चेति । अशरात्मकः संस्कृतः, अनश्चरात्मको द्वीन्द्रियादिशब्द-रूपो दिव्यध्वनिरूपश्च । क्रभाषात्मक शब्द दो प्रकारके होते हैं। - अश्चरात्मक और अनश्चरात्मक । अश्चरात्मक शब्द संस्कृतादि भाषाके हेतु है। अनश्चरात्मक शब्द द्वीन्द्रियादिके शब्द रूप और दिव्य ध्वनि रूप होते है।

#### भ. दिष्यध्वनि अनक्षरात्मक नहीं होती

- ध,१/१,१,६०/२०३/० तीर्थं करवचनमनक्षरत्वाइ ध्वनिरूपं तत एव तदे-कम् । एकत्वाच तस्य द्वैविध्यं घटत इति चेत्र, तत्र स्यादित्यादि असरयमोषवचनसत्त्वतरतस्य ध्वनेरक्षनर्थ्वासिद्धेः । = प्रश्न — तीर्यं-करके वचन अनक्षर रूप होनेके कारण ध्विनरूप है, और इसलिए वे एक रूप हैं, और एक रूप होनेके कारण वे सरय और अनुभय इस प्रकार दो प्रकारके नहीं हो सकते । उत्तर—नहीं, पर्योक्त केवलीके वचनमें स्याद' इस्यादि रूपसे अनुभय रूप वचनका सद्भाव पाया जाता है, इसलिए केवलीकी ध्विन अनक्षरात्मक है यह बात असिद्ध है।
- म.पु./२३/७३ ·· साक्षर एव च वर्णसमूहान्नैव विनार्थगतिर्जगित स्यास । — दिव्य ध्वनि अक्षररूप ही है, क्यों कि अक्षरोके समृहके बिना लोक-में अर्थका परिज्ञान नहीं हो सकता ।७३।
- म.पु./१/१६० यत्पृष्टमादितस्तेन तरसर्वमनुपूर्वश । वाचस्पतिरनायासाइ-भरतं प्रत्यबुबुधत् ।१६०। = भरतने जो कृछः पूछा उसको भगवान् सृषभदेव विना किसी कष्टके क्रमपूर्वक कहने लगे ।१६०।

#### दिन्यध्वनि सर्व भाषास्वमात्री है

- स्व.स्तो./मू /१७ तब वागमृतं श्रीमरसर्व-भाषा-स्वभावकम् । श्रीणयरय मृतं यद्धस्त्राणिनो व्यापि संसदि ।१२। = सर्व भाषाओमें परिणत होनेके स्वभावको लिये हुए और समवशरण सभामें व्याप्त हुआ आप-का श्री सम्पन्न वचनामृत प्राणियोको उसी प्रकार तृप्त करता है जिस प्रकार कि अमृत पान ।१२। (क.पा १/१.१/१२६/१) (ध.१/१,१,५०/-२८४/२) (चन्द्रप्रभ चरित/६८/१); (अलकार चिन्तामणि/१/६६)
- ध.१/१,१/६९/१ योजनान्तरदूरसमीपस्थाष्टादशभाषासप्तहतशतकुभाषा-युत-तिर्यग्देवमनुष्यभाषाकारन्युनाधिकभावातीतमधुरमनोहरगम्भीर-विश्वदगातिशयसंपन्नः महावीरोऽयं कर्ता । = एक योजनके भीतर दूर अथवा समीप केठे हुए अठारह महाभाषा और सातसौ लघु भाषाओंसे युक्त ऐसे तिर्यंच, मनुष्य, देवकी भाषाके रूपमें परि-णत होने वाली तथा न्युनता और अधिकतासे रहित, मधुर, मनोहर, गम्भोर और विश्वद ऐसी भाषाके अतिशयको प्राप्त भी महावीर तीर्यंकर अर्थकर्ता है। (क.पा.१/१,१/६५४/७२/३) ( का ता.व./१/-४/६ पर उद्दध्त)
- ध.६/४,१.६/६२/३ एदेहितो संखेजगुणभासासभिवदितत्थयरवयणविणि-गगयजभुणि...। = इनसे (चार अशीहिणी अक्षर-अनक्षर भाषाओसे) संख्यातगुणी भाषाओंसे भरी हुई तोथंकरके मुखसे निकली दिव्य-ध्वनि...। (पं.का./ता.व./२/८/६ पर उद्दध्त)
- द,पा,/टी./३४/२८/१२ अइर्धं च सर्वभाषात्मकं। = दिव्यध्वनि आधी सर्वभाषा रूप थी। (क्रि.क /३-१६/२४८/२)

## ६, दिष्यध्वनि एक भाषा स्वभावी है

म.पु./२३/७० एकतयोऽपि च सर्वनृभाषाः = यदापि वह दिव्य-ध्वनि एक प्रकारकी (अर्थात् एक भाषा रूप) थी तथापि भगवान्के माहारम्य-से सर्व मनुष्योंकी भाषा रूप हो रही थी।

## ७. दिन्यध्यनि आधी मागधी माषा व आधी सर्वेमाषा रूप है

द.पा./टी./३४/२८/१२ अद्धं भगवद्भाषाया मगधदेशभाषात्मकं । अद्धं च सर्वभाषात्मकं । चतीर्थंकरकी दिव्यध्वति आधी मगध देशकी भाषा रूप और आधी सर्वभाषा रूप होती है। (चन्द्रप्रभचरित/१८/१) (क्रि.क./३-१६/२४८/२)

## ८. दिव्यध्वनि बीजाक्षर रूप होती है

- क.पा १/१.१/§६६/१२६/२ अणंतस्थगन्भवीजपदघडियसरीराः। —जो अनन्त पदार्थीका वर्णन करती है, जिसका शरीर कीजपदोसे गढ़ा गया है।
- ध- १/४.१.४४/१२०/१ संखित्तसहरयणमणंतत्थावगमहेदुभूदाणेगिलग-संगयं बीजपदं णाम । तेसिमणेयाणं बीजपदाणं दुवाससंगप्पयाणम-दुारससत्तसम्भास-कुभाससरूवाणं परूवओ अत्थकतारो णाम । = संक्षिप्त शन्द रचनासे सहित व अनन्त अर्थोके ज्ञानके हेतुभूत अनेक चिह्नोंसे सहित बीजपद कहलाता है । अठारह भाषा व सात सी कुभाषा स्वरूप द्वादशांगात्मक उन अनेक बीजपदोका प्रसूपक अर्थकती है । (ध.१/४,१,५४/२५६/०)

### ९. दिज्यध्वनि मेघ गर्जना रूप होती है

म पु./२३/६६ दिव्यमहाध्यनिरस्य मुखाय्जान्मेधरवानुकृतिर्निरगच्छत् । = भगवाद्के मुख रूपी कमलपे बादलोकी गर्जनाका अनुकरण करने वासी अतिशय युक्त महादिव्यध्यनि निकल रही थी ।

#### १०. दिव्यध्वनि अक्षर अनक्षर उमयस्वरूप थी

क्पा./१/१,१/६६/१२६/२ अक्खराणक्खरिष्या । =(दिञ्यध्वनि) अक्षर-अनक्षरात्मक है।

#### 49. दिव्यध्वनि अर्थ निरूपक है

- ति.प /४/१०६ छड्डवणवपयस्थे पचड्डीकायसत्तत्वाणि । णाणाविहहेडूहिं दिव्बभुणी भणइ भव्वाणं ११०६। —यह दिव्यध्वनि भव्य जीवोंको छह द्रव्यः नौ पदार्थः, पाँच अस्तिकाय और सात सत्त्वोंका नाना प्रकारके हेतुओं द्वारा निरूपण करतो है ११०६। (क. पा./१/१.१/९६६/१२)
- पं.का./ता.वृ./२/८/६ स्पष्टं तत्तदभीष्टवस्तुकथनम्। =जो दिव्यध्विनि उस उसकी अभीष्ट वस्तुका स्पष्ट कथन करनेवाली है।

## १२. श्रोताओकी मापारूप परिणमन कर जाती है

- ह.पु /४८/१५ अनानातमापि तहरूनं नानापत्रगुणाश्रयम् । सभायां रश्यते नानादिन्यमम्बु यथाननी ।१५। = जिस प्रकार आकाशसे भरसा पानी एक रूप होता है, परन्तु पृथिनी पर पड़ते ही वह नाना रूप दिखाई देने लगता है, उसी प्रकार भगनान्की वह नाजी यदापि एक रूप था तथापि सभामे सब जीन अपनी अपनी भाषामें उसका भाव पूर्णत समभते थे। (म.पु /१/६८७)
- म. यु /२३/७० एकतयोऽपि च सर्व नृभाषाः सोन्तरनेष्टवहुश्च कुमाषाः । अप्रतिपत्तिमपास्य च तत्त्वं बोधयन्ति स्म जिनस्य महिन्ना ।७०। यद्यपि वह दिव्यध्वनि एक प्रकारकी थी तथापि भगवादके माहारम्यसे समस्त मनुष्योंको भाषाओं और अनेक कुभाषाओंको अपने अन्तर्भूत कर रही थी अर्थाद सर्वकी अपनी-अपनी भाषारूप परिणमन कर रही थी, और लोगोंका अज्ञान दूर कर उन्हें तत्त्वींका बोध करा रहो थी । ए०। (क. पा.१/१,१/९५४/७२/४) (धृ•१/१,१,५०/-२८४/२) (पै.का./ता.व./१/४/६)
- गों जी , जी , प्र , १२०/४ प्रनिष्ठ समस्य पर्यंत ... तदनन्तर च श्रोतृजनः भिष्रेतार्थे पु संशयादिनिराकरणेन समस्य प्रांत ... तदनन्तर च श्रोतृजनः भिष्रेतार्थे पु संशयादिनिराकरणेन सम्य प्रांत जनवं । = वेवजीकी दिव्य ध्विन सुनने वालेके कर्ण प्रदेशकी यावत प्राप्त न होइ तावत काल पर्यंत अनक्षर ही है... जन सुनने वालेके कर्ण विषे प्राप्त हो है तव अक्षर रूप होइ स्थार्थ वचन-का अभिष्राय रूप संश्वादिककी दूर करें है।

## १६. दंव उस सर्व भाषा रूप परिणमाते हैं

ह.पा /टो /३६/२८/१३ कथमेवं देवोपनीतत्विमिति चेत्। मागधदेवसंनि-धाने तथा परिणामतया भाषत्रा संस्कृतभाषया प्रवर्तते। = पश्न — यह देवोपनीत कैसे हैं र उत्तर—यह देवोपनीत इसलिए हैं कि मागध देवोके निमित्तसे संस्कृत रूप परिणत हो जाती है। (कि क /-टी./३-१६/२४८/३)

#### श्रद्धि अक्षरात्मक है तो ध्यनि रूप क्यों कहते हैं

घ.१/१,१.१०/२८४/३ तथा च कथं तस्य ध्वनित्वमिति चेन्न, एतद्भाषा-रूपमेवेति निर्देण्डुमशक्यत्वतः तस्य ध्वनिस्वसिद्धे । = प्रश्न-जब कि वह अनेक भाषा रूप है तो उमे ध्वनि रूप कैसे माना जा सक्ता है। उत्तर-नहीं, केवलोके बचन इसी भाषा रूप ही है, ऐसा निर्देश नहीं किया जा सकता है, इसलिए उनके बचन ध्वनि-रूप है, यह बात सिद्ध हो जाती है।

#### अनक्षरात्मक है तो अर्थ प्ररूपक कैसं हो सकती है

ध.१/४,१.४४/१२६/८ वयणेण विणा अत्थपदुष्पायणं ण संभवइ, सहूम-अत्थाणं सण्याए परत्रवणाणुववत्तीदो ण चाणव्यवराए भुणीए अत्धपद्-प्पायणं जुज्जदे, अगक्षरभासतिरिक्खे मोत्त्र्णण्णेसि तत्तो अत्थाव-गमाभावादो । ण च दिव्यज्भुगी अगयवर्षिण्या चेत्र, अद्वारस-सत्तसप्रभास-कुभासप्पियत्तःदो । तेसिमणेयाणं वोजपदाण द्वाल-संगप्पयाणमहारस-सत्तसयभास-कुभायस्वाणं परुवओ अत्यकत्तार-णाम, कोजपदणिलीणत्थपरूत्रयाणं दुवाल-संगाणं कारओ, गणहर-भड़ारश्रो गथकसारओ त्ति अःभुग्गमादो । = पश्न - वच्नके विना अर्थका व्यारुपान सम्भव नहीं, क्योंकि सुक्ष्म पदार्थोको सङ्घा अर्थात् संकेत द्वारा प्ररूपणा नहीं बन सकतो। यदि कहा जाय कि अनुसरा-त्मक ध्वनि द्वारा अर्थकी प्ररूपणा हो सकती है, सो भी योग्य नहीं है; क्यांकि, अनुसर भाषायुक्त तिर्यंचीकी छ।डकर अन्य जीवीकी उसमे अर्थ ज्ञान नहीं हो सकता है। और दिव्य-ध्वनि अनशरात्मक ही हो सो भी बात नहीं है, क्योंकि वह अठारह भ.षा व सात सौ कुमाचा स्वरूप है। उत्तर –अटारह भाषा व सात सौ कुभाषा स्वरूप द्वादशांगात्मक उन अनेक बीज पदोंका प्रस्पक अर्थकर्ता है। त्या बीज पदोमें लीन अर्थके प्ररूपक न्त्रारह अंगोके कर्ता गणधर भट्टारक प्रन्थकर्ता है, ऐसा स्वीकार किया गया है। अभिप्राय यह है कि बोजपदोंका जो व्यारूयाता है वह यन्थकर्ता क्हलाता है। (और भो दे० वक्ता/३)

ध.१/४,१.७/६-/१० ण बोजबुद्धीये अभावो, ताए विणा अवगयतित्थयर-बयणविणिग्गयअवस्वराणस्त्वरप्पयबहु लिगयबीजपदाण गणहरदेवाण दुवालसंगा भावप्पसंगादो । च बीजबुं द्विका अभाव नहीं हो सकता क्यों कि उसके विता गणधर देवोका तीर्थकरके मुखसे निक्ले हुए असर और अनक्षर स्वरूप बोजपदोका ज्ञान न होनेगे द्वाइशागके अभावका प्रसंग आयेगा।

## एक ही सापा सर्वे श्रोताओंकी सापा कैसे बन सकती है

घ. १/४,९,४४/१२-/६ परोबदेतेण विणा अक्लरणक्रवरसरुवासेमभासं-तरकुसली समवसरणजणमेत्तरूपारित्तणेण अम्हन्हाणं भासाहि अम्हन्हाणं चेव कहदि ति सम्बेस पच्चडप्पायओ समबसरण-जणसोदिविएस सममुह्तिणिग्गयाणयभासाण संवरेण पवेसरस विणिवारओ गणहरदेवो गंथकतारो। = प्रश्न -- एक हो वीजपद रूप भाषा सर्व जोबोको उन्, उनको भाषा रूपसे प्रहण होनी कैसे सम्भव है। उत्तर-परोपदेशके बिना अः र व अन् १ र रूप सब भाषाओं में कुशल समबसरणमें स्थित जन मात्ररूपके धारी होनेसे 'हमारी हमारी भाषासे हम-तमको ही कहते हैं' इस प्रकार सबको विश्वास करानेवाले, तथा समवशरणस्थ जानेक कर्ण इन्द्रियोगे अपने मृंहसे निकजी हुई अनेक भाषाओं के सम्मिश्रित प्रवेशके निवारक ऐसे गणधर देव धन्थकर्ता है। (वास्तवमें गणधर देव ही जनताको उपदेश देते है।

## \* गणधर द्विसाषियेके रूपमें काम करते हैं

-दे॰ दिवयध्यनि /२/१४

दिव्ययोजन—क्षेत्रका प्रमाण विशेष—दे० गणित/ । । दिव्यालक्षण पंक्ति वृत्त—दे० पक्ति वृत्त । दिव्यायध—विजयार्धको दिव्या श्रेणीका एक नगर—दे० विद्याधर । दिश्य संस्थित— एक ग्रह्—दे० ग्रह ।

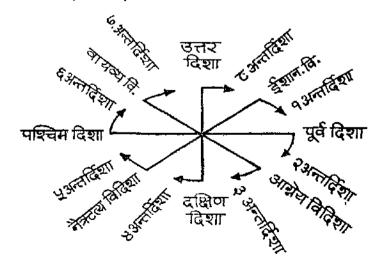
#### दिशा-- १. दिशाका लक्षण

भ. आ. वि. दिन १६६/२ दिसा परलं कि विगु प्रदर्शपर सूरिणा स्थापितः भवतां दिशं मोशवर्तन्त्राधः स्पिदिशति य सुरिः स दिशा इत्युच्यते । = दिशा अर्थात् आचार्यने अपने स्थानपर त्थापित किया हुआ शिष्य जो परलोकका उपदेश करके मोश्रमार्गमे भव्योको स्थिर करता है। स अधिपति आचार्यने सावज्जीव आचार्य पदवीका त्याग करके अपने पदपर स्थापा हुआ और आचार्यके समान जिसका गुणसमुदाय है ऐसा जो उनका दिश्य उनको दिशा अर्थत् बालाचार्य कहते है।

#### दिशा—१. दिशा व त्रिदिशाका लक्षण

- स. सि /४/२/२६१/१० आदित्योवयाचपेश्या आकाशप्रदेशपङ्क्तिषु इत इदिभित व्यवहारोपपत्ते । स्मूर्यके उदयादिककी अपेक्षा आकाश-प्रदेश पक्तियोभे यहाँसे यह दिशा है इस प्रकारके व्यवहारकी उत्पत्ति होती है।
- ध. ४/१,४,४२/१६६/४ सगट्ठाण दो कडुउजुत्रा दिसा णाम । ताओ छच्चेव, अण्णेस्मिसभवादा ! सगट्ठाणादो कण्णायारेण ट्ठिदखेत्तं विदिसा । = अपने स्थानसे वाणकी तरह सीधे क्षेत्रका दिशा वहते हैं। में दिशाएँ छह हो होती है, वर्धों क अन्य दिशाओं का होना असम्भव है अपने स्थानसे वर्णरेखां के आकारसे स्थित क्षेत्रकों विदिश कहते हैं —

#### २. दिशा चिद्शाओं के नाम व क्रम



जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

## ३. ग्रुम कार्यों में पूर्व व उत्तर दिशाकी अप्रधानताका कारण

भ. आ./वि./१६०/७०१/३ तिमिरापसारणपरस्य वर्मरश्मेहदयदिगिति उदयार्थी तद्वदस्मलार्याभ्युत्यो यथा स्यादिति लोकः प्राड्मुखो भवति । ... उदड्मुखता तु स्वयंप्रभादितीर्थकृतो विवेहस्याच् चेतसि कृत्वा तदभिमुखत्या कार्यसिद्धिरिति । = अन्धकारका नाश करने-वाले सूर्यका पूर्व दिशामें उदय होता है अतः पूर्व दिशा प्रशस्त है । सूर्यके उदयके समान हमारे कार्यमें भी दिन प्रतिदिन उन्नति होवे ऐसी इच्छा करनेताले लोक पूर्व दिशाकी तरफ अपना मुख करके अपना इष्ट कार्य करते हैं । ... विदेहक्षेत्रमें स्वयंप्रभादि तीर्थकर हो गये हैं, विदेह क्षेत्र उत्तर दिशाकी तरफ है अतः उन तीर्थकरोको हृदयमें धारणकर उस दिशाकी तरफ आचार्य अपना मुख कार्य सिद्धिके लिए करते हैं ।

दिशामन्त्य— दिशामादि— दिशामुत्तर—

दीक्षा—दे० प्रज्ञज्या ।

दोति —ह. पु./२२/४१-४४ यह घरणेन्द्रकी देवी है। इसने घरणेन्द्रकी आज्ञासे तपभ्रष्ट निम तथा विनिमिको विद्याएँ तथा औपिधयाँ दो थीं।

दीपचंदशाह —सांगानेर (जयपुर) के निवासी एक पण्डित थे। कृति —चिद्विलास, आरमावलोकन व अनुभवप्रकाश आदि। समय— वि. १७७६ ई०'१७२२। (ती /४/२१)। मो, मा, प्र./प्र. २ परमानन्द शास्त्री।

दीपदशमी व्रतं — व्रतिधान संग्रह/१३० दीपदशमी दश दीप बनाय, जिनहिं चढाय आहार कराय ॥ = दश दीपक अनाकर भगवान्-को चढाये फिर आहार करें। यह व्रत श्वेताम्बर आम्नायमें प्रचलित है।

दोपमालिकां वतं — वतिष्यान संग्रह/१०० कार्तिक कृ० २० को बीरनिर्वाणके दिन दीपावलि मनाभी जाती है। उस दिन उपवास करे व सायंकाल दीप जलाये। जाप:—'ओं हों श्रीमहावीरस्वामिने नमः' इस मन्त्रका त्रिकाल जप करें।

दीपसेन-पुन्नाट संधकी गुर्वावलीके अनुसार आप नन्दिसेनके शिष्य तथा धरसेन (श्रुतावतार वालेसे भिन्न) के गुरु थे ।—दे० इतिहास /७/८।

दीपांग-कक्पवृक्षांका एक भेद-दे० वृक्ष/१।

दोप्ततप ऋद्धि--दे० ऋदि/६।

दोघंस्वर—दे० असर।

**दुं:** खं - दुःखसे सब डरते हैं। शारीरिक, मानसिक आदिके भेदसे दुःख कई प्रकारका है। तहाँ शारीरिक दुःखको ही लोकमें दुःख माना जाता है। पर वास्तवमें वह सबसे तुच्छ दुःख है। उससे ऊपर मानसिक और सबसे बडा स्वाभाविक दुःख होता है, जो व्याकुलता रूप है। उसे न जाननेके कारण हो जीव नारक, तिर्यंचादि योनियों के विविध दुःखोको भोगता रहता है। जो उसे जान लेता है वह दुःखसे छूट जाता है।

## १. भेद व लक्षण

#### १. दुःखकासामान्य कक्षण

स. सि./६/२०/२८८/१२ सदसद्वेचोरयेऽन्तरङ्गहेतौ सति बाह्यद्रव्यादि-परिपाकनिमित्तवशादुरपद्यमानः प्रीतिपरितापरूपः परिणामः सुखदुःखमिरयाख्यायते ।

स. सि./६/११/६२८/१२ पीडालक्षण परिणामो दुःखम् । साता और असाता रूप अन्तरंग हेतुके रहते हुए बाह्य द्रव्यादिके परिपाकके निमित्तसे प्रीति और परिताप रूप परिणाम उत्पन्न होते हैं, वे सुख और दुःख कहे जाते हैं। अथवा-पीड़ा रूप आत्माका परिणाम दुःख है। (रा. वा./६/११/१/१११)। (रा वा/५/२०/२/४७४); (गो. जो./ जी. प्र./६०६/१०६२/१५)।

धः १३/५.४,६३/३३४/४ अणिदृत्यसमागमो इद्वत्यवियोगो च दुःखं णाम । = अनिष्ठ अर्थके समागम और इष्ट अर्थके वियोगका नाम दुःख है।

ध. १५/६/६ सिरोनेयणादी बुक्खं णाम । = सिरकी वेदनादिका नाम दुःख है।

#### २. दु:खके भेद

भा, पा /मू /११ आगंतुकं माणसियं सहजं सारीरियं चतारि। दुक्लाइं ... ११/ = आगंतुक, मानसिक, स्वाभाविक तथा शारीरिक, इस प्रकार दुःख चार प्रकार का होता है।

न. च /१३ सहजं ..नै मित्तिकं प्रदेहजं प्यानसिकम् ।१३। = दु ख चार प्रकारका होता है - सहज, नै मित्तिक, कारीरिक और मानसिक ।

का. अ /मू /३६ अधुरोदीरिय-दुक्लं-सारीरं-माणसं तहा ति विहः खित्तुब्भवं च तिव्वं अण्णोण्ण-कयं च पंचिवहं ।३६। = पहला अधुरकुमारोंके
द्वारा दिया गया दुःख, दूसरा शारीरिक दुःख, तीसरा मानसिक दुःख,
चौथा क्षेत्रसे उत्पन्न होनेवाला अनेक प्रकारका दुःख, पाँचवाँ परस्परमें
दिया गया दुःख, ये दुःखके पाँच प्रकार हैं ।३६।

### ३. मानसिकादि दु:खोंके लक्षण

न. च./१३ सहजखुधाइजादं णयिनतं सीदवादमादीहि। रोगादिआ
य देहज अणिदुजोगे तु माणिसयं ११३। = श्रुधादिसे उत्पन्न होनेवाला
दुःल स्वाभाविक, शीत, वायुआदिसे उत्पन्न होनेवाला दुःल ने मित्तिक,
रोगादिसे उत्पन्न होनेवाला कारीरिक तथा अनिष्ट वस्तुके संयोग हो
जानेपर उत्पन्न होनेवाला दुःल मानिसक कहलाता है।

\* पीड़ारूप दुःख--दे वेदना।

## २. दु:ख निर्देश

## 1. चतुर्गतिके दुःखका स्वरूप

भ. आ./मू./१५७१-१६६६ पगल गतरु घरधारो परांवचम्मो पिन सपेट्टसिरो। पड लिव हिद ओ जं फुडिव स्थो पडि चूरियंगो च ११६७१। ताडणतासण मंधणवाहण लं छण विहेडणं दमणं। कण्ण च्छेदणणासा वेहण णिलं छणं चेव ११६८१। रोगा विविद्दा माधाओ तह य णिच्चं भयं च
सक्वतो। तिक्वाओ वेदणाओ घाडण पादाभिधादाओ।१६८६। वंडणमुंडणताडण धरिसणपरिमोससं किलेसा यः। धणहरणदारधरिसण घरदाहजला दिधण नासं।१६६२। देवो माणी संतो पासिय देवे मह दिइए
अण्णे। जं दुनस्वं संपत्तो घोरं भग्गेण माणेण।१६६६। — जिसके शरीरमेंसे रक्तकी धारा बह रही है, शरीरका चमड़ा नीचे लटक रहा है.
जिसका पेट और मस्तक फूट गया है, जिसका हत्य तप्त हुआ है,
आँखें फूट गयी हैं, तथा सम शरीर चूण हुआ है, ऐसा त् नरक में
अनेक बार दुःख भोगता था।१६७६। लाठी वगैरहसे पीटना, भय
दिखाना, डोरी वगैरहसे माँघना, बोभा लादकर देशान्तरमें ले जाना,

शंख-पद्मादिक आकारसे उनके शरीरपर दाह करना, तकलीफ देना, कान नाक छेदना, अंडका नाश करना इत्यादिक दु'ख तिर्यागतिमें भोगने पड़ते हैं ।१४८२। इस पशुगितमें नाना प्रकारके रोग, अनेक तरहकी वेदनाएँ तथा नित्य चारों तरफ़से भय भी प्राप्त होता है। अनेक प्रकारके बाबसे रगड़ना, ठोकना इत्यादि दु:खोंकी प्राप्ति दु:मे पशुगतिमें प्राप्त हुई थी।१५०५। मनुष्यगतिमें अपराध होनेपर राजा-दिकसे धनापहार होता है यह दंडन दुःख है। मस्तकके केशोंका मुण्डन करवा देना, फटके लगवाना, धर्षणा अर्थात् आक्षेप सहित दोषारोपण करनेसे मनमें दू ख होता है। परिमोध अर्थात् राजा धन छटवाता है। चोर द्रव्य हरण करते हैं तब धन हरण दुःख होता है। भायिका जबरदस्ती हरन होनेपर, घर जलनेसे, धन नष्ट होने इत्यादिक कारणींसे मानसिक दु'ख उत्पन्न होते हैं।१५६२। मानी देव अन्य ऋक्तिशाली देवोंको देखकर जिस घोर दु:खको प्राप्त होता है वह मनुष्य गतिके बुःखोंकी अपेक्षा अनन्तगुणित है । ऋद्विशाली देवोंको देखकर उसका गर्व शतशः चूर्ण होनेसे वह महाकष्टी होता है ।१६६६। (भा पा./मू/१४)।

भा. पा./मू./१०-१२ खणणुत्तावणवालणवेयणविच्छेयणणिरोहं च।
पत्तोसि भावरहिओ तिरियगईंए चिरं कालं ११०। मुरिणलयेसु मुरच्छरविओयकाले य माणसं तिन्वं। संयतोसि महाजस दुखं मुहभावणारहिओ ११२। = हे जीव। तै तिर्यंचगित विषे खनन, उत्तापन,
ज्वलन, वेदन, न्युच्छेदन, निरोधन इत्यादि दुःख बहुत काल पर्यन्त
पाये। भाव रहित भया संता। हे महाजस। ते देवलोक विषे प्यारी
अप्सराका वियोग काल विषे वियोग सम्बन्धी दुःख तथा इन्द्रादिक्
बड़े मुद्धिधारीनिकं आपकं होन मानना ऐसा मानसिक दुःख, ऐसे
तीव दुःख शुभ भावना करि रहित भये सन्ते पाया।१२।

### २. संज्ञीसे असंज्ञी जीवोंमें दुःखकी अधिकता

पं. घ./उ./३४१ महच्चेरसंज्ञिनां दुःखं स्वर्णं चासंज्ञिनां न वा। यतो नीचपदावुच्चे. पहं श्रेयस्तथा भतम् ।३४१। च्यदि कदाचित् यह कहा जाये कि सज्ञी जीवोंको बहुत दुःख होता है, और असंज्ञी जीवोंको बहुत थोड़ा दुःख होता है, तो यह कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि नीच पहंसे वैसा अर्थात् संज्ञों कैसे ऊँच पर श्रेष्ठ माना जाता है ।३४१। इसलिए सेनीसे असैनीके कम दुःख सिद्ध नहीं हो सकता है किन्तु उजटा असैनीको हो अधिक दुःख सिद्ध होता है। (पं.ध./उ./ ३४१-३४४)।

## ३. संसारी जीवोंको अबुद्धि पूर्वक दु:स निरन्तर रहता है

पं. घ./उ./३१८-३१६ अस्ति संसारि जीवस्य तूनं दुःखमबुद्धिजम् ।
मुलस्यादर्शनं स्वस्य मर्वदः कथमन्यथा ।३१८। ततोऽनुमीयते दुःखमस्ति तूनमबुद्धिजम् । अत्रश्यं कर्मबद्धस्य नैरन्तर्योदयादितः ।३१६। ==
पर पदार्थमें मूर्छित संसारी जीवोंके मुखके अदर्शनमें भी निश्चयसे
अबुद्धिपूर्वक दुःख कारण है क्योंकि यदि ऐसा न होता तो उनके
आत्माके मुखक। अदर्शन कैसे होता—क्यों होता ।३१८। इसलिए
निश्चय करके कर्मबद्ध संसारी जीवके निरन्तर कर्मके उदय आदिके
कारण अवश्य ही अबुद्धि पूर्वक दुःख है, ऐसा अनुमान किया जाता
है ।३१६।

## \* **छोकिक सु**ख वास्तवमें दुःख है—<sub>दे० सुख।</sub>

## ४. शारीरिक दुःखसे मानसिक दुःख बड़ा है

का, ज-/मू-/६० सारीरिय-तुक्लाहो माणस-दुक्खं हवेइ अइपउरं। माणस-दुक्ल-जुदस्स हि विसया वि दुहाबहा हुंति ।६०। ≔शारीरिक दुःलसे मानसिक दुःल बड़ा होता है। क्योंकि जिसका मन दुःली है, उसे विषय भी दुःलदायक सगते हैं।६०।

#### ५. शारीरिक दुःखोंकी गणना

का. अ./टी./१८८/२०७ शारीरं शरीरोद्धवं शीतोष्णश्चत्वधायश्चकोटम्ध-षष्टिनक्षनवनवित्तसहस्रपञ्चशतचतुरशीतिन्याध्यादि अं = शरीरसे उत्पन्न होनेवाला दुंख शारीरिक कहनाता है। भूख प्यास. शीत उष्णके कष्ट तथा पाँच करोड़ अड़सठ साख निन्यानवे हजार पाँच सौ चौरासी न्याधियोंसे उत्पन्न होनेवाले शारीरिक दु.ख होते हैं।

## ३. दुःखके कारणादि

### १. दुःखका कारण शरीर व बाह्य पदार्थ

स. श./मू./१६ मूर्लं संसारदुः लस्य देह एवात्मधीस्ततः। ययन्त्वैना प्रविशेदन्तर्भहिरव्यापृतेन्द्रियः ।१६। = इस जड शरीरमें आत्मबुद्धिका हीना ही संसारके दुः लोंका कारण है। इस जिए शरीरमें आत्मविकी मिथ्या कल्पनाको छोडकर बाह्य विषयों में इन्द्रियोंकी प्रवृत्तिको रोकता हुआ अन्तरंगमें प्रवेश करे ।१६।

आ, अनु./१६६ आदौ तनोर्जननमत्र हतेन्द्रियाणि काड्सन्ति तानि विषयाच् विषयाश्च माने । हानित्रयासभयपापकुयोनिदाः स्युर्मुलं ततस्तनुरनर्थपरं पराणास् ।१६६। = प्रारम्भमें शरोर उत्पन्न होता है, इस शरीरसे दृष्ट इन्द्रियों होती है, वे अपने-अपने विषयोंको चाहती हैं; और वे विषय मानहानि, परिश्रम, भय, पाप एवं दुर्गतिको देने-वाले हैं। इस प्रकारसे समस्त अनर्थोंकी परम्पराका सूल कारण वह शरीर ही है।१६६।

शा./७/११ भवोद्भवानि दुःखानि यानि यानीह देहिभिः। सहान्ते तानि तान्युक्ष्वेषपुरादाय केवलम् ।११। = इस जगतमें संसारसे उत्पन्न जो जो दुःख जीवोंको सहने पडते हैं, वे सब इस शरीरके प्रहणसे ही सहने पडते हैं। इस शरीरसे निवृत्त होनेपर फिर कोई भी दुःख नहीं है। ।११। (शा./७/१०)।

#### २. दु:खका कारण ज्ञानका ज्ञेयार्थ परिणमन

पं. ध./उ./२०८-२०६ तूनं यत्परतो ज्ञानं प्रत्यर्थं परिणामियत्। व्याकुळं मोहसंपृक्तमर्थाइदु त्वमनर्थवत् ।२००। सिद्धं दु त्वस्वमस्योच्चैव्यक्तिस्त्वः व त्वसुप्रत्यादिदर्शनात् ।२०६। क्षात्रक्षेषार्थसद्भावे तद्वसुप्रत्यादिदर्शनात् ।२०६। क्षात्रक्षेयसे जो ज्ञान इन्द्रियादिके अवसम्बनसे होता है और जो ज्ञान प्रत्येक अर्थके प्रति परिणमनशील रहता है अर्थात् प्रत्येक अर्थके अनुसार परिणामी होता है वह ज्ञान व्याकुल तथा राग-द्वेष सहित होता है इसलिए वास्तवमें वह ज्ञान दु:खरूप तथा निष्प्रयोजनके समान है।२०८। प्रत्यर्थ परिणामी होनेके कारण ज्ञानमें व्याकुलता पायो जाती है इसलिए ऐसे इन्द्रियजन्य ज्ञानमे दु:खपना अच्छी तरह सिद्ध होता है। क्योंकि जाने हुए पदार्थके सिवाय अन्य पदार्थोंके जाननेकी इच्छा रहती है।२०६।

## ३. दुःखका कारण क्रमिक ज्ञान

प्र.सा./त.प्र./६० खेदस्यायतमानि घातिकर्माणि, न नामकेवलं परिणाम-मात्रम् । घातिकर्माणि हिः परिच्छेद्यमर्थं प्रत्यात्मानं यतः परिणाम-यति, ततस्तानि तस्य प्रत्यर्थं परिणम्य परिणम्य श्राम्यतः खेदनिदा-नतां प्रतिपद्यन्ते । = खेदके कारण घातिकर्म हैं, केवल परिणमन मात्र नहीं । वे वातिकर्म प्रत्येक पदार्थके प्रति परिणमित हो-हो कर थकने वाले आत्माके लिए खेदके कारण होते हैं ।

प.सा./ता.व./६०/७६/१२ क्रमकरणव्यवधानप्रहणे खेदो भवति । —इन्द्रिय-शान क्रमपूर्वक होता है, इन्द्रियोंके आश्रयसे होता है, तथा प्रकाशादि-का आश्रय ले कर होता है, इसलिए तुःखका कारण है।

पं.ध./उ./२८१ प्रमत्तं मोहयुक्तत्वान्निकृष्टं हेतुगौरवात । व्युच्छिन्नं कमवर्तित्वारकृच्छ्रं चेहाश्रुपक्रमात् ।२८१। = वह इन्द्रियजन्य ज्ञान मोहसे युक्त होनेके कारण प्रमत्त, अपनी उत्पत्तिके बहुतसे कारणोंकी लापेक्षा रखनेसे निकृष्ट, क्रमपूर्वक पदार्थीको विषय करनेके कारण ब्युच्छिन्न और ईहा आदि पूर्वक होनेसे दुःखरूप कहलाता है।१८९।

## ४. दु:खका कारण जीबके औद्यक भाव

पं.ध्./उ./३२० नावाच्यता यथोक्तस्य दुःखजातस्य साधने। अर्थाद-बुद्धिमात्रस्य हेतोरीदियिकस्वतः ।३२०। चवास्तवमें सम्पूर्ण अबुद्धि पूर्वक दुःखोंका कारण जीवका औदियक भाव ही है इसलिए उपर्युक्त सम्पूर्ण अबुद्धि पूर्वक दुःखके सिद्ध करनेमें अवाच्यता नहीं है।

★ दुःखका सहेतुकपना— दे० विभाव/३।

## ५. क्रोधादि माव स्वयं दुःखरूप हैं

ल.सा./मू./७४ जीवणिमद्धा एए अधुव अणिच्चा तहा असरणा य। दुन्स्वा दुवस्वफला त्ति य णादूण णिवत्तर तेहि १७४१ — मह आसव जीवके साथ निवद्ध है, अधुव है, अनित्य है तथा अशरण है और वे दुःखरूप हैं, दुःख ही जिनका फल है ऐसे हैं—ऐसा जानकर ज्ञानी उनसे निवृत्त होता है।

### ६, दुःख दूर करनेका उपाय

त.श./मू./४१ आत्मविश्रमजं दुःखमारमज्ञानात्प्रशाम्यति । नायतास्तत्र निर्वान्ति कृत्वापि परमं तपः ।४१। ≈शरीरादिकमं आत्म बुद्धिरूप विश्वमसे उत्पन्न होनेवाला दुःख-कष्ट शरीरादिसे भिन्नरूप आत्म स्वरूपके करनेसे शान्त हो जाता है। अतएव जो पुरुष भेद विज्ञान के द्वारा आत्मस्वरूपकी प्राप्तिमें प्रयत्न नहीं करते वे उत्कृष्ट तप करके भी निर्वाणको प्राप्त नहीं करते ।४१।

आ.अनु./१०६-१०७ हानेः शोकस्ततो दुःलं लाभाद्रागस्ततः मुखम् । तेन हानावशोकः सन् मुली स्थात्सर्वता मुधी ।१८६। ... मुलं सकलसंन्यासो दुःलं तस्य विपर्ययः ।१८७। = इष्ट वस्तुकी हानिसे शोक और फिर उससे दुःल होता है. तथा फिर उसके लाभसे राग तथा फिर उससे मुल होता है। इसलिए बुद्धिमान् पुरुषको इष्टकी हानिमें शोकसे रहित होकर सना मुली रहना चाहिए ।१८६। समस्त इन्द्रिय विषयों-से विरक्त होनेका नाम मुल और उनमें आसक्त होनेका नाम ही दुःल है। (अतः विषयोंसे विरक्त होनेका उपाय करना चाहिए)।१८७।

\* असाताके उदयमें भौषघ शादि मी सामर्थ्यहीन हैं

—दे० कारण/III/४/४।

दु:पद्य-आहारमें एक दोष-दे० भोगोपभोग /४

**दुःशासन** पा.पु./सर्ग/स्लोक धृतराष्ट्रका गान्धारीसे पुत्रथा।(८/१६२)। भीष्म तथा द्रोणाचार्यसे क्रमसे शिक्षा तथा धनुर्विद्या प्राप्त की।(८/२०८)। पाण्डबोंसे अनेकों बार युद्ध किया।(१६/११)। अन्तमें भीम द्वारा मारा गया।(२०/२६६)।

दुःश्रुति - अनर्थदण्डका एक भेद-दे० अनर्थदण्ड ।

दुःस्वर-दे० स्वर ।

दुंदभुक् - एक ग्रह-दे० ग्रह !

दुखमा--अपरनाम दुषमा-वे० काल/४।

दुखहरण वत-इस बतकी विधि दो प्रकारसे वर्णन की गयी है-लघु व बृहत ।

लघु विधि—एक उपवास एक पारण क्रमसे १२० उपवास पूरे करें। जाप्य—नमस्कार मन्त्रका जिकाल जाप्य (अत विधान सं./ ६२) (वर्द्धमान पुराण)।

ह.पु./३४/११६ जघन्य व उत्कृष्ट आयुकी अपेक्षा सर्वत्र बेला होता है। तहाँ—सात नरकोंके ७; पर्याप्त-अपर्याप्तके २; पर्याप्त-अपर्याप्त मनुष्यके २; सीधर्म-ईशान स्वर्गका १; सनत्कुमारसे अच्युत पर्यन्तके ११; नव-ग्रैवेयकके ६; नव अनुदिशका १; पाँच अनुसरोंका एक । इस प्रकार ३४ बेले। बीचके ३४ स्थानों में एक एक पारणा।

दुर्गुंछा--दे० जुगुण्सा ।

दुग्धरसी व्रत — वत विधान सं / १०२ भावपद शुक्ता १२ को केवल दूधका आहार ले। सारा समय धर्मध्यानमें व्यतीत करे। इस प्रकार १२ वर्ष पर्यन्त करे। जाप्य — नमस्कार मन्त्रका विकाल जाप्य।

दुग्धशुद्धि-दे० भक्ष्याभक्ष्य/३।

दुर्गेशा-पा.पु./२४/१२ लोक-मुबन्धी नामक वैश्यकी पुत्री थी (२४-२६)। इसके स्वाभाविक दुर्गन्धके कारण इसका पति जिनदत्त इसे छोड़ कर भाग गया (४२-४४)। पीछे आधिकाओंको आहार दिया तथा उनसे दीक्षा धारण कर ली (६४-६७)। घोर तपकर अन्तमें अच्युत स्वर्गमें देव हुई (६८-७१)। यह द्रीपदीका पूर्वका दूसरा भव है।—दे० द्रीपदी।

दुर्गे—१, भरत क्षेत्र पश्चिम आर्थखण्डका एक देश—दे० मनुष्य/४: २, विजयार्थकी उत्तर श्रेणीका एक नगर—दे० विद्याधर।

दुर्गाटबी-नि,सा./भाषा/६७६ पर्वतकै उपरि जो होइ सो दुर्गाटबी है।

दुर्दर---१. कायोरसर्गका एक अतिचार--दे० व्युरसर्ग/१; २. भरत-क्षेत्र मध्य आर्थखण्डके मलयगिरिके निकटस्थ एक पर्वत-दे० मनुष्य/४।

दुर्धर-विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर ।

**दुर्भंग**---दे० सुभग।

दुर्भाषा-दे० भाषा ।

दुर्मुख-यह सप्तम नारवे थे। अपरनाम चतुर्मुख। विशेष
-वे॰ शलाका पुरुष/६।

दुर्योधन-पा.पु./सर्ग/श्लोक-धृतराष्ट्रका पुत्र था (५/१५३)। भीत्म तथा द्रोणाचार्यसे क्रमसे शिक्षण प्राप्त किया (८/२०८)। पाण्डवोंके साथ अनेकों बार अन्यायपूर्ण युद्ध किये। अन्तमें भीम द्वारा मारा गया (२०/२६४)।

दुर्विनीत—यह पूज्यपाद द्वितीयके शिष्य थे। गंग वंशी राजा अविनीतके पुत्र थे। समय—वि. ५३५-५७० (ई०४७८-५१३); (स.स./प्र.१६ पं. फूलचन्द्र); (स.श./-१० पं. जुगलकिशोर); (द.सा./प्र.३= प्रेमी)।

दुषमा--अपरनाम दुखमा-दे० काल/४।

दुष्पवय -- आहारमें एक दोष--दे० भोगोनभाग/६

**दुरुप्रणिधान-**सामायिक व्रतका एक अतिचार-दे० सामायिक/३।

दुष्प्रमृष्टिनिक्षेपाधिकरण—दे० अधिकरण।

दूत - १. आहारका एक दोष-दे० आहार/II/४। २. वसतिकाका एक दोष-दे० वस्तिका।

द्घ शुद्धि-दे॰ भश्याभक्ष्य/३। दूरस्य-दे॰ दूरार्थ।

## जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

दूरात्स्पशं ऋद्धि— दूराद् झाण ऋद्धि— दूरादृशंन ऋद्धि— दूराद् श्रवण ऋद्धि—

### दूरापकृष्टि-- १. दूरापकृष्टि सामान्य व स्क्षण

ला.सा./जी.प्र./१२०/१६१/६ पत्ये उरकृष्टसंख्यातेन भक्ते यल्लन्धं तस्मादेकेक्हान्या जघन्यपरिमितासंख्यातेन भक्ते पत्ये यल्लन्धं तस्मादेकोक्तरवृद्ध्या यावन्तो विकल्पास्तायन्तो दूरापकृष्टिभेदाः। = पत्यको उत्कृष्ट असंख्यातवा भाग दिये जो प्रमाण आवै ताते एक एक घटता क्रम करि पत्यको जघन्य परीतासंख्यातका भाग दिये जो प्रमाण आवै तहाँ पर्यन्त एक-एक वृद्धिके द्वारा जितने विकल्प हैं, ते सब दूरापकृष्टिके भेद हैं।

## २. दूरापकृष्टि स्थिति बन्धका सक्षण

क्ष.सा !भाषा/४११/६००/१६ पन्य/अंस•मात्र स्थितिबन्धको दुरापकृष्टि नाम स्थितिबन्ध कहिये।

दूरार्थं — न्या. दी./२§२२/४१/६ दूरा ( अर्थाः ) देश विप्रकृष्टा मैबिदयः । = दूर वे हैं जो देशसे विप्रकृष्ट है, जैसे मेरु आदि । अर्थात् जो पदार्थ क्षेत्रसे दूर है वे दूरार्थ कहलाते हैं।

पं.धः/छः/४८४ दूरार्था भाविनोऽतीता रामरावणचिक्रिणः। = भूत भविष्यत कालवर्ती राम, रावण, चक्रवर्ती आदि कालकी अपेक्षासे अत्यन्त दूर होनेसे दूरार्थ कहलाते हैं।

## **दूरास्वादन ऋद्धि**—दे० ऋदि /२/६।

दूष्य क्षेत्र—Cubical ( ज.प्र./प्र./१०७)

वृद्धर्थ- भ.पु./६३/श्लोक- पुष्कतावती देशमें पुण्डरीकिणी नगरीके राजा घनरथका पुत्र था (१४२-)। राज्य लेना अस्वीकार कर दीक्षा धारण कर ली (३०७-)। अन्तमें एक माहके उपवास सहित संन्यास मरणकर स्वर्गमें अहमिन्द्र हुआ (३३६-)। यह शान्तिनाथ भगवाल्के प्रथम गणधर चक्रायुधका पूर्वका दूसरा भव है।--दै० चक्रायुध।

दृश्यक्रम — श.मा./४८० अपूर्व स्पर्धक करण कालका प्रथमादि समय-निविषे दृश्य किह्ये देखनेमें आवे ऐसा प्रमाणूनिका प्रमाण ताका अनुक्रम सो दृश्यक्रम किह्ये। (तहाँ पूर्वमें जो नवीन देय द्रव्य मिलकर कुल द्रव्य होता है वह द्रव्य द्रव्य जानना।) प्रथम वर्गणासे स्वाय अन्तिम वर्गणा पर्यन्त एक एक चय या विशेष घटता दृश्य चय होता है, ताले प्रथम वर्गणाते सगाय पूर्व स्पर्धकनिको अन्तिम वर्गणा पर्यन्त एक गौपुच्छा भया।

दृश्यमान द्रव्य — क्ष.सा./मू./६०६ का भावार्थ - किसी भी स्पर्धक या कृष्टि आदिमें पूर्वका द्रव्य या निषेक या वर्गणाएँ तथा नया मिलाया गया द्रव्य दोनों मिलकर दश्यमान द्रव्य होता है। अर्थात् वर्तमान समयमें जितना द्रव्य दिलाई दे रहा है, वह दश्यमान द्रव्य है।

बृष्ट - कामोत्सर्गका एक अतिचार-दे० व्युत्सर्ग/१।

वृष्टान्त हेतुकी सिद्धिमें साधनभूत कोई रष्ट पदार्थ जिससे कि बादी व प्रतिवादी दोनों सम्मत हों, रष्टान्त कहलाता है। और उसको श्तानेके लिए जिन वचनोंका प्रयोग किया जाता है वह उदाहरण कहलाता है। अनुमान ज्ञानमें इसका एक प्रमुख स्थान है।

## १. दृष्टान्त व उदाहरणोंके भेद व लक्षण

#### १. इष्ट न्त व उदाहरण सामान्यका कक्षण

न्या. सू./सू /१/१/२६/३० लौ किकपरीक्षकाणां यस्मित्तर्थे बुद्धिसाम्यं स दृष्टान्तः ।२६। चलौ किक (शास्त्रते अनिभन्न) और परीक्षक (जो प्रमाण द्वारा शास्त्रकी परीक्षा कर सकते हैं) इन दोनोंके ज्ञानकी समता जिसमें हो उसे दृष्टान्त कहते हैं।

न्या, वि. । मू. / २/२११/२४० संबन्धो यत्र निर्ज्ञातः साध्यसाधनधर्मयोः । स दृष्टान्तस्तदाभासाः साध्यादिविकतादयः । २१। = जहाँ या जिसमें साध्य व साधन इन दोनों धर्मोंके अधिनाभावी सम्बन्धकी प्रतिपत्ति होती है वह दृष्टान्त है ।

न्या, दी /३/६३२/७८/३ व्याप्तिपूर्वकदष्टान्तवचनमुदाहरणम् । न्या, दी,/३/§६४-६४/१०४/१ उदाहरणं च सम्यादृष्टान्तवचनम् । कोऽयं रष्टान्तो नाम १ इति चेतः उच्यतेः व्याप्तिसंप्रतिपत्तिप्रदेशो दृष्टान्तः। . . . तस्याः संप्रतिपत्तिनामवादिनोर्बुद्धिसाम्यम् । सैषा यत्र संभवति स सम्प्रसिपश्चिप्रदेशो महानसादिह दादिश्च धुमादौ सति नियमेनाऽग्न्यादिरहित, अग्न्याद्यभावे नियमेन धूमादि-र्नास्तीति संप्रतिपत्तिसंभवात् ।... दष्ठान्ती चैतौ दष्टावन्तौ धर्मी साध्यसाधनरूपौ यत्र स दृष्टान्त इत्यर्थानुवृत्ते । उक्त लक्षणस्यास्य रष्टान्तस्य यत्सम्यग्वचनं तदुदाहरणम्। न च वचनमात्रमयं रष्टान्त इति । किन्तु दृष्टान्तत्वेन वचनम् । तद्यथा-यो यो धूमवानसाव-साविग्नमान् यथा महानस इति । यत्राग्निनिस्ति तत्र घूमोऽपि नास्ति, यथा महाहृद इति च। एवं विधेनैव वचनेन इष्टान्तस्य दशन्तत्वेन प्रतिपादनसंभवात्। = व्याप्तिको कहते हुए देशन्तके कहनेको उदाहरण कहते हैं। अथवा-यथार्थ इष्टान्तके कहनेको उदाहरण कहते हैं। यह दशन्त क्या है। जहाँ साध्य और साधनकी व्याप्ति दिखलायी जाती है उसे रष्टान्त कहते है । - - बादी और प्रति-वादीकी बुद्धि साम्यताको व्याप्तिको सम्प्रतिपत्ति कहते हैं। और सम्प्रतिपत्ति जहाँ सम्भव है वह सम्प्रतिपत्ति प्रदेश कहलाता है जैसे-रसोई घर आदि, अथवा तालाव आदि । क्योंकि 'वहीं धूमादि होने-पर नियमसे अग्नि आदि पाये जाते हैं, और अग्न्यादिके अभावमें नियमसे धूमादि नहीं पाये जाते' इस प्रकारकी बुद्धिसाम्यता सम्भव है। ... में दोनों ही दष्टान्त हैं, क्यों कि साध्य और साधनरूप अन्त अर्थात् धर्म जहाँ देखे जाते हैं वह द्रष्टान्त कहलाता है, ऐसा 'दृष्टान्त' शब्दका अर्थ उनमें पाया जाता है। इस उपर्युक्त दृष्टान्तका जो सम्यक् वचन है-प्रयोग है वह उदाहरण है। 'केवल' वचनका नाम उदाहरण नहीं है. किन्तु दृष्टान्त रूपसे जो वचन प्रयोग है वह उदाष्ट्रण है। जैसे--जो-जो धूमवाला होता है वह-वह अग्निवाला होता है, जैसे रसोई घर और जहाँ अग्नि नहीं है वहाँ धूम भी नहीं है जैसे--तालाब। इस प्रकारके वचनके साथ ही दशन्तका दृष्टान्तरूपसे प्रतिपादन होता है।

#### २. द्रष्टान्त व उदाहरणके भेद

न्या, वि./वृ २/२११/२४०/२५ स च द्वेधा साधर्म्येण वैधर्म्येण च । व्यदृष्टान्तके दो भेद हैं, साधर्म्य और वैधर्म्य ।

प. मु./३/४७/२१ रष्टान्तो द्वेघा, अन्वयन्यतिरेकभेदात् ।४७। = रष्टान्तके दो भेद हैं -- एक अन्त्रय दष्टान्त दूसरा व्यतिरेक रष्टान्त । (न्या. दी./३९३२/७८/७); (न्या. दी./३/९६४/१०४/८)।

## इ. साधर्म्य और वैधर्म्य सामान्यका लक्षण

न्या. सू./मू.व, टी./१/१/३६/३७/३६ साध्यसाधम्यात्तिद्धर्मभावी दृष्टान्त उदाहरणम् ।३६।---शक्दोऽप्युरपत्तिधर्मकरवादनित्यः स्थाल्यादिवदि- स्युवाहियते ॥टोका॥ तिद्विपर्ययाद्वा विपरीतम् ।३०। अनित्यः शब्द उत्पत्तिधर्मकत्वात् अनुत्पतिधर्मकं नित्यमात्मादि सोऽयमात्मादि-र्द्धान्तः । म्साध्यके साथ तुरुय धर्मतासे साध्यका धर्म जिसमें हो ऐसे दृष्टान्तको (साध्यम्य) उदाहरण कहते हैं ।३६। शब्द अनित्य है, वयोंकि उत्पत्ति धर्मवाला है, जो-जो उत्पत्ति धर्मवाला होता है वह-वह अनित्य होता है जैसे कि 'घट' । यह अन्वयी (साध्यम्य) उदाहरणका सक्षण कहा । साध्यके विरुद्ध धर्मसे विपरीत (वैधर्म्य) उदाहरण होता है, जैसे शब्द अनित्य है, उत्पत्यर्थवाला होनेपे, जो उत्पत्ति धर्मवाला नहीं होता है, वह नित्य देखा गया है, जैसे—आकाश, आत्मा, काल आदि ।

न्याः वि./टी./२/२११/२४०/२० तत्र साधर्म्येण कृतकरवादिनित्यत्वे साध्ये घट', तत्रान्वयमुखेन तयोः संबन्धप्रतिपत्तेः । वैधर्म्यणाकाशं तत्रापि व्यतिरेकहारेण तयोस्तरपरिज्ञानात् । = कृतक होनेसे अनित्य है जैसे कि 'घट' । इस हेतुमें दिया गया दृष्टान्त साधर्म्य है । यहाँ अन्वयकी प्रधानतासे कृतकरव और अनित्यत्व इन दोनोंकी व्याप्ति दर्शायी गयी है । अकृतक होनेसे अनित्य नहीं है जैसे कि 'आकाश', यहाँ व्यतिरेक द्वारा कृतक व अनित्यत्व धर्मोंकी व्याप्ति दर्शायी गयी है । (न्या. दी /३६३२/७८/७।

प./मु./२/४८-४१/२१ साध्यं व्याप्तं साधनं यत्र प्रदर्श्यते सोऽन्वय-दृष्टान्तः ।४८। साध्याभावे साधनाभावों यत्र कथ्यते स व्यतिरेक-दृष्टान्तः ।४१। = जहाँ हेतुकी मौजूदगीसे साध्यकी मौजूदगी बतलायी जाये उसे अन्वय दृष्टान्त कहते हैं। और जहाँ साध्यके अभावमें साधनका अभाव कहा जाय उसे व्यतिरेक दृष्टान्त कहते हैं।४८-४१।

न्या, दी./३/\$३२/७८/३ यो यो घूमवानसावसाविग्नमान्, यथा महानस इति साधमर्योदाहरणम्। यो योऽग्निमान्न भवति स स धूमवान्न भवति, यथा महाहृद इति वैधमर्योदाहरणम्। पूर्वत्रोदाहरणभेदे हेतोरन्वयव्याप्तिः प्रदश्यते द्वितीये तु व्यतिरेकव्याप्तिः। तद्यथा— अन्वयव्याप्तिप्रदर्शनस्थानमन्त्रयदद्यन्तः, व्यतिरेकव्याप्तिप्रदर्शनप्रदेशो व्यतिरेकदृष्टान्तः।

न्या. दो,/३/\$**६४/१०४/७ धूमादी सति** नियमेनाग्न्यादिरस्ति, अग्न्याद्यभावे नियमेन धूमादिनस्तिति तत्र महानसादिरन्वय-दृष्टान्तः । अत्र साध्यसाधनयोभीवरूपान्वयसंप्रतिपन्तिसंभवाद हदादिस्तु व्यतिरेकदृष्टान्तः । अत्र साध्यसाधनयोरभावरूप-व्यतिरेकसंप्रतिपत्तिसंभवात् । **--** जो जो वह वह अग्नि नाला है जैसे- रसोईघर । साधम्यं जुदाहरण है। जो जो अग्निवाला नहीं होता वह वह धूम-वाल' नहीं होता जैसे-तालाम । यह वैधर्म्य उदाहरण है । उदाहरण के पहले भेदमें हेतुकी अन्वय व्याप्ति (साध्यकी मौजूदगीमें साधन-की मौजूदगी) दिखायी जाती है और दूसरे भेदमें व्यतिरेकव्याप्ति (साध्यकी गैरमौजूदगीमें साधनको गैरमौजूदगी) बतलायी जाती है। जहाँ अन्वय व्याप्ति प्रदर्शित की जाती है उसे अन्वय रष्टान्त कहते है. और जहाँ व्यतिरेक व्याप्ति दिखायी जाती है उसे व्यतिरेक दष्टान्त कहते हैं। धूमादिके होनेपर नियमसे अग्नि अबि पाये जाते हैं, और अन्यादिके अभावमें नियमसे धूमादिक नहीं पाये जाते'। उनमें रसोईशाला आदि इष्टान्त अन्वय हैं, क्योंकि उससेसाध्य और साधनके सद्भावरूप अन्वय बुद्धि होती है। और तालाबादि व्यतिरेक दृष्टान्त है, क्यों कि उससे साध्य और साधन के अभावरूप व्यक्तिरेकका ज्ञान होता है।

#### ४. रदाहरणामास सामान्यका रुक्षण व भेद

न्या.दी./३/६६/१०६/१० उदाहरणनक्षणरहित उदाहरणवदवभासमान उदाहरणाभासः । उदाहरणजक्षणराहित्यं द्वेधा संभवति, दष्टान्त-स्यासम्यग्वचनेनादष्टान्तस्य सम्यग् ब्रह्मनेन वा। —जो उदाहरणके लक्षणसे रहित है किन्तु उदाहरण जैसा प्रतीत होता है वह उदा-हरणाभास है। उदाहरणके लक्षणकी रहितता (अभाव) दो तरहसे होता है—१. दशन्तका सम्यावचन न होना और दूसरा जो दशन्त नहीं है उसका सम्यावचन होना।

#### ५. उदाहरणामासके भेदोंके लक्षण

न्या.दी./३/६६१/१०६/१२ तत्राद्यं यथा, यो योऽग्निमान् स स धूमवान्, यथा महानस इति, यत्र यत्र धूमो नास्ति तत्र तत्राग्निनिस्ति, यथा महाहृद इति च व्याप्यव्यापकयोर्वेपरीत्येन कथनस् ।

न्या.दी./३/१६८/१०८/७ अदृष्टान्तवचनं तु, अन्वयव्याप्ती व्यतिरेकदृष्टान्तवचनम्, व्यतिरेकव्याप्तावन्वयदृष्टान्तवचनं च, उदाहरणाभासी । स्पष्टमुदाहरणम् । — उनमें पहलेका उदाहरण इस प्रकार
है—जो-जो अग्निवाला होता है वह-वह धूमवाला हाता है. जैसे
रसोईघर । जहाँ-जहाँ धूम नहीं है वहाँ-वहाँ अग्नि नहीं है जैसे—
तालाब । इस तरह व्याप्य और व्यापकका विपरीत (उलटा) कथन
करना दृष्टान्तका असम्यग्वचन है । 'अदृष्टान्त वचन' (जो दृष्टान्त
नहीं है उसका सम्यग्वचन होना) नामका दूसरा उदाहरणाभास
इस प्रकार है—अन्वय व्याप्तिमें व्यतिरेक दृष्टान्त कह देना, और
व्यतिरेक व्याप्तिमें अन्वय दृष्टान्त बोलना, उदाहरणाभास है, इन
दोनोके उदाहरण स्पष्ट है ।

#### इष्टान्तामास सामान्यके कक्षण

न्या-वि./मू./२/२११/२४० सम्बन्धो यत्र निर्ज्ञातः साध्यसाधनधर्मयोः । स रष्टान्तस्तदाभासाः साध्यादिविकलादयः । = जो रष्टान्त न होकर रष्टान्तवत् प्रतीत होवें वे रष्टान्ताभास हैं।

## ७. इष्टान्ताभासके भेद

न्या-वि./टी./२/२११/२४०/२६ भावार्थ — साधर्म्यदृष्टान्ताभास नी प्रकार-का है — साध्य विकल, साधन विकल, उभय विकल, सन्दिग्धसाध्य, सन्दिग्धसाधन, सन्दिग्धोभय, अन्वयासिद्ध, अप्रदर्शितान्वय और विपरीतान्वय ।

इसी प्रकार वैधम्य दृष्टान्ताभास भी नौ प्रकारका होता है— साध्य विकल, साधन विकल, उभय-विकल सन्दिग्ध, साध्य, सन्दिग्धसाधन, सन्दिग्धोभय, अव्यतिरेक, अप्रदर्शित व्यतिरेक, विपरीत व्यतिरेक।

प. मु./६/४०,४४ दृष्टान्ताभासा अन्ववेऽसिद्धसाध्यसाधनोभयाः ।४०। व्यत्तिरेकसिद्धतद्वव्यत्तिरेकाः ।४६। — अन्वयदृष्टान्ता भास तीन प्रकार-का है—साध्यविकल, साधनविकल और उभयविकल ।४०। व्यत्तिरेक-दृष्टान्ताभासके तीन भेद हैं—साध्यव्यत्तिरेकविकल, साधनव्यतिरेक-विकल एवं साध्यसाधन उभय व्यत्तिरेकविकल ।

## दशन्तामासके भेदोंके लक्षण

न्या.वि./वृ./२/११/२४०/२५ तत्र नित्यशब्दोऽमूर्त त्वादिति साघने कर्मविदित्ति साध्यविकलं निदर्शनम् अनित्यत्वात् कर्मणः। परमाणुविदित्ति साधनविकलं मूर्तत्वात् परमाणुनाम्। घटविदरग्रुभयविकलम्
अनित्यत्वानमूर्तत्वाच घटस्य । 'रागादिमान् मुगतः कृतकत्वात'
इत्यत्र रथ्यापुरुषवित्ति संदिग्धसाध्ये रथ्यापुरुषं रागादिमस्वस्य
निश्चेतुमशक्यत्वात् प्रत्यक्षस्याप्रवृत्तेः व्यापारादेश्च रागादिप्रभवस्यान्यत्रापि संभवात्, वीतरागाणामपि सरागवच्चेष्टोपपत्तेः। मरणधर्मायं रागादिमस्वात् इत्यत्र संदिग्धसाध्नं तत्र रागादिमस्वाऽ-

निश्चयस्योक्तत्वात् । अतएव असर्वज्ञोऽयं रागादिमस्वादित्यन्त-संदिग्धोभयम्। रागादिमस्वे वक्तृत्वादित्यनन्वयम्, रागादिमस्व-स्यैव तत्रासिद्धौ तत्रान्वयस्यासिद्धे । अप्रदर्शितान्वयं यथा शब्दोऽ-नित्य' कृतकत्वात् घटादिवदिति । न ह्यत्र 'यद्यत्कृतकं तत्तद-नित्यम्' इत्यन्वयदर्शनमस्ति । विपरीतान्वयं यथा यदनित्यं तत्कृ-तकमिति । तदेवं नव साधम्येण दृष्टान्ताभासाः । वैधम्येणापि नबैब । तद्यथा निरयः शब्दः अपूर्तत्वात् यदनित्यं न भवति तदमूर्तभिष न भवति परमाणुवदिति साध्यव्यावृत्तं पुरमाणुषु साधनव्यावृत्तावि साध्यस्य नित्यत्वस्याव्यावृत्तेः । कर्मविति साधनाव्यावृत्तं तत्र साध्यव्यावृत्तावि साधनस्य अमूर्तरवस्या-न्यावृत्तेः आकाशवदित्युभयावृत्तम् अमूर्तत्वनित्यत्वयोरुभयोर-प्याकाशादवयावृत्तेः । संदिग्धसाध्यव्यतिरेकं यथा सुगतः सर्व-ज्ञोऽनुपदेशादिश्रमाणोपपन्नतत्त्ववचनात, यस्तु न सर्वज्ञो नासौ तद्वचनो यथा वीथी पुरुष इति तत्र सर्वज्ञस्वव्यतिरेकस्थानिश्चयात् परचेतोवृत्तीनामित्थंभावेन दूरवबोधत्वात् । संदिग्धसाधनव्यतिरेकं यथा अनित्य' शब्द' सत्त्वाद यदनित्यं न भवति तत्सदिप न भवति यथा गमनमिति, गगने हि सत्त्वव्यावृत्तिरनुपलन्भात्, तस्य च न गमकत्वमदृश्यविषयत्कात् । संदिग्धोभयव्यतिरेकं यथा यः संसारी स न तद्वान् यथा बुद्ध इति, बुद्धात संसारित्वा-विद्यादिमत्त्वव्यावृत्ते अनवधारणात् । तस्य च तृतीये प्रस्तावे निरू-पणात् । अन्यतिरेकं यथा नित्यः शब्दः अमूर्तत्त्वात् यन्न नित्यं न तदमूत यथा घट इति घटे साध्यनिवृत्तेभविऽपि हेतुव्यतिरेकस्य तरप्रयुक्तस्वाभावातः कर्मण्यनित्येऽप्यमूर्त त्वभावातः।अप्रदर्शितव्यतिरेकं यथा अनित्यः शब्दः सत्त्वात् वैधर्म्येण आकाशपुष्पवदिति । विपरीत व्यतिरेकं यथा अत्रैव साध्ये यरसन्न भवति तदनिस्यम्पि न भवति यथा व्योमेति साधनव्यावृत्त्या साध्यनिवृत्तेरुपदर्शनात् । == १. अन्वयदृष्टान्ताभासके सक्षण-१. 'अमूर्रा होनेसे शब्द अनित्य है' इस हेतुमें दिया गया 'कर्मबद्द' ऐसा दृष्टान्त साध्यविकल है, बयोंकि कर्म अनित्य है, नित्यत्व रूप साध्यसे विपरीत है। २. 'परमाणुवत्' ऐसा इष्टान्त देना साधन विकल्प है, क्योंकि वह मूर्त है और अमू-र्तस्य रूप साधनसे (हेतुसे) विपरीत है। ३. 'घटवत्' ऐसा द्रष्टान्त देना जभय विकल है। क्यों कि घट मूर्तव अनित्य है। यह अमूर्तत्व-रूप साधन तथा अनित्यत्व रूप साध्यसे विपरीत है। ४. 'सुगत ( बुद्धदेव ) रागवाला है, क्यों कि वह कृतक है' इस हेतुमें दिया गया—'रथ्या पुरुषवत्' ऐसा दष्टान्त सन्दिग्ध साध्य है, क्योंकि रथ्या-पुरुषमें रागादिमत्त्वका निश्चय होना अद्यक्य है। उसके व्यापार या चेष्टादि परसे भी उसके रागादिभक्तकी सिद्धि नहीं की जा सकती. क्यों कि बीतरागियों में भी शरीरवद चेष्टा पायी जाती है। १, तहाँ रागादिमत्त्वकी सिद्धिमें 'मरणधर्मापनेका' दृष्टान्त देना सन्दिग्ध साधन है, क्यों कि मरणधर्मा होते हुए भी रागादिधर्मापनेका निश्चय नहीं है। ६. 'असर्वभ्रमनेका' दृष्टान्त देना सन्दिग्धसाध्य व सन्दिग्ध साधन उभय रूप है। ७. वन्सृत्वपनेका दृष्टान्त देना अनन्वय है, वयों कि रागादिमस्वके साथ वक्तृत्वका अन्वय नहीं है। ८. 'कृतक होनेसे शब्द अनिस्य हैं इस हेतुमें दिया गया 'घटवत्' यह रुष्टान्त अप्रदर्शितान्त्य है। क्योंकि जो जो कृतकहो वह वह नियमसे अनित्य होता है, ऐसा अन्वय पद दर्शाया नहीं गया। १. जो जो अनित्य होता है वह-वह कृतक होता है, यह विपरीतान्वय है। र. व्यक्तिरेक दृष्टांताभासके सक्षण-१, 'अमूर्त होनेसे शब्द अनित्य है, जो-जो नित्य नहीं होता बह-वह असूर्त नहीं होता इस हेतुमें दिया गया 'परमाणुनत' यह रष्टान्त साध्य विकल है, क्योंकि परमाणुमें साधनस्य अमुतंत्वकी व्यावृत्ति होनेपर भी साध्य रूप नित्यत्वकी व्यावृत्ति नहीं है। २, उपरोक्त हेतुमें दिया गया 'कर्मवत्' यह देशन्त साधन निकल है, क्योंकि यहाँ साध्यरूप नित्यत्वकी व्यावृत्ति होनेपर भी साधन रूप अमूर्तरवकी व्यावृत्ति नहीं है। ३ उपरोक्त

हेतुमें ही दिया गया 'आकाशवत' यह दृष्टान्त उभय विकल है, क्यों कि यहाँ न तो साध्यरूप नित्यत्वकी उदावृत्ति है, और न साधन रूप नित्यत्वको । ४. भ्रुगत सर्वज्ञ है क्योंकि उसके वचन प्रमाण हैं, जो-जो सर्वज्ञ नहीं होता, उसके वचन भी प्रमाण नहीं होते, इस हेतुमें दिया गया 'बीथी पुरुषवत्' यह दृष्टान्त सन्दिग्ध साध्य है, क्योंकि वीथी पुरुषमें साध्यरूप सर्वज्ञत्वके व्यतिरेकका निरचय नहीं है, दूसरे अन्यके चित्तकी वृत्तियोंका निश्चय करना शक्य नहीं है। ५. 'सत्त्व होनेके कारण शब्द अनित्य है, जो जो अनित्य नहीं होता वह वह सत् भी नहीं होता' इस हेतुमें दिया गया 'आकाश-वत्' यह दृष्टान्त सन्दिग्ध साधन है, क्योंकि आकाशमें न तो साधन रूप सत्त्वकी व्यावृत्ति पायी जाती है, और अदृष्ट होनेके कारणसे न ही उसके सत्त्वका निश्चय हो पाता है। ६. 'अविद्यामत होनेके कारण हरि हर आदि संसारी है, जो जो संसारी नहीं होता वह वह अविद्यामत भी नहीं होता। इस हेतुमें दिया गया 'बुद्धवत्' यह दृष्टान्त सन्दिग्धोभय व्यतिरेकी है। क्योंकि बुद्धके साथ साध्यरूप संसारीपनेकी और साधन रूप' 'अविद्यामत्पने' दोनों ही की व्यावृत्तिका कोई निश्चय नहीं है। ७, अमूर्त होनेके कारणसे शब्द नित्य हैं, जो जो नित्य नहीं होता यह वह अमूर्त भी नहीं होता, इस हेतुमें दिया गया 'घटन्द' यह दष्टान्त अञ्यतिरेकी है, क्यों कि घटमें साध्यक्षप नित्यत्वकी निवृत्तिका स्वभाव होते हुए भी साधन रूप अमूर्तत्वकी निवृत्तिका अभाव है। ८. 'सत् होनेके कारण शब्द अनित्य है. जो-जो अनित्य नहीं होता. वह-वह सर्द भी नहीं होता' इस हेतुमें दिया गया 'आकाशपुष्पवत' यह इष्टान्त अप्रदर्शित अपित्रिकी है, क्योंकि आकाशमें साध्यरूप अनित्यत्वके साथ साधन रूप सत्त्वका विरोध दर्शाया नहीं गया है। ६. 'जी जो सत् नहीं होता, वह वह अनित्य नहीं होता, इस हेतुमें दिया गया आकाशपुष्पवत् यह दष्टान्स विपरीत व्यतिरेकी है, क्योंकि यहाँ आकाशमें साधन रूप सत्की व्यावृत्तिके द्वारा साध्यरूप निरयत्वको निवृत्ति दिखायी गयी है न कि अनिरयत्वकी।

म. मु./६/४१-४५ अपौरुषेयः शब्दोऽमूर्तस्वादिन्द्रियसुखपरमाणुघटवत् ।४१। विषरीतान्वयश्च यदगौरुषेयं तदमूर्तं । विद्युदादिनातिन प्रसंगात ।४२-४३। व्यतिरेकसिद्धतद्व्यतिरेकाः परमाण्विद्धियसुखा-काश्वव विपरीतव्यतिरेकश्च यश्चमूर्तं तश्चापौरुषेयं ।४४-४६।

- १. अन्वयदृष्टान्ताभासके सक्षण—१. 'शब्द अपीरुषेय है क्यों कि वह असूर्त है' इस हेतुमें विया गया—'इन्द्रियसुलवत्' यह दृष्टान्त साध्य विकल है क्यों कि इन्द्रिय सुख अपीरुषेय नहीं है किन्तु पुरुषकृत ही है। २. 'परमाणुवत्' यह दृष्टान्त साध्य विकल है क्यों कि परमाणुमें रूप, रस, गन्ध आदि रहते हैं इसलिए वह सूर्त है असूर्त नहीं है। ३. 'घटवत्' यह दृष्टान्त उभय विकल है, क्यों कि घट पुरुषकृत् है, और सूर्त्त है, इसलिए इसमें अपीरुषेयत्व साध्य एवं असूर्तत्व हेतु दोनों ही नहीं रहते। ४. उपर्युक्त अनुमानमें जो जो असूर्त होता है वह वह अपीरुषेय होता है, ऐसी व्याप्ति है, परन्तु जो जो अपीरुषेय होता है वह वह असूर्त होता है ऐसी उलटी व्याप्ति दिखाना भी अन्वयदृष्टान्ताभास है, क्यों कि विजली आदिस्य स्वाप्त होता है, अर्थात्व विजली अपीरुषेय होता है रिस्त व्याप्ति दिखाना भी अन्वयदृष्टान्ताभास है, क्यों कि विजली आदिस्य स्वाप्त होता है, अर्थात्व विजली अपीरुषेय है परन्तु असूर्त नहीं है ।४२-४३।
- २. व्यितिके हृष्टान्ताभासके लक्षण—१. 'शब्द अपीरुषेय है क्योंकि अमूर्त हैं इस हेतुमें दिया 'परमाणुवत' यह दृष्टान्त साध्य विकल है, क्योंकि अपीरुषेयत्व रूप साध्यका व्यितिरेक (अभाव ) पौरुषेयत्व परमाणुमें नहीं पाया जाता । २. 'इन्द्रियसुखबत' यह दृष्टान्त साधन विकल है, क्योंकि अमूर्त व्य रूप साधनका व्यितिरेक इसमें नहीं पाया जाता । ३. 'आकाशवत्' यह दृष्टान्त उभय विकल है, क्योंकि इसमें पौरुषेयत्व मूर्त व्य दोनों ही नहीं रहते । ४. जो मूर्त नहीं है वह अपौरुषेय भी नहीं है इस प्रकार व्यतिरेकद्रष्टान्ताभास है ।

क्यों कि व्यतिरेकर्ने पहले साध्याभाव और पीछे साधनाभाव कहा जाता है परन्तु यहाँ पहले साधनाभाव और पीछे साध्याभाव कहा गया है इसलिए व्यतिरेक दशान्ताभास है। ४४-४६।

#### ९. विषम द्रष्टान्तका लक्ष्मण

न्या, वि /मू./१/४२/२६२ विषमोऽयमुपन्यासस्तयोश्चेत्सदसस्वतं गारिश व्हष्टान्तके सहश न हो उसे विषम दृष्टान्त कहते है, और वह विष-मता भी देश और कालके सत्त्व और असत्त्वकी अपेक्षासे दो प्रकारकी हो जाती है। ज्ञान वाले क्षेत्रमें असत् होते हुए भी ज्ञानके कालमें उसकी व्यक्तिका सद्भाव हो अथवा क्षेत्रकी भाँति ज्ञानके कालमें भी उसका सहभाव न हो ऐसे दृष्टांत विषम कहलाते हैं।

## २. दृष्टान्त-निर्देश

#### १. दष्टान्त सर्वदेशी नहीं होता

ध.१३/१,४,१२०/३८०/६ ण, सञ्ज्ञप्पणा सिरिसदिट्ठंताभावादो । भावे वा चंदमुही कण्णे त्ति ण घडदे, चंदम्मि भूमुहिक्छ-णासादीणम-भावादो । = दष्टान्त सर्वात्मना सदश नहीं पाया जाता । यदि कहो कि सर्वात्मना सदश द्रष्टान्त होता है तो 'चन्द्रमुखी कन्या' यह घटित नहीं हो सकता, क्यों कि चन्द्रमें भू, मुख, आँख और नाक आदिक नहीं पाये जाते ।

#### २. अनिष्णातजनोंके लिए ही दशन्तका प्रयोग होता है

प. मु./१/४६ बालब्युरपत्त्यर्थं — तस्त्रयोपगमे शास्त्र एवासी न वादे, अनुपयोगात् ।४६। = दष्टान्तादिके स्वरूपसे सर्वथा अनिभञ्च बालकोंके समभानेके लिए यद्यपि दष्टादि (उपनयनिगमन) कहना उपयोगी है, परन्तु शास्त्रमें ही उनका स्वरूप समभाना चाहिए, बादमे नहीं, वयोंकि वाद ब्युत्पर्लोका ही होता है।४६।

#### ३. व्यतिरेक रूप ही दशान्त नहीं होते

न्या. वि. / मू /२/२१२/२४१ सर्व त्रैव न इष्टान्तो ऽनन्ब मेनापि साधनात । अन्यथा सर्वभावानाम सिद्धो ऽयं क्षणक्षयः ।२१२। = सर्वत्र अन्वयं को ही सिद्ध करने वाले द्रष्टान्त नहीं होते, क्यों कि दूसरेके द्वारा अभिमत सर्व ही भावों की सिद्ध उससे नहीं होती, सपक्ष और विषक्ष इन दोनों धर्मियों का अभाव हो ने से।

## दृष्टि अमृतरस ऋद्धि—दे० सद्धि/८। दृष्टि निविष औषध ऋद्धि—दे० ऋद्धि/७।

दृष्टि प्रवाद ध १/४.१.४५/२०६/१ दिद्विवादो सि गुणणामं, दिहोओ वददि सि सहणिष्पसीदो। = दृष्टिवाद यह गुणनाम है, वयोकि दृष्टियोको जो कहता है, वह दृष्टिवाद है, इस प्रकार दृष्टि-वाद शब्दको सिद्धि है। यह द्वादशांग श्रुत ज्ञानका १२वाँ अंग है। विशेष दे० श्रुतज्ञान/III।

दृष्टि भेद — यद्यपि अनुभवनस्य आध्यात्मिक विषयमें आगममें कहीं भी पूर्वापर विरोध या दृष्टिभेद होना सम्भव नहीं है, परन्तु सूक्ष्म दूरस्थ व अन्तरित परार्थोंके सम्बन्धमें कहीं-कहीं आचार्योंका मतभेद पाया जाता है। प्रत्यक्ष ज्ञानियोंके अभावमें उनका निर्णय दुरन्त होनेके कारण धवलाकार श्री मीरसेन स्वामीका सर्वत्र यही आदेश है कि दोनों दृष्टियोंका यथायोग्य रूपमें ग्रहण कर लेना योग्य है। यहाँ कुछ दृष्टिभेदोंका निर्देश मात्र निम्न सारणी द्वारा किया जाता है। उनका विशेष कथन उस उस अधिकारमें ही दिया है।

| ਜੰ.        | विषय                                                             | दृष्टि मं० १                                                                  | दृष्टि नं - २                                                  | दे०             |
|------------|------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|-----------------|
|            | मार्गणाओंकी अपेक्षा                                              |                                                                               | <u> </u>                                                       | <u> </u><br>    |
| *          | स्वर्गवासी इन्द्रीकी<br>संख्या                                   | २४                                                                            | १⊂                                                             | स्वर्ग/२        |
| २          | ज्योतिषी वैवोंका<br>अवस्थान                                      | नक्षत्रादि ३ योजन<br>की दूरी पर                                               | ४ योजनकी<br>दूरीपर                                             | ज्यो-<br>तिषी   |
| ş          | देवोंकी विक्रिया                                                 | स्व अवधि क्षेत्र प्रमाण                                                       | घटित नहीं होता                                                 | देव/II<br> २/८  |
| 8          | देवोंका मरण                                                      | मूल शरीरमें प्रवेश<br>करके ही मरते हैं                                        | नियम नही                                                       | मरण/<br>४/४     |
| Ł          | सासादन सम्यग्-<br>दृष्टि देवीका जन्म                             | एकेन्द्रियों में होता है                                                      | नहीं होता                                                      | जन्म्           |
| Ę          | प्राप्यकारी इन्द्रियो-<br>का विषय                                | ६ योजन तकके<br>पुदुगलोंसे संबंध करके                                          | नहीं                                                           | इन्द्रिय        |
| Ģ          | बादर तेजस्कायिक<br>जीवोंका तोकमें                                | स्वयंभूरमण द्वीपर्मे                                                          | सर्वद्वीप समुद्रौंमें<br>सम्भव हैं                             | काय /२          |
| <u>π</u>   | अवस्थान<br>लस्धि अपर्याप्तके<br>'परिणाम योग'                     | ही होते हैं।<br>आयुवन्ध कालमें<br>होता है                                     | . घटित नहीं<br>होता                                            | योग             |
| 3          | चारों गतियों में<br>कषायों की प्रधानता                           | एक एक क्षाय<br>प्रधान है                                                      | नियम नहीं                                                      | कषाय            |
| १०         | द्रव्य श्रुतके अध्य-<br>यनकी अपेक्षा भेद                         | सूत्र समादि अनेकों<br>भेद हैं                                                 | नहीं है                                                        | निक्षेप/५       |
| ११         | द्रवय श्रुतज्ञानमें षट्-<br>गुणहानि वृद्धि                       | अक्षर श्रुतज्ञान ६<br>वृद्धियोंसे नदता है                                     | नहीं                                                           | <b>९</b> तज्ञान |
| १२         | अक्षर भुतज्ञानसे<br>आगेके भुतज्ञानों में<br>वृद्धिकम             | दुगुने-तिगुने आदि                                                             | सर्वत्र षट्स्थान<br>वृद्धि होती है                             | "               |
| १३         | संज्ञी संमुर्च्छनीमें<br>अवधिज्ञान                               | होता है                                                                       | नहीं होता                                                      | अवधि-<br>       |
| १४         | सेत्रकी अपेक्षा जवन्य<br>अवधिज्ञानका विषय                        | एक श्रेणी रूप ही<br>जानता है                                                  | नहीं                                                           | ज्ञान<br>''     |
| १५         | क्षेत्रकी अपेक्षा जघन्य<br>अवधिज्ञानका विषय                      | सूक्ष्म निगोदिया-<br>की अवगाहना प्रमाण<br>आकाशकी अनेक<br>श्रेणियोंको जानसा है | नहीं                                                           | 11              |
| १६         | सर्वावधिका क्षेत्र                                               | परमावधिसे असं०<br>गुणित है                                                    | न <b>हीं</b>                                                   | ,,              |
| <b>१</b> ७ | अवधिज्ञानके करण-<br>चिद्व                                        | करणिचहाँका<br>स्थान अवस्थित है                                                | नहीं है                                                        | ,,              |
| १⊏         | क्षेत्रकी अपेक्षा मनः-<br>पर्यय ज्ञानकः विषय                     | एकाकाश श्रेणीमें                                                              | नहीं                                                           | मनःपर्यः        |
| ११         | क्षेत्रकी अपेक्षा मनः-<br>पर्यय ज्ञानका विषय                     |                                                                               | नहीं                                                           | य ज्ञान         |
| २०         | जन्मके पश्चात्<br>तिर्यंचोंमें संयमा-<br>संयम ग्रहणकी<br>योग्यता | सुहूर्त पृथक्त अधिक<br>दो माससे पहले<br>संभव नहीं                             | तीन पक्ष तीन<br>दिन और अन्त-<br>मृंहर्तके पश्चाद<br>भी संभव है | संयम            |

| 1           |                                                                        |                                                                |                                             |                            | , L            |                                                |                                                                             |                                                                | <del></del>             |
|-------------|------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|----------------------------|----------------|------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|-------------------------|
| न'.<br>—    | विषय                                                                   | इष्टि नं ०१                                                    | इप्टिनं०२                                   | ्र दे∘—                    | _    ਜਿੰ.<br>_ | . विषय                                         | दृष्टि नं ० १                                                               | इष्टि नं० २                                                    | दे०                     |
| २१          | जन्मके पश्चात्<br>मनुष्योंमें संयम व<br>संयमासंयम ग्रहण-<br>की योग्यता | अन्तर्मुहूर्त अधिक<br>आठ वर्षसे पहले<br>संभव नहीं              | आठ वर्ष पश्चात<br>भी संभव है                | संयम                       | 310            | व धुव श्रुन्य<br>वर्गणामें अन्य-बहुत्व-        | रूयातवें भाग                                                                | अनन्तलोक                                                       | अन्य-<br>बहुत्व<br>श्र  |
| २२          |                                                                        | गर्भसे लेकर आठ<br>वर्ष पश्चात बीत<br>जानेके पश्चात<br>संभव है  | जन्मसे लेकर<br>आठ वर्षके पश्चार<br>सम्भव है |                            | \$ E           | अरुप-बहुत्वका गुण-<br>कार ।                    | परस्पर अनंतगुणा                                                             | अनन्तगुणा                                                      | अस्प-<br>बहुत्व/<br>१/४ |
| २३          | केत्रलदर्शनका<br>अस्तित्व                                              | केवलज्ञान ही है<br>दर्शन नहीं                                  |                                             | दर्शन                      | **             | दर्शनमोह प्रकृतियौ-<br>का अल्प-बहुरव           | सम्य० मिथ्यात्वसे<br>सम्यक प्र० की<br>अन्तिम फालि                           | नियेषाधिक है                                                   | अन्य-<br>बहुरव /<br>१/७ |
| २४          | तेश्या<br>                                                             | द्रव्यतेश्याके अनु-<br>सार ही भावतेश्या<br>होती है             | नियम नहीं                                   | त्रिश्या                   | Хο             | प्रकृति गंध                                    | असंख्यात गुणी है<br>नरकगतिके साथ<br>उदय योग्य प्रकृ०-                       | नियम नहीं                                                      | प्रकृति-<br>बंध         |
| રક          | त्तेश्या                                                               | बकुशादिकी अपेक्षा<br>संयमियोमेंभी अशुभ<br>लेश्या सम्भव है      |                                             | ,,                         |                |                                                | का मंध भी नरक-<br>गतिके साथे ही<br>होता है                                  |                                                                |                         |
| २६          | द्वितीयोपञ्चमकी<br>प्राप्ति                                            |                                                                | केवल ७वें गुण-<br>स्थानमें हो संभव          | सम्य-<br>ग्दर्शन           | ४१             | 39                                             | बन्धयोग्य प्रकृति<br>१२० हैं                                                | १४८ हैं                                                        | "                       |
| <b>২</b> ৩  | 1 1                                                                    | द्वितीयोपशम सम्य०<br>से गिरकर प्राप्त होना<br>सम्भव है         |                                             | सासादन                     | ४२             | अनिवृत्तिकरणमें<br>संध व्युच्छित्ति            | मान व मायाकी<br>बन्ध व्युच्छित्ति<br>क्रमसे सं० भाग<br>काल व्यतीत होने-     | िनयम नहीं<br> <br>                                             | "                       |
| २८          | सासादन पूर्वक मरण<br>करके जन्म संबन्धी                                 | एके० विक <b>र्में</b><br>उत्पन्न नहीं होता                     | हो सकता है                                  | जन्म                       | 83             | आयुकाअपवर्तन                                   | पर होती है<br>उत्कृष्ट आग्रुक                                               | होता है                                                        | I                       |
| 38          | सर्वार्थ सिद्धिके<br>देवोंकी संख्या                                    | पर्याप्त मनुष्यनीसे<br>तिगुनी है                               | सात गुणी है                                 | संख्या/२                   |                | আত অপক্ষীন                                     | अपवर्तन नहीं होता<br>आयुमें आवलीका                                          | •                                                              | आयु<br>५/३<br>आयु/      |
| ₹0          | उपशामक जीवों-<br>की संख्या                                             | प्रसमय अधिक वर्ष<br>पृथवत्वमें २००                             | ३०४ होते हैं<br>या ११६ होते है              | 11                         | ય્રદ્          | आयुन बंधेतो<br>तीथकर प्र०का                    | असं० भाग शेष<br>रहनेपर वंधती है                                             | शेष रहनेपर<br>बंधती है<br>घटित नहीं होता                       | ४/३,४                   |
| 38          | तैजसकाधिक जीवी-<br>की संख्या                                           | होते हैं चौथी बार स्थापित रालाका राशिके अर्घ भागसे ऊपर होती है | नहीं                                        | 71                         | 86             | स्थिति बंध<br>परमाणुओंका पर-<br>स्पर बंध       | २ वर्ष हैं समगुणवर्ती विषम परमाणुओंका बन्ध नहीं होता                        | होता है                                                        | बन्ध ।<br>स्कन्ध        |
| ३२          | '- '-                                                                  | जगत श्रेणीके असं०<br>वें भाग                                   | असंख्यात प्रत-<br>रावली                     | ,,                         | %<br>%         | परमाणुओंका पर-<br>स्पर बंध<br>उदय व्युच्छित्ति | एक गुणके अन्तरसे<br>बंध नहीं होता<br>रके० स्नादि प्रकृ०की<br>उदय व्युच्छिति | विषम परमा-<br>णुओं में होता है<br>दूसरे गुणस्थानमें<br>होती है | ,,<br>उदय               |
| ३३          |                                                                        | उपपादस्थानको<br>अतिक्रमण नहीं<br>करता                          | कर जाता है                                  | क्षेत्र/३/४                | કદ             | उदय योग्य प्रकृति                              | पहले गुणस्थानमें हो<br>जाती है<br>१२२ हैं                                   | १४८ हैं                                                        | उदय                     |
| <b>\$</b> 8 | कशयोंका जघन्य<br>काल                                                   | ı                                                              | अन्तर्मुहर्त है                             | काल                        | ķο             | प्रकृतियोंकी सत्ता                             | सासादनमें आहारक                                                             | ्र<br>नहीं है                                                  | १/७<br>सत्त्व           |
| 34          |                                                                        | सिद्ध कालकी अपेक्षा<br>सिद्ध जीव असं-<br>रूपात गुणे हैं        | ,                                           | अग्प-<br>महुत्त्व/-<br>१/४ | ५१             | 19                                             | चतुष्कका सत्त्व है<br>८वें गुण०में प्रकृ०<br>का सत्त्व स्थान<br>नहीं है     | ŧ                                                              | "                       |
| 34          |                                                                        | जगत श्रेणीके असं-<br>रुयातवें भाग                              | आवलीके असं-<br>रूयातवें भाग                 | */k                        | १२             | ,,                                             | मायाके सत्त्व रहित<br>४ स्थान १वें गुण०<br>तक हैं।                          | १० वें गुणस्थान<br>तक हैं                                      | "                       |
|             |                                                                        | 1                                                              |                                             |                            |                |                                                |                                                                             |                                                                |                         |

## जैनेन्द्र सिद्धान्त कीश

| ਜਂ.         | विषय                                     | इष्टि नं ०१                                | दृष्टि नं ०२                           | दे०—        | ,<br>,      | विषय                                 | दृष्टि नं० १                           | हिहानिं०२                     | दे०             |
|-------------|------------------------------------------|--------------------------------------------|----------------------------------------|-------------|-------------|--------------------------------------|----------------------------------------|-------------------------------|-----------------|
|             |                                          | मिश्रगुणस्थानमे<br>तीर्थं करका सत्त्व नहीं | बुह                                    | सत्त्व      | ŧε          | सवण समुद्रमें देवों।<br>की नगरियाँ   | आकाशमे भी है<br>और सागरके दोनो         | पृथ्वीपर नग-<br>रियाँ नहीं है | लोक/<br>४/१     |
| ५३          | प्रकृतियोंनी सत्ता                       | हवे गुणस्थानमें पहले<br>८ कषायोंकी व्यु-   | पहले १६ प्रकृ०<br>को ब्युच्छित्ति      | ,,          |             |                                      | किनारोंपर पृथ्वी<br>पर भी              |                               |                 |
|             |                                          | चिछत्ति होती है<br>पोछे १६ प्रकृ० की       | होती है पीछे<br>८ कषायोंकी             |             | ৩০          | नंदीश्वर द्वीपस्थ<br>रतिकर पर्वत     | प्रत्येक दिशामें आठ<br>रतिकर हैं       | १६ रतिकर हैं                  | सीक/<br>४/१     |
| ५४          | १४ वें गुणस्थानमें<br>नामकर्मकी प्रकृ०की | उपान्त समयमें ७२                           | उपान्त समयमें<br>७३ चरम समय            | ,,          | <b>৩</b>    |                                      | तीर                                    | नहीं है                       | ,,              |
|             | सत्त्वयुच्छिति                           | १३ की                                      | में १२                                 |             |             | । अंजन शैल                           | _                                      |                               |                 |
| ११          | उत्कर्षण विधानमें<br>उत्कृष्ट निषेक      | दो मत हैं।                                 | <b>-</b>                               | उरकर्षण     | 92          | जिनेन्द्र क्ट                        | चार हैं                                | आठ हैं                        | सोक/<br>४/६     |
| ५¢          | सम्बन्धी<br>अनिवृत्तिकरणमें              | ~°                                         |                                        |             |             | कुमानुष द्वीपोंकी।                   | जम्बू द्वीपकी                          | विभिन्न प्रकार                | सोक/            |
| (*          | सम्यवस्य प्रकृतिकी                       | दवर्षों को छोडकर<br>शेष सर्व स्थिति        | संख्यात हजार                           | क्षय/२/७    |             | स्थिति                               | वेदिकासे इनका                          | से बनाया जातः                 | 8/8             |
|             | क्षपणा                                   | सत्त्वका ग्रहण                             | वर्षोंको छोडकर<br>शेष सर्व स्थिति      |             |             |                                      | अन्तराल मताया<br>जाता है               | भेहर                          |                 |
| ५७          | ****                                     | 3 6                                        | सत्त्वका ग्रहण                         |             | ૭૪          | पाण्डुशिलाका                         | १००×६०×८ यो०<br>है                     | ६००×२५०×४                     | सोक/            |
| K           | महामत्स्यका शरीर                         | मुल और पूँछपर                              | घटित नहीं                              | संमूर्छन    |             | विस्तार                              | 1 -                                    | योजन है                       | 3/9             |
| 44          | अवगाहना                                  | अतिसूक्ष्म है<br>दुखमाकालके                | ं होता<br>द <sub>्वी</sub> हाथ होती है | ो ।<br>काल  | S S         | सीमनस वनमें स्थित<br>बसभद्र नामा कूट | (000/(000/\$0.810                      | १०००×१००×<br>५०० योजन         | लोक/<br>३/६     |
|             | 4, 1,2 11                                | आदिमें ३ हाथ                               | <b>पञ्</b> राज राजा र                  |             | ა <u>ჭ</u>  | गजदंतींका विस्तार                    | सर्वत्र ५०० योजन                       | भेरुके पास ५००                | 1               |
|             |                                          | होती है                                    |                                        |             | ĺ           |                                      |                                        | और कुलधरके                    | 3/5             |
| 38          | मरण                                      | जिस गुणस्थानमें                            | नियम नहीं है                           | मरण/३       |             |                                      | 1                                      | पास २५० यो ०                  | 1 2,            |
|             |                                          | आयु बंधी है उसी<br>में मरण होता है         |                                        |             | છછ          | सवण समुद्रका<br>विस्तार              | पृथ्वीसे ७०० यो०<br>ऊँचे               | ११०० यो०<br>ऊँचे              | लोक/<br>] ४/१   |
| €0 }        | 11                                       | मरण समय सभी                                | _                                      | मरण/३       | ৬८          | शुक्ल व कृष्ण पक्ष                   | २०० कोश बढ़ता                          | ५००० यो०                      | लोक/            |
|             | (                                        | देव अशुभ तीन<br>लेश्याओं में आ             | तेश्यामें आते है                       |             | 1           | में सवण समुद्रकी<br>वृद्धि-हानि      | तीर.                                   | नदता है                       | ४/१             |
| .           |                                          | जाते हैं                                   | _                                      | [           | ७६          | गंगा नदीका                           | मुखपर २५ यो० है                        | ६४ यो० है                     | सोक/            |
| ६१          | 19                                       | द्वितीयोपशमसे प्राप्त                      | होता है                                | ٠,,         |             | विस्तार                              | 1                                      |                               | ξ/૭             |
|             | ,                                        | सासादनमें मरण                              |                                        |             | <b>π</b> ο. | चक्रवर्तीके रश्नीकी                  |                                        | कोई नियम                      | •               |
| 5-          |                                          | नहीं होता है                               | \$                                     |             |             | . <b>उत्पत्ति</b>                    | उत्पन्न होते हैं                       | नहीं है                       | पुरुष           |
| ६६          | <b>''</b>                                | कृतकृत्य वेदक जोव<br>मरण नहीं करता         | करता है                                | ,,,         | द्ध         | बोज बुद्धि ऋद्धि                     | पहले शीजपदका<br>अर्थ जानते हैं         | दोनों एक साथ<br>जानते हैं     | ऋद्धि/।<br>२/२  |
| <b>\$</b> 3 | **                                       | जघन्य आधुवाचे<br>जोबोंका मरण नहीं          | होता है                                | 1,1         | !           |                                      | फिर उसका विस्तार<br>जानते हैं          |                               |                 |
| I .         |                                          | होता                                       | _                                      |             | ष्दर        | केवली समुद्धात                       | सभी केबलियोंको                         | क्सि-किसीको                   | केवली           |
| ६४          | _                                        | निगोद व नरक दो                             | घटित नहीं                              | मरण/        |             |                                      | होता है                                | होता है                       | 10/8            |
|             | गत महामरस्यका                            | जगह सम्भव है                               | होता                                   | <b>ķ/</b> € | द्रञ        | ••                                   | र्दमाह आयु शेषः                        | O "                           | केवसी/          |
| <b>6</b> 4  | जन्म्<br>तिर्यग्सोकका अन्त               | वातवलयोंके अंतमें                          | भीतर-भीत्र                             | तियंच       |             |                                      | रहनेपर समुद्धात<br>होता है             | रहनेपर भी हो<br>जाता है       | 8/€             |
| Ę\$         | नातनस्योंका क्रम                         | होता है<br>यनोदधि घन व तन्न                | ही रहत है<br>घन घनोदिधि                | ३/३<br>लोक/ | <b>-</b> 8  | स्पर्शादि गुणोंके<br>भंग             | परस्पर संयोगसे अनेक<br>भंग बन जाते हैं | नहीं बँधते हैं                | घ./पु.<br>१३/२४ |
|             | _                                        |                                            | तनु                                    | ર/૪         | <b>Ε</b> ξ  | बोर निर्वाण पश्चात                   | _                                      | ६७८५ वर्ष                     | इतिहास          |
| <b>ફ</b> ७  | देव व उता कुरुमें                        | सीता व सीतोदा                              | सीता व सोतीदा                          | 1           |             | राजा शककी उत्पत्ति                   |                                        | पश्चात्                       | 12/4            |
| {           | स्थित द्रह व का चन                       | नदीके दोनो                                 | नदीके मध्य                             | ₹/१         | 54          | 77                                   | १४७६३ बूर्ष पश्चात                     | ६०५ वर्ष पश्चात               | **              |
| [           | गिरि                                     | किनारों पर पाँच द्रह                       | पाँच दह हैं ऐसे                        |             | <b>ছ</b> ঙ  | , ,, ,                               | ७११६ वर्ष प्रसास                       |                               | "               |
| رع          | !                                        | है, कुल २० दह हैं                          | १० दह है।                              |             | ==          | कषाय पाहुड् ग्रन्थ                   | १८० गाथाएँ नाग-                        | कुल ग्रन्थ गुण-               | कथाय            |
| <b>६</b> ८  | ,,,                                      | प्रत्येक द्रहके दोनों<br>तरफ १,१ कांचन     | प्रत्येकके दोनों                       | }           |             |                                      | हस्ती आचार्यने<br>रची                  | धर आचार्यने                   | पाहुड़          |
|             |                                          | गिरि है, कुल १००                           | तरफ १०-५०<br>कांचन गिरि है             |             | Ξŧ          | सुग्रीवका भाई बाली                   | रच।<br>दीक्षा धारण कर                  | रचा है<br>लक्ष्मणके हाथसे     | स्राजी          |
| l ì         |                                          | है                                         | का <b>पा</b> । । । र ह                 | <b>\</b>    |             | ଧୁନ : ବମମ ଅଧିକ (ଆଧି  <br>            | पाक्षा धारण कर<br>ली                   | सहसणक हायस                    | वाली            |

## दृष्टि विष रस ऋद्धि—ऋद्धि/८।

दृष्टि शक्ति—स सा./आ./परि./शक्ति तं. ३ अनाकारीपयोगमयी दृष्टिशक्तिः। चयह तोसरी दर्शन क्रिया रूप शक्ति है। कैसी है। जिसमें ज्ञेय रूप आकारका विशेष नहीं है ऐसे दर्शनीपयोगमयी (सत्तामात्र पदार्थसे उपयुक्त होने स्वरूप) है।

देय- गणितकी विरतन देथ विधि--दे० गणित/II/१/१।

देयक्रम — (श.सा./भाषा/४७१/४११/१) अपकर्षण की या द्रव्यकी जैसे दीया तैसे जो अनुक्रम सो देयकम है।

देयद्रव्य जो द्रव्य निषेको व कृष्टियों आदिमें जोड़ा जाता है उसे देय द्रव्य कहते है।

देव ---श्रुतावतारको पट्टावलीके अनुसार आप भव्रवाहु प्रथम (श्रुत केवली) के परचात दसवे ११ अंग व-१० पूर्वके घारी हुए। आपका अपर नाम गंगदेव था। समय-वी.नि./३१५ ३२६ (ई.पू. २११-१६७) --दे० इतिहास/४/४।

देव शब्दका प्रयोग बीतरागी भगवान् अर्थात अहँत सिद्धके लिए तथा देव गतिके ससारी जीवोंके लिए होता है। अत कथनके प्रसंगको देखकर देव शब्दका अर्थ करना चाहिए। इनके अतिरिक्त पंच परमेष्ठी, चैत्य, चेंद्यालय, शास्त्र तथा तीर्थक्षेत्र ये नी देवता माने गये है। देवगतिके देव चार प्रकारके होते हैं—भवनवासी, व्यन्तर, ज्योतिषी व स्वर्गवासी। इन सभीके इन्द्र सामानिक आदि दश श्रेणियाँ होतो हैं। देवोंके चारों भेदोंका कथम तो उन उनके नामके अन्तर्गत किया गया है, यहाँ तो देव सामान्य तथा उनके सामान्य भेदीका परिचय दिया जाता है।

| भैदीका परिचय दिया जाता है। |                                              |  |  |  |  |  |
|----------------------------|----------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| 1                          | देव (भगवान्)                                 |  |  |  |  |  |
| 9                          | देव निर्देश                                  |  |  |  |  |  |
| 8                          | देवका लक्षण ।                                |  |  |  |  |  |
| २                          | देवके भेदोंका निर्देश ।                      |  |  |  |  |  |
| ą                          | नव देवता निर्देश।                            |  |  |  |  |  |
| 8                          | आचार्य, उपाध्याय साधुमें भी कथंचित् देवत्व । |  |  |  |  |  |
| 4                          | आचार्यादिमें देवत्वं सम्बन्धी शंका समाधान ।  |  |  |  |  |  |
| ₹                          | अन्य सम्बन्धित विषय                          |  |  |  |  |  |
| *                          | सिंद भगवान् —है॰ मोक्ष।                      |  |  |  |  |  |
| *                          | अर्हन्त भगवान् -दे० अर्हन ।                  |  |  |  |  |  |
| *                          | देव बाहर्से नहीं मनसें हैं —दे० पूजा/३।      |  |  |  |  |  |
| *                          | सुदेवके श्रद्धानका सम्यन्दर्शनमें स्थान      |  |  |  |  |  |
| }                          | —वे॰ सम्यग्दर्शन/II/१।                       |  |  |  |  |  |
| *                          | प्रतिमामे भी कर्यन्विद् देवत्व —दे० पूजा/३।  |  |  |  |  |  |
| II                         | देव (गति)                                    |  |  |  |  |  |
| 1                          | भेद व छक्षण                                  |  |  |  |  |  |
| } १                        | देवका लक्षण ।                                |  |  |  |  |  |
| २                          | देवोंके भवनवासी आदि चार भेद।                 |  |  |  |  |  |
| *                          | व्यन्तर आदि देव त्रिशेष —दे० वह वह नाम।      |  |  |  |  |  |
| ३                          | आकाशोपपन्न देवोंके मेद ।                     |  |  |  |  |  |
| 8                          | पर्याप्तापर्याप्तकी अपेक्षा मेदः ।           |  |  |  |  |  |

#### देव निर्देश ₹ देवोंमें इन्द्रसामानिकादि १० विभाग । ₹ इन्द्र सामानिकादि विशेष मेद --दे० वह वह नाम। \* देवोंके सर्व भेद नामकर्म कत हैं। \* ---देवनासकर्म । कन्दर्पादि देव नीच देव हैं ર देवोंका दिच्य जन्म (उपपाद शय्यापर होता है) \* --दे० जन्म/२ । सभी देव नियमसे जिनेन्द्र पूजन करते हैं। ş देवोके शरीरकी दिव्यता ¥ देवोंका दिव्य आहार । ч देवोंके रोग नहीं होता। Ę देव गतिमें सुख व दुःख निर्देश । ø देवविशेष, उनके इन्द्र, वैभव व क्षेत्रादि # --- दे० वह वह नाम। देवोंके गमनागमनमें उनके शरीर सम्बन्धी नियम 4 मारणांतिक समुद्धातगत देवोंके मूल शरीरमें प्रवेश \* करके या बिना किये ही मरण सम्बन्धी दो मत --दे० मरण/५/५ मरण समय अञ्चाम तीन लेश्याओंमें या केवल कापीत \* लेश्यामें पतन सम्बन्धी दो मत — वे०मरण/३। भाव मार्गणामें आयके अनुसार व्यय होनेका नियम \* —दे० मार्गणा । कपर-कपरके स्वर्गोंनें सुख अधिक और विषय सामग्री く हीन होती जाती है। ऊपर-अपरके स्वर्गीमें प्रविचार भी हीन-हीन होता है, ξo और उसमें उनका वीर्य क्षरण नही होता। \* देवायु च देवगति नामकर्म देवाय के बन्ध योग्य परिणाम --दे० आग्र/३। देवायुकी बन्ध, उदय, सत्त्वादि प्ररूपणाएँ --दे० वह वह नाम । बद्धायुष्कोंको देवायु बन्धमें ही व्रत होने सम्भव हैं \* —दे० आयु/६/७ । देवगतिकी बन्ध, उदय, सस्वादि प्ररूपणाएँ --दे० वह वह नाम । देवगतिमें उद्योत कर्मका अभाव---दे० उदय/४। सम्यक्त्वादि सम्बन्धी निर्देश ş शंका समाधान देवगतिके गुणस्थान, जीवसमास, मार्गणास्थानके स्वामित्व सम्बन्धी २० प्ररूपणाऍ—दे० सत्। देवगति सम्बन्धी सत् ( अस्तित्व ) संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव, अल्पबहुत्व रूप आठ प्ररूपणाऍ—दे॰ वह वह नाम ।

कौन देव मरकर कहाँ उत्पन्न हो और क्या गुण प्राप्त

क्रो--दे० जन्म/६।

- १ देवगतिमें सम्यक्तका स्वामित्व।
- \* देवगतिमें वेद, पर्याप्ति, लेक्यादि दे० वह वह नाम।
- २ देवगतिमें गुणस्थानीका स्वामित्व ।
- जन्म-मरण काल्में सम्भव गुणस्थानोंका परस्पर सम्बन्ध—दे० जन्म/६/६।
- अपर्याप्त देवोंमें उपराम सम्यक्त कैसे सम्मव है ।
- अनुदिशादि विमानोंमें पर्याप्तातस्थामें उपशम सम्यक्त क्यों नहीं।
- फिर इन अनुदिशादि विमानोंमें उपशम सम्यक्तवका
   निदेश क्यों।
- भवनवासी देव-देवियों व कल्पवासी देवियों में सम्यग्दृष्टि क्यों नहीं उत्पन्न होते।
- भवनित्रक देव-देवी व कल्पवासी देवीमें झायिक सम्यक्त क्यों नही होता।
- ८ फिर उपशामादि सम्यक्तव भवनित्रक देन व सर्व देनियोंमें कैसे सम्भव हैं।

## I देव ( भगवान् )

#### १. देव निर्देश

#### ५. देव का लक्षण

र.क./श्रा./मू./१ आप्तेनोच्छिन्नदोषेण सर्वज्ञेनागमेशिना । भवितव्यं नियोगेन नान्यथा ह्याप्तता भवेत ।१। चित्रमसे वीतराग, सर्वज्ञ और आगमका ईश हो आप्त होता है, निश्चय करके किसी अन्य प्रकार आप्रपना नहीं हो सकता ।१। (ज.प./१३/८४/६५)।

वो पा./मू./२४-२४ सो देवो जो अरथं धम्मं कामं मुदेइ णाणं च। सो देह जस्स अरिथ हु अरथो धम्मो य पञ्चल्जा (२४) देवो ववगय-मोहो उदययरो भञ्जलीवाणं (२५) = जो धन, धर्म, भीग और मोक्षका कारण ज्ञानको देवे सो देव है। तहाँ ऐसा न्याय है जो जाके वस्तु होय सो देवे अर जाके जो वस्तु न होय सो कैसे दे, इस न्यायकरि अर्थ, धर्म, स्वर्गके भोग अर मोक्षका कारण जो प्रवल्या जाके होय सो देव है। २४। बहुरि देव है सो नष्ट भया है मोह जाका ऐसा है सो भन्य जीवनिके उदयका करने वाला है।

का अ./मू./३०२ जो जाणदि पच्चवस्वं तियाल-गुण-पच्चपहि संजुतं । सोयातोयं सयसं सो सञ्जण्ह् हवे देवो ।३०२। चजो त्रिकालवर्ती गुण पर्यायोसे संयुक्त समस्त लोक और अलोकको प्रत्यक्ष जानता है वह सर्वज्ञ देव है ।

का.आ./टी./१/१/१ दीवपित कीडित परमानन्दे इति देवः, अथवा दीवयति कर्माणि जेतुमिच्छति इति देवः, वा दीवयित कोटि-सूर्याधिकतेजसा द्योतत इति देवः अर्हन्, वा दीव्यति धर्मव्यवहारं निदधाति देवः, ना दोव्यति लोकालोकं गच्छति जानाति, ये गत्यर्थास्ते ज्ञानार्था इति वचनात्, इति देवः, सिद्धपरमेष्ठी वा दीव्यति स्तौति स्वचिद्धपमिति देवः सूरिपाठकसाधुरूपस्तम् । = देव शम्द 'दिव' धातुसे बना है, और 'दिव्' घातु के 'क्रोड़ा करना' जयकी इच्छा करना शादि अनेक अर्थ होते हैं। अतः को परमसुखर्में कोडा करता है सो देव है, या जो कर्मों को जीतनेकी इच्छा करता है वह देव हैं, अथवा जो करोडों सूर्यों के भी अधिक तेजसे देदी व्यमान होता है वह देव हैं जैसे—अर्हन्त परमेश्ठी। अथवा जो धर्म युक्त व्यव-हारका विधाता है, वह देव हैं। अथवा जो लोक अलोकको जानता है, वह देव हैं जेसे सिद्ध परमेश्ठी। अथवा जो अपने आत्मस्वरूपका स्तवन करता है वह देव हैं जैसे—आचार्य, उपाध्याय, साधु।

पै. ध./ज./६०३-६०४ दोषो रागादिसद्भावः स्यादावरणं च कर्म तत्। तयोरभावोऽस्ति निःशेषो यञ्चासौ देव उच्यते ।६०३। अस्त्यत्र केवलं ज्ञानं क्षायिकं दर्शनं सुख्यः। वीर्यं चेति सुविख्यातं स्यादनन्तचतुष्ट-यस् ।६०४। = रागादिकका सङ्गाव रूप दोष प्रसिद्ध ज्ञानावरणादिकर्म, इन दोनोंका जिनमें सर्वथा अभाव पाया जाता है वह देव कहलाता है।६०३। सच्चे देवमें केवलज्ञान, केवल दर्शन, अनन्तसुख और अनन्त वीर्य, इस प्रकार अनन्त चतुष्ट्य प्रगट हो जाता है।६०४। (द, पा./ २/१२/२०)।

#### देवके भेदोंका निर्देश

पं. का./ता. वृ./१/६/८ त्रिधा देवता कथ्यते । केन । इष्टाधिकृताभिमत-भेदेन =तोन प्रकारके देवता कहे गये हैं । १. जो मुक्तको इष्ट होँ; २. जिसका प्रकरण हो; ३. जो सबको मान्य हों ।

पं.धा.ज./६०६ एको देवो स द्रव्यार्था रिसद्ध शुद्धोपल विधतः । अर्ह ति ति सिद्धश्च पर्यायार्था इदिधा मतः ।६०६। = वह देव शुद्धोपल विश्व रूप द्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षासे एक प्रकारका प्रसिद्ध है, और पर्याधार्थिक नयकी अपेक्षासे अर्हत तथा सिद्ध दो प्रकारका माना गया है।

#### ३. नव देवता निर्देश

र. क. आ./११६/१६ पर उद्द्युत — अरहंत सिद्धसाहू तिदयं जिणधम्मवयण पिंडमाहू। जिण णिल्या इदिराए णबदेवता दित् मे बोहि। — पंच परमेशी, जिनधर्म, वचन, मेतिमा व मन्दिर, ये नव देवता मुक्षे रत्नत्रयकी पूर्णता देवो।

#### ४. आचार्य उपाध्याय साधुमें मी कथंचित् देवत्व

नि.सा |ता.वृ./१४६/क.२५३/२६६ सर्वज्ञवीतरागस्य स्ववशस्यास्य योगिनः। न कामपि भिदां कापि तां विद्यो हा जड़ा वयम्। — सर्वज्ञ-वीतरागमें और इस स्ववश योगीमे कभी कुछ भी भेद नहीं है, तथापि अरेरै। हम जुड हैं कि उनमें भेद मानते है। २५३।

दे,देव-/१/१/वो.पा. धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष तथा उनकी कारणभूत प्रवज्याको देनेवाले ऐसे आचार्यादि देव हैं।

## ५. आचार्यादिमें देवस्य सम्बन्धी शंका समाधान

ध.१/१.१.१/६२/२ युक्तः प्राप्तारमस्वरूपाणामईतौ सिद्धानी च नमस्कारः, नाचार्यादीनामप्राप्तारमस्वरूपस्ववतस्तेषां देवस्वाभावादिति न, देवी हि नाम श्रीणि रत्नानि स्वभेदतोऽनन्तभेदभिञ्चानि, तद्विशिष्टो जीवोऽपि देवः अन्यथा शेषजीवानामपि देवत्वापत्तेः। तत आचार्यादयोऽपि देवा रतनत्रयास्तिरवं प्रत्यविशेषात् । नाचार्यादिस्थितरत्नानां सिद्ध-स्थरत्नेभ्यो भेदो रत्नानामाचार्यादिस्थितानामभावापत्तेः। न कारण-कार्यत्वाद्भोदः सरस्वेवाचार्यादिस्थरत्नावयवेष्वन्यस्य तिरोहितस्य ररनाभीगस्य स्वावरणविगमत आविभिवोपलम्भात्। न परोक्षा-परोक्षकृतो भेदो वस्तुपरिच्छित्ति प्रत्येकरवात्। नैकस्य ज्ञानस्या-बस्थाभेदतो भेदो निर्मलानिर्मलावस्थावस्थितदर्गणस्यापि भेदापत्तेः। नावयवावयविकृतो भेदः अवयवस्यावयविनोऽव्यतिरेकात् । सम्पूर्ण-रत्नानि देवो न तदेकदेश इति चेन्न, रत्नैकदेशस्य देवत्वाभावे समस्तस्यापि तदसत्त्वापत्ते । न चाचार्यादिस्थितरस्नानि कृत्सन-कर्मक्षयक तर्हिण रत्नैकदेशस्त्रादिति चेन्न, अग्निसमुहकार्यस्य पलालराशिदाहरूय तत्कणादप्युपलम्भात्। तस्मादाचार्यादयोऽपि देश इति स्थितम् । = प्रश्न — जिन्होंने आत्म स्थरूपको प्राप्त कर लिया है, ऐसे अरहन्त, सिद्ध, परमेष्ट्रीको नमस्कार करना योग्य है। किन्तु आचार्यादिक तीन परमेष्ठियोने आत्म स्वरूपको प्राप्त नहीं किया है, इसलिए उनमें देवपना नहीं आ सकता है, अतएव उन्हें नमस्कार करना योग्य नहीं है । उत्तर-ऐसा नहीं है, १.क्यों कि अपने-अपने भेदासे अनन्त भेदरूप रत्नत्रय हो देव है, अतरव रत्नत्रयसे युक्त जीव भी देव है, अन्यथा सम्पूर्ण जीवोंको देव-पना प्राप्त होनेकी आपत्ति आ जायेगी, इसलिए यह सिद्ध हुआ कि आचार्यादक भी (त्नत्रयके यथायोग्य धारक होनेसे देव हैं, क्योंकि अरहन्ताटिकसे आचार्यादिकमें रत्नत्रयके सद्भावकी अपेक्षा कोई अन्तर नहीं है, इसलिए आशिक रत्नत्रयकी अपेक्षा इनमें भी देवपना बन जाता है। २. आचार्यादिकमें स्थित तीन रत्नोका सिद्ध-परमेष्ठीमे स्थित रत्नोसे भेद भी नहीं है, यदि दोनोंके रत्नत्रयमे सर्वथा भेद मान लिया जावे. तो आचार्यादिकमें स्थित रत्नोके अभावका प्रसंग आ जावेगा। ३ आचार्यादिक और सिद्धपरमेष्ठीके सम्यग्दर्शनादिक रत्नों में कारण कार्यके भेदसे भी भेद नहीं माना जा सकता है, क्यों कि, आचार्यादिकमें स्थित रश्नोके अवयवोंके रहनेपर ही तिरोहित, दूसरे रत्नावयवींका अपने आवरण कर्मके अभाव हो जानेके कारण आविर्भाव पाया जाता है। इसलिए उनमे कार्य-कारणपना भी नहीं बन सकता है। ४, इसी प्रकार आचार्यादिक और सिद्धोंके रत्नोंमें परोक्ष और प्रस्यक्ष जन्य भेद भी नहीं माना जा सकता है, क्यों कि वस्तू के ज्ञान सामान्यकी अपेक्षा दोनो एक है। ५. केवल एक ज्ञानके अवस्था भेदसे भेद नहीं माना जा सकता। यदि ज्ञानमें उपाधिकृत अवस्था भेदसे भेद माना जाने तो निर्मल और मलिन दशाको प्राप्त दर्पणमें भी भेद मानना षडेगा। ६, इसी प्रकार आचार्यादिक और सिद्धोंके रत्नोंमें अवयव और अवयवीजन्य भेद भी नहीं है, क्यों कि अवयव अवयवी से सर्वधा अलग नहीं रहते हैं। प्रश्न - पूर्णताको प्राप्त रत्नोंको ही देव माना जा सकता है, रत्नोके एक देशको देव नहीं माना जा सकता 'उत्तर--ऐसा कहना भी ठीक नहीं है, क्यों कि, रहनों के एक देशमें देवपनाका अभाव मान लेनेपर रत्नोकी समग्रता (पूर्णता) में भी देवपना नहीं बन सकता है। प्रश्न - आचार्यादिकमें स्थित रत्नत्रय समस्त कर्मोंके क्षय कर्नेमें समर्थ नहीं हो सकते हैं, क्योंकि उनके रत्न एक देश है। उत्तर -यह कहना ठीक नहीं है, क्योंकि जिस प्रकार पलाल राशिका अग्नि-समुहका कार्य एक कणसे भी देखा जाता है, उसी प्रकार यहाँ पर भी समभाना चाहिए। इसलिए आचार्यादिक भी देव हैं, यह बात निश्चित हो जाती है। ( ध. १/४,१,१/११/१)।

## II. देव ( गति )

#### १. भेद व लक्षण

#### 🦭 देवका लक्षण

स.सि./४/१/२१६/६ देवगितनामकर्मोदये सत्यभ्यन्तरे हेतौ बाह्यविभूति-विशेषे द्वीपसमुद्रादिप्रदेशेषु यथेष्टं दीव्यन्ति क्रीडन्तीति देवाः । —अभ्यन्तर कारण देवगित नामकर्मके उदय होनेपर नाना प्रकारकी बाह्य विभृतिसे द्वीप समुद्रादि अनेक स्थानीर्मे इच्छानुसार क्रोडा करते है वे देव कहलाते हैं। (रा.वा.४/१/१/२०१/६)।

पं.सं /प्रा,/१/६३ कोडं ति जदो णिच्चं गुणेहि अट्ठेहिं दिब्बभावेहि।
भासंतदिव्वकाया तम्हा ते विण्या देवा।६३। — जो दिव्यभाव-युक्त
अणिमादि आठ गुणोसे नित्य कीड़ा करते रहते हैं, और जिनका
प्रकाशमान दिव्य शरीर है, वे देव कहे गये है।६३। (ध. १/१,१,
२४/१३१/२०३); (गो.जो /मू./१४१); (पं.सं./सं./१/१४०);
(ध. १३/४,६,१४१/३६२/१)।

#### २. देवोंके भवनवासी आदि ४ भेद

त मृ.४/१ देवाश्चतुर्णिकाया' ।१। के पुनस्ते । भवनवासिनो व्यन्तरा ज्योतिष्का वैमानिकाश्चेति । (स.स./४/१/२३७/१)।=देव चार निकायवाले है ।१। प्रश्न—इन चार निकायोंके क्या नाम हैं ¹ उत्तर— भवनावासी, व्यन्तर, ज्योतिषी और वैमानिक । (णं का./मू./१९०); (रा.बा./४/१/३/२११/१४); (नि.सा./ता.वृ./१६-१७)।

गा,त्रा /४/२३/४/२४२/१३ षण्णिकाया' (अपि) संभवन्ति भवनपाता-लव्यन्तरज्योतिष्ककरूपोपपन्नविमानाधिष्ठानात् । ... अथवा सप्त देव-निकाया' । त एवाकाशोपपन्नै सह । = देवोके भवनवासी, पाताज्ञ-वासी, व्यन्तर, ज्योतिष्क, कल्पवासी और विमानवासीके भेदसे छह प्रकार हैं। इन छहमें ही आकाशोपपन्न देवोंको और मिला देनेसे सात प्रकारके देव बन जाते हैं।

#### आकाशोपपन्न देवोंके भेट

रा.वा./४/२३/४/२४२/१७ आकाशोपपत्रश्च द्वादश्विधाः। पांशुतापि-लवणतापि-तपनतापि - भवनतापि-सोमकश्यिक-यमकाश्रिक-यरुण -काश्रिक - वैश्वणकाश्रिक-पितृकाश्रिक-अन्तकाश्रिक - रिष्ट-अरिष्ट -संभवा इति । = आकाशोपपन्न देव बारह प्रकारके हैं — पांशुतापि, लवणतापि, तपनतापि, भवनतापी, सोमकाश्रिक, यमकाश्रिक, वरुण-काश्रिक, वैश्वणकाश्रिक, पितृकाश्रिक, अनस्काश्रिक, रिष्टक, अरिष्टक और सम्भव।

#### ४. पर्यासापर्यासकी अपेक्षा भेद

का.अ मू./१२२'' देवा वि ते दुविहा ।१२३/ पर्याप्ताः निर्वृत्यपर्याप्ताः-श्वेति ।टी०! = देव और नारकी निर्वृत्यपर्याप्तक और पर्याप्तकके भेदसे दो प्रकारके होते है ।

### २. देव निर्देश

### 3. देवोंमें इन्द्र सामानिकादि दश विभाग

त. सू /४/४ इन्द्रसामानिकत्रायस्त्रिशपारिषदारमरक्षलोकपालानीकप्रकी-णंकाभियोग्यिकिरित्रिषिकाश्चैकशः ।४। = (चारों निकायके देव क्रमसे १०,८,१२ भेदबाले हैं —दे० वह वह नाम ) इन उक्त दश आदि भेदों में प्रत्येकके इन्द्र, सामानिक, त्रायस्त्रिश, पारिषद, आस्मरक्ष, लोकपाल, अनीक, प्रकीर्णक, आभियोग्य और किल्विषिकरूप है ।४। (ति.प./३/६२-६३)।

त्रि सा,/२२३ इंदपडिद दिगिदा तेस्तीससुरा समाणतणुरवला । परिसत्तय-आणीया पङ्ण्णगिभन्नोगिकिव्भिसिया ।२२३। == इन्द्र, प्रतीन्द्र, दिगीन्द्र कहिये लोकपाल. त्रायस्त्रिशहेब, सामानिक, तनुरक्षक, तीन प्रकार पारिषुद, अनीक, प्रकीर्णक, आभियोग्य, किल्विषिक ऐसे भेद जानमें ।२५३।

#### २. कन्दर्भ आदि देव नीच देव हैं

मृ.आ./६३ कंदण्यमाभिजोरगं कि विवस संमोहमाप्तरंतं च। ता देव-दुरगईओ मरणम्मि विराहिए होंति ।६३। = मृत्युके समय सम्यक्त्वका विनाश होनेसे कंदर्प, आभियोग्य, कै क्विष, संमोह और आसुर--ये पाँच देव दुर्गतियाँ होती हैं ।६३।

#### ३: सर्व देव नियमसे जिनेन्द्र पूजन करते हैं

ति.प./१/२८-२२६ णिस्सेसकम्मक्खवणेक्कहेदुं मण्णंतया तत्थ जिणिदपूर्णं । सम्मत्तिक्या कुळ्वंति णिच्च देवा महाणंतिवसोहिषुठ्वं ।२२६।
कुलाहिदेवा इव मण्णमाणा पुराणदेवाण पत्नोधणेण । मिच्छाजुदा ते य जिणिदपूर्णं भत्तीए णिच्चं णियमा कुणंति ।२२६। — वहाँ पर अविरत सम्यग्दष्टि देव जिनपूजाको समस्त कर्मोके क्षय करनेमें अद्वितीय कारण समभकर निष्य ही महात् अनन्तगुणी विशुद्धि पूर्वक उसे करते हैं। १२९। पुराने देवोके उपदेशसे मिश्यादृष्टि देव भी जिन प्रतिमाओं को कुनाधिदेवता मानकर नित्य ही नियमसे भक्त पूर्वक जिनेन्द्राचन करते हैं। १२१। (ति.प./८/५८८-५८१); (ब्रि.सा./ ५६२-१६३)।

#### ४. देवोंके शरीरकी दिब्यता

ति.प./३/२०८ अद्विसिरारु हिरवसामुत्तपुरीसाणि केसलोमाइं। चम्म-डमंसप्पहुडी ण होइ देवाण संघडणे ।२०८। देवोंके शरीरमें हड्डी, नस, रुधिर. चर्वी, मूत्र, मल, केश, रोम, चमड़ा और मांसादिक नहीं होता। (ति प./८/४६८)।

ध. १४/५.६,६१/८१/८ देव...पत्तेयसरीरा बुच्चंति एदेसि णिगोदजीवेहिं सह सबंधाभावादो । चदेव...प्रत्येक शरीरवाले होते हैं, क्योंकि इनका निगोद जीवोंके साथ सम्बन्ध नहीं होता ।

ज. प./११/२१४ अद्वर्गुणमहिङ्कीओसहिबिजरुग्वणिनसेससंजुत्तो । सम-चजरंससुसंद्विय संघदणेसु य असंघदणो ।२१४। = अणिमा, महिमादि आठ गुणों व महा-मृद्धिसे सहित, शुभ विक्रिया विशेषसे संयुक्त, समचतुरस्र शरीर संस्थानसे युक्त, छह संहननोंमें सहननसे रहित, (सौधर्मेन्द्रका शरीर) होता है।

बो.पा./टी./३२/१८/१४ पर उद्धृत — देवा ... आहार अस्थि णस्थि नीहारो ।१। निक्कुंचिया होंति ।१। — देवोंके आहार होता है, परन्तु निहार नहीं होता, तथा देव मुंछ-दाढीसे रहित होते हैं। इनके शरीर निगोद से रहित होते हैं।

५. देवोंका दिव्य आहार

ति.प./-/१११ उबहिउनमाणजीनीन रिससहस्सेण दिव्यक्षमयम्यं । भुंजदि मणसाहारं निरूपमयं तुद्विपुद्वितरं ।१११। (तेष्ठु कवलासणं-णित्थः ॥ ति.प./६/५०) = देवोके दिव्यः, अमृतमयः, अनुपम और तुष्टि एवं पुष्टिकारक मानसिक आहार होता है ।१११। उनके कवलाहार नहीं होता । (ति.प./६/५०)।

#### ६. देवोंके रोग नहीं होता

ति.प./३/२०६ वण्णरसगंधफासे अइसयवेकुटबिट्टबार्बदा हि। णेदेसु रोयवादिजविदी कम्माणुभावेण ।२०६ = चूँ कि वर्ण, रस, गन्ध और स्परांके विषयमें अतिशयको प्राप्त बैक्तियक दिव्य स्कन्ध होते हैं. इसलिए इन देवोंके कर्मके प्रभावसे रोग आदिकी उपस्थिति नहीं होती ।२०६। (ति.प./=/६६६)।

## ७. देवगितमें सुख व दुःख निर्देश

ति,प./३/१४१-२३८ चमरिंदो सोहम्मे ईसिंद वहरोयणो य ईसाणे। भूदाणंदे वेणू धरणाणंदिम्म वेणुधारि त्ति ।१४१। एदे अट्ठ सुरिदा अण्णोण्णं बहुबिहाओ भूदीओ। दट्ठूण मच्छरेणं ईसंति सहाबदी केई ।१४२। विविहरतिकरणभाविदविसुद्धबुद्धीहि दिव्यरूविहि। णाणविकुञ्बर्णबहुविसाससंपत्तिजुत्ताहि ।२३१। मायाचारविविजन दपिकदिपसण्णाहि अच्छाराहि समं । णियणियविभूदिजोग्गं संकप्पव-संगदं सोक्तं ।२३२। पडुपडहण्पहुदीहि सत्तसराभरणमहूरगीदेहि। वरलजितणच्चणेहि देशा भुंजंति उवभोग्गं ।२३३। ओहिं पि विजाणंती अण्णोण्णुष्पण्णपेम्समूलमणा। कामधा ते सब्दे गर्द पि कालं ण याणंति । २३४। वररयणकंचणार विचित्तसयलुज्जलिम पासादे। कालागुरुगंधड्ढे रागणिधाणे रमंति सुरा ।२३४। सथणाणि आसणणि मउवाणि विचित्तरूवरहदाणि । तथुमणवयणाणंदगजणणाणि होति देवाणं ।२३६। फासरसस्वनसद्दधुणिगंधेहि वड्डियाणि सोक्खाणि। उवभुंजंता देवा तिस्ति ण लहति णिमिसंपि।२३। दीवेसु णदिदेसुं भोगस्विदीए वि णंदणवणेस् । वरपोक्खरिणीं पुलिणस्थलेषु की डंति राएण ।२३८। =चमरेन्द्र सौधर्मसे ईर्षा करता है, बैरोचन ईशानसे,

बेणु भूतानन्दसे और वेणुधारी घरणानन्दसे। इस प्रकार ये आठ सुरेन्द्र परस्पर जाना प्रकारकी विभूतियोंको देखकर मात्सर्यसे, व कितने ही स्वभावसे ईर्षा करसे हैं।१४१-१४२।

( त्रि.सा /२१२); ( भ,आ./मू./१५६ -१६०१) वे देव विविध रितिके प्रकटीकरणमें चतुर, दिव्यरूपोसे युक्त, नाना प्रकारकी विक्रिया व बहुत विलास सम्पत्तिसे सहितः स्वभावसे प्रसन्न रहनेवाली ऐसी अप्सराओं साथ अपनी-अपनी विभ्रतिके योग्य एवं संकल्पमात्रसे प्राप्त होनेवाले उत्तम पटह आदि वादित्र एवं उत्कृष्ट सुन्दर नृत्यका उपभोग करते हैं।२६१-२३३। कामांध होकर बीते हुए समयको भी नहीं जानते है। सुगन्धसे व्याप्त रागके स्थान भूत प्रासादमें रमण करते हैं। १३४४-२३४। देवोंके शयन और आसन मृदुन, विचित्र रूपसे रचित, शरीर एवं मनको आनन्दोत्पादक होते है।२३६। ये देव स्पर्य, रस, रूप, सुन्दर शब्द और गंधसे वृद्धिको प्राप्त हुए सुवोंको अनुभव करते हुए क्षणमात्र भी तृप्तिको प्राप्त नहीं होते है।२३७। ये कुमारदेव रागसे द्वीप, कुलाचल, भोगभूमि, नन्दनवन और उत्तम बावड़ी अथवा नदियोके तटस्थानोमें भी कीडा करते हैं।२३५।

त्रि.सा./२१६ अट्ठगुणिड्डिनिसिट्ट णाणामणि भूसणेही दिनंगा। भुंजंनि भोगिमिट्ठं सम्गपुटवत्तमेण तत्थ सुरा।२१६।' (ति प./८/५६०-५६४)। =तहाँ जे देव हैं ते अणिमा, मिहमादि आठ गुण ऋदि करि विशिष्ट है, अर नामा प्रकार मिणका आधूषणिन करि प्रकाशमान हैं अंग जिनका ऐसै है। ते अपना पूर्व कीया तपका फल करि इष्ट भोगकों भोगवें हैं।२१६।

#### ८. देवोंके गप्रनागमनमें उनके शरीर सम्बन्धी नियम

घ. ४/१.३.११/०१/१ अप्पणो ओहिखेत्तमैतं देवा विउठवंति ति जं आइरियवयणं तण्ण घडदे । चदेव अपने अपने अवधिज्ञानके क्षेत्र प्रमाण विक्रिया करते हैं, इस प्रकार जो अन्य आचार्योंका वचन है, बह घटित नहीं होता।

## ९. ऊपर-ऊपरके स्वर्गोंमें सुख अधिक और विषय सामग्री हीन होती जाती है

त.सू./४/२०-२१ ्स्थितिप्रभावमुलचु तित्तेश्याविशृद्धी न्द्रियाविधिविषय-तोऽधिका' ।२०। गतिरारीरपरिग्रहाभिमानतो होनाः ।२१। = स्थिति, प्रभाव, मुख, चुति, तेश्याविशृद्धि, इन्द्रिय विषय और अवधि-विषयकी अपेक्षा ऊपर-ऊपरके देव अधिक हैं ।२०। गति, शरीर, परिग्रह और अभिमानकी अपेक्षा ऊपर-ऊपरके देव हीन हैं ।२१।

## १०. ऊपर-ऊपरके स्वर्गी में प्रविचार मी हीन-हीन होता है और उसमें उनका वीर्यक्षरण नहीं होता

त.सू /४/७-६ कायप्रविचारा आ ऐशानास् ।७। शेषाः स्पर्शस्तपशब्दमनःप्रवीचारः ।२। परेऽप्रवीचाराः ।६। — (भवनवासी, व्यन्तर, ज्योतिष
और ) ऐशान तकके देव काय प्रवीचार अर्थात् शरीरसे विषयसुख
भोगने वाले होते हैं ।७। शेष देव, स्पर्श, स्तप, शब्द और मनसे विषय
सुख भोगने वाले होते हैं ।८। बाकीके सब देव विषय सुखसे रहित
होते हैं ।६। (सू.आ /११३६-११४४); (ध,१/१,९,६८/३३८/५), (ति.प./१३६-३३७)

ति.प./३/१३०-१३१ असुरादिभवणसुरा सक्वे ते होंति कायपिवचारा।
वेदस्सुदोरणाए अनुभवणं माणुमसमाणं ।१३०। धाउविहीणसादो
रेदविणिग्गमणमृत्थिण हु ताणं। सकृष्य सुहं जायदि वेदस्स उदीरणाविगमे ।१३१। = वे सब असुरादि भवनवासी देव (अर्थाद्य कास
प्रविचार वाले समस्त देव) कायप्रविचारसे युक्त होते हैं तथा वेद
नोकषायकी उदीरणा होनेपर वे मनुष्योंके समान कामसुखका
अनुभव करते हैं। परन्तु सप्त धातुओंसे रहित होनेके कारण निश्चय
से उन देवोंके वीयका क्षरण नहीं होता। केवल वेद नोकषायकी
उदीरणा शान्त होनेपर उन्हें संकल्प सुख होता है।

## ३. सम्यक्त्वादि सम्बन्धी निर्देश व शंका-समाधान

#### १. देवगतिमें सम्यक्तका स्वामित्व

ष. खं १/१,१/सू.१६६-१७१/४०५ देवा अत्थि मिच्छाइट्टी सासणसम्मा-इट्ठी सम्मामिच्छाइट्टी असंजदसम्माइट्टि त्ति ।१६६। एवं जाव उव-रिम-गेवेज्न-विमाण-वासिय-देवा ति ।१६७। देवा असंजदसम्माइट्टि-ठाणे अरिथ खड्यसम्माइट्ठी बेदयसम्माइट्ठी उवसमसम्माइटि्ठ त्ति ।१६८। भवगवासिय-वाणवेतर-जोइसिय-देवा देवीआ च सोध-म्मीसाण-कप्पवासीय-देवीओ च असंजदसम्माइट्ठि-ट्ठाणे खड्य-सम्माइट्ठी णरिय अवसेसा अरिथ अवसेसियाओ अरिथ ।१६६। सोधम्मीसाण-प्पहूडि जाव उवरिम-उवरिम-गेवजा-विमाण-वासिय-देवा असंजदसम्माइद्विद्वाणे अत्थि खड्यसम्भाइही वेदगसम्माइट्ठी उबसमसम्माइट्ठी ।१७०। अणुदिस-अणुत्तर-विजय-वहजयंत-जयंतावराजिदसवट्ठसिद्धि - विमाण - वासिय - देवा सम्माइटि्ठट्ठाणे अरिथ खइयसम्माइट्ठो वेदगसम्माइट् ठी उवसमसम्माइट्ठी ।१७१। = देव मिथ्यादष्टि, सासादनसम्यग्दिष्ट, सम्यग्मिथ्य। दृष्टि और असंयत सम्यग्दृष्टि होते है । १६६। इस प्रकार उपरिम ग्रेंबेयकके उपरिम पटत तक जानना चाहिए ।१६७। देव असंयत सम्यग्दष्टि गुणस्थानमें, क्षायिक सम्यग्दृष्टि, वेदगसम्यग्दष्टि और उपशम सम्यग्दष्टि होते है ।१६८। भवन-वासी, वाणव्यन्तर और ज्योतिषी देव तथा उनकी देवियाँ और सौधमं तथा ईशान कल्पवासी देवियों असंयत सम्यग्दष्टि गुणस्थान-में क्षायिक सम्यग्दृष्टि नहीं होते हैं या नहीं होती हैं। शेष दो सम्यन्दर्शनोंसे युक्त होते हैं या होती है। १६१। सीधर्म और ऐशान करपसे लेकर उपरिम ग्रैबेयकके उपरिम भाग तक रहने बाले देव असंयत सम्यग्दष्टि गुणस्थानमे क्षायिक सम्यग्दष्टि, वेदग सम्यग्दष्टि और उपराम सम्यग्दष्टि होते हैं ।१७०। तब अनुदिशोंमें और विजय, वैजयन्त, और जयन्त, अपराजित तथा सर्वार्थसिद्धि इन पाँच अनुत्तरों मे रहने वाले देव असंयत सम्यग्दृष्टिगुणस्थानमें क्षायिकसम्य-ग्दृष्टि, बेदगसम्यग्दृष्टि और उपशम सम्यग्दृष्टि होते हैं ।१७१।

## २. देवगतिमें गुणस्थानींका स्वामित्व

ष, खं,/१/१.१/मू,/पृष्ठ देवा चदुमु हु।णेमु अस्थि मिच्छाइट्ठी सामणसम्माइट्ठी असंजदसम्माइट्ठि क्ति । (२८१२८६) देवा मिच्छाइट्ठि-सासणसम्माइट्ठी असंजदसम्माइट्ठि-ट्ठाणे सिया पज्जता सिया अपज्जता १६४। सम्मामिच्छाइट्ठिट्ठाणे णियमा ६५-ज्ञता १६६। भवणवासिय-वाणवेंतर-जोइसिय-देवा देवीओ सोधम्मी-साण-कप्पवासिय-देवीओ च मिच्छाइट्ठि-सासणसम्माइट्ठि-ट्ठाणे सिया पज्जता, सिया अपज्जता, सिया पज्जत्तिओ सिया अपज्जत्तिओ १६६। सम्मामिच्छाइट्ठि-असंजदसम्माइट्ठि-ट्ठाणे णियमा पज्जत णियमा पज्जत्तियाओ १६०। सोधम्मीसाण-प्पहु जिला उवित्म-उव-रिम गेवज्जं ति विमाणवासिय-देवेमु मिच्छाइट्ठि-सासणसम्मा-इट्ठि-असंजदसम्माइट्ठिट्ठाणे सिया पज्जता निया अपज्ञता १६८। सम्माइट्ठिट्ठाणे णियमा पज्जता १६६। अणुदिस-अणुत्तर-विजय-

वइजयंत-जयंतावराजितसञ्बट्ठसिद्धि-विमाण-वासिय-देवा अरूजद-सम्माइट्ठि-ट्ठाणे सिया पजता सिया अपजता।१००। (१४-१००/३३६) = मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि इन चार गुणस्थानीमे देव पाये जाते है। २८। देव मिथ्याहिष्ट सासादन सम्यग्हिष्ट और असंयतसम्यग्हिष्ट गुण-स्थानमें पर्याप्त भी होते है और अपर्याप्त भी होते है। १४। देव सम्यग्मिथ्यादृष्टि गुणस्थानमें नियमसे पर्याप्तक होते हैं।१६१ भवन-वासी वाणव्यन्तरे और ज्योतिषी देव और उनकी देवियाँ तथा सौधर्म और ईशान कल्पवासिनी देवियाँ ये सब मिध्यादृष्टि और सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थानमें पर्याप्त भी होते है, और अपर्याप्त भी ।१६। सम्यग्निथ्यादृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि गुण-स्थानमें पूर्वोक्त देव नियमसे पर्याप्तक होते हैं ( गो जी./जी.प्र./७०३/-११३७/६) और पूर्वोक्त देवियाँ नियमसे पर्याप्त होती हैं ।६७। सौधर्म और ईशान स्वर्गसे लेकर उपरिम ग्रैवेयकके उपरिम भाग तक विमानवासी देवीं सम्बन्धी मिथ्यादृष्टि, सासादन सम्यग्दृष्टि और असंग्रत सम्यादृष्टि गूणस्थानमें जीव पर्याप्त भी होते हैं। और अपर्याप्त भी होते हैं १६८। सम्यग्मिध्यादृष्टि गुणस्थानमें देव नियमसे पर्याप्त होते है ।११। नव अनुदिशमें और विजय, वैजयन्त, जयन्त, अपराजित और सर्वार्थिसिद्धि इन पाँच अनुत्तर विमानोगें रहनेवाले देव असंयत सम्यग्दष्टि गुणस्थानमें पर्याप्त भी होते हैं और अपर्याप्त भी होते हैं 1१००। [ इन विमानोंने केवल असंयतसम्मग्दष्टि गुणस्थान ही होता है, शेष नहीं ॥ ध.३/१,२,७२/२८२/१], (गो,जी./जी,प्र /७०३/ ११३७/८) ।

घ. ४/१, ६, २६३/४६३/६ अंतो मुह्त्तूण ड्ढाइ जसा गरोव मे सु उप्पण्ण सम्मा-दिट्ठस्स सोहम्मणिवासिस्स मिच्छत्तगमणे संभवाभावादो । = अन्तर्मु हूर्त कम अढाई सागरोपमको स्थिति वाचे देवों में उत्पन्न हुए सौधर्म निवासी सम्यग्दृष्टिदेवके मिथ्यात्वमें जानेकी सम्भावना-का अभाव है ।

गो.क./जी.प्र./१५१/०५२/१ का भावार्थ -- सासादन गुणस्थानमे भवन-त्रिकादि सहस्रार स्वर्ग पर्यन्तके देव पर्याप्त भी होते है, और अप-यप्ति भी होते है।

## अपर्याप्त देवोंमें उपशम सम्यक्त्व कैसे सम्मव है

ध.२/१.१/१४१/४ देवासंजदसम्माइट्ठीणं कधमपज्जलेकाले उवसम-सम्मत्तं लन्भदि । बुबदे --वेदगसम्मत्तमुत्रसामिय उवसमसेदिमारुहिय पुणी ओदरियपमत्तापमत्तसंजद-असंजद-संजदासंजद-उवसमसम्मा-इटि्ठ-ट्ठाणेहि मज्भिमतेउलेस्सं परिणमिय कालं काऊण सोध-म्मीसाण-देवेसुप्पण्णाणं अपज्जतकाले उवसमसम्मत्तं लब्भदि । अध ते चैव · सणक्कुमारमाहिदे · · बहा-बहा तर-लातव-काविट्ठ-सुक महासुक स्तारसहस्सारदेवेसु उप्पज्जेति । अध उवसमसेढि चढिय पुणो दिण्णा चेव मिज्भम-सुक्कलेस्साए परिणदा संता जिद कार्ल करें ति तो उवसमसम्मत्तेण सह आणद-पाणद-आरणच्चुद-णव-गैवजाविमाणवासिय देवेसुप्परज्जन्ति : पुणो ते चेव एकस्स-सुक्रलेस्सं परिणमिय जदि कार्स करेति तो उवसमसम्मलेण सह णवाणुदिस-पंचाणुत्तरविमाणदेवेसुप्पउर्जात । तेण सोधम्मादि-उवरिमसब्ब-देवासजदसम्माइट्ठीणम१ज्जत्तकाले उवसमसम्मत्तं सन्भदि त्ति । प्रश्न-असंयत सम्यग्दृष्टि देवोंके अपर्याप्त कालमें औपरामिक सम्यवत्व कैसे पाया जाता है । उत्तर-वेदक सम्यवत्वको उपरामा करके और उपकाम श्रेणीपर चढकर फिर वहाँसे उतरकर प्रमत्त संयत, अप्रमत्त संयत, असंयत, संयतासंयत, उपराम सम्यग्दष्टि गुणस्थानोंसे मध्यम तेजोसेश्याको परिणत होकर और मरण करके सौधर्म ऐशान करपवासी देवोमें उत्पन्न होने वाले जीवोके अपर्याप्त कालमें औपरामिकसम्यक्ख पाया जाता है। तथा उपयूक्त गुणस्थान-वर्ती हो जोव ( यथायोग्य उत्तरोत्तर विशुद्ध लेश्यासे मरण करें तो )

**ጸ**ጸ८

सनत्कुमार और माहेन्द्र, ब्रह्म, ब्रह्मोत्तर, लान्तव, कापिष्ठ, शुक्र, महाशुक्र, शतार और सहसार कन्पवासी देवोंमें उत्पन्न होते हैं। तथा उपशम केणीपर चढ़ करके और पुन उत्तर करके मध्य शुक्र लेश्यासे परिणत होते हुए यदि मरण करते है तो उपशम सम्यक्तके साथ आनत, प्राणत, आरण, अच्युत और नौ प्रवेचक विमानवासी देवोमे उत्पन्न होते हैं। तथा पूर्वोक्त उपशम सम्यन्दिण्ट जीव ही उत्कृष्ट शुक्त लेश्याको परिणत होकर यदि मरण करते है, तो उपशम सम्यक्तके साथ नौ अनुदिश और पाँच अनुत्तर विमानवासी देवोंमें उत्पन्न होते हैं। इस कारण सौधर्म स्वर्गसे लेकर उत्परके सभी असंयतसम्यन्दिष्ट देवोके अपर्याप्त कालमें औपशमिक सम्यक्त्व पाया जाता है (स.स.१९/७/२३/७)।

## ४. अनुदिशादि विमानोंमें पर्यासावस्थामें मी उपशम सम्यक्तव क्यों नहीं

ध.२/१,१/१६६/१ केण कारणेण (अनुदिशादिसु) उवसमसम्मर्त्तं णरिय । बुच्चदे—तत्थ द्विदा देवा ण ताव उवसमसम्मत्तं पडियज्जंति तत्थ मिच्छाइट्ठीणमभावादो । भवदु णाम मिच्छाइट्ठीणमभावो जब-समसम्मत्त पि तत्थ टि्ठदा देवा पडिवज्जंति को तत्थ विरोधो। इदि ण 'अणंतर' पच्छदो य मिच्छत्तं 'इदि अणेण पाहुडसुत्तेण सह विरोहादो। ण तत्थ ट्रिट-वेदगसम्माइट्रिणो उवसमसम्मत्तं पडिवरजंति मणुसगदि-वदिस्तिण्णगदीसु वेदगसम्माइद्रिजीवाणं दंसणमोहूबसमणहेदु परिणामाभावादो । ण य वेदगसम्माइटि्ठत्तं पडि मणुस्सेहिंतो विसेसाभावादो मणुस्साणं च दंसणमोहुवसमणजोग-परिणामेहि तत्थ णियमेण होदव्यं मणुस्स-संजम-उवसमसेढिसमा-रूहणजोगल्तणेहि भेदद सणादो । उवसम-सेढिम्हि कालं काऊणुवसम-सम्मत्तेण सह देवेसुप्पणजीवा ण उवसमसम्मत्तेण सह छ पज्जत्तीओ समाणें ति तत्थ तणुवसमसम्मत्तकालोदो छ-पज्जतीणं समाणकालस्स बहुत्त्वलंभादो । तम्हा पज्जत्तकाले ण एरेसु देवेसु उवसमसम्मत्त-मिरियं ति सिद्धं। = प्रश्न - नौ अनुदिश और भाँच अनुत्तर विमानोके पर्याप्त कालमें औपशमिक सम्यक्त्व किस कारणसे नहीं होता । उत्तर-वहाँपर विद्यमान देव तो उपशम सम्यवत्वको प्राप्त होते नहीं है, क्यों कि वहाँपर मिथ्यादृष्टि जीवोका अभाव है। प्रश्न-भले ही वहाँ मिथ्यादष्टि जीवोका अभाव रहा आवे, किन्तु यदि वहाँ रहनेवाले देव औपशमिक सम्यक्त्वको प्राप्त करे तो, इसमें क्या विरोध है १ उत्तर-१. 'अनादि मिश्यादृष्टि जीवके प्रथमोपशम सम्यक्तक पश्चात मिथ्यात्वका उदय नियममे होता है परन्तु सादि मिध्यादृष्टिके भाउय है' इस कथायप्राभृतके गाथासूत्रके साथ पूर्वीक्त कथनका विरोध आता है। २. यदि कहा जाये कि वहाँ रहनेवाले बेदक सम्धग्द्य हिनेव औपश्रमिक सम्यवस्वको प्राप्त होते है, सो भी बात नहीं है, बयोकि मनुष्यगतिके सिवाय अन्य तीन गतियों में रहनेवाले वेदक सम्यग्दष्टि जीवोंके दर्शनमोहनीयके उपशमन करनेके कारणभूत परिणामोका अभाव है। ३. यदि कहा जाये कि बेदक सम्यार्ष्टिके प्रति मनुष्योसे अनुदिशादि विमानवासी देवोंके कोई विशेषता नहीं है, अतएब जो दर्शनमोहनीयके उपशमन योग्य परिणाम मनुष्योके पाये जाते है वे अनुदिशादि विमानवासी देवोके नियमसे होना चाहिए, सो भी कहना युक्ति सगत नहीं है, क्योंकि संयमको धारण करनेकी तथा उपशमश्रेणीके समारोहण आदिकी योग्यता मनुष्योमें होनेके कारण दोनोमें भेद देखा जाता है। ४. तथा उपरामधेणीमे मरण करके औपरामिक सम्यक्त्वके साथ देवोंमे उत्पन्न होनेवाले जीव औपशमिक सम्यक्तके साथ छह पर्याप्तियोंको समाप्त नहीं कर पाते हैं, क्यों कि, अपर्याप्त अवस्थामे होनेवाले औपरामिक सम्यक्त्वके कालसे छहो पर्याप्तियोंके समाप्त होनेका काल अधिक पाया जाता है, इसलिए यह बात सिद्ध हुई कि

अनुदिश और अनुत्तर विमानवासी देवोके पर्याप्त कालमें औपशमिक सम्यक्त नहीं होता है।

#### ५. फिर इन अनुदिशादि विमानोंमें उपशम सम्यवत्वका निर्देश क्यों

ध.१/१.१.१७१/४०७/७ कथं तत्रोपशमसम्यक्त्वस्य सन्त्वमिति चैत्कथ च तत्र तस्यासत्त्वं । तत्रोत्पन्नेभ्यः क्षायिकक्षायोपशमिकसम्यग्दर्शने-भ्यस्तदनुत्पत्ते. । नापि मिथ्यादृष्ट्य उपात्तौपश्मिकसम्यग्दशंनाः सन्तस्तत्रोत्पद्यन्ते तेषां तेन सह मर्णाभावात् । न, उपशमश्रेण्यारूढा-नामारुहातीर्णानां च तत्रं रपिततस्तत्र तत्सस्वाविरोधातः । = प्रश्न-अनुदिश और अनुत्तर विमानोमें उपशम सम्यग्दर्शन सद्भाव कैसे पाया जाता है। प्रतिशंका—बहाँपर उसका सद्भाव कैसे नहीं पाया जा सकता है । उत्तर—बहाँपर जो उत्पन्न होते है उनके क्षायिक, क्षायोपशमिक सम्यग्दर्शन पाया जाता है, इसलिए उनके उपशम सम्यग्दर्शनकी उरपत्ति नहीं हो सकती है। और मिश्यादष्टि जीव उपशम सम्यन्दर्शनको ग्रहण करके वहाँपर उत्पन्न नहीं होते हैं. क्योंकि उपराम समयग्द्रव्टियोंका उपराम सम्यवत्वके साथ मरण नहीं हौता। उत्तर-नहीं, क्यों कि उपशम श्रेणी चढनेवाले और चढकर उत्रनेत्राते जोवोंको अनुदिश और अनुत्तरोंमें उत्पत्ति होती है, इसलिए वहाँपर उपशम सम्यक्त्वके सद्भाव रहनेमे कोई विरोध नहीं आता है। दे०-मरण/३ द्वितीयोपशम सम्यक्त्वमें मरण सम्भव है परन्तु प्रथमोपशम सम्यक्त्वमे मरण नहीं होता है।

## ६. भवनवासी देव देवियों व करणवासी देवियों में सम्यग्दृष्टि वर्यों नहीं उत्पन्न होते

ध,१/१,१,६७/३३६/६ भवतु सम्यग्मिध्याहण्टेरतचानुत्पतिस्तस्य तहगुणेन मरणाभावात किन्दवेतनन घटते यदसंयत्सम्यग्दिष्टर्भरणवास्त्रत्र नोत्पद्यत इति न, जघन्येषु तस्योत्पत्तरभावात्। नार्केषु तिर्यक्षु च कनिष्ठेवृत्पद्ममानास्तत्र तेभ्योऽधिकेषु किमिति मोत्पद्मन्त इति चेन्न, मिथ्यादृष्टीना प्राम्बद्धायुष्काणां पश्चादात्तसम्यग्दर्शनानां नारका-दात्वसिप्रतिबन्धनं प्रति सम्यग्दर्शनस्यासामध्यति । तद्वद्दं वेष्वपि किन्त स्यादिति चेत्सत्यमिष्टत्यात् । तथा च भवनवास्यादिष्यप्य-स्र यतसम्यग्द्रष्टेश्रत्पत्तिरास्कन्देदिति चेन्न. सम्यग्दर्शनस्य बद्धापुषां प्राणिनां तत्तद्वगत्यायु सामान्येनाविरोधिनस्तत्तद्वगतिविशेषोरपत्ति-विरोधित्वोपलम्भात्। तथा च भवनवासिव्यन्तरज्योतिष्कप्रकीणं-क्रमियोग्यकिल्विषिक•••उत्पत्त्या विरोधी असंयतसम्यग्दष्टेः सिद्धवेदिति तत्र ते नोत्पवन्ते । = प्रश्न - सम्यगीमध्यादिष्ट जीवकी उक्त देव देवियोमें उत्पत्ति मत होओ, क्योंकि इस गुणस्थानमें मरण नहीं होता है। परन्तु यह बात नहीं घटती कि मरनेवाल। असंयत सम्यग्हिष्ट जीव उक्त देव-देवियोमे उत्पन्न नहीं होता है ग उत्तर-नहीं क्योंकि सम्यग्डिकी जधन्य देवोंमें उत्पत्ति नहीं होती । प्रश्न-जघन्य अवस्थाको प्राप्त नारिकयो में और तिर्यंची में उत्पन्न होनेवाले सम्यग्दष्टि जीव उनसे उत्कृष्ट अवस्थाको प्राप्त भवनवासी देव और देवियोमे तथा कल्पवासिनी देवियोंमें क्यों नहीं उत्पन्न होते हैं। उत्तर-नहीं, क्योंकि, जो आयुकर्मका बन्ध करते समय मिथ्याहिष्ट थे और जिन्होने अनन्तर सम्यग्दर्शनको ग्रहण किया है, ऐसे जीवींकी नरकादि गतिमें उत्पत्तिके रोवनेका सामर्थ्य सम्यग्दर्शनमे नहीं **है। प्रश्न**— सम्यग्हिष्ट जीवोकी जिस प्रकार नःकगति आदिमें उत्पत्ति होती है उसी प्रकार देवोंमें क्यो नहीं होती है। उत्तर-यह कहना ठोक है, क्यों कि यह बात इष्ट हो है। प्रश्न-यदि ऐसा है तो भवनवासी आदिमें भी असयत सम्यग्दृष्टि जीवींकी उत्पत्ति प्राप्त हो जायेगी 1 उत्तर- नहीं, क्यों कि, जिन्होंने पहले आयु कर्मका अन्ध

कर ितया है ऐसे जीवोंके सम्यग्दर्शनका उस गित सम्बन्धी आयु सामान्यके साथ विरोध न होते हुए भी उस-उस गित सम्बन्धी विशेषमें उत्पत्तिके साथ विरोध पाया है। ऐसी अवस्थामें भवनवासी, ज्यन्तर, ज्योतिषी, प्रकीर्णक, आभियोग्य और किल्विषक देवोंमे …असंयतसम्यग्हण्टिका उत्पत्तिके साथ विरोध सिद्ध हो जाता है।

## ७. भवनित्रक देव-देवी व कल्पवासी देवीमें क्षायिक सभ्यवस्य क्यों नहीं होता

ध. १/१.१,१६६/४०६/६ किमिति क्षायिकसम्यग्हण्टयस्तत्र न सन्तीति चेन्न, देवेषु दर्शनमोहक्षपणाभावात्क्षपितदर्शनमोहकर्मणामपि प्राणिनो भवनवास्यादिष्यधमदेवेषु सर्वदेवीषु चोत्पत्तरभावाञ्च । = प्रश्न —क्षायिक सम्यग्हण्टि जीव उक्त स्थानोंमें (भवनत्रिक देव तथा सर्व देवियोंमें) क्यों नहीं उत्पन्न होते है ! उत्तर—नहीं, क्योंकि, एक तो वहाँपर दर्शनमोहनीयका क्षपण नहीं होता है । दूसरे जिन जीवोंने पूर्व पर्यायमें दर्शन मोहका क्षय कर दिया है उनकी भवन-वासी आदि अधम देवोंमें और सभी देवियोंमें उत्पक्ति नहीं होती है ।

### ८. फिर उपशमादि सम्पक्त मवनित्रक देव व सर्व देवियों में कैसे सम्भव है

ध. १/१.१, १६१/४०६/७ शेषसम्यक्त्वद्वयस्य तत्र कथं सम्भव इति चेन्न, तत्रोत्वन्तजीवानां पश्चात्पर्यायपरिषतेः सन्वात्। = प्रश्न-शेषके दो सम्यग्दर्शनोंका उक्त स्थानोमे (भवनात्रक देव तथा सर्व देवियोंमें) सद्भाव कैसे सम्भव है। उत्तर-नहीं, क्योंकि, वहाँपर उत्पन्त हुए जोवोंके अनन्तर सम्यग्दर्शनरूप पर्याय हो जाती है, इसलिए शेषके दो सम्यग्दर्शनोंका वहाँ सद्भाव पाया जाता है।

देख ऋद्भित्त — आचारांग आदि आगम के संक्लियता प्रधान श्वेताम्बराचार्य! वल्लिहपुरिम्मह नयरे देवट्ठिपमुहस्यलसंधिहिं। आगमपुरथे लिम्हिओ णवसय असीआओ वरिओ। (कल्पसूत्र में उद्धार) इसके अनुसार आप सकल संघ सहित वन्सभीपुर में वी. नि. १८० (ई. ४६३) में आये थे। ई. ४६३ के विशेषावश्यक भाष्य में आपका नामोक्लेख है। समय— श्वेताम्बर संघ क संस्थापक जिनचन्द्र (ई. ७६) और बि. आ, भा. (ई. ५६३) के मध्य। (इ. सा/प्र. १९/प्रेमी जी)।

देव ऋषि— दे० ऋषि।

देवकीति—१. इतिङ् संघ की पुर्वावतीके अनुसार आप अनन्तावीयिके शिष्य वर्षणकीति के सहस्रमा थे।समय—ई. १६०-१०४० (दे. इति-हास/०/६ क्ष)।२. निन्दसंघके देशीयगणकी गुर्वावलीके अनुसार आप माधनन्ति को ल्लापुरीयके शिष्य तथा गण्ड, विमुक्त, वादि, चतुर्मृख आदि अनेक साधुओं व शावकोंके गुरु थे। आपने को ल्लापुरकी रूप-नारायण वसदिके आधीन के लगेरेय प्रतापपुरका पुनरुद्धार कराया था। तथा जिननाथपुरमे एक दानशाला स्थापित की थी। इनके शिष्य हुल्हराज मन्त्रीने इनके पश्चात इनकी निषयका बनवायी थी। समय—वि ११६०-१२२० (ई.११३३-१९६३); (ष. खं.२/प्र, प्र स. L. Jam)—दे० इतिहास/०/४। ३. नन्दिसंघके देशोयगणकी गुर्वावलीके अनुसार (दे० इतिहास) आप गण्डविमुक्तदेवके शिष्य थे। समय—गक १०८४मे समाधि (ई १९३४-१९६३); (ष.खं.२/प्र, प्र स. L. Jam)—दे० इतिहास/०/४।

देवकुर- १, विदेह क्षेत्रस्थ एक उत्तम भोगभूमि जिसके दक्षिणमें निषध, उत्तरमें मुमेरु, पूर्वमे सौमनस गजदन्त व पश्चिममें विद्युत्प्रभ गजदन्त है । २. इसका अवस्थान व विस्तार —दे० लोक/३/१२ ३. इसमें काल परिवर्तन आदि विशेषताएँ —दे० काल /४ देवकुर १. गन्धमादनके उत्तरकुरु कूटका स्वामी देव —दे० लोक/५/४ २. विद्युत्प्रभ गजदन्तस्थ एक कूट —दे० लोक/५/४ ३. सौमनस गजदन्तस्थ एक कूट—दे० लोक५/४ ४. सौमनस गजदन्तस्थ देवकुरु कूटका स्वामी देव—दे० लोक/६/४ ६. देवकुरुमे स्थित प्रहका नाम—दे० लोक/६/६

देव कूट-- १, अपर विदेहस्थ चन्द्रगिरि वक्षारका एक कूट - दे० लोक/७; २. उपरोक्त कूटका रक्षक एक देव-- दे० लोक/७।

देवसंद्र— १. निन्दसम देशीयगण के अनुसार आप मामनिन्द कोक्षापुरीय के शिष्य, एक कुशल तान्त्रिक थे। समय—वि. ११६०-१२२० (ई० ११३३-११६३)। दे०—इतिहास/७/६। २ पासणाह स्वरित्र के रचयिता एक गृहत्यागी। गुरु परम्परा—श्रुतकोति, देवकीर्ति, मीनीदेव, माधवचन्द्र, अभयनिन्द, वासवचन्द्र। समय— वि.श. १२ का मध्य (ती०/४/१८०)। ३. राजवित कथे (कन्तड़ ग्रन्थ) के रचयिता। समय—वि०१८६ (ई०१८३६)। (भ०आ०/ प्र०४/ग्रेमी जी)।

देव जी - कृति-सम्मेद शिखर विलास, परमाश्म-प्रकाशकी भाषा टीका । समय-वि १७३४ । (हि.जै सा,इ./१६६ कामसा) ।

देवता-- १ देवी-देवता -- दे० देव/II । २. नव देवता निर्देश । --- दे० देव/I ।

देवनंदि—१. निन्दसंघ बलारकारमणकी गुवनिलीके अनुसार आप यशोनन्दिके शिष्य थे और जयनन्दिके पुरु थे। समय—वि. श. २११-२५८ (ई ३३६-३८६)) —दे० इतिहामां अ२। २. आ० पुज्यमाद (ई० श. ६) का अपरनाम । ३. रोहिणी विहाण कहा के रचयिता एक अपभंश किन । समय—वि.श. १५ (ई.श. १५ पूर्व). (ती०/४/२४२)।

देवपाल - १. भावि कालीन तेईसवे तीर्थं कर हैं। अपरनाम दिन्य-पाद। — दे० तीर्थं कर/१। २. ह.पु /सर्ग/श्लोक पूर्वके तीसरे भवमें भावृदत्त सेठका पुत्र भानुषेण था (२४/१७)। फिर दूसरे भवमें चित्र-चूल विद्याधरका सेनकान्त नामक पुत्र हुआ (३४/१३२)। फिर गंग-देव राजाका पुत्र गंगदत्त हुआ (३४-१४२)। वर्तमान भवमें वसुदेवका पुत्र था (२४/३)। सुदृष्टि नामक सेठके घर इनका पालन हुआ (३४/-४-१)। नेमिनाथ भगवाचेके समवदारणमें धर्म अवण कर, दीक्षा ले ली (तथा घोर तप किया); (४१/११६/६०/७), (अन्तमें मोक्ष प्राप्त की (६४/१६)। ३. भोजवंशी राजा था। भोजवंश वंशावलीके अनुसार (वे० इतिहास) आप राजा वमिक पुत्र और जैतुगिदके पिता थे। मालवा (मागध) देशके राजा थे। धारी व उज्जैनी आपकी राजधानी थी। समय—ई. १२१८-१२२८ (दे०सा./प्र.३६-३७ प्रेमी.जी)—दे० इतिहास/३/१।

देवमाल-अपर विदेहस्थ एक बक्षार । अपरनाम मेघमाल। --दे० लोक/ १/३

देवमूढता — दे० मुढता।

**देवराय** — विजयनगरका राजा था । समय—ई. १४९८-१४४६ ।

देवलोक-१. देवलोक निर्देश-दे० स्वर्ग/५। २.देवलोकमे पृथिबी कायिकादि जीवोकी सम्भावना-दे० काय/२/५।

देववर - मध्यलोकके अन्तर्में तृतीय सागर व द्वीप-दे० लोक/४/१।

Jain Education International

देव विमान — १. देवोंके विमानोंका स्वरूप — दे० विमान । २. देव विमानोंमें चैत्य चैत्यालयका निर्देश — दे० चेत्य/चैत्यालय/२।

देवसुत--भाविकालीन छठें तीर्थं कर हैं। अपरनाम देवपुत्र व जय-देव-दे० तीर्थं कर/४।

देवसेन — १, पंचस्तूप संघकी गुर्वावलीके अनुसार — वे० इतिहास ।
आप वीरसेन (धवलाकार) के शिष्य थे। समय — ई. ५२०-५७० (म. पु./प्र./३१ पं पन्नालाल) — वे० इतिहास /७/७। २, माथुर संवी आ० विमल गणों के शिष्य तथा अमितगति प्र० के गुरु। कृतियें — दर्शनसार, भावसंग्रह, आराधनासार, नयचक, आलापपद्धति, तस्वाधंसार, ज्ञानसार, धर्मसंग्रह, सावय धम्मदोहा। समय — वि- १६०-१०१२ (ई० ६३३-१४४)। दर्शनसार का रचनाकाल वि० ११०। (ती०/२/३६६)। (वे० इतिहास/७/११)। (जै०/२/३६६)। ३. पं० परमानन्द जी के अनुसार सुलोचना चरित्र के कर्ता देवसेन ही भाव-संग्रह के कर्ता थे, देवसेन द्वि० नहीं। समय — वि- १९३२-१९६२ (ई० १०७४-१९३४)। (ती./२/१६-१४१९९) ४, इ.प्र./१८-/१६ भोजक्विष्णका पुत्र उग्रसेनका छोटा भाई था। ४, वर्रागचरित /सर्ग/ श्लोक लिलतपुरके राजा थे, तथा वर्रागके मामा लगते थे (१६/१३)। वर्रागको ग्रुद्धमें विजय देख उसके लिए अपना आधा राज्य व कन्या प्रदान की (१६/३०)।

### देवागम स्तोत्र - दे० - आप्रनीमांसा

वेवारण्यक---उत्तर कुरु, देव कुरु व पूर्व बिदेहके बनखण्ड---दे० लोक /३/६/१४।

देवीदास — आप भाँसी निवासी एक प्रसिद्ध हिन्दी जैन कि थे। किन वृन्दावनके समकालीन थे। हिन्दीके लिलत छन्दोंमें निबद्ध आपकी निम्न रचनाएँ उपलब्ध हैं—१ प्रवचनसार; २ परमानन्द विलास; ३. चिद्विलास वचनिका; ४ चौबीसी पूजापाठ। समय— आपने प्रवचनसार ग्रन्थ वि. १८२४ में लिखा था। वि. १८१२-१८२४ (ई. १७५१-१७६७) (बृन्दावन विलास/प्र.१४ प्रेमी जी) (हि.जै.सा.इ./ २१८ कामता)।

देवंद्र—आप नन्दिसंघके देशीयगणकी गुर्वावली (—दे० इतिहास) के अनुसार गुणनन्दिके शिष्य तथा वसुनन्दिके गुरु थे /श.सं./९८२ के ताम्रपत्रके अनुसार मान्यखेटके राजा अमोधवर्ष द्वारा एक देवेन्द्र आचार्यको दान देनेका उक्लेख मिलता है। सम्भवतः यह वही हों। समय— शक.७८०-८२०; वि. ११६-१६६: (ई. ८६८-८६-) (म.पु./प्र. १९ प. पञ्चालाल) ( प.सं.२/प्र.१० H.L. Jain )—दे० इति-हास/७/६।

देवेंद्र कीर्ति— १. निन्दसंघ सूरत शाखा के आग भट्टारक।
समय — वि. १४४० — १४६६ (ई० १३६३-१४४२)। दे० इतिहास/०/४।
२. कथाकीष आदि के रचियता सीगानेर के भट्टारक। समय — वि.
१६४० — १६६२। (भद्रमाहु चरित्र / प्र०४/उद्यक्ताला)। ३. कल्याण
मन्दिर तथा विषापहार पूजा के रचियता कारञ्जाशाखा के भट्टारक।
समय — वि.१७७८-१७५६। (ती./३/४४८)। ४. कालिका पुराण के
रचियता मराठी कवि जो संस्कृत, प्राकृत, अपभंश तथा गुजराती
भाषा में भी दश थे। (ती./४/३२१)।

देवेंद्र सूरि कर्मविपाक, कर्मस्तव, बन्धस्वामित्व, षडशीति, शतक तथा इन पाँचों की स्वोपन्न टीका के रचयिता गुरु जगच्चन्द्र सुरि। समय—वि. श० १३ के अन्त से वि० १३२७ तक। (जै०/१/४३६)।

#### देश--- १, देशका छक्षण

#### १. देश सामान्य

ध.१३/६,६,६३/३३६/३ अंग-बंग-कलिग-मगधादओ देसो णाम । = अंग, बंग, कलिग और मगध आदि देश कहलाते हैं।

#### २. देश द्रव्य

पं.धः/पू./१४७ का भावार्थ—स्बद्धव्य, स्वक्षेत्र, स्वकात तथा स्वभाव इन सबके समुदायका नाम देश है।

#### ३. देश अवयव

रा. वा./७/२/१/४३६/१८ कुतश्चिदवयवाह दिश्यत इति देश प्रदेशः, एकदेश इत्पर्थः। ⇔कहींपर देश शब्द अवयव अर्थमें होता है। जैसे-~देश अर्थात् एक भाग।

घ.१३/४,३,१८/१८/६ एगस्स दन्बस्स देसं अवयवं । =एकद्रव्यका देश अर्थात् अवयव ।

गो.क./जी.प्र./७८७/१६४१/६ देशेन लेशेन एकमसंयमं दिशति परिहरतीति देशेकदेश देशसंयतः। =देश कहिए लेश कि चित्र एक जु है असं-यम ताकौ परिहारे है ऐसा देशेकदेश कहिए देशसंयत।

#### ४. देशसम्यक्तव

ध.१३/४.४:४१/३२३/७ देसं सम्मत्तं । = देशका अर्थ सम्यक्त्व है ।

#### २. एकदेश लक्षण

पं.घ./पू./१ नामैक्देशेन नामग्रहणं। —नामके एकदेश ग्रहणसे पूर्ण देश-का ग्रहण हो जाता है, उसे एकदेश न्याय कहते हैं।

देशक्रम-दे० क्रम/१।

देशघाती प्रकृति—अनुभाग/४।

देशघाती स्पर्धंक — दे० स्पर्धक।

देशचारित्र—दे॰ संयतासंयत।

देशनालिब - दे० लिध/३।

देशप्रत्यक्ष---३० प्रत्यक्ष/१।

देशभूषण — प.पु /३१/श्लोकवंशधर पर्वतपर ध्यानारूढ थे (३३)। पूर्व वैरसे अग्निप्रभ नाभ देवने घोर उपसर्ग किया (१६), जो कि वमवासी रामके आनेपर दूर हुआ (७३)। तदनन्तर इनको केवस- ज्ञान हो गया (७६)।

देशविरत-दे॰ विरताविरत ।

#### देशवत-१. देशवतका सक्षण

र.क.शा./ह२-ह४ देशवकाशिकं स्यारकालपरिच्छेदनेन देशस्य। प्रस्यह-मणुक्तानां प्रतिसंहारो विशानस्य । १२। गृहहारियामाणां सेन्ननदी-रावयोजनानां च । देशावकाशिकस्य स्मरेन्ति सीम्नां तपोमृद्धाः ।१३। संवत्सरमृतुरयनं मासचतुर्मासपक्षमृशं च । देशावकाशिकस्य प्राहु कालाविध प्राह्णाः ।१४। विरावतमें प्रमाण किये हुए विशास देशमें कालके विभागसे प्रतिदिन त्याग करना सो अणुक्रतथारियोंका देशावकाशिक वत होता है ।१२। तपसे वृद्धस्य जे गणधरादिक हैं, वे देशावकाशिकवतके क्षेत्रकी मर्यादा अमुक धर, गली अथवा करक-छावनी ग्राम तथा खेत, नदी, वन और किसी योजन तककी स्मरण करते हैं अथित कहते हैं ।१३। गणधरादिक ज्ञानी पुरुष देशावकाशिक वतकी एक वर्ष, दो मास, छह मास, एक मास, चार मास, एक पक्ष और नक्षत्र तक कालकी मर्यादा कहते हैं ।१४। (सा.ध./४/२४) सःसि./७/२१/३६१/१२ प्रामादीनाम्बधृतपरिमाणः प्रदेशो देशः। ततो-महिनिवृत्तिर्देशविरतिवतम्। च्यामादिककी निश्चित मर्यादारूप प्रदेश देश कहलाता है। उससे बाहर जानेका स्थाग कर देना देश-विरतिवत कहलाता है। (रा.वा./७/२१/३/४७/२७). (पु.सि.उ./१३६)

का.आ /मू./३६७-३६ पुळा-पमाण-कदाणं सञ्बदिसीणं पुणो वि संव-रणं। इंदियिवसयाण तहा पुणो वि को कुणदि संवरणं।३६७। बासाविकयपमाणं दिणे दिणे लोह-काम-समणटुं।३६८। = जो भावक लोभ और कामको घटानेके लिए तथा पापको छोड़नेके लिए वर्ष आदिकी अथवा प्रतिदिनको मर्यादा करके, पहले दिग्वतमें किये हुए दिशाओं के प्रमाणको, भोगीपभोग परिमाणवतमें किये हुए इन्द्रियों के विषयों के परिमाणको और भी कम करता है वह देशाव-काशिक नामका शिक्षावत है।

बहु.भा./२१६ वयभंग-कारणं होइ जिम्म देसिम्म तत्थ णियमेण। कीरइ गमणियन्ती तं जाणा गुणव्ययं विदियं।२१६। =िजस देशमें रहते हुए बत भंगका कारण उपस्थित हो, उस देशमें नियमसे जो गमन निवृत्ति की जाती है, उसे दूसरा देशवत नामका गुणवत जानना चाहिए।२१६। (गुण-भा/१४९)

हा.सं./६/१२३ तद्विषयो गतिस्त्यागस्तथा चाञ्चनवर्जनम् । मैथुनस्य परिस्थागो यद्वा मौनादिधारणम् ।१२३। = देशायकाशिक वतका विषय गमन करनेका त्याग, भोजन करनेका त्याग, मैथुन करनेका त्याग, खथवा मौन धारण करना आदि है।

जैनसिद्धान्त प्रवेशिका/२२४ शावकके ब्रतोंको देशचारित्र कहते हैं।

## २. देशवतके पाँच अतिचारीका निर्देश

त.सू./७/३१ आनयनप्रेष्यप्रयोगशब्द रूपानुपातपुद्धगत्तक्षेपाः ।३१। = आन-यन, प्रेष्यप्रयोग, शब्दानुपात, रूपानुपात और पुद्दगत्तक्षेप ये देश-विरतिवतके पाँच अतिचार है ।३१। (र.क-भा./पू./६६)

#### ३. दिग्वत व देशवतमें अन्तर

रा.वा./9/२१/२०/३ अयमनयोविशेष -- विग्विरति : सार्वकालिको देश-विरित्तिर्यथाशक्ति कालिनयमेनेति । = विग्विरित यावज्जीवन -- सर्व-कालके लिए होती है अविक देशवत शक्त्यानुसार नियतकालके लिए होता है । (वा.सा./१६/१)

#### ४, देशव्रतका प्रयोजन व महत्त्व

स.सि./७/२१/३५६/१३ पूर्ववद्वक्षिक्षं हावतत्वं व्यवस्थाय्यम् । चयहाँ भी पहलेके (दिख्वतके) समान मर्यादाके वाहर महाद्वत होता है । (रा.वा / ७/२१/२०/४४६/२)

र.क.शा./१६ सीमान्तानां परत स्थूलेतरपञ्चपापसस्यागात् । देशावकाशि-केन च महाबतानि प्रसाध्यन्ते ।१६। —सीमाओके परे स्थूल सूक्ष्मरूप पाँचों पापोंका भन्ने प्रकार त्याग हो जानेसे देशावकाशिकवतके द्वारा भी महाबत साथे जाते हैं ।१६। (पु सि उ /१४०)

देशसंयत - दे॰ सयतासंयत ।

**देशसत्य--**३० सत्य/१।

देशस्कंध--दे० स्कंध/१।

वेशस्पर्श---दे० स्पर्श/१।

देशातिचार - अतिचारका एक भेद--दे० अतिचार/३॥

देशावधिज्ञान-दे० अवधिज्ञान/१।

**देशोनाममाला**—<sub>दे० शब्दकोष ।</sub>

देशीयगण--- निन्दसंघकी एक शाखा-दे० इतिहास/४/२,७/४।

देह--१. दे० शरीर; २. पिशाच जातीय व्यन्तर देवोका एक भेद --दे० पिशाच ।

दैव-दे० नियति/३ ।

दो-१, यह जधन्य संख्या समभी जाती है। २, दोकी संख्या अव-क्तव्य कहलाती है। -दे० अवक्तव्य।

बोलायत-कायोत्सर्गका एक अतिचार-दे० व्युत्सर्ग/१।

दोष—१. सम्यक्षत्रके २६ दोष निर्देश—दे० सम्यग्दर्शन 1/२ २. संसा-रियोके अठारह दोष—दे० अर्डत/३। ३. आग्नमेंसे सर्वदोषोंका अभाव सम्भव है।—दे० मोक्ष/६/४। ४. आहार सम्बन्धी ४६ दोष— दे० आहार/11/४। ६. न्याय सम्बन्धी दोष—दे० न्याय/१।

## दोष-- १. जीवके दोष रागादि हैं

स क्र /टी./४/२२४/३ दोषाश्च रागादयः । = रागादि दोष कहलाते हैं। (प.ध./उ /६०३)

द्र, सं /टी./१४/४६/११ निर्दोषपरमात्मनो भिन्ना रागादयो दोषाः। निर्दोष परमात्मासे भिन्न रागादि दोष कहलाते हैं।

दोहा पाहुड़--१. योगेन्दुदेव (ई०श० ६ उत्तरार्ध) कृत अपभंश आध्यारिमक ग्रन्थ। २. देवसेन कृत। समय- ई० १०००। (H.L. Jair!), (फै०/२/१८३)।

दोहासार - दे० योगसार नं. ३।

दौलतराम— १. जयपुर राज्य के बकील बनकर उदयपुर गए और वहाँ ३० वर्ष रहे। कृतियें — अनेक पुराणों की बचिनकाये. परमाश्मप्रकाश बचिनका। आत्मश्रम्तीसी, अध्यारम बारहराड़ी. सार समुचय, तच्यार्थसूत्र भाषा, चौनीस दण्डक, कियाकोष। टोकरमल कृत पुरुषार्थ सिद्धयुषायकी टीका पूर्ण की। समय—वि० १७९७—१८२१ र हाथरस बासी कपडा छापने का ज्यवसाय। पबलीवाल जाति। हाथरस से मथुरा और वहां से तस्कर चले गये। कृतियें — छाड़ाला, पदसंग्रह। समय— जल्म वि० १८५६, मृत्यु वि० १६२३। (ती०/४/२८८)।

द्यानितराय- आगरा निवासी गीयल गीत्री अप्रवाल आवक थे। कृतियें-धर्मविज्ञास (पदसग्रह), पूजापाठ व भाक्तिस्तोत्र, रूपक, काव्य, प्रकृषिक काव्य। समय-विव १७३३-१७५४।(ती./४/२७६)।

खुति — स सि ।४/२०/२५१/८ शरीरवसनाभरणादिदीमि खुति । ≈शरीर, वस्र और आभूषण आदिकी कान्तिको खुति कहते हैं। (रा. वा /४/२०/४/२३५/१७)

## द्यूतक्रोड़ा-१. द्यूतके अतिचार

सा ध./३/१६ दोषो होढादापि मनो-बिनोदार्थं पणोजिभनः । हर्षोऽमर्षो-दयाङ्गत्वात्, कषायो हांह्सेऽझसा ।१६। = जूआके त्याग करनेवासे श्रावकके मनोजिनोटके तिए भी हर्ष और विनोदकी उत्पत्तिका कारण होनेसे शर्त लगाकर दौडना, जूआ देखना आदि अतिचार होता है. क्योंकि वास्तवमें कषायरूप परिणाम पापके लिए होता है।१६। ला.सं./१/११४,१२० अक्षपाकादिनिक्षिण्तं वित्ताज्जयपराजयम्। क्रियायां विद्यते यत्र सर्वं चृतमिति स्मृतम् ।११४। अन्योन्यस्येषया यत्र विजिगीषा द्वयोरिति । व्यवसायादते कर्मं चृतातीचार इष्यते ।१२०। = जिस क्रियामें खेलनेके पासे डालकर धनकी हार-जीत होती है, वह सत्र जुआ कहलाता है अर्थात् हार-जीतकी वर्त लगाकर साज खेलना, चौगड़ खेलना, शतरंज खेलना, आदि सत्र जुआ कहलाता है ।११४। अपने-अपने व्यापारके कार्योंके अतिरिक्त कोई भी दो पुरुष परस्पर एक-दूसरेकी ईष्यसि किसी भी कार्यमें एक-दूसरेको जीतना चाहते हों तो उन दोनोंके द्वारा उस कार्यका करना भी जुआ खेलनेका अतिचार कहलाता है ।१२०।

\* रसायन सिद्धि शर्त छगाना आदि भी जूआ है —दे० शूत झीड़ा/१।

## २. द्यूतका निषेध तथा उसका कारण

पु.सि.उ./१४६ सर्वानर्थप्रथमं मथनं शौचस्य सद्य मायायाः । दूरात्परि-हरणीयं चौर्यासत्यास्पदं च्रूतम् ।१४६। = सप्त व्यसनोका प्रथम यानी सम्पूर्ण अनर्थोका मुख्यिया, सन्तोषका नाश करनेवाला, मायाचारका घर, और चोरी तथा असत्यका स्थान जुआ दूर हीसे त्याग कर देना चाहिए ।१४६। (ला.सं./२/११८)

सा.घ./२/१७ घूते हिंसानृतस्तैयलोभमायामये सजन् । क्व स्वं क्षिपति नानर्थे वेश्याखेटान्यदारवत् ।१७। = जूआ खेलनेमें हिंसा, भूठ, चोरो, लोभ और कपट आदि दोषोंकी अधिकता होती है। इसलिए जैसे वेश्या, परस्त्री सेत्रन और शिकार खेलनेसे यह जीव स्त्रयं नष्ट होता है तथा धर्म-भ्रष्ट होता है, इसी प्रकार जूआ खेलनेवाला अपने-को किस-किस आपत्तिमें नहीं डालता।

ला सं./१/११४ प्रसिद्ध श्रूतकर्में दं सद्यो बन्धकरं स्मृतम्। यावदापन्मयं इति रयाज्यं धर्मानुराणिणा १११४। = जूआ खेलना संसार भरमे प्रसिद्ध है। उसी समय महा अशुभकर्मका बन्ध करनेवाला है, समस्त आपत्तियोको उत्पन्न करनेवाला है, ऐसा जानकर धर्मानुराणियोंको इमे छोड देना चाहिए ।११४।

द्योतन- ३० उद्योत ।

द्रसिल — दक्षिण भारतका नह भाग है, जो मद्राससे सेरिंगपट्टम और कामोरिम तक फैला हुआ है। और जिसकी पुरानी राजधानी कांचीपुर है। (ध.१/प.३२/H.L. Jam)

क्रिविड़ देश — दक्षिण प्रान्तका एक देश है जिसमें आचार्य कुन्दकुन्द हुए हैं।—दे० कुन्दकुन्द।

द्रविड़ संघ - दिगम्बर साधुओंका संघ। -दे० इतिहास/६/३)

द्विया लोक द्रव्योंका समूह है और वे द्रव्य छह मुख्य उत्तियों में विभाजित हैं। गणनामें वे अनन्तानन्त हैं। परिणमन करते रहना उनका स्वभाव है, क्योंकि बिना परिणमनके अर्थ किया और अर्थ कियाके बिना द्रव्यके लोपका प्रसंग आता है। यद्यपि द्रव्यमें एक समय एक ही पर्याय रहती है पर ज्ञानमें देखनेपर वह अनन्तों गुणों व उनकी जिकाली पर्यायोंका पिण्ड दिखाई देता है। द्रव्य, गुण व पर्यायमें यद्यपि कथन क्रमकी अपेक्षा भेद प्रतीत होता है पर वास्तवमें उनका स्वरूप एक रसात्मक है। द्रव्यकी यह उपरोक्त व्यवस्था स्वता सिद्ध है, कृतक नहीं हैं।

#### १ द्रष्यके भेद व लक्षण

- १ द्रव्यका निरुक्त्यर्थ ।
- २ द्रव्यका लक्षण 'सत्'।
- ३ | द्रव्यका लक्षण 'गुणसमुदाय' ।
- ४ द्रिन्थका रुक्षण 'गुणपर्यायवान्' !
- ५ द्रव्यक्त रूक्षण 'ऊर्ध्व व तिर्यगंश पिण्ड' ।
- ६ | द्रव्यका लक्षण 'त्रिकाल पर्याय पिण्ड'।
- 🛊 द्रिन्यकालक्षण 'अर्थकियाकारित्व'। 🗕 दे० वस्तु।
- ७ | द्रव्यके 'अन्वय, सामान्य' आदि अनेक नाम ।
- ८ द्रव्यके छह प्रधान मेद ।
- ९ द्रव्यके दो मेद-संयोग व समवाय।
- इत्यके अन्य प्रकार भेद-प्रभेद । दे० द्रव्य/३ ।
- पंचास्तिकाय।
- —दे० अस्तिकाय ।
- १० े संयोग व समवाय द्रव्यके रुक्षण ।
- ११ 🕴 स्व पर द्रव्यके लक्षण ।

₹

#### द्रव्य निर्देश व शंका समाधान

- 🛊 द्रव्यमें अनन्तों गुण हैं। —दे० गुण/३।
  - द्रव्य सामान्य विशेषात्मक है। —दे० सामान्य।
- १ | एकान्त पक्षमें द्रव्यका रुक्षण सम्भव नहीं ।
- २ | इल्यमें त्रिकाली पर्यायोंका सद्भाव कैसे ।
- द्रव्यका परिणमन । —दे० उत्पाद/२ ।
- \* शुद्ध द्रव्यांको अपरिणामी कहनेकी विवक्षा ।
  - —दे० द्रव्य/३ ।
- \* षट्द्रव्योंकी सिद्धि। हे० वह वह नाम।
- ३ षट् द्रव्योंकी पृथक्-पृथक् संख्या ।
- \* अनन्त द्रव्योंका छोकमें अवस्थान कैसे।
  - —दे० आकाश/३।
- \* पट् द्रव्योंकी संख्यामें अल्पबहुत्व । —दे० अन्पबहुत्व ।
- ४ | षट् द्रव्योंको जाननेका प्रयोजन ।
  - द्रव्योका स्वरूप जाननेका उपाय । 🔑 🕳 वे न्याय ।
- द्रव्योंमें अच्छे बुरेकी कल्पना व्यक्तिकी रुचिपर
  - आधारित है। —दे० राग/२। म मंगल दल्य व सम्बन्धाः दल्य । —दे० केलाशाः ।
- अष्ट मंगल द्रव्य व उपकरण द्रव्य । —दे० चैत्य/१/११ ।
- \* दान योग्य द्रव्य। —दे० दान/१।
- \* निर्माल्य द्रव्य ।

## —दे० पूजा∤४ ।

## 🤰 षट्द्रव्य विभाजन

- १-२ चेतन अचेतन व मूर्तामूर्त विभाग ।
- संसारी जीवका कथंचित् मूर्तत्व । —दे० मूर्त/२।
- ३ कियावान् व भाववान् विभाग ।
- -५ एक अनेक व परिणामी-नित्य विभाग ।
- ६-७ सप्रदेशी-अप्रदेशी व क्षेत्रवान् व अक्षेत्रवान् विभाग ।

सर्वगत व असर्वगत विभाग । द्रव्योंके भेदादि जाननेका प्रयोजन । —दे० सम्यग्दर्शन/धॅ/३/३। जीवका असर्वेगतपना । —दे० जीव/३/५३ ¥ कारण अकारण विभाग । --दे॰ कारण/III/१। कर्ताव भोक्ता विभाग। ٩ द्रव्यका एक-दो आदि भागोंमें विभाजन । १० सत् व द्रव्यमें कथंचित् भेदाभेद 8 सत्या द्रव्यकी अपेक्षा है त अहै त ₹ (१-२) एकान्त द्वैत व अद्वैतका निरास । (३) कथंचित द्वेत व अद्वैतका समन्वय । २ क्षेत्र या प्रदेशोंको अपेक्षा द्रव्यमें कथंचित् भेदाभेद (१) द्रव्यमें प्रदेश कल्पनाका निर्देश। (२-३) आकाश व जीवके प्रदेशस्वमें हेतु। (४) द्रव्यमें भेदाभेद उपचार नहीं है। (५) प्रवेशभेद करनेसे द्रव्य खण्डित नहीं होता। (६) सावयव व निर्वयवपनेका समन्वय । अपरमाणुमें कथं चित् सावयव निरवयवपना । — दे० परमाणु/३ । ₹ काल या पर्यायकी अपेक्षा द्रव्यमें कथं चित् भेड़ाभेड़ (१-३) कथं चित् भेद व अभेद पक्षमें युक्ति व \* इव्यमें कथं चित् नित्यानियत्व । – देव उत्पाद/२ । ¥ भाव अर्थात् धर्म-धर्मीकी अपेक्षा द्रव्यमें कथंचित् (१−३) कर्थक्ति अभेद व भेदपक्षमें युक्ति व द्रव्यको गुण पर्याय और गुण पर्यायको द्रव्य रूपसे लक्षित करना। --दे० उपचार/३ । अनेक अपेक्षाओंसे इन्यमें मेदामेद व विधि-निषेध। —दे० सप्तर्भगी/६ । द्रव्यमें परस्पर षट्कारकी मेद व अमेद। --दे० कारक, कारण व कर्ता। ٧, एकान्त भेद या अभेद पक्षका निरास (१-२) एकान्त अभेद व भेद पक्षका निरास । (३-४) धर्म व धर्मीमें संयोग व समबाय सम्बन्धका निरास । द्रध्यकी स्वतन्त्रता 4 द्रव्य स्वतः सिद्ध है । --दे० सत्। द्रव्य अपना स्वभाव कभी नहीं छोड़ता। Ş एक द्रव्य अन्य द्रव्यरूप परिणमन नहीं करता। ₹ द्रव्य परिणमनकी कथंचित् स्वतन्त्रता व परतन्त्रता। -वे० कारण/II I द्रव्य अनन्य शरण है । ₹ द्रव्य निश्चयसे अपनेमें ही स्थित है, आकाशस्थित ¥

#### १. द्रव्यके भेद व लक्षण

#### १. द्रव्यका निरुक्त्यर्थ

पं.का./मू./१ दिवियदि गच्छिदि ताइं ताइं सवभावपज्ययाइं जं। दिवयं तं भण्णते अणण्णभूदंतु सत्तादो।१। = उन उन सद्भाव पर्यायो-को जो दिवित होता है, प्राप्त होता है, उसे द्रव्य कहते है जो कि सत्तासे अनन्यभूत है। (रा. बा./१/३३/१/१४)।

स. सि./१/४/१७/४ गुणैर्गुणान्वा द्वुतं गतं गुणैर्द्रोच्यते, गुणान्द्रोच्यतीति

वाद्रव्यम्।

रा. वा./६/२/१/४३६/२६ अथवा द्रव्यं भव्ये [ जैनेन्द्र व्या, /४/१/१९६ ] इत्यनेन निपातितो द्रव्यश्चने वेदितव्यः । द्रु इव भवतीति द्रव्यम् । कः उपमार्थः । द्रु इति दारु नाम यथा अप्रन्थि अजिद्धां वारु तथ्यो-पकन्यमानं तेन तेन अभिनिषतेनाकारेण आविभवति, तथा द्रव्यम् । पकन्यमानं तेन तेन अभिनिषतेनाकारेण आविभवति, तथा द्रव्यम् । पि आस्मपरिणामगमनसमर्थं पाषाणखननोदकवदिवभक्तकत् करण-मुभयनिमित्तवशोपनीतात्मना तेन तेन पर्धायेण द्रु इव भवतीति द्रव्यमित्युपमीयते । — अथवा द्रव्य शब्दको इवार्यक निपात मानना चाहिए । 'द्रव्यं भव्य' इस जैनेन्द्र व्याकरणके सूत्रानृसार 'द्रु' की तरह जो हो वह 'द्रव्यं यह समभ खेना चाहिए । जिस प्रकार बिना गाँठकी सोधी द्रु अर्थात नकडी बढई आदिके निमित्तसे टेवल कुर्सी आदि अनेक आकारोंको प्राप्त होती है, उसी तरह द्रव्यं भी उभय (बाह्य व आस्यन्तर) कारणींसे उन उन पर्यायोंको प्राप्त होता रहता है । जैसे 'पाषाण खोदनेसे पानी निकलता है' यहाँ अविभक्त कर्नु - करण है उसी प्रकार द्रव्यं और पर्यायमें भी समभना चाहिए।

## २. द्रव्यका लक्षण सत् तथा उत्पादन्ययघीव्य

त, सु./५/२६ सद द्रञ्यलक्षणम् ।२६। ≖द्रञ्यका लक्षण सत् है।

पं. का./मू./१० दव्वं सन्तक्षणयं उप्पादव्वयधुवत्तसंजुत्तं । — जो सत् लक्षणवाला तथा उत्पादव्ययधौव्य युक्त है उसे द्रव्य कहते हैं। (प्र. सा./मू /१४-१६) (न. च. वृ./३७) (आ. प./६) (यो.सा. अ./ २/६) (पं. ध./पू./५, ८६) (दे. सत्)।

प्र. सा /त.प्रा.६६ अस्तित्वं हि किल द्रवयस्य स्वभावः, तत्पुनस्य साधननिरपेक्षत्वादनाचनन्तत्या हेतुकयैकरूपया वृत्त्या नित्यप्रवृत्तत्वात् ...
द्रवयेण सहैकरवमवलम्बमानं द्रव्यस्य स्वभाव एव कथं न भवेत् । =
अस्तित्व वास्तवमें द्रव्यका स्वभाव है, और वह अन्य साधनसे निरपेक्ष होनेके कारण अनाचनन्त होनेसे तथा अहेतुक एकरूप वृत्तिसे सदा
ही प्रवर्तता होनेके कारण द्रव्यके साथ एकत्वको धारण करता हुआ,
द्रव्यका स्वभाव ही क्यों न हो १

#### ३. द्रव्यका सक्षण गुण समुदाय

- स. सि./४/२/२६७/४ गुणसमुदायो द्रव्यमिति । = गुणोंका समुदाय द्रव्य होता है ।
- पं, का./ प्र./४४. द्रवयं हि गुणानां समुदायः।=वास्तवमें द्रवय गुणोंका समुदाय है। (पं. ध./पू./७३)।

**क**हना व्यवहार है।

#### ४. द्रव्यका सक्षण गुणवर्यायवान्-

- त. सू./१/३८ गुणपर्ययवद्दवयम् ।३८। गुण और पर्यायोवाला द्रव्य है। (नि. सा. मू./१); (प्र. सा./मू./१४) (पं. का./मू./१०) (न्या. वि./ सू./१/१९१/४२८) (न. च./व./३७) (आ. प./६), (का. अ./मू./२४२). (त. अनु./१००) (पं. ध./यू./४३८)।
- स. सि./६/३०/३०१ पर उद्दध्त-गुण हिंद वटविहाण दञ्जितिकारों हि पज्जवो भणिदो । तेहि अणूणं दटवं अजुपदसिद्धं हवे णिच्चं । = द्रव्यमें भेद करनेवाले धर्मको गुण और द्रव्यके विकारको पर्याय कहते हैं । द्रव्य इन दोनोंसे युक्त होता है । तथा वह अयुत्तसिद्ध और नित्य होता है ।
- प्र. सा /त, प्र./२३ समगुणपर्यायं द्रव्यं इति वचनात् । = 'ग्रुगपत् सर्व-गुणपर्याये ही द्रव्य है' ऐसा वचन है। (पं. ध./पू. ७३)।
- पं. ध./पू. ७२ <u>गुणपर्ययसमुदायो</u> द्रव्यं पुनरस्य भवति वाक्यार्थः। = = गुण और पर्यायकि समृहका नाम ही द्रव्य है और यही इस द्रव्यके लक्षणका वाक्यार्थ है।
- पं.धः/पू./७३ गुणसमुदायो द्रव्यं लक्षणमेतावताऽष्युक्तित बुधा.। समगुणपर्यायो वा द्रव्यं केश्चिनितरूप्यते वृद्धे.।=गुणोके समुदायको द्रव्य कहते हैं: केवल इतनेसे भी कोई आचार्य द्रव्यका नक्षण करते हैं, अथवा कोई कोई वृद्ध आचार्यों द्वारा युग्पत् सम्पूर्ण गुण और पर्याय ही द्रव्य कहा जाता है।

## प. द्रव्यका लक्षण ऊर्ध्व व तिर्धगंश आदिका समृह

- न्या नि./म्./१/१११/४२० गुणपर्ययवहद्भव्यं ते सहक्रमप्रवृत्तयः । = गुण और पर्यायोगाना द्रव्य होता है और वे गुण पर्याय क्रमसे सह प्रवृत्त और क्रमप्रवृत्त होते हैं।
- प्र.सा./त.प्र./१० वस्तु पुनरूष्वंतासामान्यलक्षणे द्रव्ये सहभाविविशेष-लक्षणेषु गुणेषु कमभाविविशेषलक्षणेषु पर्यायेषु व्यवस्थितमुत्पादव्यय-भौव्यमयास्तित्वेन निवर्तितिनवृत्तिमच्च । = वस्तु तो उद्धर्वता-सामान्यरूप द्रव्यमे, सहभावी विशेषस्वरूप गुणोर्मे तथा कमभावी विशेषस्वरूप पर्यायोंमे रही हुई और उत्पादव्ययधौव्यमय अस्तित्वसे बनी हुई है।
- प्र.सा./त.प्र./६३ इह खलु या कश्चम परिच्छिद्यमाना पदार्था स सर्व एव विस्तारायत-सामान्यसमुदायात्मना द्रव्येणाभिनिवृ तत्वाद्दद्वव्यम्य । = इस विश्वमे जो कोई जाननेमे आनेवाला पदार्थ है, वह समस्त ही विस्तारसामान्य समुदायात्मक (गुणसमुदायात्मक) और आयतसामान्य समुदायात्मक (पर्यायसमुदायात्मक) द्रव्यसे रचित होनेसे द्रव्यम्य है।

#### ६. द्रव्यका लक्षण त्रिकाली पर्यायोंका पिंड

- ध.१/१,१,१२६/गा.१६६/२८६ एय दिवयिन्म जे अत्थपजजया वयण पजजया वाति । तीदाणागयभूदा ताविद्यं तं हवइ द्ववं ।१६६१ —एक द्रवयमें अतीत अनागत और 'अपि' शब्दसे वर्तमान पर्यायस्प जितनी अर्थपर्याय और व्यंजनपर्याय है, तत्प्रमाण वह द्रव्य होता है । (ध.२/१.२,१/गा.४/६) (घ.६/४,१,४५/गा.६७/१८६) (क.पा.१/१,१४/गा.१०८/२६३) (गो.जी /मृ/४८९/१०२३) ।
- आप्त. मी /१०७ नयोपनयैकान्तानां त्रिकालानां समुच्चयः । अविष्य-ग्भावसंबन्धो द्रव्यमेकमनेकधा।१०७१ च्लो नैगमादिनय और उनकी शाखा उपशाखारूप उपनयोके विषयभूतः त्रिकालवर्ती पर्यायोका अभिन्न सम्बन्धरूप समुदाय है उसे द्रव्य कहते है । (धः३/१,२,१/गा. ३/६); (ध.६/४,१,४६/गा.६६/१८३) (ध.१३/६,६,६/गा.३२/३१०)।
- श्लो.वा.२/१/४/६२/२६१/३ पर्ययवहद्भव्यमिति हि सूत्रकारेण वदता त्रिकालगोचरानन्तकमभाविपरिणामाश्रियं द्रव्यमुक्तम् । = पर्यायवाला

द्रव्य होना है इस प्रकार कहनेवाले सूत्रकारने सीनों कालोंमें क्रमसे होनेवाली पर्यायोका आध्य हो रहा द्रव्य कहा है।

प्र. सा./त,प्र /२६ होय तु वृत्तवर्तमानवर्तिष्यमाणविचित्रपर्यायपरम्परा-प्रकारेण त्रिधाकालकाटिस्पिशिस्वादनाद्यनन्तं द्रव्यं। = होय-वर्त-चुकी, वर्तरही और वर्तनेवाली ऐसी विचित्र पर्यायोके परम्पराके प्रकारसे त्रिधा कालकोटिको स्पर्श करता हानेसे अनादि अनन्त द्रव्य है।

#### ७. द्रव्यके अन्वय सामान्यादि अनेकों नाम

स.सि /१/३३/१४०/६ द्रव्यं सामान्यमुत्सर्गः अनुवृत्तिरित्यर्थः । द्रव्यका अर्थ सामान्य उत्सर्ग और अनुवृत्ति है ।

पं.ध /पु./१४३ सत्ता सत्त्वं सहा सामान्यं द्रव्यमन्वयो वस्तु । अर्थो विधिरविशेषादेकार्थवाचका अमी शब्दाः ।= सत्ता, सत् अथवा सत्त्व, सामान्य, द्रव्य, अन्त्रय, वस्तु, अर्थ और विधि ये नौ शब्द सामान्य-रूपसे एक द्रव्यरूप अर्थके ही वाचक हैं ।

#### ४, इब्बके छह प्रधान भेद

नि सा /म् /१ जीवा पोग्गलकाया धम्माधम्मा य काल आयासं । तचत्था इदि भणिदा जाणगुणपज्जएहि संजुत्ता ।१। =जीव, पुद्गलकाय, धर्म, अधर्म, काल और आकाश ये तत्त्वार्थ कहे हैं जो कि विविध गुण और पर्यायोसे संयुक्त हैं।

त.सू./५/१-३,२६ अजीवकाया धर्माधर्माकाशपुद्गलाः ।१। द्रव्याणि ।२। जीवाश्च ।२। कालश्च ।३६। =धर्म, अधर्म, आकाश और पुद्गाल ये अजीयकाय है ।१। ये चारो द्रव्य है ।२। जीव भी द्रव्य है ।३। काल भो द्रव्य है ।३६। (यो.सा./अ./२।१) (द्र.स./मू./१६।५०)।

#### ९, द्रव्यके दो भेद संयोग व समवाय द्रव्य

ध.१/१,१,१/१८/६ दव्यं दुविहं, संजोगदव्यं समबायदव्यं चेदि । (नाम निक्षेपके प्रकरणमें) द्रव्य-निभित्तके दो भेद हैं -संयोगद्रव्य और समबायद्रव्य ।

#### १०. संयोग व समदाय द्रव्यके रूक्षण

घ.१/१.१.१/१७/६ तत्थ संजोयदृद्वं णाम पुध पुध पिसद्धाणं दृद्वाणं संजोगेण णिप्पण्णं। समयायदृद्वं णाम जं दृद्धाम समवेदं। स्वायसंजोगेण णिप्पण्णं। समयायदृद्वं णाम जं दृद्धाम समवेदं। समयायणिमित्तं णाम गलगंडो काणो कुंडो इन्चेवमाइ। अक्षण-अलग
सत्ता रखनेवाले दृद्धाके मेलसे जो पैदा हो उसे संयोग दृद्ध्य कहते
हैं। जो दृद्ध्यमें समवेत हो अर्थात् कथंचित् तादारम्य रखता हो उसे
समवायदृद्ध्य कहते हैं। दण्डी, छत्री, मीली इत्यादि संयोगदृद्ध्य
निमित्तक नाम है; क्योंकि दण्डा, छत्री, मुकुट इत्यादि स्वतन्त्र
सत्तालो पदार्थ हैं और उनके संयोगसे दण्डी, छत्री, मौली इत्यादि
नाम व्यवहारमें आले हैं। गलगण्ड, काना, कुनड़ा इत्यादि समवायदृष्धिनिमत्तक नाम हैं, क्योंकि जिसके लिए गलगण्ड इस नामका
उपयोग किया गया है उससे गलेका गण्ड उससे भिन्त सत्तावाला
नहीं है। इसी प्रकार काना, कुनड़ा आदि नाम समक्ष लेना चाहिए।

## ११. स्व व पर द्रव्यके छक्षण

प्र सा./ता वृ./११६/१६९/१० विविक्षितप्रकारेण स्वद्रव्यादिचतुष्टयेन तक्ष्चतुष्टयं, शुद्धजीविषये कथ्यते । शुद्धगुणपर्याधाधारभूतं शुद्धात्म-द्रव्यं द्रव्यं भण्यते । . . . . यथा शुद्धात्मद्रव्ये दिशतं तथा यथासंभवं सर्वपदार्थेषु द्रष्टव्यमिति । — विविक्षितप्रकारसे स्वद्रव्य, स्वक्षेत्र, स्वकाल और स्वभाव, ये चार कातें स्वचतुष्टय कहलाती हैं । तहाँ शुद्ध जीवके विषयमं कहते हैं । शुद्ध गुजपर्यायोंका आधारभूत शुद्धातम द्रव्यको स्वद्रव्य कहते हैं। जिस प्रकार शुद्धात्मद्रव्यमें दिलाया गया उसी प्रकार यथासमभय सर्वपदार्थीमे भी जानना चाहिए।

पं, घ/पू./७४,२६४ अयमत्राभिप्रायो ये देशा सद्दगुणास्तरंशाश्च।
एकालापेन समं द्रव्यं नाम्ना त एव निःशेषस् ।७४। एका हि महासत्ता
सत्ता वा स्यादवान्तराख्या च। पृथक्ष्रदेशवच्चं स्वरूपभेदोऽपि
नामयोरेव ।२६४। =देश सत्तूलप अनुजीवीगुण और उसके अंश
देशांश तथा गुणांश हैं। वे ही सब युगपतएकालापंके द्वारा नामसे
द्रव्य कहे जाते हैं ।७४। निश्चयसे एक महासत्ता तथा दूसरी अवान्तर
नामकी सत्ता है। इन दोनों ही में पृथक् प्रदेशपना नहीं है तथा
स्वरूपभेद भी नहीं है।

#### २. द्रव्य निर्देश व शंका समाधान

#### ९. एकान्त पक्षमें द्रव्यका लक्षण सम्भव नहीं

रा.वा./१/२/१२/४४१/१ द्रव्यं भव्ये इत्ययमिष द्रव्यश्वः एकान्तवादिनां न संभवित, स्वतोऽसिद्धस्य द्रव्यस्य भव्यार्थासंभवात। संसर्गवादिन-स्तावत गुणकर्म "सामान्यिवशेषेभ्यो द्रव्यस्यात्यन्तमन्यत्वे खर-विषाणकल्पस्य स्वतोऽसिद्धत्वात् न भवनिक्षयायाः कर्तृ त्वं युज्यते। अनेकान्तवादिनस्तु गुणसन्द्रावो द्रव्यस्, द्रव्यं भव्ये इति चोत्पद्यतः पर्यायपर्याययोः कर्थं चिद्धे दोपपत्तेरित्युक्तं पुरस्तात्। चएकान्त अभेद वादियों अथवा गुण कर्म आदिसे द्रव्यको अत्यन्त भिन्न माननेवाले एकान्त संसर्गवादियोंके हाँ द्रव्य ही सिद्ध नहीं है जिसमें कि भवनिक्रयाको कल्पना की जा सके। अतः उनके हाँ 'द्रव्यं भव्ये' यह लक्षण भी नहीं बनता (इसी प्रकार 'गुणपर्ययवद् द्रव्यं' या 'गुणसमुदायो द्रव्यं' भी वे नहीं कह सकते-चे० द्रव्यश्वः अनेकान्तवादियोंके मतमें तो द्रव्य और पर्यायमें कथं चित्र भेद होनस गुणसन्द्रावो द्रव्यं' और 'द्रव्यं भव्ये' (अथवा अन्य भी) लक्षण बन जाते हैं।

#### २. द्रव्यमें त्रिकाली पर्यायोंका सद्भाव कैसे सम्मव है

श्लो.वा.२/१/५/२६१/१ नन्वनागतपरिणामविशेषं प्रति गृहीताभिमुरुयं द्रव्यमिति द्रव्यत्रक्षणमयुक्तं, गुणपर्ययवद्दद्यमिति तस्य सूत्रितत्वात्, तदागमविरोधादिति कश्चित्, सोऽपि सूत्रार्थानभिज्ञः। पर्ययवद्द-द्रव्यमिति हि सूत्रकारेण बदता त्रिकालगोचरानन्तक्रमभाविपर्याया-श्रितं द्रव्यमुक्तम् । तच्च यदानागतपरिणामनिशेषं प्रत्यभिमुखं तदा वर्तमानपर्यायाकान्तं परित्यक्तपूर्वपर्यायं च निश्चीयतेऽन्यथानागत-परिणामाभिमुख्यानुपपत्तेः लर्दविषाणादिवद् ।---निक्षेपप्रकरणे तथा द्रव्यलक्षणमुक्तम् । = पश्न - भविष्यमे आनेवाले विशेष परिणामीके प्रति अभिमुखपनेको प्रहण करनेवाला द्रव्य है' इस प्रकार द्रव्यका सक्षण करनेसे 'गुणपर्ययवहृद्यव्यं' इस सूत्रके साथ विरोध आता है। उत्तर-आप सूत्रके अर्थसे अनभिज्ञ हैं। द्रव्यको गुणपर्यायवान् कहने-से सूत्रकारने तीनों कालोंने क्रमसे होनेवाली अनन्त पर्यायोंका आश्रय हो रहा द्रव्य कहा है । वह द्रव्य जब भनिष्यमें होनेवाले विशेष परि-णामके प्रति अभिमुख है, तब वर्तमाबकी पर्यायोंसे तो घिरा हुआ है और भूतकालकी पर्यायको छोड़ चुका है, ऐसा निर्णीतरूपमे जाना जारहा है। अन्यथा खरविवाणके समान भविष्य परिणामके प्रति अभिमुखपना न बन सकेगा। इस प्रकारका लक्षण यहाँ निक्षेपके प्रक-रणमें किया गया है। (इसलिए) क्रमशः---

ध. १३/४,४,७०/३७०/११ तीदाणागयपजायाणं सगसस्त्वेण जीवे संभवादो । — (जिसका भविष्यमें चिन्तवन करेंगे उसे भी मनः-पर्ययज्ञान जानता है) क्योंकि, अतीत और अनागत पर्यायोका अपने स्वस्त्रपरे जीवमें पाया जाना सम्भव है।

(दे॰ केवलज्ञान/१।२)—(पदार्थ में शक्तिरूपसे भूत और भविष्यतकी पर्याय भी विद्यमान ही रहती है, इसलिए, अतीतानागत पदार्थीका

ज्ञान भी सम्भव है। तथा ज्ञानमें भी ज्ञेयाकाररूपसे वे विद्यमान रहती हैं, इसलिए कोई विरोध नहीं है)।

## ३. षट्द्रच्योंकी संख्याका निर्देश

गो. जी./मू./१८८/१०२७ जीवा अर्णतसंख्राणंतगुणा पुग्गला हु तत्तो दु । धम्मतियं एक्केक्कं लोगपदेसप्पमा कालो ।१८८। च्ह्रव्य प्रमाणकरि जीवह्रव्य अनन्त हैं, बहुरि तिनितें पुद्गल परमाणु अनन्त हैं, बहुरि धर्मद्रव्य अधर्मद्रव्य और आकाशद्रव्य एक-एक हो हैं, जाते ये तीनों अखण्ड द्रव्य हैं । बहुरि जेते लोकाकाशके (असंख्यात) प्रदेश हैं तितने कालाणु हैं । (त. सू./१।६)।

#### ४. षट्द्रब्योंको जाननेका प्रयोजन

- प. प्र./म्./२/२७ दुक्लहँ कारणु मुणिवि जिथ द्व्वहँ एहु सहाउ। होयवि मोक्खहँ मिरिग लहु गम्मिज्जइ परलोउ।२०। चहे जीव परद्रव्योंके मे स्वभाव दु:खके कारण जानकर मोक्षके मार्गमें लगकर शीध ही उत्कृष्ट-लोकरूप मोक्षमें जाना चाहिए।
- न. च. वृ./२-४ में उद्दश्त णियदध्यजाणणर्ठं इयरं कहियं जिणेहिं छद्दब्यं। तम्हा परखद्दव्ये जाणगभावो ण होइ सण्णाणं।
- न. च, वृ./१० णायव्वं दिवयाणं सक्खणसंसिद्धिहेउगुणणियरं। तह पज्जायसहावं एयंतिविणासणट्ठा वि।१०। = निजद्रव्यके ज्ञापनार्थ ही जिनेन्द्र भगवात्ते घट्द्रव्योंका कथन किया है। इसलिए अपनेसे अतिरिक्त पर घट्दव्योंको जाननेसे सम्याज्ञान नहीं होता। एकान्तके विनाशार्थ द्रव्योंके लक्षण और उनकी सिद्धिके हेतुभूत गुण व पर्याय स्वभाव है, ऐसा जानना चहिए।
- का. आ. मूं //२०४ उत्तमगुणाणधामं सञ्बद्ध्याण उत्तमं दृव्यं। तुच्चाण परमतच्चं जीवं जाणेह णिच्छयदो ।२०४। चजीव ही उत्तमगुणोंका धाम है, सब द्वव्योंमें उत्तम द्वव्य है और सब तत्त्वोंमें परमतत्त्व है, यह निश्चयसे जानो ।
- पं. का./ता. वृ /१५/३३/१६ अत्र षट् इन्त्रेषु मध्ये... शुद्धजीवास्तिकाया-भिधानं शुद्धारमदन्यं ध्यातन्यमित्यभिप्रायः । = छह् द्वन्योमिसे शुद्ध जीवास्तिकाय नामवाला शुद्धारमदन्य ही ध्यान किया जाने योग्य है, ऐसा अभिप्राय है।
- द्र. सं./टी./अधिकार २ की जूलिका/पृ.७१/८ अत ऊर्ध्य पुनरिष घट्-द्रव्याणां मध्ये हेयोपावेयस्वरूपं विशेषेण विचारयति । तत्र शुद्ध-निश्चयनयेन शक्तिरूपेण शुद्धबुद्धै कस्वभावस्वास्त्रयें जीवा उपादेया भवन्ति । व्यक्तिरूपेण पुनः पृञ्चपरमेष्ठिन एव । तत्राप्यहिसिद्धद्वयमेव । तत्रापि निश्चयेन सिद्ध एव । परमनिश्चयेन तु...परमसमाधिकाले सिद्धसदृशः स्वशुद्धारमेवोपादेयः शेषद्रव्याणि हेयानीति तारपर्यम् । = तदनन्तर छह द्रव्यों मेंसे क्या हेय है और क्या उपादेय इसका विशेष विचार करते हैं । वहाँ शुद्ध निश्चयनयकी अपेक्षा शक्तिरूपसे शुद्ध-बुद्ध एक स्वभावके धारक सभी जीव उपादेय हैं, और व्यक्तिरूपसे पंचपरमेष्ठी ही उपादेय है । उनमें भी अर्हन्त और सिद्ध मे दो ही उपादेय हैं । इन दो में भी निश्चयनय की अपेक्षा सिद्ध ही उपादेय हैं । परम निश्चयनयसे परम समाधिके कालमें सिद्ध समान निज शुद्धारमा ही उपादेय है । अन्य द्रव्याहेय है ऐसा तारपर्य है ।

## ३. षट्द्रव्य विभाजन

#### ३. चेतनाचेतन विभाग

प्र. सा./मू./१२७ वब्बं जीवमजीवं जीवो पुण चेदणोवओगमओ । पोग्ग-लदक्वप्पमुहं अचेदणं हबदि य अज्जीवं । चद्रव्य जीव और अजीवके भेदसे दो प्रकार हैं । उसमें चेतनामय तथा उपयोगमय जीव है और

- पुद्गलन्नच्यादिक अचेतन द्रव्य हैं। (ध. ३/१,२,१/२/२) (वसु.मा./२८) (पं. का/ता. व. ६६/१६) (द्र. स./टो./अधि २ की चूलिका/७६/८) (न्या. दी /३/६७६/१२२)।
- पं. का /मू./१२४ आगासकालपुरग्लधम्माधम्मेसु णरिथ जीवगुणः।
  तेसि अचेदणारथं भणिदं जीवस्स चेदणदा ११२४। = आकाश, काल,
  पुद्रगल, धर्म और अधर्ममे जीवके गुण नहीं हैं, उन्हें अचेतनपना कहा
  है। जीवको चेतनता है। अर्थात् छह द्रव्योमें पाँच अचेतन हैं और
  एक चेतन। (त. सू./५/१-४) (पं. का./त. प्र./१७)

### २. मूर्तामूर्त विमाग

- पं.का,/मू./६७ आगासकालजीवा धम्माधम्मा य मुत्तिपरिहीणा।
  मुत्तं पुग्गलदन्त्रं जोवो खलु चेदणो तेमु ।=आकाश, काल, जीव,
  धर्म, और अधर्म अपूर्त हैं। पुद्गलद्गन्य पूर्त है। (त.सू./४/४)
  (वसु आ./२८) (द्र. सं./टो./अधि २ की चूलिका/ॐ/२) (पं.का./ता. वृ/२७/४६/१८)।
- घ, ३/१.२ १/२/ पंक्ति नं, तं च दव्वं दुबिहं, जीवद्व्वं अजीवद्व्वं चेदि।२। जंतं अजीवद्व्यं तं दुबिहं, क्रिव अजीवद्व्यं अक्रिव अजीवद्व्यं चेदि। तत्थ जं तं क्रविअजीवद्व्यं ''पुद्दगला' रूपि अजीवद्व्यं श्रम्भद्व्यं तं चुडिवहं, धम्मद्व्यं अध्ममद्व्यं, आगासद्व्यं कालद्व्यं चेदि।। च वहं द्रव्यं दो प्रकारका है—जीवद्रव्यं और अजीवद्रव्यं। उनमेसे अजीवद्रव्यं दो प्रकारका है—जीवद्रव्यं और अजीवद्रव्यं। उनमेसे अजीवद्रव्यं दो प्रकारका है—स्पी अजीवद्रव्यं और अक्रपो अजीवद्रव्यं। तहाँ स्पी अजीवद्रव्यं तो पृद्रगल व श्रव्यादि है, तथा अस्पी अजीवद्रव्यं चार प्रकारका है—धमद्रव्यं, अधमद्रव्यं, आकाशद्रव्यं और कालद्रव्यं। (गो. जी /मृ /१६३-१६४/१००६)।

### ३. कियाबान् व भाववान् विभाग

- त. सू./५/७ निष्कियाणि च/७/
- स. सि./६/७/२७३/१२ अधिकृताना धर्माधर्माकाशानां निष्क्रियत्वेऽ-म्युपगमे जीवपुद्गलाना सिक्रियत्वमर्यादापत्रम्। = धर्माधर्मादिक निष्क्रिय है। अधिकृत धर्म अधर्म और आकाशब्द्यको निष्क्रिय मान लेनेपर जीव और पुद्गल सिक्रिय है यह बात अर्थापत्तिसे प्राप्त हो जाती है। (वसु. श्रा/३२) (इ. सं/टो./अधि २ की चूलिका/७७) (प. का/ता. कृ./२०/६७/८)।
- प्र. सा./त. प्र./१२६ क्रियाभाववत्त्वेन केवलभाववत्त्वेन च द्रव्यस्यास्ति विशेष' । तत्र भावबन्तौ क्रियावन्तौ च पुद्दगतजोबौ परिणामाइभेद-संघाताभ्यां चोत्पदामानावतिष्ठमानभज्यमानत्वात । शेषद्रव्याणि तु परिणामादेवोरपद्यमानाव तिष्ठमानभज्यमानत्वादि ति निश्चयः। तत्र परिणामलक्षणो भावः, परिस्पन्दलक्षणा किया। तत्र सर्वेद्रव्याणि परिणामस्वभावत्वात् भाववन्ति भवन्ति । पुद्गालास्तु परिस्पन्दस्वभावस्वात् - क्रियावन्तश्च भवन्ति । तथा जीवा अपि परिस्पन्दस्वभावत्वातः क्रियावन्तश्च भवन्ति । = क्रिया व भाव-बान् तथा केत्रलभावत्रान्की अपेक्षा द्रव्योंके दो भेद हैं। तहाँ पुद्रगत और जीव तो किया व भाव दोनों वाले है. क्यों कि परिणाम द्वारा तथा संघात व भेद द्वारा दोनो प्रकारसे उनके उत्पाद, व्यय व स्थिति होतो हैं और शेष द्रव्य केवल भाववाले ही हैं क्योंकि केवल परिणाम द्वारा ही उनके उत्पादादि होते है। भावका लक्षण परिणाममात्र है और क्रियाका लक्षण परिस्पन्दन। समस्य ही द्रव्य भाववाले हैं. क्यों कि परिणाम स्वभावी है। पुहुगल क्रियावान भी होते हैं, वयों कि परिस्पदन स्वभाववाले हैं। तथा जीव भी कियावाच् भी होते हैं, क्योंकि वे भी परिस्पन्दन स्वभाववाले हैं । ( पं. घ./उ./२५ ) ।

- गो. जी:/मू./१६६/१०१२ गरिठाणोग्नहिकिरिया जीवाणं पुरगलाणमेव हवे। घम्मतियेण हि किरिया मुक्खा पुण साध्या होति ।१६६। = गति स्थिति और अवगाहन ये तीन क्रिया जीव और पुद्दगलके ही पाइये हैं। बहुरि धर्म अधर्म आकाशविषे ये क्रिया नाहीं हैं। बहुरि वे तीनों द्रव्य उन क्रियाओं के केवल साधक है।
- पं. का./ता. व /२%/१%/६ क्रियावन्तो जोवपुद्गती धर्माधर्माकाशकाल-द्रव्याणि पुनर्निष्क्रियाणि । च्जीव और पुद्गत ये दो द्रव्य क्रियावाच् हैं। धर्म, अधर्म, आकाश और काल ये चारो निष्क्रिय है। (पं. ध./ छ./१३३)।
- दे जीव/२/८ (असर्वगत होनेके कारण जीव क्रियाबान् है; जैसे कि पृथिवी, जल आदि असर्वगत पदार्थ) ।

#### ४. एक अनेककी अपेक्षा विमाग

- रा.वा./१/६/६/४४१/२० धर्मद्रव्यमधर्मद्रव्यं च द्रव्यत एकैकमेव।...
  एकमेवाकाशमिति न जीवपुद्दगलवदेषां बहुत्वस्, नापि धर्माद्रिवत् जीवपुद्दगलानामेकद्रव्यत्वस् । = 'धर्म' और 'अधर्म' द्रव्यको अपेक्षा एक ही है, इसी प्रकार आकाश भी एक ही है। जोव व पुद्दगलों-को भॉति इनके बहुत्वपना नही है। और न ही धर्मादिकी भाँति जीव व पुद्दगलोके एक द्रव्यपना है। (द्र सं./टो./अधि २ की चूलिका/ ७७/६); (प.का./ता.वृ./२७/६०/६)।
- वसु.शा./२० धम्माधम्मागासा एगरास्त्वा पएसअविओगा। ववहारकाल-पुग्गल-जीवा हु अणेयस्त्वा ते ।३०। —धर्म, अधर्म और आवाश ये तीनों द्रव्य एक स्वस्त्य है अर्थात् अपने स्वस्त्यको बदसते नहीं, क्योंकि इन तीनों द्रव्योंके प्रदेश परस्पर अवियुक्त हैं अर्थात् लोका-काशमें व्याप्त हैं। व्यवहारकाल, पुद्गल और जीव ये तीन द्रव्य अनेक स्वस्त्य है, अर्थात् वे अनेक रूप धारण करते हैं।

#### ५. परिणामी व नित्यकी अपेक्षा विमाग

वसु.शा./२७,३३ वंजणपरिणइतिरहा धम्मादीआ हवे अपरिणामा। अस्थपरिणामभासिय सदने परिणामिणो अस्था।२७। मुत्ता जीवं कार्य णिचा सेसा पयासिया समये। वंजणमपरिणामचुया इयरे तं परिणयं-पत्ता।३। =धर्म, अधर्म, आकाश और चार द्रव्य व्यंजनपर्यायके अभावसे अपरिणामी कहलाते हैं। किन्तु अर्थपर्यायकी अपेक्षा सभी पदार्थ परिणामी माने जाते हैं, क्योंकि अर्थपर्याय सभी द्रव्योंमें होती है।२७। जीव और पुद्गल इन दो द्रव्योंको छोड़कर शेव चारों द्रव्योंको परमागममे नित्य कहा गया है, क्योंकि उनमें व्यंजनपर्याय नहीं पायी जाती हैं। जीव और पुद्गल इन दो द्रव्योंमे व्यंजनपर्याय पायी जाती है, इसलिए वे परिणामी व अनित्य है।३३। (द.सं./टी./अधि. २ की चुलिका/७६-७; ७७-१०) (प.का./ता.वृ./२७/६०/६)।

#### ६. सप्रदेशी व अप्रदेशीकी अपेक्षा विमाग

वसु. शा./२६ सपएसपंचकालं मुत्तूण पएससंच्या गया। अपएसो खलु कालो पएसन्धन्छ्दो जम्हा ।२६। = कालद्रव्यको छोड़कर शेष पॉच द्रव्य सप्रदेशी जानमा चाहिए, क्योंकि, उनमें प्रदेशोका संच्य पाया जाता है। कालद्रव्य अप्रदेशी है, क्योंकि वह प्रदेशोके बन्ध या समूहसे रहित है, अर्थात् कालद्रव्यके कालाणु भिन्न-भिन्न ही रहते है (इ.सं./टी./अधि, २ की चृलिका/७७/४); (पं.का./ता.कृ./२७/४०/४)। (विशेष दे० अस्सिकाय)

#### ७. क्षेत्रवान् व अक्षेत्रवान्की अपेक्षा विमाग

वसु.श्रा./३१ आगासमेव खित्तं अवगाहणलग्रतण जदो भणियं। सेसाणि पुणोऽखित्तं अवगाहणलग्रतणाभावा। = एक आकारा द्रव्य ही क्षेत्रवास् है क्यों कि उसका अवगाहन लक्षण कहा गया है। शेष पाँच द्रुव्य क्षेत्रवास् नही है, क्यों कि उनमें अवगाहन लक्षण नहीं पाया जाता (पं.का./ता.व./२७/४७/७) (द्र.सं/टी/अधि. २ की चूर्तिका/ ७७/७)। (विशेष दे० आकाश/व)।

#### ८. सर्वगत व असर्वगतकी अपेक्षा विमाग

वस शा /३६ सठवगदत्ता सठवगमा वासं णेव सेसगं इठवं। = सर्वेठयापक होनेसे आकाशको सर्वगत कहते हैं। शेव कोई भी सर्वगत नहीं है। द्र.सं/टी./अघि २ की चूलिका/७८/११ सञ्बगदं सीनालीकञ्याप्त्यपेक्षया सर्वगतमाकाशं भण्यते । लोकव्याप्त्यपेत्या धर्माधर्मी च । जीवद्रव्यं पुनरेकजीवापेक्षमा लोकपूर्णावस्थामां विहास असर्वगतं, नानाजीवा-पेक्षया सर्वगतमेव भवति । पुद्रगलद्रव्यं पुनर्लोकरूपमहास्कन्धापेक्षया सर्वगतं, शेषपद्भगतापेक्षया सर्वगतं न भवति । कालद्रव्यं पूनरेक-कालाण्डव्यापेक्षया सर्वगतं न भवति, लोकप्रदेशप्रमाणनानाकालाण्-विवक्षया सोके सर्वगतां भवति । = सोकालोकव्यापक होनेकी अपेक्षा आकाश सर्वगत कहा जाता है। लोकमें व्यापक होनेकी अपेक्षा धर्म और अधर्म सर्वगत हैं। जीवद्रव्य एकजीवकी अपेक्षा लोकपूरण समुद्धातके सिनाय असर्वगत है। और नाना जोवोकी अपेक्षा सर्वगत ही हैं। पुद्दगलद्रवय लोकव्यापक महास्कन्धकी अपेक्षा सर्वगत है और शेष पुद्रगत्नोंकी अपेक्षा असर्वगत है। एक कालाणुदव्यकी अपेक्षा तो कालद्रव्य सर्वगत नहीं है, किन्तु लोकप्रदेशके बराबर असंख्यात कालाणुओंकी अपेक्षा कालद्रव्य लोकमे सर्वगत है (पं.का./ता वृ /२७/ ५७/२१) ।

#### ९. कर्ता व मोक्ताकी अपेक्षा विमाग

वसु.शा./३६ कत्ता सुहासुहाणं कम्माणं फलभोयओ जम्हा। जीवो तप्फलभोया सेसाण कत्तारा ।३६।

द्र.सं./टी./अधि २ की चूलिका /७८/६ शुद्धद्रव्यार्थिकनयेन यद्यपि घटपटादीनामकर्ता जीवस्तथाष्यशुद्धनिश्चयेन ...पुण्यपापनन्थयोः कर्ता तत्फलभोक्ता च भवति । मोक्षस्यापि कर्ता तत्फलभोक्ता च भवति । मोक्षस्यापि कर्ता तत्फलभोक्ता चेति । शुभाशुभशुद्धपरिणामानां परिणमनमेव कर्तृ त्वं सर्वत्र ज्ञातन्य-मिति । पुद्गलादिपञ्चद्वव्याणां च स्वकीय-स्वकीयपरिणामेन परिणमनमेव कर्तृ त्वम् । वस्तुवृत्त्या पुनः पुण्यपापादि छपेणाकर्तृ त्व-मेव । =१. जीव शुभ और अशुभ कर्मीका कर्ता तथा जनके फलका भोक्ता है, किन्तु शेष द्रव्य न कर्मीके कर्ता है न भोक्ता ।३४। २. शुद्धद्रव्यार्थिकनयसे यद्यपि जीव घटपट आदिका अकर्ता है. तथापि अशुद्धनिश्चयनयसे पुण्य, पाप व बन्ध, मोक्ष तन्त्रोका कर्ता तथा उनके फलका भोक्ता है । शुभ, अशुभ और शुद्ध परिणामोंका परिणमन ही सर्वत्र जीवका कर्तापना जानना चाहिए । पुद्दगलादि पाँच द्रव्योका स्वकीय स्वकीय परिणामोंके द्वारा परिणमन करना ही

कर्तापना है। वस्तुतः पुण्य पाप आदि रूपसे उनके अकर्तापना है। (पं.का /ता वृ /२७/१७/१४)।

#### १०. द्रष्यके या वस्तुके एक दो भादि भेदींकी अपेक्षा विभाग

| विकल्प | द्रव्यकी अपेक्षा<br>(क पा•१/१-१४/५१०७/<br>२११-२१५ )                                                                                   | वस्तुकी अपेक्षा<br>(घ १/४,१,४५/१६८-१६१)                                     |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ٤      | स्ता                                                                                                                                  | सत                                                                          |
| ે સ    | जीव, अजीव                                                                                                                             | जीवभाव-अजीवभाव। विधि-<br>निषेध। मूर्त-अमूर्त। अस्ति-।<br>काय-अनस्तिकाय      |
| 3      | भव्य, अभव्य, अनुभय                                                                                                                    | द्रव्य, गुण, पर्याय                                                         |
| 8      | (जीव) ≈ संसारी, अससारी<br>(अजीव) = पुइगल, अपुइगल                                                                                      | बद्ध, मुक्त, बन्धकारण, मोक्ष-<br>कारण                                       |
| ŧ      | (जीव) == भव्य, अभव्य,<br>अनुभूय (अजीव) == भूर्त,                                                                                      | औदयिक, औपशामिक, क्षायिक,<br>क्षायोपशमिक, पारिणामिक                          |
| Ę      | अमूतं<br>जीव, पुड्गल, धर्म, अधर्म<br>काल व आकाश                                                                                       | द्रव्यवत्                                                                   |
| ও      | जीव, अजीव, आसव,<br>बन्ध, संबर, निर्जरा, मेश्स                                                                                         | बद्ध, मुक्तः पुद्धगल, धर्म, अधर्म,<br>काल व आकाश                            |
| ۷      | जोबास्त्रज्ञ, अजीवास्त्रव,<br>जीवसंवर, अजीवसंवर<br>जीवनिर्जरा, अजीवनिर्जरा                                                            | भव्य मंसारी, अभव्य संसारी,<br>मुक्त जीव, पुद्दगल, धर्म, अधर्म,<br>आकाश, काल |
| \$     | जीवमोक्ष, अजीवमोक्ष<br>जीव, अजीव, पुण्य, पाप,<br>आस्रव, संवर, निर्जरा,                                                                | द्रव्यवत्                                                                   |
| १०     | त्रन्ध, मोक्ष<br>(जीव) = एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय,<br>त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय,  <br>पंचैन्द्रिय (अजीव) पुढ्गल                        | द्रव्यवत्                                                                   |
| ११     | धर्म, अधर्म, आकाश, काल<br>(जोव) = पृथिवी, अप, तेज,<br>वायु, वनस्पति, व त्रस तथा<br>(अजीव) = पुद्दगल, धर्म,                            | द्रव्यवत्                                                                   |
| १२     | अधर्म, आकाश व काल<br>(जोव) = पृथिवी, अप. तेज,<br>बायु, बनस्पति, संज्ञी,<br>असंज्ञी; तथा (अजीव) =                                      |                                                                             |
| į      | पुद्गाल, धर्म, अधर्म, आकाश<br>व काल                                                                                                   |                                                                             |
| १३     | (जीव)=भव्य, अभव्य,<br>अनुभय: (पुद्गाल)=बाहर-<br>बाहर, बाहर, बाहरसूक्ष्म,<br>सूक्ष्मबाहर, सुक्ष्म, सूक्ष्म-<br>सूक्ष्म; (अमुत्त अजीव)= | <del></del>                                                                 |
|        | धर्म, अधर्म, आकाश, काल                                                                                                                |                                                                             |

Jain Education International

## ४. सत् व द्रव्यमें कथंचित् भेदामेद

## ९. सत् या द्रब्यकी अपेक्षा द्वैत-अद्वैत

#### १. एकान्त अद्वैतपक्षका निरास

जगत्में एक ब्रह्मके अतिरिक्त अन्य कुछ नहीं, ऐसा 'ब्रह्माहैत' माननेसे-प्रत्यक्ष गोचर कर्ता, कर्म आदिके भेद तथा शुभ-अशुभ कर्म, उनके मुख-दुःखरूप फल. मुख-दुःखके आश्रयभूत यह लोक व परलोक, विद्या व अविद्या तथा बन्ध व मोश इन सब प्रकारके हैं तोंका सर्वथा अभाव ठहरे। (आग्न मी./२४-२१)। बौद्ध दर्शनका प्रतिभासाहुँ त तो किसी प्रकार सिद्ध ही नहीं किया जा सकता। यदि ज्ञेयभूत वस्तुओंको प्रतिभासमें गर्भित करनेके लिए हेतु देते हो तो हेतु और साध्यरूप हैतको स्वीकृति करनी पड़ती हैं और आगम प्रमाणसे मानते हो तो बचनमात्रसे ही हैतता आ जाती है। (आग्न, मी./२६) दूसरी बात यह भी तो है कि जेसे 'हेतु' के बिना 'अहेतु' शब्दकी उत्पत्ति नहीं होती वैसे हो हैतके बिना अहैतकी प्रतिपत्ति कैसे होगी। (आग्न. मी./२७)।

#### २. एकान्त द्वैतपक्षका निरास

वैशेषिक लोग द्रव्य. गुण, कर्म आदि पदार्थों को सर्वथा भिन्न मानते हैं। परन्तु उनको यह मान्यता युक्त नहीं है, क्यों कि जिस पृथक्त नामा गुणके द्वारा वे ये भेद करते हैं. वह स्वयं हो बेचारा द्रव्यादिसे पृथक् होकर, निराक्ष्य हो जाने के कारण अपनी सत्ता लो बैठेगा, तब दूसरों को पृथक् कंसे करेगा। और यदि उस पृथक्तको द्रव्यसे अभिन्न मानकर अपने प्रयोजनको सिद्धि करना चाहते हो तो उन गुण, कर्म आदिको द्रव्यसे अभिन्न क्यों नहीं मान होते। (आ. मी /२०) इसी प्रकार भेदवादी बौद्धों के यहाँ भी सन्तान, समुदाय, व प्रत्यभाव (परत्योक) आदि पदार्थ नहीं भन सकेंगे। परन्तु ये सब बातें प्रमाण सिद्ध हैं। दूसरी बात यह है कि भेद पक्षके कारण वे ज्ञेयको ज्ञानसे सर्वथा भिन्न मानते हैं। तब ज्ञान ही किसे कहोगे । ज्ञानके अभावसे ज्ञेयका भी अभाव हो जायेगा। (आ. मी./२६-३०)

#### ३. कथंचित् द्वैत व अद्रैतका समन्वय

अतः दोनोको सर्वथा निरपेक्ष न मानकर परस्पर सापेक्ष मानना चाहिए, क्यों कि. एकत्वके बिना पृथक्त और पृथक्त के बिना एकत्व प्रमाणताको प्राप्त नहीं होते। जिस प्रकार हेतु अन्वय व व्यतिरेक दोनों रूपोंको प्राप्त होकर ही साध्यकी सिद्धि करता है, इसो प्रकार एकत्व व पृथक्त दोनोंसे पदार्थको सिद्धि होती है। (आग्न मी./३३) सत् सामान्यकी अपेक्षा सर्वद्रव्य एक है और स्व स्व लक्षण व गुणों आदिको धारण करनेके कारण सब पृथक् पृथक् हैं। (प्र. सा./मू व त प्र/६७-६८): (आग्न. मी./३४): (का. अ/२३६) प्रमाणगोचर होनेसे उपरोक्त द्वेत व अद्वेत दोनों सत्स्वरूप है उपचार नहीं, इसलिए गौण मुख्य विवक्षासे उन दोनों में अविरोध है। (आग्न. मी./३६) (और भी देखो क्षेत्र, काल व भावकी अपेक्षा भेदाभेद)।

## २. क्षेत्र या प्रदेशोंकी अपेशा द्रव्यमें भेद कथंचित् भेदाभेद

#### १. द्रव्यमें प्रदेशकत्यनाका निर्देश

जिस पदार्थमें न एक प्रदेश है और न महुत वह सून्य मात्र है। (प्र सा./मू./१४४-१४६) आगममें प्रत्येक द्रव्यके प्रदेशोंका निर्देश किया है (दे० वह वह नाम )—आत्मा असंख्यात प्रदेशी है, उसके एक-एक प्रदेशपर अनन्तानन्त कमप्रदेश, एक-एक कमप्रदेशमें अनन्तानन्त औदारिक शरीर प्रदेश, एक-एक शरीर प्रदेशमें अनन्ता-

नन्तं विससोपचय परमाणु हैं। इसी प्रकार धर्मादि द्रव्योमें भी प्रदेश भेद जान लेना चाहिए । (रा. वा./श/८/१४/४५१/७)।

#### २. आकाशके प्रदेशवस्वमें हेतु

१, घटका क्षेत्र पटका नहीं हो जाता। तथा यदि प्रदेशभिन्नता न होती तो आकाश सर्वव्यापी न होता। (रा. वा./४/८/४/४४०/३); (पं, का /त.प्र./१)। २. यदि आकाश अप्रदेशी होतातो पटना मथुरा आदि प्रतिनियत स्थानोंमें न होकर एक ही स्थानपर हो जाते। (रा. वः./४/८/१८/४४/२१)। ३. यदि आकाशके प्रदेश न माने जायें तो सम्पूर्ण आकाश ही श्रोत्र बन जायेगा। उसके भीतर आसे हुए प्रतिनियत प्रदेश नहीं। तब सभी शब्द सभीको सुनाई देने चाहिए। (रा. वा./४/८/१६/४४१/२७)। ४. एक परमाणु यदि पूरे आकाशसे स्पर्श करता है तो आकाश अणुबस बन जायेगा अथवा परमाणु विभु वन जायेगा, और यदि उसके एक देशसे स्पर्श करता है तो आकाशके प्रदेश मुख्य ही सिद्ध होते हैं, औपचारिक नहीं । ( रा. वा./६/८/१९/४५१/२८ ) । ६. एक आश्रयसे हटाकर दूसरे आश्रयमें अपने आधारको से जाना, यह वैशेषिक मान्य 'कर्म' पदार्थ-का स्वभाव है। आकाशमें प्रदेशभेदके बिना यह प्रदेशान्तर संक्रमण नहीं बन सकता। (रा.वा./४/५/२०/४४१/३१)। ६ आकाशमें दो उँगलियाँ फैलाकर इनका एक क्षेत्र कहनेपर—यदि आकाश अभि-ज्ञांशवाला अविभागी एक द्रव्य है तो दोमें से एकवाले अंशका अभाव हो जायेगा, और इसी प्रकार अन्य अन्य अंशोंका भी अभाव हो जानेसे आकाश अणुमात्र रह जायेगा। यदि भिन्नांशवाला एक द्रव्य है तो फिर आकाशमें प्रदेशभेद सिद्ध हो गया। - यदि उँग-लियोंका क्षेत्र भिन्न है तो आकाशको सविभागी एक द्रव्य माननेपर उसे अनन्तपना प्राप्त होता है और अविभागी एकद्रव्यमाननेपर उसमें प्रदेश भेद सिद्ध होता है( प्र. सा./त् प्र./१४० )**(विशेष दे० आकाश/२**)

#### ३. जीव द्रव्यके प्रदेशत्वमें हेतु

१. आगममें जोबद्रव्य प्रदेशोंका निर्देश किया है । (दे० जोब। ४/१); (रा. वा./६/-१६/४६१/७)। २. आगममें जीवके प्रदेशोंमें चल व अचल प्रदेशरूप विभाग किया है (दे० जोव/४)। ३. आगममें चक्षु आदि इन्द्रियोंमें प्रतिनियत आत्मप्रदेशोंका अवस्थान कहा है। (दे० इन्द्रिय/३/६)। उनका परस्परमें स्थान संक्रमण भी नहीं होता। (रा. वा./६/-/१९/४६१/९०)। ४. अनादि कर्मबन्धनबद्ध संसारी जीवमें सावयनपना प्रत्यक्ष है। (रा. वा./६/८/२८/४६२/८)। ६. आत्माके किसी एक देशमें परिणमन होनेपर उसके सर्वदेशमें परिणमन पाया जाता है। (पं. ६/६६४)।

#### ४, द्रव्योंका यह भदेशमेद उपचार नहीं है

१, मुख्यके अभावमें प्रयोजनवश अन्य प्रसिद्ध धर्मका अन्यमें आरोप करना उपचार है। यहाँ सिंह व माणवकवत पुद्गालादिके प्रदेशवत्त्वमें मुख्यता और धर्मादि द्रव्योंके प्रदेशवत्त्वमें गौणता हो ऐसा नहीं है, क्योंकि दोनों ही अवगाहकी अपेक्षा तुल्य हैं। (रा. वा /k/=/११/४५०/२६)। २. जैसे पुद्गाल पदार्थोंमें 'घटके प्रदेश' ऐसा सोपपद व्यवहार होता है, वैसा ही धर्मादिमें भी 'धर्मद्रव्यके प्रदेश' ऐसा सोपपद व्यवहार होता है। 'सिंह' व 'माणवक सिंह'' ऐसा निरुपपद व सोपपदलप भेद यहाँ नहीं है। (रा. वा /k/-/११/४६०/२६)। ३. सिंहमें मुख्य क्रूरता आदि धर्मोंको देखकर उसके माणवकमें उपचार करना बन जाता है, परन्तु यहाँ पुद्गाल और धर्मादि सभी द्रव्योंके मुख्य प्रदेश होनेके कारण, एकका दूसरेमें उपचार करना नहीं क्रता। (रा. वा /k/-/१३/४६०/२२)। ४. पौद्गालिक घटादिक द्रव्य प्रदेश होने के वारण होता देवा आदि निज अवयवों हारा प्रदेशोंका व्यवहार बन जाता है, परन्तु धर्मादि द्रव्य परोक्ष होने से

बैसा व्यवहार सम्भव नहीं है। इसलिए उनमें मुख्य प्रदेश विद्यमान रहनेपर भो परमाणुके नामसे उनका व्यवहार किया जाता है।

#### ५. प्रदेशमेद करनेसे द्रव्य खण्डित नहीं होता

- १. घटादिकी भाँति धर्मादि द्रव्योंमें विभागी प्रदेश नहीं हैं। अतः अविभागी प्रदेश होनेसे वे निरवयव हैं। (रा. वा./४/५/६/४४०/८)।
- २. प्रदेशको ही स्वतन्त्र द्रव्य मान लेनेसे द्रव्यके गुणोंका परिण-मन भी सर्वदेशमें न होकर देशांशोंमें ही होगा। परन्तु ऐसा देखा नहीं जाता, क्योंकि, देहके एकदेशमें स्पर्श होनेपर सर्व शरीरमें इन्द्रियजन्य ज्ञान पाया जाता है। एक सिरेपर हिनाया नौंस अपने सर्व पर्योगें नरानर हिलता है। (पं.ध./पू./३१-३१)
- ३. यदापि परमाणु व कालाणु एकप्रदेशी भी द्रव्य हैं, परन्तु वे भी अखण्ड हैं। (पं.ध./पू./३६)
- ४. द्रव्यके प्रत्येक प्रदेशमें 'यह वही द्रव्य है' ऐसा प्रत्यय होता है। (पं.ध./पू./३६)

#### ६. सावयव व निरवयवपनेका समन्वय

१. पुरुषको दृष्टिसे एकत्व और हाथ-पाँव आदि अंगोंकी दृष्टिसे अने-करवकी भाँति आरमाके प्रदेशोंमें द्रव्य व पर्धाय दृष्टिसे एकत्व अनेकत्वके प्रति अनेकान्त है। (रा. वा/६/८/२६/४६२/१) २. एक पुरुषमें लावक पाचक आदि रूप अनेकत्वकी भाँति धर्मादि द्रव्योंमें भी द्रव्यकी अपेक्षा और प्रतिनियत प्रदेशोंकी अपेक्षा अनेकत्व है। (रा.वा/६/८/२६/४६२/३) ३. अखण्ड उपयोगस्वरूपकी दृष्टिसे एक होता हुआ भी व्यवहार दृष्टिसे आत्मा संसारावस्थामें सावयव व प्रदेशवान् है।

## ३. कारुकी या पर्याय-पर्यायीकी अपेक्षा द्रव्यमें कथं-चित् भेदाभेद

#### कथंचित् अमेद पक्षमें युक्ति

१. पर्यायसे रहित इन्य (पर्यायी) और इन्यसे रहित पर्याय पायी नहीं जाती, अतः दोमों अनन्य हैं। (पं.का,/मू./१२) २. गुणों न पर्यायोंको सत्ता भिन्न नहीं है। (प्र.सा./मू./१०७); (घ.८/३,४/६/४); (पं.ध./पू./१९७)

#### २. कथंचित् भेद पक्षमें युक्ति

१. जो द्रवय है, सो गुण नहीं और जो गुण है सो पर्याय नहीं, ऐसा इनमें स्वरूप भेद पाया जाता है। (प्र.सा./त.प्र./१३०)

#### मेदामेदका समन्वय

१. लक्षणकी अपेक्षा द्रव्य (पर्यायी) व पर्यायमें भेद है, सथा वह द्रव्यसे पृथ नहीं पायी जाती इसलिए अभेद है। (क.पा. १/१-१४/६२४३-२४४/२०८/१); (क.पा.१/१-२१/६३६४/३०३/३) २. धर्मे-धर्मीरूप भेद होते हुए भी वस्तुरवरूपसे पर्याय व पर्यायोमें भेद नहीं है। (पं.का/त.प्र./१२); (का.अ./मू./२४४) ३. सर्व पर्यायोमें भेद नहीं है। (पं.का/त.प्र./१२); (का.अ./मू./२४४) ३. सर्व पर्यायोमें अन्वयरूपसे पाया जानेके कारण द्रव्य एक है, तथा अपने गुण-पर्यायोकी अपेक्षा अनेक है। (ध.३/१,२,१/१को. ६/६) ४. त्रिकाली पर्यायोका पिण्ड होनेसे द्रव्य कथं चित् एक व अनेक है। (ध.३/१,२,१/१को.३/४); (भ.१/४,१,४४/१को.६६/१०३) ६. द्रव्यरूपसे एक तथा पर्याय रूपसे अनेक है। (रा.वा./१/९/१९/७/२१); (न. दी./३/६०१/२३)

## प्त. भावकी अर्थात् धर्म-धर्मीकी अपेक्षा द्रव्यमें कथंचित् भेदाभेद

#### १. कथंचित् अमेदपक्षमें युक्ति

१. इन्य, गुण व पर्याय ये तीनों ही धर्म प्रदेशोसे पृथक्-पृथक होकर युतसिद्ध नहीं हैं बिक तादारम्य हैं। (पं.का/मू./५०); (स. सि./४/३८/३० पर उद्वधृत गाथा); (प्र. सा./त. प्र/६८,१०६) २. अग्रुतसिद्ध पदार्थीमें संयोग व समवाय आदि किसी प्रकारका भी सम्बन्ध सम्भव नहीं है। (रा.वा/४/२/१०/४३१/२४); (क.पा/ १/१-२०/१३२२/३६४/१) ३. गुण द्रवयके आश्रय रहते हैं। थर्मीके बिना धर्म और धर्मके बिना धर्मी टिक नहीं सकता। (पं.का./ म् /१३); (आप्त-मी:/७६); (ध /१/४,१,२/४०/६), (पं.ध /प्त./७) ४. यदि इच्य स्वयं सत् नहीं तो वह द्रव्य नहीं हो सकता। (प्र. सा./मू /१०६) ६. तादारम्य होनेके कारण गुणोंकी आत्मा या जनका शरीर ही द्रव्य है। (आम्र.मी./७४); (वंध./पू./३६,४३८) ६, यह कहना भी युक्त नहीं है कि अभेद होनेसे उनमें परस्पर लक्ष्य-लक्षण भाव न बन सकेगा, क्योंकि जैसे अभेद होनेपर भी दीपक और प्रकाशमें लक्ष्य-लक्षण भाव भन जाता है, उसी प्रकार अस्माव ज्ञानमें तथा अन्य द्रव्यों व उनके गुणों में भी अभेद होते हुए लक्ष्य-लक्षण भाव भन जाता है । (रा.वा./४/२/१९/४४०/१) ७ द्रव्य व उसके गुणोर्मे द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावकी अपेक्षा अभेद है । (पं.का./ता.वृ./४२/८५/८) ।

#### २. कथंचित् भेदपक्षमें युक्ति

१ जो द्रव्य होता है सो गुण व पर्याय नहीं होता और जो गुण पर्याय हैं वे द्रव्य नहीं होते, इस प्रकार इनमें परस्पर स्वरूप भेद है। (प्र.सा./त.प्र./१३०) २, यदि गुण-गुणी रूपसे भी भेद न करें तो दोनोंमें-से किसीके भी लक्षणका कथन सम्भव नहीं। (ध.३/१.२.१/६/३); (का.ख./मू./१८०)।

#### ३. भेदाभेदका समन्वय

१, लक्ष्य-स्थण रूप भेद होनेपर भी वस्तु स्वरूपसे गुणव गुणी अभिन्न है। (पं.का/त.प्र./१) २. विशेष्य-विशेषणरूप भेद होते हुए भी दोनों वस्तुत अपृथक् हैं। (क.पा.१/१-१४/\$२४२/ २८६/३) ३. द्रव्यमें गुण गुणी भेद प्रादेशिक नहीं बिक्क अत-द्भाविक है अर्थात् उस उसके स्वरूपकी अपेक्षा है। (प्र.सा./त.प्र./ १८ अ. संज्ञा आदिका भेद होनेपर भी दोनों लक्ष्य-लक्षण रूपसे अभिन्न हैं। (रा.वा.२/=/६/११९/२२) ४. संज्ञाकी अपेक्षा भेद होनेपर भी सत्ताकी अपेक्षा दोनोंमें अभेद है। (पं.का./त.प्र./१३) ६. संज्ञा आदिका भेद होनेपर भी स्वभावसे भेद नहीं है। (पं. का./मू./४१-४२) ७. संज्ञा तक्षण प्रयोजनसे भेद होते हुए भी दोनोंमें प्रदेशोंसे अभेद है। (पं.का./मू./४५-४६); (आप्त.मो./७१-७२); (स.सि /४/२/२६७/७); (पं.का./त.प्र /४०~४२) ८ धर्मीके प्रश्येक धर्मका अन्य अन्य प्रयोजन होता है। उनमेंसे किसी एक धर्मके मुख्य होनेपर शेष गौण हो जाते हैं। (आप्त.मी./पर); (ध.६/ ४,१,४६/१लो.६८/१८३) ६ द्वव्यार्थिक दृष्टिसे द्वव्य एक व अखण्ड है, तथा पर्यायाधिक दृष्टिसे उसमें प्रदेश, गुणव पर्याय आदिके भेद हैं। (पं.ध./पू./८४)

## प्कान्त भेद या अभेद पक्षका निरास

#### १. एकान्त अमेद पक्षका निरास

१० पुण व गुणीमें सर्वधा अभेद हो जानेपर या तो गुण ही रहेंगे, या फिर गुणी ही रहेगा। तक दोनोंका पृथक्-पृथक् व्यपदेश भी सम्भव न हो सकेगा। (रा. वा/८/२/१/४३१/१२)
२. अकेले गुणके या गुणीके रहनेपर—यदि गुणी रहता है तो गुणका
अभाव होनेके कारण वह निःस्वभावी होकर अपना भी विनाश कर
बैठेगा। और यदि गुण रहता है तो निराश्रय होनेके कारण वह
कहाँ टिकेगा। (रा.वा/६/२/१४३६/१३), (रा.वा/६/२/१४४०/१०)
३ द्रव्यको सर्वथा गुण समुदाय मानने वालोंसे हम पूछते हैं, कि
वह समुदाय द्रव्यसे भिन्न है या अभिन्न १ दोनों ही पशोंमें अभेदें
व भेदपक्षमें कहे गये दोष आते हैं। (रा.वा/६/२/१४४०/१४)

#### २. एकान्त मेद पक्षका निरास

१. गुण व गुणी अविभक्त प्रदेशी है, इसलिए भिन्न नहीं हैं। (पं.का /मू./४४) २. इठ्यसे पृथक् गुण उपलब्ध नहीं होते। (रा.वा/ ४/३८/४/०१/२०) ३. धर्म व धर्मीको सर्वथा भिन्न मान लेनेपर कारणकार्य, गुण-गुणी आदिमें परस्पर 'यह इसका कारण है और यह इसका गुण है' इस प्रकारकी वृक्ति सम्भव न हो सकेगी। या दण्ड दण्डीकी भॉति युत्तसिद्धरूप वृक्ति होगी। (आप्त. मी./६२-६३) ४. धर्म-धर्मीको सर्वथा भिन्न माननेसे विशेष्य-विशेषण भाव घटित नहीं हो सकते। (स.म./४/१७/१०) ६, इञ्यसे पृथक् रहनेवाला गुण निराधय होनेसे असद हो जायेगा और गुणसे पृथक् रहनेवाला दृष्य नि'स्वरूप होनेसे कल्पना मात्र बनकर रह जायेगा। (पं.का./ मू./४४-४४) (रा.वा/४/१८/४३६/१६) ६. क्योंकि नियमसे गुण द्रव्यके आध्यसे रहते है. इसलिए जितने गुण होंगे उतने हो द्रव्य हो जायेगे। (पं.का /मू./४४) ७. आत्मा ज्ञानसे पृथक् हो जानेके कारण जड़ बनकर रह जायेगा। (रा.वा/१/६/११/४६/१६)

#### ३. धर्म-धर्मीमें संयोग सम्बन्धका निरास

अब यदि भेद पक्षका स्वीकार करनेवाले वैशेषिक या बौद्ध दण्ड-दण्डीवत् गुणके संयोगसे द्रव्यको 'गुणवात्' कहते हैं तो उनके पक्षमें अनेकों दूषण आते हैं — १, द्रव्यरन या उष्णत्न आदि सामान्य धर्मोंके योगसे द्रव्य व अग्नि द्रध्यत्ववान् या उष्णत्ववान् वन सकते है पर द्रव्य या उष्ण नहीं। (रा. वा,/४/२/४/४३/३२);(रा. वा/ १/१/१२/६/४) । २, जैसे 'घट', 'पट' को प्राप्त नहीं कर सकता अर्थात् उस रूप नहीं हो सकता, तब 'गुण', 'द्रव्य' को कैसे प्राप्त कर सकेगा (रा. बा./५/२/११/४३६/३१)। ३. जैसे कच्चे मिट्टीके घड़ेके अग्निमें पकनेके पश्चात् लाल रंग रूप पाकज धर्म उत्पन्न हो जाता है, उसी प्रकार पहले न रहनेवाले धर्म भी पदार्थ में पीछेसे उत्पन्न हो जाते हैं। इस प्रकार 'पिठर पाक' सिद्धान्तको नतानेवाले वैशेषिकोंके प्रति कहते हैं कि इस प्रकार गुणको द्रवयसे पृथक् मानना होगा, और वैसा माननेसे पूर्वोक्त सर्व दूषण स्वतः प्राप्त हो जायेंगे । ( रा. वा./४/ २/१०/४३१/२२)। ४. और गुण-गुणीमें दण्ड-दण्डीवत युतसिद्धत्व दिखाई भी तो नहीं देता। (प्र. सा./ता. वृ./६८)। १. यदि युत सिद्धपना मान भी लिया जाये तो हम पूछते हैं, कि गूण जिसे निष्क्रिय स्वीकार किया गया है, संयोगको प्राप्त होनेके लिए चलकर द्रव्यके पास केसे जायेगा। (रा. वा./४/२/१/४३१/१६) ६. दूसरी बात यह भी है कि संयोग सम्बन्ध तो दो स्वतन्त्र सत्ताधारी पदार्थों-में होता है, जैसे कि देवदत्त व फरसेका सम्बन्ध। परन्तु यहाँ तो द्रव्य व गुण भित्र सत्ताधारी पदार्थ ही प्रसिद्ध नहीं है, जिनका कि संयोग होना सम्भव हो सके। (स. सि./४/२/२६६/१०) (रा. वा./ शेशीप्रीक्षीप ); ( रा. वा./१/६/११/४६/१६ ); ( रा. वा./५/२/१०/ ४३६/२०); ( रा. वा./५/२/३/४३६/३१); ( क, पा. १/१-२०/§ ३२२/ ३५३/६)। ७. गुण व गुणीके संयोगसे पहले न गुणका लक्षण किया जासकता है और न गुणीका। तथान निराश्रय गुणकी सन्तारह सकती है और न निःस्वभावी गुणी की। (पं. घ./पू./४१-४४)।८.

यदि उष्ण गुणके सयोगसे अग्नि उष्ण होती है तो वह उष्णपुण भी अन्य उष्णपुणके योगसे उष्ण होना चाहिए। इस प्रकार गुणके योगसे द्रव्यको गुणी माननेसे अनवस्थादोष आता है। (रा. वा /१/१/१०/६/२६): (रा. वा /१/१/१०/६/२६): (रा. वा /२/=/६/१९६/१७)। ह. यदि जिनका अपना कोई भी लक्षण नहीं है ऐसे द्रव्य व गुण, इन दो पदार्थों के मिलनेसे एक गुण-वान् द्रव्य उत्पन्न हो सकता है तो दो अन्धों के मिलनेसे एक नेत्रवाच् हो जाना चाहिए। (रा. वा /१/६/११/४६/२०): (रा. वा./६/२३/३/४६/२०): (रा. वा./६/२०): (रा. वा./६/२३/४६/२०): (रा. वा./६/२०): (रा. वा./६/२०): (रा. वा./६/१०/६/१८):

#### ४. धर्म व धर्मीमें समवाय सम्बन्धका निरास

यदि यह कहा जाये कि गुण व गुणी में संयोग सम्बन्ध नहीं है बरिक समवाय सम्बन्ध है जो कि समनाय नामक 'एक', 'विभु', व 'नित्य' पदार्थ द्वारा कराया जाता है, तो वह भी कहना नहीं सनता - वसोकि, १. पहले तो वह समवाय नामका पदार्थ ही सिद्ध नहीं है (दे० समवाय)। २ और यदि उसे मान भी लिया जाये तो, जो स्वयं ही द्रव्यसे पृथक् होकर रहता है ऐसा समवाय नामका पदार्थ भला गुण व द्रञ्यका सम्बन्ध केसे करा सकता है। (आप्त. मी./६४. ६६), (रा. वा./१/१/१४/६/१६)। ३. दूसरे एक समबाय पदार्थकी अनेकों में वृत्ति कैसे सम्भव है। (आप्त, मी. ६५) (रा. बा./१/३३/४/ १६/१७)। ४. गुणका सम्बन्ध होनेसे पहले वह द्रव्य गुणवान् है, या निर्मूण । यदि गुणवान् तो फिर समवाय द्वारा सम्बन्ध करानेकी करपना ही व्यर्थ है, और यदि वह निर्मूण है तो गुणके सम्बन्धसे भी वह गुणवान कैसे बन सकेगा। क्यों कि किसी भी पदार्थ में असव शक्तिका उत्पाद असम्भव है। यदि ऐसा होने लगे तो ज्ञानके सम्भन्धसे घट भी चेतन बन बँठेगा। ( पं. का /मू /४८-४१); ( रा. वा./१/१/१/५/२१), (रा. वा./१/३३/५/१६/३); ( रा. वा./५/२/३/४३०/ ७)। ५. ज्ञानका सम्बन्ध जीव से ही होगा घटसे नहीं यह नियम भी तो नहीं किया जा सकता। (रा. बा./१/१/१३/६/८): (रा. वा /१/१/११/४६/१६) । ६. यदि कहा जाग्रे कि समवाय सम्बन्ध अपने समबायिकारणमें ही गुणका सम्बन्ध कराता है, अन्यमें नहीं और इसलिए उपरोक्त दूषण नहीं आता तो हम पूछते हैं कि गुणका सम्बन्ध होनेसे पहले जब द्रव्यका अपना कोई स्वरूप ही नहीं है. तो समवायिकारण ही किसे कहोगे । ( रा. वा./४/२/३/४३७/१७ )।

#### ५. द्रव्यकी स्वतन्त्रता

## 1. द्रव्य अपना स्वमाव कमी नहीं सोड़ता

- पं. का./मू./७ अण्णोण्णं पिवस्संता दिंता ओगासमण्णमण्णस्स । मेलंता वि य णिच्चं सर्गं सभावं ण विजहंति । च्वे छहौं द्रव्य एक दूसरेमें प्रवेश करते हैं, एक दूसरेको अवकाश देते हैं, परस्पर ( क्षीरनीरवत् ) मिल जाते हैं, तथापि सदा अपने-अपने स्वभावको नहीं छोड़ते । (प. प्र./मू./२/२६) । (सं. सा./आ/३) ।
- पं. का./त्प्र/३७ द्रव्यं स्वद्रव्येण सदाश्चन्यमिति। चद्रव्य स्वद्रव्य-से सदा अश्चन्य है।

#### २. एक द्रव्य अन्य रूप परिणमन नहीं करता

प, प्र., म्रू., ११,६७ अप्पा अप्पु जि परु जि परु अप्पा परु जि ण होइ।
परु जि कयाइ वि अप्पु णवि णियमें पभणहिं जोइ। चिनजबस्तु
आत्मा ही है, देहादि पदार्थ पर ही हैं। आत्मा तो परद्रव्य नहीं होता
और परद्रव्य आत्मा नहीं होता, ऐसा निश्चम कर योगीश्वर कहते हैं।

- न. च. वृ./७ अवरोप्परं विमिस्सा तह अण्णोण्णावगासदो णिच्चं। संतो वि एयखेत्ते ण परसहावेहि गच्छं ति ।७। =परस्परमें मिले हुए तथा एक दूसरेमें प्रवेश पाकर नित्य एकक्षेत्रमें रहते हुए भी इन छहीं द्रव्योंमेंसे कोई भी अन्य द्रव्यके स्वभावको प्राप्त नही होता। (स. सा./ आ./३)।
- यो. सा./अ /१/४६ सर्वे भावाः स्वभावेन स्वस्वभावव्यवस्थिताः। न श्वयन्तेऽन्यथा कर्तुं ते परेण कदाचन। = समस्त पदार्थ स्वभाव-से ही अपने स्वरूपमें स्थित हैं, वे कभी अन्य पदार्थोंसे अन्यथा नहीं किये जा सकते।
- पं. धः/पूः/४६१ न यतोऽशक्यविवेचनमेकक्षेत्रावगाहिनां चास्ति । एकत्वमनेकत्वं न हि तेषां तथापि तदयोगात ॥ ≈यद्यपि ये सभी द्रव्य एक क्षेत्रावगाही है, तो भी उनमें एकत्व नहीं है, इसिलए द्रव्योंमें क्षेत्रकृत एकत्व अनेकत्व मानना युक्त नहीं है। (पं. धः/पूं/४६१)।

पं. का./त. प्र./३७ द्रव्यमन्यद्रव्यैः सदा श्रुन्यमिति । = द्रव्यं अन्य द्रव्यों-से सदा श्रुन्य है ।

### ३. द्रव्य अनन्यशरण है

- शा. अ./११ जाइजरमरणरोगभयदो रक्लेदि अप्पणो अप्पा। तम्हा आदा सरणं बंधोदयसत्तकम्मवदिरित्तो ।११। = जन्म, जरा, मरण, रोग और भय आदिसे आत्मा ही अपनी रक्षा करता है, इसलिए वास्तवमें जो कर्मोकी बन्ध उदय और सत्ता अवस्थासे भिन्न है, वह आत्मा ही इस संसारमें शरण है।
- पं. घ./पू./८, ४२८ तत्त्वं सल्लक्षणिक स्वसहायं निविकक्षं च । अस्त-मितसर्वसंकरदोषं क्षतसर्व श्रुन्यदोषं वा । अणुरित वस्तुसमस्तं ज्ञानं भवतीत्यनन्यशरणम् ।४२८। — तत्त्व सत् लक्षणवाला. स्वसहाय व निविकल्प होता है। न। सम्पूर्ण संकर व श्रुन्य दोषोसे रहित सम्पूर्ण वस्तु सङ्भूत व्यवहारनयसे अणुको तरह अनन्य शरण है, ऐसा ज्ञान होता है।

# ४. द्रव्य निश्चयसे अपनेमें ही स्थित है, आकाशस्थित कहना व्यवहार है

रा.वा/४/१२/५-६/४४/२८ एवं धूतनयादेशात सर्वडव्याणि परमार्थतया आरमप्रतिष्ठानिः । ३। अन्योन्याधारताव्याघात इति; चेन्न; व्यव-हारतस्तित्स्त्इधे । ६। ⇒ एवं भूतनयकी दृष्टिसे देखा जाये तो सभी द्रव्य स्वप्रतिष्ठित ही है, इनमें आधाराधेय भाव नहीं है, व्यवहार-नयसे ही परस्पर आधार-आध्यभावकी कल्पना होती है। जैसे कि वायुके लिए आकाश, जलको वायु, पृथिवीको जल आधार माने जाते है।

द्रव्य आस्त्रव — दे॰ आसव/१।

द्रस्य इन्द्रय-दे० इन्द्रिय/१ ।

द्रव्य कर्म--दे॰ कर्म/२।

द्रिठयत्व — वैशे द /१/२/११/४६ अनेकद्रव्यवत्त्वे द्रव्यत्वमुक्तम् । —अनेक द्रव्योमे रहनेवाला एक तथा नित्य धर्म, जिसके द्वारा द्रव्य-की गुण व कर्म (पर्याय) से पृथक् पहचान होतो है।

द्रव्य नय-दे॰ नय/।/१।

द्रश्य निक्षेप--देव निक्षेप/६।

द्रव्य निर्जरा--दे० निर्जरा/१।

**द्रव्य नैगम नय**—दे॰ नय/III/२।

द्रव्य परमाणु - दे० परमाणु/१।

द्रव्य परिवर्तनरूप संसार—वे॰ संसार/२।

द्रव्य पर्याय—दे० पर्याय/१।

द्रव्य पूजा--दे॰ पूजा/४।

द्रस्य बंध--दे॰ बंध/२।

द्रव्य भूड--दे॰ मुढः

द्रव्य मोक्ष-दे० मोक्ष/१।

द्रक्य लिंग—३० सिंग/३,५।

द्रव्य लेश्या — दे० लेश्या/३।

द्रव्यवाद- दे० सांख्यदर्शन।

द्रव्य शुद्धि—दे॰ शुद्धि।

द्र**व्य श्रुतज्ञान-**--हे॰ श्रुतज्ञान/III।

द्रिध्यं संग्रहें— नेमिश्वन्द सिद्धान्तिक देवकी तश्व व द्रव्य प्रति-पादक एक प्रसिद्ध प्राकृत गाथाबद्ध रचना । पहले २६ गाथा प्रमाण स्वष्ठु संग्रह रचा, पीछे उसमें दो अधिकार और जोडकर ४० गाथा प्रमाण बृहद् संग्रह रचा । दो टीकायें हैं । एक प्रभाचन्द (वि० २१० १२) कृत और बूसरी महादेव कृत । समय—ई०२१० ११ (जै/२/३३७, ३४१, ३४१, ३४१)।

द्रव्य संवर---दे० संवर/१।

द्रव्यानुयोग--दे० अनुयोग/१।

द्रव्याधिक नय - १. द्रव्याधिक नयके भेद व लक्षण आदि - दे० नय IV/१-२ । २. द्रव्याधिक व पर्यायधिक से पृथक् गुणाधिक नय नहीं होतो - दे० नय/1/१/१ । ३. निक्षेपीका यथायोग्य द्रव्या-धिक नयमें अन्तर्भाव - दे० निक्षेप/२ ।

विक्रिक्त स्वास्त्र क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त

द्वह्वती-पूर्विविदेहकी एक विभंगा नदी । -दे० लोक /१/०।

हुमसेन-दे० धुवसेन।

द्वीण -- तौलका एक प्रमाण । --दे० गणित/1/१/२।

### द्रोणमुख---

ति,प,/४/१४०० दोणमुहाभिधाणं सरिवइवेलाए वेढियं जाण । = समुद्र-को वेलासे वेष्टित द्रोणमुख होता है ।

ध.१३/१.६.६३/३३६/१० समुद्रितम्नगासमीपस्थमवतरन्नौ निवहं द्रोण-मुखं ताम । = जो समुद्र और नदीके सभीपमें स्थित है, और जहाँ नौकाएँ आती जाती है, उसकी द्रोणमुख संज्ञा है।

म.पु /१६/१७३,१७४ भवेद्व द्रोणमुखं नाम्ना निम्नगातटमाश्रितम् । । । १७३। शतान्यष्टी च चत्वारि द्वे च स्युर्धामसंख्यया । राजधान्या-स्तथा द्रोणमुखकर्वटयो कमार्च । १७६। च जो किसी नदीके किमारे-पर हो उसे द्रोणमुख कहते हैं ।१७३। एक द्रोणमुखमें ४०० गाँव होते हैं ।१७४।

त्रि.सा./६७४-६७६ ( नदी करि वेष्टित खोण है। )

द्वीणाचार्य — (पा.पु./सर्ग,/श्लो.) कीरन तथा पाण्डवके गुरु थे। (८/-२१०-२१२)। अश्वत्थामा इनका पुत्र था। (१०/१४६-१६२)। पाण्डवॉ-का कीरवॉ द्वारा मायामहलमें जलाना सुनकर दुःखो हुए। (१२/१६७) कौरवॉकी खोरसे अनेक नार पाण्डवॉसे लडे। (१६/६१)। अन्तमें स्वग्रं शस्त्र छोड दिये। (२०/२२२-२३२)। धृष्टार्जुन द्वारा मारे गये (२०/२३३)। द्रीपदी--१. (पा. पु./सर्ग/स्तो. )--दूरवर्ती पूर्वभवमें नागश्री नाह्मणी थी। (२३/८२)। फिर दृष्टिविष नामक सर्प हुई। (२४/२-ई)। वहाँसे मर द्वितीय नरकमें गयी। (२४/६)। तत्पश्चात् त्रस, स्थावर योनियोंमें कुछ कम हो सागर पर्यन्त भ्रमण किया। (२४/१०) । पूर्वके भव नं० ३ में अज्ञानी 'मातंगी' हुई (२४/११) । प्रुर्वभव नं०२ में 'दुर्गन्धा' नामकी कन्या हुई (२४/२४)। दुर्वभव नं ०१ में अच्युत स्वर्गमें देवी हुई (२४/७१)। वर्तमान भवमें द्रीपदी हुई (२४/७८)। यह माकन्दी नगरीके राजा द्रुपदकी पुत्री थी। (१६/४३)। गाण्डीव धनुष चढाकर अर्जूनने इसे स्वयंवरमें जीता। अर्जुनके गलेमें डालते हुए द्रौपदीके हाथकी माला टूटकर उसके क्ल पाँचों पाण्डवोंकी गोदमें जा गिरे, जिससे इसे पंचभवशिपनेका अपवाद सहना पडा। (१६/१०६,११२)। शीलमें अत्यन्त दढ़ रही। (१६/२२६)। जूएमें युधिष्ठिर द्वारा हारी जाने पर दुःशासनने इसे घसीटा। (१६/१२६)। भीष्मने कहकर इसे छुडाया। (१६/१२६)। पाण्डव वनवासके समय जन वे विराट् नगरमें रहे तब राजा विराट-का साला कीचक इसपर मोहित हो गया। (१७/२४६)। भीमने कीचकको मारकर इसकी रक्षा की । (१७/२७०) । नारदने इससे कुद्ध होकर (२१/१४) धातकोखण्डमें पद्मनाभ राजासे जा इसके रूपकी चर्चाकी (२१/३२)। विद्या सिद्धकर पद्मनाभने इसका हरण किया। (२१/५७-६४) । पाण्डव हसे पुन. वहाँसे झुड़ा लाये। (२१/१४०)। अन्तर्मे नेमिनाथके मुखसे अपने पूर्वभव सुनकर दीक्षा ले ली। (२५/१५)। स्त्री पर्यायका नाझ कर १६वें स्वर्गमें देव हुई। ( २६/२४१ ) ।

विद्य-मो, पा /टी /१२/३१२/१२ द्वन्द्र कलह्युग्मयोः । =द्वन्द्वका अर्थ कलहृ व युग्म (जोडा) होता है ।

हात्रिश्वातिका—१. श्वेताम्बराचार्य सिद्धसेन दिवाकर (वि.श.१-८) हारा विरचित अध्यात्म भावना पूर्ण ३२ श्लोक प्रमाण एक रचना। २. आ. अमितगति (ई. १६३-१०१६) द्वारा रचित समताभावीत्पादक ३२ श्लोक प्रमाण सामाधिक पाठ। ३—श्वेताम्बराचार्य हेमचन्द्रसूरि (ई. १०८८-१९७३) कृत अयोग व्यवच्छेद नामक न्यायविषमक ३२ श्लोक प्रमाण ग्रन्थ, जिसपर स्याद्वादमंजरी नामक टीका उपनक्य है। (दे. उस उस आचार्य का नाम):

द्वादशी व्रत — १२ वर्ष पर्यन्त प्रति वर्ष भाद्रपद शु. १२ को उपवास करे। "ॐ ह्वीं अर्ह द्वयो नमः" इस मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करे। (ब्रत-विधान सप्रह/पृ.१२२); (जैन ब्रत कथा)

**द्वारपाल--**दे० लोकपाल ।

**द्वारवेग**---वर्तमान दरभंगा जिला । (म.पु./प्र.४०/पं. पन्नालाल)

द्विकावली वत इसकी तीन प्रकार विधि है बृहद्द, मध्यम व जघन्य। — तहाँ एक बेला एक पारणांके क्रमसे ४८ बेले करना बृहद्द विधि है। एक वर्ष पर्यन्त प्रतिमास शुक्ल १-२, ६-६, ५-६ व १४-१६ तथा कृष्ण ४-६; ५-६; १४-१६ इस प्रकार ७ बेले करे। १२ मासके ५४ बेले करना मध्यम विधि है। एक बेला, २ पारणा, १ एका-शनका क्रम २४ बार दोहराये। इस प्रकार १२० दिनमें २४ बेले करना जघन्य विधि है। — सर्वत्र नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाव्य करे। (इ.पु./३४/६८ — केवल बृहद्द विधि); (वत-विधान संग्रह/पृ. ७७-७८); (नवलसाह कृत वर्धमान पुराण)

हिगुण क्रम—Operation of Duplication (ध,४/प्र,२७)

द्विचरम--दे॰ चरम।

द्विज--वे० बाह्मण।

द्वितीयस्थिति—दे० स्थिति।१।

द्वितीयावली - दे० आवसी।

द्वितीयोपशम — द्वितीयोपशम सम्यग्दर्शनकी प्राप्तिका विधान-वे० उपशम/२; इस सम्बन्धी विषय-दे० सम्यग्दर्शन/IV/३।

द्विपर्वा-एक औषध विद्या-दे० विद्या।

हि पूटि — (म.पु /४८/१ लोक मं०) पूर्व भव नं० ३ में भरतक्षेत्र स्थित कनकपुरका राजा 'मुषेण' था (६१)। पूर्वभव नं. २ में प्राणत स्थर्गमें देव हुआ। (७१)। वर्त मानभवमें द्वितीय नारायण हुए। — दे० शलाका पुरुष/४।

द्विस्तारात्मक—Two Dimensional, Superficial (ध.४/म./२७)।

द्वींद्रिय जाति - दे० जाति/ (नामकर्म)

द्वींद्रिय जीव--३० इन्द्रिय/४।

होप-). लक्षण - मध्य लोकमें स्थित तथा समुद्रोंसे वेष्टित जम्बू द्वीपादि भूखण्डोंको द्वीप कहते हैं। एकके पश्चाद एकके कमसे ये असंख्यात हैं। इनके अतिरिक्त सागरोंमें स्थित छोटे-छोटे भूखण्ड अन्तर्द्वीप कहलाते हैं, जिनमें कुभोगभू मिकी रचना है। सबण सागरमें ये ४८ है। अन्य सागरोंमें ये नहीं हैं।

### २. द्वीपॉर्मे काळवर्तन आदि सम्बन्धी विशेषताएँ

असंख्यात द्वीपोंमेंसे मध्यके अढाई द्वीपोंमें भरत ऐरावत आदि क्षेत्र व कुलाचल पर्वत आदि हैं। तहाँ सभी भरत व ऐरावत क्षेत्रोंमें घट् काल वर्तन होता है (दे० भरतक्षेत्र)। हैमवत व हैरण्यवत क्षेत्रोंमें जघन्य भोगभूमि; हिर व रम्यक क्षेत्रोंमें मध्यम भोगभूमि तथा विदेह क्षेत्रके मध्य उत्तर व देवकुरुमें उत्तम भोगभूमियोंकी रचना है। विदेहके ३२, ३२ क्षेत्रोंमें तथा सर्व विद्याधर श्रीणयोंमें दुषमासुषमा नामक एक ही काल होता है। भरत व ऐरावत क्षेत्रोंमें एक-एक आर्य खण्ड और पाँच-पाँच म्लेच्छ खण्ड हैं। तहाँ सर्व ही आर्य खण्डोंमें तो घट्-कालवर्तन है, परन्तु सभी म्लेच्छ खण्डोंमें केवल एक दुषमासुषमाकाल रहता है। (दे० वह वह नाम) सभी अन्तर्ज्ञीपोंमें कुभोगभूमि अर्थात् जघन्य भोगभूमिकी रचना है (दे० भूमि/१) अदाई द्वीपोंसे आगे नागेन्द्र पर्वत तकके असंख्यात द्वीपमें एकमात्र जघन्य भोगभूमिकी रचना है तथा नागेन्द्र पर्वतसे आगे अन्तिम स्वयमभूरमण द्वीपमें एकमात्र दुःखमा काल अवस्थित रहता है (दे० भूमि/१)।

🛨 द्वीपोंका अवस्थान व विस्तार आदि—दे० लोक।

द्वीपकुमार भवनवासी देवोंका एक भेद व उनका लोकमें अवस्थान -दे० भवन/१/४ २/२

द्वीप सागर प्रज्ञिति—अंग श्रुतज्ञानका एक भेद-दे० श्रुतज्ञान/III ।

द्वीपायन-दे० हैपायन।

द्वेष-- १. द्वेषका स्थान

स,सा,/आ,/५१ अप्रीतिरूपो द्वेषः।

प्र.सा./त.प्र./दर्भोहम्-अनभीष्टविषयाप्रीत्याद्वेषमिति ।

नि.सा./ता.व./६६ असहाजनेषु वापि चासहापदार्थसार्थेषु वा वैरस्य परिणामो द्वेषः। =१. अनिष्ट विषयोंमें अप्रीति रावना भी मोहका ही एक भेद है। उसे द्वेष कहते हैं। २. असह्यजनों में तथा असहा-पदार्थीके समृहमें बैरके परिणाम रखना द्वेष कहलाता है। और भी दे० राग/२।

#### २. द्वेषके भेद

क,पा.१/१-१४/चूर्ण सूत्र/६२२६/२०० दोसो णिनिस्सवियव्यो णामदोसो हुबदोसो दब्बदोसो भावदोसो चेदि । =नामदोष, स्थापनादोष, द्रव्यदोष और भावदोष इस प्रकार दोष (द्रोष) का निश्लेष करना चाहिए। (इनके उत्तर भेदोके लिए दे० निश्लेष)।

दे० कथाय/४ कोध, मान, अरति, शोक, भय, व जुगुप्सा ये छह कथाय द्वेषरूप हैं।

### ३. द्वेषके भेदाँके लक्षण

क.पा. १/१-१४/चूर्ण सूत्र/§२३:-२३३/२८०-२८३ णामहुवणा-आगमदञ्बणोआगमदञ्बलाणुगसरीर-मिवय-णिवस्त्रेवा सुगमा ति कट्टु तेसिमत्थमभणिय तञ्बिदित्त - णोआगमदञ्बदोससस्त्वपरूवणट्ठमुत्तर त्यं
भणिद । —णोआगमदञ्बदोसो णाम जं दञ्बं जेण जववादेण
जवभोगं ण एदि तस्स दञ्बस्स सो जववादो दोसो णाम।—
तं जहा—सादियए अग्गिदद्वं वा मूसयभिक्ष्यं वा एवमादि।
—नामिनिसेप, स्थापनानिक्षेप, आगमद्रञ्यिनक्षेप और नोआगमद्रञ्यनिक्षेपके दो भेद ज्ञायकदारीर और भावी ये सब निक्षेप सुगम
हैं (दे० निक्षेप)। ऐसा समम्कर इन सब निक्षेपोके स्वरूपका
कथन नहीं करके तद्वयितिरक्त नोआगमद्रञ्यदोषके स्वरूपका
कथन नहीं करके तद्वयितिरक्त नोआगमद्रञ्यदोषके स्वरूपका कथन
करनेके लिए आगेका सूत्र कहते हैं—जो द्रञ्य इस उपवातके
निमित्तसे उपभोगको नहीं प्राप्त होता है वह उपवात उस द्रञ्यका
दोष है। इसे ही तद्वयितिरक्तनोआगमद्रञ्यदोष सममना चाहिए।
वह उपवात दोष कीन-सा है। साडीका अग्निसे जल जाना अथवा
चूहोके द्वारा खाया जाना तथा इसी प्रकार और दूसरे भी दोष है।

- \* द्वेष सम्बन्धी अन्य विषय—दे० राग ।
- \* द्वेषका स्वभाव विभावपना तथा सहेतुक अहेतुकपना —दे० विभाव/२,४ ।
- हैंति (पं वि/४/३३) नन्धमोक्षी रितिहेषी कर्मात्मानौ शुभाशुभौ। इति हैताश्रिता बुद्धिरसिद्धिरिभधीयते। = बन्ध और मोक्ष, राग और हेष, कर्म और आत्मा, तथा शुभ और अशुभ, इस प्रकारको बुद्धि हैतके आश्र्यसे होती है।
  - ★ द्वेत व अद्वेतवादका विभि निषेध व समन्वय
     दे० द्ववय/४।

# द्वैताद्वैतवाव --- दे० वेदान्त/३,४,६

द्वेपायन—(ह,पु,/६१/१लो,) रोहिणीका भाई बलवेबका मामा भग-वान्से यह मुनकर कि उसके द्वारा द्वारिका जलेगी; तो वह विरक्त होकर मुनि हो गया (२८)। कठिन तपण्चरणके द्वारा तेजस ऋदि प्राप्त, हो गयी, तब श्रान्तिवश बारह वर्षसे कुछ पहले ही द्वारिका देखनेके लिए आये (४४)। मिंदरा पीनेके द्वारा उन्मत्त हुए कृष्णके भाइयोंने उसको अपशब्द कहे तथा उसपर पत्थर मारे (५५)। जिसके कारण उसे कोध आ गया और तेजस समुद्रधात द्वारा द्वारिकाको भस्म कर दिया। बड़ी अनुनय और विनय करनेके पक्षात केवल कृष्ण व बलदेव दो ही बचने पाये (५६-६)। यह भावि-कालकी चौबीसीमें स्वयम्भू नामके (१वें तीर्थं कर होगे।

—-दे० तीर्थं कर/∤।

### २. हैपायनके उत्तरमव सम्बन्धी

ह. पु./६१/६१ मृत्वा क्रोधाग्निर्दग्धतपःसारधनश्च सः। त्रभूवाग्नि-कुमाराख्यो मिथ्यादग्भवनामरः। ६१। = क्रोधरूपी अग्निके द्वारा जिनका तपरूप श्रेष्ठ धन भरम हो चुका या ऐसे द्वेपायन मुनि मर-कर अग्निकुमार नामक मिथ्याद्वष्ठि भवनवासी देव हुए। (ध.१२/ ४.२.७,११/२१/४)

द्वाश्रय महाकाव्य — श्वेताम्बराचार्य हेमचन्द्र सूरि (ई. १०८८-११७३) की एक रचना ।

# [ध]

अनंजय — १ विजयार्ध की उत्तरश्रेणीका एक नगर — दे० विद्याधर ।
२. दिगम्बरामनायके एक किव थे। आपने द्विसन्धानकाव्य और
नाममाला कोश लिखे हैं। समय — डॉ० के. बी. पाठकके अनुसार
आपका समय ई. ११२३-११४० है। परन्तु पं. महेन्द्र कुमार व पं.
पत्रालासके अनुसार ई. श. ८। (सि.वि/प.३७/पं. महेन्द्र), (ज्ञा./प्र.
६/पं. पञ्चालास)

#### धन-१. लक्षण

स.सि./७/२१/३६८/१ धर्न गवादि । =धनसे गाय आदिका ग्रहण होता है । (रा.वा/७/२१/४६५/१), (बो.पा./टी./४६/१११/८)

- \* आयका वर्गीकरण---दे० दान/ई 1
- \* दानार्थ भी धन संप्रहका कथंचित् विधि निषेध - दे० दानार्ध
- \* पद्धन, सर्वधन श्रादि—हे० गणित/! I/१/३।

#### **धनस**—दे० कुबेर ।

धनव करुशस्ति भाइपद कृ. १ से शु. १६ तक पूरे महीने प्रति-दिन चन्दनादि मंगलद्रव्ययुक्त कलशोंसे जिनभगवान्का अभिषेक व पूजन करे। णमोकार मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करे। (ब्रत-विधान संग्रह/पृ. ८८)

धनदेव— (म.पु./सर्ग/श्लोक) जम्बूद्धीपके पूर्व विदेहमें स्थित पुष्क-लावती देशकी पुण्डरी किणी नगरीके निवासी कुबेरदत्त नामक विणक्-का पुत्र था (११/१४)। चक्रवर्ती बज्जनाभिकी निधियोमें गृहपति नामका तेजस्वी रहन हुआ ।११/१०। चक्रवर्तीके साथ-साथ इन्होने भी दीक्षा धारण कर ली ।११।६१-६२।

धनपति—(म. पु/६६/रलोक) कच्छदेशमें क्षेमपुरीका राजा था।
।२। पुत्रको राज्य दे दीक्षा धारण की ।६-७। ग्यारह अंगोंका ज्ञान
प्राप्त कर तीर्थंकर प्रकृतिका बन्ध किया। समाधिमरण कर जयन्त
विमानमें अहम्मन्द्र हुए। ८-१। यह अरहनाथ भगवान्का पूर्वका
पूसरा भव है—दे० अरनाथ।

**धनपाल**—यक्ष जातिके व्यन्तरदेशोका एक भेद—दे० यक्ष ।

भनराशि जिस राशिको मूलराशिमें जोडा जामे उसे धनराशि कहते हैं।—से० गणित/II/१।

भनानन्द — नन्दवंशका अन्तिम राजा था, जिसे चन्द्रगुप्तमौर्यने परास्तं करके मगध देशपर अधिकार किया था। समय — ई०पू० ३३०-३२६. हे० — इतिहास/३/४ (वर्तमानका भारतीय इतिहास)।

**धनिष्ठा-**एक नक्षत्र--दे० नक्षत्र ।

धनुष — १. क्षेत्रका एक प्रमाण । अपर नाम दण्ड, युग, मुसल, नाली — दे० गणित/I/१/३ २. arc (अं. पं./ प्र. १०६); (गणित/II/७/३) धनुषपृष्ठ — धनुषपृष्ठ निकालनेकी प्रक्रिया — दे० गणित/II/७/३ धन्य — भगवान् महावीरके तीर्थके १० अनुत्तरोपपादको मेंसे एक — दे० अनुत्तरोपपादक ।

धन्यकुमार चरित्र—आ. गुणभद्र (ई. ११८२ ) द्वारा रचित ७ परिच्छेदप्रमाण । संस्कृत रलोकनद्ध एक चरित्र ग्रन्थ। पीछेसे अनेक कवियोंने इसका भाषामें रूपान्तर किया है । (ती शृक्षिक)।

धम्मरसायण — मुनि पद्मनित्द (ई० १ ७७) कृत संसार देह भोग से विरक्ति विषयक १६३ गाथा प्रमाण मुक्तककाब्य । (तः /३/१२१)।

भरण-तोलका एक प्रमाण-दे॰ गणित/I/१/२। भरणी -

ध. १३/४,४/सूत्र ४०/२४३ धरणी धरणाष्ट्रवणः कोट्टा पदिद्वा १४०) = धरणी, धरणा, स्थापना, कोष्ठा, और प्रतिष्ठा ये एकार्थवाची नाम है। २. शिज शर्थको उत्तर श्रेणोका एक नगर—दे० विद्याधर।

धरणोतिलक-भरतक्षेत्रका एक नगर-दे० मनुष्य/४।

धरणींधर--( प. पु /४/श्लोक ) भगवात् ऋषभदेवका युग समाप्त हो जानेपर इक्ष्वाकुर्वशमें अयोध्या नगरीका राजा १४६-६०। तथा अजितनाथ भगवात्के पडनाना थे ।६३।

**धरणीवराह**— राजा महीपालका अपरनाम—दे० महीपाल

धरणेन्द्र - १. एक लोकपाल - दे० लोकपाल । २. (प.पू./३/३००), (ह. पु/२२/४१-४६)। निम और विनिम जब भगवान् ऋवभनाथसे राज्यकी प्रार्थना कर रहे थे तब इसने आकर उनकी अपनी दिति व अदिति नामक देवियोंसे विद्याकोष दिलवाकर सन्तुष्ट किया था। ३. (म.पु/७४/१लोक) अपनी पूर्वपर्यायमें एक सर्पथा। महिपाल (दे० कमठके जीवका आठवाँ भव) द्वारा पचागिन तपके लिए जिस लक्कडमे आग लगा रखीथी, उसीमें यहकेठा था। भगवान् पार्श्वनाथ द्वारा बताया जानेपर जब उसने वह लक्कड काटा तो वह घायन होकर मर गया। १०१-१०३। मरते समय भगवान् पार्श्वनाथने उसे जो उपदेश दिया उसके प्रभावसे वह भवनवासी देवोमे धरणेन्द्र हुआ। १९४-११६। जब कमठने भगवान् पार्श्वन। थपर उपसर्ग किया तो इसने आकर उनकी रक्षा की। १३६-१४१।

धरसेन — आचार्य अहद्भती के समकातीन,पूर्व जिद, धट्खण्डागम के मुन, पुष्पदन्त तथा भूतवली के गुरु। समय —वी. नि. १६४-६३३ (ई० ३८-१०६)। (बिशेष दे० कीश १/परिशिष्ट २/१०)। २. पुनाट-संघ की पट्टावली के अनुसार दीपसेन के शिष्य, सुधर्मसेन के गुरु समय—ई, श. १ (दे. इतिहास/अट)।

**धराधर**—विजयार्धकी दक्षिणश्रेणीका एक नगर—दे० विद्याधर ।

धर्मे—१. (म. पु/११/१लोक नं०) पूर्वभव नं. २ में भरतसेत्रके कुणालदेशमे आवस्ती नगरीका राजा था।७२। पूर्वभव नं०१ में लान्तव स्वर्गमें देव हुआ। १६। और वहाँसे चयकर वर्तमानभवमें तृतीय बलभद्र हुए। —दे० शलाकापुरुष/२।२ (म.पु./१७/१लोक नं.) यह एक देव था। कृत्याविद्या द्वारा पाण्डवोंके भस्म किये जानेका षड्यन्त्र जानकर उनके रक्षणार्थ आया था।१६६-१६२। उसने द्वीपदी-कातो वहाँसे हरण कर लिया और पाण्डवोंको सरोवरके जलसे सूच्छित कर दिया। कृत्याविद्याके आनेपर भीतका रूप बना पाण्डवोंके शरीरोंको मृत बताकर उसे घोकेमें डाल दिया। विद्यान वहाँ से लौटकर कोधसे अपने साधकोंको ही मार दिया। अन्तमें वह देव पाण्डवोंको सचेत करके अपने स्थानपर चला गया।१६३-२२६।

धर्मे - धर्म नाम स्वभाव का है। जीवका स्वभाव आनन्द है, ऐन्द्रिय सुख नही। अत वह अतोन्द्रिय आनन्द ही जीवका धर्म है, या कारणमें कार्यका उपचार करके, जिस अनुष्ठान विशेषसे उस आनन्द-की प्राप्ति हो उसे भी धर्म कहते हैं। वह दो प्रकार का है-एक नाह्य दूसरा अन्तरंग। बाह्य अनुष्ठान तो पूजा, दान, शील, संयम, बत, रयाग आदि करना है और अन्तरंग अनुष्ठान साम्यता व वीतराग-भावमें स्थितिकी अधिकाधिक साधना करना है। तहाँ बाह्य अनुष्ठानको व्यवहारधर्म कहते हैं और अन्तरंगको निश्चयधर्म । तहाँ निश्चयधर्म तो साक्षात समता स्वरूप होनेके कारण वास्तविक है और वयबहार धर्म उसका कारण होनेसे औपचारिक। निश्चयधमे तो सम्यक्त्व सहित ही होता है. पर व्यवहार धर्म सम्यक्त्व सहित भी होता है और उससे रहित भी । उनमेंसे पहला तो निश्चयधर्म से निलकुल अस्पष्ट रहता है और दूसरा निश्चयधर्म के अश सहित होता है। पहला कृत्रिम है और दूसरा स्वाभाविक। पहला तो साम्यताके अभिप्रायसे न होकर पुण्य आदिके अभिप्रायोंसे होता है और दूसरा केवल उप-योगको बाह्य विषयोंसे रक्षाके लिए होता है। पहलेमें कुत्रिम उपायों-से बाह्य विषयोंके प्रति अरुचि उत्पन्न कराना इष्ट है और दूसरेमें वह अरुचि स्वाभाविक होती है। इसलिए पहला धर्म बाह्यसे भीतरकी ओर जाता है जब कि दूसरा भीतरसे बाहरकी ओर निकत्तता है। इसलिए पहलातो आनन्द प्राप्तिके प्रति अकिचित्कर रहता है और दूसरा उसका परस्परा साधन होता है, क्योंकि वह साधकको धीरे-धीरे भूमिकानुसार साम्यताके प्रति अधिकाधिक भुकाता हुआ अन्त-में परम लक्ष्यके साथ घुल-मिलकर अपनी सत्ता खो देता है। पहला व्यवहार धर्मभी कदाचित निश्चयधर्मरूप साम्यताका साधक हो सकता है, परन्तु तभी जब कि अन्य सब प्रयोजनोंको छोड़कर मात्र साम्यताकी प्राप्तिके लिए किया जाये तो । निश्चय सापेक्ष व्यवहार-धर्म भी साधककी भूमिकानुसार दो प्रकारका होता है-एक सागार दूसरा अनगार। सागारधर्म गृहस्थ या श्रावकके लिए है और अन-गारधर्म साधुके लिए । पहलेमें विकल्प अधिक होनेके कारण निश्चयका अंश अत्यन्त अरुप होता है और दूसरेमे साम्यताकी वृद्धि हो जानेके कारण वह अश अधिक होता है। अतः पहलेमें निश्चय धर्म अप्रधान और दूसरेमे वह प्रधान होता है। निश्चयधर्म अथवा निश्चय-सापेश व्यवहार धर्म दोनोंमें ही यथायोग्य क्षमा, मार्दव आदि दस लक्षण प्रकट होते है, जिसके कारण कि धर्मको दसलक्षण धर्म अथवा दशविध धर्म कह दिया जाता है।

# धमके भेद व कक्षण

- १ | संसारसे रक्षा करे या स्वभावमें धारण करे सो धर्म ।
- २ भर्मका रुक्षण अहिसा व दया आदि ।
- \* स्त्रभात्र गुण आदिके अर्थमें धर्म-दे० स्त्रभाव/१।
- भ पर्मका रुक्षण उत्तमक्षमादिः । —दे० धर्म/ः ।
- ३ | धर्मका रुक्षण रत्नत्रय ।
- मेदामेद रत्नत्रय —दे० मोक्षमार्गः।
- ४ व्यवहार धर्मके लक्षण।
- ः व्यवहार धर्म व शुभोषयोग ।—दे० उपयोग/II/४।
- 🚽 व्यवहार धर्मव पुण्यः 💳 दे० पुण्यः ।
- ५ निश्चयधर्मकालक्षण।
  - १. साम्यता व मोक्षक्षोभ विहीन परिणाम।
  - २, शुद्धास्मपरिणति।
- \* निश्चयथर्म के अपरनाम धर्मके मेद । —दे० मोक्षमार्ग/२/४।
- ६ पर्मके भेद।
  - सागार व अनगार धर्म।—दै० वह-वह नाम।

# धर्ममें सम्यग्दर्शनका स्थान २ सम्यग्दर्शन ही धर्मका मूल है। ξ मोक्षमार्गमें सम्यग्दर्शन प्रधान है। ⊶दे० सम्यग्द०/I/५ । धर्म सम्यक्तवपूर्वक ही होता है। सच्चा व्यवहार धर्म सम्यग्दृष्टिको ही होता है। २ --दे० भक्ति। t 181 क

| ą          | सम्यक्वयुक्त ही धर्म मोक्षका कारण है रहित नहीं।                                 |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ×          | सम्यक्तव रहित क्रियाएँ वास्तविक व धर्म रूप नहीं हैं।                            |
| 4          | सम्यक्त्वरहित धर्म परमार्थसे अधर्म व पाप है।                                    |
| Ę          | सम्यक्त्वरहित धर्म वृथा व अकिचित्कर है।                                         |
| *          | धर्मके श्रद्धानका सम्यग्दर्शनमें स्थान ।                                        |
|            | —दे० सम्यग्दर्शन/II/१                                                           |
| <b>a</b>   | निरचय धर्मकी कथंचित् प्रधानता                                                   |
| १          | निश्चयधर्म ही भूतार्थ है।                                                       |
| <b>ર</b>   | शुभ-अशुभसे अतीत तीसरी भूमिका ही वास्तविक<br>धर्म है।                            |
| *          | धर्म वास्तवमें एक है, उसके मेद, प्रयोजन वश किये<br>गये हैं। - दे० मोक्षमार्ग/४। |
| ą          | एक शुद्धोपयोगमें धर्मके सब लक्षण गर्मित हैं।                                    |
| *          | निश्चयधर्मको व्याप्ति व्यवहार धर्मके साथ है, पर                                 |
| ļ          | व्यवहारको निश्चयके साथ नहीं।                                                    |
| <b>ч</b> , | निश्चय रहित व्यवहार धर्म वृथा है।                                               |
| ٤          | निश्चय रहित व्यवहार धर्मसे शुद्धात्माकी माप्ति नहीं<br>होती।                    |
| ا ق        | निश्चय धर्मका माहातम्य ।                                                        |
| *          | यदि निश्चय ही धर्म है तो सांख्यादि मतोंको मिथ्या                                |
|            | क्यों कहते हो।—दे० मोक्षमार्ग/१/३।                                              |
| ß          | व्यवहार धर्मकी कथंचित् गौणता                                                    |
| १          | व्यवहार थर्म ज्ञानी व अज्ञानी दोनोंको सम्भव है।                                 |
| ^          | व्यवहाररत जीव परमार्थको नहीं जानते ।                                            |
| ₹          | व्यवहार धर्मर्ने रुचि करना मिथ्यात्व है।                                        |
| 8          | व्यवहार धर्म परमार्थसे अपराध, अग्नि व दुःखस्त्ररूप<br>है ।                      |
| ւ Կ 🕽      | व्यवहार धर्म परमार्थसे मोह व पापरूप है।                                         |
| *          | व्यवहार धर्ममें कथंचित् सावद्यपना ।—दे० सावद्य ।                                |
| <b>E</b>   | व्यवहार धर्म अकिचित्कर है।                                                      |
| *          | व्यवहार धर्म कथंचित् विरुद्धकार्यं ( बन्ध ) को करने-                            |
| ŀ          | वाला है ।—दे० चारित्र/४/१; ( धर्म/७ ) ।                                         |
| ·e         | व्यवहार धर्म कथंचित् हेय है।                                                    |
| 6          | व्यवहार धर्म बहुत कर लिया अब कोई और मार्ग ट्लॅड।                                |
| ۹,         | व्यवहारको धर्म कहना उपचार है।                                                   |
|            |                                                                                 |

| 4   | व्यवहारधमकी कथंचित् प्रधानता                                              |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|
| ₹   | व्यवद्वारभर्ग निश्चयका साधन है।                                           |
| २   | व्यवहारभर्मकी कथंचित् श्रष्टता ।                                          |
| ₹   | अन्यके प्रति व्यक्तिका कर्त्तेच्य अकर्त्तेच्य ।                           |
| 8   | व्यवहार धर्मका महत्त्व ।                                                  |
| Ę   | नि व्यय व व्यवहार धर्म समन्वय                                             |
| ₹   | निश्चयधर्मकी प्रधानताका कारण ।                                            |
| *   | यदि व्यवहारधर्म हेय है तो सम्यग्दृष्टि क्यों करता है। -दे० मिथ्यादृष्टि । |
| ₹   | व्यवहारधर्मं निषेधका कारण ।                                               |
| ₹   | व्यवहार धर्म निषेधका प्रयोजन ।                                            |
| 8   | व्यवहार धर्मके त्यागका उपाय व क्रम ।                                      |
| *   | स्वभाव आराधनाके समय व्यवहारधर्म त्याग देना<br>चाहिए। दे० नम/1/३/६।        |
| us  | व्यवहारथर्भको उपादेय कहनेका कारण।                                         |
| **  | व्यवहार धर्मका पालन अद्युभ वंचनार्थ होता है।                              |
|     | —दे० मिथ्यादृष्टि/४/४।                                                    |
| *   | व्यवहार पूर्वक गुणस्थान कमसे आरोहण किया<br>जाता है। —धर्मध्यान/६/६।       |
| *   | निरुचयभर्म साधुको मुख्य और गृहस्थोंको गौण<br>होता है । — हे ० अनुभव/५।    |
| દ્ય | व्यवद्वारथमें साधुको गौण और गृहस्थको मुख्य<br>होता है।                    |
| *   | साधु व गृहस्थके व्यवहारधर्ममें अन्तर ।<br>— दे० संग्रम/१/६।               |
| *   | साधु व गृहस्थके निश्चयधर्ममें अन्तर ।<br>—हे० अनुभव/६।                    |
| ਦ   | उपरोक्त नियम चारित्रकी अपेक्षा है श्रद्धाकी अपेक्षा<br>नहीं।              |
| 6   | निश्चय व व्यवहार परस्पर सापेक्ष ही धर्म <b>हैं</b> निरपेक्ष<br>नहीं।      |
| *   | उत्सर्ग व अपवाद मार्गकी परस्पर सापेक्षता ।<br>—क्टे० अपवाद/४।             |
| *   | शान व क्रियानयका समन्वय ।—दे॰ चेतना/३/८।                                  |
| *   | धर्म विषयक् पुरुषार्थ । —दे० पुरुषार्थ ।                                  |
| 9   | निश्चय व्यवहारधर्ममें मोक्ष व बन्धका                                      |
| ,   | कारणपना                                                                   |
| १   | निश्चयधर्म साक्षात् मोक्षका कारण है।                                      |
| ₹   | केवल व्यवहार मोक्षका कारण नहीं।                                           |
| ₹   | व्यवहारको मोक्षका कारण मानना अशान है।                                     |
| ¥   | वास्तवमें व्यवहार मोक्षका नहीं संसारका कारण है।                           |
| ч   | व्यवहारधर्म बन्धका कारण है।                                               |

For Private & Personal Use Only

Jain Education International

केवल व्यवहारधर्म मोक्षका नहीं बन्धका कारण है। Ę व्यवहारधर्म पुण्यवन्यका कारण है। ø परन्तु सम्यक् व्यवहारधर्मसे उत्पन्न पुण्य विशिष्ट ሪ प्रकारका होता है। मिथ्यात्व युक्त ही व्यवदृर्धमें संसारका कारण है सम्यक्तव सहित नहीं।--दे० मिथ्यादृष्टि/४। सम्यक् व्यवहारधर्म निर्जेराका तथा परम्परा मोक्षका 3 कारण है। देव पूजा असख्यातगुणो निर्जराका कारण है। दे० पूजा/२ । सम्यक् व्यव हारधर्ममें संवरका अंश अवश्य रहता है। \* —दे∘ संवर/२ । परन्तु निरुचय सहित ही व्यवहार मोश्नका कारण है १० रहित नहीं। यद्यपि मुख्यरू पसे पुण्यवन्थ ही होता है, पर परम्परासे ११ मोक्षका कारण पड़ता है। परम्परा मोक्षका कारण कहनेका ताल्पर्य। १२ दशधर्म निर्देश 4 धर्मका छक्षण उत्तम क्षमादि । ₹ दशधर्मीके नाम सिदेश । —दे० धर्म/१/६। दशभमेंकि साथ 'उत्तम' विशेषणकी सार्थकता । ₹ ये दशधर्म साधुओंके लिए कहे गये हैं। ş परन्तु ययासम्भव मुनि व श्रावक दोनोंको होते 🛱 । ሄ इन दशोंको धर्म कहनेमें हेतु। ¥ दशों धर्म विशेष । - दे० वह वह नाम । गुप्ति, समिति व दशधर्मीमें अन्तर । - दे० गुप्ति/२। धर्मविच्छेद व पुनः उसकी स्थापना

### १. धर्मके भेद व लक्षण

### १. मंसारसे रक्षा करे व स्वमावमें धारण करे सो धर्म

— दे० क∀की ।

र.क.शा./२ देशयामि समीचीनं धर्मं कर्मनिवर्हणम्। संसारदुःखतः सत्त्वान् यो धरत्युत्तमे मुखे ।२। = जो प्राणियोंको संसारके दुःखसे उठाकर उत्तम मुख (बीतराग मुख) में धारण करे उसे धर्म कहते हैं। वह धर्म कर्मोंका विनाशक तथा समीचीन है। (म.पु/२/३७) (ज्ञा./२-१०/१४)

स.सि./१/२/४०१/११ इष्टस्थाने घत्ते इति धर्मः । =जो इष्ट स्थान (स्वर्ग मोक्ष) में धारण करता है उसे धर्म कहते हैं। (रा,वा,/१/२/

3/488/38) 1

प.प्र./मू./२/६८ भाउ विमुद्धणु अप्पण्ड धम्मु भणेविणु सेहु । चउगइ दुक्छहॅ जो धरइ जोउ पडंतउ एहु ।६८। =िनजी सुद्धभावका नाम ही ध्म है । वह संसारमे पड़े हुए जीवोंकी चतुर्गतिके दुःखोंसे रक्षा करता है । (म पु./४७/३०२); (चा.सा./३/१)

प्र.सा./ता वृ./७/६/६ मिध्यात्वरागादिसंसरणरूपेण भावसंसारे प्राणिन-मुद्दधृत्य निर्विकारशुद्धचैतन्ये धरतीति धर्मः। = मिध्यात्व व रागादि- में नित्य संसरण करने रूप भावसंसारसे प्राणि को उठाकर जो निर्विकार शुद्ध चैतन्यमें घारण करदे, वह धर्म है।

इ.सं./टो./३६/१०९/- निश्चयेन संसारे पतन्तमात्मानं धरतीति विशुद्ध-ज्ञान दर्शन लक्षण निज सुद्धात्म, भावनात्मको धर्म , व्यवहारेण तत्साधनार्थ देवेन्द्रनरेन्द्रादिबन्द्यपदे धरतीत्युत्तमक्षमादि । दश-प्रकारो धर्म । = निश्चयसे संसारमें गिरते हुए आत्माको जो धारण करे यानी रक्षा करे सो विशुद्धज्ञानदर्शन लक्षणवाला निजशुद्धात्माको भावनास्वरूप धर्म है। व्यवहारनयसे उसके साधनके लिए इन्द्र चक्रवर्ती आदिका जो बन्दने योग्य पद है उसमे पहुँचानेवाला उत्तम क्षमा आदि दश प्रकारका धर्म है।

पं ध्./ज./७१४ धर्मी नोचैः परादुच्चै. परे धरित धार्मिकम्। तत्राज-वजावो नोचै परमुच्चैस्तदन्यय. ।७१६। = जो धर्मातमा पुरुषोंको नीचपरसे उच्चपदमें धारण करता है वह धर्म कहलाता है। तथा उनमें संसार नीचपद है और मोक्ष उच्चपद है।

#### २. धर्मका कक्षण अहिंसा व दया आदि

को.पा./मू./२५ धम्मो दयाविशुद्धो । =धर्म दया करके विशुद्ध होता है। (नि सा./ता.वृ/६ में उद्दध्त); (पं.वि./१/८), (द.पा./टी. २/२/२०)

स.सि./१/०/४११/२ अयं जिनोपिदशे धर्मोऽहिसालश्रण' सत्याधिष्ठितो विनयमूल'। क्षमानलो ब्रह्मचर्यगुप्तः उपशमप्रधानो नियत्तिलक्षणो निष्पिरप्रहतावलम्बन । — जिनेन्द्रदेवने जो यह अहिसा लक्षण धर्म कहा है — सत्य उसका आधार है, विनय उसकी जड है, क्षमा उसका बल है, ब्रह्मचर्यसे रक्षित है, उपशम उसकी प्रधानता है, नियति उसका लक्षण है, निष्पिरग्रहता उसका अवलम्बन है।

रा.वा./६/१३/४/४२४/६ अहिंसादिलक्षणो धर्मः । =धर्म अहिसा आदि लक्षण वाला है । (द सं./टी./३४/१४४/३)

का.अ./मू./४७८ जीवाणं रक्खणं धम्मो । = जीवोकी रक्षा करनेको धर्म कहते हैं । (द.पा./टो./ट/-/४)

### ३. धर्मका उक्षण रत्नत्रय

र.क.था./३ सद्दृष्टिज्ञानवृत्तानि धर्मं धर्मेश्वरा विदुः। =गणध्सिद् आचार्य सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान व सम्यग्चारित्रको धर्म कहते है। (का.अ./मू./४७८); (त.अनु./४१) (द्र सं./टी /१४४/३)

### ४. ब्यवहार धर्मके छक्षण

प्र,सा./ता.वृ./८/१८ पञ्चपरमेष्ठवादिभक्तिपरिणामरूपो व्यवहारधर्म-स्तावदुच्यते । चपंचपरमेष्ठी आदिको भक्तिपरिणामरूप व्यवहार धर्म होता है ।

प.प्र /दो./२/३/११६/१६ धर्मशब्देनात्र पुण्यं कथ्यते । = धर्मशब्दसे यहाँ (धर्म पुरुषार्थके प्रकरणमें ) पुण्य कहा गया है ।

प.प्र /टी./२/१९१-४/२३१/१४ गृहस्थानामाहारदानादिकमेव परमो धर्म-स्तैनैव सम्यक्त्वपूर्वेण परंपरया मोक्ष लभन्ते । = आहार दान आदिक ही गृहस्थोंका परम धर्म है । सम्यक्त्व पूर्वक किये गये उसी धर्मसे परम्परा मोक्षकी प्राप्ति हो जाती है ।

प. प्र./टी /२/१३४/२६१/२ व्यवहारधर्मे च पुनः षडावश्यकादितक्षणे गृहस्थापेक्षया दानपूजादितक्षणे वा सुभोपयोगस्वरूपे रति कुरु।

साधुओंकी अपेक्षा षडावश्यक लक्षणवाते तथा गृहस्थोंकी अपेक्षा दान पूजादि लक्षणवाते सुभोपयोग स्वरूप व्यवहारधर्ममें रति करो।

### ५. निश्चयधर्मका लक्षण

#### १. साम्यता व मोहक्षोभ विहीन परिणाम

प्र.सा,/मू,/७ चारित्तं खलु धम्मो धम्मो जो सो समो त्ति णिहिट्ठो । मोहक्लोहिनिहीणो परिणामो अप्पणो हि समो । =चारित्र ही धर्म

- है। जो धर्म है सो साम्य है और साम्य मोहसोभ रहित (रागद्वेष तथा मन, वचन, कायके योगों रहित) आत्माके परिणाम हैं। (मो.पा./मू./४०)
- भा.पा./मू./पं मोहक्लोहिक्हीणो परिणामो अप्पणो धम्मो । म्मोह ब स्रोम रहित अर्थाद्य रागद्वेष व योगों रहित आत्माके परिणाम धर्म हैं । (स. म./३२/३४२/२२ पर उद्दध्त), (प. प्र./मू./२/६८). (त.अनू./६२)
- न.च.व./३१६ समदा तह मज्मत्थं सुद्धोभावो य वीयरायत्तं । तह चारित्तं धम्मो सहावाराहणा भणिया । = समता, माध्यस्थता, शुद्ध-भाव, वीतरागता, चारित्र, धर्म, स्वभावकी खाराधना ये सब एकार्ध-वाची शब्दं हैं।
- मं ध./उ./७१६ अथिदागादयो हिसा चास्त्यधर्मो वतस्युति । अहिंसा तस्परित्थागो वतं धर्मोऽधवा किल । ∞वस्तुस्वरूपकी अपेक्षा रागादि ही हिंसा, अधर्म व अवत है। और उनका त्याग ही अहिंसा, धर्म व वत है।

#### २. शुद्धात्म परिणति

- भा.पा./मू./८१ अप्पा अप्पिम्म रखो रायादिम्न सहलदोसपरिचत्तो । संसारतरणहेद्र धम्मो त्ति जिणेहि णिहिंद्दो । —रागादि समस्त-दोषोंसे रहित होकर आत्माका आत्मामें ही रत होना धर्म है।
- प्र.सा./त.प्र./११ निरुपरागतत्त्वोपलम्भलक्षणो धर्मोपलम्भो । = निरुप-रागतत्त्वकी उपलब्धि लक्षणवाला धर्म---।
- प्र.सा./त.प्र /७,८ वस्तुस्वभावत्वाद्धर्मः । शुद्धचैतन्यप्रकाश्चनमित्सर्थः । । । । । । । ततोऽयमात्मा धर्मेण परिणतो धर्म एव भवति । व्यवस्तुका स्वभाव धर्म है । शुद्ध चैतन्यका प्रकाश करना यह इसका अर्थ है । इसिलए धर्मसे परिणत आत्मा ही धर्म है ।
- पं. का./ता. वृ./२४/१४३/११ रागाहिदोषरहितः शुद्धारमानुभृतिसहितो निश्चयधर्मो । =रागादि दोषोसे रहित तथा शुद्धारमाको अनुभृति सहित निश्चयधर्म होता है। (पं.वि./१/७), (पं.म्./टो./२/१३४/२४१/१), (पं.घ./७,/४३२)

### ६. धर्मके भेद

- मा.अ./७० उत्तमालममद्देवजावसञ्चसउच्चं च संजमं चेव । तवतागम-किचण्हं बम्हा इति दसविहं होदि १७०। क्राचम समा, मार्वव, आर्जव, सत्य, शौच, संयम, तप, त्याग, आर्किचन्य और ब्रह्म-चर्य ये दशभेद मुनिधर्मके हैं। (त.सू./१/६), (म.आ./वि./४६/१४४/१० पर उद्दश्त)
- म् .आ./४१७ तिनिहो य होदि घम्भी सुदधम्मी अस्थिकायधम्मो य। तदिओ चरित्तधम्मी सुदधम्मी एत्थ पुण तित्थं। व्धर्मके तीम भेद हैं—मुत्तधर्म, अस्तिकायधर्म, चारित्रधर्म। इन तीनोंमेंसे श्रुतधर्म तीर्थ कहा जाता है।
- पं.वि./६/४ संपूर्ण देशभेदाभ्यां स च धर्मो द्विधा भवेत । —सम्पूर्ण और एक देशके भेदसे वह धर्म दो प्रकार है। अर्थात् मुनि व गृहस्थ धर्म या खनगार व सागार धर्मके भेदसे दो प्रकारका है। (भा.ख./६८) (का.ख./मृ./३०४), (चा.सा./३/१), (पं.ध./छ./७१०)
- पं. वि./१/७ धर्मी जीवदया गृहस्थशिमिनोर्भेदाह द्विधा च त्रयं। रहानां परमं तथा दशिवधोत्कृष्टक्षमादिस्ततः। । । च्दयास्वरूप धर्म, गृहस्थ और मुनिके भेदसे दो प्रकारका है। वही धर्म सम्यग्दर्शन, सम्यग्वानि व सम्यग्वारित्ररूप उत्कृष्ट रत्नत्रयके भेदसे तोन प्रकारका है, तथा उत्तम क्षमादिके भेदसे दश प्रकारका है। (द्र.सं./टो./३६/१८६/३)

#### २. धर्ममें सम्यग्दर्शनका स्थान

# सम्बग्दर्शन ही धर्मका मूल है

द.पा /मू.-/२ दंसणमूलो धम्मो उवइट्ठो जिणवरेहि सिस्साणं । — सर्वज्ञ-देवने अपने शिष्योंको 'दर्शन' धर्मका सूल है ऐसा उपदेश दिया है। (पं.ध.-/उ./७१६)

# २. धर्म सम्यक्त्व पूर्वक ही होता है

वा. अ./६८ एयारसदसभेयं धम्मं सम्मत्तपुरुवयं भणियं । सागारणगाराणं उत्तममुहसंपजुत्तेहि ।६८। = श्रावकीं व मुनियोका जो धर्म है वह सम्यक्त्व पूर्वक होता है । (पं. ध्./उ./७१७)।

# ३. सम्यक्त्वयुक्त धर्म ही मोक्षका कारण है रहित नहीं

- ना. अणु./१७ जण्णाणवसं किरिया मोक्लिणिमित्तं परंपरया। जो किया ज्ञानपूर्वक होती है वही परम्परा मोक्षका कारण होती है।
- र. सा./१० दोणं पूजा सीलं उपवासं बहुविहंपि खिवणं पि । सम्मजुदं मोक्त सुहं सम्मविणा दी हसंसारं ।१०। =दान, पूजा, ब्रह्मचर्य, उप-वास, अनेक प्रकारके बत और मुनिर्तिण धारण आदि सर्व एक सम्य-ग्दर्शन होनेपर मोक्षमार्गके कारणभूत हैं और सम्यग्दर्शनके विना संसारको बढानेवाले हैं।
- यो. सा./यो /१८ गिहि-बाबार परिद्विया हैयाहेउ मुर्ण ति । अणुितणु-मायिह देउ जिणु तहु णिव्वाणु सहंति । = जो गृहस्थीके घन्धेमें रहते हुए भी हेयाहेयको समभते हैं और जिनभगवान्का निरन्तर ध्यान करते हैं, वे झीघ ही निर्वाणको पाते हैं।
- भावसंग्रह/४०४,६१० सम्बग्हण्टेः पुण्यं न भवति संसारकारणं निय-मात्। मोक्षस्य भवति हेतुः यदि च निदानं स न करोति ।४०४। आवश्यकानि कर्म वैयावृत्त्यं च दानपूजादि। यत्करोति सम्यग्हष्टि-स्तत्सर्वं निर्जरानिमित्तम्।६१०। = सम्यग्हष्टिका पुण्य नियमसे संसारका कारण नहीं होता है। और यदि व निदान न करे तो मोक्ष-का कारण होता है।४०४। षडावश्यक क्रिया, वैयावृत्त्य, दान, पूजा आदि जो कुद्ध भी धार्मिक क्रिया सम्यग्हिष्ट करता है वह सब उसके लिए निर्जराके निमित्त हैं।६१०।
- स सा./ता. वृ./१४६ की उत्थानिका/२०८/११ वीतरागसम्यक्तं विना वतदानादिकं पुण्यकन्धकारणमेव न च मुक्तिकारणं । सम्यक्त्वसंहितं पुनः परंपरया मुक्तिकारणं च भवति । = वीतरागसम्यक्त्वके जिना वत दानादिक पुण्यकन्धके कारण हैं, मुक्तिके नहीं । परन्तु सम्यक्त्व सहित वे ही पुण्य वन्धके साथ-साथ परम्परासे मोक्षके कारण भी हैं । (प. सा./ता. वृ./२६६/३४८/२०) (नि. सा./ता. वृ./१८/क, ६२) (प्र. सा./ता. वृ./२६६/३४८/२)। (प. प्र./टी./१८८/१३४) (प. प्र./ टो./१६९/२६७/१)।

### ध. सम्यक्त्वरहित क्रियाएँ वास्तविक व भर्मरूप नहीं हैं

- यो. सा./यो./४७-४८ धम्मु ण पिढ्यइँ होइ धम्मु ण पोरथापिच्छ्यइँ। धम्मु ण मिढ्य-पएसि धम्मु ण मत्था लुँ चियइँ।४०। राय-रोस वे परिहरिनि जो अप्पाणि बसेइ। सो धम्मु नि जिण उत्तिमुख को पंचम-गइ णेइ।४८। चपढ लेनेसे धर्म नहीं होता, पुस्तक और पीछी~से भी धर्म नहीं होता, किसी मठमें रहनेसे भी धर्म नहीं है, तथा केशलींच करनेसे भी धर्म नहीं कहा जाता।४०। जो राग और द्वेष दोनोंको छोड़कर निजातमामें बास करना है, उसे ही जिनेन्द्रदेवने धर्म कहा है। वह धर्म पंचम गतिको ले जाता है।
- भ. १/४.१.१/६/३ ण च सम्मत्तेण विरहिष्याणं जाणभाजाणमसंखेजुगुज-सेऽणिकम्मणिजराए अजिभित्ताणं जाणज्भाणवश्रप्सी परमस्थिको

अस्थि। = सम्यक्त्वसे रहित ध्यानके असंख्यात गुणश्रेणीरूप कर्म-निर्जराके कारण न होनेसे 'ज्ञानध्यान' यह संज्ञा वास्तिविक नहीं है।

- स. सा./आ./२७१ भोगनिमित्तं शुभकर्ममात्रमधूतार्थमेव। = भोगके निमित्तभूत शुभकर्ममात्र जो कि अभूतार्थ हैं (उनकी ही अभव्य श्रद्धा करता है)।
- अन, घ./११/९०६ व्यवहारमभूतार्थं प्रायो भूतार्थ-विमुखजनमोहात ।
  केवलमुपयुञ्जानो व्यञ्जनवद्दभश्यति स्वार्थात् । भूतार्थसे विमुख
  रहनैवाले व्यक्ति मोहवश अभूतार्थं व्यवहार कियाओं में ही उपयुक्त
  रहते हुए, स्वर रहित व्यञ्जनके प्रयोगवत् स्वार्थसे भ्रष्ट हो जाते हैं।
- पं. घ./उ./४४४ नापि धर्मः क्रियामात्रं मिध्यादृष्टेरिहार्थतः। -- मिथ्या-दृष्टिके केवल क्रियारूप धर्मका पाया जाना भी धर्म नहीं हो सकता।
- पं. घ./उ./७१७ न धर्मस्तद्विना क्वचित्। = सम्यग्दर्शनके बिना कहीं भी वह (सागार या अनगार धर्म) धर्म नहीं कहलाता।

### सम्यक्त्व रहित धर्म परमार्थसे अधर्म व पाप है

म, सा./आ./२००/क. १३७ सम्यग्दृष्टि' स्वयमहं जातु मंधो न मे स्यादित्युत्तानोत्पुतकवदना रागिणोऽन्याचरनतु । आतम्बन्तां समितिपरतां
ते यतोऽद्यापि पापा, आत्मानात्मावगमिवरहात्सन्ति सम्यक्त्विरिक्ताः
।१३७। = यह मैं स्वयं सम्यग्दृष्टि हूँ, मुभे कभी बन्ध नहीं होता, ऐसा
मानकर जिनका मुल गर्वसे ऊँचा और पुलक्ति हो रहा है, ऐसे रागी
जीव भले ही महावतादिका आचरण करें तथा समितियोंकी उत्कृष्टताका आतम्बन करे, तथापि वे पापी ही हैं, क्योंकि वे आत्मा
और अनात्माके ज्ञानसे रहित होनेसे सम्यक्त्व रहित हैं।

पं. घ./उ./४४४ नापि धर्मः क्रियामात्रं मिष्यादृष्टेरिहार्थतः। नित्य रागदिसद्दभावात् प्रत्युताधर्म एव सः ।४४४। = मिथ्यादृष्टिके सदा रागदि भावोंका सद्भाव रहनेसे केवल क्रियारूप धर्मका पाया जाना भी वास्तवमें धर्म नहीं हो सकता, किन्तु व अधर्म हो है।

# ६. सम्यक्त रहित धर्म वृथा व अकिंचित्कर है

स. सा./मू./१५२ परमङ्गिह दु बिटिदो जो कुणदि तबं वदं च धारेई। तं सटवं मालतवं मालवदं विति सट्यण्डू ११५२। =परमार्थमें अस्थित जो जीव तप करता है और वत धारण करता है, उसके उम सम तप और वतको सर्वज्ञ देव माल तप और नालवत कहते हैं।

मो. पा./मू./१६ किं काहिरि बहिकस्मं किं काहिरि बहुविहं च लवणं तु। किं काहिरि आदावं आदसहावस्स विवरीदो।१६१ --आरम-स्वभावसे विपरीत किया क्या करेगी, अनेक प्रकारके उपवासादि तप भी क्या करेंगे, तथा आतापन योगादि कायक्तेश भी क्या करेगा।

भ. आ./मू./ गा. नं. ३ जे वि अर्हिसादिगुणा मरणे मिच्छत्तकडुगिदा होंति । ते तस्स कडुगदोद्धियगदं च दुद्धं हवे अफला १५७। तह मिच्छत्तकडुगिवे जीवे तवणाणचरणविरियाणि । णासंति वंतिमच्छ-सिम य सफलाणि जार्यति ।७३४। घोडगलिङसमाणस्य तस्य अर्था-तरम्मि कुधिदस्स । बहिरकरणं कि से काहिदि नगणिहुदकरणस्स । ११३४७। = अहिंसा आदि आत्माके गुण हैं, परन्तु मरण समय ये भिथ्यारवसे युक्त हो जायँ तो कड़वी तूम्बीमें रखे हुए दूधके समान व्यर्थ होते हैं ।१७। मिथ्यात्वके कारण विपरीत, श्रद्धानी बने हुए इस जोवमें तप, ज्ञान, चारित्र और बीर्य ये गुण नष्ट होते हैं. और मिथ्यात्व रहित तप आदि मुक्तिके उपाय हैं।७३४। घोड़ेकी लीद दुर्गन्धियुक्त रहती है परन्तु बाहरसे वह स्निग्ध क्रन्तिसे युक्त होती है! अन्दर भी वह वैसी नहीं होती। उपर्युक्त इष्टान्तके समान किसी पुरुषका-भुनिका आचरण ऊपरसे अच्छा-निर्दोष दीख पडता है परन्तु उसके अन्दरके विचार कवायसे मिलन — अर्थातुगन्दे रहते है। यह बाह्याचरण उपवास, अवमोटर्यादिक तप उप्तको कुछ उन्नति नहीं करता है नयों कि इन्द्रिय कथायरूप,

अन्तरंग मिलन परिणामोंसे उसका अध्यन्तर तप नष्ट हुआ है, जैसे नगुला ऊपरसे स्वच्छ और ध्यान धारण करता हुआ दिखता परनेतु अन्तरंगमें मत्स्य मारनेके गन्दे विचारोंसे युक्त ही होता है।१३४७।

यो, सा./यो./३१ वज्ता उसंजप्तुसीलु जिय ए सञ्बह अक्यात्थु। जांव ण जाण इ इक्क परु मुद्धज भाज पिवत्तु ।३१। ≔जन तक जीवको एक परमशुद्ध पवित्रभावका ज्ञान नहीं होता, तब तक वत, तप, संयम और शोस ये सब कुछ भी कार्यकारी नहीं हैं।

आ. अनु./१४ रामकाध्वनत्तपसां पाषाणस्येव गौरवं पुंसः । पूज्यं महा-मणेरिव तदेव सम्प्रक्त्वसंयुक्त्वम् ।१४। = पुरुषके सम्प्रक्त्वसे रहित शान्ति, ज्ञान, चारित्र और तप इनका महत्त्व पत्थरके भारीपनके समान व्यर्थ है। परन्तु वही उनका महत्त्व यदि सम्प्रक्त्वसे सहित है तो मुज्यवान् मणिके महत्त्वके समान पूज्य है।

पं. वि./१/६० अभ्यस्यतान्तरहरां कियु लोकभक्त्या, मोहं कृशीकुरुत किं बपुपा कृशेन। एतइद्वयं यदि न किं बहुभिनियोगेः, क्लेशेश्च किं किमपरें प्रवृदें स्तपोभिः १६०। चहे सुनिजन। सम्यख्वानरूप अभ्यन्त्र स्तपोभिः १६०। चहे सुनिजन। सम्यख्वानरूप अभ्यन्त्र स्तपोभिः १६०। चहे सुनिजन। सम्यख्वानरूप अभ्यन्त्र स्ति अन्यास कीजिए। आपको लोकभक्तिसे क्या प्रयोजन है। इसके अतिरिक्त आप मोहको कृश करें। केवल शरीरको कृश करनेसे कुछ भी लाभ नहीं है। कारण कि यदि उक्त दोनों नहीं हैं तो फिर उनके बिना बहुतसे यम नियमोसे, कायक्लेशोंसे और दूसरे प्रचुर तपोंसे कुछ भी प्रयोजन सिद्ध नहीं होता।

द्र. सं./ टी./४१/१६६/७ एवं सम्यक्त्वमाहात्त्म्येन ज्ञानतपश्चरणवतो-पशमध्यानादिकं मिध्यात्वरूपमपि सम्यग्भवति । तदभावे विषयुक्त-बुग्धस्मिन सर्वं वृथेति ज्ञातव्यम् । — सम्यक्त्वके माहात्म्यसे मिध्याज्ञान, तपश्चरण, वतः उपदाम तथा घ्यान आदि हैं वे सम्यक् हो जाते हैं। और सम्यवश्वके विना विष मिले हुए दूधके समान ज्ञान तपश्चर-णादि सम वृथा हैं, ऐसा जानना चाहिए।

### ३. निश्चयधर्मकी कथंचित् प्रधानता

### १. निश्चय धर्म ही भूतार्थ है

स.सा./आ./२७५ ज्ञानमात्रं भूतार्थं धर्मं न श्रद्धते । == अभव्य व्यक्ति ज्ञानमात्र भूतार्थ धर्मकी श्रद्धा नहीं करता ।

### २. ग्रुम अग्रुमसे अतीत तीसरी भूमिका ही वास्तविक धर्म है

प्र.सा./मू./१८१ सहपरिणामो पुण्यं असुहो पाव त्ति भणियमण्णेसु।
परिणामो णण्णगदो दुक्खक्खक्यकारणं समये। - परके प्रति शुभ
परिणाम पुण्य है और अंशुभ परिणाम पाप है। और दूसरेके प्रति
प्रवर्तमान नहीं है ऐसा परिणाम, आगममें दुःख क्षयका कारण
कहा है। (प.प्र./र/७१)

स. श./८३ अपुण्यमझतैः पुण्यं बतै मेरिसस्तयोर्व्ययः । अवतानीव मोक्षार्थी वतान्यपि ततस्त्यजेत ।=३। =हिसादि अवतींसे पाप तथा अहिसादि वतींसे पुण्य होता है । पुण्य व पाप दोनों कर्मीका विनाश मोक्ष है । अतः मुमुक्षको अवनींकी भाँति वतींको भी छोड़ देना चाहिए । (यो-सा./यो./३२) (आ.अनु./१=१) (ज्ञा./३२/=७)

यो सा./अ./१/७२ सर्वत्र य' सदोदास्ते न च द्वेष्टि न च रज्यते । प्रत्या-रूयानादितिकान्तः स दोषाणामशेषतः ।७२। च्जो महानुभाव सर्वत्र जदासीनभाव रखता है. तथा न किसी पदार्थमें द्वेष करता है और न राग, वह महानुभाव प्रत्याख्यानके द्वारा समस्त दोषोंसे रहित हो जाता है।

दे० चारित्र/४/१ (प्रत्याख्यान व अप्रत्याख्यानसे अतीत अप्रत्याख्यान-रूप तीसरी भूमिका ही अमृतकुम्भ है )

### ३. एक गुद्धोपयोगमें धर्मके सब लक्षण गर्मित हैं

प.प्र./टी./२/६८/१९०/८ धर्मशब्देनात्र निश्चयेन जीवस्य शुद्धपरिणाम एव याह्य । तस्य तु मध्ये वीतरागसर्वज्ञप्रजीतनयविभागेन सर्वे धर्मा अन्तर्भृता लम्यन्ते। यथा अहिसालसणी धर्मः सोऽपि जीवशृद्धभावं विना न संभवति । सागारानगारलक्षणो धर्मः सोऽपि तथैव। उत्तमसमादिदश्विधो धर्मः सोऽपि जीवशुद्धभावमपेसते। 'सदृष्टिज्ञानवृत्तानि धर्मं धर्मेश्वरा विदुः' इत्युक्तं यद्धर्मसक्षणं तदिप तथैव। रागद्वेषमोहरहित' परिणामो धर्म' सोऽपि जीवशुद्धस्वभाव एव । बस्तुस्वभावो धर्मः सोऽपि तथैव । ... अत्राह शिष्यः । पूर्वसूत्रे भणित शुद्धांपयोगमध्ये संयमादय सर्वे गुणाः लम्यन्ते । अतएव तु भणितमात्मनः शुद्धपरिणाम एव धर्मः, तत्र सर्वे धर्माश्च लभ्यन्ते । को विशेषः। परिहारमाह। तत्र शुद्धोपयोगसंज्ञा मुख्या, अत्र सु धर्मसंज्ञा मुख्या एतावान् विशेष'। तात्पर्यं तदेव । 🖘 यहाँ धर्म शब्दसे निश्चयसे जीवके शुद्धपरिणाम प्रहण करने चाहिए। उसमें हो नयविभागरूपसे वीतरागसर्वज्ञप्रणीत सर्वे धर्म अन्तर्भृत हो जाते है। वह ऐसे कि-१. अहिंसा बक्षण धर्म है सो जीवके शुद्ध-भावके बिना सम्भव नहीं। (दे० अहिसा/२/१)। २, सागार अन-गार लक्षणवाला धर्म भी वैसा ही है। ३. उत्तमक्षमादि दशप्रकार-के लक्षणवासा धर्म भी जीवके शुद्धभावकी अपेक्षा करता है। ४० रत्नत्रय लक्षणवाला धर्म भी वैसा ही है। ५. रागद्वेषमोहके अभाव-रूप लक्षणवाला धर्म भी जीवका शुद्ध स्थमाव ही बताता है। और ६. वस्तुस्वभाव लक्षणवाला धर्म भी बैसा ही है। प्रश्न-पहले मुत्रमें तो शुद्धोषयोगमें सर्वे गुण प्राप्त होते हैं. ऐसा बताया गया है, (दे० धर्म/३/७)। और यहाँ आत्माके शुद्ध परिणामको धर्म बता-कर उसमें सर्व धर्मोंकी प्राप्ति कही गयी। इन दोनोंमें क्या विशेष है 1 उत्तर-वहाँ शुद्धोपयोग संज्ञा मुख्य थी और यहाँ धर्म संज्ञा मुरूय है। इतना ही इन दोनों में विशेष है। तात्पर्य एक ही है। (प्र.सः,/ता.नृ./११/१६) (और भी दे० आगे धर्म/३/७)

### ४. निक्चय धर्मकी ज्याप्ति ज्यवहार धर्मके साथ है पर ज्यवहारकी निक्चयके साथ नहीं

भ.आ./मू./१३४६/१३०६ अन्मंतरसोधीए सुद्ध णियमेण बहिरं करणं। अन्भंतरदोसेण हु कुणदि गरो बहिरंगदोसं। = अम्यन्तर शुद्धिपर तियमसे बाह्यशुद्धि अवलिम्बत है। क्योंकि अभ्यन्तर (मनके) परिणाम निमल होनेपर वचन व कायकी प्रवृत्ति भी निर्दोष होती है। ओर अभ्यन्तर (मनके) परिणाम मलिन होने पर वचन व काय-की प्रवृत्ति भी नियमसे सदीष होती है।

लि.पा./मू./२ घम्मेण होइ लिंगं ण लिंगमलेण घम्मसंपत्ती । जागेहि भावधममं कि ते लिंगेण कायव्यो ।२। =धमसे लिंग होता है, पर लिंगमात्रसे धर्मकी प्राप्ति नहीं होती । हे भव्य ! तू भावरूप धर्म-को जान । केवल लिंगसे तुभे क्या प्रयोजन है ।

(दे॰ लिंग/२) (भावलिंग होनेपर द्रव्यतिंग अवश्य होता है पर द्रव्य-लिंग होने पर भावलिंग भजितव्य है)

प्र.सा./मू./२४४ समगा सुद्धुत्रजुता सहोवजुता य होंति समयम्मि । प्र.सा./त,प्र./२४४ अस्ति तात्रच्छ्रभोपयोगस्य धर्मेण सहैकार्थसमबायः । =शास्त्रोमे ऐसा कहा है कि जो शुद्धोपयोगी श्रमण होते हैं वे शुभो-पयोगी भी होते हैं। इसलिए शुभोपयोगका धर्मके साथ एकार्थ समवाय है।

### 🛰 निश्चय रहित व्यवहार धर्म वृथा है

भा.पा./मू./व्ह बाहिरसंगञ्चाओ गिरिसरिवरिकंदराइ आवासो । सयसो णाणउभपणो णिरस्थओ भावरहियाणं ।८१। =भावरहित व्यक्तिके

बाह्मपरिग्रहका त्याग, गिरि-नदी-गुफामे बसना, ध्यान, आसन, अध्ययन आदि सब निरर्थक है। (अन.ध./१/२१/५७१)

# ६. निइचय रहित व्यवहार धर्मसे खुद्धारमाकी प्राप्ति नहीं होती

स. सा. मू. ११६६ मो सूण णिच्छ यट्ठ ववहारेण विदुसा पवट्टं ति।
परमट्ठमस्सिदाण दु जदीण कम्मवावओ विहिओ। = निश्चयके
विषयको छोडकर विद्वास् व्यवहार [ शुभ कर्मों (त.प्र. टीका) ] द्वारा
प्रवर्तते है किन्तु परमार्थके आश्वित योगीश्वरोके ही कर्मों का नाश
आगममें कहा है।

स्,सा./आ-/२०४/क १४२ विजरयन्तां स्वयमेव दुष्करतर्रमीं श्लोन्सुलें कर्मि भे क्रियन्तां च परे महावततपोभारेण भग्नाश्चिरम् । साक्षान्मोक्ष इदं निरामयपदं संवेद्यमानं स्वयं, ज्ञानं ज्ञानगुणं विना कथम्मि प्राप्तं क्षमं ते न हि । चकिई मोक्षसे पराद्यमुख हुए दुष्करतर कर्मीके द्वारा स्वयमेव क्लेश पाते हैं तो पाओ और अन्य कोई जीव महावत और तपके भारसे बहुत समय तक भग्न होते हुए क्लेश प्राप्त करें तो करो; जो साक्षात् मोक्षस्वरूप है, निरामय पद है और स्वयं संवेद्यमान है, ऐसे इस ज्ञानको ज्ञानगुणके विना किसी भी प्रकारसे वे प्राप्त नहीं कर सकते।

ज्ञा./२२/१४ मनः शुद्धवैव शुद्धिः स्याइदेहिनां नात्र संशयः। वृथा तद्धय-तिरेकेण कायस्यैव कदर्थनम् ।१४। कनिःसन्देह मनकी शुद्धिसे ही जीवोंकी शुद्धि होती हैं, मनकी शुद्धिके बिना केवल कायको शीण करना वृथा है।

### ७. निइचयधर्मका माहासम्य

प.प्र./मू./१/१९४ जह णिविसङ्घु वि कृवि करड परमध्पइ अणुराउ । अग्गिकणी जिम कर्ठिगरी डहइ असेसु वि पाउ ।११४।

प.प्र./प्./२/६७ सुद्धहें संजमु सीलु तज सुद्धहें दंसणु णाणु। सुद्धहें कम्मब्द्धज हवइ सुद्धज तेण पहाणु।६०। = जो आधे निमेषमात्र भी कोई परमारमामें प्रीतिको करे, तो जैसे अग्निकी कणी काठके पहाडको भस्म करती है, उसी तरह सब ही पापोंको भस्म कर डाले ।११४। सुद्धोपयोगियोंके ही संयम, शील और तप होते हैं, सुद्धोंके ही सम्यप्रदर्शन और वीतराग स्वसंवेदन ज्ञान होता है, सुद्धोपयोगियोंके ही कमौंका नाश होता है, इसलिए सुद्धोपयोग ही जगद्में सुख्य है।

यो सा./यो ./६१ सागारु वि णागारु कु वि जो अप्पाणि वसे है। सो लहु पावह सिद्धि-सुहु जिणवरु एम भणेहे। =गृहस्थ हो या सुनि हो, जो कोई भी मिज अप्सामें बास करता है, वह शीध ही सिद्धिसुख-को पाता है, ऐसा जिनभगवान्ने कहा है।

म. च. वृ./४१२-४१४ एदेण संग्रसदोसा जीवाणासंतिरायमादीया।
मोत्त्ण विविह्मावं एरथे विय संठिया सिद्धाः। च्हस (परम चैतन्य तत्त्वको जागने) से जीव रागादिक सकल दोषोंका नाज्ञ कर देता है। और विविध विकल्पोंसे मुक्त होकर, यहाँ ही, इस संसार-में ही सिद्धवत रहता है।

हा./२२/२६ अनन्तजन्यजानेककर्मबन्धस्थिति है । भावशुद्धि प्रपन्नस्य मुनेः प्रशीयते क्षणात् । = जो अनन्त जन्मसे उत्पन्न हुई दढ कर्मबन्ध-की स्थिति है सो भावशुद्धिको प्राप्त होनेवाले मुनिके क्षणभरमें नष्ट हो जाती है, क्यों कि कर्मक्षय करनेमें भावोंकी शुद्धता ही प्रधान कारण है।

# ४. व्यवहार धर्मकी कथंचित् गौणता

### १. स्यवहार धर्म ज्ञानी व अज्ञानी दोनोंको सम्मव है

पं का./त.प्र./१३६ अर्हरिसद्धादिषु भक्तिः, धर्मे व्यवहारचारित्रानुष्ठाने वासनाप्रधाना चेष्टा,---अयं हि स्थूललक्ष्यतथा केवलभक्तिप्रधानस्या-

### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

इग्निनो भवति । उपरितनभूमिकायामलब्धास्पदस्यास्थानरागनिषेधार्थं तीवरागज्यरिवनोदार्थं वा कदाचिज्ञानिनोऽपि भवतीति ।
=धर्ममें अर्थात् व्यवहारचारित्रके अनुष्ठानमें भावप्रधान चेष्टा । ...
यह (प्रशस्त राग) वास्तवमें जो स्थूल लक्षवाले होनेसे मात्र भक्ति
प्रधान हैं ऐसे अज्ञानीको होता है। उच्चभूमिकामें स्थिति प्राप्त न
को हो तय, अस्थान (अस्थिति) का राग रोकनेके हेतु अथवा
तीव राग ज्वर मिटानेके हेतु कदाचित ज्ञानीको भी होता है।
(नि.सा./ता.वृ./१०४)

### २. व्यवहारस्त जीव परमार्थको नहीं जानते

स-सा./म्./४१३ पासंडो लिंगेस्न व गिहिलिंगेस्न व बहुपयारेस् । कुट्वं ति जे ममत्तं तेहिं ण णायं समयसारं ।४१३। — जो बहुत प्रकारके मुनि-लिंगोंमें अथवा गृही लिंगोंमें ममता करते हैं, अर्थात् यह मानते हैं कि द्रव्य लिंग ही मोक्षका कारण है उन्होंने समयसारको नहीं जाना।

### ३. व्यवहारधर्ममें रुचि करना मिथ्यात्व है

पं. काः/ता. वृ./१६६/२३८/१६ यदि पुनः शुद्धात्मभावनासमर्थोऽपि तां त्यक्ता शुभोपयोगादेव मोक्षो भवतीरयेकान्तेन मन्यते तदा स्थूलपर-समयपरिणामेनाज्ञानी मिण्यादृष्टिर्भवति । = यदि शुद्धात्माकी भावना-में समर्थ होते हुए भी कोई उसे छोड़कर शुभोपयोगसे ही मोक्ष होता है, ऐसा एकान्तसे मानता है, तब स्थूल प्रसमयरूप परिणामसे अज्ञानी मिण्यादृष्टि होता है।

### ४. व्यवहार धर्म परमार्थसे अपराध भग्नि व दु:खस्व-रूप है

- पु. सि. छ./२२० रतनत्रयमिष्ठ हेतुर्निर्वाणस्यैव भवति नात्यस्य । आस-वित यसु पुण्यं शुभोपयोगोऽयमपराधः । = इस लोकर्में-रतनत्रयस्तप धर्मनिर्वाणका ही कारण है, अन्य गतिका नहीं । और जो रतनत्रयमें पुण्यका आसव होता है, यह अपराध शुभोपयोगका है । (और भी देखो चारित्र /४/३)।
- प्र. सा,/त, प्र./७०. ७१ यस्तु पुनः "धर्मानुरागमवलम्बते स लल्ल्परक्तचित्तिभित्तित्या तिरस्कृतश्रुद्धोपयोगशिक्तरासंसारं शरीरं दुःलमेवानुभवित ।७०। यः ललु---शुभोपयोगवृत्त्या वकाभिसारिकयेवाभिसार्यमाणो न मोहवाहिनोविधेयताभविकरित स किल समासन्नमहादुःलसंकटः कथमारमानमविण्लुतं लभते ।७१। = जो जीव (पुण्यक्तप) धर्मानुरागपर अत्यन्त अवलम्बत है, वह जीव वास्तवमें चित्तभूमिके
  उपरक्त होनेसे (उपाधिसे रंगी होनेसे) जिसने शुद्धोपयोग शक्तिका
  तिरस्कार किया है, ऐसा वर्तता हुआ संसार पर्यन्त शारीरिक दु.लका ही अनुभव करता है ।७०। जो जीव धूर्त अभिसारिका की भाँति
  शुभोपयोग परिणतिसे अभिसार (मिलन) को प्राप्त हुआ मोहकी
  सेनाकी वशवतिताको दूर नहीं कर डालता है, तो जिसके महादुःखसंकट निकट है वह, शुद्ध आत्माको कैसे प्राप्त कर सकता है ।७१।
- प.का./त. प्र/१७२ अर्हदादिगतमि रागं चन्दनगसङ्गतमिनिमिन सुरतोकादिवलेशप्राप्त्रचात्यन्तमन्तर्दाहाय कल्पमानमाकलय्यः । = अर्हन्तादिगत रागको भी, चन्दनमृक्षसंगत अग्निकी भाँति देवलो-कादिके क्लेश प्राप्ति द्वारा अस्यन्त अन्तर्दाहका कारण समभकर (.प्र. सा./त. प्र/११) (यो. सा./अ./१/२६), (नि. सा./ता. वृ./१४४)।
- पं. का /त. प्र./१६८ रागकलिबिलासमूल एवायमनर्थसंतान इति । =यह (भक्ति आदि रूप रागपरिणति ) अनर्थसंतितिका मूल रागरूप क्लेशका विलास ही है ।

### ५. व्यवहार धर्म मोह व पापरूप है

प्र. सा./मू./५१ अट्े अजधागहणं करुणाभावी य तिरियमणुएसु । विस-

एसु च पसंगो मोहस्सेदाणि लिगाणि। चपदार्थका अयथाप्रहण, तिर्यंच मनुष्योंके प्रति करुणाभाव और विषयोंकी संगति, ये सब मोहके चिह्न हैं। (अर्थात् पहला तो दर्शन मोहका, दूसरा शुभरागरूप मोहका तथा तीसरा अशुभरागरूप मोहका चिह्न है।) (पं.का. मू./१३६/१३६)।

पं. वि./७/२६ तस्मात्तत्पदसाधनत्वधरणो धर्मोऽपि नो संमतः । यो भोगादिनिम्त्तमेव स पुन पापं बुधैर्मन्यते । च्लो धर्म पुरुषार्थं मोक्षपुरुषार्थका साधक होता है वह तो हमें अभी ह है, किन्तु जो धर्म केवल भोगादिका ही कारण होता है उसे विद्वज्जन पाप ही सममते हैं।

### ६. व्यवहारधम अर्किचित्कर है

स, सा./आ./१५३ अज्ञानमेव बन्धहेतुः, तदभावे स्वयं ज्ञानभूतानां ज्ञानिनां वहिर्व तिनयमशीलतपःप्रभृतिशुभकर्मासद्भावेऽपि मोक्षसद्भाव नात । = अज्ञान ही बन्धका कारण है, क्योंकि उसके अभावमें स्वयं ही ज्ञानरूप होनेवाले ज्ञानियोंके बाह्य व्रत, नियम, शील, तप इरयादि शुभ कर्मोंका असद्भाव होनेपर भी मोक्षका सद्भाव है।

ज्ञा./२२/२७ यस्य चित्तं स्थिरीभृतं प्रसन्नं ज्ञानवासितम् । सिद्धमेव मुनेस्तस्य साध्यं कि कायदण्डनैः ।२७। जिस मुनिका चित्त स्थिरी-भृत है, प्रसन्न है,रागादिकी कलुष्तासे रहित तथा ज्ञानकी चासनासे युक्त है, उसके सब कार्य सिद्ध हैं, इसलिए उस मुनिको कायदण्ड देनेसे क्या लाभ है।

### ७. व्यवहार धर्म कथचित् हेय हैं

- स. सा./आ./२७१/क. १७३ सर्वत्राध्यवसानमेवमितां त्याज्यं यदुक्तं जिनेस्तन्मन्ये व्यवहार एव निरिवलोऽन्यन्याश्रयस्त्याजितः । = सर्व वस्तुओं में जो अध्यवसान होते हैं वे सब जिनेन्द्र भगवान्ते त्यागने योग्य कहे हैं, इस्तिए हम यह मानते है कि पर जिसका आश्रय है ऐसा व्यवहार ही सम्पूर्ण हु,ड़ाया है।
- प्र. सा./त. प्र./१६७ स्वसमयप्रसिद्धवर्थं पिञ्जवस्य नतू तन्यासन्याय-मिद्य सिद्य सिद्य सिद्य सिद्य के सिद्य के स्वसमय की प्रसिद्ध के अर्थ, धुनकी में चिपकी हुई रूईके न्याय से, अर्ह त आदि विषयक भी रागरेणु क्रमशः दूर करने योग्य है। (अन्यथा जैसे वह थोड़ी-सी भी रूई जिस प्रकार अधिकाधिक रूई-को अपने साथ चिपटाती जाती है और अन्तमें धुनकी को धुनने नहीं वेती उसी प्रकार अल्पमात्र भी वह शुभ राग अधिकाधिक रागकी वृद्धिका कारण बनता हुआ जीवको संसार में गिरा देता है।)

# ८. व्यवहार धर्म बहुत कर लिया अब कोई और मार्ग दूँढ

अमृताशीति/५१ गिरिगहनगुहाचारण्यशून्यप्रदेश-स्थितिकरणनिरोध-ध्यानतीर्थोपतेवा। पठनजपनहोमेर्ब हाणो नास्ति सिद्धिः, मृगय तदपरं त्वं भोः प्रकारं गुरुम्यः। = गिरि, गहन, गुफा, खादि तथः शून्यवन प्रदेशोंमें स्थिति, इन्द्रियनिरोध, ध्यान, तीर्थसैवा, पाठ, जप, होम आदिकोंसे ब्रह्म (व्यक्ति) को सिद्धि नहीं हो सकती। अतः है भव्य! गुरुओंके द्वारा कोई अन्य ही उपाय खोज।

# ९. व्यवहारको धर्म कहना उपचार है

- स सा./आ./४१४ यः खलु श्रमणश्रमणीपासकभेदेन द्विविधं द्रव्यालिगं भवति मोक्षमार्ग इति प्ररूपणप्रकारः, स केवलं व्यवहार एव. न पर-मार्थः। = अनगार व सागार, ऐसे दो प्रकारके द्रव्य लिगरूप मोक्षमार्ग-का प्ररूपण करना व्यवहार है परमार्थ नहीं।
- मो. मा प्र /७/३६७-१५; ३६६/२२ ; ३७२/३ ; ३७६/६; ३७७/११ निम्न भूमि में शुभोषयोग और शद्धोषयोग का सहवर्तीपना होने से,

तथा सम्यम्हिट को शुभोषयोग होने पर निकट में ही शुद्धोपयोग की प्राप्ति हो जाती है इसलिये, ब्रतादिखप सुभोषयोग को उपचार से मोक्षमार्ग कह हिया जाता है।

# ५. व्यवहार धर्मको कथंचित् प्रधानता

### १. ब्यवहार धर्म निश्चयका साधन है

द्र.सं./टां./३४/९०२/६ अथ निश्चयरत्नत्रयपरिणतं शुद्धात्मद्रव्यं तद्दबहि-रङ्गसहकारिकारणभूतं पञ्चपरमेष्ट्रयाराधनं च शरणम् । = निश्चय रतन-त्रयसे परिणत जो स्वशुद्धात्मद्रवय है वह और उसका बहिरंगसह-कारीकारणभूत पंचपरमेष्ट्रियोंका आराधन है।

#### २. व्यवहारकी कथंचित् इष्टता

प्र.सा./मू./२६० असुभोनयोगरहिदा सुद्धुवजुत्ता सुहोवजुत्ता वा। णित्था-रयंति लोगं तेसु पसत्थं लहिद भत्ता ।२६०। = जो अशुभोपयोग रहित वर्तते हुए शुद्धोपयुक्त अथवा शुभोपयुक्त होते हैं वे ( ध्रमण ) लोगोंको तार देते हैं । उनकी भक्ति से श्वास्त पुण्य होता है । २६० ।

दे पुण्य/४/४ ( भव्य जीवोंको सदा पुण्यस्त्य धर्म करते रहना चाहिए । )

- कुरल काव्य /8/६ करिष्यामीति संकल्पं त्यक्ता धर्मी भवद्रुतम्। धर्म एव परं मित्रं यन्मृतौ सह गच्छति।६। च्यह मत सोचो कि मैं धीरे-धीरे धर्म मार्गका अवलम्बन करूँगा। किन्तु अभी बिना विलम्ब किये ही शुभ कर्म करना प्रारम्भ कर दो, क्योंकि, धर्म ही बह अमर मित्र है, जो मृत्युके समय सुम्हारा साथ देनेवाला होगा।
- सं. स्तो/१८ पूज्यं जिनं त्वाच्यंयतो जिनस्य, सावद्यलेशो बहुपुण्य-राशौ । दोषायनाऽलं कणिका विषस्य, न दूषिका शोतशिवाम्बुराशौ । १८६ हे पूज्य भी वामुपूज्य स्वानी । जिस प्रकार विव की एक कणिका सागर के अल को दूषित नहीं कर सकती, उसी प्रकार आपकी पूजा में होने वाला लेशमात्र सावच्य योग उससे भाष्त तहुपुण्य राशि को दूषित नहीं कर सकता।
- रा.शा./६/३/७/४०७/३४ उत्कृष्टः शुभपरिणामः अशुभजवन्यानुभागवन्धहेतुत्वेऽपि भूयसः शुभस्य हेतुरिति शुभः पुण्यस्येत्युच्यते, यथा
  अल्पाकारहेतुरिप बहूपकारसद्भावदुषकार इत्युच्यते। =यद्यपि शुभ
  परिणाम अशुभके जघन्य अनुभागवन्छके भी कारण होते हैं, पर
  बहुत शुभके कारण होनेसे 'शुभः पुण्यस्य' यह सूत्र सार्थक है। बैसे
  कि थोड़ा अपकार करनेपर भी बहुत उपकार करनेवाला उपकारक
  ही माना जाता है।
- प.प्र./टी./२/६५/१७७/४ अत्राह प्रभाकरभट्टः। तर्हि ये केचन पुण्यपापद्वर्णं समानं कृत्वा तिष्ठन्तीति तेषां किमिति दूषणं दीयते भवद्भिरिति । भगवानाह यदि शुद्धात्मानुभूतिकक्षणं समाधि लव्या
  तिष्ठन्ति तदा संमतमेव । यदि पुनस्तथाविषमवस्थामलभमाना
  अपि सन्तो गृहस्थावस्थायां दामपूजादिकं स्यजन्ति तपोष्ठनावस्थायां षडावश्यकादिकं च स्यक्त्वोभयभ्रष्टाः सन्तः तिष्ठन्ति तदा
  दूषणमेवेति तात्पर्यम्। =प्रश्न-यदि कोई पुण्य व पाप दोनोंको
  समान समभकर व्यवहार धर्मको छोड़ तिष्ठे तो उसे क्या दूषण
  है। उत्तर-यदि शुद्धात्मानुभूतिष्य समाधिको प्राप्त करके ऐसा
  करता है, तव तो हमें सम्मत ही है। और यदि उस प्रकारकी
  अवस्थाको प्राप्त किये विना ही गृहस्थावस्थामें दान पूजादिक तथा
  साधुकी अवस्थामें षडावश्यकादि छोड देता है तो उभय भ्रष्ट हो
  जानेसे उसे दूषण ही है।

प्र.सा /ता.यू./२६०/३४४/१३ इदमत्र तारपर्यम् । योऽसौ स्वशरीरपोष-णार्थं शिष्यादिमोहेन वा सावचं नेच्छति तस्येदं व्याख्यानं शोभते, यदि पुनरन्यत्र सावचामच्छति, वैयाक्त्यादिस्वकीयावस्थायोग्ये धर्मकार्ये नेच्छति तदा तस्य सम्यक्तवमेव नास्ति । च्यहाँ यह तात्पर्य समभना कि जो व्यक्ति स्वदारीर पोषणार्थ या शिष्यादिके मोहबश साबद्यकी इच्छा नहीं करते उनको ही यह व्याख्यान (बैयावृत्ति आदिमें रत रहनेवाला साधु गृहस्थके समान है) शोभा देता है। किन्तु जो अन्यत्र तो साबद्यको इच्छा करे और दम कार्यों के साबद्य का स्थाग करे, उसे तो सम्यकस्य ही नहीं है।

द.पा./टी./३/४/१३ इति ज्ञात्वाः स्वानपूजादिसत्कर्म न निषेधनीय, आस्तिकभावेन सदा स्थातव्यमिरयर्थः । (द.पा./टी./६/१/२२)

चा,पा.टी./=/१३३/१० एवमर्थं ज्ञात्वा ये जिनपूजनस्नपनस्तवनमवजीर्णचैत्यचैत्यालयोद्धारणयात्राप्रतिष्ठादिकं महापुण्यं कर्मः प्रभावनाङ्गं
गृहस्थाः सन्तोऽपि निषेधन्ति ते पापात्मनो मिथ्यादष्टयोः अनन्तसंसारिणो भवन्तीति :: =१. ऐसा जानकर दान पूजादि सत्कर्म निषेध करने योग्य नहीं हैं, विश्व आस्तिक भावसे स्थापित करने योग्य है। (द,पा./टी./४/४/२२) २. जिनपूजन, अभिषेक, स्तवन, नये या पुराने चैत्य चैत्यालयका जीर्णोद्धार, यात्रा प्रतिष्ठादिक महापुण्य कर्म रूप प्रभावना अंगको यदि गृहस्थ होते हुए भी निषेध करते हैं तो वे पापात्मा मिथ्यादिष्ठ अनन्त संसारमें भ्रमण करते हैं। (पं.ध,/७३६-७३६)

#### ३. अन्यके प्रति स्यक्तिका कर्तस्य-अकर्तस्य

ज्ञा./२-१०/२१ यसस्वस्यामिष्टं तत्तद्वाक्चित्तकर्मभिः कार्यस् । स्वप्ने -ऽपि नो परेषामिति धर्मस्याप्रिमं लिङ्गस् ।२१। =धर्मका मुख्य बिह्न यह है कि, जो जो कियाएँ अपनेको अनिष्ठ लगती हों, सो सो अन्य-के लिए मन वचन कायसे स्वप्नमें भी नहीं करना चाहिए।

### ४. स्यवहार धर्मका महत्त्व

आ.अनु./२२४,२२६ विषयविरतिः संगत्यागः कषाश्वविनिग्रहः, श्मयमदमास्तत्त्वाम्यासस्तपश्चरणोद्यमः । नियमितमनोवृत्तिर्भक्तिजिनेषु
दयाञ्जता, भवति कृतिनः संसाराब्धेस्तटे निकटे सित-।२२४। समाधिगत्समस्ताः सर्वसावधदूराः, स्विहतनिहितचित्ताः शान्तसर्वश्रचाराः ।
स्वपरसफलजल्पाः सर्वसंकल्पमुक्ताः, कथिमह न विमुक्तेर्भाजनं ते
विमुक्ताः ।२२६। ⇒ इन्द्रिय विषयोसे विरक्ति, परिग्रहका त्याग,
कषायोका दमन. शम, यम, दम आदि तथा तत्त्वाम्यास, तपश्चरणका उद्यम, मनको प्रवृत्तिपर नियन्त्रण, जिनभगवान्में भक्ति,
और द्याञ्जता, ये सत्र गुण उसी पुण्यात्मा जीवके होते हैं, जिसके
कि संसाररूप समुद्रका किनारा निकट आ चुका है।२२४। जो
समस्त हेयोपादेय तत्त्वोंके जानकार, सर्वसावद्यसे दूर, आत्महितमें
चित्तको लगाकर समस्त इन्द्रियञ्यापारको शान्त करनेवाले है, स्व
व परके हितकर वचनका प्रयोग करते हैं, तथा सत्त संकल्पोंसे रहित
हो चुके हैं, ऐसे मुनि कैसे मुक्तिके पात्र न होंगे १।२२६।

का.ख./मू./४३१ उत्तमधम्मेण जुदो होदि तिरिक्लो नि उत्तमो देवो। चंडालो नि सुरिंदो उत्तमधम्मेण संभवदि ।४३१। ⇔उत्तम धर्मसे युक्त तिर्यंच भी देव होता है, तथा उत्तम धर्मसे युक्त चाण्डाल भी सुरेन्द्र हो जाता है।

हा./२-१०/४,११ चिन्तामणिर्निधिर्दिञ्यः स्वर्धेनु करुपपादपाः। धर्मस्यैते श्रिया साद्धं मन्ये भृत्याश्चिरन्तनाः।४। धर्मो गुरुश्च मित्रं
च धर्मः स्वामी च बान्धवः। अनाथवत्सतः सोऽय संत्राता कारणं
विना। ११। = लक्ष्मीसहित चिन्तामणि, दिव्य नवनिधि, कामधेनु
और करुपवृक्ष, ये सम धर्मके चिरकालसे किंकर हैं, ऐसा मैं मानता
हूँ।४। धर्म गुरु है, मित्र है, स्वामी है, बान्धव है, हित् है, और
धर्म ही बिना कारण अनाथोंका प्रीतिपूर्वक रक्षा करनेवाला है।
इसलिए प्राणोको धर्मके अतिरिक्त और कोई शरण नहीं है।११।

### ६. निश्चय व व्यवहारधर्म समन्वय

निश्चय धमेकी प्रधानताका कारण
 प.प्र./पू./२/६७ मुद्धहं संजमु सीलु तउ मुद्धहें दंसणु णाणु । मुद्धहें कम्म-

नखउ हनइ मुद्धउ तेण पहाणु ।६७। —नास्तवमें शुद्धोपयोगियोंको ही संयम, शीख, तप, दर्शन, ज्ञान व कर्मका क्षय होता है इसखिए शुद्धोपयोग ही प्रधान है। (और भो दे० धर्म/३/३)

### २. व्यवहारधर्म निषेधका कारण

धर्म

मो.पा./मू./३१,३२ जो मुत्तो ववहारे सो जोड़ जग्गए सकज्जम्म । जो जग्गदि ववहारे सो मुत्तो अप्पणी कउने ।३१। इदि जाणिकण जोई ववहारं चयइ सक्वहा सक्वं । भायइ परमप्पाणं जह भणियं जिणविर्दित्तं ।३२। ज्ञा योगो व्यवहारमें सोता है सो अपने सबस्पके कार्यमें जग्गता है और जो व्यवहारविषे जग्गता है, वह अपने आत्मकार्य विषे सोता है। ऐसा जानकर वह योगो सब व्यवहारको सब प्रकार छोडता है, और सर्वज्ञ देवके कहे अनुसार परमातमस्वरूपको ध्याता है। (स.इा./७८)

प.प्र./म्रू./२/११४ जामु मुहामुह-भावड़ा णिव सयल वि तुर्टंति । परम समाहि ण तामु मुणि केवलि एमु भणंति । ≔जब तक सकल शुभा-सुभ परिणाम दूर नहीं हो जाते, तब तक रागादि विकल्प रहित शुद्ध चित्तमें परम समाधि नहीं हो सकती, ऐसा केवली भगवान् कहते हैं। (यो.सा./यो./३७)

न.च.वृ./३८१ णिच्छयदो खलु मोक्खो बंघो ववहारचारिणो जम्हा। तम्हा णिञ्जुदिकामो ववहारं चयदु तिविहेण। = वयों कि व्यवहार-चारीको बन्ध होता है और निश्चयसे मोक्ष होता है, इसलिए मोक्षको इच्छा करनेयाला व्यवहारका मन वचन कायसे त्याग करता है।

पं.वि./४/३२ निश्चयेन तदेकत्वमद्वेतममृतं परम्। द्वितीयेन कृतं द्वैतं संमृतिर्व्यवहारतः ।३२। — निश्चयमे जो बह एकत्व है वही अद्वैत है, जो कि उत्कृष्ट अमृत और मोक्ष स्वरूप है। किन्तु दूसरे (कर्म व शरीरादि) के निमित्तसे जो द्वैताभाव उदित होता है, बह व्यवहारको अपेक्षा रखनेसे संसारका कारण होता है।

(दे० धर्म/४/नं०) व्यवहार धर्मकी रुचि करना मिध्यास्व है।३। व्यवहार धर्म परमार्थसे अपराध व दुःखस्तस्य है।४। परमार्थसे मोह व पाप है।४। इन उपरोक्त कारणोसे व्यवहार स्यागने योग्य है।६।

दे० चारित्र | १ अनिष्ट (स्वर्ग)फलप्रदायी होने से सराग चारित्र हैय है। दे० चारित्र | ६/४ पहले अशुभ को छोडकर बतादि घारण करे। पीछे शुद्ध की उपलब्ध हो जाने पर उसे भी छोड है। (और भी दे० चारित्र ७/१०)।

दे०धर्म/१/२ । शुद्धीपयोगी मुमुक्ष अवतों की भौति वर्तों को भी छोड़ है । दे० धर्म/५/२। शुद्धोपलिश्य होने पर शुभ का श्याग न्याय है, अन्यथा उभय पथ से अष्ट होकर नष्ट होता है ।

दे॰ धर्म/६/४। जिस प्रकार शुभ से अशुभ का निरोध होता है। उसी प्रकार शुद्ध से शुभ का भी निरोध होता है।

दे० धर्म/७/४। उपबहार धर्म मोक्ष का नहीं संसार (स्वर्ग) का कारण है। दे० धर्म/७/१। अयबहार धर्मबन्ध (पुण्य बन्ध) का कारण है।

दे॰ धर्म/७/६ । अयवहार धर्म मोक्ष का नहीं बन्ध (पुण्य बन्ध) का कारण है।

देश्धर्मध्यान/६/६ । व्यवहार पूर्वक क्रम से गुणस्थान आरोहण होता है । देश नग्र/३/६ । स्वरूपाराधना के समय निश्चय अयबहार के समस्त विकल्प या पक्ष स्वतः शान्त हो जाते हैं।

### ३. व्यवहार धर्मके निषेधका प्रयोजन

का.अ./मू./४०६ एदे इंहप्ययारा पार्व कम्मस्स णासया भणिया। पुण्णस्स य संज्ञाया पर पुण्रत्थं ण कायव्या। = ये धर्मके दश भेद पापकर्म-का नाश करनेवाले तथा पुण्यकर्मका अन्ध करनेवाले कहे हैं। किन्सू इन्हें पुण्यके लिए नहीं करना चाहिए।

इं छेड़े

पं.का./ता.वृ /१७२/२४६/१ मोक्षाभिलाषी भवयोऽईदादिविषयेऽपि स्वसंवित्तिलक्षणरागं मा करोतु । —मोक्षाभिलाषी भव्य अर्हन्तादि विषयोंमें स्वसंवित्ति लक्षणवाला राग मत करो, अर्थात् उनके साथ तन्मय होकर अपने स्वरूपको न भूलो ।

मों मा प्रव प्रव / १/३७३/३ बतादि के स्याग भात्र से धर्म का लोग नहीं हो

दे० मिध्याहिष्टि/४/४ व्यवहारधर्म का प्रयोजनविषयकषाय से बचना है। दे० चारित्र/७/६ बतु पक्ष के त्याग मात्र से कर्म तिप्त नहीं हो जाते।

#### ४. ब्यवहारधर्मके स्थागका उपाय च क्रम

प्र.सा./मू./१६९,१६६ जो इंदियादिविजई भवीय उवओगमप्पां मादि।
कम्मेहिं सो ण रंजदि किह तं पाणा अणुचरं ति।१६१। असहोवओगरहिओ सहोवजुत्तो ण अण्णदिवयम्हि। होज्जं मज्मत्थोऽहं
णाणप्पगमप्पणं भाए।१५६। ज्जो इन्द्रियादिका विजयी होकर
उपयोग मात्र आत्माका ध्यान करता है कमेंकि द्वारा रंजित नहीं
होता, उसे प्राण कैसे अनुसरण कर सकते हैं।१६१। अन्य द्रव्यमें
मध्यस्थ होता हुआ मैं अशुभोपभोग तथा शुभोपभोगसे युक्त न होकर
झानात्मक आत्माको ध्याता हुँ। (इ.ज./२२)

न.च.वृ./१४७ जह वि णिरुद्धं अप्तृहं मुहेण मुहमिन तहेन मुहमेण।
तम्हा एण कमेण य जोई उम्माएउ णियआदं १३४७। = जिस प्रकार
शुभसे अशुभका निरोध होता है। उसी प्रकार शुद्धसे शुभका निरोध
होता है। इसलिए इस कमसे ही योगी निजारमाको ध्याओ अर्थात
पहिले अशुभको छोड़नेके लिए शुभका आचरण करना और पीछे
उसे भी छोड़कर शुद्धमें स्थित होना। (और भी दे० चारित्र/७/१०)

आ अनु./१२२ अशुभाच्छ्रभमायातः शुद्धः स्यादयमागमात् । रवेरप्राप्त-संध्यस्य तमसो न समुद्दगमः ।१२२। —यह आराधक भव्य जीव आगमज्ञानके प्रभावसे अशुभसे शुभरूप होता हुआ शुद्ध हो जाता है, जैसे कि बिना सन्ध्या (प्रभात) को प्राप्त किये सूर्य अन्धकारका विनाश नहीं कर सकता।

पं.का/ता.व./१६७/२४०/११ पूर्व विषयानुरागं त्यक्तवा तहनन्तरं गुण-स्थानसोपानक्रमेण रागादिरहितनिजशुद्धात्मनि स्थित्वा चाईदादि-विषयेऽपि रागस्त्याज्य इत्यभिष्रायः। = पहिले विषयोंके अनुरागको छोड्कर, तदनन्तर गुणस्थान सोपानके क्रमसे रागादि रहित निज-शुद्धात्मामें स्थित होता हुआ अईन्तादि विषयोंमें भी रागको छोड्ना चाहिर ऐसा अभिष्राय है।

प. प्र./टी./२/३१/१६१/३ यद्यपि व्यवहारेण सिवकश्यावस्थायो चित्तस्थिरीकरणार्थं देवेन्द्रचक्रवस्यीदिविभूतिविशेषकारणं परंपरया
शुद्धारमप्राप्तिहेतुभूतं पञ्चपरमेष्ठिरूपस्तववस्तुस्तवगुणस्तवादिकं
वचनेन स्तुर्यं भवति मनसा च तदक्षररूपादिकं प्राथमिकानां ध्येयं
भवति, तथापि पूर्वोक्तिनश्चयरक्रत्रयपरिणतिकाले केवलज्ञानाद्यनन्तगुणपरिणतः स्वशुद्धारमेव ध्येय इति । = यद्यपि व्यवहारसे
सिवकण्यावस्थामें चित्तको स्थिर करनेके लिए, देवेन्द्र चक्रवर्ती
आदि विभूति विशेषको कारण तथा परम्परासे शुद्धारमाकी प्राप्तिका हेतुभूत पंचपरमेष्ठीका वचनों द्वारा रूप वस्तु व गुण स्तवनादिक तथा मन द्वारा उनके वाचक अक्षर व उनके रूपादिक प्राथमिक जनोंके लिए ध्येय होते हैं, तथापि पूर्वोक्त निश्चय रत्नत्रयरूप परिणतिके कालमें केवलज्ञान आदि अनन्तगुणपरिणत स्वशुद्धारमः
ही ध्येय है।

#### ५, व्यवहारको उपादेय कहनेका कारण

प्र.सा./त.प्र./२५४ एवमेव शुद्धारमानुरागयोगिप्रशस्तचर्यारूप उपवर्णितः शुभोषयोगः तदयं…गृहिणां तु समस्तविरतेरभावेनः कषायसद्भावा-त्प्रवर्तमानोऽपि स्फटिकसंपर्केणार्कतेजस इवैधसा रागसंयोगेन शुद्धा- पं वि./१/३० चारित्रं यदभाणि केवलहशा देव स्वया मुक्तये, पुंसा तत्त्वलु माहशेन विषमे काले कलौ दुर्धरम्। अक्तियां समभूदिष्ट् स्विय दढा पुण्यें पुरोपाजितेः संसाराणवतारणे जिन ततः सैवास्तु पोतो मम ।३०। —हे जिन देव केवलङ्कानी । आपने जो मुक्तिकें लिए चारित्र बतलाया है, उसे निष्चयसे मुभ जैसा पुरुष इस विषम पंचम कालमें धारण नहीं कर सकता है। इसलिए पूर्वोपाजित महान् पुण्यसे यहाँ जो मेरी आपके विषयमें दढभक्ति हुई है वही मुभे इस संसाररूपी समुद्रसे पार होनेके लिए जहाजके समान होवे।

(और भो दे० मोक्षमार्ग/४/४-६ व्यवहार निश्चयका साधन है)

# ६. ब्यवहार धर्म साधुको गौण व गृहस्थको सुख्य होता है

दे० नैयावृत्त्य/८ ( बाल वृद्ध आदि साधुओंको नैयावृत्त्य करना साधुओं-के लिए भौण है और गृहस्थोके लिए प्रधान है । )

दे० साधु/३/४ [ दान पूजा आदि गृहस्थोंके लिए प्रधान है और ध्याना-ध्ययन मुनियोंके लिए ) ]

दे० संयम/१/६ [ब्रत सिर्मित गुप्ति आदि साधुका धर्म है और पूजा दया दान आदि गृहस्थोका।]

दे० धर्म/६/६ ( गृहस्थोंको व्यवहार धर्मको मुख्यताका कारण यह है कि उनके रागकी प्रकर्षताके कारण निश्चय धर्मकी शक्तिका वर्त मानमें अभाव है।

### उपरोक्त नियम चारित्रकी अपेक्षा है श्रद्धाकी अपेक्षा नहीं

प्र. सा./पं. जय चन्द/२४४ दर्शनापेक्षासे तो अमणका तथा सम्यग्हिष्ट गृहस्थको शुद्धारमाका ही आश्रय है। परन्तु ,चारित्रकी अपेक्षासे श्रमणके शुद्धारमपरिणति सुख्य होनेसे शुभोपयोग गीण होता है और सम्यग्हिष्ट गृहस्थके सुनि योग्य शुद्धपरिणतिको प्राप्त न हो सकनेसे अशुभ व'चनार्थ शुभोपयोग सुख्य है।

मो.मा.प्र,/७/३३२/१४ सो ऐसी (वीतराग) दशा न होई, तावत प्रशस्त रागरूप प्रवर्ती। परन्तु श्रद्धान तो ऐसा राखौ—यहू (प्रशस्तराग) भी बन्धका कारण है, हेय है। श्रद्धान विषे याकौ मोशमार्ग जाने मिथ्यादृष्टि ही है।

# निइचय व ब्यवहार परस्पर सापेक्ष ही धर्म है निरपेक्ष नहीं

पं. वि./६/६० अन्तस्तत्त्वविशुद्धारमा बहिस्तत्त्वं दयाङ्गिषु । द्वयोः सन्मीलने मोक्षस्तस्माइद्वितीयमाश्रयेत ।६०। = अभ्यन्तर तत्त्व तो विशुद्धारमा और बाह्य तत्त्व प्राणियोंकी दया, इन दोनोंके मिलने पर मोक्ष होता है। इसलिए उन दोनोंका आश्रय करना चाहिए।

प.प्र./टी./२/१३१/२६०/६ इदमन्न तारपर्यम् । गृहस्थेनाभेदरत्नत्रयपर-स्वस्वपमुपादेयं कृत्वा भेदरत्नत्रयात्मकः श्रावकधर्मः कर्त्तव्यः, यतिना तु निश्चयरत्नत्रये स्थित्वा व्यावहारिकरत्नत्रयवतेन विशिष्टतप-श्चरणं कर्त्तव्यं । —इसका यह तात्पर्य है कि गृहस्थ तो अभेद रत-त्रयके स्वस्तपको उपादेय मानकर भेदरत्नत्रयात्मक श्रावकधर्मको करे और साधु निश्चयरत्नत्रयमें स्थित होकर व्यावहारिक रत्नत्रयके बलसे विशिष्ट तपश्चरण करे ।

पं.का./ता.वृ./१७२/२४७/१२ तच वीतरागत्वं निश्चयव्यवहारनयाभ्यां साध्यसाधकरूपेण परस्परसापेक्षाम्यामेव भवति मुक्तिसिद्धये न पुन-निरपेक्षाभ्यामिति वार्तिकम् । तद्यथा- -ये केचन---निश्चयमोक्षमार्ग-निरपेक्षं केवलशुभानुष्ठानरूषं व्यवहारनयमेव मोक्षमार्गं मन्यन्ते तेन तु सुरलोकाविक्लेशपरंपर्या संसारं परिभ्रमन्तीति, यदि पुनः शुद्धात्मानुभूतित्रभणं निश्चयमोक्षमार्गं मन्यन्ते निश्चयमोक्षमार्गा-नुष्ठानशक्त्यभावान्निश्चयसाधक शुभानुष्ठानं च कुर्वन्ति तर्हि...परं-परया मोक्षं लभन्ते; इति व्यवहारैकान्तिनराकरणमुख्यत्वेन वास्यद्वयं गतं । येऽपि केवलनिश्चयनयावलम्बनः सन्तोऽपि । शुद्धारमानमलभ-माना अपि त्पोधनाचरणयोग्यं षडावश्यकाचनुष्ठानं श्रावकाचरण-योग्यं दानपूजाद्यनुष्ठानं च दूषयन्ते तेऽप्युभयश्रष्टा सन्तो स्पापमेव बध्नन्ति । यदि पुनः शुद्धात्मानुष्ठानुरूपं निश्चयमोक्षमार्गं तस्साधकं व्यवहारमोक्षमार्गं मन्यन्ते तर्हि चारित्रमोहोदयात् शक्त्यभावेन शुभाशुभानुष्ठानरहितापि यद्यपि शुद्धारमभावनासापेक्षशुभानुष्ठानरत-पुरुषसदृशा न भवन्ति तथापि...परंपरया मोक्षं च लभन्ते इति निश्चयैकान्तनिराकरणमुख्यत्वेन बाक्यद्वयं गतं। ततः स्थितमेत-तिश्चयवयवहारपरस्परसाध्यसाधकभावेन रागादिविकरपरहितपरम-समाधिनतेनैव मोक्षं लभन्ते । =वह वीतरागता साध्यसाधकभावसे परस्पर सापेक्ष निश्चय व व्यवहार नयोंके द्वारा ही साध्य है निर-पैक्षके द्वारा नहीं। वह ऐसे कि — (नयों की अपेक्षा साधकों को तीन कोटियोंमें विभाजित किया जा सकता है —केवल व्यवहारावलम्बी. केवल निश्चयावलम्बी और नयातीत। इनमें-से भी पहिलेके दो भेद हैं—निश्चय निरपेक्ष व्यवहार और निश्चय सापेक्ष व्यवहार्। इसी पकार दूसरेके भी दो भेद हैं--- व्यवहार निरपेक्ष निश्चय और व्यवहार सापेक्ष निश्चय। इन पाँच विकल्पीका ही यहाँ स्वरूप दर्शाकर विषयका समन्वय किया गया है।) १. जो कोई निश्चय मोक्षमार्गसे निरपेक्ष देवल शुभानुष्ठानरूप व्यवहारनयको ही मोक्ष-मागं मानते हैं, वे उससे मुरलोकादिकी क्लेशपरम्पराके द्वारा संसार-में ही परिभ्रमण करते हैं। २ यदि वे ही शद्धामें शुद्धानुभूति लक्षणवाले मोक्षमार्गको मानते हुए, चारित्रमें निश्चयमोक्षमार्गके अनुष्टान (निर्विकल्प समाधि) की शक्तिका अभाव होनेके कारण; निश्चयको सिद्ध करनेवाले ऐसे शुभानुष्ठानको करें तो परम्परासे मोक्ष प्राप्त करते है-। इस प्रकार एकान्त व्यवहारके निराकरणकी मुख्यतासे दो विकल्प कहे। ३ जो कोई केवल निश्चयनयावलम्बी होकर, शुद्धात्माकी प्राप्ति न होते हुए भी, साधुआंके योग्य पडा-वश्यकादि अनुष्ठानको और श्रावकोंके योग्य दान पूजादि अनुष्ठान-को दूषण देते हैं, सो उभय भ्रष्ट हुए केवल पापका ही बन्ध करते है। ४, यदि वे ही अद्धार्मे शुद्धात्माके अनुष्ठानरूप निश्चयमोक्षमार्ग-को तथा उसके साधक व्यवहार मोक्षमार्गको मानते हए; चारित्रमें चारित्रमोहोदयवश शुद्धचारित्रको दाक्तिका अभाव होनेके कारण, अन्य साधारण शुभ व अशुभ अनुष्ठानसे रहित वर्तते हुए भी; शुद्धा-रमभावना सापेक्षा शुभानुष्ठानरत पुरुषके सहश न होनेपर भी, पर-म्परासे मोक्षको प्राप्त करते हैं। इस प्रकार एकान्त निश्चयके निरा-करणकी मुरुयतासे दो विकल्प कहे। ५. इसलिए यह सिद्ध होता है। कि निश्चय व व्यवहारके साध्यसाधकभावसे प्राप्त निर्विकल्प समाधि-के बससे मोक्ष प्राप्त करते हैं।

( और भी देव चारित्र/७/७ ) ( और भी देव मोक्षमार्ग/४/६ )

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

### ७. निश्चय व्यवहारधर्ममें कथंचित् मोक्ष व बन्धका कारणपना

### १ निश्चयधर्म साक्षात् मोक्षका कारण

- स.सा./म्./१६६ मोत्तूण णिच्छयट्ठं ववहारेण विदुसा पवट्टंति । परमट्ठमस्सिदाण हु जदीण कम्मक्खओ विह्छि ॥ =िश्चयके त्रिषयको छोड़कर विद्वात् लोग व्यवहार वित तप आदि शुभकर्म---(टीका) ] द्वारा प्रवर्तते है । परन्तु परमार्थके आश्रित यतीश्वरोंके ही कमौका नाश आगममें कहा है ।
- यो-सा./यो./१६,४० अप्पा-दंसणु एक्कु पर अण्णु ण कि पि विधाणि।
  मोक्खर्हें कारण जोइया णिच्छाइं पहुंच जाणि।१६। राधरोस वे
  परिहरिवि जो अप्पाणि बसेइ। सी धम्सु वि जिण उत्तियंच जो
  पचमगइ गेइ।४८। =हे योगिन् । एक परम आत्मदर्शन ही मोक्षका
  कारण है, अन्य कुछ भो मोक्षका कारण नही, यह दू निश्चय समभ।१६। जो राग और द्वेष दोनोंको छोडकर निजारमामे वसना है, उसे
  ही जिनेन्द्रदेवने धम कहा है। वह धम पंचम गतिको ले जानेवाला
  है। (नि.सा/ता.व./१५/क ३४)।
- प.प्र./पू./२/३८/१४६ अच्छइ जित्तिष्ठ कालु मुणि अप्प-सरूवि णिलोणु। संवरणिज्जर जाणि तुर्हु समल विद्यप्प विहीणु। — मुनिराज जबतक आत्मस्वरूपमे लीन हुआ रहता है, सकल विकल्पोसे रहित उस मुनिको ही तू संवर निजरा स्वरूप जान।
- न.च.व./१६६ मुद्धसवैयणेण अप्पा मुचिह क्रम्म णोकम्मं। = शुद्धः सवेदनसे आरमा कर्मों व नोकर्मोंसे मुक्त होता है (पं.वि./१/८१)।

#### २. केवल व्यवहार मोक्षका कारण नहीं

- स.सा./सू./१६३ वदणियमाणि धरंता सीलाणि तहा तवं च कुठवंता। परमट्ठबाहिरा जे णिव्वाणं ते ण विदंति ।१६३। = बत और नियमोको धारण करते हुए भी तथा शील और तप करते हुए भी जो परमार्थसे बाहर है, वे निर्वाणको प्राप्त नही होते (सू.पा./सू./१६); (यो.सा./यो./सू.'१/१८); (यो सा./अ.'१/४८)।
- र.सा./०० ण हु द डइ को हाइं देहं वंडेइ कहं खबइ कम्मं। सप्यो किं मुबद तहा विम्मउ मारिज लोए।००। = हे बहिरात्मा! तु क्रोध, मान, मोह आदिका त्याग न करके जो बत तपश्चरणादिके द्वारा शरीरको दण्ड देता है, क्या इससे तेरे कर्म नष्ट हो जायेंगे। कदापि नहीं। इस जगत्में क्या कभी बिलको पोटनेसे भी सर्प मरता है। कदापि नहीं।

### a. ब्यवहारको मोक्षका कारण मानना अज्ञान है

पं.का./मू./१६६ अण्णाणादो णाणी जदि मण्णित सुद्धसंपश्रोगादो । हवदि त्ति दुवलमोवल परसमयरदो हवदि जीवो । =शुद्धसंप्रयोग अर्थात शुभ भक्तिभावसे दुःलमोक्ष होता है, ऐसा यदि अज्ञानके कारण ज्ञानी माने तो वह परसमयरत जीव है।

### ४. वास्तवमें व्यवहार मोक्षका नहीं संसारका कारण है

- भा.पा./म्./८४ अह पुण अप्पा णिच्छिदि पुण्णाई णिरवसेसाणि। तह विण पावदि सिद्धि संसारत्थो पुणी भमदि। = जो आश्मको तो प्राप्त करनेकी इच्छा नहीं करते और सर्व ही प्रकारके पुण्यकार्योको करते हैं, वे भो मोक्षको प्राप्त न करके संसारमे ही भ्रमण करते हैं (स.सा./मू./१४४)।
- बा.अणु./४६ पार पज्जएण दु आसनिकरियाए णिर्ध्य णिव्वाणं । संसार-गमणकारणमिदि णिदं आसनो जाण । =कर्मोका आसन करनेवाली (शुभ) कियासे परम्परासे भी निर्वाण नहीं हो सकता। इसलिए संसारमें भटकानेवाले आसवको बुरा समफना चाहिए।

न ज.व./२१६ असुह सुहं चिय कम्मं दुविहं तं द्व्वभावभैयगयं। तं पिय पडुच्च मोह संसारो तेण जीवस्स ।२१६। = द्वव्य व भाव दोनो प्रकारके सुभ व असुभ कमीसे मोहके निमित्तसे उत्पन्न होनेके वारण, संसार भ्रमण होता है (न.च.वृ./३७६)।

#### ५. व्यवहारधर्म बन्धका कारण है

- न.च.बृ./२८४ ण हु सुहमसुहं हुतं पिय बंधो हवे णियमा।
- न.च.वृ./३६६ असुद्धसंवेयणेण अप्पा अधि कम्म णोकम्मं। च्युभ और असुभ रूप असुद्ध सवेदनसे जीवको नियमसे कर्म व नोकर्मका बन्ध होता है (पं.वि./१/प१)।
- पं.धः,/जः,/६६८ सरागे वीतरागे वा नूनमौदयिकी क्रिया। अस्ति बन्ध-फलावश्यं मोहस्यान्यतमोदयात्। = मोहकं उदयसे उत्पन्न होनेके कारण, सरागकी या बीतरागकी जितनी भी औदयिक क्रियाएँ है वे अवश्य ही बन्ध करनेवाली है।

#### ६. केवल ज्यवहारधर्म मोक्षका नहीं बन्धका कारण है

- पं.काः,/मू./१६६ अहँतसिद्धचेदियपन्यणगणणाणभित्तसंपण्णो । बंधिद पुण्णं बहुसो ण हु सो कम्मनख्यं कुणदि । = अरहंत, सिद्ध चैत्य, प्रवचन (शास्त्र) और ज्ञानके प्रति भक्तिसम्पन्न जीव बहुत पुण्य बाँधता है परन्तु वास्तवमें कर्मोंका क्षय नही करता (प.प्र./मू./२/६१); (वसु.धा./४०)।
- स,सा./मू./२७५ सद्दृहिद य पत्ते दिय रोचे दिय तह पुणो य फासे दि।

  धम्मं भोगणिमित्तं न तु स कम्मक्खयणिमित्तं। अअभव्य जीव
  भोगके निमित्तरूप् धर्मकी (अर्थात् व्यवहारधर्मकी) ही श्रद्धा, प्रतीति
  व रुचि करता है, तथा उसे ही स्पर्श करता है, परन्तु कर्मक्षयके
  निमित्तरूप (निश्च्य) धर्मको नहीं।

### ७. ब्यवहारधमे पुण्यबन्धका कारण है

- प्र,सा./मू./१६६ उवओगो जिंद हि सुहो पुण्णं जीवस्स सचयं जादि।
  असुहो ना तथ पावं तेसिमभावे ण चयमत्थि। = उपयोग यदि सुभ
  हो तो जीवका पुण्य संचयको प्राप्त होता है, और यदि असुभ हो तो
  पाप संचय होता है। दोनोंके अभावमें सचय नही होता (प्र.सा./मू./
  १८१)।
- पं.का./मू./१३५ रागो जस्स पसत्थो अणुकंपासंसिदा य परिणामो। चित्तम्हि णर्दिथ कलुसं पुण्णं जीवस्स आसवदि। = जिस जीवको प्रशस्त राग है, अनुकम्पा युक्त परिणाम हैं और चित्तमे कलुषताका अभाव है उस जीवको पुण्यका आसव होता है (यो.सा./अ./४/३७)।
- का.अ./भू./४८ निरतो अज्जिदि पुण्णं सम्मादिट्ठी वएहि संजुत्तो। जनसमभावे सिहदो णिदण गरहाहि संजुत्तो। — सम्यग्दृष्टि, ब्रती, जपशमभावसे युक्त तथा अपनीनिन्दा और गर्हा करनेवाले विरत्ते जन ही पुण्यकर्मका उपार्जन करते हैं।
- पं.का./ता,तृ./२६४/२३०/११ स्वभावेन मुक्तिकारणान्यपि पञ्चपरमेण्ट्या-दिप्रशस्तद्रव्याश्रितानि साक्षारपुण्यवन्धकारणानि भवन्ति । — सभ्यग्दर्शनादि रत्नत्रय यद्यपि स्वभावसे मोक्षके कारण है, परन्तु यदि पंचपरमेण्डी खादि प्रशस्त द्रव्योंके आश्रित हो तो साक्षात् पुण्य-बन्धके कारण होते हैं।

# ८. परन्तु सम्बक् व्यवहारधर्मसे उत्पन्न पुण्य विशिष्ट प्रकारका होता है

ब.सं./टी./३६/१६२/६ तक्कवे तीर्थंकरप्रकृत्यादि विशिष्टपुण्यवन्धकारणं भवति । = (सम्यण्डण्टिको शुभ कियाएँ) उस भवमें तीर्थंकर प्रकृति आदि रूप विशिष्ट पुण्यवन्धकी कारण होती हैं (ब.सं/टी /३८/ १६०/२); (प्र.सा./ता.वु./६/८/२०), (प्.प्र./टी./२६/७१/१६६/६) ।

प.ब्रा./टी./२/६०/१८२/१ इधं पूर्वोक्तं पुण्यं भेदाभेदरत्नत्रयाराधना-हष्टश्रुतानुभूतभोगाकांक्षारूपनिदानबन्धपरिणामसहितेन जीवेन यदुपाजितं पूर्वभवे तदेव ममकाराहंकारं जनयति, बुद्धि-विनाशं च करोति। न चे पुनः सम्यन्त्वादिगुणसहितं भरतसगरराम-भाण्डवादिपुण्यवनधवद । यदि पुनः सर्वेषां मदं जनयति तर्हि ते कथं प्रथमाजनाः सन्तो सदाहंकारादिविकरपं स्यक्तवा मोक्षं गता इति भावार्थ:। = जो यह पुण्य पहले कहा गया है वह सर्वत्र समान नहीं होता । भेदाभेद रत्नत्रयकी आराधनासे रहित तथा दृष्ट-श्रुत व अनुभूत मोर्गोकी आकाक्षारूप निदानबन्धवासे परिणामीसे सहित ऐसे मिध्यादृष्टि जीवोंके द्वारा जो पूर्वभवमें उपार्जित किया गया पुण्य होता है, वह ही ममकार व अहंकारको उत्पन्न करता है तथा बुद्धि-का बिनाश करता है। परन्तु सम्यवत्व आदि गुणोंके सहित उपाजित पुण्य ऐसा नहीं करता, जैसे कि भरत, सगर, राम, पाण्डव आदिका पुण्य । यदि सभी जीवाँका पुण्य मद जत्पन्न करता होता तो पुण्यके भाजन होकर भी वे मद अहंकारादि विकल्पींको छोड़कर मोक्ष कैसे जाते 1

(और भी—दे॰ मिथ्याद्धिः/४); (मिथ्याद्धिका पुण्य पापानुबन्धी होता है पर सम्यग्दिष्ठका पुण्य पुण्यानुबन्धी होता है)।

# ९. सम्यक व्यवहारधर्म निर्जराका तथा परम्परा मोक्ष-का कारण है

प्र.सा./मू. प्रक्षेपक/9१-२ तं देवदेवं जिंदवरवसहं गुरु तिलोयस्स । पणमंति जे मणुस्सा ते सोक्खं अक्तवयं बंति । ∈जो त्रिलोकगुरु यतिवरवृषभ उस देवाधिदेवको नमस्कार करते हैं, वे मनुष्य अक्षय सुख प्राप्त करते हैं।

भाव संग्रह/४०४,६१० सम्यग्हच्टे. पुण्यं न भवति संसारकारणं नियमात्।
मोक्षस्य भवति हेतु. यदि च निदानं न करोति ।४०४। आवश्यकादि
कर्म वैयावृत्त्यं च दानपूजादि । यस्करोति सम्यग्हच्टिस्तस्यर्वं निर्जरानिमित्तम् ।६१०। सम्यग्हच्टिका पुण्य नियमसे। संसारका कारण नहीं होता, विक्क यदि वह निदान न करे तो मोक्षका कारण है ।४०४। आवश्यक आदि या वैयावृत्ति या दान पूजा आदि जो कुछ भी शुभक्तिया सम्यग्हिष्टि करता है, वह सबकी सब उसके जिए निर्जराकी निमित्त होती है।

पु,सि,ज./२११ असमग्रं भावयतो रत्नत्रयमस्ति कर्मबन्धो यः। सर्विपस्कृतोऽवश्यं मोक्षोपायो न अन्धनोपायः।२११। स्भेदररनत्रय-की भावनासे जो पुण्य कर्मका वन्ध होता है वह यद्यपि रागकृत है, तो भी वे मिच्यादण्टिकी भौति उसे संसारका कारण नहीं हैं विकि परम्परासे मोक्षका ही कारण हैं।

नि.सा./ता.वृ./% ६/क. १०७ शीलमपवर्गयोषिदनड्सुखस्यापि मृलमा-षार्याः । प्राहुर्व्यवहारात्मकवृत्तमपि तस्य परम्पराहेतुः । = आचार्यौ-ने शीलको मुक्तिमुन्दरीके अनंगमुखका मृत कारण कहा । व्यवहारा-रमक चारित्र भी उसका परम्परा कारण है ।

र.सं./टी./३६/१६२/६ पारम्पर्मेण मुक्तिकारणं चेति। म्र्वह विशिष्ट पुण्यवन्ध) परम्परासे मुक्तिका कारण है।

# परन्तु निश्चय सहित ही व्यवहार मोक्षका कारण है रहित नहीं

स.सा./पू./११६ मोत्तूण णिच्छयट्ठं ववहारेण विदुसा पवट्टंति।
परमट्ठमस्सिदाण दु जरीण कम्मक्स्तओ विहिओ। म्निश्चयके
विषयको छोडकर विद्वाच् व्यवहारके द्वारा प्रवर्तते हैं, परन्तु परमार्थके आश्रित यतीश्वरोंके ही कर्मोंका नाहा आगममें कहा गया है।

स.श./% मुक्तिरैकान्तिकी तस्य चित्ते यस्याचनाधृतिः। तस्य नैकान्तिकी मुक्तिर्यस्य नास्यचना धृतिः। — जिस पुरुषके चित्तमें आत्मस्वरूपकी निश्चल धारणा है, उसकी नियमसे मुक्ति होती है, और जिस पुरुषकी आत्मस्वरूपमें निश्चल धारणा नहीं है, उसकी अवस्यम्भाविनी मुक्ति नहीं होती है (अर्थात हो भी और न भी हो)।

प प्र./टी./२/१११ यदि निजशुद्धात्मैवोपादेय इति मंत्वा तत्साधकरवेन तदनुक्लं तपश्चरणं करोति, तस्परिज्ञानसाधकं च पठित तदा परम्परया मोक्षसाधकं भवति, नो चेत् पुण्यवन्धकारणं तमेवेति। — यदि 'निज शुद्धात्मा ही उपादेय हैं' ऐसी श्रद्धा करके, उसके साधकरूपसे तदनुक्ल तपश्चरण (चारित्र) करता है, और उसके ही विशेष परिज्ञानके लिए शास्त्रादि पढता है तो वह भेद रत्नत्रय परम्परासे मोक्षका साधक होता है। यदि ऐसा न करके केवल नाह्य किया करता है तो वही पुण्यवन्धका कारण है। (पं.का/ ता.वृ./१७२/२४६/६); (प्र.सा./ता.वृ./२४६/३४६/१)।

# ११. यद्यपि मुख्यरूपसे पुण्यवन्ध ही होता पर परम्पस-से मोक्षका कारण पड़ता है

प्र.सा./ता.व./२४४/२४८/२० यदा पूर्वसूत्रकथितन्यायेन सम्यक्त्वपूर्वकः
सुभोपयोगो भवति तदा मुख्यवृत्त्या पुण्यबन्धो भवति परंपरया
निर्वाणं च। = जब पूर्वसूत्रमें कहे अनुसार सम्यक्त्वपूर्वक शुभोपयोग
होता है तब मुख्यस्त्रपसे तो पुण्यबन्ध होता है, परन्तु परंपरासे
निर्वाण भी होता है।

### १२. परम्परा मोक्षका कारण कहनेका ताल्पर्य

पं.का./ता.वृ./१७०/२४३/१४ तेन कारणेन यद्यपनन्तसंसारछेटं करोति कोऽप्यचरमदेहस्तद्भवे कर्मक्षयं न करोति तथापि ... भवान्तरे पुनर्देवेन्द्रादिपदं सभते। तत्र...पञ्चविदेहेषु गरवा समवदारणे वीतराग-सर्वज्ञानं पश्यति ... तदनन्तरं विशेषेण दृढधर्मो भूत्वा चतुर्थे गुणस्थान-योग्यमारमभावनामपरित्यजन सन् देवलोके कालं गमयति ततोऽपि जीवितान्ते स्वर्गादागता मनुष्यभवे चक्रवस्मिदिविभूति सन्ध्वापि पूर्वभवभावितशुद्धारमभावन। बलेन मोहं न करोति ततश्च विषयसुखं परिहत्त्वः जिनदीक्षां गृहीरवा निर्विकरपसमाधिविधानेन विशुद्ध-ज्ञानदर्शनस्वभावे निजशुद्धात्मनि स्थित्वा मोक्षं गच्छक्षीति भावार्थः । ⇒ उस पूजादि शुभानुष्ठानके कारणसे यविष अनन्तसंसारकी स्थिति-का छेद करता है, परन्सु कोई भी अचरमदेही उसी भवनें कर्मक्षय नहीं करता। तथापि भवान्तरमें देवेन्द्रादि पदोंको प्राप्त करता है ( तहाँ पंचविदेहोंमें जाकर समवदारणमें तीथ कर भगवानके साक्षात् दरान करता है। तदनन्तर विशेष रूपसे दृष्धर्मा होकर चतुर्थ गुज-स्थानके योग्य आरमभावनाको न छोड़ता हुआ देवलोकमें काल गॅवाता है। जीवनके अन्तमें स्वर्गसे चयकर मनुष्य भवमें चक्रवर्ती आदिकी विभूतिको प्राप्त करके भी पूर्व भवमें भावित सुद्धारमभावनाके वतसे मोह नहीं करता। और विषयप्रुलको छोड़कर जिन्हीका प्रहण करके निविकन्पसमाधिकी विधिसे विशुद्ध ज्ञानदर्शनस्वभावी निजशुद्धारमार्मे स्थित होकर मोक्षको प्राप्त करता है। (द्र.सं./टी./३८/ १६०/१); (ब्र.सं./टी./३६/१४६/६); (धर्मध्यान/६/२); (भा.पा./टी./-१/\_ २३३/६) ।

# ८. दशधर्म निर्देश

### १. धर्मका लक्षण उत्तम क्षमादि

शा./२-१०/२ दशेलक्ष्मयुतः सोऽयं जिनैधर्मः प्रकीर्तितः। = जिनेन्द्र भगवान्ने धर्मको दश लक्षण युक्त कहा है (पं.वि./१/७); (का.ख./ ४७८); (इ.सं./टी./३६/१०१/८); (इ.सं./टी./३६/१४६/३); (र.पा.टी./ १८/४)।

### र. दशधमोंके साथ 'उत्तम' विशेषणकी सार्थकता

स.सि./१/६/४१३/१ दष्टप्रयोजनपरिवर्जनार्थमुत्तमविशेषणम् । = दष्ट प्रयोजनकी निवृत्तिके अर्थ इनके साथ 'उत्तम' विशेषण दिया है। (रा वा/१/६/२६/५१९/२१)।

चा.सा /४८/१ उत्तमग्रहणं रूपातिष्रुजादिनिवृत्त्यर्थं । च्ल्याति व पूजादिकी भावनाकी निवृत्तिके अर्थ उत्तम विशेषण दिया है। अर्थात् रूपाति पूजा आदिके अभिप्रायसे धारी गयी क्षमा आदि उत्तम नहीं है।

### ३. ये दशधर्म साधुओं के छिए कहे गये हैं

बा.अनु./६- एयारस दसभेयं धम्मं सम्मत्तं पुञ्वयं भणियं । सागारण-गाराणं उत्तम सुहसंपजुत्ते हिं ।६८। = उत्तम सुखसंयुक्त जिनेन्द्रदेवने सागर धर्मके ग्यारह भेद और अनगार धर्मके दश भेद कहे हैं। (का.अ/द्-३०४); (चा.सा./६८/१)।

### ४. परन्तु यथासम्भव मुनि व श्रावक दोनींको ही होते हैं

पं. वि /६/४६ आद्योत्त मक्षमा यत्र सो धर्मो दशमेदभाक् । आवकैरिप मेट्योऽसी थथाशक्ति यथागमस् ।४६१ = उत्तम क्षमा है आदिमें जिसके तथा जो दश भेदोंसे युक्त है, जस धर्मका आवकोंको भी अपनी शक्ति और आगमके अनुसार सेवन करना चाहिए।

रा.वा/हिं/१/६/६६ ये धर्म अविरत सम्यग्दृष्टि आदिके जैसे क्रोधादिकी निवृत्ति होय तैसे यथा सम्भव होय है. अर मुनिनिके प्रधानपने होय हैं।

# प. इन दशोंको धर्म कहनेमें हेतु

रा.वा/१/६/२४/५१८/२२ तेषां संवरणधारणसामध्याद्धर्म इत्येषा संज्ञा अन्वर्थे ति । = इन धर्मोंमें चूँकि संवरको धारण करनेकी सामर्थ्य है, इसलिए 'धारण करनेसे धर्म' इस सार्थक संज्ञाको प्राप्त होते हैं।

### धर्मकथा-दे कथा।

यमंकोति - १. त्रिमलय देशमें उत्पन्न एक प्रकाण्ड बौद्ध नैयायक्ष थे। आप नालन्दा विश्वविद्यालयके आचार्य धर्मपालके शिष्य
तथा प्रज्ञागुप्तके गुरु थे। आपके पिताका नाम कोरुनन्द था। आपकी
निम्न कृतियाँ न्यायक्षेत्रमें अतिप्रसिद्ध हैं - १. प्रमाण वार्तिक, २,
प्रमाणविनिश्चय, ३. न्यायिवन्दु, ४, सन्तानान्तर सिद्धि, १.
सम्बन्ध परीक्षा, ६, वादन्याय, ७. हेतु-विन्दु। समय-ई,
६२५-६४०। (छे./२/३३१)। २, पद्मपुराण व हरिषदा पुराण के
रचयिता वनान्कार गणीय भट्टारक। गुरु परम्परा- विभुवन कीर्ति,
पद्मनन्दि, यश्च कीर्ति, लिलतकीर्ति, धर्मकीर्ति। समय-वि० १६४४१६८२। ती०/३/४ ३३)।

धर्मचंद्र — आप रत्नकीर्तिभट्टारकके गुरु थे। तदनुसार आपका समय वि, १२७१ (ई. १२१४) आता है। (बाहुब लिचरित्र/प्र.७/ उदयसाल)

धर्मंचक — (म.पु /२२/२६२-२६३) तां पीठिकामसंचकुः अष्टमक्षस-संपदः । धर्मचकाणि चोढानि प्रांशुभियंक्षमूर्धभिः ।२६२। सहस्राणि तान्युग्रद्धस्तरश्मीनि रेजिरे । भानुनिम्नानिनोग्रन्ति पीठिकोदय-पर्वतात ।२६३। = जस (समवशरण स्थित) पीठिकाको अष्टमंगल-स्रपी सम्पदाएँ और यक्षोंके ऊँचे-ऊ चे मस्तकोंपर रखे हुए धर्म-चक असंकृत कर रहे थे।२६२। जिनमें संगे हुए रत्नोंकी किरणें ऊपरकी ओर उठ रही हैं ऐसे, हज़ार-हजार आरोंबासे ने धर्मचक़ ऐसे मुशोभित हो रहे थे मानो पीठिकास्पी उदयाचनसे उदय होते हुए सूर्यके निम्ब ही हों।२६३।

धमचिक्रमत्त — इस वतकी तीनप्रकार विधि है — बृहद् , मध्यम व लघु १. बृहद् विधि — धर्मचक्रके १००० आरोकी अपेक्षा एक उपवास एक पारणाके क्रमसे १००० उपवास करें। आदि अन्तमें एक एक बेला पृथक् करें। इस प्रकार कुछ २००४ दिनों में (१ में वर्ष में) यह वत प्रा होता है। त्रिकाल नमस्कार मन्त्रका जाप्य करें। (ह.पु. १३४) १२४), २० मध्यम विधि — १०१० दिन तक प्रतिदिन एकाशना करें। त्रिकाल नमस्कार मन्त्रका जाप्य करें। (व्रतिविधान संग्रह/पृ. १६३); (नवलसाह कृत वर्द्धमान प्राणं) ३. सघु विधि — कमशः १२,३,४,१,१ इस प्रकार कुल १६ उपवास करें। वीचके स्थानों में सर्वत्र एक-एक पारणा करें। त्रिकाल नमस्कार मन्त्रका जाप्य करें। (व्रतिविधान संग्रह/पृष्ठ १६३), (किशन सिह क्रियाकोश)।

धर्मतीर्थ- धर्मतीर्थ की उत्पत्ति- दे० महाबीर/२

धर्मवत्तचरित्र—आ. दयासागर सूरि (ई. १४२६) कृत एक चरित्र ग्रन्थ।

धर्मद्रव्य---दे॰ धर्माधर्म ।

धर्म धर्- १. नागकुमार चरित तथा श्रीपाल चरित के रचित्रताः मृत संघ सरस्वती गच्छ । महावेव के प्रपृत्र, खाशपाल के पृत्र। समय—वि०१४११ । (ती०/४/४७)।

**धर्मध्यान-**--मनको एकाग्र करना ध्यान है। वैसे तो किसी न किसी विषयमें हर समय ही मन अटका रहनेके कारण व्यक्तिकी कोई न कोई ध्यान बनाही रहता है, परन्तु राग-द्वेषमूलक होनेसे श्रेयोमार्गमें वे सब अनिष्ट हैं। साधक साम्यताका अम्यास करनेके लिए जिस ध्यानको ध्याता है, वह धर्मध्यान है। अभ्यास दशा समाप्त हो जाने पर पूर्ण ज्ञाताद्रष्टा भावरूप शुक्लध्यान हो जाता है। इसलिए किसी अपेक्षा धर्म व शुक्त दोनों ध्यान समान है। धर्म-ध्यान दो प्रकारका है--बाह्य व आध्यारिमक। वचन व कायपरसे सर्व प्रत्यक्ष होने वाला बाह्य और मानसिक चिन्तवनरूप आध्या-रिमक है। वह आध्यारिमक भी आज्ञा, अपाय आदिके चिन्तवनके भेदसे दस भेदरूप है। ये दसों भेद जैसा कि उनके लक्षणॉपरसे प्रगट है. आज्ञा, अपाय विपाक व संस्थान इन चारमें गर्भित हो जाते हैं - उपाय विचय तो अपायमें समा जाता है और जीव, अजीव, भव, विराग व हेतु विचय-संस्थान विचयमें समा जाते हैं। तहाँ इन सबको भी दोमें गर्भित किया जा सकता है-व्यवहार व निश्चय । आज्ञा, अपाय व विपाक तो परावतम्ब ही होनेसे व्यव-हार ही है पर संस्थाननिचय चार भेदरूप है-पिंडस्थ (शरीरा-कृतिका चिन्तवन); पदस्थ (मन्त्राक्षरोंका चिन्तवन), रूपस्थ (पुरुषाकार आरमाका चिन्तवन) और रूपातीत अर्थाद् मात्र ज्ञाता द्रष्टाभाव । यहाँ पहले तीन धंर्मध्यानरूप हैं और अन्तिम शुक्कथ्यान-रूप। पहले तीनोंमें 'पिण्डस्थ' व 'पदस्थ' तो परावलम्बी होनेसे व्यवहार है और 'रूपस्थ' स्वावतम्भी होनेसे निश्चय है। निश्चय-ध्यान ही वास्तविक है पर व्यवहार भी उसका साधन होनेसे इष्ट है।

| 3  | धर्मध्यान व उसके भेदोंका सामान्य निर्देश                                                     |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ₹  | धर्मध्यान सामान्यके रूक्षण ।                                                                 |
| 7  | धर्मध्यानके चिह्न ।                                                                          |
| ₹  | धर्मेध्यान योग्य सामग्री ।                                                                   |
| *  | धर्मध्यान योग्य मुद्रा, आसन, क्षेत्र, पीठ व दिशा।                                            |
|    | — दे० कृति कर्म /३।                                                                          |
| *  | धर्मध्यान योग्य काल । —दे० ध्यान/३।                                                          |
| *  | धर्मध्यानको विधि । —दे० ध्यान/३ ।                                                            |
| *  | धर्मध्यान सम्बन्धी थारणाप — देव पिडस्थ।                                                      |
| ጸ  | धर्मध्यानके भेद आहा, अपाय आदि व बाह्य आध्या-                                                 |
|    | स्मिक आदि ।                                                                                  |
| 4, | आज्ञा, विचय आदि १० ध्यानिक रुक्षण ।                                                          |
| Ę  | संस्थान विचय धर्मध्यानका स्वरूप।                                                             |
| 9  | संस्थान विचयके पिंडस्थ आदि मेदोंका निर्देश।                                                  |
| *  | पिडस्थ आदि ध्यान । — दे० वह वह नाम ।                                                         |
| 6  | बाह्य व आध्यात्मिक ध्यानका रूक्षण ।                                                          |
| 4  | धर्मध्यानमे सम्यक्त व मार्थी आदिका                                                           |
|    | निर्देश                                                                                      |
|    |                                                                                              |
| *  | धर्मेध्यानमें आवश्यक शानकी सीमा ।                                                            |
|    | —दे० ध्याता/१।<br>धर्मध्यानमे विषय परिवर्तन क्रम ।                                           |
| १  | थमन्यानमें सम्भव भाव व लेखाएँ।                                                               |
| 4  |                                                                                              |
| *  | धमध्यान योग्य ध्याता । — वे० ध्याता/२,४ ।<br>सम्य•ृदृष्टिको ही सम्भव है । — वे० ध्याता/२,४ । |
| *  | सिध्यादृष्टिको सम्भव नहीं।                                                                   |
| 3  | गुणस्थानोंकी अपेक्षा स्वामित्व ।                                                             |
| X. | साधु व श्रावकको निश्चय ध्यानका कथंचित् विधि,                                                 |
| *  | निपेध। —दे० अनुभव/१।                                                                         |
| ч  | धर्मध्यानके स्वामित्व सम्बन्धी शंकाएँ—                                                       |
|    | १. मिथ्यादृष्टिको भी तो देखा जाता है।                                                        |
|    | २. प्रमत्त जनोको ध्यान कैसे सम्भव है ?                                                       |
|    | ३, क्षाग्ररहित जीवोंमें हो मानना चाहिए १                                                     |
| *  | धर्मध्यानमें संहतन सम्बन्धी चर्चा।दे० संहतन।                                                 |
| 3  | धर्मध्यात व अनुप्रेक्षादिमें भन्तर                                                           |
| -  | -                                                                                            |
| ₹  | भ्यान, अनुभेक्षा, भावना व चिन्तामें अन्तर ।                                                  |
| २  | अथवा अनुप्रेक्षादिको अपायविचयमें गर्मित समझना                                                |
| į  | चाहिए।<br>ध्यान व कायोत्सर्गमें अन्तर।                                                       |
| ₹  | · _                                                                                          |
| ¥  | माला जपना आदि ध्यान नहीं है ।<br>गणायाम सम्मर्थ असि स्टान नहीं ।                             |
| *  | प्राणायाम, समाधि आदि ध्यान नहीं।<br>—दे० प्राणायाम।                                          |
| ۲, | -द० प्राणायाम ।<br>धर्मध्यान व शुक्तध्यानमें कथंचित् भेदामेद ।                               |

| ¥                                        | धर्मध्यानका फल पुण्य व मोक्ष तथा उसका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                          | समन्वय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ,                                        | धर्मध्यानवार फल अतिशय पुष्य ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>२</b>                                 | धर्मध्यानका फल सवर, निर्जरा व कर्मक्षय ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ₹                                        | धर्मध्यानका फल मोक्ष ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| *                                        | धर्मध्यानकी महिमा ! —दे० भ्यान/२ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| x                                        | <ul> <li>क ही धर्मध्यानसे मोहनीयका उपशम व क्षय दोनों</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                          | कैसे सम्भव है ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ч                                        | पुण्यास्त्रव व मोक्ष दोनों होनेका समन्वय ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Ę                                        | परपदार्थोंके चिन्तवनसे कर्मक्षय कैसे सम्भव है ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ч                                        | पंचमकालमें भी धर्मध्यानकी सफलता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>१</b>                                 | यदि ध्यानसे मोक्ष होता है तो अब क्यां नहीं<br>होता?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| २                                        | यदि इस कालमें मोक्ष नहीं तो ध्यान करनेसे क्या<br>प्रयोजन ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ą                                        | पंचम कालने भी अध्यातम व्यानका कवचित् सद्भाव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ا                                        | व असद्भाव ।<br>रन्तु इस कालमें भी ध्यानका सर्वथा अभाव नहीं है ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲.<br>ابع                                | विमकालों शुक्लध्यान नहीं पर धर्मध्यान अवस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| . r                                      | सम्भव है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>&amp;</b> 1                           | निश्चय ज्यवहार धर्मध्यान निर्देश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>8</b> *                               | साधु व श्राप्तकाके योग्य शुद्धोपयोग ।दे० अनुभव ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                          | साधु व श्राप्तकांके योग्य शुद्धोपयोग ।—दे० अनुभव ।<br>निश्चय धर्मध्यानका रुक्षण ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| *                                        | साधु व श्रानतके योग्य झुद्धोपयोग ।—दे० अनुभव ।<br>निश्चय धर्मध्यानका रूक्षण ।<br>निश्चय धर्मध्यान योग्य ध्येय व भावना६ ।—दे० ध्येय ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| *                                        | साधु व श्रानतके योग्य झुद्धोपयोग ।—दे० अनुभव ।<br>निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण ।<br>निरुचय धर्मध्यान योग्य ध्येय व भावनार्ष ।—दे० ध्येय ।<br>व्यवहार धर्मध्यानका रूक्षण ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| * *                                      | साधु व श्राप्तको योग्य झुद्धोपयोग।—दे० अनुभव।<br>निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण।<br>निरुचय धर्मध्यान योग्य ध्येय व भावनार्ष।—दे०ध्येय।<br>व्यवहार धर्मध्यानका रूक्षण।<br>वाह्य व आध्यात्मक ध्यानके रूक्षण।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| *<br>*<br>*                              | साधु व श्राप्तक्ति योग्य द्युद्धोपयोग।—दे० अनुभव।<br>निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण।<br>निरुचय धर्मध्यान योग्य ध्येय व भावनाष्ट्र।—दे० ध्येय।<br>व्यवहार धर्मध्यानका रूक्षण।<br>वाह्य व आध्यात्मक ध्यानके रूक्षण।<br>—दे० धर्मध्यान/१।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| *<br>*<br>*                              | साधु व श्राप्तको योग्य झुद्धोपयोग।—दे० अनुभव।<br>निरुचय धर्मध्यानका लक्षण।<br>निरुचय धर्मध्यान योग्य ध्येय व भावना६।—दे०ध्येय।<br>व्यवहार धर्मध्यानका लक्षण।<br>वाह्य व आध्यात्मक ध्यानके लक्षण।<br>—दे०धर्मध्यान/१।<br>व्यवहार ध्यान योग्य अनेको ध्येय।—दे०ध्येय।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| * * * *                                  | साधु व श्रानतके योग्य झुद्धोपयोग।—दे० अनुभव।<br>निश्चय धर्मध्यानका लक्षण।<br>निश्चय धर्मध्यानका लक्षण।<br>व्यवहार धर्मध्यानका लक्षण।<br>वाह्य व आध्यात्मक ध्यानके लक्षण।<br>—दे० धर्मध्यान/१।<br>व्यवहार ध्यान योग्य अनेको ध्येय।—दे० ध्येय।<br>सब ध्येयोमें आत्मा प्रधान है।—दे० ध्येय।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| * * * * * * *                            | साधु व श्राप्तक्ति योग्य द्युद्धोपयोग।—दे० अनुभव। निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण। निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण। वाह्य व आध्यात्मका रूक्षण। वाह्य व आध्यात्मक ध्यानके रूक्षण। —दे० धर्मध्यान(१)। व्यवहार ध्यान योग्य अनेको ध्येय।—दे० ध्येय। सब ध्येयोमें आत्मा प्रधान है।—दे० ध्येय। परग ध्यानके अपर नाम।—दे० मोसमार्ग/=/६।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ** * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | साधु व श्रानतके योग्य झुद्धोपयोग ।—दे० अनुभव । निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण । निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण । वाह्य व आध्यात्मक ध्यानके रूक्षण । —दे० धर्मध्यानका रूक्षण । —दे० धर्मध्यानिश । व्यवहार ध्यान योग्य अनेको ध्येय ।—दे० ध्येय । सब ध्येयोमें आत्मा प्रधान है ।—दे० ध्येय । परग ध्यानके अपर नाम ।—दे० मोसमार्ग/=/६ । निरुचय ही ध्यान सार्थक है व्यवहार नहीं ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * *  | साधु व श्राप्तको योग्य झुद्धोपयोग।—दे० अनुभव।  निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण।  निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण।  वाह्य व आध्यात्मक ध्यानके रूक्षण।  —दे० धर्मध्यानका रूक्षण।  —दे० धर्मध्यान(१)।  व्यवहार ध्यान योग्य अनेको ध्येय।—दे० ध्येय।  सब ध्येयोमें आत्मा प्रधान है।—दे० ध्येय।  परग ध्यानके अपर नाम।—दे० मोधमार्ग/। ११।  निरुचय ही ध्यान सार्थक है व्यवहार नहीं।  व्यवहारध्यान अर्थिचत् अज्ञान है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * *  | साधु व श्रानतके योग्य झुद्धोपयोग ।—दे० अनुभव ।  निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण ।  निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण ।  वाह्य व आध्यात्मक ध्यानके रूक्षण ।  —दे० धर्मध्यानिश ।  व्यवहार ध्यान योग्य अनेको ध्येय ।—दे० ध्येय ।  सब ध्येयोमें आत्मा प्रधान है।—दे० ध्येय ।  परम ध्यानके अपर नाम !—दे० मोसमार्ग । ।  निरुचय ही ध्यान सार्थक है व्यवहार नहीं ।  व्यवहारध्यान अर्थेचित् अज्ञान है ।  व्यवहारध्यान निरुचयका साधन है ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * *  | साधु व श्रानतके योग्य झुद्धोपयोग ।—दे० अनुभव ।  निरुचय धर्मध्यानका लक्षण ।  निरुचय धर्मध्यानका लक्षण ।  वाह्य व आध्यातमक ध्यानके लक्षण ।  —दे० धर्मध्यानका लक्षण ।  —दे० धर्मध्यानका योग्य अनेको ध्येय ।—दे० ध्येय ।  सब ध्येयोमें आत्मा प्रधान है ।—दे० ध्येय ।  परग ध्यानके अपर नाम !—दे० मोक्षमार्ग । ।  निरुचय ही ध्यान सार्थक है त्य्यवहार नहीं ।  व्यवहारध्यान कर्यचित् अज्ञान है ।  व्यवहारध्यान कर्यचित् अज्ञान है ।  व्यवहारध्यान कर्यचित् अज्ञान है ।  व्यवहारध्यान कर्यचित् अज्ञान है ।                                                                                                                                                                                                                                                            |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * *  | साधु व श्रानतके योग्य झुद्धोपयोग ।—दे० अनुभव ।  निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण ।  निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण ।  वाह्य व आध्यात्मक ध्यानके रूक्षण ।  —दे० धर्मध्यानिश ।  व्यवहार ध्यान योग्य अनेको ध्येय ।—दे० ध्येय ।  सब ध्येयोमें आत्मा प्रधान है।—दे० ध्येय ।  परम ध्यानके अपर नाम !—दे० मोसमार्ग । ।  निरुचय ही ध्यान सार्थक है व्यवहार नहीं ।  व्यवहारध्यान अर्थेचित् अज्ञान है ।  व्यवहारध्यान निरुचयका साधन है ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * *  | साधु व श्रानतके योग्य झुद्धोपयोग ।—दे० अनुभव ।  निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण ।  निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण ।  वाह्य व आध्यात्मक ध्यानके रूक्षण ।  —दे० धर्मध्यानि ।  व्यवहार ध्यान योग्य अनेको ध्येय ।—दे० ध्येय ।  सब ध्येयोमें आत्मा प्रधान है।—दे० ध्येय ।  परम ध्यानके अपर नाम !—दे० मोसमार्ग । ।  निरुचय ही ध्यान सार्थक है व्यवहार नहीं ।  व्यवहारध्यान कथंचित् अज्ञान है ।  व्यवहारध्यान निरुचयका साधन है ।  निरुचय व व्यवहार ध्यानमें साध्य सायकपनेका समन्त्रय ।                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * *  | साधु व श्रानतके योग्य झुद्धोपयोग ।—दे० अनुभव ।  निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण ।  निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण ।  वाद्य व आध्यातमक ध्यानके रूक्षण ।  —दे० धर्मध्यानका रूक्षण ।  —दे० धर्मध्यानिश ।  व्यवहार ध्यान योग्य अनेको ध्येय ।—दे० ध्येय ।  सब ध्येयोमें आत्मा प्रधान है ।—दे० ध्येय ।  परग ध्यानके अपर नाम !—दे० मोसमार्ग । ।  निरुचय ही ध्यान सार्थक है व्यवहार नहीं ।  व्यवहारध्यान कर्यन्ति अज्ञान है ।  व्यवहारध्यान कर्यन्ति साधन है ।  निरुचय व व्यवहार ध्यानमें साध्य सायकपनेका समन्त्रय ।  निरुचय व व्यवहार ध्यानमें (निरुचय शब्दको आरिक                                                                                                                                                                                                              |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * *  | साधु व श्राप्तको योग्य द्युद्धोपयोग।—दे० अनुभव।  निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण।  निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण।  वाद्य व आध्यात्मक ध्यानके रूक्षण।  वाद्य व आध्यात्मक ध्यानके रूक्षण।  —दे० धर्मध्यान१।  व्यवहार ध्यान योग्य अनेको ध्येय।—दे० ध्येय।  सब ध्येयोमें आत्मा प्रधान है।—दे० ध्येय।  परग ध्यानके अपर नाम।—दे० मोसमार्ग।=१६।  निरुचय ही ध्यान सार्थक है व्यवहार नहीं।  व्यवहारध्यान कर्यचित् अज्ञान है।  व्यवहारध्यान किरुचयका साथन है।  निरुचय व व्यवहार ध्यानमें साध्य सायकपनेका  समन्त्रय।  निरुचय व व्यवहार ध्यानमें धान्य सायकपनेका  समन्त्रय।                                                                                                                                                                                                         |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * *  | साधु व श्रानतके योग्य झुद्धोपयोग ।—दे० अनुभव ।  निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण ।  निरुचय धर्मध्यानका रूक्षण ।  वाह्य व आध्यात्मक ध्यानके रूक्षण ।  —दे० धर्मध्यानिश ।  व्यवहार ध्यान योग्य अनेको ध्येय ।—दे० ध्येय ।  सब ध्येयोमें आत्मा प्रधान है ।—दे० ध्येय ।  परग ध्यानके अपर नाम !—दे० मोधमार्ग । ।  निरुचय ही ध्यान सार्थक है व्यवहार नहीं ।  व्यवहारध्यान कथंचित् अज्ञान है ।  व्यवहारध्यान कथंचित् अज्ञान है ।  व्यवहारध्यान निरुचयका साथन है ।  निरुचय व व्यवहार ध्यानमें साध्य सायकपनेका समन्वय ।  निरुचय व व्यवहार ध्यानमें (निरुचय व व्यवहार ध्यानमें मुद्धि ।  निरुचय व व्यवहार ध्यानमें (निरुचय व व्यवहार ध्यानमें साध्य सायकपनेका समन्वय ।  निरुचय व व्यवहार ध्यानमें साध्य सायकपनेका आसिक मुत्रित ।  निरुचय व व्यवहार ध्यानमें समी उपयोग एक आत्मोन |

### १. धर्मध्यान व उसके भेदोंका सामान्य निर्देश

#### १. धर्मध्यान सामान्यका लक्षण

#### १. धर्मसे युक्त ध्यान

- म आ./मू /१७०६/१५४१ घम्मस्स लक्खणंसे अङ्जञ्जलहुगत्तमद्द्वीवसमा। जनदेसणा य सुत्ते णिसग्गजाओ रुचीओ दे १९७०६। = जिससे धर्म-का परिज्ञान होता है वह धर्मध्यानका लक्षण समक्षता चाहिए। आर्जन, लघुत्व, मार्दन और उपदेश ये इसके लक्षण है। (मू. आ./ ६७६)।
- स. सि./१/२८/४४/११ धर्मी व्यारक्यातः । धर्मादनपेत धर्म्यम् । =धर्म-का व्याख्यान पहले कर आये हैं (उत्तम क्षमादि लक्षणवाला धर्म है) जो धर्मसे गुक्त होता है वह धर्म्य है। (स.सि./१/३६/४४०/४); (रा. वा./१/२८/३/६२७/३०); (रा.वा./१/३६/११/६२२/१९); (म. पु./२१/१३३); (त.अनु/४४); (मा. पा./टी./७८/२२६/१७)।
- नोट--यहाँ धर्मके अनेकों लक्षणोंके लिए देखो धर्म/१) उन सभी प्रकार-के धर्मोंसे युक्त प्रवृत्तिका नाम धर्मध्यान है, ऐसा समक्षना चाहिए। इस लक्षणकी सिद्धिके लिए--दे० (धर्मध्यान/४/४/२)।

#### २ शास्त्र, स्वाध्याय व तस्व चिन्तवन

- र. सा./मू./१७ पावारं भणिवित्तीः पुण्णारं भपउत्तिकरणं पि । णाण धम्मउकाणं जिलभणियं सव्वजीवाणं ।१७। =पाप कार्यकी निवृत्ति और पुण्य कार्योमे प्रवृत्तिका मूनकारण एक सम्यग्ज्ञान है, इसलिए सुमुश्च जीवोके लिए सम्यग्ज्ञान (जिनागमाभ्यास-गा,१८) ही धर्म-ध्यान श्री जिनेन्द्रदेवने कहा है।
- भ. आ./ मू./१७१० आलंबणं च वायण पुच्छण परिवट्टणाणुपेहाओ। धम्मस्स तेण अविसुद्धाओ सञ्जाणुपेहाओ। १९७१०। = वाचना, पृच्छना, अनुप्रेक्षा, आम्नाय और परिवर्टन ये स्वाध्यायके भेद हैं । ये भेद धर्मध्यानके आधार भी हैं। इस धर्मध्यानके साथ अनुप्रेक्षाओं का अविरोध है। (भ. आ./मू./१८७५/१६८०); (ध. १३/५,४,२६/गा. २१/६७); (त. अनु /८१)।
- ज्ञा. सा./१७ जीवादयो ये पदार्था ध्यातव्या ते यथास्थिता चैव। धर्मध्यानं भणितं रागद्वेषौ प्रमुच्यः।१९० चरागद्वेषको त्यागकर् अर्थात् साम्यभावसे जीवादि पदार्थौका, वे जैसे-जैसे अपने स्वरूपमे स्थित हैं, वैसे-वैसे ध्यान या चिन्तवन करना धर्मध्यान कहा गया है।
- हाः./३/२६ पुण्याशयवशाज्जातं शुद्धलेश्यावलम्बनात् । चिन्तनाद्वस्तु-तन्त्वस्य प्रशस्तं ध्यानमुच्यते ।२६। =पुण्यस्तप् आश्यके वशसे तथा-शुद्धलेश्याके अवलम्बनसे और वस्तुके यथार्थ स्वस्तप चिन्तवनसे उत्पन्न हुआ ध्यान प्रशस्त कहलाता है । (जाः./२६/१८)।

### ३ रतनत्रय व संयम आदिमें चित्तको लगाना

मृ. आ./६७६-६८० दंसणणाणचिरत्ते उवलोगे संजमे विउरसगो। पचविद्याणे करणे पणिधाणे तह य सिमदीसु १६७८। विज्जाचरणमहव्वदेसमाधिगुणव भचेरछक्काए। स्वमणिग्गह अज्जवमहवसुत्ती विणए च
सहहणे १६७६। एवंगुणो महत्थो मणसंकप्पो पसत्थ वीसत्थो। संकप्पोत्ति वियाणह जिणसासणसम्मदं सद्वं १६८० =दर्शन ज्ञान
चारित्रमें, उपयोगमें, संयममें, कायोत्सर्गमें, शुभ योगमें, धर्मध्यानमें,
समितिमें द्वादशांगमें, भिक्षाशुद्धिसे, महावतोंमें, संन्यासमें, गुणमें,
ब्रह्मचर्यमें, पृथिबी आदि छह काय जीवोंकी रक्षामें, क्ष्मामें, इन्द्रियनिग्रहमें, आर्जवमें, मार्द्यमें, सब परिग्रह त्यागमें, विनयमें, अद्धानमें;
इन सबमें जो मनका परिणाम है, वह कर्मक्षयका कारण है, सबके
विश्वास योग्य है। इस प्रकार जिनशासनमें माना गया सब संकल्प
है; उसको तुम शुभ ध्यान जानो।

#### ४. परभेष्ठी आदिकी भक्ति

द्र.सं./टो./४८/२०६/३ पञ्चपरमेष्ठिमक्स्यादितहनुक् लशुभानुष्ठानं पुनर्वहि-रङ्गधर्मध्यानं भवति । चपंच परमेष्ठोको भक्ति आदि तथा उसके अनुक्त शुभानुष्ठान (पूजा, दान, अम्युत्थान, विनय आदि) वहिरंग धर्मध्यान होता है। (पं. का./ता. वृ./१६०/२१७/१६)।

#### २. धमध्यानके चिह्न

- घ. १३/६,४.२६/गा. ५४-६६/०६ आगमजनदेसाणा णिसग्गदो जं जिणप्प-णीयाणं । भानाणं सङ्ग्रहणं धम्मजभाणस्स तिन्तमं ।५४। जिण-साहु-गुणक्रित्तण-पसंसणा-निणय-दाणसंपण्णा । सुद सीलसंजमरदा धम्मजभाणे मुणेयव्ना ।६६१ = आगम्, उपदेश और जिताज्ञाके अनु-सार निसर्गसे जो जिन भगनातके द्वारा कहे गये पदार्थीका श्रद्धान्। होता है वह धर्मध्यानका लिग है ।६४। जिन और साधुके गुणोंका कीर्तन करना, प्रशंसा करना, दिनय-दानसम्पन्नता, श्रुत, शील और संयममें रत होना, ये सन्न नार्ते धर्मध्यानमें होती है । १६६।
- म. मु./२१/१६६-१६१ प्रसन्नचित्तता धर्मसंवेगः शुभयोगता मुश्रुतत्वं समाधानं आज्ञाधिगमजाः रुचिः ।१६६। भवन्त्येतानि लिङ्गानि धर्म्य-स्यान्तर्गतानि वै। सानुप्रेक्षाश्च पूर्वोक्ता विविधाः शुभभावनाः ।१६०। बाह्यं च लिङ्गमङ्गामां संनिवेशः पुरोदितः । प्रसन्नवक्तता सौम्या दृष्टिश्चेत्यादि सध्यताम् ।१६६। = प्रसन्नचित्त रहनाः धर्मसे प्रेम करनाः शुभयोग रखना, उत्तम शास्त्रोंका अभ्यास करनाः चित्त स्थिर रखना और शास्त्राज्ञा तथा स्वकीय ज्ञानसे एक प्रकारकी विशेष रुचि (प्रतीति अथवा श्रद्धा) उत्पन्न होनाः ये धर्मध्यातके बाह्य चिह्न हैं. और अनुप्रेक्षाएँ तथा पहले कही हुई अनेक प्रकारकी शुभ भावनाएँ उसके अन्तरंग चिह्न है।१५६-१६०। पहले कहा हुआ अंगोंका सन्निवेश होनाः, अर्थात पहले जिन पर्यकादि आसनोंका वर्णन कर चुके हैं (दे० 'कृतिकर्म') उन आसनोंको धारण करनाः, मुखकी प्रसन्नता होनाः, और दृष्टिका सौम्य होना आदि सब भी धर्मध्यानके बाह्य चिह्न समभने चाहिए।
- क्षा./४१/१६-१ में उद्दूष्ट --अलील्यमारोग्यमनिष्ठुरस्वं गन्धः शुभो मूत्र-पुरीषमन्पम् । .न्ति प्रसादः स्वरसौम्यता च योगप्रवृत्तेः प्रथमं हि चिह्नस् ११। -- निष्य लम्पटताका न होना शरीर नीरोग होना निष्ठुरताका न होना, शरीरमेंसे शुभ गन्ध आना, मलमूत्रका अल्प होना, शरीरकी कान्ति शक्तिहीन न होना, चित्तकी प्रसन्नता, शब्दोंका उच्चारण सौम्य होना--ये चिह्न योगकी प्रवृत्ति करनेवालेके अर्थात् ध्यान करनेवालेके प्रारम्भ दशामें होते हैं। (विशेष दे० ध्याताः)।

#### ३. धर्मध्यान योग्य सामग्री

- द्र. सं./टी./१७/२२१/३ में उद्दध्त—'तथा चोक्तं—'वैराग्यं तस्तिवज्ञानं नैर्जन्थ्यं समिचित्तता। परीषहजयश्चेति पञ्चेते ध्यानहेतवः। = सो ही कहा है कि—वैराग्य, तत्त्वींका ज्ञान, परिग्रहत्याग, साम्यभाव और परीषहजय ये पाँच ध्यानके कारण हैं।
- त. अनु./७६, २१६ संगध्यागः कषायाणां निप्रहो वत-गरः व । मनोऽक्षाणां जप्रश्चेति सामग्रीध्यानजन्मनि ।७६। ध्यानस्य च पुनर्मुख्यो
  हेतुरैतचतुष्ट्यम् । गुरूपदेशः अद्धानं सदाम्यासः स्थिरं मनः ।२१८।
  =परिप्रह त्याग, कषायनिष्रह, वतधारण, इन्द्रिय व मनोविजय,
  ये सब ध्यानकी उत्पत्तिमें सहायभूत सामग्री हैं।७६। गुरूपदेश,
  अद्धान, निरन्तर अम्यास और मनकी स्थिरता, ये चार ध्यानकी
  सिद्धिके मुख्य कारण हैं। (ज्ञा./३/१६-२६)।
- दे. ध्यान/३ (धर्मध्यानके योग्य उत्कृष्ट मध्यम व जधन्य द्रव्यक्षेत्रकाल-भावरूप सामग्री विशेष )।

### ४, धर्मध्यानके भेद

- १. अज्ञा, अपाय, विचय आदि ध्यान
- त. सू./१/३६ आज्ञापायिषाकसंस्थानिवयाय धर्म्यस् ।३६। अआज्ञा, अपाय, विपाक और संस्थान, इनकी विचारणांके लिए मनको एकाय करना धर्म्यध्यान है। (भ. आ./मू /१००८/१४३६); (मू. आ./३६८), (ज्ञा./३३/४); (ध.१३/४,४,२६/००/१२); (म.पु./२१/१३४); (ज्ञा./३३/४); (त.अनु./१८); (इ. सं./टो./४८/२०८/३); (भा. पा./टो./११६/२६६/२४); (का.अ./टो./४८०/३६६/४)।

रा, बा,/१/७/१४/४०/१६ धर्मध्यानं दशविधम् ।

- षा. सा./१७२/४ स्वसंवैद्यमाध्यात्मिकम् । तहशविधं अपायिवच्यं, उपायिवच्यं, जीविवच्यं, अजीविवच्यं, विपाकिवच्यं, विशाकिवच्यं, विशाकिवच्यं, संस्थानिवच्यं, आज्ञाविच्यं, हेतुविच्यं चेति । = आध्यात्मिक धर्मध्यान दश प्रकारका है — अपायिवच्यं, उपायिवच्यं, जीविवच्यं, अजीविवच्यं, विशाकिवच्यं, विशाकिवच्यं, प्रवाविच्यं, प्रवाविच्यं, विशाकिवच्यं, विशाकिवच्यं, प्रवाविच्यं, प्रवाविच्यं । (ह.पु./४६।३८-४०), (भा. पा. टी. ११६/२७०/२)।
  - २. निरुचय व्यवहार या बाह्य व आध्यात्मिक आदि भेद
- चा. सा./१७२/३ धर्म्यच्यानं बाह्याध्यात्मिकभेदेन द्विप्रकारम् । = धर्म्य-च्यान <u>बाह्य</u> और आध्यात्मिकके भेदसे दो प्रकारका है। (ह. पु./-१६/३६)।
- त. अनु./४७-४६.६६ मुख्योपचारभेदेन धर्म्यध्यानिमह द्विधा ।४७। ध्यानान्यिप त्रिधा ।४८। उत्तमम् ... जबन्यं ... मध्यमम् ।४६। निश्चयाइ ध्यानां द्वितिधमागमे । ... १६६। च्युख्य और उपचारके मेदसे धर्म्यध्यान दो प्रकारका है ।४७। अथवा उत्कृष्ट मध्यम व जबन्य के भेदसे तीन प्रकारका है ।४६। अथवा निश्चय व व्यवहारके भेदसे दो प्रकारका है ।६६।

### ५. आज्ञा विचय आदि ध्यानींके लक्षण

- १. अजीव विचय
- इ. पु./१६/४४ द्रव्याणामण्यजीवानां धर्माधर्मादिसं ज्ञिनास् । स्वभाव-चिन्तनं धर्म्यमजीविवयं मतस् ।४४। =धर्म-अधर्म आदि अजीव द्रव्योके स्वभावका चिन्तवन करना, सो अजीव विचय नामका धर्म्यध्यान है ।४४।

#### २-३. अपाय व उपाथ विचय

- भ आ , मू . १९७१२ / १६४४ कल्लाणपावगाण उपाये विचिणादि जिणमद-मुनेच । विचिणादि व अवाए जीवाण सुभे य असुभे य । १७१२। — जिनमतको प्राप्त कर कच्याण करनेवाते जो उपाय हैं उनका चिन्तवन करता है . अथवा जीवोंके जो शुभाशुभ भाव होते हैं, उनसे अपायका चिन्तवन करता है । (मू.आ . /४००); (ध.१३/६,४.२६/ गा.४०/७२)।
- ध.१३/४.४,२६/गा.३६/७२ रागदोसकसायासवादिकिरियामु बहुमाणाण । इहपरलोगावाए उफाएजो बजापरिवजी ।३६। = पापका स्थान करने-बाला साधु राग, द्वेष, कषाय और आसव आदि क्रियाओं में विद्यमान जीवोंके इहलोक और परलोकसे अपायका चिन्तवन करें।
- स.सि./१/३६/४४६/११ जात्यन्धविनमध्यादृष्टयः सर्वज्ञप्रणीतमार्गादिः
  मुखमोक्षार्थिनम्स म्यड्मार्गापरिज्ञानात् सुदूरमेवापयन्तीति सन्मागीपयाचिन्तनमपायविचयः। अथवा—मिध्यादर्शनज्ञानचारित्रेभ्यः
  कथं नाम इमे प्राणिनोऽपेयुरिति स्मृतिसमन्वाहारोऽपायविचयः।
   मिध्यादृष्टि जीव जन्मान्ध पुरुषके समान सर्वज्ञ प्रणीत मार्गज्ञे
  विमुख होते हैं. उन्हे सन्मार्गका परिज्ञान न होनेसे वे मोक्षार्थी

- पुरुषोंको दूरसे हो स्थाग देते हैं, इस प्रकार सन्मार्गके अपायका चिन्तवन करना अपायिचय धर्म्यध्यान है। अथवा—ये प्राणी मिथ्यादर्शन, मिथ्याज्ञान और मिथ्याचारित्रसे कैसे दूर होंगे इस प्रकार निरन्तर चिन्तन करना अपाय विचय धर्मध्यान है। (रा.चा/ १/३६/६-७/६३०/१६). (म.पु./२१/१४१-१४२); (भ.आ./वि/१७०८/-१४३६/१८); (त.सा./७/४१); (ज्ञा./३४/१-१७)।
- ह, पु./६६/११-४१ संसारहेतवः प्रायिक्तियोगानां प्रवृत्तयः । अपायो वर्जनं तासां स मे स्यात्कथिमत्यस्य ।३१। चिन्ताप्रबन्धसंबन्धः शुभक्तेश्यानुरक्षितः । अपायिवचयात्यं तत्त्रथमं धर्म्यमभीष्मितस् ।४०। उपायिवचयं तासां पुण्यानामात्मसारिक्रया । उपायः स कथं मे स्यादिति संकर्णसंतिः ।४१। = मन, वचन और काय इन तीन योगोंकी प्रवृत्ति हो, प्रायः संसारका कारण है सो इन प्रवृत्तियोंका मेरे अपाय अर्थात् त्याग किस प्रकार हो सकता है, इस प्रकार शुभ- लेश्यामे अनुरं जित जो चिन्ताका प्रवन्ध है वह अपायिवचय नामका प्रथम धर्म्यध्यान माना गया है ।३१-४०। पुण्य रूप योगप्रवृत्तियोको अपने आर्थीन करना उपाय कहताता है, वह उपाय मेरे किस प्रकार हो सकता है, इस प्रकारके संकल्पोंकी जो सन्तित है वह उपाय विचय नामका दूसरा धर्म्यध्यान है ।४१। (चा.सा./१७३/३), (भ.आ./ वि/१७०८/१५३६/१०): (इ.स./टी./४८/२०२/१)।

#### ४. आशाविचय

- भ.आ./मू./१७९१/१६४३ ५ चेव अत्थिकाया छज्जीवणिकाए दव्यमणी य । आणागक्मे भावे आणाविचएण विचिणादि । = पाँच अस्ति-काय, कहा जीवनिकाय, कहा, द्वय तथा इसी प्रकार आज्ञाशाह्य अन्य जितने पदार्थ हैं, उनका यह आज्ञाविचय ध्यानके द्वारा चिन्तवन करता है । ( मू.आ./३६६ ), ( घ.१३/६,४,२६/गा.३८/७१ ) (म.पू./२१/१३६-१४०) ।
- ध,१३/५,४,२६/गा.३६-२०/०१ तत्थं मद्दु व्वलेण य। तिव्वजाहरियविरह्दो वा वि। णेयगहत्तणेण य णाणावरदिएणं च।३६। हेदूदाहरणासंभवे य सरिसुट ठुज्जाणबुज्केज्जो। सव्वणुसयमितत्थं तहाविहं चितए मदिमं।३६। अणुवगहपराग्गहपरायणा अं जिणा जयप्पवरा। जियरायदोसमोहा ण अण्णहावाइणो तेण १३७। मतिकी दुर्बलता होनेसे, अध्यारम विद्याके जानकार आचार्योंका विरह होनेसे, इंग्रकी गहनता होनेसे, झानको आवरण करनेवाले, कर्मकी तिव्रता होनेसे, और हेतु तथा उदाहरण सम्भव न होनेसे, नदी और सुखोद्यान आदि चिन्तवन करने योग्य स्थानमें मतिमान् घ्याता 'सर्वज्ञ प्रतिपादित मत सत्य हैं' ऐसा चिन्तवन करे १३५-३६। यत जग्तमें श्रेष्ठ जिनभगवान्, जो उनको नहीं प्राप्त हुए ऐसे अन्य जीवरेंका भी अनुप्रह करनेमें तत्पर रहते हैं, और उन्होंने राग-द्वेष और मोहपर विजय प्राप्त कर ली है, इसलिए वे अन्यथा वादी नहीं हो सकते।३०।
- स.सि./१/३६/४४१/६ उपवेष्टुरभावानमन्दबुद्धित्वारकमींदयारसूक्ष्मत्वाच्च पदार्थानां हेतुदृष्टान्तोपरमे सित सर्वज्ञप्रणीतमागमं प्रमाणीकृत्य इत्यमेवेदं नान्यथावादिनो जिनाः' इति गहनपदार्थश्रद्धानादर्था-बधारणमग्ज्ञाविचय । अथवा स्वयं विदितपदार्थतत्त्वस्य सतः परं प्रति पिपादिययोः स्वसिद्धान्ताविरोधेन तत्त्वसमर्थनार्थं तर्कनयप्रमाणयोजनपरः स्मृतिसमन्वाहारः सर्वज्ञाञ्चाप्रकाञ्चनार्थ-रवादाञ्चाविचय इत्युच्यते ।४४६। = उपवेष्टा आचार्योका अभाव होनेसे, स्वयं मन्दबृद्धि होनेसे, कर्मोका उदय होनेसे और पदार्थोंक सूक्ष्म होनेसे, तथा तत्त्वके समर्थनमें हेतु तथा दृष्टान्तका अभाव होनेसे, सर्वज्ञप्रणीत आगमको प्रमाण करके, 'यह इसी प्रकार है, बयोंकि जिन अन्यथावादी नहीं होते', इस प्रकार गहनपदार्थके श्रद्धान द्वारा अर्थका अपधारण करना आञ्चाविचय धर्मध्यान है। अथवा स्वयं पदार्थोंके रहस्यको जानता है, और दूसरोंके प्रति ससका प्रतिपादन करना चाहता है, इसलिए स्वसिद्धान्तके अविरोध

हारा तत्त्वका समर्थन करनेके लिए, उसके जो तर्क नय और प्रमाण की योजनारूप निरन्तर चिन्तन होता है, वह सर्वज्ञकी आज्ञाको प्रकाशित करनेवाला होनेसे आज्ञाविचय कहा जाता है। (रा.बा/१/ ३६/४-५/६३०/८); (ह.पु./६६/४६); (चा.सा./२०९/५); (त.सा./७/४०); (ज्ञा./३३/६-२२); (इ.सं./टी./४८/२०२/६)।

#### ५. जीवविचय

ह.पु./१६/४२-४३ अनादिनिधना जीवा द्रव्याश्वित्यथान्यथा। असंख्ये-यप्रदेशास्ते स्वोपयोगस्वलक्षणाः ।४२। अचेत्नोपकरणाः स्वकृतो-चितभोगिनः। इत्यादिचेतनाध्यानं यज्जीविवचयं हि तत्। =द्रव्या-थिकनयसे जीव अनादि निधन है. और पर्यायाधिक नयसे सादि-सन्धिन है, असंख्यात प्रदेशी है, उपयोग लक्षणस्वरूप है, शरीर-रूप अचेतन उपकरणसे युक्त है, और अपने द्वारा किये गये कर्मके फलको भोगते है. . इत्यादि रूपसे जीवका जो ध्यान करना है वह जीविचय नामका तीसरा धर्मध्यान है। (चा.सा./१७३/६)

#### ६. भवविचय

ह.पु./४६/४७ प्रेरयभावो भवोऽमीषा चतुर्गतिषु देहिनाम्। दुःखात्मे-त्यादिचिन्ता तु भवादिविचयं पुनः १४७। = चारो गतियोंमें भ्रमण करनेवाले इन जीवोंको मरनेके बाद जो पर्याय होती है वह भव कहलाता है। यह भव दुःखरूप है। इस प्रकार चिन्तवन करना सो भवविचय नामका सातवाँ धर्म्यध्यान है। (चा.सा./१७६/१)

#### ७. विपाकविचय

भ. आ./मू./१७१३/१५४६ एयाणियभवगरं जीवाणं पुण्णपावकम्मफर्तः । उदअदिरण संकमवन्धे मोक्खं च विचिणादि । = जीवोंको जो एक और अनेक भवमें पुण्य और पापकमंका फल प्राप्त होता है उसका तथा उदय, उदोरणा, सक्रम, अन्ध और मोक्षका चिन्तवन करता है । (मू.आ./४०१), (ध.१३/५,४,२६/गा.४२/७२); (स.स./६/३६/-४६०/२); (रा.वा./६/३६/८-६/६३०-६३२ में विस्तृत कथन), (भ.आ./व./१७०८/१५३६/२१); (म.पु./२१/१४३-१४७); (त.सा./७/४२); (ज्ञा०/३६/१-३१); (द्र.सं./टी./४८/२०२/१०)।

ह.पु /६६/४६ यच्चतुर्विधवन्धस्य कर्मणोऽष्टविधस्य तु विपाकचितनं धर्म्यं विपाकविचयं विदु. १४६। = ज्ञानावरणादि आठ कर्मोंके प्रकृति, स्थिति और अनुभाग रूप चार प्रकारके बन्धोंके विपाकफलका विचार करना, सो विपाकविचय नामका पाँचवाँ धर्मध्यान है। (चा,सा./१७४/२)।

#### ८, विराग विचय

ह.पु /१६/४६ शरीरमशुचिर्भोगा किंपाकफलपाकिनः । विरागबुद्धिरि-त्यादि विरागिविचयं स्मृतम् ।४६। = शरीर अपवित्र है और भोग किंपाकफलके समान तदात्व मनोहर हैं, इसलिए इनसे विरक्तबुद्धिका होना हो श्रेयस्कर है, इत्यादि चिन्तन करना विरागिविचय नामका छठा धर्म्यध्यान है। (चा.सा./१७९/१)

९, संस्थान विचय

(देखो आगे पृथक् शीर्षक)

#### १०. हेतु विचय

हु,पु,/१६/१० तर्कानुसारिणः पंसः स्याद्वादप्रक्रियाश्रयात् । सन्मार्ग-श्रयणध्यानं यद्दचेतुविचयं हि तत् ।१०। =और तर्कका अनुसरण पुरुष स्याद्वादकी प्रक्रियाका आश्रय लेते हुए समीचीन मार्गका आश्रय करते हैं, इस प्रकार चिन्तवन करना सो हेतुविचय नामका दसवाँ धर्म्यध्यान है। (चा,सा/२०२/३)

### इ. संस्थानविचय धर्मध्यानका स्वरूप

ध.१३/४,४,२६/गा. ४३-४०/७२/१३ तिण्णं लोगाणं संठाणपमाणाआख-यादिचितणं संठाणनिचयं णाम चलस्यं धम्मज्भाणं । एत्थ गाहाओ-

जिणदेसियाइ सक्लणसंठाणासणविहाणमाणाई। उप्पादद्विदि-भंगादिपज्यमा जे य दञ्चाणं १४३। पंचरिथकायमइयं लोयमणाइणि-हुणं जिणक्लारं । णामादिभैयविहियं तिनिहमहोलोगभागादि ।४४। खिदिवलयदीवसायरणथरविमाणभवणादिसंठाणं । वोमादि पडिट्ठाणं णिययं लोगटि्ठदिविहाणं ।४५। उवजोगलक्खणमणाइणिहणमत्थंतरं सरीरादो । जीनमरुवि कारिं भोइं स सयस्स कम्मस्स ।४६। तस्स य सकस्मजणियं जम्माइजलं कसायपायालं। वसणसयसावमीणं मोहावत्तं महाभीमं ।४७। णाणमयकण्णहारं वरचारित्तमयमहापोयं। संसारसागरमणोरपारमसुहं विचितेज्जो ।४८। सव्वणयसमुहमयं ज्ञायज्जो समयसभ्मार्व ।४१। ज्ञाणोवरमे वि मुणी णिच्चमणि--च्चादि चित्रणापरमो। होइ सुभाविय्चित्तो धम्मज्भाणे किह व पुटबं। १०। = १. तीन लोकों के संस्थान, प्रमाण और आयु आदिका चिन्तवन कर्ना संस्थान विचय नामका चौथा धर्म ध्यान है। (स.सि./१/१६/४५०/३): (रा.वा./१/३६/१०/६३२/१); (भ.खा./वि./ १७०८/१५३६/२३); (त.सा./७/४३);(ज्ञा./२६/१८४.१८६);(ब्र.सं.टी./४८/ २०३/२) । २. जिनदेवके द्वारा कहे गये छह द्रव्योंके लक्षण, संस्थान, रहनेका स्थान, भेद, प्रमाण जनकी उत्पाद स्थिति और व्यय आदि रूप पर्यायोका चिन्तवन करना ।४३। पंचास्तिकायका चिन्तवन करना 1881 (हेo पीछे जीय-अजीव विचयके सक्षण) । ३. अघोलोक आदि भागरूपसे तीन प्रकारके (अधो, मध्य व ऊर्ध्व) लोकका, तथा पृथिबी, वज्ञय, द्वीप, सागर, नगर, विमान, भवन आदिके संस्थानी (आकारों) का एवं उसका आकाशमें प्रतिष्ठान, नियस और लोक-स्थिति आदि भेदका चिन्तवन करे ।४४-४४। (भ.आ./मृ./१७१४) १६४६) (मृ.बा./४०२); (ह.प्र./५६/४=०); (म.प्र./२१/१४८-१४०); (ज्ञा./ ३६/१-१०,८२-१०): (विशेष दे० लोक) ४. जीव उपयोग लक्षणवाला है, अनादिनिधन है, शरीरसे भिन्न है, अरूपी है, तथा अपने कर्मीका कर्ता और भोक्ता है।४६। (म.पु./२१/१४१) (और दे० पीछे 'जीव विचय' का सक्षण) ५, उस जीवके कर्मसे उत्पन्न हुआ जन्म, मरण आदि यही जल है, कवाय यही पाताल है, सैकडों व्यसनरूपी छोटे मत्स्य हैं; मोहरूपी आवर्त हैं. और अत्यन्त भयंकर है, ज्ञानरूपी कर्णधार है. उत्कृष्ट चारित्रमय महापोत है। ऐसे इस अशुभ और अनादि अनन्त (आध्यात्मिक) संसारका चिन्तवन करे ।४७-४८। (म.पु./२१/१६२-१६३) ६ महुत कहनेसे क्या लाभ, यह जितना जीवादि पदार्थीका विस्तार कहा है, उस सबसे युक्त और सर्वनय-समूहमय समयसदायका (द्वादशांगमय सकल श्रुतका) ध्यान करे ।४६। (म.पु./२१/१५४) ७. ऐसा घ्यान करके उसके अन्तमें मुनि निरन्तर अभिस्थादि भावनाओं के चिन्तवनमें तस्पर होता है। जिससे वह पहलेकी भौति धर्मध्यानमें सुभावितिचत्त होता है।४०। (म. आ./मु. १७१४/१५४६); (मू.आ /४०२); (चा.सा./१७७/१); (विराग विचयका लक्षणो) नोट--(अनुप्रेक्षाओके भेद व सक्षण--दे० अनुप्रेक्षा) ज्ञाः/३६/ रख, नं . ५. (नरकके दुःखोंका चिन्तवन करे) ।११-५१। (विद्येष देखो नरक) (भव विचयका सक्षण) ६. (स्वर्गके मुख तथा देवेन्द्रोंके वैभव आदिका चिन्तवन ।६०-१८२। (विशेष दे० स्वर्ग) १०, (सिद्धलोकका तथा सिद्धोंके स्वरूपका चिन्तवन करे ।१८३। ११, (अन्तमें कर्ममलसे रहित अपनी निर्मल आत्माका चिन्तवन करें) ।१८४।

### ७. संस्थान विचयके पिण्डस्थ आदि भेदोंका निर्देश

ज्ञा-/३७/१ तथा भाषाकारकी उत्थानिका--पिण्डस्थं च पदस्थं च स्वस्त्रपस्थं रूपवर्जितस् । चतुर्धाः ध्यानमाम्नातं भव्यराजीवभास्करैः 1१। = इस संस्थान विषय नामा धर्मध्यानमें चार भेद कहे हैं, उनका वर्णन किया जाता है—जो भव्यरूपी कमलोको प्रफुल्लित करनेके लिए सूर्यके समान योगीश्वर हैं उन्होंने ध्यानको पिण्डस्थ, पदस्थ, स्त्रपस्थ और रूपातीत ऐसे चार प्रकारका कहा है। (भा,पा /टी./प्र्डं/ २३६/१३)

द्र.सं./टो./४८/२०६/३ में उद्दर्धत-पदस्थं मन्त्रवाक्यस्थं पिण्डस्थं स्वात्म-

्चिन्तनम् । रूपस्थं सर्वचिद्रृपं रूपातीतं निरञ्जनम् ।

द्र.सं./टो./४६/२०६/७ पदस्थिपण्डस्थरूपस्थध्यानत्रयस्य ध्येयभूतमई त्स-र्वज्ञस्वरूपं दर्शयामीति। = मन्त्रवावयों में स्थिति पदस्थ, निजातमाका चिन्तवन पिंडस्थ, सर्वचिद्रपका चिन्तवन रूपस्थ और निरंजनका (त्रिकाली शुद्धातमाका) ध्यान रूपातीत है। (भा.पा./टी./=६/२३६ पर उद्दश्त) पदस्य, पिंडस्थ व रूपस्थमें अर्डत सर्वज्ञ ध्येय होते है। नोट—उपरोक्त चार भेदों में पिंडस्थ ध्यान तो अर्हत मगवान्की शरीरा-कृतिका विचार करता है, पदस्थ ध्यान पंचपरमेष्ठीके वाचक अक्षरों व मन्त्रोंका अनेक प्रकारसे विचार करता है, रूपस्थ ध्यान निज आत्मा-का पुरुषाकाररूपसे विचार करता है और रूपातीत ध्यान विचार व चिन्तवनसे अतीत मात्र ज्ञाला द्रष्टा रूपसे ज्ञानका भवन है (दे० उन-उनके लक्षण व विशेष) तहाँ पहिले तीन ध्यान तो धर्मध्यानमें गिंभत हैं और चौथा ध्यान पूर्ण निर्विकरण होनेसे शुक्तध्यान रूप है (दे० शुक्तध्यम्न) इस प्रकार संस्थान विचय धर्मध्यानका विषय कहुत व्यापक है।

#### ८. बाह्य व भाध्यात्मिक ध्यानका कक्षण

ह.पु./१६/३६-३८ लक्षणं द्विविधं तस्य बाह्याध्यात्मिकभेदतः । सूत्रार्थमार्गणं शीलं गुणमालानुरागिता ।३६। जम्भाजृम्भाक्षुतोद्वगारप्राणापानादिमन्दता । निभृतात्मवतात्मव्यं तत्र बाह्यं प्रकीतितम् ।३७।
दशधाऽऽध्यात्मिकं धर्म्यम्पायविच्यादिकम् ।\*\*\*।३८। = बाह्य और
अम्यन्तरके भेदसे धर्म्यध्यानका लक्षण दो प्रकारका है । शास्त्रके अर्थको खोज करना, शीलवतका पालन करना, गुणोंके समूहमें अनुराग
रखना अँगड़ाई जमुहाई खींक डकार और खासोच्छवासमें मन्दता
होना, शरीरको निश्चल रखना तथा आत्माको बतोंसे युक्त करना,
यह धर्म्यध्यानका बाह्य लक्षण है । और आम्यन्तर लक्षण अपाय
विचय आदिके भेदसे दस प्रकारका है।

चा,सा./१७२/३ धर्म्यघ्यानं बाह्याध्यात्मिकभेदेन द्विप्रकारम्। तत्र
परानुमेयं बाह्यं सूत्रार्थगवेषणं दृढवत्शीलगुणानुरागानिभृतकर्चरणवदनकायपरिस्पन्दवाण्वयापारं जृम्भज्ञमभोदारक्षवयुष्ठाणपातो द्वेकादिविरमणलक्षणं भवति। स्वसंवेषमाध्यादिमकम्, तद्दशविधम्—।
—बाह्य और आम्यन्तरके भेदसे धर्मध्यान दो प्रकारका है। जिसे अन्य लोग भी अनुमानसे जान सके उसे बाह्य धर्मध्यान कहते है। सूत्रोंके अर्थकी गवेषणा (विचार व मनन). व्रतोंको दृढ रखना, शील गुणोंमें अनुराग रखना, हाथ पर मुँह कायका परिस्पन्दन और वचनवयापारका बन्द करना, जभाई, जंभाईके उद्धगार प्रगट करना, छौंकना तथा प्राण-अपानका उद्देक आदि सब कियाओंका त्याग करना बाह्यधर्मध्यान है। जिसे केवल अपना आत्मा हो जान सके उसे आध्यादिमक कहते हैं। वह आज्ञानिचय आदिके भेदसे दस प्रकारका है।

# २, धर्मध्यानमें सम्यक्त्व व भावों आदिका निर्देश

# १. धर्मध्यानमें विषय परिवर्तन निर्देश

प्र.सा./ता.वृ./११६/२६२/१ अथ ध्यानसंतानः कथ्यते — यत्रान्तर्मुहूर्त्त -वर्यन्तं ध्यानं तदनन्तरमन्तर्मुहूर्तपर्यन्ते तत्त्वचिन्ता, पुनरप्यन्तर्भु -हूर्तपर्यन्तं ध्यानम् । पुनरपि ततः चिन्तेति प्रमत्ताप्रमत्तगुणस्थानव- वन्तर्मृह्तें इन्तमृह्तें गते सित परावर्तनमस्ति स ध्यानसंतानो भण्यते । चध्यानकी सन्तान बताते है-जहाँ अन्तर्भृहूर्तपर्यन्त ध्यान होता है, तदनन्तर अन्तर्मृहूर्त पर्यन्त तत्त्वचिन्ता होती है। पुनः अन्तर्मृहूर्तपर्यन्त ध्यान होता है, पुनः तत्त्वचिन्ता होती है। इस प्रकार प्रमत्त् व अप्रमत्त गुणस्थानकी भाँति अन्तर्मृहूर्त

में परावर्तन होता रहता है, उसे हो ध्यानकी सन्तान

कहते है। (चा,सा,/२०३/२)।

#### २. धर्मध्यानमें सम्भव भाव व छेश्याएँ

घ. १२/६.४.२६/६३/७६ होंति कम्मिबसुद्धाओं लेस्साओ पीय पडम-सुक्काओं। धम्मडमाणोवगयस्स तिक्कमंदादिभेयाओं।६६। =धमं-ध्यानको प्राप्त हुए जीवके तीव मन्द आदि भेदोको लिये हुए, क्रमसे बिशुद्धिका प्राप्त हुई पीत, पद्म और शुक्ल लेश्याएँ होती है। (म पुः/ २९/१६६)।

चा.सा./२०३ सर्वमेतत् धर्मध्यानं पीतपद्मशुक्ततेश्या वताधानस् --परोक्षज्ञानत्वात् क्षायोपद्यमिकभावस् । सर्व ही प्रकारके धर्मध्यान पीत पद्म व शुक्लतेश्याके बत्तसे होते हैं, तथा परोक्षज्ञानगोस्र होनेसे

क्षयोपशमिक है। (म.पु./२१/१६६-१६७)

हा./४१/१४ धर्मध्यानंस्य विज्ञे या स्थितिरान्तर्मुहूर्तको । क्षायोपशमिको भावो लेश्या शुक्लेब शाश्वती ।१४। = इस धर्मध्यानकी स्थिति अन्तर्मुहूर्त है, इसका भाव क्षायोपश्चमिक है और लेश्या सदा शुक्ल हो रहतो है। (यहाँ धर्मध्यानके अन्तिम पायेसे अभिप्राय है)।

### ३. वास्तविक धर्मध्यान मिथ्यादृष्टिको सम्मव नहीं

न-च.वृ./१७६ फाणस्स भावणाविय ण हु सो आराहओ हवे नियमा।
जो ण विजाणइ वत्थु पमाणणयणिच्छयं किच्चा। — जो प्रमाण व
नयके द्वारा वरतुका निश्चय करके उसे नहीं जानता, वह ध्यानकी
भावनाके द्वारा भो आराधक नहीं हो सकता। ऐसा नियम है।

ज्ञा./६/४ 'रत्नत्रयमनासाद्य य साक्षाद्धवातुमिच्छति । खपुष्पै कुरुते

मूढं स वन्ध्यास्त्रक्षेत्रस्/४।

हा./४/६-,२० पुर्ट शामिष न ध्यानसिद्धिः स्वय्नेऽपि जायते। गृह्यते दृष्टिवैकव्याद्वस्तुजात यहच्छ्या ११८। ध्यानसन्त्रे निषेध्यन्ते नैते मिथ्यादश परम्। मुनयोऽपि जिनेशाज्ञाप्रत्यनीकाशचलाशयाः/२०। —जो पुरुष साक्षात रतनत्रयको प्राप्त न होकर ध्यान करना चाहता है, वह मुर्ख आकाशके फूलोसे वन्ध्यापुत्रके लिए सेहरा बनाना चाहता है।४। दृष्टिकी विकलतासे वस्तुसमूहको अपनी इच्छानुसार ग्रहण करनेवाले मिथ्यादृष्टियोके ध्यानकी सिद्धि स्वयनमे भी नहीं होती है।१८। सिद्धान्तर्ने ध्यानमात्र केवल मिथ्यादृष्टियोके हो नहीं निषेधते हैं, किन्तु जो जिनेन्द्र भगवान्की आज्ञासे प्रतिकृत है तथा जिनका चित्र चलित है और जैन साधु कहाते हैं, उनके भी ध्यानका निषेध किया जाता है, वयोकि उनके ध्यानकी सिद्धि नहीं होती/३०।

पं.धः,/उः/२०६ नोपलिध्धर्सिद्धास्य स्वादुसैवेदनात्स्वयस् । अन्यादे-शस्य संस्कारमन्तरेण सुदर्शनात ।२०६। = संसारी जीवोंके मैं हुली दुःखी इत्यादि रूपसे सुल-दुःखके स्वादका अनुभव होनेके कारण अशुद्धोपलिध्ध असिद्ध नहीं है, क्योंकि उनके स्वयं हो दूसरी अपेक्षा-

का (स्वरूपसंवेदनका) संस्कार नहीं होता है।

### गुणस्थानोंकी अपेक्षा धर्मध्यानका स्वामित्व

स्.सि /१/३६/४५०/५ धर्म्यभ्यानं चतुर्विकल्पमवसेयम् । तदावरतदेश-विरतप्रमत्ताप्रमत्तसंयतानां भवति ।

स.सि./१/३०/४६३/६ श्रेण्यारोहणात्प्राग्धम्यं श्रेण्यो शुक्ते इति व्याख्याते। = १. धर्मध्यान चार प्रकारका जानना चाहिए। यह अविरत, देश-विरत, प्रमत्तसंयत और अप्रमत्त संयत जीवोके होता है। (रा. वा/ १/३६/१३/६३२/१८), (ज्ञा./२८/२०)।=२, श्रेणी चढनेसे पूर्व धर्मध्यान

### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

For Private & Personal Use Only

होता है और दोनो श्रेणियोंमें आदिके दो शुक्सध्यान होते हैं। (रा.वा./१/३७/२/६३३/३)।

य, १३/४, ५, २६/७४/१० असंजदसम्मादिटि ठ-संजदासंजदपमत्तसंजदजप्पमत्तसंजद-अपुक्तसंजद-अणियद्विसंजद-मुहुससांपराइयख्वगोव सामएसु धम्मज्भाणस्स पबुत्ती होदि ति जिणावएसाहो। = ३.
असंयतसम्यग्दृष्टि, संयतासंयत, प्रमत्तस्यत, अप्रमत्तसंयत, क्षपक
व उपशामक अपूर्वकरणसंयत, क्षपक व उपशामक अनिवृत्तिकरणसंयत, क्षपक व उपशामक सूक्ष्मसाम्परायस्यत जोवोंके धर्मध्यानकी
प्रवृत्ति होती है: ऐसा जिनदेवका उपदेश है। (इससे जाना जाता है
कि धर्मध्यान कषाय सहित जीवोंके होता है और शुक्तध्यान
उपशान्त या क्षीणकषाय जीवोंके ) (स सि./६/३७/४५३/४); (रा.वा/
६/३०/२/६१२/३२)।

# ५. धर्मध्यानके स्वामित्व सम्बन्धी शंकाएँ

#### र. मिथ्यादृष्टियोंको भी तो धर्मध्यान देखा जाता है

रा.वा./हिं/१/३६/७४७ प्रश्न-मिथ्यादृष्टि अन्यमती तथा भद्रपरिणामी वत. शील, संयमादि तथा जीवनिकी दयाका अभिप्रायकरि तथा भग्राचकी सामान्य भक्ति करि धर्मबुद्धिते चितक् एकाग्रकरि चिन्तवन करे है, तिनिके शुभ धर्मध्यान कहिये कि नाहीं। उत्तर-इहाँ मोक्षमार्गका प्रकरण है। ताते जिस ध्यान ते कर्मकी निर्जरा होय सो ही यहाँ गिणिये है। सो सम्यग्दृष्टि श्रिना कर्मकी निर्जरा होय नाहीं। मिथ्यादृष्टिके शुभध्यान शुभवन्ध होका कारण है। अनादि ते कई बार ऐसा ध्यानकरि शुभवम्भ बान्धे है, परन्तु निर्जरा बिना मोक्षमार्ग नाहीं। ताते मिथ्यादृष्टिका ध्यान मोक्षमार्गमे सराह्य नाहीं। (र.क शा./प.सदासुखदास/प. ३१६)।

म.पु./२१/१४४ का भाषाकारकृत भार्तार्थ-धर्मध्यानको धारण करनेके लिए कमसे कम सम्यग्दष्टि अवश्य होना चाहिए। मन्दकधायी मिथ्यादृष्टि जीवोंके जो ध्यान होता है उसे शुभ भावना कहते है। २. भमत्तजनींको ध्यान कैसे सम्भव है

रा.ना./१/३६/१३/६३२/१७ कश्चिदाह — धर्म्यम्प्रमत्तसंयत्तस्यैवेति, तन्नः किं कारणम् । पूर्वेषा विनिवृत्तिप्रसङ्गात् । असंयत्सम्यग्दृष्टिसंयता-सयत-प्रमत्तसंयतानामिष धर्मध्यानिमञ्यते सम्यक्ष्वप्रभवस्वात् । = प्रश्न—धर्मध्यान तो अप्रमत्तसयतोके हो होता है । उत्तर—नही, क्योंकि, ऐसा माननेसे पहलेके गुणस्थानोंमे धर्मध्यानका निषेध प्राप्त होता है । परन्तु सम्यक्ष्यके प्रभावसे अस्यत सम्यग्दृष्टि, संयता-संयत और प्रमत्तसंयतजनोंमें भी धर्मध्यान होना इष्टृ है ।

### ३. कषाय रहित जीवोंमें हो ध्यान मानना चाहिए

रा.वा /१/३६/१४/६३२/२१ कश्चिदाह—उपशान्तशीणकषाययोश्च धर्म्यध्यानं भवति न पूर्वेषामेवेतिः; तन्न, किं कारणम् । शुक्लाभाव-प्रसङ्गतः । उपशान्तशीणकषाययोहि शुक्लध्यानिमण्यते तस्याभावः प्रसङ्येत । =प्रश्च—उपशान्त व श्लीणकषाय इन दो गुणस्थानोंमें धर्म्यध्यान होता, इससे पहिले गुणस्थानोंमे विलकुल नही होता १ उत्तर्—नही, क्योंकि, ऐसा माननेसे शुक्लध्यानके अभावका प्रसंग प्राप्त होता है । उपशान्त व श्लीण कषायगुणस्थानमे शुक्लध्यान होना इष्ट है ।

# ३. धर्मध्यान व अनुप्रेक्षादिमें अन्तर

### 3. ध्यान, अनुप्रेक्षा, मावना व विन्तार्मे अन्तर

भ-आ /मू ,/१७१०/१६४३ (दें धर्मध्यान/१/१/२)—धर्मध्यान आधेय है और अनुप्रेक्षा उसका आधार है। अर्थात धर्मध्यान करते समय अनुप्रेक्षाओंका चिन्तवन किया जाता है। (भ,आ,/मू,/१७१४। १६४६)। घ.१३/६,४,२६/गा. १२/६४ अं थिरमज्फवसाणं तं ज्काणं जं चलंतयं चित्तं। तं होइ भावणा वा अणुपेहा वा अहव चिन्ता।१२।।≔जो परिणामोकी स्थिरता होतो है उसका नाम ध्यान है, और जो चित्तका एक पदार्थसे दूसरे पदार्थमे चलायमान होना है वह या तो भावना है, या अनुपेक्षा है या चिन्ता है।१२। (म.पु./२१/६)। (दे.शुक्त-ध्यान/१/४)।

रा.वा./१/३६/१२/६३२/१४ स्यादेतत्-अनुप्रेक्षा अपि धर्मध्यानेऽन्तर्भबन्तीति पृथगासामुपदेशोऽनर्थक इति; तन्न; किं कारणम्। ज्ञानप्रवृत्तिविकस्परवात । अनित्यादिविषयचिन्तान यदा ज्ञानं तदा
अनुप्रेक्षाव्यपदेशो भवति, यदा तत्रैकाप्रचिन्तानिरोधस्तदा धर्म्यध्यानम् । प्रश्न-अनुप्रेक्षाओंका भी ध्यानमें ही अन्तर्भाव हो जाता
है, अतः उनका पृथक् व्यपदेश करना निरर्थक है । उत्तर-नहीं,
क्योंकि, ध्यान व अनुप्रेक्षा ये दोनों ज्ञानप्रवृत्तिके विकल्प है । जब
अनित्यादि विषयोमें बार-बार चिन्तमधारा चाळ् रहती है तब वे
ज्ञानरूप है और जब उनमे एकाप्र चिन्तानिरोध होकर चिन्तनधारा
केन्द्रित हो जाती है, तब वे ध्यान कहनाती हैं।

हा /२६/१६ एकाम्रचिन्तानिरोधो यस्तद्धयानभावनापरा । अनुप्रेक्षार्थ-चिन्ता वा तज्ह्रीरम्युपगम्यते ।१६। = ज्ञानका एक ज्ञेयमें निश्चल ठहरना ध्यान है और उससे भिन्न भावना है, जिसे विञ्चलन अनुप्रेक्षा

या अर्थ चिन्ता भी कहते हैं।

भा.पा.टी./१८/११ एकस्मिन्निष्टे बस्तुनि निश्चला मतिष्यांनम् । आर्तरीव्रधमपिक्षया तु मतिश्चञ्चला अशुभा शुभा वा सा भावना कथ्यते, चित्तं चिन्तनं अनेकनययुक्तानुप्रेक्षणं ख्यापनं भुतङ्गानपदा-लोचन वा कथ्यते न तु ध्यानम् । —िकसी एक इष्ट वस्तुमें मितिका निश्चल होना ध्यान है । आर्त, रीव और धर्मध्यानकी अपेक्षा अर्थात इन तीनों ध्यानोमें मिति चंचल रहती है उसे वास्तवमें अशुभ या शुभ भावना कहना चाहिए। अनेक नययुक्त अर्थका पुन'-पुन, चिन्तन करना अनुप्रेक्षा, ख्यापन श्रुतङ्गानके पदोकी आलोचना कहलाता है, ध्यान नहीं।

### २. अथवा अनुप्रेक्षादिको अपायविचय धर्मध्यानमें गर्भित समझना चाहिए

म.पु./२१/१४२ तदपायप्रतिकारचिन्तोपायानुचिन्तनम् । अत्रैबान्तर्गतं ध्येयं अनुप्रेक्षादिलक्षणम् ।१४२। = अथवा उन अपायों (दु'खों ) के दूर करनेकी चिन्तासे उन्हे दूर करनेवाले अनेक उपायोका चिन्तवन करना भी अपायविचय कहलाता है । बारह अनुप्रेक्षा तथा दशधर्म आदिका चिन्तवन करना इसी अपायविचय नामके धर्मध्यानमें शामिल समम्भना चाहिए।

### ३. ध्यान व कायोत्सर्गर्मे अन्तर

ध.१३/६,४,२%/८८/३ टि्ठयस्स णिसण्णस्स णिव्वण्णस्स वा साहुस्स कसाएहि सह देहपरिच्चागो काउसग्गो णाम । णेवं उभाणस्संतो णिवदिहः बारहाणुवेश्त्वासु वावदिचत्तस्स वि काओस्सग्युववत्तीदो । एव तवींकम्मं पर्कावदं । —िस्थित या बैठे हुए कायोत्सर्ग करनेवाले साधुका कपायोंके साथ शरीरका त्याग करना कायोग्सर्ग नामका तपः-कर्म है। इसका ध्यानमें अन्तर्भाव नहीं होता, क्योंकि जिसका बारह अनुप्रेक्षाओके चिन्तवनमें चित्त लगा हुआ है, उसके भो कायोत्सर्गकी उत्पत्ति देखी जाती है। इस प्रकार तपःकर्मका कथन समाप्त हुआ।

### ४. माला जपना आदि ध्यान नहीं

रा. वर:/१/२७/२४/६२७/१० स्यानमतं मात्रकालपरिगणमं श्यानमिति; तत्र; कि कारणस् । ध्यानातिकमात् । मात्राभिर्यद कालगणनं क्रियते ध्यानमेव न स्याद्वैयग्रवात् । अप्रन-समयमात्राओंका गिनना ध्यान है! उत्तर—नहीं, क्योंकि, ऐसा माननेसे ध्यानके सक्षणका अतिक्रमण हो जाता है, क्योंकि, इसमे एकाग्रता नहीं है। गिनती करनेसे व्यग्रता स्पष्ट ही है।

### भ्रमध्यान व शुक्लध्यानमें कथंचित् भेदाभेद

### १. विषय व स्थिरता आदिकी अपेक्षा दोनों समान है

बा, अनु./६४ सुद्दधुवजोगेण पुणो धम्मं सुवकं च होदि जीव्स्स । तम्हा सबरहेदू काणोत्ति विचित्रेये णिच्चं १६४। =१. शुद्धोपयोगसे ही जीवको धर्म्यध्यान व शुक्लध्यान होते हैं। इसलिए सबरका कारण ध्यान है, ऐसा निरन्तर विचारते रहना चाहिए। (दे० मोक्षमार्ग/२/४): (त. अनु./१८०)

घ १३/४,४,२६/७४/१ जिंद सञ्जो समयसन्भावो धम्मज्भाणस्सेव विसओ होदि तो सुक्क उम्हाणेण णिव्विसएण होदव्यमिदि ! ण एस दोसो दोण्णं पि ज्ञाणाणं विसयं पष्टिभेदाभावादो । जदि एवं तो दोण्णं जमाणाणमेयत्तं पसज्जदे। कुदो। स्टखन्जंतो विस्काडिनजंतो वि ···कवलिज्जंतो वि···लालिज्जंतओ वि जिस्से अवत्थाए ज्भेयादो ण चलदि सा जोवावत्था उकाणं णाम । एसो वि त्थिरभावो उभयत्थ सरिसो, अण्णहाज्माणभावाणुववत्तीहो त्ति । एत्थ परिहारो बुच्चदे-सच्चं एदेहि दोहि विसरूवेहि दोण्णं उम्हाणाणं भेदाभावादो। ध्यानका ही विषय है तो शुक्लध्यानका कोई विषय शेष नहीं रहता ! उत्तर--यह कोई दोष नहीं है, क्यों कि दोनों ही ध्यानी में विषयकी अपेक्षा कोई भेद नहीं है। (चा. सा./२१०/३) प्रश्न यदि रेसा है तो दोनों ही ध्यानोंमे अभेद प्राप्त होता है वयों कि (व्याचादि द्वारा) भक्षण किया गया भी, (करोंतों द्वारा) फाडा गया भी, (दाबानल द्वारा) प्रसा गया भी, (अप्सराओं द्वारा) तालित किया गया भी, जो जिस अवस्थामें ध्येयसे नलायमान महीं होता, वह जोवकी अवस्था ध्यान कहनाती है। इस प्रकारका यह भाव दोनों ध्यानोमें समान है, अन्यथा ध्यान सप परिणामकी उत्पत्ति नहीं हो सकती ? उत्तर-यह बात सत्य है, कि इन दोनों प्रकारके स्वरूपोको अपेक्षा दोनों ही ध्यानोंमें कोई भेद नहीं है।

म,पु,/२९/१३९ साधारणिमदं ध्येयं ध्यानयोर्धर्म्य शुक्लयोः । = विषय-की अपेक्षा तो अभीतक जिन ध्यान करने योग्य पदार्थीका (दे० धर्मध्यान सामान्य व विशेषके लक्षण) वर्णन किया गया है, वे सक् धर्म्यध्यान और शुक्लध्यान इन दोनों ही ध्यानोके साधारण ध्येय हैं। (त.अनु./१८०)

### २. स्त्रामी, स्थितिकाल, फल व विद्युद्धिकी अपेक्षा मेद है

ध.१३/४,४.२६/७४/८ तदो सकसायाकसायसामिभेदेण अचिरकालचिर-कालावट्ठाणेण य दोण्णं जभाणाणं सिद्धो भेआ।

ध.१३/६,४,२६/-०/१३ अट्ठाबीसभेयभिष्णमोहणीयस्स सञ्ज्ञुनसमाव-ट्ठाणफलं पुधत्तविदक्कवीचारसुक्कज्भाणं । मोहसञ्जुसमो पुण धम्मज्भाणफलं; सकसायत्त्रणेण धम्मज्भाणिणो सुहुमसापराइयस्स चरिमसमए मोहणीयस्स सञ्ज्ञुतसमुवलंभादो । तिण्णं घादिकम्माणं णिम्मुलविणासफलमेयत्तविदक्कअवीचारज्भाणं । मोहणीय विणासो पुण धम्मज्भाणफलं ; सुहुसापरायचरिमसमए तस्स विणासुव-लंभादो । = १. सक्षाय और अक्षायरूप स्वामीके भेदसे तथा— (चा.सा./२१०/४) । २, अचिरकाल और चिरकाल तक अवस्थिति रहनेके कारण इन दोनों ध्यानोंका भेद सिद्ध है । (चा. सा./२१०/४) । ३. अट्ठाईस प्रकारके मोहनीय कर्मकी सर्वोपशममा हो जानेपर उसमें स्थित रखना पृथवत्व-वितर्कवीचार नामक शुक्तध्यानका फल है, परन्तु मोहनीयका सर्वोपशमन करना धर्मध्यानका फल है। क्यों कि, कषायसिंहत धर्मध्यानीके सूक्ष्मसाम्पराय गुणस्थानके अन्तिन समयमे मोहनीय कर्मको सर्वोपशमना देखी जाती है। ४० तीन धातिकर्मोका समूलविनाश करना एकवितर्क अवीचार (शुक्ल) ध्यानका फल है, परन्तु मोहनीयका विनाश करना धर्मध्यानका फल है। क्यों कि, सूक्ष्मसाम्पराय गुणस्थानके अन्तिम समयमें उसका विनाश देखा जाता है।

म पु /२१/१३१ विशुद्धिस्वामिभेदात्तु तद्विशेषोऽवधार्यताम् । = ६. इन दोनोमे स्वामी व विशुद्धिके भेदसे परस्पर विशेषता समभनी चाहिए। (त.अनु./१८०)

दे० धर्मध्यान/४/५/३ ६. धर्मध्यान शुक्तध्यानका कारण है।

दे० समयसार — धर्मध्यान कारण समयसार है और शुक्तध्यान कार्य समयसार है।

### ४. धर्मध्यानका फल पुण्य व मोक्ष तथा उनका समन्वय

### १. धर्मध्यानका फल अतिशय पुण्य

ध. १३/४,४.२६/५६/७७ होति मुहासव संवर णिज्जरामरमुहाई विख-लाई। ज्फाणवरस्स फलाई मुहाणुबंधीणि धम्मस्स । च उत्कृष्ट धर्म-ध्यानके शुभास्रव, संवर, निर्जरा, और देवोका मुख ये शुभानुबन्धी विपुल फल होते है।

ज्ञा,/४१/१६ अथावसाने स्वतनुं विहाय ध्यानेन संन्यस्तसमस्तसङ्गाः।

ग्रवेयकानुत्तरपुण्यवासे सर्वार्थ सिद्धौ च भवन्ति भव्याः। —जो भव्य
पुरुष इस पर्यायके अन्त समयमे समस्त परिग्रहोंको छोड़कर धर्मध्यानसे अपना शरीर छोडते है, वे पुरुष पुण्यके स्थानरूप ऐसे ग्रैवेयक व अनुत्तर विमानोमे तथा सर्वार्थ सिद्धिमें उत्पन्न होते है।

### २. धर्मध्यानका फल संवर निर्जरा व कर्मक्षय

ध. १३/५,४,२६/२६,६७/६८,७७ णवकम्माणादाणं, पोराणिव णिज्जरामुहादाणं। चारित्तभावणाए उभाणमयत्तेण य समेइ।२६। जह वा
घणसंघाया खणेण पवणाहया विलिज्जंति। उभाणपवणोवहया
तह कम्मघणा विलिज्जंति।६७। चारित्र भावनाके बलसे जो
ध्यानमें लीन है, उसके त्तन कर्मोका ग्रहण नही होता, पुराने
कर्मीको निर्जरा होती है और शुभ कर्मीका आसव होता है।२६।
(ध/१३/६/५/६/५६/७७ -दे० ऊपरवाला शीर्षक) अथवा जैसे
मेघपटल पवनसे ताड़ित होकर क्षणमात्रमें विलीन हो जाते
है, वैसे ही (धम्प्यं) ध्यानरूपी पवनसे उपहत्त होकर कर्ममेघ
भी विलीन हो जाते हैं।५७।

(दे॰ आगे धर्म्यध्यान/६/३ में ति. प.), (स्वभावसंसक्त मुनिका ध्यान निर्जराका हेतु है।)

(दे० पीछे/धर्म्यध्यान/२/५/२); (सूक्ष्मसाम्पराय गुणस्थानके अन्तर्भे कुमौंकी सबोपशमना तथा मोहनीकर्मका क्षय धर्म्यध्यानका फल है।)

हाः./२२/१२ ध्यानशुद्धि, मनःशुद्धिः करोरपेव न केत्रसम् । विच्छिनस्यपि निःशङ्कं कर्मणालानि देहिनाम् ।११। = मनकी शुद्धता केवल ध्यान-की शुद्धताको ही नहीं करती है, किन्तु जीवोंके कर्मणालको भी नि सन्देह काटती है।

पं.का./ता.वृ./१७३/२५३/२५ पर उइधृत—एकाग्रचिन्तनं ध्यानं फलं संबर्गिर्जरे। = एकाग्र चिन्तवन करना तो (धर्म्य) ध्यान है और संबर निर्जरा उसका फल है। 868

### ३. धम्यव्यानका फल मोक्ष

- त. सू./१/२६ परे मोक्षहेतू ।२६। = अन्तके दो ध्यान (धर्म्य व शुक्त-ध्यान) मोक्षके हेतु है ।
- चा. सा./१७२/२ ससारलतामूलोच्छेदनहेतुभूतं प्रशस्तध्यानं । तद्दद्वि-विधं, धम्यं शुक्त चेति । = संसारलताके मूलोच्छेदका हेतुभूत प्रशस्त ध्यान है। वह दो प्रकारका है – धर्म्य व शुक्क ।

### ४. एक धर्मध्यानसे मोहनीयके उपशम व क्षय दानीं होनेका समन्वय

ध, १३/६.४,२६/-१/३ मोहणोयस्स उनसमो जिंद धम्मज्भाणफलो तो ण क्लदी, एयादो दोण्णं कज्जाणमुप्पत्तिविरोहादो । ण धम्मज्भा-णादो अणेयभेयभिण्णादो अणेयकज्जाणमुप्पत्तिविरोहाभावादो । = प्रश्न-मोहनीय कर्मका उपशम करना यदि धम्प्रध्यानका फल हो तो इसीसे मोहनीयकाक्ष य नही हो सकता । नयोकि एक कारणसे दो कार्योंकी उत्पत्ति माननेमें विरोध आता है । उत्तर=नही, नयोंकि धम्प्रध्यानअनेक प्रकारका है । इसिए उससे अनेक प्रकारके कार्योंकी उत्पत्ति माननेमें कोई विरोध नही आता ।

# , धर्म्यध्यानसे पुण्यास्रव व भोक्ष दोनों होनेका समन्वय

- १. साक्षात नहीं परम्परा मोक्षका कारण है
- ज्ञा./3/३२ शुभध्यानफलोइभूतां श्रियं त्रिदशसंभवाम्। निर्विशन्ति नरा नाके कमाद्यान्ति पर पदम्।३२। = मनुष्य शुभध्यानके फलसे उत्पन्न हुई स्वर्गको लक्ष्मीको स्वर्गमें भोगते है और क्रमसे मोक्षको प्राप्त होते हैं। और भी दे० आगे धर्म्यध्यान/४/२)।
  - २. अचरम शरीरियोंको स्वर्ग और चरम शरीरियोंको मोक्षप्रदायक है
- ध. १३/५,४,२६/७७/१ किंफलमेटं धम्मङ्भाणं। अवस्ववरमु विउतामरम्हरूलं गुणसेडीए कम्मणिङ्करा फलं च। स्वरम् पुण असंखेड्जगुणसेडीए कम्मपदेसणिङ्जरणफलं मुहकम्माणमुक्कस्साणुभागविहाणफलं च। अतएव धम्यदिनपेतं धम्यध्यानिमिति सिद्धम्। = प्रश्नइस धम्यध्यानका क्या फल है । उत्तर-अक्षपक जीवोंको (या अचरम शरीरियोंको) देवपर्याय सम्बन्धी विपुत्तमुख मिलना उसका
  फल है, और गुणश्रेणीमें कर्मोकी निर्जरा होना भी उसका फल है।
  तथा क्षपक जीवोंके तो असंख्यात गुणश्रेणीरूपसे कर्मप्रदेशोंकी
  निर्जरा होना और शुभकर्मोंके उत्कृष्ट अनुभागका होना उसका फल
  है। अतएक जो धर्मसे अनपेत है व धर्मध्यान है यह बात सिद्ध
  होती है।
- त. अनु /११७, २२४ ध्यातोऽर्ह त्सिद्धरूपेण चरमाङ्गस्य मुक्तये। तद्धवा-नोपात्तपुण्यस्य स एवान्यस्य भुक्तये।११७। ध्यानाम्यासप्रकर्षेण त्रुट्यन्मोहस्य योगिनः। चरमाङ्गस्य मुक्तिः स्यात्तदैवान्यस्य च क्रमात् ।२२४। = अर्हद्र्प अथवा सिद्धरूपसे ध्यान किया गया (यह आत्मा) चरमशरीरो ध्याताके मुक्तिका और उससे भिन्न अन्य ध्याताके भुक्ति (भोग) का कारण बनता है, जिसने उस ध्यानसे, विशिष्ट पुण्यका उपार्जन किया है।११७। ध्यानके अम्यासकी प्रकर्षतासे मोह-को नाश करनेवाले चरमशरीरी योगीके तो उस भवमें मुक्ति होती है और जो चरम शरीरी नहीं है उनके क्रमसे मुक्ति होती है।२९४।
  - २. क्योंकि मोक्षका साक्षात् हेतुभूत शुक्लध्यान धर्म्यध्यान पूर्वक ही होता है।
- ज्ञा./४२/३ अथ धर्म्यमितिकान्त' शुद्धि चात्यन्तिकी श्रितः । ध्यातुमार-भते वीरः शुक्लमत्यन्तिनिर्मलम् ।३। ≔ इस धर्म्यध्यानके अनन्तर

धर्म्यध्यानसे अतिकान्त होकर अस्यन्त शुद्धताको प्राप्त हुआ घीर वीर मुनि अस्यन्त निर्मल शुक्लध्यानके ध्यावनेका प्रारम्भ करता है। विशेष दे० धर्मध्यान/६/६। (पं० का/१४०) ---(दे० 'समयसार')---- धर्मध्यान कारण समयसार है और शुक्लध्यान कार्यसमयसार।

### ६. परपदार्थोंके चिन्तवनसे कर्मक्षय कैसे सम्मव है

घ. १३/१.४,२६/७०/४ कथं ते णिग्गुणा कम्मक्ष्ययकारिणो। ण तेसिं रागादिणिरोहे णिमित्तकारणाणं तदिवरोहारो। = प्रश्ने — जब कि नौ पदार्थ निर्गुण होते है, अर्थात अतिशय रहित होते हैं, ऐसी हास्तमें वे कर्मक्षयके कर्ता कैसे हो सकते हैं ? उत्तर — नहीं, वयों कि वे रागादि-के निरोध करनेमें निमित्तकारण हैं, इसलिए उन्हें कर्मक्षयका निमित्त माननेमें विरोध नहीं आता। (अर्थात उन जीवादि नौ पदार्थों के स्वभावका चिन्तवन करनेसे साम्यभाव जागृत होता है।)

### ५. पंचमकालमें भी धर्मध्यानकी सफलता

### 9. यदि ध्यानसे मोक्ष होता है तो अब क्यों नहीं होता

प. प्र./टी./१/६७/६२/४ यद्यन्तर्मुहूर्तपरमारमध्यानेन मोक्षो भवति तर्हि इदानीं अस्माकं तद्ध्यानं कुर्वाणानां कि न भवति । परिहारमाह— यादृशं तेषां प्रथमसंहननसहितानां शुक्तध्यानं भवति तादृशमिदानीं नास्तीति ।—प्रश्न—यदि अन्तर्मुहूर्तमात्र परमारमध्यानसे मोक्ष होता है तो ध्यान करनेवाले भी हमें आज वह क्यों नहीं होता १ उत्तर— जिस प्रकारका शुक्तध्यान प्रथम संहननवाले जीवोंको होता है वैसा अब नहीं होता।

### २. यदि इस काळमें मोक्ष नहीं तो ध्यान करनेसे क्या प्रयोजन

द्र. सं./टो./५७/२३३/११ अथ मतं—मोक्षार्थं ध्यानं क्रियते, न चाबकाले मोक्षोऽस्ति, ध्यानेन कि प्रयोजनम्। नैवं अद्यकालेऽपि परम्परया मोक्षोऽस्ति । कथमिति चेत्, स्वशुद्धात्मभावनावलेन संसारस्थिति स्तोकं कृत्वा देवलोकं गच्छति, तस्मादागस्य मनुष्यभवे रत्नत्रय-भावनां लब्ध्वा शीव्यं मोक्षं गच्छतीति । येऽपि भरतसगररामपाण्ड-बादयो मोक्षं गतास्तेऽपि पूर्वभवेऽभेदरत्नत्रयभावनया संसारस्थिति स्तोकं कृत्वा पश्चानमोक्षं गता । तद्भवे सर्वेषां मोक्षो भवतीति नियमो नास्ति।=प्रश्न-मोक्षके लिए ध्यान किया जाता है, और मोक्ष इस पंचमकालमे होता नहीं है, इस कारण ध्यानके करनेसे क्या प्रयोजन ! उत्तर - इस पंचमकालमें भी परम्परासे मोक्ष है। प्रश्न -सो कैसे है १ उत्तर—ध्यानी पुरुष निज शुद्धातमाकी भावनाके बलसे संसारकी स्थितिको अन्य करके स्वर्गमें जाता है। वहाँसे मनुष्यभवमें आकर रश्नत्रयको भावनाको प्राप्त होकर शीव ही मोक्षको चला जाता है। जो भरतचक्रवर्ती, सगरचक्रवर्ती, रामचन्द्र तथा पाण्डव युधि। हर, अर्जून और भीम आदि मोक्षको गये हैं, उन्होने भी पूर्वभवमें अभेद-रत्नेत्रयकी भावनासे अपने संसारको स्थितिको घटा लिया था। इस कारण उसी भवमें मोक्ष गये। उसी भवमे सबको मोक्ष हो जाता हो, ऐसा नियम नहीं है। ( और भी देखों/७/१२ )।

# ३. पंचमकाकर्मे अध्यात्मध्यानका कथंचित् सद्गाव व असद्गाव

न. च. व./३४३ मिजिममजहणुक्कस्सा सराय इव वीयरायसामग्गी । तम्हा सुद्धचिरत्ता पंचमकाले वि देसदो अस्थि ।३४३। = सरागकी भाँति वीतरागताकी सामग्री जघन्य, मध्यम व उत्कृष्ट होती है। इसलिए पंचमकालमें भी शुद्धचिरत्र कहा गया है। (और भी दे० अनुभव/१/२)।

नि. सा. ता. वृ. (१५४)क. २६४ असारे संसारे कलिबिलसिते पापबहुने, न मुक्तिमार्गेऽस्मिन्ननयंजिननाथस्य भवति । अतोऽध्यात्मं ध्यानं कथिमह भविन्नमेलिधियो, निजात्मश्रद्धानं भवभयहरं स्वीकृतिमिदस् । १२६४। = असार संसारमें, पापसे भरपूर किलिकालका बिलास होनेपर, इस निर्दोष जिननाथके मार्गमे मुक्ति नहीं है । इसिलए इस कालमे अध्यात्मध्यान कैसे हो सकता है १ इसिलए निर्मल बुद्धिवाले भव-भयका नाश करनेवाली ऐसी इस निजात्मश्रद्धाको अंगीकृत करते हैं।

### ४. परन्तु इस क कमें ध्यानका सर्वथा अमाव नहीं है

मो. पा./धू./७६ भरहे दुस्समकाले धम्मज्माणं हवेइ साहुस्स । तं अष्प-सहावद्विदे ण हु मण्णइ सो वि अण्णाणो ।७६। = इस भरतक्षेत्रमें दु.ष-मकाल अर्थात् प चमकालमें भी आत्मस्वभावस्थित साधुको धर्मध्यान होता है। जो ऐसा नहीं मानता वह अज्ञानो है। (र. सा./६०); (त. अनु./६२)।

ज्ञा./४/३० दुःषमत्वादयं कालः कार्यसिद्धधेनं साधकम् । इत्युक्त्वा स्वस्य चान्येषां कैश्चिद्धधानं निष्ध्यते ।३०। =कोई-कोई साधु ऐसा कहकर अपने तथा परके ध्यानका निषेध करते हैं कि इस दुःषमा पंचमकालमे ध्यानकी योग्यता किसीके भी नहीं है। (उन अज्ञानियोंके ध्यानकी सिद्धि केसे हो सकतो है १)।

### प. पंचमकालमें ग्रुक्ळध्यान नहीं पर धर्मध्यान अवस्य सम्भव है

त. अनु ,/-३ अत्रेदानीं निषेधन्ति शुक्लध्यानं जिनोत्तमा । धर्मध्यानं पुनः प्राहुः श्रेणिभ्यां प्राण्यिवतिनाम् ।८३। =यहाँ (भरत क्षेत्रमें ) इस (पंचम) कालमें जिनेन्द्रदेव शुक्लध्यानका निषेध करते हैं परन्तु श्रेणीसे पूर्वविद्योंके धर्मध्यान बत्तलाते है । (द्र. सं /टी ./१७/२३१/११) (पं. का./ता. वृ./१४६/२११/१७)।

# ६. निश्चय व्यवहार धर्मध्यान निर्देश

### १. निश्चय धर्मध्यानका लक्षण

मो. पा./मू./=४ पुरिसायारो अप्या जोई वरणाणदसणसमग्या । जो जमायदि सो जोई पावहरो भवदि णिइं हो,ं।=४। = जो योगी शुद्धज्ञान-दर्शन समग्र पुरुषाकार आत्माको ध्याता है वह निर्द्धन्द्व तथा पापीका विनाश करनेवाला होता है।

द्र.सं./मृ./११-१६ जं किंचिव चिंतंतो णिरीहिवित्ती हवे जदा साहू।
लइधूण य एयतं तदाहुं तं णिच्छयं फाणं १११। मा चिट्ठह
मा जंपह मा चिंतह किवि जेण हो इ थिरो। अप्पा अप्पिम्म रओ
इणमेत्र परं हवे फाणं ११६। =ध्येयमें एकाग्र चित्त होकर जिसकिसी भी पदार्थका ध्यान करता हुआ साधु जब निस्पृह वृत्ति होता
है उस समय वह उसका ध्यान निश्चय होता है ११६१ हे भव्य पुरुषो !
तुम कुछ भी चेष्ठा मत करो. कुछ भी मत बोलो और कुछ भी मत
विचारो, अर्थात् काय, वचन व मन तीनोंकी प्रवृत्तिको रोको; जिससे
कि तुम्हारा आत्मा अपने आत्मामें स्थिर होवे। आत्मामें लीन होना
परमध्यान है। १६१

का.अ./मू./४८२ विजय-सयल-वियण्पो अण्पसस्त्वे मणं णिरुंधंतो । जं चितदि साणंदे तं धम्मं उत्तमं उमाणं ।४८२। = सकल विकल्पों-को छोड़कर और आत्मस्वरूपमें मनको रोककर आनन्दसहित जो चिन्तन होता है वही उत्तम धर्मध्यान है।

त-अनु,/रलो.नं./ भावार्थ — निश्चयादधुना स्वात्मात्तम्बनं तन्निरुच्यते ।१४१। पूर्वं भुतेन संस्कारं स्वात्मन्यारोपयेत्ततः । तन्नैकाद्यं समासाव न किचिदपि चिन्तयेत्।१४४। = अत्र निश्चयनयसे स्वात्मत्तम्बन स्वरूप-ध्यानका निरूपण करते हैं ।१४१। भुतके द्वारा आत्मामें आत्मसंस्कार-

को आरोपित करके, तथा उसमें ही एकाप्रताको प्राप्त होकर अन्य कुछ भी चिन्तवन न करे ११४४। शरीर और मैं अन्य-अन्य है ११४६। मैं सबा सब, चित, झाता, द्रष्टा, उदासीन, वेह परिमाण व आकाशवत अमूर्तिक हूँ ११६३। दृष्ट जगत् न इष्ट है न द्विष्ट किम्तु उपेक्ष्य है ११६७। इस प्रकार अपने आत्माको अन्य शरीरादिकसे भिन्न करके अन्य कुछ भी चिन्तवन न करे ११६६। यह चिन्ताभाव तुच्छाभाव रूप नहीं है, बिक्क समतारूप आत्माके स्वसंवेदनरूप है ११६०। (ज्ञा./३१/२०-३७)।

द्र.टी. [४८/२०४/११ में अनन्त ज्ञानादिका धारक तथा अनन्त सुखरूप हूँ, इत्यादि भावना अन्तरण धर्मध्यान है। (पं.का./ता.वृ/१५०-१५९/ २१८/१)।

### २. ब्यवहार धर्मध्यानका रुक्षण

त.अनु./१४१ व्यवहारनमादेवं ध्यानमुक्त पराश्रयम् । ज्हस प्रकार व्यवहार नयसे पराश्रित धर्मध्यानका लक्षण कहा है। (अर्थात् धर्मध्यान सामान्य व उसके आङ्का अपाय विचय आदि भेद सब व्यवहार ध्यानमें गर्भित हैं।)

### ३. निरुचय ही ध्यान सार्थक है ज्यवहार नहीं

प्र.सा./१६३-१६४ देहा वा दिवणा वा सुहदुक्ला वाधसत्तुमित्तजणा। जीवस्स ण संति धुवा धुवोवओगअप्पगो अप्पा ११६३। जो एवं जाणित्ताजभादि परं अप्पगं विसुद्धप्पा । साकारोऽनाकारः क्षपप्रति स मोहदुर्गन्थिम् ११६४। = शरीर, धन, सुल, दुःख अथवा शत्रु, मित्र-जन ये सब ही जीवके कुछ नहीं है, भुव तो उपयोगात्मक आस्मा है ११६३। जो ऐसा जानकर विशुद्धात्मा होता हुआ पर्म आत्माका ध्यान करता है, वह साकार हो या अनाकार, मोहदुर्गन्थिका क्षय करता है।

ति.प./१/२१,४० दंसणणाणसमग्गं जमाणं णो अण्णदव्यसंसत्तं । जायदि
णिज्जरहेदू सभावसिहदस्स साहुस्स ।२१। जमाणे जदि णियआदा
णाणाहो णावभासदे जस्स । जमाणं होदि ण तं पुण जाण पमादो, हु
मोहमुख्दा वा ।४०। = शुद्ध स्वभावसे सिहत साधुका दर्शन-ज्ञानसे
परिपूर्ण ध्यान निर्जराका कारण होता है, अन्य द्रव्योंसे संसक्त वह
निर्जराका कारण नहीं होता ।२१। जिस जीवके ध्यानमें यदि ज्ञानसे
निज खाल्माका प्रतिभास नहीं होता है तो वह ध्यान नहीं है। उसे
प्रमाद, मोह अथवा मुख्दा ही जानना चाहिए ।४०। (त.अनु./१६६)

आराधनासार/न् शाबद्धिकरूपः कश्चिदपि जायते योगिनो ध्यानयुक्तस्य । ताबन्न शून्यं ध्यानं, चिन्ता वा भावनाथवा । न् ३। रूजब तक ध्यानयुक्त योगीको किसी प्रकारका भी विकल्प उत्पन्न होता रहता है, तक तक उसे शून्य घ्यान नहीं है, या तो चिन्ता है या भावना है । (और भी दे० धर्म्यध्यान/३/१)

ज्ञा./२८/१६ अविक्षिप्तं यदा चेतः स्वतत्त्वाभिमुखं भवेत । मनस्तदैव निर्विद्या ध्यानसिद्धिरदाहता ।११। = जिस समय मुनिका चित्त क्षोभरहित हो आत्मस्वरूपके सम्मुख होता है , उस काल ही ध्यानकी सिद्धि निर्विद्य होती है ।

प्र.सा./त.प्र./१६४ असुना यथोदितेन विधिना शुद्धात्मानं ध्रुवमधिगच्छ-तस्तिस्मिन्नेव प्रवृत्ते शुद्धात्मत्वं स्यात् । ततोऽनन्तशक्तिचिन्मात्रस्य परमस्यात्मन एकाग्रसंचेतनलक्षणं ध्यानं स्यात् । ≔इस यथोक्त विधिके द्वारा जो शुद्धात्माको ध्रुव जानता है, उसे उसीमें प्रवृत्तिके द्वारा शुद्धात्मत्व होता है, इसलिए अनन्त शक्तिकाले चिन्मात्र परम आत्माका एकाग्रसंचेतन लक्षण ध्यान होता है (प्र.सा./त.प्र./१६६), (नि.सा./ता.वृ./१९६) प्र.सा./त प्र./२४३ यो हि न खलु ज्ञानात्मातमात्मानमेकमर्ग भावयांत सोऽवश्यं ज्ञेयभूतं द्रव्यमन्यदासीदति । तथाभूतश्च बध्यत एव न तु मुच्यते । = जो वास्तवमे ज्ञानात्मक आत्मारूप एक अग्रको नही भाता, वह अवश्य ज्ञेयभूत अन्य द्रव्यका आश्रय करता है और ऐसा होता हुआ बन्धको ही प्राप्त होता है, परन्तु मुक्त नहीं होता ।

नि.सा./ता.ह./१४४, य खलु व्यावहारिकधर्मध्यानपरिणतः अत एव चरणकरणप्रधान, ... किन्तु स निर्पेक्षतपोधनः साक्षान्मोक्षकारणं स्वात्माश्रयावश्यककर्म निश्चयतः परमातत्त्वविश्रान्तरूपं निश्चय-धर्मध्यानं शुक्लध्यानं च न जानीते, अतः परद्रव्यगतस्वादन्यवश इत्युक्तः । — जो वास्तवमे व्यावहारिक धर्मध्यानमे परिणत रहता है. इसलिए चरणकरणप्रधान है; किन्तु वह निर्पेक्ष तपोधन साक्षात मोक्षके कारणभूत स्वात्माश्रित आवश्यककर्मको, निश्चयसे परमान्मितं कारणभूत स्वात्माश्रित आवश्यककर्मको, निश्चयसे परमान्मितं जीनता; इसलिए परद्रव्यमे परिणत होनेसे उसे अन्यवश कहा गया है।

### ४. ब्यवहार ध्यान कथंचित् अज्ञान है

स.सा./आ./१६१ एतेन कर्मबन्धविषयचिन्ताप्रबंधात्मकविशुद्धधर्म-ध्यानान्धबुद्धयो बोध्यन्ते। = इस कथनसे कर्मबन्धमे चिन्ताप्रबन्ध-स्वरूप विशुद्ध धर्मध्यानसे जिनकी बुद्धि अन्धी है, उनको समभाया है।

### ५, ब्यवहार ध्यान निश्चयका साधन है

द्र.सं./टी./४६/२०६/४ निश्चयध्यानस्य परम्परया कारणभूतं यस्क्रभो-पयोगलक्षणं व्यवहारध्यानम्।=निश्चयध्यानका परम्परासे कारणभूत जो शुभोपयोग लक्षण व्यवहारध्यान है । (द्र.सं./टी /५३/२२१/२)

# ह. निश्चय व ध्यवहार ध्यानमें साध्यसाधकपनेका समन्वय

- ध. १३/६.४.२६/२२/६७ विसमं हि समारोहइ दव्वालंबणो जहा पुरिसो। मुत्तादिकयालको तह भाणवरं समारुहइ ।२२। ⇒िजस प्रकार कोई पुरुष नसैनी (सीढी) आदि द्रव्यके आलम्बनसे बिषम-भूमिपर भी आरोहण करता है, उसी प्रकार ध्याता भी सूत्र आदिके आलम्बनसे उत्तम ध्यानको प्राप्त होता है। (भ.आ./बि./१८७७/ १६०१/२२)
- हा./३३/२,४ अविद्यावासनावेशविशेष[नवशातमनाम्। योज्यमानमपि स्वित्मन् न चेतः कुरुते स्थितिम्।२। अलक्ष्यं लक्ष्यसंबन्धात् स्थूला-त्य्क्षमं विचिन्तयेत । सालम्बाच्च निरालम्बं तत्त्ववित्तत्त्वम्बजसा ।४। = आत्माके स्वरूपको यथार्थ जानकर, अपनेमे जोडता हुआ भी अविद्याकी वासनासे विवश है आत्मा जिनका, उनका चित्त स्थिरताको नहीं धारण करता है।२। तब लक्ष्यके सम्बन्धसे अलक्ष्यको अर्थात् इन्द्रियगोचरके सम्बन्धसे इन्द्रियातीत पदार्थों को तथा स्थूलके आलम्बनसे यूक्ष्मको चिन्तवन करता है। इस प्रकार सालम्ब ध्यानसे निरालम्बके साथ तन्मय हो जाता है।४। (और भी देव चारित्र/७/१०)
- पं.का /ता, वृ /१६२/२२०/१ अयमत्र भावार्थः प्राथमिकानां चित्तिस्थि-रीकरणार्थं निषयाभिन्नाषरूपध्यानवञ्चनार्थं च परम्परया मुक्तिकारण पञ्चपरमेष्ठचादिपरद्रव्यं ध्येयं भवति, दृढतरध्यानाम्यासेन चित्ते स्थिरे जाते सति निज्ञशुद्धात्मस्वरूपमेव ध्येयं भ्यदिषये परस्परसापेक्ष-निश्चयव्यवहारनयाम्यां साध्यसाधकभाव ज्ञात्वा ध्येयविषये विवादो

न कर्त्वयः। — प्राथिमिक जनोंको चित्त स्थिर करनेके लिए तथा विषयाभिलाषरूप दुध्यनिसे बचनेके लिए षरम्परा मुक्तिके कारणभूत पंच परमेष्ठी आदि परद्रव्य ध्येय होते हैं। तथा इढतर ध्यानके अम्यास द्वारा चित्तके स्थिर हो जानेपर निजगुद्ध आत्मस्वरूप ही ध्येय होता है। ऐसा भावार्थ है। इस प्रकार परस्पर सापेक्ष निश्चय व्यवहारनयोके द्वारा साध्यसाधक भावको जानकर ध्येयके विषयमें विवाद नहीं करना चाहिए। (इ.सं./टी./४/२२३/१२), (प.प्र./टी./२/३३/१४/२)

पं, का./ता.वृ./१५०/२१७/१४ यदायं जीवः…सरागसम्यग्दष्टिर्भूरवा पञ्च-परमेष्टिभवत्यादिरूपेण पराश्रित्धर्म्यध्यानविहरङ्गसङ्कारित्वेनानन्त-ज्ञानादिस्वरूपोऽहमित्यादिभावनास्वरूपमात्माश्रितं धर्म्यध्यानं प्राप्य आगमकथितक्रमेणासं यतसम्यग्द्रष्टचादिगुणस्थानचतुष्टयमध्ये ववापि गुणस्थाने दर्शनमोहक्षयेणक्षायिक सम्यव्दर्व कृत्वा तदनन्तरमपूर्वक-रणादिगुणस्थानेषु प्रकृतिपुरुषनिर्मसविवेकज्योतिरूपप्रथमशुक्सध्यान-मनुभूय...मोहश्रपणं कृत्वा भावमोक्षं प्राप्नोति । = अनादिकालसे अशुद्ध हुआ यह जीव सरागसम्यग्दष्टि होकर पंचपरमेष्ठी आदिकी भक्ति आदि रूपसे पराश्रित धर्म्यध्यानके बहिरंग सहकारी पनेसे 'मैं अनन्त ज्ञानादि स्वरूप हूँ " ऐसे आत्माश्रित धर्मध्यानको प्राप्त होता है, तत्पश्चात् आगम कथित क्रमसे असंयत सम्यग्द्रष्टि आदि अप्रमत्तसंयत पर्यन्तके चार गुणस्थानों मेंसे किसी एक गुणस्थानमें दर्शनमोहका क्षय करके क्षायिक सम्यग्दृष्टि हो जाता है। तदनन्तर अपूर्वकरण आदि गुणस्थानोंमें प्रकृति व पुरुष (कर्मव जीव) सम्बन्धी निर्मल विवेक ज्योतिरूप प्रथम शुक्तध्यानका अनुभव करनेके द्वारा बीतराग चारित्रको प्राप्त करके मोहका क्षय करता है, और अन्तमें भावमोक्ष प्राप्त कर खेता है।

# ७. निश्चय व व्यवहार ध्यानमें निश्चय शब्दकी आंशिक प्रवृत्ति

द्र. सं./टी./११-१६/२२४/६ निरचयशब्देन तु प्राथिमकापेक्षया व्यवहाररत्नत्रयानुक्तिनिश्चयो ग्राह्यः । निष्पत्रयोगपुरुषपिक्षया तु सुद्धौपयोग लक्षण विवक्षित्तेदेशसुद्धनिश्चयो ग्राह्यः । विशेषनिश्चयः
पुनरग्ने वक्ष्यमाणस्तिष्ठतीति सूत्रार्थः ।११। 'मा चिट्टहः ।' इदमेवात्मसुखरूपे तन्मयत्वं निश्चयेन परमुत्कृष्टध्यानं भवित ।=
'निश्चयं शब्दसे अभ्यास करनेवाले पुरुषकी अपेक्षासे व्यवहार रत्नत्रयके अनुक्ल निश्चय ग्रहण करना चाहिए और जिसके ध्यान सिद्ध
हो गया है उस पुरुषकी अपेक्षा शुद्धोपयोगरूप विवक्षित एकदेशशुद्ध
निश्चय ग्रहण करना चाहिए । विशेष निश्चय आगेके सूत्रमें कहा है,
कि मन, वचन, कायकी प्रवृत्तिको रोककर आत्माके मुखरूपमें तन्मय
हो जाना निश्चयसे परम उत्कृष्ट ध्यान है । (विशेष दे० अनुभव/१/७)

### ८. निरीहमावसे किया गया सभी उपयोग एक आत्म उपयोग ही है

पं.ध./उ-/८६१-८६६ अस्ति ज्ञानोपयोगस्य स्वभावमहिमोदयः। आत्मपरोन्
भयाकारभावकरच प्रदीपवत् ।७६१। निविशेषायथात्मानमिव ज्ञेयमद्गित च। तथा मृतिनमृत्रांश्च धर्मादोनवगच्छति ।८६२। स्विस्मन्तेवोपयुक्तो वा नोपयुक्तः स एव हि। पर स्मिन्नुपयुक्तो वा नोपयुक्तः स
एव हि। प्रदेश स्वस्मिन्नेवोपयुक्तोऽपि नोत्कर्षाय स वस्तुतः। उपयुक्तः
परत्रापि नापकर्षाय तत्त्वतः। प्रदेश। तस्मात् स्वस्थितयेऽन्यस्मादेकाकारिचित्रोर्थया। मासीदिस महाप्राज्ञः सार्थमर्थमवै हि भोः। प्रदेश =
निजमहिमासे ही ज्ञान प्रदोपवत स्व, पर च उभयका युग्पत् अवभासक है। प्रदेश। वह किसी प्रकारका भी भेदभाव न करके अपनीः
तरह ही अपने विषयभूत मूर्त व अमूर्त धर्म अधर्मीद द्रव्योंको भी

जानता है ।८६२। अतः केवलनिजारमोपयोगी अथवा परपदार्थी-पयोगी ही न होकर निश्चयसे वह उभयविषयोपयोगी है ।८६३। उस सम्यग्हिषको स्वमें उपयुक्त होनेसे कुछ उत्कर्ष (विशेष सवर निर्जरा) और परमें उपयुक्त होनेसे कुछ अपकर्ष (बन्ध) होता हो, ऐसा नहीं है।८६४। इसलिए परपदार्थोंके साथ अभिन्नता देखकर तुम दुःखी मत होओ। प्रयोजनभूत अर्थको सम्भो। और भी दे, ध्यान/४/४ (अर्हतका ध्यान वास्तवमे तहगूणपूर्ण आत्माका ध्यान ही है)।

धर्मनाथ — (म. पु./६९/१त्तोक) — पूर्वभव नं०२ में पूर्व धातकी -खण्डके पूर्वविदेहके बत्सदेशकी सुसीमा नगरीके राजा दशरथ थे। (२-३)। पूर्वभव नं०१ में सर्वार्थ सिद्धिमें देव थे।(१)। वर्तमानभवमें १५ वें तीर्थकर हुए।१३-५५। (विशेष दे० तीर्थकर/५)।

#### धर्मपत्नी--वे० स्त्री ।

धर्मपरीक्षा-१. आ. अमितगति द्वारा त्रि० १०७० में रचित संस्कृत श्लोक मद्धएक कथानक जिसमें वैदिक मान्यताओं का उपहास किया गया है।।ती, /१/३६३), (जै. /१/३५१)। २. किय वृत्ति विलास (ई. इ. १२ पूर्वार्घ)कृत उपर्युक्त विषयक कन्नड रचना। ३. शुतकीर्ति (वि श. १६) कृत १७६ अपभशकडवक प्रमाण उपर्युक्त विषयक रचना। (ती./३/४३१)।

चर्मपाल — नालन्दा विश्वविद्यालयके आचार्य एक बौद्ध नैयायिक थे। समय — ई० ६००-६४२। (सि. वि./प्र. २४/पं. महेन्द्र)।

धर्मभूषण — १. इनके आदेशसे ही ब्र० केशव वर्णीने गोमहसारपर कर्णाटक भाषामें वृत्ति सिखी थी। समय—वि० १४१६ (ई० १३५६)। २. न्याय दीपिका के रचयिता नन्दि संघीय भट्टारक १ गुरु परम्परा देवेन्द्र कीर्ति, विशाल कीर्ति, शुभ कीर्ति, धर्मभूषण प्र०, अमरकीर्ति, धर्मभूषण द्वि०, धर्मभूषण तृ०। समय—प्रथम का शक १२२०-१२४६) द्वि. का शक १२९०-१२६६; तृ. का सायण (शक १३१२) के सम-कालीन (ई १३६८-१४९८)। (तो./३/३६६-३६७)

धर्मभूढ़ता — दे० मूहता।

धर्मरत्नाकर - आ० जयसेन (ई० ६६८) कृत सप्ततस्य निरूपक एक संस्कृत श्लोकवस्य श्रावकाचार (जे /१/३७४)।

भर्म विलास — पं० द्यानत राय (ई० १७३३) द्वारा रचित एक पदसंग्रह ।

धर्मशर्माम्युद्धः—१ कवि असग (ई. १८८) कृत २१ सर्ग प्रमाण धर्मनाथ तीर्थं कर चरित ।(ती./४/२०)। २. कवि हरिचन्द (ई. १० का मध्य) कृत उपर्युक्त विषयक १७५४ श्लोक प्रमाण संस्कृत काव्य।

धर्मसंग्रहश्रावकाचार -- १० अधिकारो में बद्ध कवि मेधाबी (वि. १६४१) का रचना (ती./४/६८)।

धर्मसूरि महेन्द्रसूरिके शिष्य थे। हिन्दी भाषामें 'जम्बूस्वामी' सरना' नामक ग्रन्थकी रचना की। समय — वि० १२६६ (ई० १२०६)। (हिन्दी जैन साहित्यका इतिहास/पृ. १६। कामताप्रसाद)।

चर्मसेन — १, श्रुताबतारके अनुसार आप भद्रवाहु प्रथमके पश्चात् १९ वें एकादशांग पूर्वधारो थे। समय — यी० नि० ३२१-३४५ (ई०पू० २१८-१८२) हिन्द नं ३ को अपेक्षाबी नि ३८१-४०५ — दै० इतिहास/४/४। २. श्रवणवेलगोलाके शिलालेख नं ० ७ के अनुसार आप श्रीवालचन्द्रके गुरु थे। समय — वि. ७३२ (ई. ६०६) (भ. आ / प्र. १६/प्रेमीजी)। ३. लाडबागड़ सघकी गुर्वावलीके अनुसार आप श्रीशान्तिसेनके गुरु थ। समय — वि. ६५६ (ई. ६८) — दे० इतिहास/७/१०

धर्मेसेन-(वरांग चरित/सर्ग/श्लोक)। उत्तमपुरके भोजवंशीय राजा थे। (१/४६)। वरांगकुमारके पिता थे। (२/२)। वरांगको युव- राजपद दे दिया तन दूसरे पुत्रने छत्तपूर्वक नराँगको वहाँसे गायब कर दिया । इसपर आप बहुत दुःखी हुए । (२०/७) ।

धर्माकरदत्त-अर्चट कविका अपर नाम ।

धर्मानुकंपा--दे० अनुकम्पा।

धर्मानुप्रेक्षा-दे॰ अनुप्रेक्षा।

धर्माधर्म — लोकमें छह द्रव्य स्वीकार किये गये हैं (दे० द्रव्य )। तहाँ धर्म व अधर्म नामके दो द्रव्य है। दोनों लोकाकाशप्रमाण व्यापक असंख्यात प्रदेशी अधूर्त द्रव्य है। ये जीव व पुद्गलके गमन व स्थितिमें उदासीन रूपसे सहकारी हैं, यही कारण है कि जीव व पुद्गलल स्वयं समर्थ होते हुए भी इनकी सीमासे बाहर नहीं जाते, जैसे मछली स्वयं चलनेमें समर्थ होते हुए भी जलसे बाहर नहीं जा सकती। इस प्रकार इन दोनोंके द्वारा हो एक अखण्ड आकाश लोक व अलोक रूप दो विभाग उत्पन्न हो गये हैं।

### १. धर्माधर्म द्रव्योका लोक व्यापक रूप

•, दोनों अमूर्तीक अजीव द्रव्य हैं गला ।१। द्रव्याणि ।२। त.सू./१/१,२,४ अजीवकाया धर्माधर्माकाशपुदगला ।१। द्रव्याणि ।२। तित्याविस्थतान्यरूपाणि ।४। =धर्म, अधर्म, आकाश और पुद्रगल ये चारों अजीवकाय हैं ।१। चारों ही द्रव्य है ।२। और निरम अव-स्थित व अरूपी है ।४। (नि.सा /मू /३७), (गो.जी /मू./१८३.१६२) पं,का./मू./८३ धम्मित्थकायमरसं अवण्णगंधं असदमण्कासं । =धर्मा-स्तिकाय अस्पर्श, अरस, अगन्ध, अवर्ण और अशब्द है ।

२. दोनों असंख्यात प्रदेशी हैं

त.सू./४/- असं रूपेयाः प्रदेशाः धर्माधर्मेकजीवानां ।८। =धर्मः अधर्मः और एक जीव इन तीनोंके असं रूपात प्रदेश है। (प्र. सा./मू./२३४), (नि.सा./मू./३४), (पं.का./मू./-३), (प्रप्र./मू./२/२४); (द्र.सं./मू./-२४), (गी.जी./मू./४६१/१०२६)

- \* द्रव्योमें प्रदेश कल्पना व युक्ति दे० द्रव्य/४।
- ÷ दो**र्नो एक**-एक व निष्किय हैं—दे∘ द्रव्य/३।
- \* दोनों अस्तिकाय हैं --दे० अस्तिकाय।
- \* दोनोंकी संख्या—दे० द्रव्य /२।
- 3. दोनों एक एक व अखण्ड हैं

त.सू./४/६ आ आकाशादेकद्रव्याणि ।६। =धर्म, अधर्म और आकाश ये तीनों एक-एक द्रव्य हैं। (गो.जी./भू./४८८/१०२७)

गो जो , जो ,प्र./४=८/१०२७/१८ धर्माधर्माकाञ्चा एकैक एव अखण्डद्रव्य-स्वात । =धर्म, अधर्म और आकाश एक-एक है, क्योंकि अखण्ड हैं। (पं.का./त.प्र./८३)

# ४. दोनों लोकमें व्यादकर स्थित हैं

- त. सू /६/१२,१३ लोकाकाशेऽबगाहः ।१२। धर्माधर्मयोः कृत्स्ने ।१३। = इन धर्मादिक द्रव्योका अवगाह लोकाकाशमें है।१२। धर्म और अधर्म द्रव्य सम्पूर्ण लोकाकाशमें व्याप्त है।१३। (पं,का./सू./५३), (प्र. सा /सू./१३६)
- स,सि,/४/द-१८/म्, पृष्ठ-पंक्ति—धर्माधर्मो निष्क्रियौ तोकाकाशं व्याख्य स्थितौ । (६/१०४/१) । उक्तानां धर्मादोनां द्रव्याणां लोकाकाशेऽव-गाहो न बहिरित्यर्थः । (१२/२०७/१) । कृत्स्नवचनमशेषव्यासिप्रदर्श-नार्थम् । अगारे यथा घट इति यथा तथा धर्माधर्मयोर्लोकाकाशेऽव-गाहो न भवति । कि तर्हि । कृत्स्ने तिलेषु तैलवदिति । (१३/२०८/ १०) । धर्माधर्मीवपि अवगाहिक्याभावेऽपि सर्वत्रव्यासिदर्शनादव-गाहिनावित्युपचर्यते । (१८/२८४/६) । ⇒धर्म और अधर्म द्रव्य

निष्क्रिय है और लोकाकाश भरमें फैले हुए हैं। । धर्मादिक द्रव्यों-का लोकाकाशमें अवगाह है बाहर नहीं, यह इस सूत्रका ताल्पर्य है।१२। सब लोकाकाशके साथ व्याप्ति दिखलानेके लिए सूत्रमें कृत्स्न पद रखा है। घरमें जिस प्रकार घट अवस्थित रहता है, उस प्रकार लोकाकाशमें धर्म व अधर्म द्रव्योंका अवगाह नहीं है। किन्तु जिस प्रकार तिलमें तैल रहता है उस प्रकार सब लोकाकाशमें धर्म और अधर्मका अवगाह है।१३। यद्यपि धर्म और अधर्म द्रव्यमें अवगाहन-रूप क्रिया नहीं पायी जातो, तो भी लोकाकाशमें सर्वत्र व्यापनेसे वे अवगाही हैं, ऐसा उपचार किया जाता है।१६। (रा.वा./६/१३/१/१४), (पं.का./त प्र /६३), (पो.जो. जो /प्र./६८३/१०२४/८)

# ५. ब्याप्त होते हुए भी पृथक् सत्ताधारी है

पं.का./म् /१६ धमनाधम्मागासाअपुथन्भूदाःसमाणपरिमाणा । अबुधगुण-लिखिविसेसा करिति एगत्तमण्यत्तं ।१६। =धम, अधमं और आकाश, समान परिमाणवाले तथा अपृथग्भूत होनेसे, तथा पृथक् उपलिध-विशेषवाले होनेसे एकत्व तथा अन्यत्वको करते हैं। (पं.का./मू./-व टो./५७)

स.सि./१/१३/२७८/११ अन्योऽन्यप्रदेशप्रवेशव्याधाताभावः अवगाहन-शक्तियोगाद्वेदितव्यः । =यद्यपि ये एक जगह रहते हैं, तो भी अवगाहनशक्तिके योगसे, इनके प्रदेश परस्पर प्रविष्ट होकर व्याघात-को प्राप्त नहीं होते । (रा.वा/१/१३/२-३/४१६/१८)

रा.वा/४/१६/१०-११/४६०/१ न धर्मादोना नानाखम्, कृतः। देश-संस्थानकात्तदर्शनस्पर्शनावगाहुनाद्यभेदात् ।१०। न अतस्तृत्सिद्धेः ।११। यत एव धर्मादीना देशादिभिः अविशेषस्त्वया चोश्वते अत एव नानास्वसिद्धिः, यतो नासति नानात्वेऽविशेषसिद्धि । न ह्येकस्या-विशेषोऽस्ति। कि च. यथा रूपरसादीनां तुल्यदेशादित्वे नैकत्वं तथा धर्मादीनामपि नानात्वमिति । = प्रश्न-जिस देशमें धर्म द्रवय है उसी देशमें अधर्म और अकाशादि स्थित हैं, जो धर्मका आकार है वही अधर्मादका भी है. और इसी प्रकार कालकी अपेक्षा. स्पर्शनको अपेक्षा, केवलज्ञानका विषय होनेकी अपेक्षा और अरूपरव-द्रव्यत्व तथा ज्ञेयत्व आदिकी अपेक्षा इनमें कोई विशेषता न होनेसे धर्मादि द्रव्योमे नानापना घटित नहीं होता ? उत्तर-जिस कारण तुमने धर्मादि द्रव्योमें एकत्वका प्रश्न किया है, उसी कारण उनकी भिन्नता स्वयं सिद्ध है। जब वे भिन्न-भिन्न है, तभी तो उनमें अमुक दृष्टियोसे एकत्वकी सम्भावना की गयी है। यदि ये एक होते तो यह प्रश्न ही नहीं उठता। तथा जिस तरह रूप, रस आदिमे त्रुव्य देशकासत्व आदि होनेपर भो अपने-अपने विशिष्ट सक्षणके होनेसे अनेकता है, उसी तरह धर्मादि द्रव्योंमे भी लक्षणभेदसे अनेकता है । (दे० आगे धर्माधर्म/२/१)

### छोकव्यापी माननेमें हेतु

रा.वा/४/१०/ ·/४६०/१४ अणुस्कन्धभेवात् पृद्वगलानाम्, असंख्येयदेशत्वाच्च आत्मनाम्, अवगाहिनाम्, एकप्रदेशादिषु पुद्वगलानाम्, असंख्येयभागादिषु च जीवानामवस्थानं युक्तमुक्तम् । तुल्ये पुनरसख्ये प्रदेशत्वे
कृत्स्मलोकव्यापित्वमेव धर्माधर्मयोः न पुनरसंख्येयभागादिवृत्तिरित्येतत्कथमनपदिष्टहेतुकमवसातुं श्वयमिति । अत्र ब्रूमः — अवसेयमसशयम् । यथा मत्स्यगमनस्य जलमुपग्रहकारणमितिः नासित जले मत्स्यगमनं भवति, तथा जोवषुद्वगलानां प्रयोगविस्तसा परिणामनिमित्ताहितप्रकारां गतिस्थितिलक्षणा क्रियां स्वत रवाऽऽरभमाणाना सर्वत्रभावात तदुपग्रहकारणाभ्यामि धर्माधर्माभ्यां सर्वगताभ्यां भवितव्यम्, नासतोस्तयोगितिस्थितिवृत्तिरिति । — प्रश्न—
अणु स्कन्ध भेदरूप पुद्वगल तथा असंख्यप्रदेशों जीव, ये तो अवगाही द्रव्य हैं। अत' एक प्रदेशादिकमे पुद्दगत्तोका और लोकके असंख्या-तवे भाग आदिमे जोबोका अवस्थान कहना तो युक्त है। परन्तु जो तुष्य असंख्यात प्रदेशी तथा लोकव्यापी हैं, ऐसे धर्म और अधर्म द्रव्योंकी लोकके असंख्येय भाग आदिमे वृक्ति कैसे हो सकती है। उत्तर—निःसंशय रूपसे हो सकती है।

जैसे जल मछलीके तैरनेमे उपकारक है, जलके अभावमें मछलीका तैरना सम्भव नहीं है, बैसे ही जीव और पुहगलोंकी प्रायोगिक और स्वाभाविक गीत और स्थित रूप परिणमनमें धर्म और अधर्म सहायक होते हैं (दे० आगे धर्माधर्म/२)। क्योंकि स्वतः ही गीत-स्थिति (लक्षणिक्रयाको आरम्भ करनेवाले जोव व पुहगल लोकमें सर्वव पाये जाते है, अतः यह जाना जाता है कि उनके उपकारक कारणोंको भी सर्वगत ही होना चाहिए। क्योंकि उनके सर्वगत न होनेपर उनकी सर्वव वृत्ति होना सम्भव नहीं है।

प्र.सा./त.प्र./१३६ धर्माधर्मी सर्वत्रलोके तिन्निमित्तगमनस्थानानां जीव-पुइगलानां लोकाइबहिस्तदेकदेशे च गमनस्थानासंभवात । =धर्म और अधर्म द्रव्य सर्वत्र लोकमें है. क्योंकि उनवे निमित्तसे जिनकी गति और स्थिति होती है, ऐसे जीव और पुइगलोंकी गति या स्थिति लोकसे बाहर नहीं होती, और न लोकके एकदेशमें होती है।

### ७. इन दानोंसे ही लोक व अलोकके विमागकी ज्यवस्था है

पं. का /मू./=७ जादो अलोगलोगो जेसि सब्भावदो य गमणिहिंदी । == जीव व पुइगलको गति, स्थिति तथा अलोक और लोकका विभाग जन दो द्रव्योंके सद्भावसे होता है।

स,सि /६/१९/२७८/३ लोकालोकविभागश्च धर्माधर्मा(स्तकायसद्वभावा-सद्भावाद्विज्ञेय । असति हि तस्मिन्धमस्तिकाये जीवपुद्दगलानां गतिनियमहेतुत्वभावाद्विभागो न स्याद् । असति चाधमस्तिकाये स्थितराश्रयनिमित्ताभावात स्थितरभावो लोकालोकविभागाभावो तस्मादुभयसद्भावासद्भावाञ्चोकालोकविभागसिद्धिः। =यह लोकालोकका विभाग धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकायके सद्भाव और असद्भावकी अपेक्षांसे जानना चाहिए। अर्थात धर्मा-स्तिकाय और अधर्मास्तिकाय जहाँ तक पाये जाते हैं, वह लोका-काश है और इससे बाहर अलोकाकाश है, यदि धर्मास्तिकायका सद्भावन माना जाये तो जीव और पुद्गलोंकी गृतिके नियमका हेतु न रहनेसे लोकालोकका विभाग नहीं बनता। उसी प्रकार यदि अधर्मास्तिकायका सद्भाव न माना जाये तो स्थितिका निमित्त न रहनेसे जीव और पुद्गगलोंकी स्थितिका अभाव होता है, जिससे लोकालोकका विभाग नहीं बनता। इसलिए इन दोनोंके सद्भाव और असद्भावकी अपेक्षा लोकालोकके विभागकी सिद्धि होती है । (स.सि./१०/८/४७१/४); (रा.वा./४/१/२१/४३४/३); (न.च.वृ./१३४)

# २. दोनोंके लक्षण व गुण गतिस्थितिहेतुत्व

# १. दोनोंके लक्षण व विशेष गुण

प्र.सा./मू./१३३ आगासस्सवगाहो धम्मदव्यस्स गमणहेदुत्तं। धर्मेदर-दव्यस्स दु गुणो पुणो ठाणकारणदाः = ···धर्म द्रव्यका गमनहेतुस्य और अधर्म द्रव्यका गुण स्थान कारणता है। (नि.सा./मू./३०); (पं.का./मू./८४८६), (त.सू./६/१७); (ध./१६/३३/६); (गो.जो./मू./६०५/१०६०), (नि.सा./ता.व./६) आं. प./२ धर्मद्रव्ये गतिहेतुत्वमस्तित्वमचेतनस्वमेते त्रयो गुणाः । अधर्म-द्रव्ये स्थितिहेतुत्वमस्तित्वमचेतनत्वमिति । च्धर्मद्रव्यमें गतिहेतुत्व, अस्तित्व व अचेतनत्व ये तीन गुण हैं और अधर्म द्रव्यमें स्थिति-हेसुस्व, अस्तित्व व अचेतनत्व ये तीन गुण हैं । नोट :—इनके अतिरिक्त अस्तित्वादि १० सामान्य गुण या स्वभाव होते हैं । —(दे० गुण/३)

#### २, दोनोंका उदासीन निमित्तपना

पं.का./मू./=१-=६ उदयं जह मच्छाणं गमणाणुग्गहकरं हवदि लोए। तह जीवपुग्गलाणं धम्मं दठवं वियाणाहि।=६। जह हवदि धम्मदठवं तह तं जाणेह दठवमधमक्खं। ठिदिकिरियाजुत्ताणं कारणभूदं तु पुढवीव ।=६। = जिस प्रकार जगव्में पानी मछत्तियोंको गमनमें अनुग्रह करता है, उसी प्रकार धमंद्रव्य जीव पुद्रगलोंको गमममें अनुग्रह करता है ऐसा जानो।=६। जिस प्रकार धमंद्रव्य है उसी प्रकारका अधमं नामका द्रव्य भी है, परन्तु वह स्थिति क्रियायुक्त जीव पुद्रगलोंको पृथिवीकी भौति (उदासोन) कारणभूत है।

स्ति /१/१७/२८२/४ गतिपरिणामिनां जीवपुद्दगलानां गत्युपग्रहे कर्तत्ये धर्मास्तिकायः साधारणाश्रयो जलवनमत्स्यगमने । तथा स्थिति-परिणामिनां जीवपुद्दगलानां स्थित्युपग्रहे कर्तत्ये अधर्मास्तिकायः साधारणाश्रयः पृथिवीधातुरिवास्वादिद्दिश्यताविति । — जिस प्रकार मछलीके गमनमें जल साधारण निमित्त है, उसी प्रकार गमन करते हुए जीव और पुद्दगलोंके गमनमें धर्मास्तिकाय साधारण निमित्त है । तथा जिस प्रकार घोड़ा आदिके ठहरनेमें पृथिवी साधारण निमित्त है (या पिथकको ठहरनेके लिए वृक्षकी छाया साधारण निमित्त है द्या पिथकको ठहरनेके लिए वृक्षकी छाया साधारण निमित्त है द्या प्रवास है । (रा.वा./५/१/१६-२०/४३३/३०); (द्र.सं./मू./१७-१०); (गो.जी./जी.प्र./६०५/१०६०/३); (विशेष दे० कारण/ III/२/२)

### ३. धर्माधर्म दोनोंकी कथंचित् प्रधानता

भ.आ./मू.२१३४/१८३६ धम्माभावेण दु लोगगो पांडहम्मदे अलोगेण।
गदिमुवकुणदि हु धम्मो जीवाणं पोग्गलाणं ।२१३४। च्धर्मास्तिकाय-का अभाव होनेके कारण सिद्धभगवान् लोकसे ऊपर नहीं जाते। इसलिए धर्मद्रव्य हो सर्वदा जीव पुद्दगत्तकी गतिको करता है। (नि.सा./सू./१८४): (त.सू./१०/८)

भ.आ./सू /२१२१/१-३- कालमणंतमधम्मोपग्गहिदो ठादि गयणमोगाहै। सो जनकारो इहो अठिदि समावेण जीवाणं।२१३११ - अधर्म द्रव्य-के निमित्तसे ही सिद्धभगवात् लोकशिखर्गर अनन्तकाल निश्चल ठहरते हैं। इसलिए अधर्म ही सर्वदा जीव व पुद्दगलकी स्थितिके कर्ता हैं।

- स.सि./१०/८/४४१/२ आह यदि मुक्त अर्ध्वगतिस्वभावो लोकान्तातूर्ध्वमिष कस्मान्नोरपततीत्यत्रोच्यते—गरयुपप्रहकारणभूतो धर्मास्तिकायो नोपर्यस्तीत्यलोके गमनाभावः । तदभावे च लोकालोकविभागाभावः प्रसच्यते । अपरन यदि मुक्त ज़ीव अर्ध्वगति स्वभाववाला है
  तो लोकान्तसे अपर भी किस कारणसे गमन नहीं करता है । उत्तर—
  गतिस्तप उपकारका कररणभूत धर्मास्तिकाय लोकान्तके अपर नहीं है,
  इसलिए अलोकमें गमन नहीं होता । और यदि अलोकमें गमन माना
  जाता है तो लोकालोकके विभागका अभाव प्राप्त होता है । (दे०
  धर्माधर्म/१/७); (रा.वा./१०/८/१/६४६/१); (ध.१३/४.४,२६/२२३/३);
  (त.सा./८/४४)
- पं.का./स.प्र./९७ तत्र जोवपुद्दगत्ती स्वरसत एव गतितत्पूर्वस्थिति-परिणामापन्नी । तयोर्यदि गतिपरिणामं तत्पूर्वस्थितिपरिणामं वा स्वयमनुभवतोर्वहिरङ्गहेत् धर्माधर्मी न भवेताम्, तदा तयोर्निरर्गत-

गितिस्थितिपरिणामत्वादलोकेऽपि वृत्तिः केन वार्यते। ततो न लोकालो-कियाग. सिध्येत। चजीव व पुद्दगल स्वभावसे ही गति परिणामको तथा गतिपूर्वक स्थिति परिणामको प्राप्त होते हैं। यदि गति परिणाम और गतिपूर्वक स्थिति परिणामको स्वयं अनुभव करनेवाले उन जीव पुद्दगलको बहिरंगहेतु धर्म और अधर्म न हो, तो जीव पुद्दगलके निर्म्यल गतिपरिणाम और स्थितिपरिणाम होनेसे, अलोकम भी उनका होना किससे निवारा जा सकता है। इसलिए लोक और अलोकका विभाग सिद्ध नहीं होता। (पं.का./त प्र./१२१), (दे० धर्मान्धर्म/३/६)

### ३. घर्माधर्म द्रव्योंकी सिद्धि

869

### १. दोनोंमें निस्य परिणमन होनेका निर्देश

पं.का./मू./न्४,न्६ अगुरुलघुगेहि सया तेहि अणंतेहि परिणदं णिच्चं।
गिदिकिरियाजुत्ताणं कारणभूदं सयमकउद्धं।न्४। जह हबि धम्मदव्धं
तह तं जाणेह दव्यमधमक्ष्यं।।८६। चवह (धर्मास्तिकाय) अनम्त
ऐसे जो अगुरुलघुगुण उन रूप सदैव परिणमित होता है। नित्य है,
गितिकियायुक्त द्रव्योंको कियामे निमित्तभूत है और स्वयं अकार्य
है। जैसा धर्मदव्य होता है वैसा ही अधर्मद्रव्य होता है। (गो.जी./
मू./६६९/१०१६)

#### २. परस्परमें विरोध विषयक शंकाका निरास

स.सि./१/१०/२०३/६ तुल्यमलत्वात्त योर्गितिस्थितिप्रतिवन्ध इति चेत्। न. अप्रेरकत्वात्। = प्रश्न — धर्म और अधर्म ये दोनों द्रव्यतुल्य बल-वाले हैं, अतः गतिसे स्थितिका और स्थितिसे गतिका प्रतिवन्ध होना चाहिए ! उत्तर - महीं, क्योंकि, ये अप्रेरक हैं। (विशेष दे० कारण/ III/२/२)

#### ३. प्रत्यक्ष न हाने सम्बन्धी शंकाका निरास

स,सि./१/१९/२०३/६ अनुपल्ड्येन तौ स्त खरिवणाविदिति चेत्। नः सर्वप्रतिवादिनः प्रत्यक्षाप्रत्यक्षानर्थानिभवाञ्छति । अस्मान्प्रति हेतोरसिद्धेश्च । सर्वज्ञेन निरित्शयप्रत्यक्षज्ञानचक्षुषा धर्माद्द्यः सर्वे उपलम्प्यन्ते। ततुपवेशाच्य शृतज्ञानिभिरिष । चप्रश्न—धर्म और अधर्म द्रव्य नहीं हैं, क्यों कि, उनकी उपलब्धि महीं होतो, जैसे गधेके सींग ! उत्तर — नहीं, क्यों कि, इसमें सब वादियों को विवाद नहीं है । जितने भी नादी हैं, वे प्रत्यक्ष और परोक्ष होनों प्रकारके पदार्थों को स्वीकार करते हैं । इसलिए इनका अभाव नहीं किया जा सकता। दूसरे हम जैनोंके प्रति 'अनुपलब्धि' हेतु असिद्ध है, क्यों कि जिनके सातिशय प्रत्यक्ष ज्ञानरूपी नेत्र विद्यमान है, ऐसे सर्वज्ञ देव सम् धर्मादिक द्रव्यों को प्रत्यक्ष जानते है और उनके उपदेशसे श्रुतज्ञानी भी जानते हैं। (रा.वा./४/१७/२०-३०/४६४/१६)

### ४. दोनोंके अस्तिस्वकी सिद्धिमें हेतु

स सि./१०/८/४७१/४ तहभावे च लोकालोकविभागाभावः प्रसज्यते । == १, उनका अभाव माननेपर लोकालोकके विभागके अभावका प्रसंग प्राप्त होता है । -- (विशेष दे० धर्माधर्म/१/७)

प्र.सा./त.प्र/१३३ तथैं कवारमेव गतिपरिणतसमस्तजीवपुद्दग्लानानलोकाङ्गमनहेतुस्वमप्रदेशस्वारकालेपुद्दग्लयोः समुद्धातान्यत्र लोकासस्व्येयभागमात्रत्वाज्जीवस्य लोकालोकसीम्नोऽचिलस्वादाकाशस्य
विरुद्धकार्यहेतुस्वादधर्मस्यासंभवाद्धर्ममधिगमयति । तथैकवारमेव
स्थितपरिणतसमस्तजीवपुद्दग्लानामालोकारस्थानहेतुस्वयः अधर्ममधिगमयति । ५२, एक ही कालमें गतिपरिणत समस्त जीवपुद्दग्लोंको लोकतक गमनका हेतुस्व धर्मको बतलाता है, न्योंकि काल

और पुद्रगल अप्रदेशी हैं, इसलिए उनके वह सम्भव नहीं है; जीव द्रव्य समुद्धातको छोडकर अन्यत्र लोकके असंख्यातको भाग मात्र है, इसलिए उसके वह सम्भव नहीं है। लोक अलोककी सीमा अचलित होनेसे आकाशके वह सम्भव नहीं है और विरुद्ध कार्यका हेतु होनेसे अधर्मके वह सम्भव नहीं है। इसी प्रकार एक ही कालमें स्थिति-परिणत समस्त जीव-पुद्गगलोंको लोकतक स्थितिका हेतुत्व अधर्म द्रव्यको बतलाता है। (हेतु उपरोक्तवत् हो है) (विशेष दे० धर्मा-धर्म/१/६)

### ५. आकाशके गति हेतुत्वका निरास

पं का /मू./१२-१५ आगासं अवगासं गमणिठ्दिकारणेहि देदि जदि। उड्ढंगदिप्पधाणा सिद्धाः चिट्ठन्ति किध तत्थ । १२। जम्हा उवरिन हुग्णं सिद्धाणं जिणवरेहिं पण्णत्तं। तम्हा गमणट्ठाणं आयासे जाण र्णात्थ क्ति।१३। जिंद हबदि गमणहेदू आगासं ठाणकारणं तेसि । पसजदि अलोगहाणी लोगस्स च अंतपरिवर्द्धी १६४। तम्हा धम्मा-धम्मा गमणिट्ठदिकारणाणि णागासं । इदि जिणवरेहि भणिदं लोग-सहावं सर्णताणं ।१५। = १. यदि आकाश ही अवकाश हेतुकी भाँति गतिस्थित हेतु भी हो तो ऊर्ध्वर्गातप्रधान सिद्ध उसमें (लोकमें) नयों स्थित हों। (आगे क्यों गमन न करे) । १२। क्यों कि जिनवरोंने सिद्धोंकी स्थिति लोक शिखरपर कही है, इसलिए गति स्थिति (हेतुत्व) आकाशमें नहीं होता, ऐसा जानो ११३। २. यदि आकाश जीव व पुद्दगलोंको गतिहेतु और स्थितिहेतु हो तो अलोककी हानि-का और लोकके अन्तकी बृद्धिका प्रसंग आये ।१४। इसलिए गति और स्थितिके कारण धर्म और अधर्म हैं, आकाश नहीं है, ऐसा लोक-स्वभावके श्रोताओसे जिनवरोंने कहा है। (और भी दे० धर्माधर्म/ १/७) (रा.बा./६/१७/२१/४६२/३१)

स.सि./१/१७/२८३/१ आह धर्माधर्मयोयं उपकारः स आकाशस्य युक्तः, सर्वगतत्वादिति चेदः । तदयुक्तम्; तस्यान्योपकारसद्भावात् । सर्वेषां धर्मादीनां द्रव्याणामवगाहनं तत्रयोजनम् । एकस्यानिकप्रयोजन-करपन्या लोकालोकविभागाभावः । —प्रश्न—१ धर्म और अधर्म द्रव्यका जो उपकार है, उसे आकाशका मान लेना युक्त है, च्योंकि आकाश सर्वगत है । उत्तर—यह कहना युक्त नहीं है; क्योंकि, आकाशका अन्य उपकार है । सब धर्मादिक द्रव्योंको अवगाहन देना आकाशका प्रयोजन है । यदि एक द्रव्यके अनेक प्रयोजन माने जाते हैं तो लोकालोकके विभागका अभाव प्राप्त होता है । (रा.वा /४/१७/२०/४६२/२३)

रा. वा./५/१७/२०-२१/४६२/२६ न चान्यस्य धर्मोऽन्यस्य भवितुमहिति । यदि स्यातः, अप्तेजोगुणा द्रवदहनादयः पृथिव्या एव करण्यन्ताम्। कि च । यथा अनिमिषस्य ब्रज्या जलोपप्रहाद्भवति, जलाभावे च भुक्ति न भवति सत्यप्याकाशे । यद्याकाशोशग्रहात मीनस्य गतिर्भवेत भुवि अपि भवेत्। तथा गतिस्थितिपरिणामिनाम् आत्मपुद्दगलानां धर्मी-Sधर्मीपग्रहात गतिस्थिती भवतो नाकाशोपग्रहात । -४. अन्य द्रव्य-का धर्म अन्य द्रव्यका नहीं हो सकता, क्यों कि, ऐसा माननेसे तो जल और अग्निके द्रवता और उष्णतागुण पृथिवीके भी मान लेने चाहिए । ( रा. वा /५/१७/२३/४६३/६ ) ( पं.का/ता. वृ./२४/५१/४ ) । जिस प्रकार मछलीकी गति जलमें होती है, जलके अभावमें पृथिवीपर नहीं होती, यचपि आकाश विचमान है। इसी प्रकार आकाशके रहनेपर भी धर्माधर्मके होनेपर ही जीव व पुद्दगलकी गति और स्थिति होती है। यदि आकाशको निमित्त माना जाये तो मछलीकी गति पृथिवी पर भी होनी चाहिए। परन्तु ऐसा नहीं होता । इसलिए धर्म व अधर्म हो गतिस्थितिमें निमित्त हैं आकाश नहीं ।

### ६. भूमि जल आदिके गतिहेतुत्वका निरास

४९०

स. सि /६/१०/२०३/३ भ्रुमिजलादीन्येव तत्प्रयोजनसमर्थानि नार्थो धर्मा-धर्मीन्यामिति चेत् । न; साधारणाश्रय इति विशिष्योक्तत्वात् । अनेक-कारणसाध्यत्वाच्चेकस्य कार्यस्य ।—प्रश्न—१. धर्म अधर्म द्रव्यके जो प्रयोजन हैं, पृथिवी व जल आदिक ही उनके करनेमें समर्थ हैं, अतः धर्म और अधर्म द्रव्यका मानना ठीक नहीं ! उत्तर—नही. क्योंकि, धर्म और अधर्म द्रव्य गति और स्थितिके साधारण कारण हैं, और यह (प्रश्न ) विशेषरूपसे कहा है । (रा. वा./६/१७/२८/४६३/१)। र. तथा एक कार्य अनेक कारणोसे होता है इसलिए धर्म अधर्म द्रव्य-को मानना युक्त है ।

रा. वा./६/१७/२७/६६४/८ यथा नायसेकान्तः— सर्वश्चश्चुष्मात् बाह्य-प्रकाशोपग्रहाइ रूपं गृहातीति । यस्माइ द्वीपमार्जारादयः अविनापि बाह्यप्रदीपाइयुपग्रहाइ रूपग्रहाल गतिमारभन्ते न वेति, अति नायमे-एव गतिमन्तो यष्ट्याइयुपग्रहाल गतिमारभन्ते न वेति, अति नायमे-कान्तः—सर्वेषामारमपुद्रगलानां सर्वे बाह्योपग्रहहेतवः सन्तीति, किन्तु केषांचित् पतित्रप्रभृतीनां धर्माधर्मावेव, अपरेषां जलादयोऽपीरयने-कान्तः । = ३, जैसे यह कोई एकान्तिक नियम नहीं है कि सभी आंखवालोंको रूप ग्रहण करनेके लिए बाह्य प्रकाशका आध्य हो ही. क्योंकि व्याध बिल्लों आदिको बाह्य प्रकाशकी आवश्यकता नहीं भी रहती । जैसे यह कोई नियम नहीं कि सभी चलनेवाले बाठीका सहारा लेते ही हों । उसी प्रकार यह कोई नियम नहीं कि सभी जीव और पुद्रगलोंको सर्वबाह्य पदार्थ निमित्त ही हों, किन्तु पक्षी आदिकोको धर्म व अधर्म हो निमित्त हैं और किन्हीं अन्यको धर्म व अधर्मके साथ जल आदिक भी निमित्त है, ऐसा अनेकान्त है।

### ७ अमूर्तिकरूप हेतुका निरास

अमूर्तत्वाद्वगतिस्थितिनिमित्तत्वानुप-रा. बा./६/१७/४०-४१/४६६/३ पत्तिरिति चेत् । नः दष्टान्ताभावात् । गन्ति हि द्वष्टान्तोऽस्ति येना-मूर्तत्वात् गतिस्थितिहेतुत्वं व्यावर्तेत । कि च—आकाशप्रधानविज्ञा-नादिवत्तत्तिद्धे। "यथा वा अपूर्वास्त्यो धर्मः क्रियया अभिव्यक्तः सन्नमूर्त्तीऽपि पुरुषस्थोपकारी वर्तते, तथा धर्माधर्मयोरपि गतिस्थित्यु-पग्रहोऽबसेयः।-प्रश्न-अमूर्त होनेके कारण धर्म व अधर्ममें गति व स्थितिके निमित्तपनेकी उपपक्ति नहीं बनती " उत्तर-१. नहीं, क्यों कि, ऐसा कोई द्रष्टान्त नहीं जिससे कि अमूर्त त्वके कारण गति-स्थितिका अभाव किया जा सके। २ जिस प्रकार अपूर्त भी आकाश सभ द्रव्योंको अवकाश देनेमें निमित्त होता है, जिस प्रकार अमूर्त भी सांख्यमतका प्रधान तत्त्व पुरुषके भोगका निमित्त होता है, जिस प्रकार अमृतं भी बौद्धोंका विज्ञान नाम रूपकी उत्पत्तिका कारण है, जिस प्रकार अमूर्त भी मीमांसकोका अदृष्ट पुरुषके उपभोगका का साधन है, उसी प्रकार अमूर्त भी धर्म और अधर्म गति और स्थितिमें साधारण निमित्त हो जाओ ।

- ★ निष्क्रिय होनेके हेतुका निरास दे० कारण/III/२/२।
- \* स्वभावसे गति स्थिति होनेका निरास

----दे० काल/२/११।

धर्मामृत-अा० नयसेन (ई. ११ २६)कृत१४ कथाओं का संबह । धर्मास्तिकाय - दे० धर्माधर्म ।

**धर्मी**---दे० पक्ष ।

धर्मोत्तर-अर्चटका शिष्य एक बौद्ध-नैयायिक। समय-ई. श. ७ का अन्तिम भाग। कृतियाँ-१, न्यायबिन्दुकी टीका, २. प्रमाण- परीक्षा, ३. अपोह प्रकरण, ४. परलोकसिद्धि, १. क्षणभंगसिद्धि, इ. प्रमाणविनिश्चय टीका।

भिक्क - अपभ्रंश भाषाबद्ध हरिवंश पुराणके कर्ता एक कवि। समय - बि.श. १०-१२ । (हिन्दी जैन साहित्यका इतिहास/२७। कामता प्रसाद ) (ती./४/११६)।

धवल सेठ — कीशाम्बी नगरका एक सेठ था। सागरमें जहाज रक गया तब एक मनुष्यको बिल देनेको तैयार हो गया। तब श्रीपाल-ने जहाज घलाया। मार्गमें चोरोंने उसे बाँघ खिया। तब श्रीपाल-ने उसे छुड़ाया। इतने उपकारी उसी श्रीपालकी खीरैनमंजूषा पर मोहित होकर उसे सागरमें धका दे दिया। एक देवने रैन मंजूषा-की रक्षा की और सेठको खूब मारा। पीछे श्रीपालका संयोग होने-पर उससे क्षमा माँगी। (श्रीपाल चरित्र)

व्यवला । भूतनि (ई १३६-१६६) कृत पर्खण्डागम भ्रम्थके प्रथम १ खण्डों पर ७२००० श्लोकप्रमाण एक विस्तृत टीका है, जिसे आ, बीरसेन स्वामीने ई. प्रह में लिखकर-पूरी की । (देव्परिशिष्टर)

**ध्यक्ताचार्य** हिरवृंशके कर्ता एक मुनि । समय है.श.११। (वरांग चरित्र/प्र,२१-२२/पं. खुशालचन्द)

भातकीखंड--मध्यलोकमें स्थित एक द्वीप है।

ति.प./४/२६०० उत्तरदेवकुरूसं खेत्तें सुं तत्थ धादईरुक्खा । चेद्ठंति य गुणणामो तेण पुढं धादईखंडो ।२६००। च्यातकीखण्ड द्वीपके भीतर उत्तरकुर और देवकुरु क्षेत्रोंमें धातकी वृक्ष स्थित हैं, इसी कारण इस द्वीपका 'धातकी खण्ड' यह सार्थक नाम है । (स.सि./३/३३/२९७/ ६), (रा.वा./३/३३/६/१६६/३) नोट—इस द्वीप सम्बन्धी विशेष (दे० लोक/४/२)।

थातु --- शरीरमें धातु उपधातुओंका निर्देश - दे० औदारिक/? ।

धात्री-१. आहारका एक दोष-दे० आहार/II/४। २. वस्तिका-का एक दोष-दे० वस्तिका।

**धान्य रस**—दे० रस।

### धारणा-१. मतिज्ञान विषयक धारणाका स्वक्षण

ष.त्वं१३/६,६/सूत्र ४०/२४३ घरणी धारणा ट्ठवणा कोट्ठा पदिट्ठा। ==धरणी, धारणा, स्थापना, कोन्ना और प्रतिष्ठा से एकार्थ नाम हैं।

स. सि./१/१४/१११/० अनेतस्य कालान्तरेऽविस्मरणकारणं धारणा ।
यथा—सैनेयं बलाका पूर्वाक्षे यामहमद्राक्षमिति । — अवाय क्रानके
द्वारा जानी गयी नस्तुका जिस (संस्कारके घ./१) कारणसे कालानत्तरमें बिस्मरण नहीं होता उसे धारणा कहते हैं। (रा.ना.१/१६/४/६०/८); (घ.१/१.१.११८/३६४/४), (घ.६/१, ६-१,१४/१८/७); (घ.६/४,
१.४६/१४४/७), (ध.१२/६,६,३३/२३३/४); (गो. जी./मू.३०६/६६५),
(नया-दी./२/९११/३२/७)

### २. धारणा ईहा व अवायरूप नहीं है

घ,१३/५.५,३३/२३३/१ धारणापच्चओ कि वनसायसहतो कि णिच्छय-सहतो ति। पढमपनले धारणेहापचयाणमेयत्तं, भेदाभावादो । निदिए धारणावायपचयाणमेयत्तं, णिच्छयभावेण दोण्णं भेदाभावादो ति। ण एस दोसो, अवेदवरथुलिगग्गहणदुनारेण कालंतरे अविस्मरणहेदु-संस्कारजण्णं विण्णाणं धारणेति अन्भुनगमादो ।—पश्न-धारणा ज्ञान क्या व्यवसायरूप है या क्या निश्चयस्त्रहूप है। प्रथमपह्ने स्वीकार करने पर धारणा और ईहा ज्ञान एक हो जाते हैं, क्योंकि उनमें कोई भेद नहीं रहता। दूसरे पक्षके स्वीकार करनेपर धारणा और अवाय ये दोनों ज्ञान एक हो जाते हैं, क्योंकि निश्चयभावकी अपेक्षा दोनोंमें कोई भेद नहीं है। उत्तर—यह कोई दोष नहीं है; क्यों कि अवायके द्वारा वस्तुके लिंगको ग्रहण करके उसके द्वारा उसके द्वारा कालान्तरमें अविस्मरणके कारणभूत संस्कारको उरपन्न करने-वाला विज्ञान धारणा है, ऐसा स्वीकार किया है।

#### ६. घारणा अप्रमाण नहीं है

घ. १३/४,४.३३/२३३/४ म चेहं गहिदगगाहि चि अप्यमाणं, अविस्तरण-हुदुर्लिगगगहिस्स गहिदगहणचाभाषादो। —यह गृहीतप्रांही होने-से अप्रमाण है, ऐसा नहीं माना जा सकता है; क्योंकि अविस्मरणके हेसुसूत लिंगको प्रहण करनेवाला होनेसे यह गृहीतप्राही नहीं ही सकता।

#### ७. ध्यान विषयक धारणाका कक्षण

म.पु./२१/२२७ धारणा भुतनिर्विष्टभीजानामवधारणस् । ⇒शाक्षामें वत-सामे हुए मीजाक्षरीका अवधारण करना धारणा है ।

स.सा./ता. मृ./३०६/३८४/११ पञ्चनमस्कारप्रभृतिमन्त्रप्रतिमादिवहिर्द्रच्या-वलम्बनेन चित्तस्थरीकरणं धारणा। —पंचनमस्कार आदि मन्त्र तथा प्रतिमा आदि बाह्य द्रव्योंके आलम्बनसे चित्तको स्थिर करना भारणा है।

#### **५. अन्य सम्बन्धित विदय**

१. धारणाके शानपनेकी सिद्धि। —दे० ईहा/३।

२. भारणा व श्रुतशानमें अन्तर । —दे० श्रुतशान/1/३।

भारणाञ्चानको मतिशान कहने सम्बन्धी शंका समाधान

— दे० मतिज्ञान/३ ।

४. अवग्रह आदि तीनों ज्ञानोंकी उत्पत्तिका हम ।-दे॰ मतिज्ञान/३

भारणा शानका जधन्य व उत्कृष्ट काल । —दे० ऋडि/२/३।

६. ध्यान योग्य पांच भारणाओंका निर्देश । 🔑 🗝 पण्डस्थ ।

७. आग्नेदी आदि धारणाओंका स्वरूप। - दे० वह वह नाम।

**भारणी**—विजयार्घकी उत्तर श्रेणीका एक नगर —दे० विद्याधर ।

**व्हारा**—सर्व धारा, वर्गधारा आदि अनेको विकल्प ।

- <del>दे</del>० गणित/II/५/२।

**घारा चारण**—एक ऋद्धि--दे० ऋदि/४/७।

बारा नगरी - वर्तमान 'धार' - (म.पु /प्र-४१/पं. पन्नातात )

धारा वाहिक ज्ञान—दे॰ श्रुतज्ञान/1/१।

**भारिणी**—एक औषध विद्या —हे० विद्या ।

#### बोर—

निक्सा./ता.वृ./७३ निक्तिक्षोरोपसर्गविजयोपार्जितधीरगुणगम्भीराः। == समस्त घोर उपसर्गोपर विजय प्राप्त करते हैं, इसलिए घीर और. गुमगम्भीर (वे आचार्य) होते हैं।

भा.पा./टो./४३/१६६/१२ ध्मेयं प्रति धियं बुद्धिमीरयति प्रेरयतीति धीर इति व्युपदिश्यते । —ध्येयोंके प्रति जिनकी बुद्धि गमन करती है या प्रेरणा करती है उन्हें धीर कहते हैं।

**भुवसेन**-दे० भ्रुवसेन।

भूप दशमी तत धूपदशिम वत धूप दशीग । सेवो जिन हिग भान अभंग । (यह वत श्वेताम्बर आम्नायमें प्रचलित है।) (वत-विधान संग्रह/पृ. १३०); (नवलसाहकृत वर्द्धमान पुराण)

भूमकेतु--- १. एक मह--वे० ग्रह । २. (ह.पु./४३/रखोक) पूर्वभवमें वरपुरका राजा बोरसेन था।१६३। वर्तमान भवमें स्त्री वियोगके

कारण अञ्चानतप करके दैव हुआ।२२१। पूर्व वैरके कारण इसने प्रधाननको चुराकर एक पर्वतकी शिलाके नीचे दना दिया।२२२।

**धूम चारण—**देव ऋद्धि/४।

धूम दोध---१. आहारका एक दोष --दे० आहार/II/४। २. वस्ति-काका एक दोष---दे० वस्तिका।

#### घुमप्रभा—

स.सि./१/१/२०३/८ धूमप्रभा सहचरिता भूमिधू मप्रभा । = जिस पृथिवी-की प्रभा धुआँके समान है वह भूमि धूमप्रभा है। (ति. प./२/२१), (रा.वा./१/१/१८१/११)

ज. प./११/१२१ अनसेसा पुढवीजो मोद्रव्या होति पंक्रमहुनाछो। ≂रक्षप्रभाको छोड़कर (नरककी) श्रेष छः पृथिवियोंको पंक महुन भानना चाहिए।

\* इस पृथिवीका विस्तार —दे० लोक ki

★ इसके अवस्थान नकशे — दे० लोक/७।

थुलिकलशाभिषेक—दे० प्रतिष्ठा विधान ।

भूलिशास-समबहारणका प्रथम कोट-दे० समबहारण ।

वृतिराष्ट्र --- (पा,पु./सर्ग/श्लोक) भीष्मके सौतेले भाई व्यासका पुत्र था। (७/११७)। इसके दुर्योधन आदि सौ कौरव पुत्र थे। (६/१८३-२०१)। मुनियाँसे भावी युद्धमें उन पुत्रोंकी मृत्यु जानकर दीक्षित हो गया। (१०/१२-१६)

भृति-दे॰ संस्कार/२।

मृति ( देवी )—१, निषध पर्वतपर स्थित तिर्गित्त हद व घृति कूटकी स्वामिनी देवी—दे० लोक १/४ २, रुचक पर्वत निवासिनी एक दिक्कुमारी देवी। —दे. लोक/१/१३।

**घृति भावना**—रे॰ भावना/२।

भृतिषेण --- भृतावतारकी पट्टानतीके अनुसार आप भद्रवाह प्रथम (भृतकेवली) के परचाद सातवें ११ अंग १० पूर्वधारी थे। समय---वी.नि, २६४-२८२; (ई.पू. २६३-२४४)-- दे० इतिहास/४/४।

**घेदत-**दे० स्वर ।

विर्मा --- भरत क्षेत्र आर्यखण्डकी एक नदी। --दे० मनुष्म/४।

ध्याता --- धर्म व शुक्तध्यानोंको ध्यानेवाले योगीको ध्याता कहते हैं।
 उसीकी विशेषताओंका परिचय यहाँ दिया गया है।

### १. प्रसस्त ध्वातामें श्लाम सम्बन्धी नियम व स्वष्टीकरण

स्त.सू./६/३७ शुक्खे चार्चे पूर्व निषः ।१७।

स.सि./१/३०/४६१/४ आवे शुक्तभ्याने पूर्वविदो भनतः श्रुतकेवित्त इत्पर्धः । (नेतरस्य (रा.वा.)) चश्चकेन धर्म्ममि समुच्योमते । — शुक्तध्यानके भेदोंमेंसे आदिके दो शुक्तध्यान (पृथक्तव व एकत्व वितर्कवीचार) पूर्वविद्व अर्थात् श्रुतकेनश्चीके होते हैं अन्यके नहीं । सूत्रमें हिये गये 'च' शब्दसे धर्म्यध्यानका भी समुच्यय होता है । (अर्थात् शुक्तध्यान तो पूर्वविद्वको ही होता है परन्तु धर्मध्यान पूर्वविद्वको भी होता है और अन्वश्रुतको भी ।) (रा.वा./१/३०/१/६३२/१०)

घ.१३/६.४.२६/६४/६ चउदस्सपुम्बहरो वा [दस] जबपुन्बहरो वा, जाणेण विणा अणवगम-जवपमत्वस्स माणाणुनवसीदो ।···चोहस-दस-ववपुम्बेहि विणा धोषेण वि गंधेण जबपमस्थावगमीवसंभादो । ज, धोवेण गंधेण जिस्सेसमबर्गसुं बीजबुद्धिसुजिबी मोस्ण अण्डेसिमु- वायाभावादो । ... ण च दव्वसुदेण एथ्य अहियारो, पोग्नलियारस्स जडस्स णाणोवित्यभूदस्स सुद्धितिरोहादो । योवदव्यसुदेण अवगया-सेस-णवपयस्थाणं सिवभूदिआदिकी अबुद्धीणं उम्प्राणाभावेण मोक्खा-भ्रावप्संगादो । योवेण णाणेण जिंद उम्प्राणं होदि तो खवगसेष्ठि-अवसमसेष्ठिणमप्पाओग्गधम्म उम्राणं चेव होदि । चोद्दस-दस-णवपुव्य-हरा पुण धम्मसुक्क उम्प्राणं वोण्णं पि सामित्तसुवणमंति, अविरोहादो । तेण तेसि चेव एस्थ णिहे सो कदो । —जो चौदह पूर्वोको घारण करनेवाला होता है, वह ध्याता होता है, क्योंकि इतना ज्ञान हुए बिना, जिसने नौ पदार्थोंको भली प्रकार नहीं जाना है, उसके ध्यानकी उत्पत्ति नहीं हो सकती है । प्रश्न — चौदह, दस और नौ पूर्वोके बिना स्तोकप्रक्थसे भी नौ पदार्थ विषयक ज्ञान देखा जाता है । उत्तर —नहीं, क्योंकि स्तोक प्रन्थसे बीजशुद्ध सुनि हो पूरा जान सकते हैं, उनके सिवा दूसरे सुनियोंको जाननेका कोई साधन नहीं है । (अर्थास् जो बीजशुद्ध नहीं हैं वे बिना श्रुतके पदार्थोंका ज्ञान करनेको समर्थ नहीं हैं) और इञ्चश्रुतका यहाँ अधिकार नहीं है ।

क्यों कि झानके उपलिंगभूत पुद्दगलके विकारस्वस्य जड़क्स्तुको भूत (झान) महननेमें बिरोध आता है। प्रश्न—स्तोक द्रव्यश्रुतसे नौ पदार्थों को पूरी तरह जानकर शिवभूति आदि भीजबुद्धि मुनियों के ध्यान नहीं माननेसे मोक्षका अभाव प्राप्त होता है। उत्तर—स्तोक झानसे यदि ध्यान होता है तो वह सपक व उपशमश्रेणीके अयोग्य वर्मध्यान ही होता है (ध्वसाकार पृथक्त वितर्कवीचारको धर्मध्यान मानते हैं—दे० धर्मध्यान/१/४-६) परन्तु चौदह, इस और नौ पूर्वों के बारी तो धर्म और शुक्त दोनों ही ध्यानों के स्वामी होते हैं। क्यों कि ऐसा माननेमें कोई विरोध नहीं आता। इसलिए उन्हें का यहाँ निर्वेश किमा गमा है।

म.पू./२१/१०१-१०२ स चतुर्दशपूर्वक्को दशपूर्वघरोऽपि ना । नवपूर्वघरो वा स्याह ध्याता सम्पूर्णलक्षणः ।१०१। श्रुतेन विकलेनापि स्याह ध्याता सामग्री प्राप्य पुष्कलास् । क्षपकोपशमश्रेण्योः उत्कृष्टं ध्यान-मृच्छति ।१०४। —यदि ध्यान करनेवाला सुनि चौदह पूर्वका, या दश पूर्वका, या नौ पूर्वका जाननेवाला हो तो वह ध्याता सम्पूर्व सहाणोसे युक्त कहलाता है ।१०१। इसके सिवाय अण्पश्रुतक्कानी असिशय बुद्धिमान् और श्रेणीके पहले पहले धर्मध्यान धारण करनेवाला उत्कृष्ट सुनि भी उत्तम ध्याता कहलाता है ।१०२।

स,सा,शा.व.११०/२२/११ ननु तहि स्वसंवेदनज्ञानविनारिमन् कालेऽपि श्रुतकेवली भवति । तज्ञः यादृशं पूर्वपुरुषाणां शुवलध्यानरूपं स्वसंवेदन-ज्ञानं तादृशमिदानीं नास्ति किन्तु धर्मध्यानयोग्यमस्तीति । = प्रश्न-स्वसंवेदनज्ञानके वलसे इस कालमें भी श्रुतकेवली होने चाहिए । उत्तर-नहीं, वयोंकि जिस प्रकारका शुवलध्यान रूप स्वसंवेदन पूर्वपुरुषोंके होता था, उस प्रकारका इस कालमें नहीं होता । केवल धर्मध्यान योग्य होता है ।

त्र.सं/टी./१७/२३२/६ यथोक्तं दशचतुर्वशपूर्वगतश्रुतञ्चानेन ध्यानं भवति तदप्युत्सर्गवचनस् । अपवादव्याख्यानेन पुनः पञ्चसमितित्रिगुसिप्रति-पादकसारभूतश्रुतेनापि ध्यानं भवति । —तथा जो देसा कहा है, कि 'यस तथा चौदह पूर्वतक श्रुतज्ञानसे ध्यान होला है, वह उत्सर्ग वचन हैं। अपवाद व्याख्यानसे तो पाँच समिति और तीन गुप्तिको प्रतिपादन करनेवाले सारभूसश्रुतज्ञानसे भी ध्यान होता है। (पं.का./ ता.वृ./१४६/२१२/६); (और भी दे० श्रुतकेवली)

#### २. प्रधास्त ध्यानसामान्य योग्य ध्याता

भ्राप्त १३/४,४,२६/६४/६ तथ्य उत्तमसंघडणो ओघमतो ओघमूरो चोहस्स-पुत्रवहरो वा [दस] णवपुत्रवहरो वा। —जो उत्तम संहननवाला, निसर्गसे बलशाली और सूर, तथा चौदह या दस या नौ पूर्वको भारण करनेवाला होता है वह ध्याता है। (म.पु./२१/६४) ४९३

- म.पु /२१/८६-०० दोरोत्सारितदुध्यनि दुर्वेश्या. परिवर्जयन् । लेश्याविशुद्धिमालम्ब्य भावयन्नप्रमत्तताम् ।०६। प्रज्ञापारमितो योगी ध्याता
  स्याद्धीनलान्वितः । सूत्रार्थलम्बनो घीर. सोदाशेषपरीषहः ।६०। अपि
  चोद्धृतसंवेगः प्राप्तनिर्वेदभावनः । वैराग्यभावनोरकपति पश्यम्
  भोगानतर्णकान् ।८८। सम्यग्ज्ञानभावनापास्तिमध्याज्ञानतमोघनः ।
  विशुद्धदर्शनापोद्धगादिमध्यात्वश्रव्यकः ।६। =आर्त व रौद्र ध्यानोसे
  दूर, अशुभ नेश्याओंसे रहित, लेश्याओकी विशुद्धतासे अवलम्बित,
  अप्रमत्त अवस्थाकी भावना भानेवाला ।८६। बुद्धिके पारको प्राप्त,
  योगी, बुद्धिवत्तयुक्त, सूत्रार्थ अवलम्बी, धीर वीर, समस्त परीषहींको सहनेवाला ।८७। संसारसे भयभीत, वैराग्य भावनाएँ मानेवाला,
  वैराग्यके कारण भोगोपभोगकी सामग्रीको अनृप्तिकर देखता हुआ
  ।८८। सम्यग्जानको भावनासे मिथ्याज्ञानरूपी गाद अन्धकारको नष्ट
  करनेवाला, तथा विशुद्ध सम्यग्दर्शन द्वारा मिथ्या शल्यको दूर भगाने
  वाला, मुनि ध्याता होता है। ।६। (दे० ध्याता/४ त. अनु.)
- झ,सं-/मू./४७ तबसुदवदवं चेदा भाणरह धुरंघरो हवे जम्हा। तम्हा तिस्य णिरदा तल्लद्धीए सदा होह। व्यव्यों कि तप वत और श्रुतज्ञानका धारक आत्मा ध्यानरूपी रथकी धुराको धारण करनेवाला होता है, इस कारण हे भव्य पुरुषो! तुम उस ध्यानकी प्राप्तिके लिए निरन्तर तप श्रुत और वतमें तत्पर होओ।
- चा.सा./१६७/२ ध्याता…गुप्तेन्द्रियश्च । चप्रशस्त ध्यानका ध्याता मन बचन कायको वशमें रखनेवाला होता है ।
- हा./अ मुसुक्षुर्जन्म निर्विण्णः शान्तिचित्तो वशी स्थिरः। जिताक्षः संवृतो धीरो ध्याता शास्त्रे प्रशस्यते ।६। ≔सुप्रुक्षु हो, संसारसे विरक्त हो, शान्तिचित्त हो, मनको वश करनेवाला हो, शरीर व आसन जिसका स्थिर हो, जितेन्द्रिय हो, चित्त सवरयुक्त हो (विषयों में विकल न हो), धीर हो, अर्थाच उपसर्ग आनेपर न डिंगे, ऐसे ध्याताको ही शास्त्रों में प्रशंसा की गयो है। (म.पु/२१/१०-१४); (हा./२७/३)

### ध्याता न होने योग्य व्यक्ति

- हा./४/ श्लोक नं. केवल भावार्थ —जो मायाचारी हो ।३२। मृनि होकर भी जो परिग्रहघारी हो ।३३। ख्याति लाभ पूजाके व्यापारमें आसक्त हो ।३६। 'नौ सौ चूहे खाके बिल्ली हजको चली' इस उपाख्यानको सत्य करनेवाला हो ।४२। इन्द्रियोंका दास हो ।४३। विरागताको प्राप्त न हुआ हो ।४४। ऐसे साधुओंको घ्यानके प्राप्ति नही होती ।
- हा /श/६२ एते पण्डितमानिनः शमदमस्वाध्यायिनतायुताः, रागदि-ग्रहमिता यतिगुणप्रध्वंसतृष्णाननाः। व्याकृष्टा विषयेभदैः प्रमुदिताः शङ्काभिरङ्गीकृता, न ध्यानं न विषेचनं न च तपः कर्तुं वराकाः क्षमाः ।६२। = जो पण्डित तो नहीं है, परन्तु अपनेको पण्डित मानते हैं, और शम, दम, स्वाध्यायसे रहित तथा रागद्वेषादि पिशाचोंसे वंचित हैं, एवं मुनिपनेके गुण नष्ट करके अपना मुँह काला करनेवाले हैं, विषयोंसे आकर्षित, मदोंसे प्रसन्न, और शंका सन्देह शल्यादिसे प्रस्त हों, ऐसे रंक पुरुष न ध्यान करनेको समर्थ है, न भेदझान करनेको समर्थ हैं और न तप हो कर सकते हैं।
- दे॰ मंत्र—(मन्त्र यन्त्रादिकी सिद्धि द्वारा वशीकरण आदि कार्योंकी सिद्धि करनेवालोंको ध्यानकी सिद्धि नहीं होती)
- दे० धर्मध्यान/२/३ (मिध्यादृष्टियोंकोयथार्थ धर्म व शुक्तध्यान होना सम्भव नहीं है)
- दे अनुमव/४/५ (साधुको हो निश्चयध्यान सम्भव है गृहस्थको नहीं, क्योंकि प्रवंचग्रस्त होनेके कारण उसका मन सदा चंचल रहता है।

### 8. धर्मध्यानके योग्य ध्याता

का.अ./मू./४७६ धम्मे एयग्मणो जो णिव वेदेदि पंचहा विसयं। वेरगमओ णाणी धम्मज्काणं हवे तस्स १४७६। =जी ज्ञानी पुरुष

- धर्ममे एकाम्रमन रहता है, और इन्द्रियोके विषयोका अनुभव नहों करता, उनसे सदा विरक्त रहता है, उसीके धर्मध्यान होता है। (दे०ध्याता/२ में ज्ञा./४/६)
- त, अनु /४१-४५ तत्रासन्नीभवन्युक्तिः किंचिदासाद्य कारणम् । विरक्तः कामभोगेम्यस्यक्त-सर्वपरिग्रहः ।४१। अभ्येत्य सम्यगाचार्यं दीक्षां जैनेश्वरीं श्रित'। तलोसंयमसंपन्न∙ प्रम⊧दरहिर्ताशयः ।४२। सम्य-ग्निर्णोत्तजीवादिध्येयवस्तुव्यवस्थितिः । आर्त्तरीद्रपरित्यागाल्लब्ध-चित्तप्रसक्तिकः ।४३: मुक्तस्रोक्द्वयापेक्षः सोढाऽशेषपरीपहः । अनुष्ठित-क्रियायोगो ध्यानयोगे कृतोद्यमः ।४४। महासन्त्रः परित्यक्तदुलेश्या-Sशुभभावनाः । इतीद्वरतक्षणो ध्याता धर्मध्यानस्य संमतः ।४४। -धर्मध्यानका ध्याता इस प्रकारके लक्षणीवाला माना गया है-जिसकी मुक्ति निकट आ रही हो, जो कोई भी कारण पाकर काम-सैवा तथा इन्द्रियभोगोसे विरक्त हो गया हो, जिसने समस्त परि-ग्रहका त्याग किया हो, जिसने आचार्यके पास जाकर भले प्रकार जैनेश्वरी दीक्षा धारण की हो, जो जैनधर्ममें दीक्षित होकर मुनि बना हो, जो तप और संयमसे सम्पन्न हो, जिसका आश्रय प्रमाद रहित हो, जिसने जीबादि ध्येय वस्तुकी ब्यबस्थितिको भने प्रकार निर्णीत कर लिया हो, आर्च और रीद्र ध्यानोंके त्यागसे जिसने चित्तको प्रसन्नता प्राप्त की हो, जो इस लोक और परलोक दोनोंको अपेक्षासे रहित हो, जिसने सभी परिषहोंको सहन किया हो, जो क्रियायोगका अनुष्ठान किये हुए हो (सिद्धभक्ति आदि क्रियाओं के अनुष्ठानमें तत्पर हो।) ध्यानयोगमें जिसने उद्यम किया हो (ध्यान लगानेका अभ्यास किया हो), जो महासामर्थ्य-वान हो, और जिसने अशुभ लेश्याओ तथा बुरी भावनाओंका त्याग किया हो । (ध्याता/२/में म.पू.)
- और भी दे० धर्म्यध्यान/१/२ जिनाज्ञापर श्रद्धान करनेवाला, साधुका गुण कीर्तन करनेवाला, दान, श्रुत, शील, संयममें तत्पर, प्रसन्न चित्त, प्रेमी, शुभ योगी, शास्त्राभ्यासी, स्थिरचित्त, वैराग्य मावनामें भानेवाला ये सब धर्मध्यानीके बाह्य व अन्तरंग चिद्व है। शरीरकी नीरोगता, विषय लम्पटता व निष्टुरताका अभाव, शुभ गन्ध, मलम्पूत्र अन्प होना, इत्यादि भी उसके बाह्य चिद्व है।
- दे० धर्मध्यान/१/३ वेराग्य, तत्त्वज्ञान, परिग्रह त्याग, परिषहजय, कथाय निग्रह आदि धर्मध्यानकी सामग्री है।

#### अ. शुक्कध्यान योग्य ध्याता

ध.१३/५,४,२६/गा.६७-७१/८२ अभयासंमोहिबवेगिवसरगा तस्स होति लिंगाई । लिंगिजइ जेहि मुणी सुक्कडभाणेवगयचित्तो । ६०। चालिजह वीहेइ व धीरो ण परीसहोवसगोहि । सुहुमेसु ण सम्मुज्फइ भावेसु ण देवमायासु । ६८। देह विचित्तं पेच्छइ अप्पाणं तह य सब्वसंजोए । वेहोनहिनोसार्ग णिस्संगो सन्त्रदो कुणदि । ६१। ण कसायसमुत्थेहि वि बाहिज्जइ माणसेहि दुक्लेहि । ईसाविसायसोगादिएहि काणोव-गयचित्तो १७०। सीयायवादिएहि मि सारीरेहिं बहुप्पयारेहिं। णो नाहिज्जह साह भेयम्म सुणिचलो संता ।७१। - अभय, असंमोह, विवेक और विसर्ग ये शुक्रध्यानके लिग हैं, जिनके द्वारा शुक्रध्यान-को प्राप्त हुआ चित्तवाला मुनि पहिचाना जाता है।६७। वह धीर परिषहीं और उपसर्गोंसे न तो चलायमान होता है और न डरता है, तथा वह सूक्ष्म भावों व देवमायामें भी सुग्ध नहीं होता है।६०। वह देहको अपनेसे भिन्न अनुभव करता है, इसी प्रकार सब तरहके संयोगोंसे अपनी आत्माको भी भिन्न अनुभव करता है, तथा निः-संगृहुआ वह सब प्रकारसे देह व उपाधिका उत्सर्ग करता है। ६१। ध्यानमें अपने चित्तको लीन करनेदाला, वह कवायोंसे उत्पन्न हुए ईष्या, विषाद और शोक अपदि मानसिक दु'खोसे भी नहीं बाँधा जाता है। ७०। ध्येयमें निश्चल हुआ वह साधु शीत व आतप आदि बहुत प्रकारकी बाधाओं के द्वारा भी नहीं बाँधा जाता है। ७१।

त अनु,/३६ वज्रसंहननोपेताः पूर्वश्रुतसमन्विताः। दध्युः शुक्कमिहातीताः श्रेण्यारोहणक्षमाः ।३६। —वज्रऋषभ संहननके घारक, पूर्वनामक श्रुतक्षानसे संयुक्त और उपशम व क्षपक दोनों श्रेणियोके आरोहण-में समर्थ, ऐसे अतीत महापुरुषोंने इस भूमण्डलपर शुक्कध्यानको ध्याया है।

### ६. ध्याताओं के उत्तम आदि भेद निर्देश

पं.का /ता.वृ /१७३/२६३/२६ तत्त्वानुशासनध्यानग्रन्थादी कथितमार्गेण जबन्यमध्यमोत्कृष्टभेदेन त्रिधा ध्यातारो ध्यानानि च भवन्ति । तदपि कस्मात् । तत्रैवोक्तमास्ते द्रव्यक्षेत्रकालभावरूपा ध्यानसामग्री जघन्यादिभेदेन त्रिधेति वचनात्। अथवातिसंक्षेपेण द्विधा ध्यातारो भवन्ति शुद्धात्मभावना प्रारम्भका पुरुषाः सूक्ष्मसविकल्पावस्थायाः प्रारब्धयोगिनो भण्यन्ते, निर्विकरपशुद्धात्मावस्थायां पुनर्निष्पन्न-योगिन इति संक्षेपेणाध्यात्मभाषया ध्यातृध्यानध्येयानि ः ज्ञातव्याः । तत्त्वानुशासन नामक ध्यानविषयक प्रत्थके आदिमे (दे० ध्यान) भेर) कहे अनुसार ध्याता व ध्यान ज्यन्य मध्यम व उत्कृष्टके भेदसे तीन-तीन प्रकारके हैं क्यों कि वहाँ ही उनका द्रवय क्षेत्र काल व भावरूप सामग्रीकी अपेक्षा तीन-तीन प्रकारका बताया गया है। अथवा अतिसंक्षेपसे कहें तो ध्याता दो प्रकारका है-प्रारन्धयोगी और निष्पन्नयोगी। शुद्धात्मभावनाको प्रारम्भ करनेवाले पुरुष सुक्ष्म सिंबकल्पावस्थामें प्रारब्धयोगी कहे जाते हैं। और निर्विकल्प शुद्धात्मावस्थामें निष्पन्नयोगी कहे जाते है। इस प्रकार संक्षेपसे अध्यातमभाषामें ध्याता ध्यान व ध्येय जानने चाहिए।

#### ७, अन्य सम्बन्धित विषय

- २. धर्म व शुक्लध्यानके ध्याताओंमें संहत्तन सम्बन्धी चर्चा । ---दे० संहतन ।
- चारों थ्यानोंके ध्याताओंमें भाव व लेश्या आदि ।
   चरे० वह बह नाम ।
- ४. चारों ध्यानोंका गुणस्थानोंकी अपेक्षा स्वामित्व । —दे० वह वह नाम ।
- अार्त रौद्र ध्यानोंके बाह्य चिह्न । —दे० वह वह नाम ।

#### ध्यान---

एकाप्रताका नाम ध्यान है। अर्थात् व्यक्ति जिस समय जिस भाव-का चिन्तवन करता है, उस समय वह उस भावके साथ तन्मय होता है। इसलिए जिस किसी भी देवता या मन्त्र, या अहन्त आदिको ध्याता है, उस समय वह अपनेको वह हो प्रतीत होता है। इसीलिए अनेक प्रकारके देवताओंको ध्याकर साधक जन अनेक प्रकारके ऐहिक फलोंकी प्राप्ति कर लेते हैं। परन्तु वे सब ध्यान आर्त व रौद्र होनेके कारण अप्रशस्त है। धर्म शुक्क ध्यान द्वारा शुद्धारमाका ध्यान करनेसे मोक्षकी प्राप्ति होती हैं, अतः वे प्रशस्त हैं। ध्यानके प्रकरणमें चार अधिकार होते हैं—ध्यान, ध्याता, ध्येय व ध्यानफल। चारोंका पृथक्-पृथक् निर्देश किया गया है।ध्यानके अनेकों भेद हैं, सबका पृथक्-पृथक् निर्देश किया गया

```
ध्यानके भेद व सक्क्षण
 ξ
      ध्यान सामान्यका छक्षण ।
 २
      एकाम चिन्तानिरोध रुक्षणके विषयमें शंका ।
      योगादिकी संक्रान्तिमें भी ध्यान कैसे ?
                                  ---दे० झुक्लध्यान/४/१ ।
 *
      पकाय चिन्तानिरोधका रुक्षण ।
                                          --दे० एकाग्र ।
      ध्यान सम्बन्धी विकल्पका तात्पर्य ।
                                         —दे० विकरप ।
 ₹
      ध्यानके भेद।
      अमशस्त, मशस्त व शुद्ध ध्यानीके रूक्षण ।
      आर्त रौद्रादि तथा पदस्य पिडस्थ आदि ध्यानौ
           सस्यन्धी ।
                                     -- दे० वह वह नाम।
 ₹
      ध्यान निर्देश
 १
      ध्यान व योगके अंगोंका नाम निर्देश।
      ध्याता, ध्येय, माणायाम आदि । —दे० वह वह नाम ।
 ₹
      ध्यान अन्तर्महूर्तसे अधिक नहीं टिकता ।
 ₹
      ध्यान व शान आदिमें क्यंचित् भेदाभेद ।
      ध्यान व अनुप्रेक्षा आदिमें अन्तर ।
                                     —दे० धर्मध्यान/३ ।
 ሄ
      ध्यान द्वारा कार्यसिद्धिका सिद्धान्त ।
      ध्यानसे अनेक लौकिक प्रयोजनोंकी सिद्धि 1
 ų
 Ę
      ऐहिक फलवाले ये सब ध्यान अप्रशस्त हैं।
      मोक्षमार्गमें यन्त्र-मन्त्रादिकी सिद्धिका निषेध।
                                           ---दे० मन्त्र ।
      ध्यानके लिए आवश्यक शानकी सीमा।
                                        – दे० ध्याता/१।
      अप्रशस्त व प्रशस्त ध्यानोंभें हेयोपादेयताका विवेक ।
      ऐहिक ध्यानोंका निर्देश केवल ध्यानकी शक्ति दर्शाने-
           के लिए किया गया है।
 Q
      पारमाधिक ध्यानका माहातम्य ।
      ध्यान फरु।
                                    —दे० वह वह ध्यान ।
      सर्व पकारके धर्म एक ध्यानमें अन्तर्भृत है।
१०
 ŧ
      ध्यानकी सामग्री व विधि
      द्रन्य क्षेत्रादि सामग्री व उसमें उत्कृष्टादिके विकल्प ।
      ध्यान योग्य मुद्रा, आसन, क्षेत्र व दिशा ।
 *
                                      —दे० कृत्तिकर्म/३ ।
      ध्यानका कोई निश्चित काल नही है।
 ₹
      ध्यान योग्य भाव ।
                                           —दे० ध्येय ।
      उपयोगके आलम्बनमूत स्थान ।
      ध्यानकी विधि सामान्य ।
 ሄ
      ध्यानमें वायु निरोध सम्बन्धी। —दे० प्राणायाम।
      ध्यानमें धारणाओका अवलम्बन ।
                                         --दे० पिंडस्थ ।
      अर्हतादिके चिन्तवन द्वारा ध्यानकी विधि ।
```

| 8        | ध्यानकी तन्मयता सम्बन्धी सिद्धान्त             |
|----------|------------------------------------------------|
| <b>!</b> | ध्याता अपने ध्यानभावसे तन्मय होता है ।         |
| २        | जैसा परिणमन करता है उस समय आत्मा वैसा ही       |
| ļ        | होता है।                                       |
| ₹        | आत्मा अपने ध्येयके साथ समरस हो जाता है।        |
| ¥        | अर्हतको ध्याता हुआ स्वयं अर्हत होता है।        |
| Leg.     | गरूड आदि तत्त्वोंकों ध्याता हुआ स्वयं गरूड आदि |
|          | रूप होता है।                                   |
| #        | गरुड आदि तत्त्वोंका स्वरूपा —दे०वह वह नाम।     |
| #        | जिस देव या शक्तिको ध्याता है उसी रूप हो        |
|          | जाता है। — हे० ध्यान/२/४,५।                    |
| દ્       | अन्य ध्येय भी आत्मामें आर्लेखितवत् प्रतीत      |
|          | होते हैं।                                      |
|          |                                                |
|          |                                                |
|          |                                                |

### १. ध्यानके भेद व लक्षण

#### १. ध्यान सामान्यका छक्षण

#### १. ध्यानका रूक्षण-एकाग्र चिन्ता निरोध

त.सू./१/२० उत्तमसंहननस्यैकाप्रचिन्तानिरोधो ध्यानमाऽन्तर्मृहूर्तात् ।२७। - उत्तम संहननवालेका एक निषयमें चित्तवृत्तिका रोकना ध्यान है, जो अन्तर्शृहूर्त काल तक होता है। (म.पु./२१/८), (चा सा./१६६/६), (प्र.सा./त.प्र./१०२), (त.अनु./१६)

स.सि./१/२०/४३१/द चित्तविक्षेपत्यागो ध्यानम् । = चित्तके विक्षेपका स्याग करना ध्यान है।

त. अतु. / १६ एका प्रग्रहणं चात्र वै यग्र्यिविनिवृत्तये। व्यग्नं हि ज्ञानमेव स्याह ध्यानमेका ग्रमुच्यते। १६१ = इस ध्यानके तक्षणमें जो एका ग्र-का ग्रहण है वह व्यग्रताक्ती विनिवृत्तिके लिए है। ज्ञान ही वस्तुतः व्यग्न होता है, ध्यान नहीं। ध्यानको तो एका ग्रकहा जाता है।

पं.ध /ड ,/च्थर अरपुनद्धानमेकत्र ने रन्तर्थेण कुत्रचित । अस्ति तहस्मान-मात्रापि क्रमो नाम्यक्रमोऽर्थतः ।च्थर। — किसी एक विषयमें निरन्तर रूपसे ज्ञानका रहना ध्यान है, और वह वास्तवमें क्रमरूप ही है अक्रम नहीं।

#### २. ध्यानका निश्चय रुक्षण-आत्मस्थित आत्मा

पं.का./मू./१४६ जस्स ण विज्जिदि रागी दोसी मोहो व जोगपरिकम्मो।

तस्स सुहासुहडहणो भाणमञ्जो जायए अगणी। = जिसे मोह और

रागद्वेष नहीं हैं तथा मन वचन कायरूप योगोंके प्रति उपेक्षा है,

उसे शुभाशुभको जलानेवाली ध्यानमय अग्नि प्रगट होती है।

त.अनु./७४ स्वातमानं स्वातमिन स्वेन ध्यायेत्स्वस्मै स्वतो यतः । षट्-कारकमयस्तस्माद्वध्यानमारमैव निश्चयात् ।७४। - चूँकि आत्मा अपने आत्माको, अपने आत्मामें, अपने आत्माके द्वारा, अपने आत्माके लिए, अपने-अपने आत्महेतुसे ध्याता है, इसलिए कर्ता, कर्म. करण, सम्प्रदान, अपादान और अधिकरण ऐसे षट्कारकरूप परिणत आत्मा ही निश्चथनयकी दृष्टिसे ध्यानस्वरूप है।

अन- धः/१/११४/१९७ इष्टानिष्टार्थमोहादिच्छेदाच्चेतः स्पिरं ततः । भ्यानं रत्नत्रयं तस्त्रान्मोक्षस्ततः सुख्य ।११४। = इष्टानिष्ट बुद्धिके मूल मोहका छेद हो जानेसे चित्र स्थिर हो जाता है। उस चित्र-की स्थितताको ध्यान कहते हैं।

#### २. एकाग्र बिन्ता निरोध लक्षणके विषयमें शंका

स. सि./१/२७/४४५/१ चिन्ताया निरोधो यदि ध्यानं, निरोधश्चाभावः, तेन ध्यानसस्त्वरविषाणवरस्यात् । नैष दोषः अन्यचिन्तानिवृत्त्य-पेक्षयाऽसदिति चोच्यते, स्वविषयाकारप्रवृत्तेः सदिति च; अभावस्य भावान्तरत्वाद्वधेरवङ्गरवादिभिरभावस्य बस्तुधर्भरवसिद्धधेशच । अथवा नायं भावसाधनः, निरोधनं निरोध इति । किं तर्हि। कर्म-साधनः 'निरुध्यत इति निरोध''। चिन्ता चासौ निरोधश्च चिन्ता-निरोध इति । एतदुक्तं भवति-ज्ञानमैवापरिस्पन्दाग्निशिखावदव-भासमानं ध्यानमिति। ≔प्रश्न-यदि चिन्ताके निरोधका नाम ध्यान है और निरोध अभावस्व रूप होता है, इसलिए गधेके सींगके समान ध्यान असत् उहरता है । उत्तर-यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि अन्य चिन्ताकी निवृत्तिकी अपेक्षा वह असद् कहा जाता है और खपने विषयरूप प्रवृत्ति होनेके कारण वह सत् कहा जाता है। क्यों कि अभाव भावान्तर स्वभाव होता है (तुच्छाभाव नहीं)। अभाव वस्तुका धर्म है यह बात सपक्ष सत्त्व और विपक्ष ठयावृत्ति इत्यादि हेतुके छंग आदिके द्वारा सिद्ध होती है (दे० सप्तभंगी)। अथवा यह निरोध शब्द 'निरोधनं निरोधः' इस प्रकार भावसाधन नहीं है, तो क्या है। 'निरुध्यत निरोध' - जो रोका जाता है, इस प्रकार कर्मसाधन है। चिन्ताका जो निरोध वह चिन्तानिरोध है। आशय बहु है कि निश्चल अग्निशिखाके समान निश्चल रूपसे अवभास-मान ज्ञान ही ध्यान है। (रा.बा/१/२७/१६-१७/६२६/२४), (विशेष दे० एकाग्र चिन्ता निरोध )

दे० अनुभव/२/३ अन्य ध्येयोंसे श्रुन्य होता हुआ भी स्वसंवेदनकी अपेक्षा शुन्य नहीं है।

### 3. ध्यानके भेद

१. मशस्त व अमशस्तको अपेक्षा सामान्य सेद

चा सा./१६७/६ तदेतचतुरङ्गध्यानमप्रशस्त-प्रशस्तभेदेन द्विविधं। = वह (ध्यासा, ध्यान, ध्येय व ध्यानफल रूप) चार अंगवाला ध्यान श्रप्रशस्त और प्रशस्तके भेदसे दो प्रकारका है। (म. पु/२१/२७), (ज्ञा./२१/१७)

शा./३/२७-२८ संक्षेपरुचिभिः सूत्रात्ति त्रिष्यातमिश्चयात । त्रिधैवाभिमतं केरिचयतो जीवारायस्त्रिधा ।२७। तत्र पुण्याशयः पूर्वसद्विपक्षोऽशुभाशयः । शुद्धोपयोगसंज्ञो यः स तृतीय प्रकीर्तितः ।२८।

कतने ही संक्षेपरुचिवालोंने तीन प्रकारका ध्यान माना है,
क्योंकि, जीवका आशय तीन प्रकारका ही होता है ।२७। उन तीनोंमें
प्रथम तो पुण्यस्प शुभं आशय है और दूसरा उसका विपक्षी पापस्प
आशय है और तीसरा शुद्धोपयोग नामा आशय है।

२. आर्त रौद्रादि चार भेद तथा इनका अपशस्त व प्रशस्तमें अन्तर्भाव---

स. सू /६/२८ आर्तरी द्रधम्ये शुक्तानि ।२८। = ध्यान चार प्रकारका है-आर्त रीद्र धम्ये और शुक्त । (भ. आ. सू./१६६६-१७००) (म. पु./ २१/२८); (ज्ञा. सा./१०); (त. अनु./३४); (अन. ध./७/१०३/ ७२७)।

मु, आ./३६४ अट्टंच रुद्दसिह्यं दोण्णिव भाणाणि अप्पस्तथाणि।
धम्मं सुक्कंच दुवे पसत्थभाणाणि णेयाणि।३६४। ⇒आर्तध्यान और
रौद्रध्यान ये दो तो अप्रशस्त हैं और धम्यंशुक्त ये दो ध्यान प्रशस्त
हैं। (रा. वा./६/२८/४/६२७/३३); (ध. १३/४,४.२६/८०/११ में
केवल प्रशस्तध्यानके ही दो भेदोंका निर्देश है); (म. पु./२१/२७);
(भा. सा./१६७/३ तथा १७२/२) (ज्ञा. सा./२४/२०) (ज्ञा./२४/२०)

#### ४. अप्रशस्त प्रशस्त व शुद्ध ध्यानीके कक्षण

- म्. आ./६८१-६८२ परिवारहिड्ढसक्कारपूर्यणं असणपाण हेऊ वा। लयणस्यणासणं भत्तपाणकामहहेऊ वा।६८१। आज्ञाणिह समाणिक-त्तीवण्णणपहावणगुणट्ठं। भाणिमणघसस्थं मणसंकष्पो दु विस्रथो।६८१।
- हा./३/२६-३१ पुण्याशयवशाज्जातं शुद्धलेश्यावलम्बनात् । चिन्तनाद्वस्तु-तत्त्वस्य प्रशस्तं ध्यानमुच्यते ।२६। पापाश्चयवशानमोहान्मिध्यस्वाद्ध-स्तुनिभ्रमात् । कषायाज्जायतेऽजसमसद्भवानं शरीरिणाम् ।३०। क्षीणे रागादिसंताने प्रसन्ने चान्तरात्मनि । य' स्वह्नपोपज्ञम्भः स्याप्स-शुद्धारुयः प्रकीर्तितः ।३१। =१. पुत्रशिष्यादिके लिए, हाथी घोड़ेके लिए, आदरपूजनके लिए, भोजनपानके लिए, खुदी हुई पर्वतकी जगहके लिए, शयन-आसन-भिक्त व प्राणींके लिए, मैथुनकी इच्छाके लिए, आज्ञानिर्देश प्रामाणिकता-कीर्ति प्रभावना व गुणविस्तार के लिए-इन सभी अभिप्रायोंके लिए यदि कायोत्सर्ग करे तो मनका वह संकल्प अशुभ ध्यान है /म्. आ./ जोवोंके पापरूप आशयके वशसे तथा मोह मिध्याखकषाय और तत्त्वोंके अयथार्थरूप विश्वमसे उत्पन्न हुआ ध्यान अप्रशस्त व असमीचीन है।३०। (ज्ञाः/२४/१६) (और भी दे० अपध्यान )। २. पुण्यरूप आशयके वहासे तथा शुद्धलेश्याके आत्तम्बनसे और वस्तुके यथार्थ स्वरूप चिन्तवनसे उत्पन्न हुआ ध्यान प्रशस्त है। २१। (विशेष दे० धर्मध्यान/१/१)। ३, रागादिकी सन्तान-के क्षीण होनेपर अन्तर ग आरमाके प्रसन्न होनेसे जो अपने स्वरूपका अवलम्भन है, वह शुद्धध्यान है।३१: ( दे० अनुभव )।

### २. ध्यान निर्देश

### १. ध्यान व योगके अंगोंका नाम निर्देश

- घ. १३/५,४,२६/६४/६ तत्थज्काणे चत्तारि अहियारा होति घ्याता, ध्येयं, घ्यानं, घ्यानफलमिति । ⇒ध्यानके विषयमें <u>चार अधिकार हैं</u> —ध्याता, ध्येय, घ्यान और ध्यानफल। (चा सा./१६७/१) (म. पु./२१/८४) (ज्ञा /४/६) (त. अनु /३७)।
- म. पु /२१/२२३-२२४ षड्भेद योगवादी यः सोऽनुयोज्य समाहितै। योग कः कि समाधानं प्राणायामश्च की दशः ।२२३। का धारणा किमाध्यानं कि ध्येयं की दशी स्मृति। कि फलं कानि बीजानि प्रत्याहारोऽस्य की दशः ।२२४। जो छह प्रकारसे योगोंका वर्णन करता है. उस योगवादीसे विद्वात् पुरुषोको पूछना चाहिए कि योग क्या है ! समाधान क्या है । प्राणायाम कैसा है ! धारणा क्या है ! आध्यान (चिन्तवन) क्या है । ध्येय क्या है ! स्मृति कैसी है ! ध्यानका फल क्या है । ध्यानका बीज क्या है ! और इसका प्रत्याहार कैसा है । ।२२३-२२४।
- ज्ञा./२२/१ अथ कैश्चियमित्यमासनप्राणायामप्रत्याहारधारणाध्यानसमाध्य इत्यष्टावङ्गानि योगस्य स्थानानि ।१। तथान्धैर्यमित्यमाबपास्यासनप्राणायामप्रत्याहारधारणाध्यानसमाध्य इति षट् ।२। उत्साहान्निश्चयाहधैर्यात्संतोषात्तत्वदर्शनात् । मुनेर्जनपदत्यागात् षड्भियॉगः प्रसिद्धवति ।१। = कई अन्यमतो 'आठ अंग योगके स्थान है'
  ऐसा कहते है १. यम. २. नियम. ३. आसन. ४. प्राणायाम. १.
  प्रत्याहार, ६. धारणा. ७ ध्यान और प. समाधि । किन्हीं अन्यमतियोने यम नियमको छोड़कर छह कहे है १ आसन. २, प्राणायाम. ३. प्रत्याहार, ४. धारणा. ६ ध्यान. ६, समाधि । किसी अन्यने
  अन्य प्रकार कहा है १, उत्साहसे, २. निश्चयसे, ३. धैर्यसे, ४.
  सन्तोषसे, १. तत्त्वदर्शनसे, और देशके त्यागसे योगको सिद्धि
  होती है।

# ध्वान अन्तर्सुहूर्तसे अधिक नहीं टिक सकता

- ध. १३/१,४,२६/४९/७६ अंतोसुहुत्तमेत्तं चितावत्थाणमेगवरथुम्हि । छदुमरथाणं जमाणं ओगणिरोहो जिणाणं तु ।५१। चएक वस्तुमे अन्त-र्मृहुर्तकासतक चिन्ताका अवस्थान होना छद्यस्थोंका घ्यान है और योग निरोध जिन भगनाचुका ध्यान है ।५१।
- त. सु./१/२० ध्यानमान्तर्मृहृतीत ।२७।
- स. सि./१/२०४४१/१ इरयेनेन कालानधि कृतः । ततः परं दुर्धरत्ना-देकाम्रचिन्तायाः ।
- रा, बा ६/२%/२%/६२%/६ स्यादेतत् ध्यानोपयोगेन दिवसमासायवस्थान नाम्तर्मृहृतिदितिः तन्नः कि कारणम् । इन्द्रियोपवातप्रसंगातः ।— ध्यान अन्तर्मृहृतत्वक होता है । इससे कालको अवधि कर दी गयी । इससे ऊपर एकायचिन्ता दुर्धर है । प्रश्न—एक दिन या महीने भर तक भी तो ध्यान रहनेकी नात सुनी जाती है ! उत्तर—यह बात ठीक नहीं है, क्यों कि, इतने कालतक एक ही ध्यान रहनेमें इन्द्रियों का उपवात ही हो जायेगा।

### ३. ध्यान व ज्ञान आदिमें कथंचित् भेदाभेद

म. पु./२१/१६-१६ यद्यपि झानपर्यायो ध्यानात्व्यो ध्येयगोचरः । तथाण्येकाप्रसंदष्टो धत्ते बोधादि वान्यताम् ।१६। हर्षामषीदिवत् सोऽयं चिद्धमोऽण्यवबोधितः । प्रकाशते विभिन्नारमा कथंचित् स्तिमितारमकः
११६। च्यद्यपि ध्यान झानकी हो पर्याय है और वह ध्येयको विषय
करनेवाला होता है । तथापि सहवर्ती होनेके कारण वह ध्यान-झान,
दर्शन, मुख और वीर्यरूप व्यवहारको भी धारण कर लेता है ११६।
परन्तु जिस प्रकार चित्त धर्मरूपसे जाने गये हर्ष व क्रोधादि भिन्नभिन्न रूपसे प्रकाशित होते हैं, उसी प्रकार अन्तःकरणका संकोच
करनेरूप ध्यान भी चैतन्यके धर्मीसे कथंचित् भिन्न है ।१६।

# **४. ध्यान द्वारा कार्य सिद्धिका सिद्धान्त**

- त. अनु./२०० यो यत्कर्मप्रभुर्देवस्तद्वध्यानाविष्टमानसः । ध्याता तवारमको भूत्वा साधयत्यारम वाञ्छितम् ।२००। = जो जिस कर्मका स्वामी अथवा जिस कर्मके करनेमें समर्थ देव है उसके ध्यानसे व्याप्त चित्त हुआ ध्याता उस देवतारूप होकर अपना वाछित अर्थ सिद्ध करता है।
- दे० धर्मध्यान/६/८ (एकाग्रतारूप तन्मयताके कारण जिस-जिस पदार्थ -का चिन्तवन जीव करता है, उस समय वह अर्थात उसका ज्ञान तदाकार हो जाता है।—(दे० आगे ध्यान/४)।

### ५, ध्यानसे अनेकों छौकिक प्रयोधनोंकी सिद्धि

- हाः./३८/१२तो. सारार्थ अष्टपत्र कमलपर स्थापित स्पुरायमान आरमा व पमो अहँ ताणं के आठ अक्षरों को प्रत्येक दिशाके सम्मुख होकर क्रमसे आठ राश्रि पर्यन्त प्रतिदिन १९०० मार जपने से सिह आदि क्र्र जन्तु भी अपना गर्व छोड़ देते हैं ।६६-६६। आठ रात्रियाँ व्यतीत हो जाने-पर इस कमलके पत्रों पर वर्तनेवाले अक्षरों को अनुक्रमसे निरूपण करके देखें। तत्पश्चात यदि प्रणव सहित उसी मन्त्रको ध्यावै तो समस्त मनोवाञ्छित सिद्ध हों और यदि प्रणव (ॐ) से वर्जित ध्यावे तो मुक्ति प्राप्त करें।१००-१०२। (इसी प्रकार अनेक प्रकारके मन्त्रोंका ध्यान करनेसे,राखादिका विनाश, पापका नाश, भोगोंकी प्राप्ति तथा मोक्ष प्राप्ति तक भी होती है।१०३-११२।
- श्चा./४०/२मन्त्रमण्डलमुद्रादिशयोगैध्यति सुदातः सुरासुरनरवातं शोभयत्य-स्विलं क्षणात ।२। = यदि ध्यानी सुनि मन्त्र मण्डल सुदादि प्रयोगोंसे ध्यान करनेमें जबत हो तो समस्त सुर असुर और मनुष्योंके समूहको क्षणमात्रमें शोभित कर सकता है।

त. अनु./श्लो. नं. का सारार्थ — महामन्त्र महामण्डल व महामुद्राका आश्रय लेकर धारणाओं द्वारा स्वयं पार्श्वनाथ होता हुआ ग्रहों के विध्न दूर करता है। २०२। इसी प्रकार स्वयं इन्द्र होकर (दे० उपर नं, ४ वाला शीर्षक) स्तम्भन कार्यों को करता है। २०३-२०४। गरुड होकर विषकी दूर करता है, कामदेव होकर जगत्को वश करता है, अग्निरूप होकर शीतज्वरको हरता है, अमृत्रूप होकर वाह्जवरको हरता है, भ्रीरोदिध होकर जगको पुष्ट करता है। २०४-२०८।

तः अनु./२०६ किमत्र बहुनोक्तेन यद्यत्वर्म चिकीर्षति । तद्देवतामयो भूत्वा तत्त्विर्वत्यत्ययम् ।२०६। = इस विषयमें बहुत कहनेसे क्या. यह योगी जो भी काम करना चाहता है, उस उस कर्मके देवतारूप

स्वयं होकर उस उस कार्यको सिद्ध कर लेता है ।२०१।

त.अनु./श्लो.का सारार्थ -शान्तात्मा होकर शान्तिकर्मीको और क्रात्मा होकर क्रूरकर्मीको करता है ।२९०। आकर्षण, बशीकरण, स्तम्भन, मोहन, उच्चाटन आदि अनेक प्रकारके चित्र विचित्र कार्य कर सकता है ।२११-२१६।

#### ६. परन्तु ऐहिक फळवाळे ये सब ध्यान अप्रशस्त हैं

ज्ञा./४०/४ वहूनि कर्माण मुनिप्रवीरै विद्यानुवादात्प्रकटीकृतानि । असंख्यभेदानि कुतूहलार्थं कुमार्गकुष्यानगतानि सन्ति ।४। च्ज्ञानी मुनियोंने विद्यानुवाद पूर्वसे असंख्य भेदवाले अनेक प्रकारके विद्वेषण उच्चाटन आदि कर्म कौतूहलके लिए प्रगट किये हैं, परन्तु वे सब कुमार्ग व कुष्यानके अन्तर्गत हैं ।४।

त.अतु./२२० ठइध्यानं रौद्रमातं वा यदैहिकफलार्थिनाम्। =ऐहिक फलको चाहनेवालोके जो ध्यान होता है, वह या तो आर्तध्यान है या

रौद्रध्यान ।

#### ७. अप्रशस्त व प्रशस्त ध्यानोंमें हेयोपादेयताका विवेक

म.पु./२१/२६ हेयमायं द्वयं विद्धि दुध्यनि भववर्धनम् । उत्तरं द्वितयं ध्यानम् उपादेयन्तु योगिनाम् ।२६। = इन चारों ध्यानोंगेंसे पहलेके हो अर्थात् आर्त रौद्ध्यान छोड़नेके योग्य है, क्योंकि वे खोटे ध्यान हैं और संसारको बढानेवाले है, तथा आगेके हो अर्थात् धर्म्य और सुवलध्यान मुनियोंको ग्रहण करने योग्य है ।२६। (भ.आ./मू./१६६६-१७००/१६२०), (ज्ञा./२६/२१), (त.अतु /२४,२२०)

ज्ञा /४०/६ स्वप्नेऽपि कौतुकेनापि नासद्धधानानि योगिभि । सेव्यानि यान्ति बोजरवं यतः सन्मार्गहानये ।६। चयोगी सुनियोंको चाहिए कि (उपरोक्त ऐहिक फलवाले) असमोचीन ध्यानोंको कौतुक्से स्वप्न में भी न विचारों, क्योंकि वे सन्मार्गकी हानिके लिए बीजस्वरूप हैं।

## ८. ऐहिक ध्यानोंका निर्देश केवल ध्यानकी शक्ति दर्शानेके लिए किया गया है

ज्ञा /४०/४ प्रकटीकृतानि असंख्येयभेदानि कुत्ह्हलार्थम् । चध्यानके ये असरव्यात भेद कुत्हल भात्रके लिए मुनियोंने प्रगट किये हैं। (ज्ञा-/२८/१००)।

त.अनु./२१६ अत्रैव माग्रह कार्षुर्मेंद्रध्यानफलमेहिकम् । इदं हि ध्यान-माहारम्यरूयापनाय प्रदर्शितम् ।२१६। = इस ध्यानफलके विषयमें किसीको यह आयह नहीं करना चाहिए कि ध्यानका फल ऐहिक ही होता है, क्योंकि यह ऐहिक फल तो ध्यानके माहारम्यकी प्रसिद्धिके लिए प्रदर्शित किया गया है।

#### ९. पारमार्थिक ध्यानका माहात्म्य

भ.आ./मू./१८६१-१६०२ एवं कसायजुद्धंमि हवदि खवयस्स आउधं भाणं ।...।१८६२। रणभूमीए कवचं होदि उभाणं कसायजुद्धिम्म/... ।१८६३। वहरं रदणेमु जहा गोसीसं चदणं व गंधेसु। वेरुतियं व मणीणं तह उमाणं होइ खंवयस्स ११८६६। कषायोके साथ युद्धं करते समय ध्यान क्षपकके लिए आयुध व कवचके तुवय है ।१८६२-१८६३। जैसे रत्नोमें वजरत्न श्रेष्ठ है, सुगन्धि पदार्थीमें गोशीर्ष चन्दन श्रेष्ठ है, मणियोमे वैड्स्यमणि उत्तम है, वैसे ही झान दर्शन चारित्र और तपमें ध्यान हो सारभूत व सर्वोत्तृष्ट है।१८६६।

ज्ञा.सा./३६ पाषाणेस्वर्णं काष्ठेऽग्निः विनाप्रयोगैः। न यथा रख्यन्ते इमानि ध्यानेन विना तथात्मा ।३६। = जिस प्रकार पाषाणमें स्वर्ण और काष्ठमें अग्नि विना प्रयोगके दिखाई नहीं देती, उसी प्रकार ध्यानके

बिना आस्मा दिखाई नहीं देता।

अ.ग.शा./११/६६ तपांसि रौदाण्यानशं विधत्तां, शास्त्राण्यधीताम-खिलानि नित्यम्। धत्तां चिरत्राणि निरस्तलन्द्रोः, न सिध्यति ध्यानमृते तथाऽपि १६६। = निश्चित घोर तपश्चरण भले करोः, नित्य ही सम्पूर्ण शास्त्रोका अध्ययन भले करोः, प्रमाद रहित होकर चारित्र भले धारण करोः, परन्तु ध्यानके मिना सिद्धि नहीं।

हा। १८०१३.५ कुद्धस्याप्यस्य सामर्थ्यमिष्वन्तयं त्रिदशैरिषः। अनेक-विक्रियासारध्यानमार्गावलिम्बतः । ३। असावानन्तप्रधितप्रभवः स्व-भावतो यद्यपि यनत्रनाथः। नियुज्यमानः स पुनः समाधौ करोति विश्वं चरणायलीनम् । ६। अञ्चेक प्रकारकी विक्रियारूप असार ध्यानमार्गको अवसम्बन करनेवासे क्रोधीके भी ऐसी शक्ति उत्पन्त हो जाती है कि जिसका देव भी चिन्तवन नहीं कर सकते । ३। स्वभावसे हो अजन्त और जगन्त्रसिद्ध प्रभावका धारक यह आत्मा यदि समाधिमें जोडा जायेती समस्त जगतको अपने चरणीमें लीन कर सेता है। (केवलज्ञान प्राप्त कर सेता है)। ६। (विशेष दे० धर्म्य-ध्यान/४)

# १०, सर्व प्रकारके धर्म एक ध्यानमें अन्तर्भृत हैं

द्र.सं./म्./४७ दुविह पि मोक्खहेडं उभागे पाउणदि खं मुणी णियमा। तम्हा पयत्तिच्ता जूयं भाणं समन्भसह ।४७। — मुनिध्यानके करनेसे जो नियमसे निश्चय व व्यवहार दोनों प्रकारके मोक्षमार्गको पाता है, इस कारण तुम चित्तको एकाग्र करके उस ध्यानका अभ्यास करो। (त अतु./३३)

(और भी दे॰ मोक्षमार्ग/२४/; धर्म/२/३)
नि.सा./ता.व /११६ अतः पंचमहावतपंचसमिति त्रिगुप्ति प्रत्यारूपानपायश्चित्तालो चनादिकं सर्वं ध्यानमेवेति । रूअतः पंच
महावतः, पंचसमिति, त्रिगुप्तिः प्रत्यारूयान, प्रायश्चित और
आलोचना आदि सब ध्यान ही है ।

## ३. ध्यानकी सामग्री व विधि

# ध्यानकी द्रव्य क्षेत्रादि सामग्री व उसमें अल्कृष्टादि विकल्प

त् अनु /४८-४१ द्रव्यक्षेत्रादिसामग्री ध्यानोत्पत्तौ यतस्त्रिधा । ध्यातारस्त्रिविधारतस्मात्तेषां ध्यानान्यांप त्रिधा ।४८। सामग्रीत प्रकृष्टाया
ध्यातिर ध्यानमुत्तमम् । स्याज्जचन्यं जघन्याया मध्यमायास्तु
मध्यमग् ।४६। =ध्यानकी उत्पत्तिके कारणभूत द्रव्य क्षेत्र काल भाव
आदि सामग्री क्योंकि तीन प्रकार की है, इसलिए ध्याता व ध्यान
भी तीन प्रकारके हैं ।४८। उत्तम सामग्रीसे ध्यान उत्तम होता है,
मध्यम-से मध्यम और जवन्यसे जघन्य ।४६। (ध्याता/६)

## . ध्यानका कोई निविचत काळ नहीं है

ध. १२/४,२६/१६/६७ व टीका पृ.६६/६ अणियदकालो — सञ्चकालेस सुहपरिणामसंभवादो । एत्थ गाहाओ — 'कालो विसो चित्र जिंह जीगसमाहाणसुत्तम् लहङ् । ण हु दिवसणिसावेलादिणियमणं उकाइणो

#### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

समए ११६। = उस (ध्याता) के ध्यान करनेका कोई नियत काल नहीं होता, क्योंकि सर्वदा शुभ परिणामोंका होना सम्भव है। इस विषय-में गाथा है ''काल भी वही योग्य है जिसमें उत्तम रीतिसे योगका समाधान प्राप्त होता हो। ध्यान करनेवालोके लिए दिन रात्रि और बेला आदि रूपसे समयमें विसो प्रकारका नियमन नहीं किया जा सकता है। (म.पु./२१/८१)

और भी दे० कृतिकर्म/३/२ (देश काल आसन आदिका कोई अटल नियम नहीं है।)

# ३. उपयोगके आलम्बनमूत स्थान

रा.वा., १८/४४/१/६३४/२४ इत्येवमादिकृतपरिकर्मा साधुः, नाभेरूव हृदये मस्तकेऽन्यत्र वा मनोवृत्ति यथापरिचयं प्रणिधाय मुमुक्षुः प्रशस्त-ध्यानं ध्यायेत् । = इस प्रकार (आसन, मुद्रा, क्षेत्रादि द्वारा दे० कृतिकर्म/३) ध्यानकी तैयारी करनेवाला साधु नाभिके ऊपर, हृदयमें, मस्तकमें या और कहीं अभ्यासानुसार चित्त वृत्तिको स्थिर रखनेका प्रयत्न करता है। (म.पु./२१/६३)

ज्ञा./३०/१३ नेत्रद्वन्द्वे अवण्युगले नासिकाग्रे ललाटे, वक्त्रे नामौ शिरसि हृदये तालुनि भूयुगान्ते । ध्यानस्थानान्यमलमितिभिः कीर्तिताऽन्यत्र देहे, तेष्वेकस्मिन्विगतविषयं चित्तमालम्बनीयम् ।१३। ∞निर्मल बुद्धि आचार्योने ध्यान करनेके लिए—१, नेत्रयुगल, २. दोनों कान, ३. नासिकाका खप्रभाग,४ ललाट, ६० मुख, ६, नाभि,७, मस्तक, ६० हृदय, ६. तालु, १०, दोनों भौहोंका मध्यभाग, इन दश स्थानोंमेंसे किसी एक स्थानमे अपने मनको विषयोसे रहित करके आलम्बित करना कहा है। (बसु.आ./४६०); (गु.आ./२३६)

#### ४. ध्यानकी विधि सामान्य

ध.१३/६,४,२६/२---२६/६ किंचिद्दिष्टिमुपावत्तइत् जभेगे णिस्द्र-होओ। अप्पाणिम सर्दि संधित्तुं संसारमोक्खट्ठं (२८) पचाहरित्तु विसपिह इंदियाणं मणं च तेहितो अप्पाणिम मणं तं जोगं पणिधाय धारेदि ।२६) == १. जिसकी दृष्टि ध्येय (दे० ध्येय) में रुकी हुई है, वह बाह्य विषयसे अपनी दृष्टिको कुछ क्षणके लिए हटाकर संसारसे मुक्त होनेके लिए अपनी स्मृतिको अपनी आत्मामें लगावे १२८० इन्द्रियोको विषयोसे हटाकर और मनको भी विषयोसे दूरकर, समाधिपूर्वक उस मनको अपनी आत्मामें लगावे ।२६। (त.अनु./६४-६६)

ज्ञा./३०/६ प्रत्याहत पुनः स्वस्थं सर्वोपाधिविवर्जितम् । चेतः समत्वमा-पन्नं स्वस्मिन्नेव लयं व्रजेत् ।६। =२, प्रत्याहार (विषयोसे हटाकर मनको ललाट आदि पर धारण करना—दे० 'प्रत्याहार') से ठहराया हुआ मन समस्त उपाधि अर्थात् रागादिकरूप विकल्पोंसे रहित सम-भावको प्राप्त होकर आत्मामें हो स्वयको प्राप्त होता है।

ज्ञा./३१/३७.३६ अनन्यशरणोभूय स तस्मिरलीयते तथा । ध्यातृध्यानो-भयाभावे ध्येयेनैवयं यथा व्रजेत् ।३७। अनन्यशरणस्तद्धि तत्संलीनैक-मानसः । तदुगुणस्तत्स्वभावास्मा स तादात्म्याच संवसन् ।३६।

जा./१३/२-३ अविद्यावासनावेशिविशेषिववशास्त्रनाम् । योजयमानमिष स्विस्तृ न चेतः कुरुते स्थितिम् ।२। साक्षात्कर्तृ मतः क्षिप्रं विश्वतत्त्वं यथास्थितम् । विशुद्धि चात्मनः शश्वद्वस्तुधर्मे स्थिरीभवेत् ।३। = ३. वह ध्यान करनेवाला मुनि अन्य सबका शरण छोडकर उस परमारमस्वरूपमे ऐसा लीन होता है, कि ध्याता और ध्यान इन दोनोंके भेदका अभाव होकर ध्येयस्वरूपमे एकताको प्राप्त हो जाता है।३७। जब आत्मा परमात्माके ध्यानमें लोन होता है, तब एकी-करण कहा है, सो यह एकीकरण अनन्यशरण है। वह तह्गुण है अर्थात् परमात्माके ही अनन्त ज्ञानादि गुणरूप है, और स्वभावसे आत्मा है। इस प्रकार तादारम्यरूपसे स्थित होता है।३६। ४. अपनेमें जोड़ता हुआ भी, अविद्यावासनासे विवश हुआ चित्त जब

स्थिरताको धारणा नहीं करता ।२। तो साक्षाव बस्तुओं के स्वरूपका यथास्थित तत्काल साक्षाच करनेके लिए तथा आत्माकी विश्वद्धि करनेके लिए निरन्तर वस्तुके धर्मका चिन्तवन करता हुआ उसे स्थिर करता है।

विशेष दे० ध्येय—अनेक प्रकारके ध्येयोंका चिन्तवन करता है, अनेक प्रकारकी भावनाएँ भाता है तथा धारणाएँ धारता है।

## ५. अर्हतादिके चिन्तवन द्वारा ध्यानकी विधि

ज्ञा./४०/१७-२० वदन्ति यौगिनो ध्यानं चित्तमेवमनाकुलम् । कथं शिवत्वमापन्नमात्मानं संस्मरेन्धुनिः ।१७। विवेच्य तद्दगुणग्रामं तत्सरूपं निरूप्य च । अनन्तशरणो ज्ञानी तस्मिन्नेव स्वयं वजेत् ।१८: तहगुणग्रामसंपूर्णं तत्स्वभावैकभावितः । कृत्वारमानं ततो ध्यानी योजयेत्परमात्मनि ।११। द्वयोगुँगैर्मतं साम्यं व्यक्तिशक्तिव्य-पेक्षया। विशुद्धेतरयोः स्वात्मतत्त्वयोः परमागमे ।२०। = ग्रहन-चित्तके क्षोभरहित होनेको ध्यान कहते हैं, तो कोई मुनि मोक्ष प्राप्त आत्माका स्मरण कैसे करे १ ।१७। उत्तर-प्रथम तो उस पर-मात्माके गुण समूहोंको पृथक्-पृथक् विचारे और फिर उन गुणोंके समुदायरूप परमात्माको गुण गुणीका अभेद करके विचार और फिर किसी अन्यकी शरणमे रहित होकर उसी परमारमामें लीन हो जावे ।१८। परमात्माके स्वरूपसे भावित अर्थात् मिला हुआ घ्यानी मुनि उस परमात्माके गुण समुहोंसे पूर्णस्वप अपने आत्माको करके फिर उसे परमात्मामें योजन करे। १६। आगममें कर्म रहित व कम सहित दोनो आत्म-तत्त्वोंमें व्यक्ति व शक्तिकी अपेक्षा समानता मानी गयी है ।२०।

त. अतु./१८१-११३ तन्न चोचं यतोऽस्माभिर्मावार्हन्नयम्पितः । स चार्हद्ववाननिष्ठात्मा ततस्तत्रैव तद्यहः ।१८१। अथवा भाविनो भूताः स्वपर्यायास्तदात्मिकाः । आसते द्रव्यस्पेण सर्वद्रव्येषु सर्वदा ।१६२। ततोऽयमहत्पर्यायो भावी द्रव्यात्मना सदा । भव्येष्वास्ते सतश्चास्य ध्याने को नाम विभ्रमः। ११३। =हमारी विवक्षा भाव अहँतसे है और अहतके ध्यानमें लीन आत्मा ही है, अतः अहंद्र-ध्यान लीन आत्मामें अहँतका ग्रहण है।१८१। अथवा सर्वद्रव्योमें भूत और भावी स्वपर्यायें तदात्मक हुई द्रव्यस्त्पसे सदा विद्यमान रहती है। अतः यह भावी अहँत पर्याय भव्य जीवोसे सदा विद्यमान है, तब इस सत् रूपसे स्थिर अर्हत्पर्यायके ध्यानमें विभ्रमका क्या काम है।१६२-१६३।

## ४. ध्यानकी तन्मयता सम्बन्धी सिद्धान्त

## ४. ध्याता अपने ध्यानमाव से तन्मय होता है

प्र.सा./मू./= परिणमिद जेण दर्ज्य तक्कालं तम्मयित् पण्णतं ...।८। ==
जिस समय जिस भावसे द्रव्य परिणमन करता है. उस समय वह उस
भावके साथ तन्मय होता है ) (त.अनु /१९१)

त.अनु./१६१ येन भावेन यद्भ्षं ध्यायत्यात्मानमात्मवित् । तेन तन्मयतां याति सोपाधि स्फटिको यथा ।१६१। = आत्मज्ञानी आत्माको जिस भावसे जिस रूप ध्याता है, जसके साथ वह उसी प्रकार तन्मय हो जाता है। जिस प्रकार कि उपाधिके साथ स्फटिक ।१६१। (ज्ञा./३६/४३ में उद्दश्त)।

#### २. जैसा परिणमन करता है उस समय आत्मा वैसा ही होता है

प्र.सा./सू./५-१...। तम्हा धम्मपरिणदो आदा धम्मो मुणेयव्यो । पा जीवो परिणमदि जदा सुहेण असुहेण वा सुहो असुहो । सुद्देशेण तथा सुद्धो हबदि हि परिणामसन्भावो ।१। = इस प्रकार वीतरागचारित्र स्तप धर्मसे परिणत आरमा स्वयं धर्म होता है। । जब वह जीव शुभ अथवा अशुभ परिणामों रूप परिणमता है तब स्वयं शुभ और अशुभ होता है और जब शुद्धरूप परिणमन करता है तब स्वयं शुद्ध होता है। ह।

#### ३. अत्मा अपने ध्येयके साथ समरस हो जाता है

त.अनु /१३७ सोऽयं समरसीभावस्तदेकीकरणं स्मृतस् । एतदेव समाधिः स्याल्लोकद्वयफलप्रदः ।१३७। = उन दोनों ध्येय और ध्याताका जो यह एकीकरण है, वह समरसीभाव माना गया है, यही एकीकरण समाधिरूप ध्यान है, जो दोनों लोकोके फलको प्रदान करनेवाला है। (ज्ञा./३१/३८)।

## ४, अर्हतको ध्याता हुआ स्वयं अर्हत होता है

ज्ञा./३१/४१-४३ तहगुणप्रामसंजीनमानसस्तहगताशयः । तद्भावभावितो योगी तन्मयत्वं प्रपद्यते ।४१। यदाभ्यासवशालस्य तन्मयत्वं प्रजान्यते । तदारमानमसी ज्ञानी सर्वज्ञीभृतमीक्षते ।४२। एष देवः स सर्वज्ञः सोऽडं तद्भपतां गतः । तस्मारस एव नान्योऽहं विश्वदर्शीति मन्यते ।४३। = उस परमारमामें मन लगानेसे उसके ही गुणों में लीन होकर, उसमें ही चित्तको प्रवेश करके उसी भावसे भावित योगी उसीकी तन्मयताको प्राप्त होता है ।४१। जब अभ्यासके वशसे उस मुनिके उस सर्वज्ञके स्वरूपसे तन्मयता उत्पन्न होती है उस समय वह मुनि अपने असर्वज्ञ आत्माको सर्वज्ञ स्वरूप देखता है ।४२। उस समय वह ऐसा मान्यता है, कि यह वही सर्वज्ञदेव है, वही तत्स्व-रूपताको प्राप्त हुआ मैं हूँ, इस कारण वही विश्वदर्शी मैं हूँ, अन्य मैं नहीं हूँ ।४३।

त, अनु./१६० परिणमते येनात्मा भावेत स तेन तन्मयो भवति। अर्हदृष्यानाविष्ठो भावार्हत् स्यात्स्वयं तस्मात्। = जो आत्मा जिस भावरूप परिणमन करता है, वह उस्भावके साथ तन्त्रय होता है ( और भी देखो शीर्षक नं. १), अतः अर्हदृष्यानसे व्याप्त आत्मा

स्वयं भाव अर्हत होता है ।१६०।

#### प. गरुड आदि तत्त्वोंको ध्याता हुआ आत्मा ही स्वयं उन रूप होता है

ज्ञा./२१/६-१७ शिवोऽयं वैनतेयश्च स्मरश्चात्मैव कीर्तितः । अणिमादि-युणानर्ध्यरत्नवाधिर्ब्धमेत्रः । १। उक्तं च, ग्रन्थान्तरे - आस्यन्तिक-स्वभावोत्थानन्तज्ञानसुखः पुनान् । परमारमा विषः कन्तुरहो माहा-रम्यमारमनः । ११ .... तदेवं यदिह जगति शरीर विशेष समवेतं किमपि सामर्थ्यमुपलभामहे तत्सकलमात्मन एवेति विनिश्चयः । आत्म-प्रवृत्तिपरम्परोत्पादितत्वाद्विग्रहग्रहणस्येति ।१७३ = विद्वानौने इस आत्माको ही शिव, गरुड व काम कहा है, क्यों कि यह आत्मा ही अणिमा महिमा आदि अमूरय गुणरूपी रत्नोंका सम्नह है १६। अन्य ग्रन्थमें भी कहा है-अहो ! आत्माका माहातम्य कैसा है, अवि-नश्वर स्वभावसे उत्पन्न अनन्त ज्ञान व सुखस्वरूप यह आत्मा ही शिव, गरुड व काम है। -- (आत्मा ही निश्चयसे परमात्म (शिव) व्यपदेशका धारक होता है।१०। गारुडीविद्याको जाननेके कारण गारुडगी नामको अवगाहन करनैवाला यह आत्मा ही गरुड नाम पाता है ।१६। आतमा हो कामकी संज्ञाको धारण करनेवाला है ।१६। ) इस कारण शिव गरुड व कामरूपसे इस जगद्दमें शरीरके साथ मिली हुई जो कुछ सामर्थ्य हम देखते हैं, वह सम आत्माकी ही है। क्योंकि शरीरको ग्रहण करनेमें आत्माकी प्रवृत्ति ही परम्परा हेतु है ।१७।

त, अनु./१३५-१३६ यदा ध्यानबलाद्धशता शून्यीकृतस्वविष्रहम् । ध्येयः स्वरूपाविष्ठत्वात्ताद्वक् संपद्धते स्वयम् ।१३६। तदा तथाविषध्यान-संवित्तिः—ध्वस्तकरुपनः । स एव परमात्मा स्याद्वैनतेयश्च मन्मथः ।१३६। च्यां जिस समय घ्याता पुरुष घ्यानके बत्तसे अपने शरीरको द्यान्य बनाकर घ्येयस्वरूपमे आविष्ट या प्रविष्ट हो जानेसे अपनेको तत्सहरु बना सेता है, उस समय उस प्रकारकी घ्यान संविक्तिसे भेद विकल्प को नष्ट करता हुआ वह ही परमात्मा (शिव) गरुड अथवा काम-देव है।

नोट-( तीनों तत्त्वीके लक्षण-देखो वह वह नाम।

#### ६. अन्य ध्येथ मी भारमामें आलेखितवत् प्रतीत होते हैं

त. अनु /१३३ ध्याने हि बिभ्रति स्थै में ध्येयरूपं परिस्फुटम् । आलेखित-मिनाभाति ध्येयस्यासंनिधानपि ।१३३। ध्यानमें स्थिरताके परिपुष्ट हो जानेपर ध्येयका स्वरूप ध्येयके सन्निकट न होते हुए भी, स्पष्ट रूपसे आलेखित जैसा प्रतिभासित होता है।

# **घ्यानशुद्धि**—दे० शुद्धि ।

ध्येय — क्यों कि पदार्थों का चिन्तक ही जीवों के प्रशस्त या अप्रशस्त भावों का कारण है, इसलिए ध्यानके प्रकरणमें यह विवेक रखना आव-श्यक है, कि कौन व कैसे पदार्थ ध्यान किये जाने योग्य हैं और कौन नहीं।

#### ध्येय सामान्य निर्देश

- १ | ध्येयका रूक्षण
- २ ध्येयका भेद

9

₹

₹

ξ

₹

8

₹

4

ş

- आद्या अपाय आदि ध्योय निर्देश ।—दे० धर्मध्यान/१ ।
- ३ | नाम व स्थापनारूप ध्येय निर्देश ।
- पाँच धारणाओंका निर्देश। दे० पिण्डस्थध्यान।
- आग्नेवी आदि धारणाओंका स्वरूप ।

—दे० वह वह नाम।

#### द्रव्यरूप ध्येय निर्देश

- १ प्रतिक्षण प्रवाहित वस्तु व विश्व ध्येय हैं।
- २ चितनाचेतन पदार्थीका यथावस्थितरूप ध्येय है।
- ३ सात तत्त्व न नौ पदार्थं ध्येय हैं।
- 🗴 | अनीहित वृत्तिसे समस्त वस्तुऍ ध्येय है ।

#### पंच परमेष्ठीरूप ध्येय निर्देश

- सिद्धोंका स्वरूप ध्येय है।
- अर्हन्तीका स्त्ररूप ध्येय है।
- अर्हन्तका ध्यान पदस्य पिण्डस्थ व रूपस्थ तीनों ध्यानोंमें होता है।
- ४ | आचार्यं उपाध्याय व साधु भी ध्येय हैं।
- ५ | पंच परमेष्ठीरूप ध्येयकी प्रधानता
- \* ∫ पंच प्रमेष्ठीका स्वरूप । —दे० वह वह नाम ।

## निज शुद्धात्मारूप ध्येय निर्देश

- १ निज शुद्धातमा ध्येय है।
  - शुद्ध पारिणामिक भाव ध्येय है
- ३ | आत्मरूप ध्येयकी प्रधानता ।

#### मावरूप ध्येय निर्देश

- १ । भावरूप ध्येयका रुक्षण ।
- २ सभी वस्तुओंके यथावस्थित गुण पर्याय ध्येय हैं।
  - रत्नत्रय व वैराग्यकी भावनाएँ ध्येय हैं।
  - 🥇 ध्यानर्मे भाने योग्य कुछ भावनाएँ ।

#### १. ध्येय सामान्य निर्देश

#### १, ध्येयका स्रक्षण

चा. सा./१६%/२ ध्येयमप्रशस्तप्रशस्तपरिणामकारणं । = जो अशुभ तथा शुभ परिणामोंका कारण हो उसे ध्येय कहते हैं।

#### २. ध्येयके भेद

- म. पु./२१/१११ श्रुतमधाभिधानं च प्रत्ययश्चेत्यदिस्त्रधा। <u>च्राव्द, अर्थ</u> और ज्ञान इस तरह तीन प्रकारका ध्येय कहलाता है।
- त. अनु./१८-, १६, १३१ आज्ञापायो विपाकं च संस्थानं भुवनस्य च ।
  यथागममविक्षिष्ठचेतसा चिन्तयेन्मुनिः।१८० नाम च स्थापना द्रव्यं
  भावश्चेति चतुर्विधम् । समस्तं व्यस्तमप्येतद्व ध्येयमध्यात्मवेदिभिः
  ।१६१ एवं नामादिभेदेन ध्येयमुक्तं चतुर्विधम् । अथवा द्रव्यभावाभ्यां
  द्विधैव तदवस्थितम् ।१३१। = मुनि आज्ञा, अपाय, विपाक और
  लोकसंस्थानका आगमके अनुसार चित्तकी एकाग्रताके साथ
  चिन्तवन करे ।१८। अध्यात्मवेत्ताओं के द्वारा नाम, स्थापना, द्रव्य
  और भावरूप चार प्रकारका ध्येय समस्त तथा व्यस्त दोनों रूपसे
  ध्यानके योग्य माना गया है।११। अथवा द्रव्य और भावके भेदसे
  वह दो प्रकारका ही अवस्थित है।
  - \* आज्ञा अपाय आदि ध्येय निर्देश-दे० धर्मध्यान/१।

#### ३. नाम व स्थापनारूप ध्येय निर्देश

- त. अनु /१०० वाच्यस्य वाचकं नामं प्रतिमा स्थापना मता। = वाच्यका जो वाचक शब्द वह नामरूप ध्येय है और प्रतिमा स्थापना सानी गभी है।
- और भी दे० पदस्थ ध्यान (नामरूप ध्येय अर्थात् अनेक प्रकारके मन्त्रों व स्वर्ट्यंजनआदिका ध्यान )।
  - \* पाँच धारणाओंका निर्देश-दे०,पिण्डस्थ ध्यान
  - \* आग्नेयी आदि धारणाओंका स्वरूप दे० वह वह नाम ।

## २. द्रव्यरूप ध्येय निर्देश

#### १. प्रतिक्षण प्रवाहित वस्तु व विश्व ध्येय हैं

त. अनु /१९०-१९६ गुणपर्ययवहद्रव्यम् ।१००। यथै कमेकदा द्रव्यमुरिपत्सु स्थास्तु नश्वरम् । तथैव सर्वदा सर्वमिति तत्त्वं विचिन्तयेत् ।११०। अनादिनिधने दृष्ट्ये स्वपर्यायाः प्रतिक्षणम् । उन्मज्जन्ति निमञ्जन्ति जनकल्लोलवज्जले ।११२। यद्विवृतं यथा पूर्वं यच्च पश्चाद्विवस्पिति । विवर्तते यदत्राद्य तदेवेदिमदं च तत् ।१९३। सहबृत्ता गुणास्तत्र पर्यायाः क्रमवर्तिनः । स्यादेतदात्मकं द्रव्यभेते च स्युस्तदारमकाः। । ११४। एवं विधमिदं वस्तु स्थित्युत्पत्तिवययात्मकम् । प्रतिक्षणमनाद्य-नन्तं सबं ध्येयं यथा स्थितम् ।११६। = द्रव्यक्तप ध्येय गूजपर्यास्वास् होता है।१००। जिस प्रकार एकद्रव्य एकसमयमें उत्पाद व्यय भौव्य-रूप होता है, उसी प्रकार सर्वद्रव्य सदा काल उत्पाद व्यय औव्यरूप होते रहते हैं। ११०। द्रव्य जो कि अनादि निधन है, उसमें प्रतिक्षण स्व पर्यायें जलमें करलोलों की तरह उपजती तथा विनदाती रहती हैं ।११२। जो पूर्व क्रमानुसार विवर्तित हुआ है, होगा और हो रहा है वही सब यह (द्रव्य) है और यही सब उन सबरूप है।११३। द्रव्यमें गुण सहवर्ती और पर्यायें कमवर्ती हैं। द्रव्य इन गुणपर्यायात्मक है और गुणपर्याय द्रव्यात्मक है ।११४। इस प्रकार यह द्रव्य नामकी बस्तु जो

प्रतिक्षण स्थिति, उत्पत्ति और व्ययस्य है तथा अनादिनिधन है बह सब यथावस्थित रूपमें ध्येय है ।१९६। (ज्ञा./३९/१७)।

#### चेतनाचेतन पदार्थोंका यथावस्थितरूप ध्येय है

ज्ञा./३१/१८ अमी जीवादयो भावाश्चिद चिरुलक्ष लाञ्चिताः। तस्य रूपा-विरोधेन ध्येया धर्मे मतीषिभः।१८। चर्जा जीवादिक षट् इट्य चेतन अचेतन लक्षणसे लक्षित हैं, अविरोध रूपसे उन यथार्थ स्वरूप ही बुद्धिमान् जनों द्वारा धर्मध्यानमें ध्येय होता है। (ज्ञा. सा /१७); (त. अतु./१११, १३२)।

#### ३. सात तत्त्व व नी पदार्थ ध्येय हैं

- घ. १३/१,४,२६/३ जिणजवइहुणवपयत्था वा उमेयं होति। = जिनेन्द्र भगवान् द्वारा उपदिष्ट नौ पदार्थ थ्येय है।
- म, पू./२०/१०८ अहं मसासवी बन्धः संवरो निर्जराक्षयः । कर्मणामिति तत्त्वार्था ध्येयाः सम्र नवाथवा ।१०८। = मै अर्थात् जीव और मेरे अजीव आसव, बन्ध, संवर, निर्जरा तथा कर्मोंका क्षय होनेरूप मोक्ष इस प्रकार ये सात तत्त्व या पुण्य पाप मिला देनेसे नौ पदार्थ ध्यान करने योग्य है।

## ४. अनीहित वृत्तिसे समस्त वस्तुएँ ध्येय हैं

- ध. १३/४,४,२६/३२/७० आतं बणेहि भरियो लोगो जमाइदुमणस्स लबगस्स । जं कं मणसा पेच्छइ तं तं आलं बणं होइ। = यह लोक ध्यानके आलम्बनोंसे भरा हुआ है । ध्यानमें मन लगानेवाला क्षपक मनसे जिस-जिस बस्तुको देखता है, वह वह वस्तु ध्यानका आलम्बन होती है ।
- म.पु./२१/१७ ध्यामस्यालम्बनं कृत्स्नं जगत्तत्त्वं यथास्थितम्। विना-त्मात्मीयसङ्कलपाद्व औदासीन्ये निवेशितम्। = जगतके समस्त तत्त्व जो जिस रूपसे अवस्थित हैं और जिनमें मैं और मेरेपनका संकल्प न होनेसे जो उदासीनरूपसे विद्यमान हैं वे सब ध्यानके आलम्बन है।१७। म.पू./२१/१६-२१); (इ.सं./मू./६५); (त.अनु./१३८)।
- पं. का./ता, नृ./१७३/२४३/२४ में उद्दशृत—ध्येयं वस्तु यथास्थितस्। ⇒अपने-अपने स्वरूपमें यथा स्थित वस्तु ध्येय है।

## ३. पंच परमेष्ठीरूप ध्येय निर्देश

## १. सिद्धका स्वरूप ध्येय है

ध.१३/५.४,२६/६१/४ को उमाइज्जइ । जिणो वीयराधो केवलणाणेण अवगयतिकालगौयराणं तपज्याओव चियछह्व्वो णवकेवलल द्धिप्पहुडि-अणंतगुणेहि आरस्रविव्वदेहधरो अजरो अमरो अजोणिसंभवोः सम्बल्धकासंपुरणदंग्यणसंकंतमाणुसच्छायागारी संतो वि सयल-माणुसपहाबुत्तिण्णो अव्यओ अक्तओ। - सगसस्वे दिण्णचित्त-जीवाणमसेसपावपणासओ ... जभेयं होति । -प्रश्न-ध्यान करने योग्य कौन है! उत्तर-जो वीतराग है, केवलज्ञानके द्वारा जिसने विकालगोचर अनन्त पर्यायोंसे उपन्तित छह द्रव्योंको जान लिया है, नवं केवललब्धि आदि अनन्त पुणोंके साथ जो आरम्भ हुए दिव्य देहको घारण करता है, जो अजर है, अमर है, अयोनि सम्भव है, अदग्ध है, अक्षेच है...( तथा अन्य भी अनेकों ) समस्त जक्षणोंसे परिपूर्ण है, अतएव दर्पणमें संक्रान्त हुई मनुष्यकी छायाके समान होकर भी समस्त मनुष्योंके प्रभावसे परे है, अव्यक्त हैं, अक्षय हैं। (तथा सिद्धोंके प्रसिद्ध आठ या नारह गुणोसे समवेत है (दे० मोक्ष/३))। जिन जीवोंने अपने स्वरूपमे चित्त लगाया है उनके समस्त पापोंका नाश करनेवाला ऐसा जिनदेव ध्यान करने योग्य है । (म.पु./२१/१११-११६); (त.अनु./१२०-१२२) ।

झा./३१/१७ शुद्धध्यानिवशीर्णकर्मकवची देवश्च मुक्तेर्वर. । सर्वज्ञ' सक्तः शिवः स भगवान्सिद्धः परो निष्कतः ।१अ ≈शुद्धध्यानसे नष्ट हुआ है कर्मरूप आवरण जिनका ऐसे मुक्तिके वर सर्वज्ञदेव सक्त अर्थात् शरीर सहित तो अहँत भगवात् है अर्थात् निष्कत सिद्ध भगवान् है। (त.अनु./१९६)

#### २. अहँतका स्वरूप ध्येय है

म. पु./२१/१२०-१३० अथवा स्नातकावस्थां प्राप्ती घातिवयपायतः।
जिनोऽर्हन् केवली ध्येयो विभ्रत्तेजोमयं वपुः ।१२०। = धातिया
कर्मों के नष्ट हो जानेसे जो स्नातक अवस्थाको प्राप्त हुए हैं, और जो
तेजोमय परम औदारिक शरीरको धारण किये हुए हैं ऐसे केवलज्ञानी अर्हत जिन ध्यान करने योग्य हैं ।१२०। वे अर्हत हैं, सिद्ध हैं,
विश्वदर्शी व विश्वज्ञ हैं ।१२१-१२२। अनन्तचतुष्टय जिनको प्रगट
हुआ है ।१२३। सभवशरणमें विराजमान व अष्टप्रातिहायौँ युक्त हैं
।१२४। शरीर सहित होते हुए भी ज्ञानसे विश्वक्त हैं ।१२६। विश्वव्यापी, विश्वतोमुख, विश्वचक्षु, लोकशिखामणि हैं ।१२६। सुखमय,
निर्मय, निःस्पृह, निर्वाध, निराकुल, निरपेक्ष, नीरोग, निश्य,
कर्मरहित ।१२७-१२८। नव केवललव्धियुक्त, अभेद्य, अच्छेद्य,
निश्वल ।१२६। ऐसे लक्षणोंसे लक्षित, परमेष्ठी, परंतत्त्व, परंज्योति, व अक्षर स्वरूप अर्हत भगवान् ध्येय है ।१३०। (त. अनु./
१२३-१२६)।

शा./३१/१७ शुद्धध्यानविशीर्णकर्मकवची देवहच मुक्तेर्वरः। सर्वज्ञः सकसः शिवः स भगवान्सिद्धः परो निष्कतः। =शुद्धध्यानसे नष्ट ष्टुआ है कर्मरूपी आवरण जिनका ऐसे मुक्तिके वर, सर्वज्ञः देहसहित समस्त कव्याणके पूरक अईत्भगवान् ध्येय हैं।

## ३. अहैतका ध्यान पदस्थ पिंडस्थ व रूपस्थ तीनीं ध्यानामें होता है

द्र.सं./टो./१० को पातिनका/२०१/म प्रदस्थिपण्डस्थरूपस्थध्यानत्रयस्य ध्येयभूतमईत्सर्वज्ञ स्वरूपं दर्शयामीतिः । अपदस्य, पिण्डस्थ और रूपस्थ इन तीन ध्यानोके ध्येयभूत जो श्री आईत सर्वज्ञ हैं उनके स्वरूपको दिखलाता हूँ।

## ४. आचार्य उपाध्याय साधु भी ध्येय हैं

त.अनु./१३० सम्याज्ञानादिसंपन्नाः प्राप्तसप्तमहर्द्धयः । यथोक्तनक्षणा ध्येया सूर्युपाध्यायसाधवः ११३०। — जो सम्याज्ञानादि रत्नत्रयसे सम्पन्न हैं, तथा जिन्हें सात महा ऋद्वियाँ या तन्धियाँ प्राप्त हुई हैं, और जो यथोक्त लक्षणके धारक हैं ऐसे आचार्य, उपाध्याय और साधु ध्यानके योग्य हैं।

#### ५. पंचपरमेष्टीरूप ध्येयकी प्रधानता

त.अनु./११६,१४० तज्ञापि तत्त्वतः पञ्च ध्यातच्याः परमेष्ठिनः १११६। संक्षेपेण यदत्रोक्तं विस्तारात्परमागमे । तत्सर्वं ध्यातमेव स्याद् ध्यातेषु परमेष्ठिसु ११४०। = आत्माके ध्यानमें भी वस्तुतः पंच परमेष्ठी ध्यान किये जानेके योग्य हैं १११६। जो कुछ यहाँ संक्षेप- रूपसे तथा परमागममें विस्ताररूपसे कहा गया है वह सब परमेष्ठियोंके ध्याये जानेपर ध्यात हो जाता है। अथवा पचपरमेष्ठियोंका ध्यान कर लिया जानेपर सभी श्रेष्ठ व्यक्तियों व वस्तुओंका ध्यान उसमें समाविष्ठ हो जाता है।१४०।

## \* पंच परमेष्ठीका स्वरूप---दे० वह वह नाम।

# ४. निज शुद्धात्मारूप ध्येय निर्देश

#### १. निज शुद्धातमा ध्येय है

ति.प./१/४१ गम सित्थम् सगन्भायारो रयणत्त्रयादिगुणजुत्तो । णियआदा जभायन्त्रो त्ययहिदो जीववणदेसो ।४१। =मोमरहित मूषकके अभ्यन्तर आकाशके आकार, रत्मश्रमादि गुणीयुक्त, अनश्वर और जीवघनदेशरूप निजारमाका ध्यान करना चाहिए ।४१।

रा,वा,/१/२०/०/६२४/३४ एकस्मिन् द्रव्यपरमाणौ भावपरमाणौ वार्थे चिन्तानियमो इत्पर्थः/ · · · = एक द्रव्यपरमाणु या भावपरमाणु (आत्माकी निर्विकलप अवस्था) में चित्तवृत्तिको केन्द्रित करना ध्यान है। (दे० परमाणु)

म.पु./२१/१८,२२८ अथवा ध्येघमध्यारमतत्त्वं मुक्तेतरारमकम् । तत्तत्त्व-चिन्तनं ध्यातः उपयोगस्य शुद्धये ।१८। ध्येयं स्याह् परमं तत्त्व-मवाड्मानसगोचरम् ।२९८। —संसारी व मुक्त ऐसे दो भेदवाले आत्म तत्त्वका चिन्तवन ध्याताके उपयोगकी विशुद्धिके लिए होता है ।१८। मन वचमके अगोचर शुद्धात्म तत्त्व ध्येय है ।२२८।

ज्ञा./३१/२०-२१ अथ जोकत्रयीनामभूर्तं परमेश्वरम् । ध्यातुं प्रक्रमते साक्षात्परमात्मानमञ्ययम् ।२०। त्रिकालिबयं साक्षाच्छक्तिञ्यक्ति-विवक्षया । सामान्येन नयेनैकं परमात्मानमामनेत् ।२१। चतीन लोक-के नाथ अमूर्तीक परमेश्वर परमात्मा अविनाशीका ही साक्षात् ध्यान करनेका प्रारम्भ करे ।२०। शक्ति और ज्यक्तिकी विवक्षासे तीन कालके गोचर साक्षात् सामान्य (द्वज्यार्थिक ) नयसे एक परमात्माका ध्यान व अभ्यास करे ।२१।

## २. शुद्धपारिणामिक भाव ध्येय हैं

नि,सा./ता.व./४१ पञ्चानां भावानां मध्ये ... पूर्वोक्तभावचतुष्टयं सावर-णसंयुक्तत्वात् न मुक्तिकारणम् । त्रिकालनिरुपाधिस्वरूपनिर्जननिज-परमपञ्चमभावभावनया पञ्चमगति मुमुक्षवो यान्ति यास्यन्ति गताश्चेति । =पाँच भावोंमैंसे पूर्वोक्त चार भाव आवरण संयुक्त होनेसे मुक्तिके कारण नहीं है। निरुपाधि निजस्वरूप है, ऐसे निरंजन निज परमपंचमभावकी भावनासे पंचमगति (मोक्ष) मे मुमुक्षु जाते हैं जायेंगे और जाते थे।

द्र, सं./टी /६७/२३६/८ यस्तु शुद्धद्रव्यशक्तिरूपः शुद्धपारिणामिकपरम-भावलक्षणपरमित्रचयमोक्षः स पूर्वमेव जीवे तिष्ठतीदानीं भविष्य-तीत्येवं न । स एव रागादिविकलपरिहते मोक्षकारणभूते ध्यानभावना-प्यायि ध्येयो भवति । = जो शुद्धद्रव्यकी शक्तिरूप शुद्धपरम पारिणामिकभावरूप परमित्रचय मोक्ष है, वह तो जीवमें पहले हो विद्यमान है. अब प्रगट होगी ऐसा नहीं है। रागादि विकल्पोसे रहित मोक्षका कारणभूत ध्यान भावनापर्यायमें वही मोक्ष (विकाल निरुपाधि शुद्धात्मस्वरूप) ध्येय होता है। (द.सं./टी./१३/३६/१०)

#### ३. आतमा रूप ध्येयकी प्रधानता

त्त.अनु./११७-११८ पुरुष पुद्रगलः कालो घर्माधर्मी तथाम्बरम् । षडिवधं द्रव्यमाल्यातं तत्र ध्येयतमः पुमान् ११९७। सात हि ज्ञातिरि ज्ञेयं ध्येयतां प्रतिपद्यते । ततो ज्ञानस्वरूपोऽगमात्मा ध्येयतमः स्मृतः ११९८। स्पृत्य (जीव), पुद्रगल, काल, धर्मः, अधर्म और आकाश ऐसे छह भेदरूप द्रव्य कहा गया है। उन द्रव्यभेदोमें सबसे अधिक ध्यानके योग्य पुरुषद्धप आत्मा है।११७। ज्ञाताके होनेपर ही, ज्ञेय ध्येयताको प्राप्त होता है, इसलिए ज्ञानस्वरूप यह आत्मा ही ध्येयतम है।११८।

#### ५. भावरूप ध्येय निर्देश

#### १. मावरूप ध्येयका छक्षण

त.अनु /१००,१३२ भावः स्याद्गुणपर्ययौ ।१००। भावध्येयं पुनर्ध्येय-संनिभध्यानपर्ययः ।१३२। =गुण व पर्याय दोनों भावरूप ध्येय है ।१००। ध्येयके सदृश्य ध्यानकी पर्याय भावध्येयरूपसे परिगृहीत है ।१३२।

## २. सभी द्रव्योंके यथावस्थित गुणपर्याय ध्येय हैं

ध १२/६,४,२६/७० बारसञ्जूषेक्ताओ उवसमसेडिखनगसेडिचडिवहाणं तेनीसनगणाओ पंचपरियष्टाणि द्विदिश्रणुभागपयडिपदेसादि सन्बं पि उभेयं होदि ति दहुठनं । = बारह अनुप्रेक्षार, उपशम श्रेणी और क्षपक श्रेणीपर आरोहणविधि, तेईस वर्गणाएँ, पाँच परिवर्तन, स्थिति अनुभाग प्रकृति और प्रदेश आदि ये सब ध्यान करने योग्य हैं।

त.अनु./११६ अर्थ व्यञ्जनपर्याया. मूर्तामूर्ता गुणाश्च ये। यत्र इव्ये यथावस्थास्तांश्च तत्र तथा स्मरेत् ।११६। =जो अर्थ तथा व्यंजन-पर्यायें और मूर्तीक तथा अमूर्तीक गुण जिस दव्यमें जैसे अवस्थित हैं, उनको वहाँ उसी रूपमें ध्याता चिन्तन करे।

#### ३. रत्नत्रय व बैराग्यकी भावनाएँ ध्येय हैं

ध,१३/६,४,२६/२३/६८ पुक्ककय मासी भावणाहि ज्ञाणस्स जोग्मद-मुवेदि । ताओ य णाणदं सणचरित्तवेरग्गजिणयाओ ।२३। — जिसने पहले जत्तम प्रकारसे अभ्यास किया है, वह पुरुष ही भावनाओं द्वारा ध्यान-को योग्यताको प्राप्त होता है । और वे भावनाएँ ज्ञान दर्शन चारित्र और वैराग्यसे जत्पनन होती हैं । (म.पु./२१/६४-६५)

नोट—(सम्यग्दर्शन, ज्ञान व चारित्रकी भाषनाएँ — दे० वह वह नाम और वैराग्य भावनाएँ — दे० अनुप्रेक्षा)

#### ४. ध्यानमें माने योग्य कुछ माचनाएँ

मो.पा./मू./प१ उद्धद्धमज्मलोए केइ मज्म ण अहमेंगागी। इह भावणाए जोई पावंति हु सासयं ठाणं ।प१। = अर्ध्व मध्य और अधो इन तीनों लोकोंमें, मेरा कोई भी नहीं, मैं एकाकी आरमा हूँ। ऐसी भावना करनेसे योगी शाश्वत स्थानको प्राप्त करता है। (ति.प./१/३१)

र.क.शा./१०४ अशरणमशुभमनित्यं दु.खमनात्मानमावसामि भवं। मोक्षरतिद्वपरीतात्मेति ध्यायं तु सामयिके।१०४। = मैं अशरणरूप, अशुभरूप, अनित्य. दु:खमय और पररूप संसारमें निवास करता हूँ और मोक्ष इससे विपरीत है, इस प्रकार सामायिकमें ध्यान करना चाहिए।

इ उ./२७ एकोऽहं निर्ममः शुद्धो ज्ञानी योगीन्द्रगोचरः । बाह्याः संयोगजा भावा मत्तः सर्वेऽपि सर्वथा ।२७। = मैं एक हूँ, निर्मम हूँ, शुद्ध हूँ, ज्ञानी हूँ, ज्ञानो योगीन्द्रोके ज्ञानका विषय हूँ। इनके सिवाय जितने भी स्त्री धन आदि संयोगीभाव हैं वे सब मुफ्तेसे सर्वथा भिन्त हैं। (सामायिक पाठ/उ./२६), (स.सा /ता.वृ./१८७/२६७/१४ पर उद्दश्त)

ति.प./१/२४-६४ अहमेक्को खलु मुद्धो दंसणणाप्पमो सदास्त्रवी णिव अस्थि मिन्सि किचिवि अण्णं परमाणुमेत्तं पि।२४। णाहं होमि परेसि ण मे परे संदित णाणमहमेक्को। इदि जो भायदि भाणे सो मुच्चइ अञ्चकम्मेहिं।२६। णाहं देहो ण मणो ण चेव वाणी ण कारणं तिसि। एवं खलु जो भाओ सो पावइ सासयं ठाणं १२८। णाहं होमि परेसि ण मे परे णिथि मन्स्मिहि कि पि। एवं खलु जो भावइ सो पावइ सञ्च-कल्लाणं।३४। केवलणाणसहावो केवलदंसणसहावो मुहमइओ। केवल-विरियसहाओ सो हं इदि चित्र ए णाणी।४६। = मै निश्चयसे सदा एक, शुद्ध, दर्शनज्ञानारमक और अरूपी हूँ। मेरा परमाणुमात्र भी अन्य कुछ नहीं है।२४। मै न परपदार्थोंका हूँ, और न परपदार्थ मेरे हैं, मैं तो ज्ञानस्वरूप अकेला ही हूँ ।२६। न मैं देह हूँ, न मन हूँ, न बाणी हूँ और न उनका कारण ही हूँ ।२८। (प्र.सा /१६०); (आराधनासार/१०१)। न मैं परपदार्थीका हूँ, और न परपदार्थ मेरे है। यहाँ मेरा कुछ भी नहीं है।३४। जो केवलज्ञान व केवलदर्शन स्वभावसे युक्त, युखस्वरूप और केवल वीर्यस्वभाव हैं वही मैं हूँ, इस प्रकार ज्ञानी जीवको विचार करना चाहिए ।४६। (न.च.वृ./३११-३१७, ४०४-४०८); (सामायिक पाठ/अ-/२४); (ज्ञा./१२/२१); (त.अनू./१४७-१६६)

ज्ञा./३१/१-१६ स्विभ्रमसमुद्धमूते रागायतुलमन्धनैः। बद्धो विडम्बितः कालमनन्तं जनमदुर्गमे ।२। परमातमा परंज्योतिर्जगज्ज्योष्ठोऽपि विष्यतः। आपातमात्रस्यैस्तैविषयैरन्तनीरसैः । । मम शक्या गुणग्रामो व्यक्त्या च परमेष्ठिनः। एतादानानयोभेदः शक्तिव्यक्ति-स्वभावतः ।१०। अहं न नारको नाम न तिर्यग्नापि मानुषः । न देवः किन्तु सिद्धातमा सर्वोऽयं कर्मविक्रमः ।१२। अनन्तवीर्यविज्ञानदृगा-नन्दात्मकोऽप्यहम्। किं न प्रोन्मूलयाम्यस प्रतिपक्षविषद्रमम् ।१३। मैंने अपने ही विभ्रमसे उत्पन्न हुए रागादिक अतुलबन्धनोंसे वैंधे हुए अनन्तकाल पर्यन्त संसाररूप दुर्गम मार्गमे विडम्बनारूप होकर विपरीताचरण किया ।२। यद्यपि मेरा आत्मा परमात्मा है, परंज्योति है, जगरश्रेष्ठ है, महान् है, तो भी वृर्तमान देखनेमात्रको रमणीक और अन्तर्मे नीरस ऐसे इन्द्रियोंके विषयोंसे ठगाया गया हूँ। १८। अनन्त चतुष्टयादि गुणसमूह मेरे तो शक्तिकी अपेक्षा विद्यमान है और अर्हत सिद्धोंमें वे ही व्यक्त हैं। इतना ही हम दोनोंमें भेद है ।१०। न तो मैं नारकी हूँ, न तिर्यंच हूँ और न मनुष्य या देव ही हूँ किन्तु सिद्धस्वरूप हूँ। ये सब अवस्थाएँ तो कर्मविपाकसे उत्पन्न हुई है ।१२। मैं अनन्तवीर्य, अनन्तविज्ञान, अनन्तदर्शन व अनन्त-आनन्दस्बरूप हूँ। इस कारण क्या विषवृक्षके समान इन कर्म-शत्रुओंको जड़मूलसे न उखाड़ । १३।

स.सा./ता.वृ./२८६/१३ बंधस्य विनाशार्थं विशेषभावनामाह— सहजगुद्धज्ञानानन्दैकस्वभावोऽहं, निर्विकन्पोऽहं, उदासीनोऽहं, निरंजननिजशुद्धात्मसम्यक्शद्धानज्ञानानुष्ठानरूपनिश्चयरत्नत्रयारम -कनिर्विकल्पसमाधिसंजातवीतरागसहजानन्दरूपसुखानुभूतिमात्रलक्ष 🗝 णेन स्वसंवेदनज्ञानेन संवेद्यो, गम्यः, प्राप्यो, भरितावस्थोऽहं, रागद्वेषमोहकोधमानमायासोभ-पञ्चेन्द्रियविषयव्यापारः, मनोवचन-कायव्यापार-भावकर्म-द्रव्यकर्म-नोकर्मस्यातिपूजालाभदृष्टश्रुतानुभूत-भोगाकाड्क्षारूपनिदानमायामिथ्याञ्चल्यत्रयादि सर्वेविभावपरिणाम-रहितः। श्चन्योऽहं जगत्त्रये कालत्रयेऽपि मनोवचनकायैः कृतकारिता-नुमतैश्च शुद्धनिश्चयेन, तथा सर्वे जीवाः इति निरन्तरं मावना कर्तव्या। =बन्धका विनाश करनेके लिए विशेष भावना कहते हैं-मैं तो सहजशुद्धज्ञानानन्दस्वभावी हूँ, निर्विकल्प तथा उदासीन हूँ। निरंजन निज शुद्ध आत्माके सम्यक् श्रद्धान ज्ञान व अनुष्ठानरूप निश्चय रत्नत्रयात्मक निर्विकल्प समाधिसे उत्पन्न वीतरागसहजा-नन्दरूप मुखानुभूति ही है लक्षण जिसका, ऐसे स्वसंवेदनज्ञानके गम्य हूँ। भरितावस्था बद् परिपूर्ण हूँ। राग द्वेष मोहक्रोध मान माया व लोभसे तथा पंचेन्द्रियोंके विषयोंसे, मनोवचनकायके व्यापारसे, भाव-कर्म द्रव्यकर्म व नोकमंसे रहित हूँ। रूयाति पूजा लाभसे देखे सुने व अनुभव किये हुए भोगोंकी आकांक्षारूप निदान तथा माया मिथ्या इन तीन शल्योंको आदि लेकर सर्व विभाव परिणामोंसे रहित हूँ। तिहुँ लोक तिहुँ कालमें मन वचन काय तथा कृत कारित अनुमौदनाके द्वारा शुद्ध निश्चयसे मैं श्वन्य हूँ। इसी प्रकार सब जीवोंको भावना करनी चाहिए। (स.सा./ता.वृ./परि. का अन्त)

ध्रुव-१. उत्पाद व्यय ध्रुव विषयक दे० उत्पाद व्यय धीव्य । ध्रुवबन्धी प्रकृतियाँ—दे० प्रकृतिबंध/२ । ध्रुव मतिज्ञान-दे० मतिज्ञान/४ । प्रुवराज — (दक्षिणमें लाटदेशके नरेश कृष्णराज प्रथमका पुत्र था। राजा श्रीवन्तभका छोटा भाई था। इसने अवन्तीके राजा वत्सराजको युद्धमें हराकर उसका देश छीन लिया था। पीछे मदोन्मत्त हो जानेसे राष्ट्रकृट नरेश अमोघवर्षके प्रति भी विद्वोह किया। फलस्वरूप अमोघवर्षने अपने चचा इन्द्रराजके पुत्र कर्कराजकी सहायतासे इसे हराकर इसका सब देश अपने राज्यमें मिला लिया। यह राजा प्रतिहारवंशी था। समय—श. ७०२-७६७ (ई० ७८०-८३६) दे० इतिहास/३/४ (ह.पु./६६/४२-४३), (ह.पु./प्र./६/पं. पन्नालाल)।

ध्रुव वर्गणा—दे० वर्गणा ।

ध्रुव शून्य वर्गणा-दे० वर्गणा।

ध्रुवसेन-- श्रुतावतारकी पट्टाबलीके अनुसार महाबीर भगवान्की मूल परम्परामें चौथे ११ अंगधारी थे। आपके अपरनाम ध्रुवसेन तथा द्रुमसेन भी थे। समय--वी, नि./४२१-४२६ (ई.पू. १०५-६१) इण्टिनं. ३ के अनुसार बी, नि.४४२-४४४१-३० इतिहास/४/४।

ध्वजभूमि — समबशरणकी पाँचवीं भूमि —दे० समवशरण।

**ध्वान**—Range (ज.प./प्र./१०६)

# [ न ]

नंद आरा निवासी व गीयलगोत्री एक हिन्दी भाषाके कवि थे। आपने वि. १६६३ (ई. १३०६) में सुदर्शनचरित्र और वि० १६७० (ई० १६१३) में चौपाईबद्ध यशोधरचरित्र लिखा है।)? (हिन्ही जैन साहित्यका इतिहास ११२६। श्री कामता प्रसाद)।

मंदन १. वर्डमान भगवात्का पूर्वका दूसरा भव। एक सज्जनके पुत्र थे—दे० महावीर. २. भगवात्के तीर्थमें एक अनुत्तरोपपादिक — दे० अनुत्तरोपपादिक, ३. सीधर्म स्वर्गका सातवाँ पटल —दे० स्वर्गश्रः ४. मानुषोत्तर पर्वतका एक कूट व उसपर निवासिनी एक सुप्णं कुमारी देवी। (दे० लोक १/१०) १. सुमेरु पर्वतका द्वितीय वन जिसके चारों दिशाओं में चार चैत्यालय हैं —दे० लोक/३/६ : ६. सौमनस व नन्दन वनका एक कूट —दे० लोक/१/६,७.विजयार्धेकी उत्तर श्रेणोका एक नगर। —दे० विद्याधर।

नंद वंश
मगध देशका एक प्रसिद्ध राज्यवंश था। मगधदेशकी राज्यवंश शावलीके अनुसार इसका राज्य राजा पालकके पश्चात प्रारम्भ हुआ और मौर्घवंशके प्रथम राजा चन्द्रगुप्त द्वारा इसके अन्तिम राजा धनानन्दके परास्त हो जानेपर इसका नाश हो गया। अवन्ती या उज्जैमी नगरी इसकी राजधानी थी, और मगधदेशमें इसकी सत्ता थी। समय—राजा विक्रमादित्यके अनुसार वी. नि.६०-२१४ (ई० पू० ४६७-३१२); तथा इतिहासकारोके अनुसार नवनन्दों का कास (ई० पू० ४२६-३२२)—दे० इतिहास/३/४।

-(विशेष दे० परिकाष्ट २)।
नंदसप्तमी खत-सात वर्ष तक प्रतिवर्ष भादों मुदी ७ को उपवास
करें। नमस्कारमन्त्रका जिकाल जाप्य करें। (निर्दोष सप्तमी बतकी
भी यही विधि है।), (वत-विधान संग्रह/पृ. १०५ तथा ६).
(किशन सिंह क्रियाकोश)।

नंदा-१, भरतक्षेत्र आर्थखण्डकी एक नदी। - दे० मनुष्य/४। २. नन्दीश्वर द्वीपके पूर्वदिशामे स्थित एक वापी—दे० लोक/४/५१३. रुचक पर्वत निवासिनी एक दिक्कुमारी—दे० लोक/४/१३।

नंदावती--नन्दीश्वर द्वीपकी पूर्वदिशामें स्थित एक वाणी-दे० लोक/७।

नंदा व्याख्या-दे० वाचना।

नंबि नन्दीश्वरद्वीएका तथा दक्षिण नन्दीश्वर द्वीपका रक्षकदेव न्दे० ठयन्तर/४। २, अपरनाम विष्णुनन्दि था—दे० विष्णुनन्दि।

नंदिघोषा—१. नन्दीश्वरद्वीपकी पूर्वदिशामें स्थित एक वापी—दे॰ लोक/४/११ र. रुचकवर पर्वतवासिनी दिवकुमारी—दे॰ लोक/४/१३

नंदिनी-विजयार्धकी उत्तरश्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर ।

नंदिप्रभ--- उत्तर नन्दीश्वरद्वीपका रक्षकदेव--दे० व्यन्तर/४।

नंदिमित्र—१ श्रुतानतारकी पट्टावलीके अनुसार आप द्वितीय श्रुत-केवली थे। समय—वी. नि. ७६-६२ (ई. पू./४५१-४३६) हिष्ट नं. ३ के अनुसार वी. नि. ८८-११६ —दे० इतिहास/४/४ ं २. (म. पू./६६/१लीक) —पूर्व भवः नं. २ में पिता द्वारा इनके चाचा को युवराज पद दिया गया। इन्होंने इसमें मन्त्रीकाहुाथ समभ उससेवैर बाँध लिया और, दीक्षा ले ली तथा मरकर सौधर्म स्वर्गमें उत्पन्न हुए।१०३-१०६१ वर्तमान भवमें सप्तम चलभद्र हुए।१०६। (विशेष परिचयके लिए—दे० शलकापुरुष/३।

नंदिवर्धन--- मगध देशका एक शिशुनामवंशी राजा। समय--ई. पू./४६०।

नंदिवर्द्धना - रुचक पर्वत निवासिनी दो दिवकुमारी देवियाँ - दे० लोक/४/१३।

नंदिषेण---१. पुन्नाट संघकी गुर्मावलीके अनुसार आप जितदण्डके शिष्य और दीपसेनके गुरु थे-दे० इतिहास/७/८। २. छठे बलभद्र थे (विशेष परिचयके लिए-दे० शलाकापुरुष/३); (म. पु./६॥/ १७४)। ३. (म. पु./६३/रलोक) धातकीखण्डके पूर्व विदेहस्थ सुकच्छदेशकी क्षेमपुरी नगरीका राजा था। धनपति नामक पुत्र-को राज्य दे दीक्षर घारण कर ली। और अर्हन्नन्दन मुनिके झिष्य हो गये । १२-१३। तीर्थं कर प्रकृतिका बन्ध करके मध्यम ग्रैवेयकके मध्य विमानमें अष्टमिन्द्र हुए ।१४-१५। यह भगवान् सुपार्श्वनाथके पूर्वका भव न, २ है-दे० सुपार्श्व नाथ । ४. (ह. पु./१८/१२७-१७४) एक ब्राह्मण पुत्र था। जन्मते ही माँ-बाप मर गये। मासीके पास गया तो वह भी मर गयी। मामाके यहाँ रहातो इसे गन्दा देखकर उसकी लडिकयोंने इसे बहाँसे निकाल दिया। तब आरमहत्याके लिए पर्यतपर गया। वहाँ मुनिराजके उपदेशसे दीक्षा धर तप किया। निदाननम्य सहित महाशुक्र स्वर्गमें देव हुआ। यह वसुदेव बन्नभद्रका पूर्वका दूसरा भव है।—दे० वसुदेव।

नंदिसंघ — दिगम्बर साधुओंका एक संघ ।- दे० इतिहास/१/२।

नंदोरवर कथा — आ. शुभचन्द्र (ई. १४१६-१५४६) द्वारा रचित संस्कृत छन्दबद्ध एक ग्रन्थ।(दे० शुभचन्द्र)। नंदीश्वर होप — यह मध्यलोकका अष्टम द्वीप है (दे० लोक/४/६) इस द्वीपमें १६ वापियों, ४ अंजनगिरि, १६ दिध मुख और ३२ रितकर नामके कुल ६२ पर्वत हैं। प्रत्येक पर्वतपर एक-एक चैत्यालय है। प्रत्येक अष्टाह्विक पर्वमे अर्थात् कार्तिक, फाल्गुन व आषाढ मासके अन्तिम आठ-आठ दिनोंमें देवलोग उस द्वीपमें जाकर तथा मनुष्यलोग अपने मन्दिरों व चैत्यालयोंमें उस द्वीपकी स्थापना करके, खूल भक्ति-भावसे इन ६२ चैत्यालयोंकी पूजा करते हैं। इस द्वीपकी विशेष रचनाके लिए—दे० लोक/४/६

नंदीश्वर पंक्तिवत— एक अंजनिएरिका एक बेला, ४ दिधमुख-के ४ उपनास और आठ दिधमुखके प उपनास । इस प्रकार चारों दिशाओं सम्बन्धी ४ बेला न ४८ उपनास करें। बीचके १२ स्थानों में एक-एक पारणा करें। इस प्रकार यह वत कुल १०८ दिनमें पूरा होता है। 'ॐ हीं नन्दोश्वरद्वोपस्य द्वापश्चाशिजनालयेभ्यो नमः' इस मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करें। (इ. पु/३४/८४) (बसु. शा./३७३-३७५); (वतिविधान संग्रह/पृ. १९७); (किशनसिंह क्रियाकोशः)।

नंदीश्वर सागर—नन्दीश्वरके आगेवाला आठवाँ सागर—दे० लोक/४/१।

नंदीसंघ- एक संघ ।- दे० इतिहास/७/४/६ /

नंदीसूत्र— बहलभी बाचना के समय दि सं० ५१३ में रचा गय। (जे. सा. इ./१/३१०)।

नंदोत्तरा—१, नन्दोश्वरद्वोपको पूर्वदिशामें स्थित एक वापी।
—दे० लोक १/११ २. मानुषोत्तर पर्वतके लोहिताक्षक्कटका स्वामी एक
सुपर्ण कुमार देव—दे० लोक १/१० ३. रुचक पर्वत निवासिनी एक
दिवकुमारी देवी—दे० लोक १/११३।

नंद्यावर्तं—१, सौधर्म स्वर्गका २६ वॉ पटल । —दे० स्वर्ग/६/३; २. रुचक पर्वतका एक कुट। दे० लोक/६/१३ ।

निकुल — (पा. पु./सर्ग / श्लोक)। मद्री रानीसे राजा पाण्डुका पुत्र था। (८/१७४-१७६)। ताक भीष्मसे तथा गुरु द्रोणाचार्यसे धनुष- विद्या प्राप्त की। (८/२०५-२१४)। (विशेष दे० पाण्डल)। अन्तमं अपना पूर्वभव सुन दीक्षा धारण कर ली। (२६/१२)। घोर तप किया (२६/१७-६१)। दुर्योधनके भानजे कुर्युधर द्वारा शत्रुंजयगिरि पर्वतपर घोर उपसर्ग सहा और सर्वार्थसिद्धि गये (२६/६२-१३६)। पूर्व भव नं. २ में यह धनकी ब्राह्मणी था। (२३१५२)। और पूर्व भव नं. १ में अच्युतस्वर्गमें देव। (२२/१९४)। वर्तमान भवमें नकुल हुए। (२४/७७)।

नकरवा - भरतक्षेत्र आर्यकण्डकी एक नदी। - दे० मनुष्य/४।

नक्षत्र — श्रुतावतारकी पट्टावलीके अनुसार आप प्रथम ११ अंगधारी थे। समय—वी. नि. ३४४-३६३ (ई. पू./१८२-१६४)। इंग्टिनं. ३ के अनुसार वी. नि. ४०४-४१७ — दे० इतिहास ४/४।

नक्षत्र-- १. नक्षत्र परिचय तालिका

| नं ०       | नाम<br>(ति.प./७/<br>२६-२~)<br>(त्रि. सा./<br>४३२-३३) | अधिपति<br>देवता<br>( त्रि.सा./<br>४३४-३५) | आकार<br>( ति.प /७/४६५-<br>४६७ )<br>(त्रि.सा./४४२-<br>४४४ ) | मूस सारोका प्रमाण<br>(सि.प./७/४६३-४६४)<br>(त्रि.सा./२४०-४४९) | परिवार तारोका प्रमाण<br>(ति. प. <i> श्य६८-४६६</i> )<br>(त्रि. सा. <i> ४४६</i> ) |
|------------|------------------------------------------------------|-------------------------------------------|------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 8          | कृत्तिका                                             | )<br>अग्नि                                | ]<br>¦ बीजना                                               | Ę                                                            | <b>ई</b> ६ई६                                                                    |
| २          | रोहिणी                                               | प्रजापति                                  | गाड़ीकी उद्धि                                              | Ł                                                            | ***                                                                             |
| 3          | मृगशिरा                                              | सोम                                       | हिरणका शिर                                                 | ঽ                                                            | <b>३३३३</b>                                                                     |
| 8          | अर्ह्ध                                               | रुद                                       | दीप                                                        | <b>१</b>                                                     | ११११                                                                            |
| Ł          | पुनर्ब सु                                            | दिति                                      | तोरण                                                       | Ę                                                            | ६६६६                                                                            |
| ŧ          | पुष्य                                                | देवमन्त्री                                | হ্ব <b>স</b>                                               | ₹                                                            | 3333                                                                            |
| ß          | आश्लेषा                                              | (बृहस्पति)<br>सर्प                        | चौंटी आदि कृत                                              | Ę                                                            | ६६६६                                                                            |
|            |                                                      | _                                         | मिट्टीका पुंज                                              |                                                              |                                                                                 |
| 5          | मधा                                                  | पिता                                      | गोमूत्र                                                    | 8                                                            | 8888                                                                            |
| 3          | पूर्वाफाल्गुनी                                       | भग                                        | शर युगल                                                    | <b>ર</b>                                                     | २२२२                                                                            |
| १०         | उत्तराफारगु.                                         | अर्थमा                                    | हाथ                                                        | <b>ર</b>                                                     | २२२२                                                                            |
| ११         | <b>इस्त</b>                                          | दिनकर                                     | कमल                                                        | *                                                            | ६६५६                                                                            |
| १२         | चित्रा                                               | ৰেষ্টা                                    | दीप                                                        | <b>१</b>                                                     | ११११                                                                            |
| <b>१</b> ३ | स्वाति                                               | अनित                                      | अधिकरण                                                     | १                                                            | ११११                                                                            |
|            |                                                      |                                           | (अहिरिणी)                                                  | ·                                                            |                                                                                 |
| १४         | विशाखा                                               | इन्द्राग्नि<br>•                          | हार                                                        | 8                                                            | 8888                                                                            |
| १४         | अनुराधा                                              | मित्र                                     | बीणा                                                       | € ~                                                          | ६६६६                                                                            |
| १६         | ज्येष्ठा                                             | इन्द्र<br><b>२</b> ००                     | सींग                                                       | 3                                                            | ३३३३                                                                            |
| १७         | मूल                                                  | नैऋरित                                    | <b>बिच्छ्</b>                                              | 3                                                            | 3333                                                                            |
| १८         | पूर्वाषाढा                                           | जल                                        | जोर्णवापी                                                  | 8                                                            | ጸጸጸጸ                                                                            |
| ११         | उत्तराषाढा                                           | विश्व                                     | सिंहका शिर                                                 | y                                                            | ጸጸጸጸ                                                                            |
| २०         | ঞ্চিনিব                                              | ब्रह्म                                    | हाथींका शिर                                                | 34                                                           | इ३३३                                                                            |
| २१         | থ্ৰণ                                                 | विष्णु                                    | मृदंग                                                      | 3                                                            | ३३३३                                                                            |
| २२         | धनिष्ठा                                              | वसु                                       | पतित पक्षी                                                 | <u>لا</u>                                                    | ४४५४                                                                            |
| २३         | হার মিঘা                                             | वरुण                                      | सेना                                                       | १११                                                          | १२३३२१                                                                          |
| २४         | पूर्वाभग्रद्वपदा<br>                                 | প্রজ                                      | हाथीका अगला<br>शरीर                                        | २                                                            | <b>२</b> २ <b>२२</b>                                                            |
| २४         | उत्तराभाद्रप,                                        | <b>এ</b> भिवृद्धि                         | हाथीका पिछला<br>शरीर                                       | વ                                                            | <b>२२</b> २२                                                                    |
| <b>₹</b>   | रेवती                                                | पूषा                                      | नौका                                                       | <b>३</b> २                                                   | ३५५५२                                                                           |
| ২্ভ        | अश्विनी                                              | अस्व                                      | घोड़ेका शिर                                                | *                                                            | **                                                                              |
| ર૮         | भरणी                                                 | यम                                        | चूल्हा                                                     | 3                                                            | 3333                                                                            |

#### २. नक्षत्रींके उदय व अस्तका क्रम

ति. प./७/४६३ एदि मधा मज्मल्हे कित्तियरिक्लस्य अत्थमणसमए।
जदए अणुराहाओ एवं जाणेज्ज सेसाओ। १४६३। =कृत्तिका नक्षत्रके
अस्तमन कालमें मधा मध्याहको और अनुराधा जदयको प्राप्त होता
है, इसी प्रकार शेष नक्षत्रोंके भी जदयादिको जानना चाहिए (विशेषार्थ —जिस समय किसी विवक्षित नक्षत्रका अस्तमन होता है, जस
समय जससे आठवाँ नक्षत्र जदयको प्राप्त होता है। इस नियमके अनुसार कृत्तिकादिकके अतिरिक्त शेष नक्षत्रोंके भी अस्तमन मध्याह
और जदयको स्वयं ही जान लेना चाहिए।)

#### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

- त्रि. सा./४३६ किन्तियपडितिसमए अद्गम मघरिक्खमेदि मज्फण्हं। अणुराहारिक्खुदओ एवं सेसे वि, भासिज्जो १४३६। चकृत्तिका नस्त्रके अस्तके समय इससे आठवाँ मधा नक्षत्र मध्याहको प्राप्त होता है अर्थाद बीचमें होता है और जस मघासे आठवाँ नक्षत्र उदयको प्राप्त होता है। ऐसे ही रोहिणी आदि नक्षत्रोंमें-से जो विवक्षित नक्षत्र अस्तको प्राप्त होता है उससे आठवाँ नक्षत्र मध्याहको और उससे भी आठवाँ नक्षत्र उदयको प्राप्त होता है।
  - \* नक्षत्रोंकी कुल संख्या, उनका लोकमें अवस्थान व संचार विधि—देव ज्योतिषदेव /२/३,६,७।
- नक्षत्रमाला द्वेतं प्रथम अश्विनी नक्षत्रसे नेकर एकान्तरा क्रमसे १४ दिनमें २७ उपवास पूरे करे। नमस्कार मन्त्रका विकाल जाप्य करे। (वत-विधान-संग्रह/पृ. १३); (किशन सिंह क्रियाकोश)।
- नगर—(ति. प./४/१३६५) णुयरं चउगोछरेहिं रमणिउजं। = चार गोपुरो (व कोट) से रमणीय नगर होता है। (ध. १३/४,४,६३/३३४/ १२); (त्रि. सा,/६७४-६७६)।
- म, पु./१६/१६६-१७० परिखागोपुराद्वालवप्रप्राकारमण्डितम् । नानाभवन-विन्यासं सोचानं सजलाशयम् ।१६६। पुरमेवंविध शस्तं उचितोद्दे -शसुस्थितम् । पूर्वोत्तर-प्लवाम्भस्कं प्रधानपुरुषोचितम् ।१७०। = जो परिखा, गोपुर, अटारी, कोट और प्राकारसे सुशोभित हो, जिसमें अनेक भवन बने हुए हों, जो बगोचे और तालावोंसे सहित हो, जो उत्तम रीतिसे अच्छे स्थानपर बसा हुआ हो, जिसमें पानीका प्रवाह ईशान दिशाकी ओर हो और जो प्रधान पुरुषोंके रहनेके योग्य हो वह प्रशंसनीय पुर अथवा नगर कहलाता है।१६६-१७०।

#### **नग्नता**— दे० अचेतत्व ।

नेषुष — (प. पु./१२/१लोक) हिरण्यगर्भका पुत्र तथा सुकौशलका मोता था ।११३। शत्रुको वश करनेके कारण इसे सुदास भी कहते थे। ।१३१। मांसभक्षी बन गया। रसोइयेने मरे हुए अच्चेका मांस खिला दिया।१३०। नर्मांस खानेका व्यसनी हो जानेसे अन्तर्में रसोइयेको ही ला गर्या।१४६। प्रजाने विद्रोह करके देशसे निकाल दिया। तम अणुवत धारण किये।१४८। राजाका पटनन्य हाथी उसे उठाकर लेग्या, जिस कारण उसे पुनः राज्यपद मिला।१४६। फिर उसने अपने पुत्रको जोतकर, समस्त राज्य उसीको सौप स्वय दीक्षा धारण कर ली।१६२।

#### नित-दे० नमस्कार।

नदों — १. लोक स्थित निद्धोंका निर्देश व विस्तार आहि — दे० लोकशही, निद्धोंका, लोकमें अवस्थान — दे० लोक! ३/११।

#### नदीस्रोत न्याय--

- ध. १/९,१,१६/१८०/७ नदीस्रोतोन्यायेन सन्तीत्यनुवर्तमाने । =नदी स्रोतन्यास 'सन्ति' इस पदकी खनुवृत्ति चली आती है।
- निर्भ राज- आप वर्द्ध मानपुरके राजा थे, इनके समयमें ही वर्द्धमान-पुरके श्रीपार्श्व नाथके चैरयालयमें श्रीमज्जिनसेनाचार्यने हरिवंश-पुराणकी रचना प्रारम्भ की थी। समय-श ७००-७२५ (ई० ७७८-८०३); (ह. पु./६६/५२-५३)।

## नपुंसक--- १. मान नपुंसक निर्देश

पं. सं./प्रा./१/१०७ णेवित्थि ण वि पुरिसो णडंसओ उभयित्विगविद-रित्तो। इहाविग्गसमाणो वेदणगरुओ कल्लुसित्तो। च्यो भावसे न स्त्रीरूप है न पुरुषरूप, जो द्रव्यकी अपेक्षा तो स्त्रीिलंग व पुरुषित्य-से रहित है। ईंटोंके पकानेवाली अग्निकं समान वेदकी प्रवल वेदनासे युक्त है, और सदा कलुषचित्त है, उसे मणुंसकवेद जानना चाहिए। (घ. १/१.९,१०१/१७१/३४२); (गो. जो./मू /२७४/५६६)।

स. सि./२/१२/२००/७ नपुंसकवेदोदयात्त दुभयशक्तिविकलं नपुंसकम्।
- नपुंसकवेदके उदयसे जो (स्त्री व पुरुष) दोनो शक्तियोसे रहित है वह नपुंसक है। (ध. ६/१,६-१/२४/४६/६)।

ध. १/१.१,१०१/३४१/११ न स्त्री न पुमान्नपुंसकमुभयाभिताष इति यावद्। = जो न स्त्रो है और न पुरुष है, उसे नपुंसक कहते हैं, अर्थाद् जिसके स्त्री और पुरुष विषयक दोनों प्रकारकी अभिलाषा रूप (.मैथुन संज्ञा) पायी जाती है, उसे नपुंसक कहते है। (गो. जी./जी. प्र./२७१/४६१/१७)।

## २. द्रव्य नपुंसक निर्देश

- पं, सं,/प्रा./१/१०७ उभयस्मिगबदिरिक्तो । = स्त्रो व पुरुष दोनो प्रकारके लिगोसे रहित हो वह नपुंसक है। (ध, १/१,१,१०१/१७२/३४२); (गो. जो,/मू./२७४/४१६)।
- गो. जी,/जी, प्र./२७१/४६२/१ नपुंसकवेदोदयेन निर्माणनामकर्मोदय-युक्ताङ्गोपाङ्गनामकर्मोदयेन उभयलिङ्ग व्यतिरिक्तदेहाङ्कितो भवप्रथम-समयमादि कृत्वा तद्भवचरमसमयपर्यन्तं द्रव्यनपुंसकं जीवो भवति ।
- गो, जो, जो, जि, १२% १५१७ । उभयिल इञ्यतिरिक्तः शमश्रुस्तनादिपुंस्त्रीद्रञ्यालिगरहितः जीवो नपुंसकि मिति । = नपुंसकवेदके
  उदयसे तथा निर्माण नामकर्म सहित अंगोषांग नामकर्मके उदयसे
  स्त्री व पुरुष दोनौं लिगोंसे रहित अर्थात् मूँछ, दाढ़ी व स्तनादि,
  पुरुष व स्त्री योग्य दृष्ट्य लिगसे रहित देहसे अंकित जीव, भवके
  प्रथम समयसे लेकर उस भवके चरम समय पर्यन्त द्रञ्य नपुंसक
  होता है।

## ३. नपुंसक वेदकर्म निर्देश

स. सि./=/१/३८६/३ यदुदयात्रपुंसकानभावानुपत्रजति स नपुंसकवेदः।

— जिसके उदयसे नपुंसक सम्बन्धी भावोंको प्राप्त होता है (दे० भाव
नपुंसक निर्देश), वह नपुंसक वेद है। (रा.वा /१/-/४/४७४/२४)
(गो. क./जो. प्र./३३/२८/१)।

#### अन्य सम्बन्धित विषय

- १. द्रव्य भाव नपुंसकवेद सम्बन्धी विषय । —दे० वेद ।
- २. नपुंसकवेदी भी 'मनुष्य' कहलाता है । दे० वेद/२।
- साधुओंको नपुंसकको संगति वर्जनीय है। —दे० संगति।
- ४. नपुंसक्तवेद प्रकृतिके बन्ध योग्य परिणाम । —दे० मोहनीय/शिर्व ।
- प. नपुंसकको दीक्षा व मोक्षका निषेथ (—वै० वैद/७ ।

# **नभःसेन**—दे० नरवाहन ।

नभ-एक ग्रह-दे० ग्रह।

नभस्तिलक-विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका नगर - दे० विद्याधर।

#### नसस्कार—१. नमस्कार व प्रणाम सामान्य

मू.आ./२६ अरहंतसिद्धपिडमातवसुदगुणगुरूण रादीणं। किदिकम्मेणि-दरेण य तियरणसकोचणं पणमो।२६। = अहंत व सिद्ध प्रतिमाको, तप व श्रुत व अन्य गुणोंमें प्रधान जो तपगुरु, श्रुतगुरु और गुणगुरु उनको तथा दीक्षा व शिक्षा गुरुको, सिद्धभक्ति आदि कृतिकर्म द्वारा (दे० कृतिकर्म/४/३) अथवा विना कृतिकर्मके, मन, वचन व काय तीनोका संकोचना या नमस्कार करना प्रणाम कहलाता है।

#### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

भ.आ./मू./७५४/६१८ मणसा गुणपरिणामी वाचा गुणभासणं च प चण्हं। काएण संपणामी एस पयत्थो णमोक्कारो। = मनके द्वारा अर्हतादि पंचपरमैष्ठीके गुणोंका स्मरण करना, वचनके द्वारा उनके गुणोंका वर्णम करना, दारीरसे उनके चरणोंमें नमस्कार करना यह नमस्कार राज्दका अर्थ है। (भ आ./व/५०६/७२८/१३)

ध.र/३/४२/६२/७ पंचिहि मुट्ठोहि जिणिदचलणेसु णिवदणं णमंसणं ।⇒
पाँच मुष्टियो अर्थात पाँच अंगोसे जिनेन्द्रदेवके चरणोंमें गिरनेको

नमस्कार कहते हैं।

#### २. पुकांगी आदि नमस्कार विशेष

अन.घ./न/१४-१४/न११ योगैः प्रणामस्त्रेधाई उज्ञानादेः कीर्त नात्तिभिः। कं करौ ककरं जानुकरं ककरजानु च ।१४। नभ्रमेकद्वित्रिचतुःपञ्चाङ्गः कायिकैः कमात् । प्रणामः पञ्चधा वाचि यथास्थानं क्रियते सः ।१४।

टीकामें उद्द भृत — मनसा बचसा तन्या कुरुते कीर्त नं मुनिः। ज्ञानादीमां जिनेन्द्रस्य प्रणामस्त्रिविधो मतः। एकाङो नमने मुद्दनों द्वयङ्गः स्यात् करयोरिष । ज्यङः करिशरोनामे प्रणामः कथितो जिनेः। करजानुिवनामेऽसौ चतुरङो मनीिषिभः। करजानुिशरोनामे पञ्चाङ्गः पिरकोितितः। प्रणामः कायिको ज्ञात्वा पञ्चधेति मुमुक्षुभिः। विधानत्वयो यथास्थानं जिनसिद्धादिवन्दने॥ — जिनेन्द्रके ज्ञानादिकका कीर्तन करना, मन, वचन, कायकी अपेक्षा तीन प्रकारका है। जिसमें कायिक प्रणाम पाँच तरहका है। केवल शिरके नमानेपर एकांग, दोनों हाथोंको नमानेसे द्वयंग, दोनों हाथ और शिरके नमानेपर एकांग, दोनों हाथोंको नमानेसे द्वयंग, दोनों हाथ और शिरके नमानेपर प्रयाग, दोनों हाथ और दिवरके नमानेपर प्रयाग, दोनों हाथ और दोनों युटने नमानेपर चतुरंग तथा दोनों हाथ, दोनों घुटने व मस्तक नमानेपर पंचांग प्रणाम या नमस्कार कहा जाता है। सो इन पाँचोंमें केसा प्रणाम कहाँ करना चाहिए ऐसा जानकर यथास्थान यथायोग्य प्रणाम करना चाहिए।

#### ३. अवनमन या नित

ध.१३/४,४,२८/८६/६ ओणदं अवनमनं भ्रमावासनिमत्त्र्यर्थः। - ओणदका अर्थ अवनमन अर्थात् भ्रुमिमे बैठना है।

#### ४. शिरोनति

ध,/१३/६,४,२८/८६/१२ जं जिलिंदं पिंड सीसणमणं तमेगं सिरं। == जिनेन्द्रदेवको शिर नवाना एक सिर अर्थीत् शिरोनित कह-साती है।

अन. ध./८/१०/८९७ प्रस्यावर्तत्रयं भक्त्या नन्नमत् क्रियते शिरः । यत्पाणिकुड्मलाड्क'तत् क्रियायां स्याचतुःशिरः ॥ = प्रकृतमें शिर या शिरोनित शब्दका अर्थ भक्ति पूर्वक मुकुलित हुए दोनों हाथोंसे संयुक्त मस्तकका तोन-तोन आवर्तीके अनन्तर नन्नोभूत होना सम-भना चाहिए।

#### ५. कृतिकर्ममें नमस्कार व नित करनेकी विधि

ध.१३/५.४.२८/८१/६ तं च तिण्णिकारं कीरवे ति तियोणदिमिदि
भणिदं। तं जहा—सुद्धमणो धोदपादो जिणिवदंसणजिषहिरिसेण
पुलइदंगो संतो छं जिणस्स अग्गे वइसिंद तुमेगमोणदं। जमुद्ठिऊण
जिणिवादीणं विण्णित्त कादूण वइसणं तं विदियमोणदं। पुणो
उटिठ्य सामाइयदंडएण अप्पसुद्धि काऊण सकसायदेष्ठस्सागं करिय
जिणाणंतगुणे जभाइय चडवीसितत्थयराणं वंदणं काऊण पुणो जिणजिणालयगुरवाणं संथवं काऊण जं भूमीए वइसणं तं तिदियमोणदं।
एवं एवकेक्किन्हि किरियाकम्मे कीरमाणे तिण्णि चेव ओणमणाणि
होति। सब्बिकिरियाकम्मं चतुसिरं होदि। तं जहा सामाइयस्स
आदीए जं जिणिदं पिंड सीसणमणं तमेगं सिरं। तस्सेव अवसाणे खं
सीसणमणं तं विदियं सोसं। थोस्सामिदंडयस्स आदीए जं सीसणमणं तं विदियं सिरं। तस्सेव अवसाणे छं णमणं तं चिदयं सिरं। तस्सेव अवसाणे छं

एवमेर्ग किरियाकम्मं चदुसिरं होदि । ...अधना सब्बं पि किरिया-कम्मं चदुसिरं चदुप्पहाणं होदि: अरहंतसिद्धसाहुधम्मे चैव पहाण-भूदे कादूण सञ्बिकरियाकम्माणं पउत्ति दंसणादो। = बह ( अव-नमन या नमस्कार) तीन बार किया जाता है, इसलिए तीन बार अवनमन करना कहा है। यथा-शुद्धमन, धौतपाद और जिनेन्द्रके दर्शनसे उत्पन्न हुए हर्षसे पुलकित बदन होकर जो जिन-देवके आगे बैठना (पंचांग नमस्कार करना), प्रथम अवनति है। तथा जो उठकर जिनेन्द्र आदिके सामने विज्ञप्ति (प्रतिज्ञा) कर बैठना यह दूसरी अवनति है। फिर उठकर सामायिक दण्डकके द्वारा आत्मशुद्धि करके, कषायसहित देहका उत्सर्ग करके अर्थात कायोरसर्ग करके, जिनदेवके अनन्तगुणोंका ध्यान करके, चौबीस तीर्थं करों की बन्दना करके, फिर जिन, जिनालय और गुरुकी स्तुति करके जो भूमिमें बैठना ( नमस्कार करना ) वह तीसरी अवनति है। इस प्रकार एक-एक क्रियाकर्म करते समय तीन ही अवनति होती हैं। सब क्रियाकर्भ चतुःशिर होता है। यथा सामायिक (दण्डक) के आदिमें जो जिनेन्द्रदेवको सिर नवाना वह एकसिर है। उसी-के अन्तर्में जो सिर नवाना वह दूसरा सिर है। त्थोस्सामि दण्डकके आदिमें जो सिर नवाना वह तीसरा सिर है। तथा उसीके अन्तर्में जो नमस्कार करना वह चौथा सिर है। इस प्रकार एक कियाकर्म चतु शिर होता है। अथवा सभी कियाकर्म चतु शिर अथित चतु:-प्रधान होता है, क्यों कि अर्हत, सिद्ध, साधु और धर्मको प्रधान करके सब क्रियाकर्मीकी प्रवृत्ति देखी जाती है। (अन. ध./</ 1 ( 395/83

अन.ध./=/११/=१७ प्रतिभ्रामिरि वार्चादिस्तुतौ दिश्येकश्चरेत्। श्रीनाव-तिन् शिरश्चैकं तदाधिक्यं न दुष्यति । = चैत्यादिकी भक्ति करते समय प्रत्येक प्रदक्षिणामें पूर्वादि चारों दिशाओंकी तरफ प्रत्येक दिशामें तीन आवर्त और एक शिरोन्ति करनी चाहिए।

विशेष टिप्पणी-दे० कृतिकर्म/२ तथा ४/२ ।

\* अधिक बार करनेका निषेध नहीं—दे० कृतिकर्म/२/६।

#### ६. नमस्कारके आध्यास्मिक भेद

- भ. आ./वि./७२२/८६७/२ नमस्कारो द्विविधः द्रव्यनमस्कारो भाव-नमस्कारः।
- भ. आ./वि/७६३/११६/१ नमस्कारः नामस्थापनाद्रव्यभावविकक्पेन चतुर्धा व्यवस्थितः। = नमस्कार दो प्रकारका है- द्रव्य नमस्कार व भाव नमस्कार। अथवा नाम, स्थापना, द्रव्य व भावकी अपेक्षा नम-स्कार चार प्रकारका है।
- पं. का./ता.वृ./१/६/६ आशीर्वस्तुनमस्क्रियाभेदेन नमस्कारस्त्रिधा। -आशीर्वाद, वस्तु और नमस्क्रियाके भेदसे नमस्कार तीन प्रकारका होता है।

#### ७. द्रव्य व माव नमस्कार सामान्य निर्देश

भ,आ./वि/७२२/८६७/२ नमस्तस्मै इत्यादि शब्दोच्चारणं, उत्तमाङ्गाव-नितः, कृताञ्चविता द्रव्यनमस्कारः । नमस्कर्तव्याना गुणानुरागो भावनमस्कारस्तत्र रितः । स्थी जिनेन्द्रदेवको नमस्कार हो ऐसा मुखसे कहना, मस्तक नम्र करना और हाथ जोड़ना यह द्रव्य नम-स्कार है और नमस्कार करने योग्य व्यक्तियोंके गुणोंमें अनुराग करना, यह भाव नमस्कार है । नोट—द्रव्य नमस्कार विशेषके लिए —देव शीर्षकार भाव नमस्कार विशेषके जिए-देव आगे नंव ६ । नाम व स्थापनादि चार भेदीके सक्षण-देव विशेष ।

## ८. भेद अभेद माव नमस्कार निर्देश

प्र.सा./त.प्र./२०० स्त्रयमेव भवतु चास्यैवं दर्शनिवशुद्धिभूस्या सम्य-ग्ज्ञानोपगुक्तत्यात्यन्तमञ्यावाधरतत्वात्साधोरिप साक्षात्सिद्धभूतस्य स्वारमनस्तथाभृतानां परमारमनां च निरममेव तदेकपरायणस्वलक्षणो भावनमस्कारः।

प्र.सा./त.प्र./२०४ मोक्षसाधनतत्त्वस्य शुद्धस्य परस्परमङ्गाङ्किभावपरिणतभाव्यभावकभावत्वात्प्रत्यस्तमितस्वपरविभागो भावनमस्कारोऽस्तु । च्हस प्रकार दर्शनिवशुद्धि जिसका युन्न है ऐसी, सम्यग्हानमें उपयुक्तताके कारण अत्यन्त अव्यानाध (निर्विध्न व निश्चल )
लीनता होनेसे, साधु होनेपर भी साक्षात सिद्धभृत निज आत्माको
तथा सिद्धभृत परमात्माओंको, उसीमें एकपरायणता जिसका
लक्षण है ऐसा भाव नमस्कार सदा ही स्वयमेव हो । अथवा मोक्षके साधन तत्त्वरूप 'शुद्ध' को जिसमें-से परस्पर अङ्ग-अङ्गीरूपसे
परिणमित भाव्यभावताके कारण स्व-परका विभाग अस्त हुआ है
ऐसा भाव नमस्कार हो । (अर्थाद् अभेद रस्नत्रय रूप शुद्धोपयोग
परिणति ही भाव नमस्कार है ।)

प्र.सा./ता.वृ./६/६/१६ अहमाराधकः, एते च अर्हदादयः आराध्या इत्या-राध्याराधकविकव्यस्त्यो वैतनमस्कारो प्रण्यते । रागाणुपाधि-रहितपरमसमाधिकलेनात्मन्येवाराध्याराधकभावः पुनरवैतनमस्कारो भण्यते । = 'मैं आराधक हूँ और ये अर्हत आदि आराध्य हैं,' इस प्रकार आराध्य-आराधकके विकव्यस्य वैत नमस्कार है, तथा रागादिस्य उपाधिके विकव्यसे रहित परमसमाधिके मससे आत्मा-में (तन्मयतास्त्य) आराध्य-आराधक भावका होना अद्वेत नमस्कार कहलाता है।

द्र.सं./टी./१/४/१२ एकदेशशुद्धनिश्चयनयेन स्वशुद्धारमाराधनसम्गभाव-स्तवनेन, असद्वभूतव्यवहारनयेन त्रत्प्रतिपादकवचनरूपद्रव्यस्तवनेन च 'वन्वे' नमस्करोमि । परमशुद्धनिश्चयनयेम पुनर्वन्यवन्दकभावो नास्ति । —एकदेश शुद्धनिश्चयनयकी अपेक्षासे निज शुद्धारमाका आराधन करनेरूप भावस्तवनसे और असद्वभूत व्यवहार नयकी अपेक्षा उस निजशुद्धारमाका प्रतिपादन करनेवाले वचनरूप द्रव्यस्तवनसे नमस्कार करता हूँ । तथा परम शुद्धनिश्चयनयसे वन्य-वन्दक भाव नहीं है।

पं. का./ता.व./१/४/२० अनन्तज्ञानादिगुणस्मरणरूपभावनमस्कारोऽग्रुद्धनिश्चमनयेन, नमो जिनेम्य इति बचनारमद्रव्यनमस्कारोऽप्यसद्भूतव्यवहारनयेन शुद्धनिश्चयनयेन स्विस्मन्नेवाराध्याराधकभावः। क्रमण्याच्छे अनन्तज्ञानादि गुणोंके स्मरणरूप भावनमस्कार अणुद्ध
निश्चयनयसे हैं। 'जिनेन्द्र भगवान्को नमस्कार हो' ऐसा वचनारमक द्रव्यनमस्कार भी असद्भूत व्यवहारनयसे हैं। शुद्धनिश्चयमयसे तो अपनेमें ही आराध्य-आराधक भाव होता है। विशेषार्थ—
वचन और कायसे किया गया द्रव्य नमस्कार व्यवहार नयसे नमस्कार
है। मनसे किया गया भाव नमस्कार तीन अकारका है—भगवान्के
गुण चिन्तवनस्त्य, निजात्माके गुण चिन्तवनस्त्य तथा शुद्धारम संवेदन
स्त्य। तहाँ पहला और दूसरा भेद या द्वेतरूप हैं और तीसरा
अभेद व अद्वेत स्त्य। पहला अशुद्ध निश्चयनयसे नमस्कार है,
दूसरा एकदेश शुद्धनिश्चयनयसे नमस्कार है और तीसरा साक्षात
शुद्ध निश्चय नयसे नमस्कार है।

#### साधुओं आदिको नमस्कार करने सम्बन्धी

—दे० विनय ।

#### **नमस्कार मन्त्र**—दे० मन्त्र।

निम-१, (प,पु,/३/३०६-३०८)—निम और विनिम ये दो भगवात् आदिनाथके सालेके पुत्र थे। ध्यानस्थ अवस्थामें भगवान्से भक्ति पूर्वक राज्यकी याचना करनेपर धरणेन्द्रने प्रगट होकर इन्हें विजयार्थकी श्रेणियोंका राज्य दे दिया और साथ ही कुछ विद्यार्थ भी प्रदान की। इन्होंसे ही विद्याधर वंशकी उत्पत्ति हुई। —दे० इतिहास/७/१४-म.पु./१८/१४-१४१। २, भगवान् वीरके तीर्थका एक अन्तकृत् वेवली —दे० अन्तकृत।

निमनाथ — (म.पु./६६/इलोक) — पूर्वभव नं २ में कौशाम्बी नगरीके राजा पार्थिकके पुत्र सिद्धार्थ थे।२-४। पूर्वभव नं १ में अपराजित विमानमें अहमिन्द्र हुए।१६। वर्तभान भवमें २१वें तीर्थकर हुए। ( युगपर सर्वभव दे० म.पु./६६/७१)। इनका विशेष परिचय — दे० तीर्थंकर/६।

निमय—विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर--दे० विद्याधर ।

**नमुचि-**राजा पद्मका मन्त्री । विशेष—दे० बलि ।

नय- अनन्त धर्मात्मक होनेक कारण वस्तु बड़ी जिटल है (दे. बनेकान्त)। उसको जाना जा सकता है, पर कहा नहीं जा सकता। उसे
कहनेके लिए वस्तुका विश्लेषण करके एक-एक धर्म द्वारा क्रमपूर्वक
उसका निरूपण करनेके अतिरिक्त अन्य उपाय नहीं है। कौन धर्मको
पहले और कौनको पीछे कहा जाये यह भी कोई नियम नहीं है।
यथा अवसर ज्ञानी वक्ता स्वयं किसी एक धर्मको मुख्य करके उसका
कथन करता है। उस समय उसकी दृष्टिमें अन्य धर्म गौण होते हैं
पर निषिद्ध नहीं। कोई एक निष्पक्ष श्रोता उस प्ररूपणाको क्रम-पूर्वक
मुनता हुआ अन्तमें वस्तुके यथार्थ अखण्ड व्यापकरूपको ग्रहण कर
लेता है। अतः गुरु-शिष्यके मध्य यह न्याय अत्यन्त उपकारी है।
अतः इस न्यायको सिद्धान्तरूपसे अपनाया जाना न्याय संगत है।
यह न्याय श्रोताको वस्तुके निकट ले जानेके कारण 'नयतीति नयः'
के अनुसार नय कहलाता है। अथवा वक्ताके अभिप्रायको या वस्तुके
एकांश ग्राही ज्ञानको नय कहते हैं। सम्पूर्ण वस्तुके ज्ञानको ग्रमण
तथा उसके अंशको नय कहते हैं।

अनेक धर्मीको युगपत् प्रहण करनेके कारण प्रमाण अनेकान्सस्प ब सकलादेशी है, तथा एक धर्मके प्रहण करनेके कारण नय एकान्त-स्प व विकलादेशी है। प्रमाण ज्ञानकी अर्थात् अन्य धर्मोंकी अपेक्षा-को बुद्धिमें सुरक्षित रखते हुए प्रयोग किया जानेवाला नय ज्ञान या नय बाक्य सम्यक् है और उनकी अपेक्षाको छोड़कर उत्तनी मात्र हीं वस्तुको जाननेवाला नय ज्ञान या नय वाक्य मिथ्या है। बक्ता या ओताको इस प्रकारकी एकान्त हठ या पक्षपात करना योग्य नहीं, क्योंकि वस्तु उत्तनी मात्र है हो नहीं—दे० एकान्त।

यद्यपि वस्तुका व्यापक यथार्थ रूप नयज्ञानका विषय न होनेके कारण नयज्ञानका ग्रहण ठीक नहीं, परन्तु प्रारम्भिक अवस्थामें उसका आश्रय परमोपकारी होनेके कारण वह उपादेय है। फिर भी नयका पस करके विवाद करना योग्य नहीं है। समन्वय दृष्टिसे काम जेना ही नयज्ञानकी उपयोगिता है—दे० स्याद्वाद।

पदार्थ तीन कोटियों में विभाजित हैं - या तो वे अर्थारमक अर्थाद वस्तुरूप हैं, या शब्दारमक अर्थात वाचकरूप हैं और या झानारमक अर्थात् प्रतिभास रूप हैं। अतः उन-उनको विषय करनेके कारण नय ज्ञान व नय वाक्य भी तीन प्रकारके हैं - अर्थनय, शब्दनय व ज्ञाननय । मुख्य गौण विवक्षाके कारण वक्ताके अभिन्नाम भी अनेक प्रकारके होते हैं, जिससे नय भी अनेक प्रकारके हैं। बस्तुके सामान्यांश अर्थात द्रव्यको विषय करनेवाला नय द्रव्यार्थिक और उसके विशेषीश अर्थात पर्यायको विषय करनेवालानय पर्यायार्थिक होता है। इन दो मूल भेदोंके भी आगे अनेकों उत्तर-भेद हो जाते हैं। इसी प्रकार वस्तुके अन्तरंगरूप या स्वभावको विषय करनेवाला निश्चय और उसके वाह्य या संयोगी रूपको विषय करनेवाला नय व्यवहार कहलाता है अथवा गुण-गुणीमें अभेदको विषय करनेवाला निश्चय और उनमें कथं चित्र भेदको विषय करने-वासा व्यवहार कहलाता है। तथा इसी प्रकार अन्य भेद-प्रभेदाँका यह नयचक उतना ही जटिल है जितनी कि उसकी विषयभूत वस्सु । उस सबका परिचय इस अधिकारमें दिया जायेगा।

| Ī   | ı        | नय सामान्य                                                             |
|-----|----------|------------------------------------------------------------------------|
|     | 9        | नय सामान्य निर्देश                                                     |
|     | ٤        | नय सामान्यका रुक्षण                                                    |
|     | •        | १. निरुक्त्यर्थ ।                                                      |
|     |          | २, बक्ताका अभिप्राय।                                                   |
| İ   |          | ३. एकदेश वस्तुग्राही ।                                                 |
|     |          | ४, प्रमाणगृहीत वस्त्वंशग्राही ।<br>४. श्रुतज्ञानका विकल्प ।            |
|     | 2        | उपरोक्त रुक्षणांका समीकरण ।                                            |
|     | #        | नय व निक्षेप में अन्तर । —दे० निक्षेप/१।                               |
|     | *        | नयों व निक्षेपीका परस्पर अन्तर्भाव ।                                   |
|     |          | —दे० निक्षेप∫२,३ ।                                                     |
|     | #        | नयाभास निर्देश । —दे० नय/II ।                                          |
| ١   | ş        | नयके मूल मेदोंके नाम निर्देश ।                                         |
| l   | ¥        | नयके मेद-भमेदोंकी सूची।                                                |
|     | 4        | द्रव्यार्थिक, पर्यायार्थिक अथवा निश्चय व्यवहार, वे                     |
| ļ   |          | ही मूल मेद हैं।                                                        |
| 1   | €.<br>#  | गुणार्थिक नयका निर्देश क्यों नहीं ?                                    |
|     | #        | आगम व अध्यात्म पद्धति । — दे० पद्धति ।                                 |
|     | ?        | नय-प्रमाण सम्बन्ध                                                      |
| }   | ŧ        | नय व प्रमाणमें क्यंचित् अमेदः।                                         |
| ۱   | २        | नय व प्रमाणमें कयंचित् मेद।                                            |
| Í   | ₹        | श्रुतञ्चानमें ही नय होती है, अन्य श्वानोंमें नहीं !                    |
|     | ጳ        | प्रमाण व नयमें कथंचित् प्रधान व अप्रधानपना।                            |
| ļ   | 4        | प्रमाणका विषय सामान्य विशेष दोनों है।                                  |
| 1   | Ę        | यमाण अनेकान्तयाही है और नय एकान्तयाही।                                 |
| -   | 9        | प्रमाण सकलादेशी है और नय विकलादेशी।                                    |
| 1   | #        | नय भी कथंचित् सकलादेशी है। —दे॰ सप्तभंगी/२।                            |
|     | د<br>ع   | ममाण सकलवस्तुयाहक है और नय तदंशयाहक।                                   |
|     | •        | भमाण सब धर्मोंको युगपत् अहण करता है तथा नय<br>कमसे एक एकको।            |
|     | *        |                                                                        |
| i   | ₩.       | सक्छ नयांका युगपत् ग्रहण ही सक्छवस्तु<br>  ग्रहण है। — दे० अनेकान्त/२। |
|     | *        | अभाण सापेक्ष ही नय सम्यक् है ।                                         |
| 1   |          | दे० नय/II /१० ।                                                        |
| į   | १०       | ममाण स्यात् पदयुक्त होने से सर्वनयात्मक होता है।                       |
|     | *        | प्रमाण व नय सप्तभंगी —दे० सप्तभंगी/२।                                  |
|     | ११       | प्रमाण व नयके उदाहरण ।                                                 |
|     | १२       | नयके एकान्तयाही होनेमें शंका ।                                         |
|     | Ł        | नथकी कथंचित् हेचीपादेयता                                               |
|     | *        | तत्त्व नयपक्षोंसे अतीत है ।                                            |
| ١   | <b>ર</b> | नयपक्ष क्षयंचित् हेय है।                                               |
| -   | ₹        | नय केवल ज्ञेय है पर उपादेय नहीं।                                       |
| - 1 |          | 1                                                                      |

| - 1      |                                                                |  |  |
|----------|----------------------------------------------------------------|--|--|
| 8        | नयपक्षको हेय कहनेका कारण प्रयोजन ।                             |  |  |
| પ        | परमार्थतः निश्चय व व्यवहार दोनोंका पक्ष विकल्प-                |  |  |
| }        | रूप होनेसे हेय है।                                             |  |  |
| ₹.       | प्रत्यक्षानुमूर्तिके समय निरुचय व्यवहारके विकल्प नहीं          |  |  |
|          | रहते।                                                          |  |  |
| ७        | परन्तु तस्वनिर्णयार्थं नय कार्यकारी है।                        |  |  |
| *        | आगमका अर्थं करनेमें नयका स्थान ।                               |  |  |
|          | — दे० जागम/३/३।                                                |  |  |
| 6        | सम्यक् नय ही कार्यकारी है मिथ्या नय नहीं।                      |  |  |
| ٩,       | निरपेक्ष नय भी कथंचित् कार्यकारी है।                           |  |  |
| १०       | नयपक्षको हेयोपादेयताका समन्वय।                                 |  |  |
| 8        | शब्द, अर्थ व ज्ञाननय निर्देश                                   |  |  |
| <b>१</b> | 1                                                              |  |  |
| 2        | शब्द अर्थ शानरूप तीन प्रकारके पदार्थ हैं।                      |  |  |
| ą.       | शब्दादि नयनिर्देश व लक्षण ।                                    |  |  |
| `        | वास्तवमें नय श्वानात्मक द्वी है शब्दादिको नय कहना<br>उपचार है। |  |  |
|          |                                                                |  |  |
| *        | शब्दमें प्रमाण व नवपना। —दे० खागम/४/६।                         |  |  |
| *        | तीनों नयोंमें परस्पर सम्बन्ध ।                                 |  |  |
| *        | शब्द में अर्थ प्रतिपादनकी योग्यता।                             |  |  |
| ц        | — दे० जागम/४/१।<br>शब्दनयका विषय । — दे० नय III/१/६।           |  |  |
| *        | शब्दनयकी विशेषताएँ —के नय/III/६-८।                             |  |  |
| E.       | शब्दादि नथोके उदाहरण।                                          |  |  |
| *        | नय प्रयोग शब्दमें नहीं भावमें होता है                          |  |  |
| •        | —दे० स्याद्वाद/४।                                              |  |  |
| 9        | द्रव्यनय व भावनय निर्देश ।                                     |  |  |
|          |                                                                |  |  |
| 4        | अन्य अनेकों नयोंका निर्देश                                     |  |  |
| 8        | भूत भावि बादि प्रशापन नय निर्देश।                              |  |  |
| ₹        | अस्तित्वादि सप्तर्भंगी नयोंका निर्देश ।                        |  |  |
| ş        | नामादि निक्षेपरूप नयोंका निर्देश ।                             |  |  |
| ¥        | सामान्य-विशेष आदि धर्मौरूप ४७ नयौंका निर्देश ।                 |  |  |
| 4,       | <b>बनन्त नय होने सम्भव हैं</b> ।                               |  |  |
| *        | उपचरित नयदे० उपचार ।                                           |  |  |
| *        | ज्यनव —वे० नय/V/४/=।                                           |  |  |
| #        | कारु अकारु नयका समन्वय —दे० नियति/२।                           |  |  |
| *        | शान व कियानयका समन्वय — दे० चेतना/३/८।                         |  |  |
|          |                                                                |  |  |
| II       | सम्यक् व मिथ्यानय                                              |  |  |
| ₹ .      | नय सम्यक् भी होती है और मिथ्या भी।                             |  |  |
| २        | सम्यक् व मिथ्या नयोंके लक्षण ।                                 |  |  |
| ₹        | अन्य पक्षका निषेध न करे तो कोई भी नय मिभ्या                    |  |  |
|          | नहीं होतो ।                                                    |  |  |
| ¥        | अन्य पदाका निषेध करनेसे ही मिथ्या है।                          |  |  |

नय

| Ī          | <u> </u>   | अन्य पक्षका संग्रह करनेपर वह नय सम्यक् है।                            |
|------------|------------|-----------------------------------------------------------------------|
|            | *          | सर्वे एकान्त मत किसी न किसी नयमें गर्भित हैं।                         |
|            |            | और सर्व नय अनेकान्तके गर्भमें समाविष्ट है।                            |
| -          |            | —दे० अनेकान्त/२ ।                                                     |
|            | Ę          | जो नय सर्वधाके कारण मिथ्या है वही कर्यचित्के                          |
|            |            | कारण सम्यक् है ।                                                      |
|            | ø          | सापेक्षनय सम्यक् और निरपेक्षनय मिथ्या है।                             |
|            | *          | नयोंके विरोधमें अविरोध। —दे० अनेकान्त/१।                              |
|            | *          | नयोंमें परस्पर विधि निषेध। —दे० सप्तभंगी/१।                           |
|            | *          | सापेक्षता व मुख्यगौण व्यवस्था ।दे० स्याद्वाद/३                        |
| 1          | 6          | मिथ्यानय निर्देशका कारण व प्रयोजन ।                                   |
|            | 3          | सम्यग्दृष्टिको नय सम्यक् तथा मिथ्यादृष्टिको मिथ्या है।                |
| {          | o          | प्रमाणज्ञान होनेके पश्चात् ही नय प्रवृत्ति सम्यक्                     |
| Į          |            | होती है, उसके बिना नहीं।                                              |
|            |            |                                                                       |
| I          | II         | नैगम आदि सात नय निर्देश                                               |
|            | 3          | सातों नयोंका समुद्रित सामान्य निर्देश                                 |
|            | *          | नयके सात मेदोंका नाम निर्देश । —देवनय/I/१/३।                          |
|            | Ş          | सातोंमें द्रव्यार्थिक व पर्यायार्थिक विभाग ।                          |
|            | २          | इनमें द्रव्यार्थिक पर्यायार्थिक विभागका कारण।                         |
|            | ₽          | सातोंमें अर्थ, शब्द व शान नय विभाग ।                                  |
| 1          | ¥.         | इनमें अर्थ, शब्दनय विभागका कारण ।                                     |
|            | ч          | नौ मेद कहना भी विरुद्ध नहीं है।                                       |
|            | Ę          | पूर्व पूर्वका नय अगले अगले नयका कारण है।                              |
| ]          | (g         | सातोंमें उत्तरोत्तर सक्ष्मता।                                         |
|            | 4          | सातोंकी उत्तरोत्तर स्क्ष्मताका उदाहरण।                                |
|            | <b>९</b>   | शब्दादि तीन नयोंमें परस्पर अन्तर।                                     |
|            | <b>a</b> . | नैगमनयके भेद व स्वक्षण                                                |
| )          | ₹          |                                                                       |
|            | 8          | नेगम सामान्यका रुक्षण                                                 |
|            | . !        | (१. संकल्पग्राही तथा दैतप्राही )<br>संकल्पग्राही छक्षण विषयक उदाहरण । |
| l          | ₹          | देतपाही रुक्षण विषयक उदाहरण ।<br>देतपाही रुक्षण विषयक उदाहरण ।        |
|            | ₹ .        | नगमनयके भेदः।                                                         |
|            | ሄ          | भूत भावी व वर्तमान नैगमनयके रूक्षण ।                                  |
|            | 3          | भूत भावी वर्तमान नैगमनयके उदाहरण ।                                    |
|            | جُ<br>9    | पूर्वीय द्रव्य व उभयरूप नैगमसामान्यका रुक्षण ।                        |
|            | 2          | दन्य व पर्याय आहि नैगमनयके भेट्रोंके लक्षण व                          |
| •          | -          | उद्गृहर्ण—                                                            |
|            |            | १. अर्थ व्यंजन व तदुभय पर्यायनेगम।                                    |
|            | ļ          | २. शुद्ध व अशुद्ध द्रव्य नैगम ।                                       |
| _          |            | ूरे. शुद्ध व अशुद्ध प्रव्यपर्यायनैगम् ।                               |
| 9          |            | नंगमाभास सामान्यका छक्षण व उदाहरण।                                    |
| *          |            | न्याय वैशेषिक नेगमाभासी हैं। – दे० अनेकान्त/२/१।                      |
| <b>१</b> 0 | 1          | नैगमाभास विशेषोंके छक्षण व उदाहरण।                                    |
|            |            |                                                                       |

#### नैगमनय निर्देश ₹ नैगमनय अर्थनय व शानस्य है । —देव नयIII/१। \* ۶ नैगमनय अञ्जूद्ध द्रव्याधिक नय है। ₹ शुद्ध व अशुद्ध सभी नय नैगमनयके पेटमें सभा जाती 色: ş नैगम तथा संग्रह व व्यवहारतयमे अन्तर । नैगमनय व प्रमाणमें अन्तर । ¥ इसमें यथा सम्भव निक्षेपोका अन्तर्भाव—दे० निक्षेप/३। # भावी नैगमनय निश्चित अर्थमें लागू होता है। ч कल्पनामात्र होते दुए भी भावी नैगमनय व्यर्थ नहीं है। દ્ संग्रहनय निर्देश 8 ٤ संप्रह्मयका रुक्षण । २ संग्रहनयके उदाहरण। संग्रहनय अर्थनय है।—दे० नय/III/१। \* इसमें यथासम्भव निक्षेपोंका अन्तर्भाव । -दे० निक्षेप/३। ₹ संग्रहनयके भेदा। ¥ पर, अपर तथा सामान्य विशेषरूप मैदोंके रक्षण व उदाहरण । इस नयके विषयकी अद्वेतता। —दे० नय/IV/२/३। दर्शनोपयोग व संग्रहनयमें अन्तर ।- दे॰ दर्शन/२/९० । संघहाभासके रुक्षण व उदाहरण । ų वेदान्ती व सांख्यमती संघहनयामासी है। —दे० अनेकान्त/**√**१। संप्रहनय शुद्ध द्रव्याधिकतय है। ξ **च्यवहारनय निर्देश**—दे० नय/V/४। \* ऋजुसूत्रनय निर्देश 4 ऋजुसूत्र नयका लक्षण । १ ऋजुसूत्रनयके भेद । ₹ सक्ष्म व स्थूल ऋजुस्त्रके लक्षण । 3 इस नयके विषयकी एकत्वता । —दे० नय/IV/३ । ऋजुस्त्राभासका लक्षण । बौद्धमत ऋजुसूत्राभासी है। --दे० अनेकान्त/२/१! ऋजुस्त्रनय अर्थनय है।—दे० नय/III/१। ऋजुस्त्रनय शुद्धपर्यायार्थिक है । ų इसे क्यंचित् द्रव्यार्थिक कहनेका विधि निषेध । Ę स्हम व स्थूल ऋजुस्त्रकी अपेक्षा वर्तमानकालका 19 प्रमाण् । व्यवहारनय व ऋजुस्त्रमें अन्तर ।--दे० नय/V/४/३ ! इसमें यथासम्भव निक्षेपोंका अन्तर्भाव । --दे० निक्षेप/३ ।

| 8              | शब्दनय निर्देश                                                                    |  |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------|--|
| 8              | शब्दनयका सामान्य रुक्षण ।                                                         |  |
| *              | शब्दनथके विषयकी एकत्वता ।—दे० नय/IV/३।                                            |  |
| *              | शब्द प्रयोगकी मेद व अमेदरूप दो अपेक्षाएँ।                                         |  |
|                | — <b>वे</b> ् नय/III/१/१ ।                                                        |  |
| <b>२</b>       | अनेक शब्दोंका एक बाच्य मानता है।                                                  |  |
| ३              | पर्यायवाची शब्दोंके अर्थमें अमेद मानता है।                                        |  |
| , A            | पर्यायवाची शब्दोंके प्रयोगमें लिगादिका व्यभिचार                                   |  |
|                | स्त्रीकार नहीं करता।                                                              |  |
| *              | ऋजुसन्न व शब्दनयमें अन्तर।                                                        |  |
| *              | यह पर्यायाधिक तथा व्यंजननय है। - दे नय/III/१।                                     |  |
| *              | इसमें यथासम्भव निहेपोंका अन्तर्भाव।                                               |  |
|                | —दे० निक्षेप/३।                                                                   |  |
| ۲,             | शब्द नयाभासका रूक्षण।                                                             |  |
| *              | वैयाकरणी शब्द नयाभासी है।—दे॰ अनेकान्त/र/ह।                                       |  |
| <b>ξ</b>       | लिगादिके व्यभिचारका तात्पर्य।                                                     |  |
| છ              | उक्त व्यभिचारोंमें दोष प्रदर्शन।                                                  |  |
| *              | शब्दमें अर्थ प्रतिपादनकी योग्यता ।                                                |  |
| 6              | —दे० आगम/४/१/।<br>सर्व प्रयोगींको दूषित बतानेसे व्याकरण शास्त्रके                 |  |
| ) <del>-</del> | साथ विरोध आता है ?                                                                |  |
|                | ् साथ विराय आता हु:<br>                                                           |  |
|                | !<br>!                                                                            |  |
|                | समभिरूढनय निर्देश                                                                 |  |
| ₹              | समिसहनयके लक्षण-                                                                  |  |
|                | १. अर्थ भेदसे शब्द भेद ( रूढशब्दका प्रयोग )                                       |  |
|                | २. शब्दभेदसे अर्थभेद ।                                                            |  |
| - <b>3</b>     | ३. वस्तुका निजस्बरूपर्से रूढ करना ।<br>इस व्यक्ते विश्वानी प्रकारमा ।             |  |
| *              | इस नयके विश्यकी एकत्वता । —हे॰ नय/IV/३।<br>शब्दभयोगकी भेद-अमेद रूप दो अपेक्षाएँ । |  |
| <del></del>    | हे० नय/III/१/६।                                                                   |  |
| <b>ર</b>       | यद्यपि रूढ़िगत अनेक शब्द एकार्थवाची हो जाते हैं।                                  |  |
| 3              | परन्तु यहाँ पर्यायवाची शब्द नहीं होते ।                                           |  |
| *              | शब्द वस्तुका धर्म नहीं है, तब उसके मैदसे अर्थ-                                    |  |
|                | मेद कैसे हो सकता है ? दे० आगम/४/४।                                                |  |
| ٧              | शब्द व समभिरूद्ध नयमें अन्तर ।                                                    |  |
| *              | यह पर्यायार्थिक शब्दनय है। -दे॰ नय/III/१।                                         |  |
| *              | इसमें यथासम्भव निक्षेपोंका अन्तर्भाव ।                                            |  |
|                | —दे∘ निक्षेप/३।                                                                   |  |
| 45             | समभिरूढ नयामासका रुक्षण।                                                          |  |
| *              | वैयाकरणी समभिरूढ़ नयामासी हैं।                                                    |  |
|                | —दे० अनेकान्त/२/६।                                                                |  |
| ار             | एवं भूत नय निर्देश                                                                |  |
| 4              |                                                                                   |  |
| १              | तिक्विया परिणत द्रव्य ही शब्दका वाच्य है।                                         |  |
| *              | सभी शब्द क्रियावाची हैं। —दे० नाम ।                                               |  |

शब्द प्रयोगकी भेद-अभेद रूप दो अपेक्षाएँ। -दे॰ नय/III/१/१ । तज्ज्ञान परिणत आत्मा उस शब्दका वाच्य है। ₹ अर्थभेदसे शब्दमेद और शब्दमेदसे अर्थभेद । ş इस नयकी दृष्टिमें वाक्य सम्भव नहीं। इस नयमें पदसमास सम्भव नहीं। इस नयमें वर्णसमास तक भी सम्भव नहीं। Ę वाच्यवाचक भावका समन्वय । —दे**० आगम/४/४** ! समभिरूढ व एवंभूतमें अन्तर। यह पर्यायार्थिक शब्दनय है। --- दे० नय/II]/१। इसमें ययासम्भव निक्षेपीका अन्तर्भाव । —दे० निक्षेप/३। ሪ पर्वभूत नयाभासका रूक्षण । वैयाकरणी पर्वमूत नयामासी हैं। —३० अनेकान्त/२/१। द्रध्यार्थिक व पर्यायार्थिक नय IV 9 द्रव्यार्थिक नय सामान्य निर्देश द्रव्यार्थिकनयका रूक्षण । यह वस्तुके सामान्यांशको अद्वैतस्य विषय करता द्रव्य-क्षेत्र-काळ-भावकी अपेक्षा विषयकी अदैतता । ३-६ इसीसे यह नय एक अवक्तव्य व निर्विकल्प है। द्रव्यार्थिक व प्रमाण में अन्तर। -- दे० नय/III/३/४ I द्रव्याधिकके तीन मेद नैगमादि । —दे० नय/III । द्रव्यार्थिक व पर्यायार्थिकमें अन्तर । --वे॰ नय/V/४/३ १ इसमें यदासम्भव निक्षेपींका अन्तर्भाव । —दे० निक्षेप/२ । शुद्ध व अशुद्ध इच्यार्थिकनय निर्देश ş द्रव्यायिकनयके दो मेद--शुद्ध व अशुद्ध । शुद्ध द्रव्यार्थिकनयका रुक्षण । 2 द्रव्य क्षेत्रादिकी अपेक्षा इस नयके विषयकी अद्वैतता । ₹ ञ्जुद्ध द्रव्याधिकतयकी प्रधानता । —दे० नय/V/३/४ । अञ्चाद्ध द्रव्यार्थिकनयका सक्षेण । ४ अञ्जब द्रव्यार्थिक व्यवहारनय है। –दे० नय/V/४। अञ्जूद्ध व शुद्ध द्रव्यार्थिकमें हेयोपादेयता । ---दे० नय/V/प। द्रव्याधिकके दश मेदोंका निर्देश। द्रन्यार्थिकनय दशक्के रुक्षण । १, कर्मोपाधि निरपेक्ष, २, सत्ता ग्राहक, ३, भेद निर्पेक्ष । ४. कर्मोपाधि सापेक्ष अगुद्ध द्रव्यार्थिक,

₹

२

₹

X

Φ

G

٩

₹0

१, उत्पादव्यय सापेक्ष, ६, भेद कल्पना सापेक्ष, ७, अन्वय द्रव्यार्थिक, ४-६, स्व व पर चतुष्ट्य ग्राहक, १० परमभावग्राही शुद्ध द्रव्यार्थिक । पर्यायार्थिकनय सामान्य निर्देश पर्यायार्थिकनयका रूक्षण । यह वस्तुके विशेषांशको एकत्वरूपसे ग्रहण करता द्रव्यकी अपेक्षा विषयको एकत्वता-१. पर्यायसे पृथक् द्रव्य कुछ नहीं। २, गुण गुणीमें सामान्याधिकरण्य नहीं है। ३, काक कृष्ण नहीं हो सकता । ४, सभी पदार्थ एक संख्यासे युक्त हैं। क्षेत्रकी अपेक्षा विषयकी एकत्वता — १. प्रत्येक पदार्थका अवस्थान अपनेमें ही है। २, वस्तु अखण्ड व निरवयत्र होतो है। ३, पलालदाह सम्भव नहीं । ४. कुम्भकार संज्ञा नहीं हो सकती। कालकी अपेक्षा विषयकी एकेत्वता— १. केवल वर्त मान क्षणमात्र ही बस्त्र है। \* वर्तमान कालका स्पष्टीकरण । —दे० नय/1II/k/७ । २. क्षण स्थायी अर्थ ही उत्पन्न होकर नष्ट हो जाता है। कारु की अपेक्षा एकत्व विषयक उदाहरण १, कषायो भेषज्यम्: २, धान्य मापते समय ही प्रस्थ संज्ञा; ३. कहीं से भी नहीं उपारहा हूँ। श्वेत कृष्ण नहीं किया जा सकता। ५, क्रोधका उदय ही क्रोध कषाय है। ६, पलाल दाह सम्भव नहीं: ७, पच्यमान पक्व। भावकी अपेक्षा विषयकी एकत्वता । किसी भी अकारका सम्बन्ध सम्भव नहीं। १, विशेष्य-विशेषण सम्बन्ध; २, संघोग व समवाय; ३, कोई किसीके समान नहीं; ४, ग्राह्मग्राहक सम्बन्धः ५ वाच्य वाचक सम्बन्ध सम्भव नहीं; ६, बन्ध्यबन्धक आदि अन्य कोई भी सम्बन्ध नहीं। कारण कार्य भाव सम्भव नहीं----१, कारणके बिना ही कार्यकी उत्पत्ति होती है। २-३, विनाश व उत्पाद निर्हेतुक है। यह नय सकल व्यवहारका उच्छेद करता है। पर्यायायिकका कयंचित् द्रव्यायिकपना । —वै० नय/III/k । पर्यायाधिकके चार मेद ऋजुसूत्रादि। --दे० नय/III । इसमें यद्यासम्भव निक्षेपीका अन्तर्भाव । ---बे॰ निक्षेप/दे। शुद्ध व अशुद्ध पर्यायार्थिक निर्देश शुद्ध व अशुद्ध पर्यायार्थि**कके रुक्षण** ।

पर्यायायिकनयके छह मेदोंका निर्देश व रुक्षण

२ सादिनित्य, ३ सत्तागौण १. अनादिनित्य, अनित्य, ४. सत्ता सापेक्ष नित्य, ४. कर्मोपाधि निर-पेक्ष अनित्य, ६, कर्मोपाधिसापेक्ष । अशुद्ध पर्यायार्थिकनय व्यवहारनय है। —दे० नम/V/४ । निश्चय व्यवहारनय ν निश्चयनय निर्देश ١ निश्चयनयका रुक्षण निश्चित व सत्यार्थे ग्रह्ण । ₹ निश्चयनयका रुक्षण अमेद व अनुपचार ग्रहण । ₹ निश्चयनयका लक्षण स्वाश्रय क्रयन ₹ निरुचयनयके मेद—शुद्ध व अशुद्ध शुद्ध निश्चयके रूक्षण व उदाहरण--१, परमभावग्राहीकी अपेक्षा। २, क्षायिकभावग्राहोकी अपेक्षा। **एकदेश शुद्ध निश्चयनयका लक्षण** । Ę शुद्ध, एकदेश शुद्ध व निश्चयसामान्यमें अन्तर व इनकी प्रयोग विधि । अशुद्ध निश्चयनयका रुक्षण व उदाहरण । निइचयनथकी निर्विकरपता ₹ शुद्ध व अशुद्ध निश्चयनय द्रक्यायिनके मेद ैं। १ निश्चयन्य एक निर्विकल्प व वचनातीत है। निश्चयस्यके मेद नहीं हो सकते। शुद्धनिरुचय ही वास्तवमें निरुचयनय हैं; **अशुद्ध** निश्चयनय तो ज्यवहार है। उदाहरण सहित तथा सविकल्प सभी नये व्यवहार ч व्यवहारका निषेध ही निश्चयका बाच्य है। —दे० नय/V/१/२। निर्विकल्प होनेसे निश्चयनयमें नयपना कैसे सम्भव निइचयनयकी प्रधानता ₹ निश्चयनय ही सत्यार्थ है । Ŷ निश्चयनय साधकतम व नयाथिपति है। निश्चयनय ही सम्यक्त्वका कारण है । ₹ निश्चयनय ही उपादेय हैं । **च्यवहारनय सामान्य निर्देश** व्यवहारनय सामान्यके लक्षण— १, संग्रह गृहीत अर्थमें विधिपूर्वक भेद। २, अभेद बस्तुमें गुणगुणी आदिरूप भेद । ३. भिन्न पदार्थोंमें कारकादिरूप अभेदोपचार ! ४. लोकव्यवहारगत वस्तु विषयक--व्यवहारनय सामान्यके उदाहरण--१. संग्रहगृहोत अर्थ में भेद करने सम्बन्धी।

8

|              | । २, अभेद वस्तुमें भेदोपचार सम्बन्धी ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              | ३, भिन्न वस्तुओं में अभेदोपचार सम्बन्धी।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| İ            | ४, लोकव्यवहारगत वस्तु सम्बन्धी ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 3            | व्यवहारनयकी भेद प्रवृत्तिकी सीमा ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| *            | व्यवहारनय सामान्यके कारण प्रयोजन ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|              | — दे० नय/V/७ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 8            | व्यवहारनयके मेद व लक्षणादि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| i            | १. पृथवत्व च एकत्व व्यवहार ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|              | २, सद्दभ्त व असद्दभ्त व्यवहार ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ų            | ३. सामान्य व विशेष संग्रहभेदक व्यवहार।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1            | व्यवहार नयाभासका लक्षण ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| *            | चार्वाक मत व्यवहारनयाभासी है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|              | —दे० अनेकान्त/२/१।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| *            | यह द्रव्यार्थिक व अर्थनय है। —दे० नय/III/१।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| €            | व्यवहारनय अशुद्ध द्रव्याधिकनय है ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 19           | पर्यायार्थिकनय भी कथंचित् व्यवहार है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| *            | इसमें यथासम्भव निक्षेपोंका अन्तर्भाव ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1            | —दे० निक्षेप/२।<br>उपनय निर्देश —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|              | १, उपनयका लक्षण व इसके भेद ।<br>२, उपनय भी व्यवहारनय है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|              | प्, उनगय मा ज्यासाराज है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 44           | सद्भूत असद्भूत व्यवहार निर्देश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ľ            | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|              | सद्भृत व्यवहारनय सामान्य निर्देश-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| *            | सद्भृत व्यवहारनय सामान्य निर्देश—<br>१, सक्षण व उदाहरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| *            | १, सक्षण व उदाहरण<br>२. कारण व प्रयोजन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| *            | १, सक्षण व उदाहरण<br>२, कारण व प्रयोजन<br>३, ज्यवहार सामान्य व सङ्भृत ज्यवहारमें अन्तर।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|              | १. सक्षण व उदाहरण<br>२. कारण व प्रयोजन<br>३. व्यवहार सामान्य व सङ्भूत व्यवहारमें अन्तर।<br>४. सङ्भुत व्यवहारनयके भेद।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <b>ર</b>     | १. सक्षण व उदाहरण<br>२. कारण व प्रयोजन<br>३. व्यवहार सामान्य व सङ्भूत व्यवहारमें अन्तर।<br>४. सह्भूत व्यवहारनयके भेद।<br>अनुपचरित या अशुद्ध सद्भृत व्यवहार निर्देश—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|              | १, सक्षण व उदाहरण २, कारण व प्रयोजन ३, व्यवहार सामान्य व सङ्भूत व्यवहारमें अन्तर। ४, सङ्भूत व्यवहारनयके भेद। अनुपचरित या अशुद्ध सद्भृत व्यवहार निर्देश— १, क्षायिक शुद्धको अपेक्षा सक्षण व उदाहरण।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|              | १, सक्षण व उदाहरण २, कारण व प्रयोजन ३, व्यवहार सामान्य व सङ्भृत व्यवहारमें अन्तर। ४, सङ्ग्भृत व्यवहारनयके भेद। अनुपचरित या अशुद्ध सद्भृत व्यवहार निर्देश— १, क्षायिक शुद्धकी अपेक्षा सक्षण व उदाहरण। २, पारिणामिक शुद्धकी अपेक्षा सक्षण व उदाहरण।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|              | १. सक्षण व उदाहरण २. कारण व प्रयोजन ३. व्यवहार सामान्य व सङ्भूत व्यवहारमें अन्तर। ४. सहभूत व्यवहारनयके भेद। अनुपचरित या अशुद्ध सद्भृत व्यवहार निर्देश— १. क्षायिक शुद्धकी अपेक्षा सक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिक शुद्धकी अपेक्षा सक्षण व उदाहरण। ३. अनुपचरित व शुद्धकी अपेक्षा सक्षण व उदाहरण। ३. अनुपचरित व शुद्धसङ्घुतकी एकार्थता।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>ર</b>     | १. लक्षण व उदाहरण २. कारण व प्रयोजन ३. व्यवहार सामान्य व सङ्भृत व्यवहारमें अन्तर। ४. सहभूत व्यवहारनयके भेद। अनुपचरित या अशुद्ध सद्भृत व्यवहार निर्देश— १. क्षायिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. अनुपचरित व शुद्धसङ्घतकी एकार्थता। ४. हस नयके कारण व प्रयोजन।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|              | १. लक्षण व उदाहरण २. कारण व प्रयोजन ३. व्यवहार सामान्य व सङ्भूत व्यवहारमें अन्तर। ४. सङ्भूत व्यवहारनयके भेद। अनुपचरित या अशुद्ध सद्भृत व्यवहार निर्देश— १. क्षायिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. अनुपचरित व शुद्धसङ्भुतकी एकार्थता। ४. हस नयके कारण व प्रयोजन। उपचरित या अशुद्ध सद्भृत निर्देश—                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>ર</b>     | १. लक्षण व उदाहरण २. कारण व प्रयोजन ३. व्यवहार सामान्य व सङ्भूत व्यवहारमें अन्तर। ४. सहभूत व्यवहारनयके भेद। अनुपचरित या अशुद्ध सद्भृत व्यवहार निर्देश— १. क्षायिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. अनुपचरित व शुद्धसङ्घतकी एकार्थता। ४. हस नयके कारण व प्रयोजन। उपचरित या अशुद्ध सद्भृत निर्देश— १. क्षायोपशमिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण।                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>ર</b>     | १. लक्षण व उदाहरण २. कारण व प्रयोजन ३. व्यवहार सामान्य व सङ्भूत व्यवहारमें अन्तर। ४. सङ्भूत व्यवहारनयके भेद। अनुपचरित या अशुद्ध सद्भृत व्यवहार निर्देश— १. क्षायिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. अनुपचरित व शुद्धसङ्भूतकी एकार्थता। ४. इस नयके कारण व प्रयोजन। उपचरित या अशुद्ध सद्भृत निर्देश— १. क्षायोपशमिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण।                                                                                                                                                                                                                |
| <b>ર</b>     | १. लक्षण व उदाहरण २. कारण व प्रयोजन ३. व्यवहार सामान्य व सङ्भूत व्यवहारमें अन्तर। ४. सङ्भूत व्यवहारनयके भेद। अनुपचरित या अशुद्ध सद्भृत व्यवहार निर्देश— १. क्षायिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. अनुपचरित व शुद्धसङ्भुतकी एकार्थता। ४. हस नयके कारण व प्रयोजन। उपचरित या अशुद्ध सद्भृत निर्देश— १. क्षायोपशमिकभावनी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिकभावनी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। १. पारिणामिकभावनी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण।                                                                                                                                                                      |
| <b>ર</b>     | १, लक्षण व उदाहरण २, कारण व प्रयोजन ३. व्यवहार सामान्य व सङ्भूत व्यवहारमें अन्तर। ४. सङ्भूत व्यवहारनयके भेद। अनुपचरित या अशुद्ध सद्भृत व्यवहार निर्देश— १. क्षायिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. अनुपचरित व शुद्धसद्धभूतकी एकार्थता। ४. हस नयके कारण व प्रयोजन। उपचरित या अशुद्ध सद्भृत निर्देश— १. क्षायोपशमिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. उपचरित व अशुद्ध सद्भृतकी एकार्थता।                                                                                                                               |
| <b>ર</b>     | १. लक्षण व उदाहरण २. कारण व प्रयोजन ३. व्यवहार सामान्य व सङ्भूत व्यवहारमें अन्तर। ४. सङ्भूत व्यवहारनयके भेद। अनुपचरित या अशुद्ध सद्भृत व्यवहार निर्देश— १. क्षायिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. अनुपचरित व शुद्धसङ्भुतकी एकार्थता। ४. हस नयके कारण व प्रयोजन। उपचरित या अशुद्ध सद्भृत निर्देश— १. क्षायोपशमिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. उपचरित व अशुद्ध सङ्भृतकी एकार्थता। ४. इस नयके कारण व प्रयोजन।                                                                                                                                               |
| <b>7</b>     | १. लक्षण व उदाहरण २. कारण व प्रयोजन ३. व्यवहार सामान्य व सङ्भूत व्यवहारमें अन्तर। ४. सङ्भूत व्यवहारनयके भेद। अनुपचरित या अशुद्ध सद्भृत व्यवहार निर्देश— १. क्षायिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. अनुपचरित व शुद्धसङ्भृतकी एकार्थता। ४. इस नयके कारण व प्रयोजन। उपचरित या अशुद्ध सद्भृत निर्देश— १. क्षायोपशमिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. उपचरित व अशुद्ध सद्भृतकी एकार्थता। ४. इस नयके कारण व प्रयोजन। असद्भूत व्यवहार सामान्य निर्देश—                                                                    |
| <b>7</b>     | १. लक्षण व उदाहरण २. कारण व प्रयोजन ३. व्यवहार सामान्य व सङ्भूत व्यवहारमें अन्तर। ४. सङ्भूत व्यवहारनयके भेद। अनुपचरित या अशुद्ध सद्भृत व्यवहार निर्देश— १. क्षायिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. अनुपचरित व शुद्धसङ्भुतकी एकार्थता। ४. हस नयके कारण व प्रयोजन। उपचरित या अशुद्ध सद्भृत निर्देश— १. क्षायोपशमिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. उपचरित व अशुद्ध सङ्भूतकी एकार्थता। ४. इस नयके कारण व प्रयोजन। ४. इस नयके कारण व प्रयोजन। असद्भृत व्यवहार सामान्य निर्देश— १. लक्षण व उदाहरण।                                                                |
| <b>7</b>     | १. लक्षण व उदाहरण २. कारण व प्रयोजन ३. व्यवहार सामान्य व सङ्भूत व्यवहारमें अन्तर। ४. सङ्भूत व्यवहारनयके भेद। अनुपचरित या अशुद्ध सद्भृत व्यवहार निर्देश— १. क्षायिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. अनुपचरित व शुद्धसङ्भुतकी एकार्थता। ४. हस नयके कारण व प्रयोजन। उपचरित या अशुद्ध सद्भृत निर्देश— १. क्षायोपशमिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. उपचरित व अशुद्ध सद्भूतकी एकार्थता। ४. इस नयके कारण व प्रयोजन। असद्भूत व्यवहार सामान्य निर्देश— १. लक्षण व उदाहरण। २. इस नयके कारण व प्रयोजन।                      |
| <b>7</b>     | १. लक्षण व उदाहरण २. कारण व प्रयोजन ३. व्यवहार सामान्य व सङ्भूत व्यवहारमें अन्तर। ४. सङ्भूत व्यवहारनयके भेद। अनुपचरित या अशुद्ध सद्भृत व्यवहार निर्देश— १. क्षायिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. अनुपचरित व शुद्धसङ्भुतकी एकार्थता। ४. हस नयके कारण व प्रयोजन। उपचरित या अशुद्ध सद्भृत निर्देश— १. क्षायोपशमिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. उपचरित व अशुद्ध सङ्भृतकी एकार्थता। ४. इस नयके कारण व प्रयोजन। असद्भृत व्यवहार सामान्य निर्देश— १. लक्षण व उदाहरण। २. इस नयके कारण व प्रयोजन। ३. असङ्भृत व्यवहारनयके भेद।                                    |
| <b>12</b> 12 | १. लक्षण व उदाहरण २. कारण व प्रयोजन ३. व्यवहार सामान्य व सङ्भूत व्यवहारमें अन्तर। ४. सङ्भूत व्यवहारनयके भेद। अनुपचरित या अशुद्ध सद्भृत व्यवहार निर्देश— १. क्षायिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. अनुपचरित व शुद्धसङ्भूतकी एकार्थता। ४. इस नयके कारण व प्रयोजन। उपचरित या अशुद्ध सद्भृत निर्देश— १. क्षायोपशमिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. उपचरित व अशुद्ध सद्भृतकी एकार्थता। ४. इस नयके कारण व प्रयोजन। असद्भृत व्यवहार सामान्य निर्देश— १. लक्षण व उदाहरण। २. इस नयके कारण व प्रयोजन। ३. असद्भृत व्यवहारनयके भेद। अनुपचरित असद्भृत व्यवहार निर्देशः— |
| <b>12</b> 12 | १. लक्षण व उदाहरण २. कारण व प्रयोजन ३. व्यवहार सामान्य व सङ्भूत व्यवहारमें अन्तर। ४. सङ्भूत व्यवहारनयके भेद। अनुपचरित या अशुद्ध सद्भृत व्यवहार निर्देश— १. क्षायिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिक शुद्धकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. अनुपचरित व शुद्धसङ्भुतकी एकार्थता। ४. हस नयके कारण व प्रयोजन। उपचरित या अशुद्ध सद्भृत निर्देश— १. क्षायोपशमिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। २. पारिणामिकभावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। ३. उपचरित व अशुद्ध सङ्भृतकी एकार्थता। ४. इस नयके कारण व प्रयोजन। असद्भृत व्यवहार सामान्य निर्देश— १. लक्षण व उदाहरण। २. इस नयके कारण व प्रयोजन। ३. असङ्भृत व्यवहारनयके भेद।                                    |

| <u></u>  |                                                      |
|----------|------------------------------------------------------|
| Ę        | उपचरित असद्भृत व्यवहारनय निर्देश —                   |
|          | १. भिन्न द्रव्यों में अभेदकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण। |
|          | २. विभाव भावोंकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण।             |
|          | ३, इस नयके कारण व प्रयोजन ।                          |
| *        | <b>उपचार तय</b> सम्बन्धी । —दे० उपचार ।              |
|          |                                                      |
| •        | व्यवहारनयकी कथंचित् गौणता                            |
| •        | ज्यावश्रस्यका कथायत् गाणता                           |
| ₹        | व्यवहारनय असत्यार्थ है, तथा उसका हेतु ।              |
| ₹        | व्यवहारनय उपचारमात्र है।                             |
| ş        | व्यवहारनय व्यभिचारो है।                              |
| ४        | व्यवहारनय छौक्तिक रूढि है।                           |
| ષ        | व्यवहारनय अध्यवसान है।                               |
| ६        | व्यवहारनय कथनमात्र है।                               |
| ড        | व्यवहारनय साधकतम नहीं है।                            |
| *        | व्यवहारमय निश्चय दारा निषिद्ध है।                    |
|          | —वे० नय/V/ <b>१/२।</b>                               |
| 4        | व्यवहारनय सिद्धान्तिव रुद्ध तथा नवाभास है।           |
| ዓ        | व्यवहारनयका विषय सदा गौण होता है।                    |
| १०       | शुद्ध दृष्टिमें व्यवहारको स्थान नहीं।                |
| ११       | व्यवद्वारनयका विषय निष्फळ है।                        |
| १२       | व्यहारनयका आश्रय मिथ्यात्व है।                       |
| *        | तत्त्व निर्णय करनेमें ठोकव्यवहारका विच्छेद होने-     |
|          | का भय नहीं किया जाता ।                               |
|          | — <b>दे</b> ० निक्षेप/३/३ <b>तथा</b>                 |
|          | — दे० नय/III/६/१०; IV/३/१०।                          |
| १३       | व्यवहारनय हेय है।                                    |
|          |                                                      |
| Ø        | ब्यवहारनयकी कथचित् प्रधानता                          |
| •        | ,                                                    |
| १        | व्यवहारनय सर्वथा निषिद्ध नहीं है                     |
|          | ( व्यवहार दृष्टिसे यह सत्यार्थ है )                  |
| ₹        | निच्छी भूमिकामें व्यवहार प्रयोजनीय है।               |
| ş        | मन्दबुद्धियोंके छिए व्यवहार उपकारी है।               |
| *        | व्यवहारनय निश्चयनयका साधक है।                        |
|          | —दे० नय/V/१/२ ।                                      |
| ጽ        | व्यवहारपूर्वक ही निश्चय तत्त्वका ज्ञान होना सम्मद    |
| -        | हैं।                                                 |
| ዓ  <br>ዓ | व्यवहारके बिना निश्चयका प्रतिपादन शक्य नहीं।         |
| *        | तीर्थं प्रवृत्तिकी रक्षार्थं ध्यवहारनय प्रयोजनीय है। |
|          | —दे० नय/V/ष/४।                                       |
| Ę        | वस्तुमें आस्तिक्य बुद्धिके अर्थ प्रयोजनीय है ।       |
| تر<br>س  | वस्तुकी निश्चित प्रतिपत्तिके अर्थ यही प्रभान है।     |
| v        | व्यवहारश्न्य निरुचयनय कल्पनामात्र है।                |
| ~        |                                                      |

## ८ व्यवहार व निश्चयकी हेयोपादेयताका समन्वय

- १ निश्चयनयकी उपादेयताका कारण व प्रयोजन ।
- २ | व्यवहारनयके निषेधका कारण ।
- ३ व्यवहारनयके निषेधका प्रयोजन।
- ४ व्यवहारनयकी उपादेयताका कारण व प्रयोजन ।
  - 🛚 । परमार्थसे निरुचय व व्यवहार दोनों हेय ैं ।

--दे० नय/**!**/३ ।

#### ९ निइचय ब्यवहारके विषयोंका समन्वय

- १ दोनों नयोंमें विषयविरोध निर्देश।
- २ | दोनों नयोंमें स्वरूपविरोध निर्देश ।
- निश्चय व्यवहार निषेध्यनिषेधक भावका समन्वय ।
  - —दे० नय/V/१/२।
  - दोनोंमें मुख्य गौण ज्यवस्थाका प्रयोजन ।
- नयोंमें परस्पर मुख्य गौण व्यवस्था ।

---दे० स्याद्वाद/३ ।

- ४ दोनोंमें साध्य साधनभावका प्रयोजन दोनोंकी परस्पर सापेक्षता।
- ५ | दोनोंको सापेकताका कारण व प्रयोजन।
- ६ | दोनोंकी सापेक्षताके उदाहरण।
- ७ इसिलिए दोनों ही नय उपादेय हैं।
  - ं द्वान व क्रियानयका समन्वय ।—दे० चेतना/३/५ ।

#### I नय सामान्य

ą

## १. नय सामान्य निर्देश

#### ९, नय सामान्यका लक्षण

#### १. निरुक्त्यर्थे---

घ, १/१,१,१/ ३,४/१० उच्चारियमत्थपदं णिनखेनं ना कर्य तु दर्दूण । खत्यं णयंति पच्चंतिमिति तदो ते णया भणिया ।३। णयि चि णयो भणियो वहृहि गुण-पज्जएहि जंदवनं । परिणामखेत्तकालं-तरेष्ठ खिलणद्ठसन्भानं ।४। —उच्चारण किये अर्थ, पद और उसमें किये गये निक्षेपको देखकर अर्थात सममकर पदार्थको ठोक निर्णय तक पहुँचा देता है, इसलिए ने नय कहलाते हैं ।३। क, पा, १/१३-१४/६ २१०/गा, ११८/२६६) । अनेक गुण और अनेक पर्यायोंसहित, अथना उनके द्वारा, एक परिणामसे दूसरे परिणाममें, एक क्षेत्रसे दूसरे क्षेत्रमें और एक कालसे दूसरे कालमें अविनाशी स्वभावरूपसे रहनेवाले द्वयको जो ने जाता है, अर्थात् उसका ज्ञान करा देता है, उसे नय कहते हैं ।३।

तत्त्वार्थाधिगमभाष्य/१/३१ जीवादीच् पदार्थाच् नयन्ति प्राप्नुवन्ति. कारयन्ति, साधयन्ति, निर्वर्तयन्ति, निर्भासयन्ति, उपसम्भयन्ति, व्यञ्जयन्ति इति नयः। = जीवादि पदार्थीको जो ताते हैं, प्राप्त कराते हैं. यनाते हैं, अवभास कराते हैं, उपसन्ध कराते हैं, प्रगट कराते हैं, वे नय हैं।

था. प./१ नानास्वभावेभ्यो व्यावर्त्य एकस्मिनस्वभावे वस्तु नयति

प्रापयतीति वा नयः। =नाना स्वभावोंसे हटाकर वस्तुको एक स्व-भावमें जो प्राप्त कराये उसे नय कहते हैं। (न. च. श्रुत/पृ. १) (न. च, वृत्ति/पृ. १२६) (नयचक्रवृत्ति/सूत्र ६) (न्यायावतार टीका/ पृ. ८२), स्या. म. १२८/३१०/१०)।

स्या. म./२७/३०४/२८ नीयते एकदेशविशिष्टोऽर्थः प्रतीतिविषयमाभि-रिति नीतयो नयाः ।= जिस नीतिके द्वारा एकदेश विशिष्ट पदार्थ नाया जाता है अर्थात प्रतीतिके विषयको प्राप्त कराया जाता है, उसे नय कहते है। (स्या. म./२८/३०७/१४)।

#### २. वक्ताका अभिपाय

ति. प./१/८३ णाणं होदि पमाणं णओ वि णादुस्स हिदियभावत्थो । पर। समयग्ज्ञानको प्रमाण और ज्ञाताके हृदयके अभिप्रायको नय कहते हैं। (सि. वि./मू./१०/२/६६३)।

ध. १/१.१.१/ ११/१७ ज्ञानं प्रमाणिमत्याहुरुपायो न्यास उच्यते ।
नयो ज्ञातुरिभप्रायो युक्तितोऽर्थपरिग्रहः ।११। सम्याज्ञानको प्रमाण
कहते हैं, और ज्ञाताके अभिप्रायको नय कहते हैं। लघीयस्त्रय/का
१२); (लबीयस्त्रय स्त वृक्ति/का. ३०); प्रमाण संग्रह/रलो. ५६); (क.
पा. १/१३-१४/९ १६८/ रलो ७६/२००) (ध. २/१,२.२/ १६/९८)
(घ. १/४,१,४६/१६२/७) (पं. का./ता. व./४३/८६/१२)।

आ, प,/१ शातुरभिप्रायो वा नयः।= ज्ञाताके अभिप्रायको नय कहते हैं।(न. च. वृ./१७४)(न्या दी./३/९८२/१२१)।

प्रमेयकमलमार्तण्ड/पृ. ६७६ अनिराकृतप्रतिपक्षो वस्त्वंशप्राही ज्ञातुरिभ-प्रायो नयः। --प्रतिपक्षी अर्थात् विरोधी धर्मौका निराकरण न करते हुए वस्तुके एक अंश या धर्मको प्रहण करनेवाला ज्ञाताका अभिप्राय नय है।

प्रमाणनय तत्त्वालंकार/७/१ (स्या. म./२८/३१६/२१ पर उद्दश्त) प्रति-पत्तुरभिप्रायिवशेषो नय इति । = वक्ताके अभिप्राय विशेषको नय कहते है। (स्या. म./२८/३१०/१२)।

#### **३. एकदे**श वस्तुमाही

स. सि./१/३३/१४०/७ वस्तन्यनेकान्तात्मन्यविरोधेन हेत्वर्पणात्साध्य-विशेषस्य याथात्म्यप्रापणप्रवणः प्रयोगो नयः। = अनेकान्तात्मक वस्तुमें विरोधके विना हेतुकी मुख्यतासे साध्यविशेषकी यथार्थताको प्राप्त करानेमें समर्थ प्रयोगको नय कहते हैं।(ह. पु/६=/३६)।

सारसंग्रहसे उद्देश्वत (क. पा. १/१३-१४/२१०/१)—अनन्तपर्याधारमकस्य वस्तुनोऽन्यतमपर्याधायामे कर्तव्ये जात्युवस्यपेक्षो निरवद्यप्रयोगो नयः। =अनन्तपर्यायासम्ब वस्तुकी किसी एक पर्यायका ज्ञान करते समय निर्दोष युक्तिकी अपेक्षासे जो दोषरहित प्रयोग किया जाता है वह नय है। (ध. १/४,१,४४/१६७/२)।

श्लो. वा. २/१/६/४/३२१ स्वार्थेकदेशनिर्णीतिलक्षणो हि नयः स्मृतः ।४। = अपनेको और अर्थको एकदेशरूपसे जानना नयका लक्षण माना गया है। (श्लो. वा. २/१/६/१७/३६०/११)।

न. च. वृ./१७४ वरथुअंससंगहणं । तं इह णयं ...।-)। = वस्तुके अंशको ग्रहण करनेवाला नय होता है। (न. च. वृ./१७२) (का. अ./मृ./२६३)।

प्र. सा./ता, वृ./१८१/२४६/१२ वस्त्वेकदेशपरीक्षा तावन्नयत्तक्षणं । - वस्तु-की एकदेश परीक्षा नयका लक्षण है । ( पं. का./ता. वृ./४६/८६/१२ ) ।

का. अ /मू./२६४ णाणाधम्मजुरं पि य एयं धम्मं पि बुच्चदे अत्थं। तस्सेय विवक्खादो णित्थ विवक्खा हु सेसाणं।२६४। = नाना धर्मोंसे युक्त भी पदार्थके एक धर्मको हो नय कहता है, क्योंकि उस समय उस ही धर्मकी विवक्षा है, बोब धर्मकी विवक्षा नहीं है।

पं, का , पू . / १८०४ इत्युक्तलक्षणेऽस्मिन् विरुद्धधर्मद्वयात्मके तत्त्वे । तत्राध्य-न्यत्तरस्य स्थादिह धर्मस्य वाचकश्च नयः । चदो विरुद्धधर्मवाले-तत्त्वमें किसी एक धर्मका वाचक नय होता है ।

## जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

और भी देखो - पीछे निरुक्त्यर्थमे - 'खा-प' तथा 'स्या. म.'। तथा वक्तु' अभिप्रायमे 'प्रमेयकमलमार्तण्ड'।

#### ४. प्रमाणगृहीत वस्तुका एकअंश बाही

- आप्त. मी./१०६ सधर्मणैव साध्यस्य साधम्यादिवरोधतः। स्याद्वाद-प्रविभक्तार्थविशेषव्यव्यक्तो नयः ।१०६। = साधर्मीका विरोध न करते हुए, साधम्यसे ही साध्यको सिद्ध करनेवाला तथा स्याद्वादसे प्रकाशित पदार्थीको पर्यायोको प्रगट करनेवाला नय है। (ध. १/४, १.४४/गा ४१/६६७) (क. पा. १/१३-१४/६ १७४/=३/२१०—तस्वार्थ-भाष्यसे उद्दध्त)।
- स. सि /१/६/२०/७ एवं ह्युक्तं प्रगृह्य प्रमाणतः परिणतिविशेषादर्थाव-धारणं नयः । = आगममे ऐसा कहा है कि वस्तुको प्रमाणसे जानकर अनन्तर किसो एक अत्रस्था द्वारा पदार्थका निश्चय करना नय है।
- रा. वा./१/३३/१/६४/२१ प्रमाणप्रकाशितार्थविशेषप्ररूपको नयः । = प्रमाण द्वारा प्रकाशित किये गये पदार्थका विशेष प्ररूपण करनेवाला नय है। (श्लो० वा. ४/१/३३/श्लो, ६/२१८)।
- आ. प./१ प्रमाणेन वस्तुसंगृहीतार्थेकांशो नय'। = प्रमाणके द्वारा संगृ-हीत वस्तुके अर्थके एक अंशको नय कहते है। (नयचक्र/श्रुत/-पृ.२)। (नया. दी./३/६८२/१२६/७)।
- प्रमाणनयतत्त्वातंकार/७/१ से स्या. म./२८/३१६/२७ पर उद्द्धृत—नीयते येन श्रुताख्यानप्रमाणविषयीकृतस्य अर्थस्य अंशस्तव्तिरांशीदा-सोन्यतः स प्रतिपत्तुरिभप्रायविशेषो नयः इति । =श्रुतज्ञान प्रमाणसे जाने हुए पदार्थीका एक अंश जानकर अन्य अंशोके प्रति उदासीन रहते हुए वक्ताके अभिप्रायको नय कहते हैं। (नय रहस्प/पृ. ७१); (जैन तर्क/भाषा/पृ. २१) (नय प्रदीप/यशोविजय/पृ. १७)।
- ध. १/१.९.१/६३/६ प्रमाणपरिगृहोतार्थे कदेशे वस्त्वध्यवसायो नयः । =प्रमाणके द्वारा ग्रहण की गन्नी वस्तुके एक अंशर्मे वस्तुका निश्चय करनेवाले ज्ञानको नय कहते हैं। (घ. १/४,१,४४/१६३/१) (क. पा. १/१३-१४/९९६८/१६१/४)।
- ध. १/४.१.४५/६ तथा प्रभाचन्द्रभट्टारकैरप्यभाणि—प्रमाणव्यपाश्रयपरिणामविकल्पवसीकृतार्थ विशेषप्ररूपणप्रवणः प्रणिधिर्यः स नय इति ।
  प्रमाणव्यपाश्रयस्तरपरिणामविकल्पवसीकृतानां अर्थ विशेषाणां प्ररूपणे
  प्रवणः प्रणिधानं प्रणिधिः प्रयोगो व्यवहारारमा प्रयोक्ता वा स नयः ।,
  —प्रभाचन्द्र भट्टारकने भी कहा है—प्रमाणके आश्रित परिणामभेदोंसे
  वशीकृत पदार्थ विशेषोंके प्ररूपणमें समर्थ जो प्रयोग हो है वह नय
  है । उसीको स्पष्ट करते हैं—जो प्रमाणके आश्रित है तथा उसके
  आश्रयसे होनेवाले झाताके भिन्न-भिन्न अभिप्रायोंके अधीन हुए पदार्थविशेषोंके प्ररूपणमें समर्थ है, ऐसे प्रणिधान अर्थात् प्रयोग अथवा
  व्यवहार स्वरूप प्रयोक्ताका नाम नय है। (क. पा. १/१३-१४/६-१४/६०)।
- स्या. म /२८/३१०/१ प्रमाणप्रतिपन्नार्थेक वेशपरामर्शी नयः । . . . प्रमाण-प्रवृत्तेरुत्तरकालभावी परामर्श इत्यर्थः। = प्रमाणसे निश्चित किये हुए पदार्थे के एक अंश ज्ञान करनेको नय कहते हैं। अर्थात् प्रमाण द्वारा निश्चय होने जानेपर उसके उत्तरकालभावी परामर्शको नय कहते हैं।

## ५. श्रुतझानका विकल्पः—

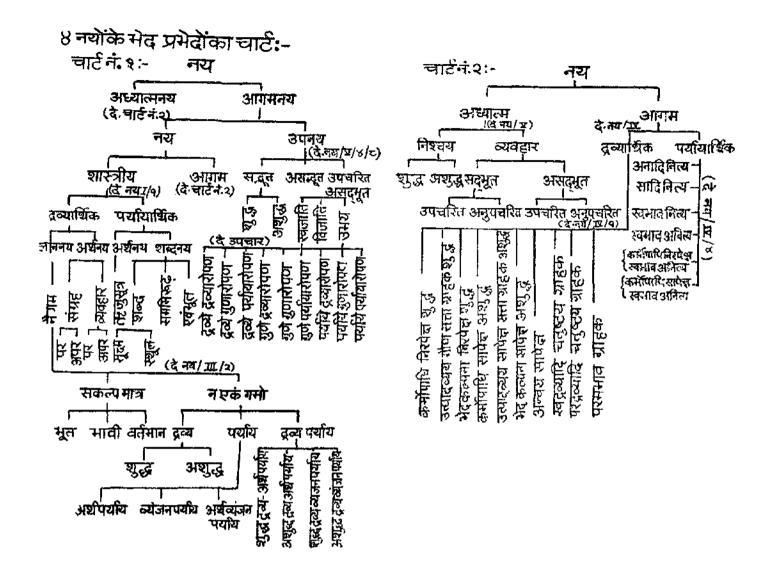
रलोः वा. २/१/६/१लो. २७/३६७ श्रुतमूला नयाः सिद्धाः । =श्रुतज्ञानको मुलकारण मानकर ही नयज्ञानोकी प्रवृत्ति होना सिद्ध माना गया है। आ. प./१ श्रुतविकल्पो वर (नयः)=श्रुतज्ञानके त्रिकल्पको नय कहते है। (न. च. वृ./१७४) (का. अ./मृ./२६३)।

#### 🤏 उपरोक्त कक्षणोंका समीकरण

थ. १/४,९,४६/१६२/७ को नयो नाम । ज्ञातुरिभप्रायो नयः । अभिप्राय इस्यस्य कोऽर्थः । प्रमाणपिरगृहीतार्थे कदेशवस्त्वध्यवसायः अभिप्रायः । युक्तितः प्रमाणात अर्थपिरग्रहः द्रव्यपर्याययोरन्यतस्य अर्थ इति परिग्रहो वा नयः । प्रमाणेन परिच्छित्रस्य वस्तुनः द्रव्ये पर्याये वा वस्त्वध्यवसायो नय इति यावत । प्रमणेन नय किसे कहते हैं उत्तर—ज्ञाताके अभिप्रायको नय कहते हैं । प्रश्न—अभिप्राय इसका क्या अर्थ है १ उत्तर—प्रमाणसे गृहीत वस्तुके एक देशमें वस्तुका निश्चय हो अभिप्राय है । (स्पष्ट ज्ञान होनेसे पूर्व तो ) युक्ति अर्थात प्रमाणसे अर्थके ग्रहण करने अथवा द्रव्य और पर्यायोमें-से किसी एकको ग्रहण करनेका नाम नय है । (और स्पष्ट ज्ञान होनेके पश्चात्) प्रमाणसे जानी हुई वस्तुके द्रव्य अथवा पर्यायमें अर्थात् सामान्य या विशेषमें वस्तुके निश्चयको नय कहते हैं, ऐसा अभिप्राय है । और भी दे० नय III/२/२ । (प्रमाण गृहीत वस्तुमें नय प्रवृत्ति सम्भव है )

# ३, नयके मूछ भेदोंके नाम निर्देश

- त. सू./१/३३ नैगमसंग्रहज्यनहारर्जुसूत्रशब्दसमभिरूढैवंभूता नयाः । = नैगम, संग्रह, ज्यवहार, भ्रजुसूत्र, शब्द, समभिरूढ और एवंभूत में सात नय हैं। (ह.पु./१८/४१), (ध.१/१.१.९/८०/४), (न.च.व./१८४), (आ.प./४); (स्या.म./२८/११०/१४); (इन सबके विशेष उत्तर भेद देखो नय/III)।
- स. सि./१/३३/१४०/८ स द्वेधा द्रव्याधिकः पर्यायाधिकश्चेति ।— उस (नय) के दो भेद हैं—द्रव्याधिक और पर्यायाधिक । (स.सि./ १/६/२०/६), (रा.वा/१/१/२/४/४), (रा.वा/१/३३/१/६४/२६), (ध.१/१, १,१/०३/१०); (ध.६/४,१,४६/१६७/१०), (क.पा./१३-१४/६१९०/२११/-४), (आ.प./६/गा.४), (न.च.व./१४०), (स.सा./आ./१३/क. ० की टीका), (पं.का./त.प./४), (स्या.म./२०/३१७/१), (इनके विशेष उत्तर भेद दे० नय/IV)।
- आ.प./४/गा.४ णिच्छयववहारणया मूलभेयाण ताण सञ्वाणं। = सम नथोंके मूल दो भेद हैं - निश्चय और व्यवहार (न.च.वृ./१८३). (इनके विशेष उत्तर भेद दे० नय/V)।
- का, अ, मू, १२६६ सो श्विय एको धम्मो वाचयसहो वि तस्स धम्मस्स । जं जाणदि तं णाणं ते तिण्णि वि णय विसेसा य । = वस्तुका एक धर्म अर्थात् 'अर्थ' इस धर्मका वाचक शब्द और उस धर्मको जानने-वाला ज्ञान ये तीनों ही नयके भेद हैं। (इन नयों सम्बन्धी चर्चा दे० नय/1/४)।
- पं.घ./पू./१०५ ब्रव्यनयो भावनयः स्यादिति भेदाइद्विधा च सोऽपि यथा। <u>व्यव्यनय</u> और <u>भावनयके भेदसे</u> नय दो प्रकारका है। (इन सम्बन्धी लक्षण दे० नय/I/8)।
- दे॰ नय/I/१ (वस्तुके एक-एक धर्मको आश्रय करके नयके संख्यात. असंख्यात व अनन्त भेद हैं)।



## भ. द्रव्यार्थिक पर्यापार्थिक तथा निश्चय व्यवहार ही मुळ भेद हैं

- ध. १/१.१,१/गा,६/१२ तित्थयरवयणसंग्रहिवसेसपत्थारमूलवायरणी । दब्बिट्टियो य पज्जयणयो य सेसा वियम्पा सि ।१। क्तीर्थं करोके वचनोंके सामान्य प्रस्तारका मूल व्याख्यान करनेवाला द्रव्यार्थिक नय है, और उन्हीं वचनोंके विशेष प्रस्तारका मूल व्याख्याता पर्यायार्थिक नय है। शेष सभी नय इन दोनों नयोंके विकल्प अर्थात् भेद हैं। (श्लो.वा/४/१/३३/१लो. ६९९/२२३), (ह. पु./४८/४०)।
- ध.k/१,६,१/३/१० दुविहो णिहेसो दब्बट्ठिय पज्जवविठ्य णयाव-लंबणेण! तिविहो णिहेसो किण्ण होजा। ण तइजस्स णयस्स अभावा। —दो प्रकारका निर्देश है; क्योंकि वह द्रव्याधिक और पर्यायाधिक नयका अवलंबन करनेवाला है। प्रश्न—तीन प्रकार-का निर्देश क्यों नहीं होता है ९ उत्तर—नहीं; क्योंकि तीसरे प्रकारका कोई नय ही नहीं है।
- आ.प./४/गा.४ णिच्छयववहारणया मुलभेयाण ताण सव्वाणं। णिच्छय-साहणहें ओ दव्ययपज्जित्थिया मुणह १४। = सर्व नयोके मुल निश्चय व व्यवहार ये दो नय हैं। द्रव्यार्थिक या पर्यायार्थिक य दोनो निश्चयनयके साधन या हेतु हैं। (न.च.वृ./१८३)।

## ६. गुणार्थिक नयका निर्देश क्यों नहीं

रा.बा/४/३८/३/६०१/६ यदि गुणोऽपि विद्यते, ननु चोक्तम् तद्विषयस्तृ-तीयो मुलनय प्राप्नोतीतिः नैष दोषः, द्रव्यस्य द्वावात्मानौ सामान्यं विशेषश्चेति । तत्र सामान्यमुत्सर्गोऽन्ययः गुण इत्यन्थन्तिरम्। विशेषो भेदः पर्याय इति पर्यायशब्दः। तत्र सामान्यविषयो नयः द्रव्यार्थिकः । विशेषविषयः पर्यायार्थिकः । तदुभयं समुद्रितमयुत-सिद्धरूपं द्रव्यमित्युच्यते, न तद्विषयस्तृतीयो नयो भवितुमईति, विकलादेशत्वान्नयानाम् । तत्समुदयोऽपि प्रमाणगोचरः सकलादेश-व्वात्प्रमाणस्य । = प्रश्न - ( द्रव्य व पर्यायसे अतिरिक्त ) यदि गुण नामका पदार्थ विद्यमान है तो उसको विषय करनेवाली एक तीसरी ( गुणार्थिक नामकी ) मूजनय भी होनी चाहिए १ उत्तर – यह कोई दोष नहीं है; क्योंकि द्रव्यके सामान्य और विशेष में दो स्वरूप हैं। सामान्य, उत्सर्ग, अन्वय और गुण ये एकार्थ ज्ञब्द हैं। विशेष, भेद और पर्याय ये पर्यायवाची (एकार्थ) शब्द हैं। सामान्यको विषय करनेवाला द्रव्यार्थिक नय है, और विशेषको विषय करने-वाला पर्यायार्थिक । दोनोंसे समुदित अयुत्तसिद्धरूप द्रव्य है। अतः गुण जब द्रव्यका ही सामान्यरूप है तब उसके प्रहणके लिए द्रव्या-थिकसे पृथक गुणार्थिक नयकी कोई आवश्यकता नहीं है; क्योंकि, नय विकलादेशी है और समुदायरूप द्रव्य सकलादेशी प्रमाणका विषय होता है। (श्लो,वा. ४/१/३३/श्लो.५/२२०); (प्र.सा/त.प्र/११४)।

भ. १/१.६,१,/३/११ तं पि कधं णव्यदे। संगहासंगहविदिरत्ततिवन-सयाणुवलंभादो। = प्रश्न-यह केसे जाना कि तीसरे प्रकारका कोई नय नहीं है ' उत्तर-क्यों कि संग्रह और असंग्रह अथवा सामान्य और विशेषको छोड़कर किसी अन्य नयका विषयभूत कोई पदार्थ नहीं पाया जाता।

#### २. नय-प्रमाण सम्बन्ध

#### १. नय व प्रमाणमें कथंचित् अभेद

ध.१/१.१,९/२०/६ कथं नयानां प्रामाण्यं । न प्रमाणकार्याणां नयानामुप-चारतः प्रामाण्याविरोधात् । लप्रसन—नयोंने प्रमाणता कैसे सम्भव है । उत्तर—नहीं, क्यों कि नय प्रमाणके कार्य हैं (दे० नय/II/२), इसलिए उपचारसे नयों में प्रमाणताके मान लेनेमे कोई विरोध नहीं आता ।

स्या.म./१९/३०६/२९ मुरुयबृत्त्या च प्रमाणस्यैन प्रामाण्यम् । यञ्च अत्र नयानां प्रमाणतुष्यकक्षतारुयापनं तत्त तेषामनुयोगद्वारभूतत्या प्रज्ञा-पनाङ्गत्यज्ञापनार्थम् । = मुरुयतासे तो प्रमाणको ही प्रमाणता (सत्य-पना) है, परन्तु अनुयोगद्वारसे प्रज्ञापना तक पहुँचनेके लिए नयोंको प्रमाणके समान कहा गया है। (अर्थात् सम्यग्ज्ञानको उत्पत्तिमें कारणभूत होनेसे नय भी उपचारसे प्रमाण है!)

पं.ध./पू./६ं७६ ज्ञानिविशेषो नय इति ज्ञानिविशेष. प्रमाणमिति नियमात् । उभयोरन्तर्भेदो विषयविशेषात्र वस्तुतो । = जिस प्रकार नय ज्ञान-विशेष है उसी प्रकार प्रमाण भी ज्ञान विशेष है, अतः दोनों में वस्सुतः कोई भेद नहीं है।

#### २. नय व प्रसाणमें कथचित् भेद

ध. १/४,१.४६/१६३/४ प्रमाणमेव तयः इति केचिदाचक्षते, तस घटते; नयानामभावप्रसंगात । अस्तु चेन्न नयाभावे एकान्तव्यवहारस्य दृश्यमानस्याभावप्रसङ्गात् । = प्रमाण ही नय है, ऐसा कितने ही आचार्य कहते हैं। परम्तु यह घटित नहीं होता, क्यों कि ऐसा मानने-पर नयों के अभावका प्रसंग आता है। यदि कहा जाये कि नयों का अभाव हो जाने दो, सो भी ठीक नहीं है, क्यों कि ऐसे देखे जाने-वासे (जगत्प्रसिद्ध) एकान्त व्यवहारके (एक धर्म द्वारा वस्तुका निरूपण करने रूप व्यवहारके) सोपका प्रसंग आता है।

दे० सप्तभंगी/२ (स्यात्कारयुक्त प्रमाणवाक्य होता है और उससे रहित नय-वाक्य)।

पं.घः/पू./१००,६०६ ज्ञानिकल्पो नय इति तत्रेयं प्रक्रियापि संयोज्या। ज्ञानं ज्ञानं नयो नयोऽपि न ज्ञानिमह विकल्पत्वात ।१००। उभयोर-न्तर्भेदो विषयविशेषात्र वस्तुतः ।६०६। — ज्ञानके तिकल्पको नय कहते है, इसलिए ज्ञान ज्ञान है और नय नय है। ज्ञान नय नहीं और नय ज्ञान नहीं। (इन दोनोंमें विषयकी विशेषतासे ही भेद हैं, वस्तुतः नहीं)।

## रै. श्रुत प्रमाणमें ही नय होती है अन्य ज्ञानोंमें नहीं

श्लो.वा, २/१/६/१ लो, २४-२७/३६६ मतेरवधितो वापि मनः पर्ययतीपि वा। इत्तरस्यार्थस्य नांशोऽस्ति नयानां वर्तनं नतु ।२४। निःशेषदेश-कालाधिगोचरस्विनिश्चयातः । तस्येति भाषितं कैश्चियुक्तमेन तथेष्टितस्।२६। त्रिकालगोचराशेषपदार्थाशेषु वृत्तितः। केवसङ्कानमूल-स्वमि तेषां न युज्यते ।२६। परोक्षाकारतावृत्तः स्पष्टस्वात् केवलस्य तु। श्रुतमूला नयाः सिद्धा वश्यमाणाः प्रमाणवत् ।२७। —प्रश्न-(नय ]/१/१४ में ऐसा कहा गया है कि प्रमाणसे जान की गयी वस्तुके अंशोमें नय ज्ञान प्रवर्तता है। किन्तु मति, अवधि व मनः-पर्यय इन तीन ज्ञानोंसे जान लिये गये अर्थके अंशोमें तो नयोंकी प्रवृत्ति नहीं हो रही है, क्योंकि वे तीनों सम्पूर्ण देश व कालके अथोंको विषय करनेको समर्थ नहीं है, ऐसा विशेषक्ष से निर्णीत हो जुका है। (और नयज्ञानकी प्रवृत्ति सम्पूर्ण देशकालवर्ती वस्तु-का समीचीन ज्ञान होनेपर ही मानी गयी है—दे० नय/II/२)। उत्तर—आपकी बात युक्त है और वह हमें इष्ट है। प्रशन—त्रिकाल-गोचर अशेष पदार्थोंके अशोंमें वृत्ति होनेके कारण केवलज्ञानको नयका युक्त मान हों तो। उत्तर—यह कहना युक्त नहीं है, क्योंकि अपने विषयोंकी परोक्षक्ष से विकल्पना करते हुए ही नयकी प्रवृत्ति होती है, प्रयक्ष करते हुए नहीं। किन्तु केवलज्ञानका प्रतिभास तो स्पष्ट अर्थात् प्रत्यक्ष होता है। अतः परिशेष न्यायसे शुतज्ञानको युक्त मानकर हो नयज्ञानोंकी प्रवृत्ति होना सिद्ध है।

#### ४, प्रमाण व नयमें कथंचित् प्रधान व अप्रधानपना

स सि./१/६/२०/६ अभ्यहितत्वात्प्रमाणस्य पूर्वनिपातः । ... कुतोऽभ्यहि-तत्वम् । नयप्रकपणप्रभवयोनित्वात् । च्युत्रमें 'प्रमाण' शब्द पूज्य होनेके कारण पहले रखा गया है । नय प्रकपणाका योनिभूत होनेके कारण प्रमाण श्रेष्ठ है । (रा.वा/१/६/१/३३/४)

न,च,/शूत/३२ न ह्येवं, व्यवहारस्य पूज्यतरत्वान्निश्चयस्य तु पूज्यतम-त्वात् । ननु प्रमाणलक्षणो घोऽसौ व्यवहारः स व्यवहारनिश्चयमनुभयं च गृह्वक्रप्यधिकविषयत्वारकथं न पुरुयतमो । नैवं नयपक्षातीतमानं कर्तू महाक्यरवात् । तद्यथा । निश्चयं गृह्वत्रपि अन्ययोगव्यवच्छेदनं न करोतीत्यन्ययोगव्यवच्छेदाभावे व्यवहारसक्षणभाविक्रयो निरोइधुम-शक्तः। अत एव ज्ञानचैतन्ये स्थापयितुमश्चयः एवात्मानिमति। == व्यवहारनय पूज्यतर है और निश्चवनय पूज्यतम है। (दोनॉ नयोंको अपेक्षा प्रमाण पुज्य नहीं है )। प्रश्न-प्रमाण ज्ञान व्यवहार-को, निश्चयको, उभयको तथा अनुभयको विषय करनेके कारण अधिक विषय वाला है। फिर भी उसको पुज्यतम क्यों नहीं कहते ! उत्तर-नहीं, क्योंकि इसके द्वारा आत्माको नयपक्षसे अतीत नहीं किया जा सकता वह ऐसे कि-निश्चयको प्रहण करते हुए भी वह अन्यके मतका निषेध नहीं करता है, और अन्यमत निराकरण न करनेपर वह व्यवहारलक्षण भाव व क्रियाको रोकनेमें असमये होता है, इसीलिए यह आत्माकी चैतन्यमें स्थापित करनेके लिए असमर्थ रहता है।

## ५. प्रमाणका विषय सामान्य विशेष दोनों है--

प. मु./४/१,२ सामान्यविशेषातमा तदर्थी विषयः ११। अनुवृत्तव्यावृत्त-प्रत्ययगोचरत्वात्पूर्वोत्तराकारापरिहारावासिस्थितिलक्षणपरिणामेनार्थ-क्रियोपपत्तेश्च १२। ⇒ सामान्य विशेषस्वरूप अर्थात द्वव्य और पर्यायस्वरूप प्रमाणका विषय है, क्योंकि प्रत्येक पदार्थमें अनु-वृत्तप्रस्यय (सामान्य) और व्यावृत्तप्रत्यय (विशेष) होते हैं। तथा पूर्व आकारका त्याग, उत्तर आकारकी प्राप्ति और स्वरूपकी स्थित-रूप परिणामोंसे अर्थिकिया होती है।

## ६. प्रमाण अनेकान्तप्राही है और नय एकान्तप्राही

स्व, स्तो,/१०३ अनेकान्तोऽण्यनेकान्तः प्रमाणनयसाधनः। अनेकान्तः प्रमाणान्ते तदेकान्तोऽपितान्नयात् ।१८। = आपके मतमें अनेकान्त भी प्रमाण और नय साधनोंको लिये हुए अनेकान्त स्वरूप है। प्रमाणकी हिये अनेकान्त रूप सिद्ध होता है और विवक्षित नयकी अपेक्षासे एकान्तरूप सिद्ध होता है।

रा. का./१६/७/३५/२८ सम्योकान्तो नय इत्युच्यते । सम्यगनेकान्तः प्रमाणम् । नयार्पणादेकान्तो भवति एकनिश्चयप्रवणत्वात्, प्रमाणा-र्पणादनेकान्तो भवति अनेकनिश्चयाधिकरणत्वात् । सम्यगेकान्त

नय कहलाता है और सम्यगनेकान्त प्रमाण । नय विवक्षा वस्तुके एक धर्मका निश्चय करानेवाली होनेसे एकान्त है और प्रमाणविवक्षा वस्तुके अनेक धर्मोंकी निश्चय स्वरूप होनेके कारण अनेकान्त है। (न. दी./३/१९११)। (स. भ. त./७४/४) (पं. ध./७./३३४)।

- ध. १/४,१.४५/१६३/६ किं च न प्रमाणं नयः तस्यानेकान्तविषयत्वात् । न नयः प्रमाणम्, तस्यैकान्तविषयत्वात् । न च ज्ञानमेकान्तविषय-मस्ति, एकान्तस्य नोरूपत्वतोऽवस्तुनः कर्मरूपत्वाभावात् । न चाने-कान्तविषयो नयोऽस्ति, अवस्तुनि वस्त्वर्पणाभावात् । —प्रमाण नय नहीं हो सकता, क्योंकि उसका विषय अनेक धर्मात्मक वस्तु है । न नय प्रमाण हो सकता है, क्योंकि, उसका एकान्त विषय है । और ज्ञान एकान्तको विषय करनेवाला है नहीं, क्योंकि, एकान्त नीरूप होनेसे अवस्तुस्वरूप है, अतः वह कर्म (ज्ञानका विषय ) नहीं हो सकता । तथा नय अनेकान्तको विषय करनेवाला नहीं है, क्योंकि, अवस्तुमें वस्तुका आरोप नहीं हो सकता।
- प्र. सा /त.प्र./परि०का अन्त—प्रत्येकमनन्त्धर्मव्यापकानन्त्नयै निरूप्य-माणं अनन्त्धर्माणां परस्परमतद्भावमात्रणाश्वयविवेचनत्वादमेचक-स्वभावैकथर्मव्यापकेकधर्मित्वाद्यथोदितैकान्तात्मात्मद्रव्यम् । युगपद-नन्त्धर्मव्यापकानन्त्तन्यव्याख्याच्येकश्रुत्ज्ञानलक्षणप्रमाणेम निरूप्य-माणं तु अनन्त्धर्माणां वस्तुत्वेनाशक्यविवेचनत्वान्मेचकस्वभावा-नन्त्धर्मव्याप्येकधर्मित्वाद यथोदितानेकान्तात्मात्मद्रव्यं । = एक एक धर्ममें एक एक नय, इस प्रकार अनन्त धर्मोंमें व्यापक अनन्त नयोंसे निरूपण किया जाय तो, अनन्त्वधर्मोंको परस्पर अतद्भावमात्र-से पृथक् करनेमें अशक्य होनेसे, आत्मद्रव्य अमेचकस्वभाववाला, एकधर्ममें व्याप्त होनेवाला, एक धर्मो होनेसे यथोक्त एकान्तात्मक है। परन्तु युगपत् अनन्त धर्मोंमें व्यापक ऐसे अनन्त नयोंमें व्याप्त होने-वाला एक श्रुत्जानस्वरूप प्रमाणसे निरूपण किया जाय तो, अनन्त-धर्मोको वस्तुरूपसे पृथक् करना अशक्य होनेसे आत्मद्रव्य मेचक-स्वभाववाला, अनन्त धर्मोंमें व्याप्त होनेकाला, एक धर्मी होनेसे यथोक्त अनेकान्तात्मक है।

## ७ प्रमाण सक्छादेशी है और नय विक्छादेशी

स. सि./१/६/२०/६ में उद्दश्त — सकलादेशः प्रमाणाधीनो विकलादेशो नयाधीन इति । — सकलादेश प्रमाणका विषय है और विकलादेश नयका विषय है। (रा.वा./१/६/३/३३/६). (पं.का./ता.वृ./१४/३२/१६) (और भी दे सप्तभंगी/२) (विशेष दे० सकलादेश व विकलादेश)।

#### प्रमाण सक्क वस्तुग्राहक है और नय तदंशग्राहक

- न. च. वृ./२४७ इदि तं पमाणिवसयं सत्तास्त्वं खु जं हवे दव्वं । णय-विसयं तस्संसं सियभणितं तं पि पुट्युत्तं ।२४७। = केवल सत्तास्त्य द्वव्य अर्थात् सम्पूर्ण धर्मोंकी निविकत्य अखण्ड सत्ता प्रमाणका विषय है और जो उसके अंश अर्थात् अनेकों धर्म कहे गये हैं वे नयके विषय हैं। (विशेष दे./नय/I/१/१३)।
- आ. प./१ सकलबस्तुमाहकं प्रमाणं । = सकल वस्तु अर्थात् अखण्ड वस्तु ग्राहक प्रमाण है।
- ध. १/४,१,४४/१६६/१ प्रकर्षेण मानं प्रमाणम् , सकलादेशीरयर्थः । तैन प्रकाशितानां प्रमाणपरिगृहीतानामित्यर्थः । तैनामर्थानामस्तिरवनास्त्रित्व-नित्यरवानित्यरवाचननन्तात्मकानां जीवादीनां ये विशेषाः पर्यायाः तैषां प्रकर्षेण रूपकः प्ररूपकः निरुद्धदोषानुषञ्चद्वारेणेरयर्थः ।
  —प्रकर्षसे अर्थात् संशयादिसे रहित नस्तुका ज्ञान प्रमाण है । अभिप्राय यह है कि जो समस्त धर्मोको विषय करनेवाना हो वह प्रमाण
  है, उससे प्रकाशित उन अस्तिरवादि व नित्यत्व अनित्यत्वादि
  जनन्त धर्मारमक जीवादिक पदार्थोके जो विशेष अर्थात् पर्यायों हैं.

उनका प्रकर्षसे अर्थाद् संशय आदि दोषोसे रहित होकर निरूपण करनेवाला नय है। (क. पा. १/१३-१४/६ १७४/२१०/३)।

पं. ध./पू./६६६ अयमथेऽर्थविकल्पो ज्ञानं किल सक्षणं स्वतस्तस्य । एकविकल्पो नयस्यादुभयविकल्पं प्रमाणिमिति बोधः ।६६६। तत्रोक्तं लक्षणिमिह सर्वस्वग्राहकं प्रमाणिमिति । विषयो वस्तुसमस्तं निरंश-वेशादिभृरुदाहरणम् ।६७६। = ज्ञान अर्थाकार होता है । वही प्रमाण है। उसमें केवल सामान्यात्मक या केवल विशेषात्मक विकल्प नय कहलाता है और उभयविकल्पात्मक प्रमाण है।६६६। वस्तुका सर्वस्व ग्रहण करना प्रमाणका लक्षण है। समस्त वस्तु उसका विषय है और निरंशदेश आदि 'भू' उसके उदाहरण है।६७६।

## ९. प्रमाण सब धर्मोंको युगपत् प्रहण करता है तथा नय क्रमसे एक एकको

- थ. १/४,१,४४/१६३ कि च. न प्रमाणेन विधिमात्रमेव परिच्छिचते, परव्यावृत्तिमनादधानस्य तस्य प्रवृत्ते साङ्कर्यप्रसङ्गादप्रतिपत्तिसमा-नताप्रसङ्घो वा । न प्रतिषेधमात्रम्, विधिमपरिछिदानस्य इदमस्माइ व्यावृत्तिमिति गृहीतुमश्वयत्वात् । न च विधिप्रतिषेधौ मिथौ भिन्नौ प्रतिभासेते, उभयदोषानुषङ्गात् । ततो विधिप्रतिषेधारमकं वस्तु प्रमाणसम्धिगम्यमिति नास्त्येकान्तविषयं विज्ञानम् । प्रमाणपरि-गृहीतबस्तुनि यो व्यवहार एकान्तरूपः नयनिबन्धनः। ततः सकलो व्यवहारो नयाधीन । = प्रमाण केवल विधिया केवल प्रतिषेधको नहीं जानता; क्यों कि, दूसरे पदार्थोकी व्यावृत्ति किये विना ज्ञानमें संकरताका या अज्ञानरूपताका प्रसंग आता है. और विधिको जाने िषना 'यह इससे भिन्न है' ऐसा ग्रहण करना अशक्य है। प्रमाणमें बिधि व प्रतिषेध दोनों भिन्न-भिन्न भी भासित नहीं होते है, क्योंकि रैसा होनेपर पूर्वोक्त दोनों दोषोंका प्रसंग आतः है। इस कारण विधि प्रतिषेधरूप वस्तु प्रमाणका विषय है। अतएव झान एकान्त (एक धर्म) को दिषय करनेवाला नहीं है। - प्रमाणसे गृहीत वस्तुमें जो एकान्त रूप व्यवहार होता है वह नय निमित्तक है। ( नय/V/१/४) ( पै. ध./पू./६६४ ) ।
- न, च. वृ./७१ इत्थित्ताइसहाबा सन्धा सन्धाविणो ससन्धावा । उह्यं जुगवपमाणं गहइ णक्षो गउणमुक्त्वभावेण ।७१। = अस्तित्वादि जितने भी बस्तुके निज स्वधाव हैं, उन सक्को अथवा विरोधी धर्मोंको युगपत् ग्रहण करनेवाला प्रमाण है, और उन्हे गौण मुख्य भावसे ग्रहण करनेवाला नय है।
- न्याः दो ,/३/६ ०४/११६/१ अनियतानेकधर्मबद्वस्तुविषयत्वास्प्रमाणस्यः, नियतेकधर्मबद्वस्तुविषयत्वाच नयस्य । = अनियत अनेक धर्म विशिष्ट वस्तुको विषय करनेवाला प्रपाण है और नियत एक धर्म विशिष्ट वस्तुको विषय करनेवाला नय है। (पं. ध,/पू,/६००)। (और भी वे०-अनेकान्त/३/१)।

#### १०, प्रमाण स्थात्वद् युक्त होनेसे सर्व नयात्मक होता है

- स्व, स्तो /६६ नयास्तव स्यात्पदलाव्छना इमे, रसोपविद्धा इव लोह-शतवः! भवन्त्यभिप्रेतफला यतस्ततो भवन्तमार्याः प्रणता हितै-षिणः। = जिस प्रकार रसोंके संयोगसे लोहा अभीष्ट फलका देनेवाला बन जाता है. इसी तरह नयोंमें 'स्याव' शब्द लगानेसे भगवाद्के द्वारा प्रतिपादित नय इष्ट फलको देते हैं। (स्या. म./२८/३२१/३ पर उद्दश्त)।
- रा. वा./१/७/४/३०/१५ तदुभयसंग्रहः प्रमाणस् । चढ्टयार्थिक व पर्याया-र्थिक दोनों नयोंका संग्रह प्रमाण है । (पं. सं./पू./६६४)।
- स्या, म./२८/३२१/१ प्रमाणं तु सम्यगर्थनिर्णयत्तक्षणं सर्वनयात्मकम् । स्याच्छ व्यताविद्यतानी नयानामेव प्रमाणव्यपदेशभाकत्वात् । तथा

च श्रीविमलनाथस्तवे श्रीसमन्तभद्र'।—सम्यक् प्रकारसे अर्थके निर्णय करनेको प्रमाण कहते हैं। प्रमाण सर्वनय रूप होता है। क्यों कि नय-वाक्यों में 'स्यात्' शब्द लगाकर बोलनेको प्रमाण कहते हैं। श्रीसमन्त स्वामीने भी यही बात स्वयभू स्तोत्रमें विमलनाथ स्वामीकी स्तुति करते हुए कही है। (दे० ऊपर प्रमाण नं. १)।

#### ११. प्रमाण व नयके उदाहरण

पं. घ./पू./७४७-७६७ तत्त्वमिनविचनीयं शुद्धद्रव्याधिकस्य मतम्।
गुणपर्ययवद्दद्रव्यं पर्यायाधिकनयस्य पक्षोऽयम् ।७४७। यदिदमिनविचनीयं गुणपर्ययवत्तदेव नास्त्यन्यतः। गुणपर्ययवद्यदिदं तदेव तत्त्वं
तथा प्रमाणमिति ।७४८: = 'तत्त्व अनिर्वचनीय है' यह शुद्ध द्रव्याधिक नयका पक्ष है और 'द्रव्य गुणपर्यायवान है' यह पर्यायाधिक
नयका पक्ष है ।७४०। जो यह अनिर्वचनीय है वही गुणपर्यायवान है,
कोई अन्य नहीं, और जो यह गुणपर्यायवान है वही तत्त्व है, ऐसा
प्रमाणका पक्ष है ।७४८।

#### १२. नथके एकान्तप्राही होनेमें शका

थ.६/४,१,४७/२३६/५ एयंतो अनत्थु कधं ववहारकारणं। एमतो अव-त्थुण संववहारकारणं किंतु तकारणमणेयंतो पमाणविसईकओ, बत्थु-त्तादो । कधं पुण णओ सन्त्रसंववहाराणं कारणमिदि । बुच्चदे-को एवं भणदि णओ सन्त्रसंववहाराणं कारणिमदि । पमाणं पमाणिकसई-कयहा च सयलसंववहाराणंकारणं । किंतु सञ्जो संववहारी पमाणणि-बंधणो गयसरूवो त्ति परूवेमो. सञ्बसंववहारेसु गुण-पहाणभावोव-संभादो । = प्रश्न - जब कि एकान्त अवस्तुस्वरूप है, तब वह व्यव-हारका कारण कैसे हो सकता है। उत्तर-अवस्तुस्वरूप एकान्त संव्यवहारका कारण नहीं है, किन्तु उसका कारण प्रमाणसे विषय किया गया अनेकान्त है, क्योंकि वह बस्तुस्वरूप है। प्रश्न-यदि ऐसा है तो फिर सब संव्यवहारोका कारण नय कैसे हो सकता है 1 उत्तर—इसका उत्तर कहते हैं -- कौन ऐसा कहता है कि नय सब संव्यवहारोका कारण है, या प्रमाण तथा प्रमाणसे विषय किये गर्थे पदार्थ भी समस्त संव्यवहारोके कारण है विकन्तु प्रमाण-निमित्तक सब संव्यवहार नय स्वरूप है, ऐसा हम कहते है, वयों कि सत्र संब्यवहारोमें गौणता प्रधानता पासी जाती है। विशेष – दे० नय/11/२ ।

## ३. नयकी कथंचित् हेयोपादेयता

## १. तस्व नय पक्षोंसे अतीत है

स.सा./मू./१४२ कम्मं बद्धमबद्धे जीवे एव तु जाण णयपक्खं। पक्काति-वर्कतो पुण भण्णदि जो सो समयसारो ११४२। = जीवमे कम् बद्ध है अथवा अबद्ध है इस प्रकार तो नयपश्च जानो, किन्तु जो पक्षाति-क्वान्त कहलाता है वह समयसार है। (न.च./श्वत/२६/१)।

न.च./श्रुत/३२—प्रत्यक्षानुभूतिर्नयपक्षातीतः । =प्रत्यक्षानुभृति ही नयः पक्षातीत है।

## २. नय पक्ष कथंचित् हेय है

स, सा./आ /परि/क,२७० चित्रात्मशक्तिसमुदायमथोऽयमात्मा, सद्यः
प्रणश्यति नयेक्षणत्वण्ड्यमातः । तस्माद्वण्डमिनराकृतत्वण्डमेकमेकान्तशान्तमचलं चिदहं महोस्मि ।२७०। = आत्मामे अनेक शक्तियाँ
हैं, और एक-एक शक्तिका ग्राहक एक-एक नय है, 'इसलिए यदि
नयोकी एकान्त दृष्टिसे देखा जाये तो आत्माका खण्ड-खण्ड होकर
उसका नाश हो जाये । ऐसा होनेसे स्याद्वादी, नयोंका विरोध दूर
करके चैतन्यमात्र वस्तुको अनेकशक्तिसमुहस्तप सामान्यविशेषस्त

सर्व शक्तिमय एक ज्ञानमात्र अनुभव करता है। ऐसा ही वस्तुका स्वरूप है, इसमें कोई विरोध नहीं है। (विशेष दे० अनेकान्त/४), (पं. ध,/पू/११०)।

#### नथ केवल होय है पर उपादेय नहीं

स.सा./सू./१४३ दोण्हविणयाण भणियं जाणइ णवरं तु समयपिष्ट । ण दु णयपक्तं गिण्हदि किंचिति णयपक्तपरिहीणो । = नयपक्षसे रहित जीव समयसे प्रतिबद्ध होता हुआ, दोनों ही नयोंके कथनको मात्र जानता ही है, किन्तु नयपक्षको किंचित्मात्र भी ग्रहण नहीं करता।

#### ४. नय पक्षको हेय कहनेका कारण व प्रयोजन

स. सा./आ./१४४/क. १३-१५ आकामन्नविकल्पभावमचलं पक्षैर्नयानां विना, सारो या समयस्य भाति निभृतैरास्वाद्यमाना स्वयम् । विज्ञा-नैकरसः स एव भगवान्पुण्यः पुराणः पुनात्, ज्ञानं दर्शनमप्ययं किमः थवा यत्किचनैकोऽप्ययम् । १३। दूरं भूरिविकल्पजालगहने भ्राम्यन्नि-जौघाच्च्युतो, दूरादेव विवकेनिम्नगमनाज्ञीतो निजौधं बलात्। विज्ञानै करसस्तदेकर सिनामात्मानमात्मा हरन्, आत्मन्येव सदा गतानुगततामायात्यय तोयवत् १६४। विकल्पकः परं कर्ता विकल्पः कर्म केवलम् । न जातु कतृं कर्मत्व सविकल्पस्य नश्यति ।१५। =नयोंके पक्षोंसे रहित अचल निर्विकल्प भावको प्राप्त होता हुआ, जो समयका सार प्रकाशित करता है, वह यह समयसार, जो कि आत्मलीन पुरुषोके द्वारा स्वयं आस्वाद्यमान है, वह विज्ञान ही जिसका एक रस है ऐसा भगवान् है, पश्चित्र पुराण पुरुष है। उसे चाहे ज्ञान कहो या दर्शन वह तो यही ( प्रत्यक्ष ) ही है, अधिक क्या कहे ॰ जो कुछ है, सो यह एक ही है ।१३। जैसे पानी **अपने समूह-**से च्युत होता हुआ दूर गहन वनमें वह रहा हो, उसे दूरसे ही ढाल• वाले मार्गके द्वारा अपने समुहकी ओर बल पूर्वक मोड दिया जाये. तो फिर वह पानी, पानीको पानेके लिए समृहकी और खेंचता हु**आ** प्रवाह-रूप होकर अपने समृह मे आ मिलता है। इसी प्रकार यह आत्मा अपने विज्ञानघनस्वभावसे च्युत होकर प्रचुर विकल्पजालोंके गहन वनमें दूर परिभ्रमण कर रहा था। उसे दूर से ही विवेक रूपी ढालवाले मार्गे द्वारा अपने विज्ञानधनस्वभावकी ओर बलपूर्वक मोड दिया गया। इसलिए केवल विज्ञानधनके ही रसिक पुरुषों को जो एक विज्ञान रसवाला ही अनुभवमें आता है ऐसा वह आत्मा, आत्मा∽ को आत्मामें खींचता हुआ, सदा विज्ञानघनस्वभावमे आ मिलता है। १४। (स. सा./आ /१४४)। विकल्प करनेवाला ही केवल कर्ता है, और विकल्प ही केवल कर्म हैं, जो जीव विकल्प सहित है, उसका कर्ताकर्मपना कभी नष्ट नहीं होता।१५।

नि. सा /ता. वृ./४-/क. ७२ शुद्धाशुद्धविकल्पना भवति सा मिध्यादृशि प्रत्यहं, शुद्धं कारणकार्यतत्त्वयुगलं सम्यग्दृशि प्रत्यहं। इतथं यः परमागमार्थमतुलं जानाति सदक् स्वयं, सारासारिवचारचारुधिषणा बन्दामहे तं वयम्।७२। = शुद्ध अशुद्धकी जो विकल्पना वह मिथ्यान दृष्टिको सदै व होती है; सम्यग्दृष्टिको तो सदा कारणतत्त्व और कार्यनतत्त्व दोनों शुद्ध है। इस प्रकार परमागमके अतुल अर्थको, सारासारके विचारवाली मुन्दर बुद्धि द्वारा, जो सम्यग्दृष्टि स्वयं जानता है, उसे हम बन्दन करते है।

स. साः/ता. वृ./१४४/२०२/१३ समस्तमितिज्ञानिविकव्परहितः सन् बद्धाः नद्धादिनयपक्षपातरहितः समयसारमनुभवन्नेव निविकव्पसमाधिस्थैः पुरुषेद् श्यते ज्ञायते च यत आत्मा ततः कारणातः नविर केवलं सकतः विमनकेवलदर्शनज्ञानरूपव्यपदेशसंज्ञां लभते । न च बद्धावद्धादिव्य-पदेशानिति । — समस्त मित्ज्ञानके विकव्पोसे रहित होकर बद्धावद्ध आदि नयपक्षपातसे रहित समयसारका अनुभव करके ही, क्योंकि,

निर्विकल्प समाधिमे स्थित पुरुषों द्वारा आत्मा देखा जाता है, इस-लिए वह केवलदर्शन ज्ञान संज्ञाको प्राप्त होता है, बद्ध या अबद्ध आदि व्यपदेशको प्राप्त नहीं होता। (स. सा./ता. वृ /१३/३२/७)।

- पं. ध./पू./१०६ यित वा ज्ञानिकल्पो नयो विकल्पोऽस्ति सोऽप्यपर-मार्थः । नयतो ज्ञानं गुण इति शुद्धं ज्ञेयं च किंतु तद्योगात् ।१०६। = अथवा ज्ञानके विकल्पका नाम नय है और वह विकल्प भी परमार्थ-भूत नहीं है, क्योंकि वह ज्ञानके विकल्परूप नय न तो शुद्ध ज्ञानगुण ही है और न शुद्ध ज्ञेय ही, परन्तु ज्ञेयके सम्बन्धसे होनेवाला ज्ञान-का विकल्प मात्र है।
- स. सा./पं. जयचन्द/१२/क. ६ का भाषार्थ —यदि सर्वथा नयोंका पक्ष-पात हुआ करें तो मिश्यात्व ही है।

## ५. परमार्थते निश्चय व ब्यवहार दोनों हां का पक्ष विकल्परूप होनेस हेय है

- स, सा./आ./१४२ यस्तावज्जीवे बद्धं कर्मेति विकल्पयति स जीवेऽ-बद्धं कर्मेति एकं पक्षमतिकामन्नपि न विकल्पमतिकामति। यस्तु जीवेऽबद्धं कर्मेति विकल्पयति सोऽपि जीवे बद्धं कर्मेत्येकं पश्मति-क्रामन्निप न विकल्पमतिक्रामति । य' पुनर्जीवे बद्धमबद्धं च कर्मेति विकल्पयति स तु तं द्वितयमपि पश्मनितिकामव विकल्पमति-कामति। ततो य एव समस्तनयपश्मितिकामित स एव समस्तं विकल्पमतिकामति। य एव समस्तं विकल्पमतिकामति स एव समयसार' विनद्दति ।८। = 'जीवमें कर्म बन्धा है' जो ऐसा एक विकल्प करता है, वह यद्यपि 'जीवमें कर्म नहीं बन्धा है' ऐसे एक पक्षको छोड देता है, परन्तु विकल्पको नहीं छोडता। जो 'जीवमे कर्म नहीं बन्धा है' ऐसा विकल्प करता है, वह पहने 'जीव में कर्म बन्धा है' इस पक्षको यद्यपि छोड देता है, परन्तु विकल्पको नहीं छोडता। जो 'जीवमें कर्म कथं चित्र बन्धा है और कथं चित् नहीं भी बन्धा है' ऐसा उभयरूप विकल्प करता है, वह तो दोनो ही पश्लोंको नहीं छोडनेके कारण विकल्पको नहीं छोडता है। (अर्थात् व्यवहार या निश्चय इन दोनोंमेसे किसी एक नयका अथवा उभय नयका विकल्प करनेवासा यद्यपि उस समय अन्य नयका पक्ष नहीं करता पर विकल्प तो करताही है), समस्त नयपश्चका छोडनेवाला हो विकल्पोको छोडता है और वही समयसारका अनुभय करता है।
- पं. ध्, /पू./६४४-६४८ ननु चैवं परसमय कथ स निश्चयनयावलम्बी स्यात्। अविशेषादि स यथा व्यवहारनयावलम्बी यः।६४६। = प्रश्न व्यवहार नयावलम्बी जैसे सामान्यरूपसे भी परसमय होता है, बैसे ही निश्चयनयावलम्बी परसमय कैसे हो सकता है।६४६। उत्तर (उपरोक्त प्रकार यहाँ भी दोनो नयोंको विकल्पात्मक कहकर समाध्यान किया है)।६४६-६४८।)

## ६. प्रत्यक्षानुभूतिकं समय निइचयन्थवहारकं विकल्प नहीं रहते

- न. च. वृ./२६६ तच्चाणेसणकाले समयं बज्मेहि जुित्तमग्गेण। णो आराहणसमये पच्चक्को अणुहओ जम्हा। = तत्त्वान्वेषण कालमे ही युक्तिमार्गसे अर्थात् निश्चय व्यवहार नयों द्वारा आत्मा जाना जाता है, परन्तु आत्माकी आराधनाके समय वे विकल्प नहीं होते, क्यों कि उस समय तो आत्मा स्वयं प्रत्यक्ष ही है।
- न. च./ श्रुत/३२ एवमात्मा याबद्दव्यवहारिनश्चयाभ्यां तत्त्वानुभूतिः ताबत्परोक्षानुभूतिः । प्रत्यक्षानुभूतिः नयपक्षातीतः । = आत्मा जबतक व्यवहार व निश्चयके द्वारा तत्त्वका अनुभव करता है तबतक उसे परोक्ष अनुभूति होतो है, प्रत्यक्षानुभूति तो नय पक्षोसे अतीत है।

- स.सा /आ /१४३ तथा किल यः व्यवहारिनश्चयनयपक्षयो परपिरयहप्रतिनिवृत्तौत्सुकत्या स्वरूपमेव केवलं जानाति न तु चिनमयसमयप्रतिबद्धतया तदात्वे स्वयमेव विज्ञानधनभूतत्वात् समस्तनयपक्षपिरग्रहदूरीभूतत्वास्कयंचनापि नयपक्षं परिगृह्णाति स खलु
  निविल्लिकल्पेभ्यः परमात्मा ज्ञानात्मा प्रत्यग्ज्योतिरात्मर्व्यातिरूपिऽनुधूतिमात्रः समयसारः। = जो श्रुतज्ञानी, परका ग्रहण करनेके
  पति उत्साह निवृत्त हुआ होनेसे, व्यवहार व निश्चय नयपक्षोके
  स्वरूपको केवल जानता ही है, परन्तु चिन्मय समयसे प्रतिबद्धताके
  द्वारा, अनुभवके समय स्वयं ही विज्ञानधन हुआ होनेसे, तथा
  समस्त नयपक्षके ग्रहणसे दूर हुआ होनेसे, किसी भी नयपक्षको
  ग्रहण नहीं करता, वह वास्तवमे समस्त विकल्पोसे पर, परमात्मा,
  ज्ञानात्मा प्रत्यग्ज्योति, आत्मरूपातिक्षप अनुभूतिमात्र समयसार है।
- पु.सि.उ./८ व्यवहारिनश्चयौ या प्रबुध्य तत्त्वेन भवति मध्यस्था।
  प्राप्नोति देशनायाः स एव फलमविकलं शिष्याः।' = जो जीव व्यव-हार और निश्चय नयके द्वारा वस्तुस्वरूपको यथार्थरूप जानकर मध्यस्य होता है अर्थात् उभय नयके पक्षसे अतिक्रान्त होता है, वही शिष्य उपवेशके सकल फलको प्राप्त होता है।
- स.सा./ता.वृ/१४२ का अन्तिम वाक्य/१६६/११ समयाख्यानकाले या बुद्धिर्मयद्वयात्मिका वर्तते, बुद्धतत्त्वस्य सा स्वस्थस्य निवर्तते, हेयो-पादेयतत्त्वे तु विनिश्चित्य नयद्वयात्, त्यक्त्वा हेयमुपादेयेऽवस्थानं साधुसम्मतं। =तत्त्वके व्याख्यानकालमे जो बुद्धि निश्चय व व्यवहार इन दोनों रूप होती है, वही बुद्धि स्वमें स्थित उस पुरुषको नहीं रहती जिसने वास्त्विक तत्त्वका बोध प्राप्त कर लिया होता है; क्योंकि दोनो नयोंसे हेय व उपादेय तत्त्वका निर्णय करके हेयको छोड उपादेयमे अवस्थान पाना ही साधुसम्मत है।

## ७, परन्तु तस्व निर्णयार्थ नय कार्यकारी है

- त. सू./१/६ प्रमाणनयैरधिगम । =प्रमाण और नयसे पदार्थका हान होता है।
- धः १/१.१.९/गा.१०/१६ प्रमाणनयनिक्षेषै यें जिथे नाभिसमी ६ यते । युक्तं चायुक्तवज्ञाति तस्यायुक्तं च युक्तवत् । १० चित्रस्य पदार्थका प्रत्यक्षादि प्रमाणोंके द्वारा नयोके द्वारा या निक्षेपोंके द्वारा सूक्ष्म दृष्टिसे विचार नहीं किया जाता है, वह पदार्थ कभी युक्त होते हुए भी अयुक्त और कभी अयुक्त होते हुए भी युक्तकी तरह प्रतीत होता है । १०। (धः ३/१,२,१५/गा ६१/१२६), (ति.प /१/८२)
- ध.१/१,१,१/गा.६--६६/६१ णित्य णएहि विहुणं सुत्तं अत्यो व्य जिणवर-मदिन्ह। तो णयवादे णिजणा मुणिणो सिद्धधंतिया होति ।६८। तम्हा अहिगय सुत्तेण अत्यसंपायणिम्ह जङ्गयव्यं। अत्य गई वि य णयवादगहणलीणा दुरिहयम्मा।६६। =िजनेन्द्र भगवान्के मतमे नय-वादके बिना सूत्र और अर्थ कुछ भी नहीं कहा गया है। इसलिए जो मुनि नयवादमें निषुण होते है वे सच्चे सिद्धान्तके ज्ञाता सम-भने चाहिए ।६०। अतः जिसने सूत्र अर्थात् परमागमको भले प्रकार जान लिया है, उसे ही अर्थ संपादनमे अर्थात् नय और प्रमाणके द्वारा पदार्थका परिज्ञान करनेमें, प्रयत्न करना चाहिए, क्यों कि पदार्थीका परिज्ञान भी नयवादरूपी जंगलमें अन्तिनिहित है अतएव दुरिधगम्य है।६६।
- क,पा,१/१३-१४/६१०६/गा,८६/२११ स एव याथातम्योपलिब्धिनिमित्तत्वा-द्वभावनां श्रेयोऽपदेश । १६। = यह नय, पदार्थोका जैसा स्वरूप है उस रूपसे उनके बहुण करनेमे निमित्त होनेसे मोक्षका कारण है। (ध.६/४,९,४६/१६६/६)।
- ध.१/१,१.१/२३/६ नयैविना लोकव्यवहारानुपपत्तेर्नया उच्यन्ते । = नयो-के विना लोक व्यवहार नहीं चल सकता है । इसलिए यहाँपर नयोंका वर्णन करते हैं ।

- क. पा १/१३--१४/§ १७४/२०६/७ प्रमाणादिव नयवाक्याद्वस्त्वनगमम्ब-लोक्य प्रमाणनयेर्वस्त्वधिगमः इति प्रतिपादितत्वात्। च्यिस प्रकार प्रमाणसे वस्तुका बोध होता है, उसी प्रकार नयसे भी वस्तुका बोध होता है, यह देखकर तत्त्वार्थसूत्रमें प्रमाण और नयोसे वस्तुका बोध होता है, इस प्रकार प्रतिपादन किया है।
- न,च.वृ./पा.नं जम्हा णयेण ण विणा होइ णरस्स सियवायपिडवत्ती ।
  तम्हा सो णायव्वो एयन्तं हंतुकामेण ११७६। भाणस्स भावणाविय
  ण हु सो आराहओ हवे णियमा । जो ण विजाणइ वर्श्युं पमाणणयणिच्छयं किसा ११७६। णिक्खेव णयपमाणं णादूणं भावयंति ते
  तच्चं। ते तत्थतचमग्गेलहंति लग्गा हु तत्थयं तच्चं १२८१। =क्योकि
  नय ज्ञानके बिना स्याद्वादकी प्रतिपत्ति नहीं होती, इसिए एकान्त
  बुद्धिका विनाश करनेकी इच्छा रखनेवालोंको नय सिद्धान्त अवश्य
  जानना चाहिए १९७६। जो प्रमाण व नय द्वारा निश्चय करके वस्तुको
  नहीं जानता, वह ध्यानकी भावनासे भी आराधक कदापि नहीं
  हो सकता १९०६। जो निक्षेप नय और प्रमाणको जानकर तत्त्वको
  भाते हैं, वे तथ्य तत्त्वमार्गमे तत्थतत्त्व अर्थात् शुद्धात्मतत्त्वको प्राप्त
  करते है ।१८१।
- न, च /शुत /२६/१० परस्परविरुद्धधर्माणामेकवस्तुन्यविरोधसिद्धवर्थं नय । = एक वस्तुके परस्पर विरोधी अनेक धर्मीमे अविरोध सिद्ध करनेके लिए नय होता है।

## ८. सम्यक् नय ही कार्यकारी है, मिथ्या नहीं

न- च /शुत /पृ-६३/११ दुर्नयैकान्तमारूढा भावा न स्वाधिकाहिताः।
स्वाधिकास्तइविपर्यस्ता निःकलङ्कास्तथा यतः।१। = दुर्नयरूप एकानतमें आरूढ भाव स्वाधिकियाकारी नहीं है। उससे विपरीत अर्थात्
सुनयके आश्वित निष्कलंक तथा शुद्धभाव ही कार्यकारी है।

का. अ./मू /२६६ सयलवबहारसिद्धि सुणयादो होदि । = सुनयसे हो समस्त संज्यवहारोंकी सिद्धि होती है। (विशेषके लिए दे० घ.१/४, १,४७/२३६/४)।

## ९. निरपेक्ष नय मी कथंचित् कार्यकारी है

स.सि./१/३३/१४६/६ अथ तन्त्वादिषु पटादिकायँ शक्त्यपेक्षया अस्तीत्यु-च्यते । नयेष्विप निरपेक्षेषु बद्धयमिधानरूपेषु कारणवशात्स-म्यग्दर्शनहेतुत्वविपरिणतिसद्दभावात शक्त्यात्मनास्तित्वमिति साम्यमेवोपन्यासस्य । = (परस्पर सापेक्ष रहकर ही नयज्ञान सम्यक् है. निरपेक्ष नहीं, जिस प्रकार परस्पर सापेक्ष रहकर ही तन्तु आदिक पटरूप कार्यका उत्पादन करते हैं। ऐसा दृष्टान्त दिया जानेपर शंकाकार कहता है।) प्रश्न —निरपेक्ष रहकर भी तन्तु आदिकमें तो शक्तिकी अपेक्षा पटादि कार्य विद्यमान है (पर निर-पेक्ष नयमे ऐसा नहीं है; अतः रृष्टान्त विषम है)। उत्तर—यही बात ज्ञान व शब्दरूप नयोंके विषयमें भी जानना चाहिए। उनमें भी ऐसी शक्ति पायी जाती है, जिससे वे कारणवश सम्यग्दर्शनके हेतु रूपसे परिणमन करनेमें समर्थ हैं। इसिलए रृष्टान्तका दार्षान्तके साथ साम्य ही है। (रा.वा./१/३३/१२/१६/१६)

#### १० नय पक्षको हेयीपादेयताका समन्वय

पं,धः/पू,/५० प्रत्म उन्ति नयपक्षी भवति विक्रम्पो हि यदा । न विव-क्षितो विकल्प स्वयं निम्हजति तदा हि नयपक्षः । = जिस समय विकल्प विवक्षित होता है, उस समय नयपक्ष उदयक्षी श्राप्त होता है और जिस समय विकल्प विवक्षित नहीं होता उस समय वह ( नय पक्ष ) स्वयं अस्तको प्राप्त हो जाता है।

और भी दे. नय/1/३/६ प्रत्यक्षानुभूतिके समय नय विकल्प नहीं होते।

# ४. शब्द, अर्थं व ज्ञाननय निर्देश

## १. शब्द अर्थ व ज्ञानरूप तीन प्रकारके पदार्थ हैं

श्लो. बा./२/१/६/६८/२७=/३३ में उद्दध्त समन्तभद्र स्वामीका बाक्य - बुद्धिशब्दार्थ संज्ञास्तास्तिको बुद्धवादिवाचकाः। =जगत्के व्यवहारमें कोई भी पदार्थ बुद्धि (ज्ञान) शब्द और अर्थ इन तीन भागोमें विभक्त हो सकता है।

- रा. वा./४/४२/९६/२६ जीवार्थो जीवशब्दो जीवप्रस्ययः इस्पेतस्त्रित्त्रं तयं लोके अविचारसिद्धम् । चजीव नामक पदार्थः, 'जीव' यह शब्द और जीव विषयक ज्ञान ये तीन इस लोकमें अविचार सिद्ध हैं अर्थात् इन्हें सिद्ध करनेके लिए कोई विचार विशेष करनेकी आवश्यकता नहीं। ( एको.वा.२/१/६/६८/२७८/१६)।
- पं. का./ता.वृ./२/१/२४ शब्दज्ञानार्थरूपेण त्रिधाभिषेयतां समय-शब्दस्य···। = शब्द, ज्ञान व अर्थ ऐसे तीन प्रकारसे भेदको प्राप्त समय अर्थात् आत्मा नामका अभिधेय या बाच्य है।

## २. शब्दादि नय निर्देश व लक्षण

- रा. वा./१/६/४/३३/११ अधिगमहेतुर्द्धिविधः स्वाधिगमहेतुः पराधिगम-हेतुरच । स्वाधिगमहेतुर्ज्ञानात्मकः प्रमाणनयविकल्पः, पराधिगमहेतुः यचनात्मकः । =पदार्थोका ग्रहण दो प्रकारसे होता है —स्वाधिगम द्वारा और पराधिगम द्वारा । तहाँ स्वाधिगम हेतुरूप प्रमाण व नय तो ज्ञानात्मक है और पराधिगम हेतुरूप वचनात्मक है ।
- रा. वा, १११३१ | १६८ | १९० शपरमर्थ माह्रयति प्रत्यायतीति शब्दः । ६। उच्चिरित शब्दः कृतसंगीतेः पुरुषस्य स्वाभिषेये प्रस्ययमादधाति इति शब्द इत्युच्यते । चजो पदार्थको बुह्याता है अर्थात् उसे कहता है या उसका निश्चय कराता है, उसे शब्दनय कहते हैं। जिस व्यक्तिने संकेत यहण किया है उसे अर्थवोध करानेवाला शब्द होता है। (स्या. म. १२८ | १९६१)।
- ध. १/१.१.१/८६/६ शब्द पृष्ठतोऽर्थमहणप्रवणः शब्द नयः । = शब्दको ग्रहण करनेके बाद अर्थके ग्रहण करनेमें समर्थ शब्दनय है।
- ध. १/१,१,१/०६/१ तत्रार्थव्यव्यत्रत्वपर्यिविभिन्नलिङ्गसंख्याकालकारक-पुरुषोपग्रहभेदैरभिन्नं वर्तमानमात्रं वस्त्वध्यवस्यन्तोऽर्थनयाः, न शब्दभेदनार्थभेद इत्यर्थः । व्यव्यत्तभेदेन वस्तुभेदाध्यवसायिनो व्यञ्जननयाः । = अर्थपर्याय और व्यंयत्तपर्यायसे भेदरूप और लिंग, संख्या, काल, कारक और उपग्रहके भेदसे अभेदरूप केवल वर्तमान समयवर्ती वस्तुके निश्चय करनेवाले नयोंको अर्थनय कहते है, यहाँपर शब्दोंके भेदसे अर्थमें भेदकी विवक्षा नहीं होती । व्यंयत्नके भेदसे वस्तुमें भेदका निश्चय करनेवाले नयको व्यंयत्न नय कहते हैं। नोट—(शब्दनय सम्बन्धी विशेष—दे. नय /III/६-८)।
- क, प्रा. १/१३-१४/६१८४/२२२/३ वस्तुनः स्वरूषं स्वधमंभेदेन भिन्दानो अर्थनयः, अभेदको वा। अभेदल्पेण सर्वं वस्तु इयित एति गच्छति इत्यर्थनयः। व्याचकभेदेन भेदको व्याक्षननयः। = वस्तुके स्वरूपमें वस्तुगत धर्मोंके भेदसे भेद करनेवाला अथवा अभेद रूपसे ( उस अनन्त धर्मात्मक) वस्तुको ग्रहण करनेवाला अर्थनय है तथा वाचक शब्दके भेदसे भेद करनेवाला व्यंजननय है।
- न, च, वृ./२१४ अहवा सिड्घे सहे कीरइ कं किंपि अत्थवबहरणं। सी खलु सहदे विस्थो देवो सहदेण जह देवो।२१४।= व्याकरण आदि द्वारा सिद्ध किये गये शब्दसे जो अर्थका प्रहण करता है सो शब्दनय है, जैसे—'देव' शब्द कहनेपर देवका ग्रहण करना।

## ३. वास्तवमें नय ज्ञानात्मक ही है, शब्दादिको नय कहना उपचार है।

ध. १/४,१,४५/१६४/५ प्रमाणनयाम्यामुरपन्नवाक्येऽप्युपचारतः प्रमाणनयौ, ताभ्यामुत्पन्नकोधौ विधिप्रतिषेधात्मकवस्तुविषयत्वात् प्रमाणतामदधा-नाविष कार्ये कारणोपचारतः प्रमाणनयावित्यस्मिन् सृत्रे परिगृहोतौ । —प्रमाण और नयसे उत्पन्न बाक्य भी उपचारसे प्रमाण और नय हैं, उन दोनों (ज्ञान व वाक्य) से उत्पन्न अभय बोध विधि प्रतिषेधात्मक वस्तुको विषय करनेके कारण प्रमाणताको धारण करते हुए भी कार्यमें कारणका उपचार करनेसे नय है। (पं. ध./पू /५१३)।

का- थ /टी./२६६ ते त्रघो नयविशेषाः ज्ञातव्याः। ते के। स एव एको घर्मः नित्योऽनित्यो बाग्यद्दाया कस्वभावः नयः। नयप्राह्यत्वात् इत्येकनयः। ग्यत्राह्यत्वात् इत्येकनयः। ग्यत्रह्यत्वात् इत्येकनयः। ग्यत्रह्यत्वात् इति द्वितीयो वाचकनयः तं नित्याद्येकः धर्मं जानाति तत् ज्ञानं तृतीयो नयः। सकतवस्तुग्राहकं प्रमाणम्, तदेकदेशग्राहको नयः, इति वचनात्।=नयके तीन रूप हैं—अर्थ रूप, शब्द रूप और ज्ञानरूप। वस्तुका नित्य अनित्य आदि एकधर्म अर्थ रूपन्य है। उसका प्रतिपादक शब्द शब्द रूपन्य है। यहाँ ज्ञानरूप कारणमे शब्द रूप कार्यका तथा ज्ञानरूप कार्यमें शब्द रूप कारणका उपचार किया गया है। उसी नित्यादि धर्मको जानता होनेसे तीसरा वह ज्ञान भी ज्ञाननय है। क्योकि 'सकत वस्तु ग्राहक ज्ञान प्रमाण है और एकदेश ग्राहक ज्ञान नय है, ऐसा आगमका वचन है।

#### ४. तीनों नयोंमें परस्पर सम्बन्ध

श्लो. बा./४/१/३३/१लो. ६६-६७/२८८ सर्वे शब्दनयास्तेन परार्थप्रित-पादने । स्वार्थप्रकाशने मातुरिमे ज्ञानम्याः स्थिताः ।६६। वैधीय-मानवस्त्वंशाः कथ्यन्तेऽर्थनयाश्च ते । त्रैविध्यं व्यवतिष्ठन्ते प्रधानगुण-भावतः ।६७ = श्रीताओं के प्रति वाच्य अर्थका प्रतिपादन करनेपर तो सभी नय शब्दनय स्वरूप हैं, और स्वयं अर्थका ज्ञान करनेपर सभी नय स्वार्थप्रकाशी होनेसे ज्ञाननय हैं ।६६। 'नीयतेऽनेन इति नयः' ऐसी करण साधनरूप व्युत्पत्ति करनेपर सभी नय ज्ञाननय हो जाती है। और 'नीयते ये इति नयः' ऐसी कर्म साधनरूप व्युत्पति करनेपर सभी नयं अर्थनय हो जाते हैं, क्योंकि नयोके द्वारा अर्थ ही जाने जाते हैं। इस प्रकार प्रधान और गौणरूपसे ये नय तीन प्रकारसे व्यवस्थित होते हैं। (और भी दे. नय/11/१/४)।

मोट-अर्थनयों व शब्दनयों में जसरोत्तर सूक्ष्मता (दे. तय/III/ १/७)।

#### ५, शब्दनयका विषय

- ष, १/४,१.४४/१८६/७ पञ्जविष्ठिए खणक्ष्वएण सहत्थिविसेसभावेण संकेतकरणाणुवसीए वास्त्रियाच्यभेदाभावादो । कथं सहणएस तिसु वि
  सहवववहारो । अणि प्वत्यत्थगयभेयाणमप्प्विसहणिकधणभेयाणं तेसि
  तद्विरोहादो । = पर्यायार्थिक नय क्यों कि क्षणक्ष्यी होता है इसलिए
  उसमें शब्द और अर्थकी विशेषतासे संकेत करना न बन सकनके
  कारण वास्त्रवाचक भेदका अभाव है । (विशेष दे. नय/IV/3/८/५)
  प्रत—तो फिर तीनो ही शब्दनयों में शब्दका व्यवहार कैसे होता
  है ! उत्तर्र—अर्थगत भेदको अप्रधानता और शब्द निमित्तक भेदकी
  प्रधानता रखनेवाले उक्त नयोके शब्दव्यवहारमें कोई विरोध नहीं
  है । (विशेष दे. निक्षेप/३/६)।
- दे, नय/111/१/१ (शब्दनयोमे दो अपेक्षासे शब्दोंका प्रयोग ग्रहण किया जाता है—शब्दभेदसे अर्थमें भेद करनेकी अपेक्षा और अर्थ भेद होनेपर शब्दभेदकी अपेक्षा इस प्रकार भेदरूप शब्द अपवहार;

- तथा दूसरा अनेक शब्दींका एक अर्थ और अनेक अर्थींका वर्षक एक शब्द इस प्रकार अर्भेदरूप शब्द व्यवहार )।
- दे. नय/III/६,७,८ (तहां शब्दनय केवल लिंगादि अपेक्षा भेद करता है। पर समानलिंगी आदि एकार्थवाची शब्दोंमें अभेद करता है। समिमरूढनय समान लिंगादिवाले शब्दोंमें भी व्युत्पत्ति भेद करता है। समिमरूढनय समान लिंगादिवाले शब्दोंमें भी व्युत्पत्ति भेद करता है, परन्तु रूढि वश हर अवस्थामें पदार्थको एक ही नामसे पुकारकर अभेद करता है। और एवं भृतनय क्रियापरिणतिके अनुसार अर्थ भेद स्वीकार करता हुआ उसके वाचक शब्दमें भी सर्वथा भेद स्वीकार करता है। यहाँ तक कि पद समास या वर्णसमास तकको स्वीकार नहीं करता)।
- दे. आगम/४/४ (यद्यपि यहाँ पदसमास आदिकी सम्भावना न होनेसे शब्द व वाक्योंका होना सम्भव नहीं, परन्तु क्रम पूर्वक उत्पन्न होने-वाले वर्णो व पदोंसे उत्पन्न ज्ञान क्योंकि अक्रमसे रहता है; इसिलए, तहाँ वाच्यवाचक सम्बन्ध भी बन जाता है)।

#### ६. शब्दादि नयोंके उदाहरण

- घ.१/१.१,१११/३४८/१० शब्दनयाश्रयणे कोघकषाय इति भवति तस्य शब्द१ व्हतोऽर्थप्रतिपत्तिप्रवणत्वात । अर्थनयाश्रयणे कोघकषायीति स्याच्छव्दोऽर्थस्य भेदाभावात । = शब्दनयका आश्रय करनेपर 'कोघ कषाय' इत्यादि प्रयोग बन जाते हैं, क्योंकि शब्दनय शब्दानुसार अर्थज्ञान करानेमें समर्थ है। अर्थनयका आश्रय करनेपर 'कोघ कषायी' इत्यादि प्रयोग होते हैं, क्योंकि इस नयकी दृष्टिमें शब्दसे अर्थका कोई भेद नहीं है।
- पं.धः /पू./११४ अथ तद्यथा यथाऽ नेरी व्ययं धर्मं समक्षतोऽपेश्य । उच्णोऽ
  निरित्ति वागिष्ट तज्ज्ञानं वा नयोपचार स्यात् । ११४। = जैसे अग्निके
  उच्णता धर्मरूप 'आर्थ' को देखकर 'अग्नि उच्ण है' इत्याकारक
  ज्ञान और उस ज्ञानका वाचक 'उच्जोऽग्निः' यह वचन दोनों ही
  उपचारसे नय कहलाते हैं।

#### ७. द्रव्यनय व भावनय निर्देश

पं.घ,/पू./४०४ द्रवयनयो भावनयः स्यादिति भेदाइद्विधा च सोऽपि यथा। पौइगलिकः किल शब्दो द्रव्यं भावश्च चिदिति जीवगुणः १६०६। = द्रव्यनय और भावनयके भेदसे नय दो प्रकार है, जैसे कि निश्चयसे पौद्रगलिक शब्द द्रव्यनय कहलाता है, तथा जोदका ज्ञान गुण भावनय कहलाता है। अर्थात् उपरोक्त तीन भेदों मेंसे शब्दनय तो द्रव्यनय है और ज्ञाननय भावनय है।

#### ५. अन्य अनेकों नयोंका निर्देश

## मृत भावि आदि प्रज्ञापन नयोंका निर्देशः

- स् सि./४/३१/३१२/१० अणोरप्येकप्रदेशस्य पूर्वोत्तरभावप्रद्धापननया-पेक्षयोपचारकल्पनया प्रदेशप्रचय उक्तः ।
- स. सि./२/६/१६०/२ पूर्वभावप्रज्ञापननयापेक्षया योऽसौ योगप्रवृत्तिः कषायानुरञ्जिता सैवेरयुपचारादौदयिकीरयुच्यते ।
- स.सि./१०/१/पृष्ठ/पंक्ति भूतप्राहिनयापेशया जन्म प्रति पञ्चदशस्य कर्मभूमिष्ठ, संहरणं प्रति मानुपक्षेत्रे सिद्धिः।(४०१/१२)। प्रस्पुत्पन्न-नयापेश्या एकसमये सिद्धः त् सिद्धो भवति । भूतप्रज्ञापननयापेश्या जन्मतोऽविश्रेषेणोत्सर्पिण्यवसर्पिण्योजितः सिध्यति विश्रेषेणावसर्पिण्यां सुषमादुषमायां अन्त्यभागे संहरणतः सर्वसिमन्काले । (४७२/१)। भूतपूर्वनयापेश्या तुः क्षेत्रसिद्धा द्विविधा—जन्मतः संहरणतश्च ।(४७३/१)। पूर्व और उत्तरभाव प्रज्ञापन नयकी अपेक्षासे उपचार कल्पना द्वारा एकप्रदेशी भी अणुको प्रदेश प्रचय (बहु प्रदेशी) कहा

है। प्रश्नभावप्रज्ञापननयकी अपेक्षासे उपशान्त कथाय आदि गुण-स्थानोमें भी शुक्ललेश्याको औदियकी कहा है, क्योंकि को योग-प्रवृत्ति कथायके उदयसे अनुरं जित थी वही यह है। भूतप्राहिनयकी अपेक्षा जन्मसे १४ कर्मभू मियोंमें और संहरणकी अपेक्षा सर्व मनुष्यक्षेत्रसे सिद्धि होती है। वर्तमानग्राही नयकी अपेक्षा एक समयमें सिद्ध होता है। भूत प्रज्ञापन नयकी अपेक्षा जन्मसे सामान्यतः उत्सर्पणी और अवसर्पणीमें सिद्ध होता है, विशेषकी अपेक्षा सुषमावुषमाके अन्तिम भागमें और संहरणकी अपेक्षा सब कालों में सिद्ध होता है। भूतपूर्व नयकी अपेक्षासे क्षेत्रसिद्ध हो प्रकार है—जन्मसे व संहरणसे। (रा.वा./१०/६); (त.सा./=/४२)।

रा.बा./१०/१/वार्तिक/पृष्ठ/पंक्ति (उपरोक्त नयोंका ही कुछ अन्य प्रकार निर्देश किया है) — वर्तमान विषय नय (१/६४६/३२); अतीतगोचरनय (१/६४६/३३); भृत विषय नय (१/६४७/१) प्रश्युत्पन्न भावप्रज्ञापन नय (१४/६४८/२३)…

क,पा.१/१३-१४/६२१७/२७०/१ भूदपुञ्चगईए आगमनवएसुवचत्तीहो। = जिसका आगमजनित संस्कार नष्ट हो गया है ऐसे जीवमें भी भूतपूर्व प्रज्ञापन नयकी अपेक्षा आगम संज्ञा बन जाती है।

गो, जी,/मू./१३३/१२१ अट्ठकसाये लेस्या उच्चिति सा भूदपुळ्नगिदणाया । 
-- उपशान्त कषाय आदिक गुणस्थानोमें भूतपूर्वन्यायसे लेश्या कही
गयी है ।

द्र.सं./दी./१४/४८/१० अन्तरात्मावस्थायां तु वहिरात्मा भूतपूर्वन्यायेन घृतघटवत् । परमात्मस्वरूपं तु शक्तिरूपेण, भाविनैगमनयेन व्यक्ति-रूपेण च । = अन्तरात्माकी अवस्थामें अन्तरात्मा भूतपूर्व न्यायसे घृतके घटके समान और परमात्माका स्वरूप शक्तिरूपसे तथा भावीनैगम नयकी अपेक्षा व्यक्तिरूपसे भी जानना चाहिए।

नोट — कालकी अपेक्षा करनेपर नय तीन प्रकारकी है — भूतप्राही, वर्त मानयाही और भानीकालयाही। उपरोक्त निर्देशों में इनका विभिन्न नामों में प्रयोग किया गया है। यथा— १. पूर्वभाव प्रज्ञापन नय, भूतप्राही नय, भूत प्रज्ञापन नय, भूतप्र्व नय, अतीतगोचर नय, भूतविषय नय, भूतप्र्व प्रज्ञापननय, भूतप्र्व न्याय आदि। २. उत्तर-भावप्रज्ञापननय, भाविनैगमनय, ३. प्रस्पुर्त्पन्न या वर्त्त मानग्राहीनय, वर्तमानविषयनय, प्रस्पुत्पन्न माव प्रज्ञापन नय, इत्यादि। तहाँ ये तीनो काल विषयक नयें द्रव्याधिक व पर्यायाधिक नयों में गर्भित हो जाती हैं — भूत व भावि नयें तो द्रव्याधिकनयमें तथा वर्तमाननय पर्यायाधिकमें। अथवा नैगमादि सात नयों में गर्भित हो जाती हैं — भूत व भावी नयें तो नैगमादि तीन नयों में और वर्तमान नय मृजुस्त्रादि चार नयों में। अथवा नैगम व ऋजुस्त्र इन दो में गर्भित हो जाती हैं — भूत व भावि नयें तो नैगमनयमें और वर्तमाननय ऋजुस्त्रादि चार नथों में। अथवा नैगम व ऋजुस्त्रादि चार नथों में। अथवा नैगम व ऋजुस्त्रादि चार नथों में। अथवा नैगम व ऋजुस्त्रादि चार नथों में। अथवा नेगम व ऋजुस्त्रादि चार नथों में। अथवा नेगम व ऋजुस्त्रादि चार नथों में। अथवा नेगम व ऋजुस्त्रादि चार नथों में। अथवा नेगम व ऋजुस्त्रादि चार नथों में। कित नगमनयमें और वर्तमाननय ऋजुस्त्राद्रों। शलोक वार्तिकमें कहा भी है —

श्लो. वा.४/१/३३/३ मृजुसुत्रनयः शब्दभेदाश्च त्रयः प्रत्युत्पन्नविषय-ग्राहिणः। शेषा नया उभयभावविषयाः। = मृजुसूत्र नयको तथा तीन शब्दनयोंको प्रत्युत्पन्ननय कहते हैं। शेष तीन नयोंको प्रत्युत्पन्नभी कहते हैं और प्रज्ञापननय भी।

(भूत व भावि प्रज्ञापन नयें तो स्पष्ट ही भूत भावी नैगम नय हैं। वर्तमानप्राही दो प्रकार की हैं— एक अर्थ निष्पन्ममें निष्पन्नका उपचार करनेवाली और दूसरी साक्षात शुद्ध वर्समानके एक समयमात्र को सत्रस्पसे अंगाकार करनेवाली। तहाँ पहली तो वर्तमान नैगम नय है और दूसरी सूक्ष्म ऋजुसूत्र। विशेषके लिए देखो आगे नय/III में नैगमादि नयोके लक्षण भेद व उदाहरण)।

## २. अस्तित्वादि सप्तभंगी नयींका निर्देश

प्र.सा./त.प्र./परि० नय नं०३-१ अस्तित्वनयेनायोमयगुणकामूकान्त-राज्ञवर्तिसंहितावस्थजक्ष्योन्मुखविशिखवत् स्ववव्यक्षेत्रकालभावैरस्ति-स्ववत् ।३। नास्तिस्वनयेनानयोनानयोमययागुणकाम् कान्तरासवत्यसं-हितावस्थासस्योनमुखप्राक्तनविशिखवत् परद्रव्यक्षेत्रकासभावेनस्ति-त्ववत् । । अस्तित्वनास्तित्वनयेन - प्राक्तनविशिखवत् क्रमतः स्वपर-इञ्यक्षेत्रकालभावैरस्तित्वमास्तित्ववत् । १। अवक्तव्यनयेन---प्राक्तन-विशिखवत् युगपरस्वपरद्रव्यक्षेत्रकालभावैरवक्तव्यस् । ६। अस्तिरवा-बक्तव्यनयेन...प्राक्तनबिशिखवत् । अस्तित्वबदवक्तव्यम् ।७। नास्ति-रबाबक्तव्यनयेन · · प्राक्तनिविशिखवत् · · नास्तित्ववदवक्तव्यम् । । । । अस्तित्वनास्तित्वावक्तव्यनयेन---प्राक्तनविशिखवर---अस्तित्वनास्ति-स्वनदवक्तव्यम् ।६। = १. आत्मद्रवय अस्तित्वनयसे स्वद्रव्यक्षेत्र काल ब भावते खस्तित्ववासा है। जैसे कि द्रव्यकी अपेक्षा सोहमयी, क्षेत्रकी अवेधा स्पंचा और धनुषके मध्यमें निहित, कालकी अपेक्षा सन्धान ्यमें रहे हुए और भाषकी अपेक्षा लक्ष्योन्मुख बाणका अस्तिस्व है।३। (पं.ध /पू./७६६) २. आत्मद्रवय नास्तित्वनयसे परव्रवयक्षेत्र काल व भावसे नास्तित्ववाला है। जैसे कि द्रव्यकी अपेक्षा अलोहमयी, क्षेत्रकी अपेक्षा परयंचा और धनुषके नीचमें अनिहित, कालकी अपेक्षा सन्धान दशामें न रहे हुए और भावकी अपेक्षा अलक्ष्योन्मुख पहले-वाले बाणका नास्तित्व है, अर्थात् ऐसे किसी बाणका अस्तित्व नहीं है।४। (प.ध./पू./७६७) ३. आत्मद्रव्य अस्तित्वनाह्नितस्य नयसे पूर्वके वाणकी भॉतिही क्रमशः स्व व पर द्रव्य क्षेत्रकाल भावसे अस्तित्व नास्तित्ववाला है। १। ४, आरमद्रव्य अवसव्य नयसे पूर्वके वाणकी भाँति ही युगपत् स्व व पर द्रव्य क्षेत्र काल और भावसे अवस्तव्य है।ई। ४, आरम द्रवय अस्तिस्व अवक्तव्य नयसे पूर्वके वाणकी भौति (पहले अस्तित्व रूप और पीछे अवक्तव्य रूप देखनेपर) अस्तित्ववाला तथा अवक्तव्य है। ।। ६. आत्मव्रव्य नास्तित्व अवक्तव्य नयसे पूर्वके बाणकी भाँति ही (पहलेनास्तित्वरूप और पीछे अवक्तव्यरूप देखनेपर) नास्तित्ववाला तथा अवक्तव्य है ।८। ७ आत्मद्रव्य अस्तित्व नास्तित्व अवक्तव्य नयसे पूर्वके बाणकी भाँति ही (क्रमसे तथा गुगपत देखनेपर) अस्तित्व व नास्तित्ववाता अवक्तव्य है।हा (विशेष दे० सप्तभंगी) ।

## ३. नामादि निक्षेपरूप नयोंका निर्देश

प्र- सा./त. प्र./परि./नय नं. १२-१५ नामनयेन तदारमञ्ज शब्दमहामर्शि।१२। स्थापनानयेन सूर्तित्ववत्सकलपुद्ग्गलावलिम्न ।१३। द्रव्यनयेन माणवकश्रेष्ठिश्रमणपार्थिववदनागतातीतपर्यायोद्धासि।१४। भावनयेन पुरुषायितप्रवृत्तयोषिद्धत्तदात्वप्रायोवलासि।१६। = आरमद्रव्य
नाम नयसे, नामवाले (किसी देवदत्त नामक व्यक्ति) की भाँति
शब्दब्रह्मको स्पर्श करनेवाला है; अर्थात पदार्थको शब्द द्वारा कहा
जाता है।१२। आत्मद्रव्य स्थापनान्य मूर्तित्वकी भाँति सर्व पुत्रगलौका अवसम्बन करनेवाला है, (अर्थात आत्माको मूर्ति या प्रतिमा काष्ठ
पाषाण आदिमेंसे बनायी जाती है)।१३। आत्मद्रव्य द्वव्यनयसे नालक
सेठकी भाँति और श्रमण राजाकी भाँति अनागत व अतीत पर्यायसे
प्रतिभासित होता है। (अर्थाद वर्तमानमें भूत या भावि पर्यायका
उपचार किया जा सकता है।१४। आत्मद्रव्य भावनयसे पुरुषके
समान प्रवर्तमान स्त्रीकी भाँति तत्कालको (वर्तमानकी) पर्याय
स्वसे प्रकाशित होता है।१६। (विशेष दे० निक्षेप)।

## ४. सामान्य विशेष आदि धर्मोरूप ४७ नयोंका निर्देश

प्र. सा./त. प्र./ परि./नय नं ० तत्त् द्रव्यनयेन पटमाननिवनात्रस् ।१६ पर्यायनयेन तन्तुमात्रबहुर्शनज्ञानादिमात्रम् ।२। विकल्पनयेन शिशु-कुमारस्थविरं कपुरुषवत्सविकम्पस् ।१०। अविकल्पनयेनै कपुरुषमात्रवद-विकरपम् ।११। सामान्यनयेन हारसग्दामसूत्रबह्ट्यापि (१६। विशेष-नयेन तदेकमुक्ताफलबदव्यापि ।१७। नित्यनयैन नटबदबस्थायि ।१८। अनित्यनयेन रामरावणवदनवस्थायि ।१६। सर्वगतनयेन विस्फुरिताक्ष-चक्षुर्वत्सर्ववर्ति ।२०। असर्वगतनयेन मीलिताक्षचक्षुर्वदारमवर्ति ।२१। शून्यनयेन शुन्यागारवत्केवलोद्धासि ।२२। अशुन्यनयेन लोकाकान्त-नौवन्मिलितोद्रासि ।२३। ज्ञानक्षेयाद्वैतनयेन महदिन्धनभारपरिणत-धूमकेतुबदेकम् ।२४। ज्ञानज्ञेयद्वैतनयेन परप्रतिबिम्बसंपृक्तदर्पणवदने-कम् ।२५। नियतिनयेन नियमितौष्ण्य वह्नि विज्ञयतः स्वभावभासि 1२६। अनियतिनयेन नित्यनियमितौष्ण्यपानीयवदनियतस्वभावभासि १९७१ स्वभावनयेनानिशिततीक्ष्णकण्टकबरसंस्कारानर्थक्यकारि ।२८। अस्यभावनयेनायस्कारनिशिततीक्ष्णविशिखवत्ससंस्कारसार्थे वसकारि ।२१। कालनयेन निदाधदिवसानुसारिपच्यमानसहकारफलवत्समया-यत्तिद्धिः ।३०। अकालनयेन कृत्रिमोष्मपाच्यमानसहकार्फल्बस्स-मयानायत्त सिद्धिः ।३१। पुरुषाकारनयेन पुरुषाकारोपलब्धमधुकुनकृटोक-पुरुषकारवादीवद्यत्नसाध्यसिद्धिः ।३२। दैवसयेन पुरुषाकारवादिदस-मधुकुनकुटोगभं लब्धमाणिनयदै ववा दिवद्यदनसाध्यसिद्धिः ईश्वरनयेन धात्रीहटस्वलेह्यमानपान्थबासकवत्पारतन्त्रयभोक्तु ।३४। अनीश्वरनयेन स्वच्छन्ददारितकुरङ्गकण्ठीरवन्नतम्त्र्यभोवत् ।३४। गू-णिनयेनोपाध्यायविनीयमानकुमारकवद्दगुणग्राहि । १६। अगुणिनयेनो-पाध्यायविनीयमानकुमारकाध्यक्षवत् केवलमेव साक्षि ।३७। कर्नु नयेन रञ्जकबद्रागादिपरिणामकर्त् ।३८। अकर्त् नयेन स्वकर्मप्रवृत्तरञ्जका-ध्यक्षवत्केवसमेव साक्षि ।३१। भोक्तृनयेन हिताहितासभोक्तृव्याधित-वरम्राबदुः खादिभोवत् ।४०। अभोवत्नयेन हिताहितात्रभोवतृन्याधिता-ध्यक्षधन्त्रन्तरिचरवत् केवलमेव साक्षी ।४१। क्रियानथेन स्थाणुभिन्न-मुधंजातदृष्टिलन्धनिधानान्धवदनुष्ठानप्राधान्यसाध्यसिद्धिः १४२। ज्ञान-नयेन चणकमुष्टिकीतचिन्तामणिगृहकाणवाणिजवद्विवेकप्राधान्यसाध्य-सिद्धिः।४३। व्यवहारनयेन बन्धकमोचकपरमाण्यन्तरसंयुज्यमानवियु-ज्यमानपरमाणुबद्दबन्धमोक्षयोद्वैतानुवति ।४४। निश्चयनग्रेन केवल-वध्यमः नमुच्यमानव त्थमीक्षो चित्रस्ति । घरूक्षत्व गुणपरिणतपरमाणुव **द्व-**न्धमोक्षयोरद्वेतानुवर्ति ।४५। अशुद्धनयेन घटशरावविशिष्टमृण्मात्र-वरसोपाधिस्वभावम् ।४६। शुद्धनयेन केवलमृण्मात्रवन्निरुपाधिस्वभावम् I४७। = १. आरमद्रव्य <u>द्रव्यनयसे,</u> पटमात्रको भौति चिन्मात्र है। २. पर्यायनयसे वह तन्तुमात्रकी भॉति दर्शनज्ञानादि मात्र है। ३. विकल्पनयसे बालक, कुमार, और बृद्ध ऐसे एक पुरुषकी भौति सर्विकरूप है। ४. अविकरूपन्यसे एकपुरुषमात्रकी भाँति अविकरूप है। <u>१े, सामान्य</u>नयसे हार माला कण्ठीके डोरेकी भाँति व्यापक है। ६. विशेष नयसे उसके एक मोतीकी भाँति, अव्यापक है। ७. नित्यन्यसे, नटकी भाँति अवस्थायी है। ५. अनित्यन्यसे राम-रावणकी भाँति अनवस्थायी है। (पं. ध./पू./७६०-७६१)। १. सर्वगतन्यसे खुली हुई आँखिकी भाँति सर्ववर्ती है। १०, असवेगतनय-से मिची हुई आँखकी भाँति अग्ल्मवर्ती है। ११. शून्यनयसे शून्य-म्रकी भाँति एकाकी भासित होता है। १२. असून्यनयसे लोगोंसे भरे हुए जहाजकी भाँति मिलित भासित होता है। १३- ज्ञानज्ञेय अहैतनयसे महान् ईन्धनसम्बह्रूप परिणत अग्निकी भाँति एक है। १४. ज्ञानज्ञेय द्वैतनयसे, परके प्रतिविम्बोंसे संपृक्त दर्पणकी भाँति अनेक है। १५. आत्मद्रव्य नियतिनयसे नियतस्वभाव रूप भासित होता है, जिसकी उष्णता नियमित होती है ऐसी अग्निकी भाँति।

१६, अनियतनयसे अनियतस्वभावरूप भासित होता है, जिसकी उष्णता नियमित नहीं है ऐसे पानीकी भॉति। १७, स्वभावनयसे संस्कारको निरर्थक करनेवाला है, जिसकी किसीसे नोक नहीं निकाली जाती, ऐसे पैने कॉटेकी भॉति। १८. अस्वभावन्यसे सस्कार-को सार्थ क करनेवाला है, जिसकी छुहारके द्वारा नोक निकाली गयी है, ऐसे पैने बाणकी भाँति । १६, कालनयसे जिसकी सिद्धि समय-पर आधार रखती है ऐसा है. गर्मीके दिनोंके अनुसार पकनेवाले आज फलकी भाँति। २०. अकालनयसे जिसकी सिद्धि समयपर आधार नहीं रखती ऐसा है, कृत्रिम गर्भीसे पकाये गये आध्यकतकी भाँति ! २१. पुरुषाकारनयसे जिसकी सिद्धि यत्नसाध्य है ऐसा है, जिसे पुरुषा-कारसे नींबुका बृक्ष प्राप्त होता है, ऐसे पुरुषाकारवादीकी भाँति । २२. दैवनयसे जिसको सिद्धि अयत्नसाध्य है ऐसा है, पुरुपाकारवादी द्वारा प्रदत्त नींबूके वृक्षके भीतरसे जिसे माणिक प्राप्त हो जाता है, ऐसे दैव-बादीकी भाँति । २३, ईश्वरन्यसे परतं त्रता भोगनेवाला है, धायकी दुकानपर दूध पिलाये जानेवाले राहगीरके बालककी भाँति। २४. अनोश्वरनयसे स्वतन्त्रता भोगनेवाला है, हिरनको स्वच्छन्दतापूर्वक फाडकर खा जानेवाले सिहकी भाँति। २५. आरमद्रव्य गुणीनयसे गुणबाहो है, शिक्षकके द्वारा जिसे शिक्षा दी जाती है ऐसे कुमारकी भॉति । २६. अगुणीनयसे केवल साक्षी ही है। २७, कत् नयसे रंगरेजको भाँति रागादि परिणामोंका कर्ता है। २८. अकर्नु नयसे केवल साक्षी ही है. अपने कार्यमें प्रवृत्त रंगरेजको देखनेवाले पुरुषकी भाँति। २१. भोक्तृनयसे सुख-दुखादिका भोक्ता है, हितकारी-अहितकारी अञ्चको खानेवाले रोगीकी भाँति। ३०. अभोक्तृनयसे केवल साक्षी ही है, हितकारी-अहितकारी अन्नको खानेवाले रोगीको देखनेवाले वैद्यकी भॉति। ३१. क्रियानयसे अनुष्ठानकी प्रधानतासे सिद्धि साधित हो ऐसा है. खम्भेसे सिर फूट जानेपर दृष्टि उत्पन्न होकर जिसे निधान प्राप्त हो जाय, ऐसे अन्धेकी भाँति । ३२. ज्ञाननयसे विवेककी प्रधानतासे सिद्धि साधित हो ऐसा है; सुद्वीभर चने देकर चिन्तामणि रतन खरीदनेवाले घरके कोनेमें बैठे हुए च्यापारीकी भॉति। ३३, आत्मद्रव्य <u>व</u>्यवहारनय<u>से</u> बन्ध और मोक्षमें द्वैतका अनुसरण करनेवाला है; बन्धक और मोचक अन्य परमाणुके साथ संयुक्त होनेवाले और उससे वियुक्त होनेवाले परमाणु-की भाँति । ३४, निश्चयन्यसे बन्ध और मोक्षमें अद्वैतका अनुसरण करनेवाला है: अवेले बध्यमान और मुख्यमान ऐसे बन्ध मोक्षोचित हिनग्धत्व रूक्ष्वगुणरूप परिणत परमाणुकी भाँति । ३५. अशुद्धनयसे घट और रामपात्रसे विशिष्ट मिट्टी मात्रकी भाँति सोपाधि स्वभाव-वाता है। ३६, शुद्धनयसे, केवलिमिट्टी मात्रकी भाँति, निरुपाधि स्वभाववाला है।

पं. धः/पू./श्लोक - अस्ति द्रव्यं गुणोऽथवा पर्यायस्तत्त्रयं मिथोऽनेकम्। व्यवहारै किविशिष्टो नयः स वानेकसंज्ञको न्यायात् ।७६२। एकं सिदिति द्रव्यं गुणोऽथवा पर्ययोऽथवा नाम्ना । इतरद्वयमन्यतरं लब्धमनुक्तं स एकन्यपक्षः ।७६३। परिणममानेऽपि तथाभूतै भवि विनश्यमानेऽपि । नायमपूर्वो भावः पर्यायार्थिकविशिष्टभावनयः ।७६६। अभिनवभावपरिणतेयोऽयं वस्तुन्यपूर्वसमयो यः । इति यो वदित स किश्चित्पर्याधार्थिकनयेष्वभावनयः ।७६४। अस्तित्वं नामगुणः स्याविति साधारणः स तस्य । तत्प्ययश्य नयः समासतोऽस्तित्वनय इति वा ।६६३। कतृ त्वं जीवगुणोऽस्त्वथ वैभाविकोऽथवा भावः । तत्प्ययिविशिष्टः कतृ त्वं जीवगुणोऽस्त्वथ वैभाविकोऽथवा भावः । तत्प्ययिविशिष्टः कतृ त्वं जीवगुणोऽस्त्वथ वैभाविकोऽथवा भावः । तत्प्ययिविशिष्टः कतृ त्वं जीवगुणोऽस्त्वथ वैभाविकोऽथवा भावः । तत्प्ययिविशिष्टः कतृ त्वं नयो यथा नाम ।६६४। = २७, व्यवहार नयसे द्रव्य, गुण, पर्याय अपने अपने स्वरूपसे परस्परमें पृथक्-पृथक् हैं, ऐसी अनेकन्य हैं ।७६२। ३०, नामकी अपेक्षा पृथक्-पृथक् हुए

भी द्रव्य गुण पर्याय तीनों सामान्यरूपसे एक सत हैं, इसलिए किसी एकके कहनेपर शेष अनुक्तका ग्रहण हो जाता है। यह एकन्य है। १७५३। ३६. परिणमन होते हुए पूर्व पूर्व परिणमनका विनाश होनेपर भी यह कोई अपूर्व भाव नहीं है, इस प्रकारका जो कथन है वह पर्याग्रार्थिक विशेषण विशिष्ट भावन्य है। १७६५। ४०. तथा नवीन पर्याय उत्पन्न होनेपर जो उसे अपूर्वभाव कहता ऐसा पर्याग्रार्थिक नय रूप अभाव नय है। १०६४। ४१. अस्तित्वगुणके कारण द्रव्य सत है, ऐसा कहनेवाला अस्तित्व नय है। १६३। ४२. जीवका वैभाविक गुण ही उसका कर्न रवगुण है। इसलिए जीवको कर्न रव गुणवाला कहना सो कर्न रव नय है। १६४।

#### ५. अनन्तों नय होनी सम्भव हैं

ध-१/१,१.१/गा.६७/८० जाविद्या वयण-वहा ताविद्या चैव होति णय-वादा । = जितने भी वचनमार्ग हैं, उतने ही नयवाद अर्थात नयके भेद हैं । (ध.१/४,१,४५/गा.६२/१८१), (क. पा.१/१३–१४/ $\S$ २०२/गा. ६३/२४६), (ध.१/१,१,६/गा.१०५/१६२), (ह.पु./५८/५२), (गो.क./मू./-६४/१०७३), (प्र. सा./त, प्र./परि. में उद्दध्त); (स्या. म./२८/३१०/१३ में उद्दध्त)।

सःसिः/१/३२/१४५/७ द्रव्यस्यानन्त्वाक्ते प्रतिवाक्ति विभिष्यमानाः बहु-विकल्पा जायन्ते । =द्रव्यकी अनन्त व्यक्ति है । इसलिए प्रत्येक शक्तिकी अपेक्षा भेदको प्राप्त होकर ये नय अनेक (अनन्त) विकल्प रूप हो जाते हैं । (रा. वा/१/३३/१२/१६/१८), (प्र. सा./त. प्र./परि. का अन्त), (स्या.म./२८/३१०/११); (पं.ध./पू./६८६,६६५)।

ालो.वा.४/१/३३/१लो, ३-४/२११ संक्षेपाइद्वी विशेषेण द्रव्यपर्यायगोचरी
।३। विस्तरेणेति सप्तैते विज्ञेया नैगमादयः । तथातिविस्तरेणोक्ततइभेदाः संख्यातिवग्रहाः ।४। =संक्षेपसे नय दो प्रकार हैं —द्रव्यार्थिक
और पर्यायार्थिक ।३। विस्तारसे नैगमादि सात प्रकार हैं और अति
विस्तारसे संख्यात शरीरवाले इन नयोके भेद हो जाते हैं। (स,म,/
२५/३१७/१)।

1.१/१,१,१/६१/१ एवमेते संक्षेपेण नया' सप्तविधाः । अवान्तरभेदेन पुनरसंख्येयाः । = इस तरह संक्षेपसे नय सात प्रकारके हैं और अवा-न्तर भेदोंसे असंख्यात प्रकारके समम्मना चाहिए ।

## सम्यक् व मिथ्या नय

#### 9. नय सम्यक् भी है और मिध्या भी

न.च.वृ/१८१ एयंतो एयणयो होइ अणेयंतमस्स सम्मूहो। तं खलु णाणिवयप्पं सम्मं मिच्छं च णायव्वं १९९१ = एक नय तो एक। एत है और उसका समूह अनेकान्त है। वह ज्ञानका विकल्प सम्यक् भी होता है और मिथ्या भी। ऐसा जानना चाहिए। (पं. घ./पू./- १४८,१६०)।

## २. सम्यक् व मिथ्या नयोंके लक्षण

स्या.म./१९४/४ सम्यगेकान्तो नयः मिथ्येकान्तो नयाभासः । ⇒सम्यगे-कान्तको नय कहते हैं और मिथ्या एकान्तको नयाभास या मिथ्या नय । (दे० एकान्त/१), (विशेष दे० अगले शोर्षक) ।

स्या. म./मू व टीका/२८/३०७,१० सदेव सत् स्यात्सदिति त्रिधार्थों
मीयते दुर्नीतिनयप्रमाणेः । यथार्थदर्शी तु नयप्रमाणपथेन दुर्नीतिपथं त्वमास्थः ।२८। • नीयते परिच्छिद्यते एकदेशविशिष्टोऽर्थ आभिरिति नीतयो नयाः । दुष्टा नीतयो दुर्नीतयो दुर्नया इत्यर्थः ।
—पदार्थ 'सर्वथा सत् है', 'सत् है' और 'कथंचित् सत् है' इस प्रकार
कमसे दुर्नय, नय और प्रमाणसे पदार्थीका ज्ञान होता है। यथार्थ

मार्गको देखनेवाले आपने ही नय और प्रमाणमार्गके द्वारा दुर्नय-वादका निराकरण किया है। १८। जिसके द्वारा पदार्थोंके एक अंशका ज्ञान हो उसे नय (सम्यक् नय) कहते हैं। खोटे नयोंको या दुर्नीतियोंको दुर्नय कहते हैं। (स्या.म./२७/३०४/२८)।

और भी दे० (नय/I/१/१), (पहिले जो नय सामान्यका लक्षण किया

गया वह सम्यक् नयका है।)

और भी दे० अगले शीर्षक—(सम्यक्ष मिथ्या नयके विशेष लक्षण अगले शीर्षकों में स्पष्ट किये गये हैं)।

#### अन्य पक्षका निषेध न करे तो कोई भी नय मिथ्या नहीं होता

क.पा.१/१३-१४/६२०६/२६७/१ त चैकान्तेन नयाः मिथ्यादृष्टयः एवः
परपक्षानिकरिष्णूनां सपक्षसत्त्वावधारणे व्यापृतानां स्यात्सम्यग्दृष्टित्वदर्शनात् । उक्तं च—णिययवयणिनसञ्चा सञ्वणया परवियावणे
मोहा। ते उण ण दिट्ठसमुओ विभयइ सच्चे व अलिए वा ११९७।
—द्रव्यार्थिक और पर्यायार्थिक नय सर्वथा मिथ्यादृष्टि हो हैं, ऐसा
कहना भी ठोक नहीं है, क्यों कि जो नय परपक्षका निराकरण नहीं
करते हुए (विशेष दे० आगे नय/II/४) ही अपने पक्षका निश्चय
करनेमें व्यापार करते हैं उनमें कथंचित समीचीनता पायी जाती
है। कहा भी है—ये सभी नय अपने विषयके कथन करनेमें समीचीन हैं, और दूसरे नयोंके निराकरण करनेमें सूद हैं। अनेकान्त
रूप समयके हाता पुरुष 'यह नय सचा है और यह नय भूठा है'
इस प्रकारका विभाग नहीं करते हैं।११७।

न.च.व./२१२ ण दुणयपक्तो मिच्छा तं पिय णेयंतद्व्वसिद्धियरा। सियसहसमारूढं जिल्बयणविणिय्नयं सुद्धं। क्रनयपक्ष मिध्या नहीं होता. क्योंकि वह अनेकान्त द्रव्यकी सिद्धि करता है। इसलिए 'स्याव' शब्दते चिह्नित तथा जिनेन्द्र भगवान् द्वारा उपदिष्टनय

श्द्र हैं

#### ४. अन्य पक्षका निषेध करनेसे ही मिथ्या हो जाता है

ध-१/४,१,४५/१८२/१ त एव दुरवधीरता मि॰्यादृष्ट्यः प्रतिपक्षनिराकरण-मुखेन प्रवृत्तत्वात् । च्ये (नय) ही जब दुराग्रहपूर्वक वस्तुस्वरूपका अवधारण करनेवाले होते हैं, तब मि॰्या नय कहे जाते हैं, क्योंकि वे प्रतिपक्षका निराकरण करनेकी मुख्यतासे प्रवृत्त होते हैं। (विशेष दे०/एकान्त/१/२), (ध.१/४,१,४६/१८३/१०), (क.पा.३/२२/९६१३/-२१२/३)।

प्रमाणनयतत्त्वालं कार/७/१/ (स्या. म./२८/३१६/२६ पर उद्दृष्ट्व) स्वाभि-प्रेताद् अंशाद् इतरांशापलापी पुनर्दुर्नयाभासः । = अपने अभीष्ठ धर्मके अतिरिक्त वस्तुके अन्य धर्मीके निषेध करनेको नयाभास कहते हैं।

स्या.म./२८/३०८/१ 'अस्त्येव घटः' इति । अयं वस्तुनि एकान्तास्ति-त्वमेत्र अभ्युपगच्छन् इतरधर्माणां तिरस्कारेण स्वाभिन्नेतमेव धर्म व्यवस्थापयति । =किसी वस्तुमें अन्य धर्मोका निषेध करके अपने अभीष्ठ एकान्त अस्तित्वको सिद्ध करनेको दुर्नय कहते हैं, जैसे 'यह घट ही है'!

#### ५. अन्य पक्षका संप्रह करनेपर वही नय सम्यक् हो जाते हैं

सं.स्तो./६२ यथैकशः कारकमर्थ सिद्धमे, समीक्ष्य शेषं स्वसहायकार-कम् । तथैव सामान्यविशेषमातृका नयास्तवेष्ठा गुणमुख्यकरपतः ।६२। चित्र प्रकार एक-एक कारक शेष अन्यको अपना सहायक-रूप कारक अपेक्षित करके अर्थकी सिद्धिके लिए समर्थ होता है, उसी प्रकार आपके मतमें सामान्य और विशेषसे उत्पन्न होनेवाले अथवा सामान्य और विशेषको विषय करनेवाले जो नय है वे मुख्य और गौणकी करपनासे इष्ट हैं।

घ.ह/४.१.४६/१८२/१ ते सर्वेऽपि नयाः अनवधृतस्वरूपाः सम्यग्दष्टयः प्रतिपक्षानिराकरणास् ।

ध.१/४.१.४५/२३६/४ मुणया कथं सविसया। एयंतेण पिडवस्त्रणिसेहाकर-णादो गुणपहाणभावेण ओसादिदपमाणकाहादो। कमे सभी नम वस्तु-स्वरूपका अवधारण न करनेपर समीचीन नय होते हैं. क्योंकि वे प्रतिपक्ष धर्मका निराकरण नहीं करते। प्रश्न-मुनयोंके अपने विषयोंकी व्यवस्था कैसे सम्भव है। उत्तर-चूँकि सुनय सर्वथा प्रतिपक्षभूत विषयोंका निषेध नहीं करते, अतः उनके गौणता और प्रधानताकी अपेक्षा प्रमाणवाधाके दूर कर देनेसे उक्त विषय व्यवस्था भते प्रकार सम्भव है।

स्या.म./२८/३०८/४ स हि 'अस्ति घटः' इति घटे स्वाभिमतमस्तित्व-धर्म प्रसाधयन् शेषधर्मेषु गजनिमिलिकामालम्बते । न चास्य धुर्नयत्वं धर्मान्तरातिरस्कारात् । चबस्तुमें इष्ट धर्मको सिद्ध करते हुए अन्य धर्मीमें उदासीन होकर बस्तुके विवेचन करनेको नय कहते हैं। जैसे 'यह घट है'। नयमें दुर्नयकी तरह एक धर्मके अति-रिक्त अन्य धर्मीका निषेध नहीं किया जाता, इसलिए उसे दुर्नय नहीं कहा जा सकता।

# जो नय सर्वधाके कारण मिथ्या है वही कथंचित्के कारण सम्यक् है

- स्व. स्तो/१०१ सदेकनित्यवक्तव्यास्तद्विपक्षाश्च यो नयाः । सर्वथेति प्रदुष्यन्ति पुष्यन्ति स्यादितीह ते ११०१। च्सत्, एक, नित्य, वक्तव्य तथा असत, अनेक, अनित्य, व अवक्तव्य ये जो नय पक्ष हैं वे यहाँ सर्वथारूपर्मे तो अति दूषित हैं और स्यात्रूपर्मे पुष्टिको प्राप्त होते हैं।
- गो. क./मू./८१४-८६५/१०७३ जाबदिया णयवादा ताबदिया चेव होति परसमया ।८६४। परसमयाणं वयणं मिच्छं खलु होइ सव्वहा वयणा । जेणाणं पुण वयणं सम्मं सु कहंचिव वयणादो ।८६५। = जितने नयवाद है उतने ही परसमय हैं। परसमयवालोंके वचन 'सर्वथा' शब्द सहित होनेसे मिथ्या होते हैं और जैनोंके बही वचन 'कथंचित' शब्द सहित होनेसे सम्यक् होते हैं।(देवनय/I/६ में ध.१)
- न. च. नृ/२६२ ण दु णयपक्रवो मिच्छा तं पिय णेयंतदव्यसिद्धियरा। सियसहसमारूढं जिणवयणविणिग्गयं सुद्धं। - अनेकान्त द्रव्यकी सिद्धि करनेके कारण नयपक्ष मिथ्या नहीं होता। स्यात पदसे असंकृत होकर वह जिनवचनके अन्तर्गत आनेसे शुद्ध अर्थात् समीचीन हो जाता है। (न.च.नृ/१४६)
- स्या, म /३०/३३६/१३ ननु प्रत्येकं नयानां विरुद्धस्वे कर्यं समुद्दितानां निर्विरोधिता। उच्यते। यथा हि समोचीनं मध्यस्यं न्यायनिर्णेता-रमासाद्य परस्परं विवादमाना अपि वादिनो विवादाह विरमन्ति एवं नया अन्योऽन्यं वैरायमाणा अपि सर्व ज्ञशासनमुपेत्य स्याच्छन्द-प्रयोगोपशमितविप्रतिपत्तयः सन्तः परस्परमत्यन्तं सुद्धस्याव-तिष्ठन्ते। —प्रश्न-यदि प्रत्येक नय परस्पर विरुद्ध हैं, तो उन नयोंके एकत्र मिलानेसे उनका विरोध किस प्रकार नष्ट होता है ! उत्तर—जैसे परस्पर विवाद करते हुए वादो लोग किसी मध्यस्य न्यायोके द्वारा न्याय किये जानेपर विवाद करना वन्द करके आपसमें मिल जाते हैं, वैसे ही परस्पर विरुद्ध नय सर्वज्ञ भगवात्त्वे शासनकी शरण लेकर 'स्यात्' शब्दसे विरोधके शान्त हो जानेपर परस्पर मैत्री भावसे एकत्र रहने लगते हैं।
- पं. ध./पु./१३६-१३७ नतु किं निरयमनित्यं किमथोभयमनुभयं च तत्त्वं स्याह् । व्यस्तं किमथ समस्तं क्रमतः किमथाक्रमादेतत् ।३३६।

सत्यं स्वपरिनहृत्ये सर्वं किल सर्वथिति पदपूर्वम्। स्वपरोपकृतिनिमित्तं सर्वं स्यारस्यात्पदाङ्कितं तु पदम् ।३३७। = प्रश्न - तत्त्व नित्य है या अनित्य, अभय या अनुभय, व्यस्त या समस्त, क्रमसे या अक्रमसे । उत्तर—'सर्वथा' इस पद पूर्वक सत्र हो कथन स्वपर घातके लिए हैं. किन्तु स्यात् पदके द्वारा युक्त सन ही पद स्वपर उपकारके लिए हैं।

# ७. सापेक्षनय सम्यक् और निरपेक्षनय मिथ्या होती है

आ.मी./१०८ निरपेक्षया नयाः मिथ्या सापेक्षा वस्तुतोऽर्थकतः । = निर-पेक्षनय मिथ्या है और सापेक्ष नय वस्तुस्वरूप है। (श्लो.वा.४/१/ ३३/श्लो,८०/२६८)।

स्व, स्तो,/६१ य एव नित्यक्षणिकादयो नया;, मिथोऽनपेक्षाः स्व-पर-प्रणाशिनः। त एव तत्त्वं विमलस्य ते मुनेः, परस्परेक्षाः स्वपरोप-कारिणः।६१। = जो ये नित्य व क्षणिकादि नय है वे परस्पर निरपेक्ष होनेसे स्वपर प्रणाशी हैं। हे प्रत्यक्षज्ञानी विमलिजन! आपके मतमें वे ही सब नय परस्पर सापेक्ष होनेसे स्व व परके उपकारके लिए हैं।

क, पा./१/६३-१४/६२०६/गा. १०२/२४६ तम्हा मिच्छाविद्वी सब्बे विणया सपक्वपिडबद्धा । अण्णोण्णणित्सिया उण लहंति सम्मत्त-सब्भावं ।१०२। = केवल अपने-अपने पक्षसे प्रतिबद्ध ये सभी नय मिध्यादृष्टि हैं । परन्तु यदि परस्पर सापेक्ष हों तो सभी नय समी-चीनपनेको प्राप्त होते हैं, अर्थात् सम्यग्दृष्टि होते हैं।

स. सि./१/३३/१४६/१ ते एते गुणप्रधानतया परस्परतन्त्राः सम्यग्द-र्शनहेतवः पुरुषार्थिक्रियासाधनसः। मध्यन्तिन्त्रादय इव यथोपायं विनिवेश्यमानाः पटादिसंज्ञाः स्वतन्त्राश्चासमर्थाः । = ये सब नय गौण-मुख्यरूपसे एक दूसरेकी अपेक्षा करके ही सम्यग्दर्शनके हेतु हैं। जिस प्रकार पुरुषकी अर्थिक्रिया और साधनोंकी सामर्थ्यवश यथा-योग्य निवेशित किये गयेतस्तु आदिक पर संज्ञाको प्रधा होते हैं। (तथा पटरूपमें अर्थिक्रिया करनेको समर्थ होते हैं। और स्वतन्त्र रहनेपर (पटरूपमें) कार्यकारी नहीं होते, वैसे हो ये नय भी समभने चाहिए। (त. सा./१/६१)।

सि. वि./मू./१०/२७/६६१ सापेक्षा नयाः सिद्धाः दुर्नया अपि लोकतः । स्याद्वादिनां व्यवहारात् कुक्कुटग्रामवासितम्। = लोकमें प्रयोग की जानेवाली जो दुर्नय हैं वे भी स्याद्वादियोंके ही सापेक्ष हो जानेसे सुनय बन जाती हैं। यह बात आगमसे सिद्ध है। जैसे कि एक किसी घरमें रहनेवाले अनेक गृहवासी परस्पर मैत्री पूर्वक रहते हैं।

लघीयस्त्रय/३० भेदाभेदातमक इये भेदाभेदाभिसंन्धयः । ये तेऽपेक्षानपे-क्षाम्यां लक्ष्यन्ते नयदुर्नयाः ।३०। =भेदाभेदात्मक होयमें भेदव अभेदपनेकी अभिसन्धि होनेके कारण, उनको बतलानेवाले नय भी सापेक्ष होनेसे नय और निरपेक्ष होनेसे दुर्नय कहलाते हैं। (पं.ध./ पू./४६०)।

न.च.तृ/२४६ सियसावेक्खा सम्मा मिच्छारूवा हु तेहि णिरवेक्खा। तम्हा सियसद्दादो विसर्य दोण्हं पि णायव्वं। च्न्योंकि सापेक्ष नम सम्यक् और निरपेक्ष नम मिथ्या होते हैं, इसलिए प्रमाण व नम दोनों प्रकारके वाक्योंके साथ स्याद् शब्द युक्त करना चाहिए।

का.अ./मू./२६६ ते सावेवला मुणया णिरवेवला ते वि दुण्णया होंति। सयनववहारसिद्धी मुणयादो होदि णियमेण। =ये नय सापेक्ष हों तो मुनय होते हैं और निरपेक्ष हों तो दुर्नय होते हैं। मुनयसे ही समस्त व्यवहारोंकी सिद्धि होती है।

## ८. मिथ्या नय निर्देशका कारण व प्रयोजन

स्या,म./२७/३०६/१ ग्रह व्यसनम् अत्यासक्तिः औ चित्यनिर्पेक्षा प्रवृत्ति-रिति यावह दुर्नीतिवादव्यसनम् । = दुर्न यवाद एक व्यसन है । व्य-सनका अर्थ यहाँ अति आसक्ति अर्थात अपने पक्षकी हठ है, जिसके कारण अचित और अनुचितके विचारसे निरपेक्ष प्रवृत्ति होती है । पं.ध./पू /४६६ अथ सन्ति नयाभासा यथोपचारारुयहेनुदृष्टान्ता'। अत्रोच्यन्ते केचिइधेयतया वा नयादिशुद्धवर्थम् । च्यपचारके अनुक्ल सज्ञा हेतु और दृष्टान्तवाली जो नयाभास है, उनमे-से कुछका कथन यहाँ त्याज्यपनेसे अथवा नय आदिकी झुद्धिके लिए कहते हैं।

#### ९. सम्यग्दिकी नय सम्यक् है और मिथ्यादिश्की मिथ्या

- प का./ता.व./४३ की प्रशेषक माथा नं. ६/८० मिच्छता अण्णाणं अविरिद्यमावो य भावआवरणा। णेयं पद्मचकाले तह दुण्णं दुष्पमाणं च ।६। = जिस प्रकार मिथ्यात्वके उदयसे ज्ञान अज्ञान हो जाता है, अविरित्तभाव उदित होते है, और सम्यक्त्वरूप भाव ढक जाता है, वैसे ही सुनय दुन्य हो जाती है और प्रमाण दुप्रमाण हो जाता है।
- न, च.वृ./२३० भेदुवयारं णिच्छय मिच्छादिट्ठीण मिच्छरूव खु। सम्मे सम्मा भणिया तेहि दु बंधो व मोवखो वा./२३७। — मिथ्या-दृष्टियोंके भेद या उपचारका ज्ञान नियमसे मिथ्या होता है। और सम्यक्त्व हो जानेपर वही सम्यक् कहा गया है। तहाँ उस मिथ्यारूप ज्ञानसे बन्ध और सम्यक्रप ज्ञानसे मोक्ष होता है।

## ९०. प्रमाण ज्ञान होनेके पश्चात् ही नय प्रवृत्ति सम्यक् होती है, उसके बिना नहीं

- स. सि./१/६/२०/६ कुतोऽम्यहितत्वम् । नयप्रस्पणप्रभवयोनित्वात । एवं ह्युक्तं 'प्रगृह्य प्रमाणतः परिणतिविशेषादर्थावधारणं नयः' इति । = प्रश्न-प्रमाण श्रेष्ठ क्यों है १ उत्तर-नयोकि प्रमाणसे ही नय प्रस्पणाकी उत्पत्ति हुई है, अतः प्रमाण श्रेष्ठ है । आगममे ऐसा कहा है कि वस्तुको प्रमाणसे जानकर अनन्तर किसी एक अवस्था द्वारा पदार्थका निश्चय करना नय है ।
- दे॰ नय/1/१/१४ (प्रमाण गृहीत वस्तुके एक देशको जानना नयका लक्षण है।)
- रा. वा,/१/६/२/३३/६ यतः प्रमाणप्रकाशितेष्यर्थेषु नयप्रवृत्तिव्यंवहार-हेतुर्भवति नान्येषु अतोऽस्याभ्यहितस्वम् । =वयोक्ति प्रमाणसे प्रकाशित पदार्थोमें ही नयको प्रवृत्तिका व्यवहार होता है, अन्य पदार्थोमें नहीं, इसलिए प्रमाणको श्रेष्ठपना प्राप्त है।
- रलो.बा., १२/१/६/१ को, २२/३६४ नाशेषवस्तु निर्णीते प्रमाणादेव कस्यचित्। तादक् सामर्थ्यशुन्यत्वात् सन्नयस्यापि सर्वदा १२३। चिकसी भी बस्तुका सम्पूर्ण रूपसे निर्णय करना प्रमाण ज्ञानसे ही सम्भव है। समीचीनसे भी समीचीन किसी नयकी तिस प्रकार वस्तुका निर्णय करलेनेकी सर्वदा सामर्थ्य नहीं है।
- ध.६/४.१.४७/२४०/२ पमाणादो णयाणमुन्यत्ती, अणवनयस्ट गुणप्यहाण-भावाहिष्यायाणुष्यत्तीदो । =प्रमाणसे नयोकी उत्पत्ति होती है. क्यों कि, वस्तुके अज्ञात होनेपर, उसमे गौणता और प्रधानताका अभिप्राय नहीं बनता है।
- आ.प./५/गा. १० नानास्वभावसंयुक्त द्रव्यं झारवा प्रमाणतः । तच्च सापेक्षसिद्धवर्यं स्यान्नयमिश्रितं कुरु ।१०। =प्रमाणके द्वारा नाना-स्वभावसयुक्त द्रव्यको जानकर, उन स्वभावोंमें परस्परसापेक्षताकी सिद्धिके अर्थ (अथवा उनमें परस्पर निरपेक्षतारूप एकान्तके विमा-शार्य) (न.च.व./१७३), उस झानको नयोसे मिश्रित करना चाहिए। (न.च.व./१७३)।

#### III नैगम आदि सात नय निर्देश

## १. सातों नयोंका समुदित सामान्य निर्देश

#### १. सातों में दृष्यार्थिक व पर्यायार्थिक विमाग

- स. सि./१/३३/१४०/८ स द्वेषा द्रव्यार्थिकः पर्यायार्थिकश्चेति । ... तयोर्भेदा नेगमादयः । == नयके दो भेद हैं द्रव्यार्थिक और पर्यायार्थिक । इन दोनों नयोके उत्तर भेद नेगमादि हैं । (रा.वा./१/३३/१/६४/२६) (दे० नय/I/१/४)
- धः १/४,१,४४/१ १८०/१ कि -स , एव विधो नयो द्विविधः, द्रव्यार्थिकः पर्यायाधिकरचेति ।(१६७/१०)। तत्र योऽसौ द्रव्याधिकनयः स त्रिविधो नेगमसं ग्रहव्यवहारभेदेन ।(१६८/४)। पर्यायाधिको नयस्वतु-विधः ऋजुनूत्रशब्द-समिम्रुढेवं भूतभेदेन । (१७१/७)। = इस प्रकारकी वह नय दो प्रकार है -द्रव्याधिक व पर्यायाधिक। तहाँ जो द्रव्याधिकनय है वह तीन प्रकार है -नैगम, संग्रह व व्यवहार। पर्यायाधिकनय च र प्रकार है -ऋजुमूत्र, शब्द, समिम्रुढ व एवं भूत (धः १/१.१,१/। गा. ६-७/१२-१३), (क.पा.१/१३-१४/६१८२-१न्द्रांगाः ६७-६/२१-१३), (क.पा.१/१३-१४८) (ह.पु./५८/४२), (धः १/१.१,१/। -२३/१० + ८१/२ + ८५/२ + ८६/६); (क.पा.१/३३-१४ ६१८७/२३१/४ + ६१८७/२३६/१); (न.च वृ १४त/२१७) (न.च./पृ.२०) (त.सा./१/४१-४२/३६); (स्या. म. /=२/३१७/१ + ३१६/२२)।

#### २. इनमें द्रव्यार्थिक व पर्यायार्थिक विभागका कारण

ध•१/१.१.१/5४/७ एते त्रयोऽपि नयाः नित्यवादिनः स्वविषये पर्यायाभा-वतः सामान्यविशेषकालयोरभावात् । द्रव्याधिकपर्यायाधिकनययोः किकृतो भेदश्चेद्च्यते ज्ञुजुसूत्रवचनविच्छेदो मुलाधारो येषां नयानां ते पर्यायाथिकाः । विच्छिचतेऽस्मिन्काल इति विच्छेदः । त्राजुसूत्रवचनं नाम वर्तमानवचनं, तस्य विच्छेदः ऋजुसूत्रवचनविच्छेदः। सं कालो मुलाधारो येषां नयानां ते पर्यायार्थिकाः। ऋजुसूत्रवचनविच्छेदादारभ्य आ एक समयाद्व स्तुस्थित्यध्यवसायिन पर्यायार्थिका इति यावत् । =ये तीनों ही (नैगम, संग्रह और व्यवहार) नय नित्यवादी हैं, क्यों कि इन तीनो ही नयोक। विषय पर्याय न होनेके कारण इन तीनों नयों-के निषयमे सामान्य और निशेषकालका अभाव है। (अर्थात् इन तीनों नयोमें कालकी विवक्षा नहीं होती।) प्रश्न-द्रव्यार्थिक और पर्यायाधिकमें किस प्रकार भेद है । उत्तर-- अृजुसुत्रके प्रतिपादक बचनोका विच्छेद जिस कालमे होता है, वह (काल ) जिन नयोंका भूल आधार है, वे पर्यायार्थिक नय हैं। विच्छेद अथवा अन्त जिस-कालमें होता है, उस कालको विच्छेद कहते हैं। वर्तमान वचनको भृजुमृत्रवचन कहते हैं और उसके विच्छेदको ऋजुसूत्रवचनविच्छेद कहते है। वह अ्जूसूत्रके प्रतिपादक वचनोंका विच्छेदरूप काल जिन नयोंका मूल आधार है उन्हें पर्याधार्थिकनय कहते हैं। अथित ऋजुसूत्रके प्रतिपादक वचनोके विच्छेदरूप समयसे लेकर एकसमय पर्यन्त वस्तुकी स्थितिका निश्चय करनेवाले पर्यायार्थिक नय हैं। (भागार्थ--'देवदत्त' इस शब्दका अन्तिम अक्षर 'त' मुखसे निकल चुकनेके पश्चात्से लेकर एक समय आगे तक हो देवदत्त नामका व्यक्ति है, दूसरे समयमें वह कोई अन्य हो गया है। ऐसा पर्यायाधिक-नयका मन्तव्य है । (क,पा.१/१३-१४/§१८५/२२३/३)

## ३. सातोंमें अर्थ शब्द व ज्ञाननय विभाग

रा.वा./४/४२/१७/३६१/२ संग्रहव्यवहारर्जुसूत्रा अर्थनयाः। शेषा शब्द-नयाः। = संग्रह, व्यवहार, व ऋजुसूत्र ये अर्थनय हैं और शेष (शब्द, समभिरूढ और एवं भूत) शब्द या व्यंजननय हैं। (ध.१/४,१, ४४/१८११)।

श्लो.बा.४/१/३३/१लो,८१/२६६ तत्र जुसूत्रपर्यन्ताश्चरवारोऽर्थनया मताः । त्रयः शब्दनयाः शेषाः शब्दवाच्यार्थगोचराः ।वशः = इन सातों मेंसे नैगम, संग्रह, व्यवहार और ऋजुसूत्र ये चार नय तो अर्थनय मानी गयी हैं, और शेष तीन (शब्द, समिमस्द और एबंधूत) वाचक शब्द द्वारा अर्थको विषय करनेवाले शब्दनय हैं। (ध,१/१,१,१/६६/३), (क,पा,१/१९८४/२२२/१+१९१८७/१), (न,च.नृ./२१७) (न.च./शुत/पृ, २०) (त.सा./१/४३) (स्या,प्र./२८/३१६/२६) ।

नोट—(यद्यपि ऊपर कहीं भी ज्ञाननयका जिक्र नहीं किया गया है, परन्तु जैसा कि आगे नेगमनयके लक्षणों परसे विदित है, इनमेंसे नेगमनय ज्ञाननय व अर्थनय दोनों रूप है। अर्थको विषय करते समय यह अर्थनय है और संकल्प माजको प्रहण करते समय ज्ञाननय है। इसके भूत, भावी आदि भेद भी ज्ञान को ही आश्रय करके किये गये हैं, क्योंकि वस्तुकी भूत भावी पर्यायें वस्तुमें नहीं ज्ञानमें रहती हैं (दे० नय/III/३/६ मे रलो.वा.)। इसके अतिरिक्त भी ऊपरके दो प्रमाणों में प्रथम प्रमाणमें इस नयको अर्थनयरूपसे प्रहण न करनेका भी यही कारण प्रतीत होता है। दूसरे प्रमाणमें इसे अर्थनय कहना भी विरोधको प्राप्त नहीं होता क्योंकि यह ज्ञाननय होनेके साथ-साथ अर्थनय भी अवश्य है।)

#### ४. सातोंमें अर्थ, शब्दनय विमागका कारण

ध.१/१,१,१/८६/३ अर्थनयः ऋजुसूत्रः । कुत.। ऋजु प्रगुणं सूत्रय तीति तिस्सद्धेः। स्वन्त्वेतेऽर्थनयाः अर्थन्यापृतस्वात्। = (शब्द-भेदकी विवक्षा न करके केवल पदार्थके धर्मोंका निरचय करनेवाला अर्थनय है, और शब्दभेदसे उसमें भेद करनेवाला व्यंजननय हैं —दे० नय/I/४/२) यहाँ ऋजुसूत्रनयको अर्थनय समम्मना चाहिए। क्योंकि ऋजु सरल अर्थात वर्तमान समयवर्ती पर्याय मात्रको जो ग्रहण करे उसे ऋजुसूत्रनय कहते हैं। इस तरह वर्तमान पर्यायरूपसे अर्थको ग्रहण करनेवाला होनेके कारण यह नय अर्थनय है, यह बात सिद्ध हो जाती है। अर्थको विषय करनेवाले होनेके कारण नेगम, संग्रह और व्यवहार भी अर्थनय है। (शब्दभेदकी अपेक्षा करके अर्थमें भेद डालनेवाले होनेके कारण शेष तीन नय व्यंजननय है।)

स्या.म./२º/३१०/१६ अभिष्रायस्तावद् अर्थद्वारेण शब्दद्वारेण वा प्रवर्तते, गत्यन्तराभावात । तत्र ये केचनार्थ निरूपणप्रवणाः प्रमात्राभिष्रायास्ते सर्वेऽपि आद्यो नयचतुष्टयेऽन्तर्भवन्ति । ये व शब्दविचारचतुरास्ते शब्दादिनयत्रये इति । = अभिष्राय प्रगट करनेके दो ही द्वार हैं — अर्थ या शब्द । क्योंकि, इनके अतिरिक्त अन्य कोई उपाय नहीं है । तहाँ प्रमाताके जो अभिष्राय अर्थका प्ररूपण करनेमें प्रवीण हैं वे तो अर्थ । नय हैं जो नैगमादि चार नयोंमें अन्तर्भृत हो जाते हैं और जो शब्द विचार करनेमें चतुर हैं वे शब्दादि तीन व्यंजननय हैं । (स्या म./ २८/३११/२६)

दे० नय/1/४/५ शब्दनय केवल शब्दको विषय करता है अर्थको नहीं।

# भी भेद कहना मी विरुद्ध नहीं

ध.१/४,१,४४/१८१/४ नव नयाः वशिष्टक्ष्र्यन्त इति चेन्न नयाना-मियत्तासंख्यानियमाभावात् । = प्रश्न-कहींपर नौ नय सुने जाते हैं ! उत्तर-नहीं, वर्षोकि 'नय इतने है' ऐसी संख्याके नियमका अभाव है । (विशेष दे० नय///१४) (क.पा./१/१३-१४/९०२/२४५/२)

## ६. पूर्व पूर्वका नय अगले अगलेका कारण है

स.सि./१/३३/१४६/७ एषा क्रमः पूर्वपूर्वहेतुकत्वा सः = पूर्व पूर्वका नय अगले-अगले नयका हेतु है, इसलिए भी यह क्रम (नैगम, संग्रह, व्यव- हार एमं भूत) कहा गया है। (रा.बा./१/३३/१२/११/१७) (श्लो.बा./पु. ४/१/३३/श्लो.८२/२६१)

#### ७. सार्तीमें उत्तरोत्तर सुक्ष्मता

स.सि./१/३३/१४६/७ उत्तरोत्तरसूक्ष्मविषयत्वादेषां क्रमः । एवमेते नयाः पूर्वपूर्वविरुद्धमहाविषया उत्तरोत्तरानुक्लालपविषयाः । =उत्तरोत्तर सूक्ष्मविषयवाले होनेके कारण इनका यह क्रम कहा है । इस प्रकार ये नय पूर्व पूर्व विरुद्ध महा विषयवाले और उत्तरोत्तर अनुकूल अल्प विषयवाले है (रा.वा /१/३३/१२/१६/१७), (रुलो.वा.४/१/३३/१लो.५२/१६), (ह.पु./६८/१०), (त.सा./१/४३)

रतों वा./४/१३३/१तो. १८,१००/२८१ यत्र प्रवर्त्तते स्वार्थे नियमादुत्तरो नयः। पूर्वपूर्वनयस्तत्र वर्तमानो न वार्यते । १८। पूर्वत्र मोत्तरा संख्या यथायातानुवर्त्यते । तथोत्तरनयः पूर्वनयार्थसकले सदा ।१००। — जहाँ जिस अर्थको विषय करनेवाला उत्तरवर्ती नय नियमसे प्रवर्तता है तिस तिसमें पूर्ववर्तीनयको प्रवृत्ति नहीं रोकी जा सकती ।१८। परन्तु उत्तरवर्ती नये पूर्ववर्ती नयोके पूर्ण विषयमें नही प्रवर्तती हैं । जैसे बड़ी संख्यामे छोटी संख्या समा जाती है पर छोटीमें बड़ी नहीं (पूर्व पूर्वका विरुद्ध विषय और उत्तर उत्तरका अनुक्त विषय होनेका भी यही अर्थ है (रा. वा./हि./१/३३/१२/४६४)

श्लो. बा./४/१/३३/श्लो. ५२-८१/२६१ पूर्वः पूर्वो नयो भूमविषयः कारणात्मकः। परः परः पुनः सृक्ष्मगोचरो हेतुमानिह । परः सन्मात्र-विषयत्वेन सप्रहस्य न युज्यते । महाविषयताभावाभावार्थान्नैगमात्र-यात् । ५३। यथा हि सति संकल्पस्यैवासति वेचते । तत्र प्रवर्तमानस्य नैगमस्य महार्थता । ८४। सग्रहाद्वयवहारोऽपि सद्विशेषावयोधकः। न भूमविषयोऽशेषसत्समूहोपदर्शिनः । १६। नर्जुसूत्रः प्रभूतार्थो वर्तमा-नार्थगोचरः। कालात्रितयवृत्त्यर्थगोचराद्वचनहारतः।८६। कालादि-भैरतोऽप्यर्थं मभिन्नमुपगच्छतः । नर्जुसूत्रान्महार्थोऽत्र शब्दस्तद्विपरीत-वित् ।८७। शब्दात्पर्यायभेदेनाभिन्नमर्थमभीप्सितः । न स्यात्समभि-रूढोऽपि महार्थस्तद्विपर्ययः ।८८। क्रियाभेदेऽपि चाभिन्नमर्थमभ्यु-पगच्छतः। नैवंभूतः प्रभूतार्थो नयः समभिरूढतः।८१।=इन नयोर्मे पहले पहलेके नय अधिक विषयवाले हैं, और आगे आगेके नय सूक्ष्म विषयवाले है। १. संग्रहनय सन्मात्रको जानता है और नैगमनय संकल्प द्वारा विद्यमान व अविद्यमान दोनोको जानता है, इसलिए संग्रहनयकी अपेक्षा न<u>ैगमनय</u>का अधिक विषय है। २. व्यवहारनय संग्रहसे जाने हुए पदार्थको विशेष रूपसे जानता है और संग्रह समस्त सामान्य पदार्थीको जानता है, इसलिए संग्रह नयका विषय व्यवहार-नयसे अधिक है। ३. व्यवहारनय तीनों कालोके पदार्थीको जानता है और ऋजुसूत्रसे केवल वर्तमान पदार्थीका ज्ञान होता है, अतएव व्यवहारनयका विषय ऋजुमूत्रसे अधिक है। ४, शब्दनय काल आदिके भेदसे वर्तमान पर्यायको जानता है ( अर्थात् अर्तुमान पर्यायके वाचक अनेक पर्यायवाची शब्दोमेंसे काल, लिंग, संख्या, पुरुष आदि रूप व्याकरण सम्बन्धी विषमताओंका निराकरण करके मात्र समान काल, लिंग आदि वाले शब्दोको ही एकार्थवाची स्त्रीकार करता है)। ऋजुसूत्रमें काल आदिका कोई भेद नहीं। इसलिए शब्दनयसे त्रुजुस्त्रनयका विषय अधिक है। ५. समभिरूढनय इन्द्र शक आदि (समान काल, लिंग आदि वाले) एकार्थवाची शब्दोंको भी व्युत्पत्तिकी अपेक्षा भिन्नरूपसे जानता है, ( अथवा उनमेसे किसी एक ही शब्दको वाचकरूपसे रूढ करता है ), परन्तु शब्दनयमे यह सूक्ष्मता नहीं रहती, अतएव समभिरूढसे शब्द<u>नयका</u> विषय अधिक है। ६ं समिभिरूढनयसे जाने हुए पदार्थों में क्रियाके भेदसे वस्तुमें भेद मानना (अर्थात् समभिरूढ द्वारा रूढ शब्दको उसी समय उसका वाचक मानना जबकि वह वस्तुतदनुक्त क्रियारूपसे परिणत हो )

एवं भूत है। जैसे कि समिभिरूढकी अपेक्षा पुरन्दर और शचीपित (इन शब्दों के अर्थ) में भेद होनेपर भी नगरोका नाश न करने के समय भी पुरन्दर शब्द इन्द्रके अर्थ में प्रयुक्त होता है, परन्तु एवं भूतकी अपेक्षा नगरों का नाश करते समय ही इन्द्रको पुरन्दर नामसे कहा जा सकता है।) (अतएव एवं भूतको समिभिरूढन यका विषय अधिक है। ७. (और अन्तिम एवं भूतका विषय सर्वत स्तोक है; बयोकि, इसके आगे वाचक शब्द में किसी अपेक्षा भी भेद किया जाना सम्भव नहीं है।) (स्या, म./२८/३१६/३०) (रा. वा,हि./१/३३/४६३) (और भी देखो आगे शीर्षक नं० ६)।

घ, १/१,१/१३/११ ( विशेषार्थ )—वर्तमान समयवर्ती पर्यायको विषय करना ऋजुसूत्रनय है, इसलिए जब तक द्रव्यगत भेदोंकी ही मुख्यता रहती है तबतक व्यवहारनय चलता है ( देव नय! V/४,४,३), और जब कालकृत भेद प्रारम्भ हो जाता है, तभीसे अजुसूत्रनयका प्रारम्भ होता है। शब्द, समिमिरूढ और एवंभूत इन तीनों नयोंका विषय भी वर्तमान पर्यायमात्र है। परन्तु उनमे ऋजुसूत्रके विषयभूत अर्थके वाचक शब्दोको मुख्यता है, इसलिए उनका विषय ऋजुसूत्रसे सूक्ष्म सूक्ष्मतर और सूक्ष्मतम माना गया है। अर्थाद ऋजुसूत्रके विषयमें लिंग आदिसे भेद करनेवाला शब्दनय है। शब्दनयसे स्वीकृत (समान) लिंग वचन आदि वाले शब्दोमें व्युत्पत्तिभेदसे अर्थभेद करनेवाले समिन्द्रकाय हैं। और पर्यायशब्दको उस शब्दसे व्यक्तित होनेवाला क्रियाकालमें ही बाचक मानने वाला एवंभूतनय सम्भना चाहिए। इस तरह ये शब्दादिनय उस अजुसूत्रकी शाखा उपश्वात्व है।

#### ८. सार्तोकी उत्तरोत्तर सृक्ष्मताका उदाहरण

ध, ७/२.१.४/गा. १-६/२८-२६ णयाणामभिष्पाओ एत्थ उच्चदे। तं जहा-कं पि णरं दठ्ठूण य पावजणसमागमं करेमाणं। णेगमणएण भण्णई णेरइओ एस पुरिसो त्ति । १। वन्हारस्सा दु वयणं जइया कोदंड-कंडगयहत्थो । भमइ मए मग्गंतो तहया सो होइ णेरइओ ।२। उज्जु-मुदस्स दु वयणं जइया इर ठाइदूण ठाणम्मि । आहणदि मए पानो तह्या सो होइ णैरइओ ।३। सद्दण्यस्स दु वयणं जड्या पाणेहि मोइदो जन्तू । तइया सो णेरहओ हिसाकम्मेण संजुतो ।४। वयणं तु सम्भिन रूढं णारयकम्मस्स बंधगो जइया। तक्ष्या सो णेरइओ णारयकम्मेण संजुत्तो । ६। णिररगइं संपत्तो जहया अणुहवइ णार्य दुक्खं । तह्या सो णेरइओ एवंभूदो णओ भणदि ।६। ∞ यहाँ (नरक गतिके प्रकरण-में) नयोंका अभिवाय बतलाते हैं। वह इस प्रकार है---१ किसी मनुष्यको पापी लोगोंका समागम करते हुए देखकर नैगमनयसे कहा जाता है कि यह पुरुष नारको है। १। २ (जन वह मनुष्य प्राणिवध करनेका विचार कर सामग्री संग्रह करता है तब वह संग्रहनयसे नारकी कहा जाता है)।३. व्यवहारनयका वाचन इस प्रकार है— जब कोई मनुष्य हाथमें धनुष और बाण लेकर मृगोंकी खोजमें भटकता फिरता है, तब वह नारकी कहलाता है ।२। ४. ऋजुसूचनय-का वचन इस प्रकार है--जब आखेटस्थानपर बैठकर पापी मृगोंपर आधात करता है तब वह नारको कहलाता है ।३। ४. शब्दनयका बचन इस प्रकार है - जब जन्तु प्राणोंसे विमुक्त कर दिया जाता है, तभी वह आघात करनेवाला हिसा कर्मसे संयुक्त मनुष्य नारकी कहा जाता है। ४। ६. समभिरूदनयका वचन इस प्रकार है-- जब मनुष्य नारक (गति व आयु) कर्मका बन्धक होकर नारक कर्मसे संयुक्त हो जाये तभी वह नारको कहा जाये। १। ७. जब वही मनुष्य नरकगतिको पहुँचकर नरकके दुःख अनुभव करने लगता है, तभी वह नारको है,

ऐसा एवं भूतनय कहता है। है। नोट — (इसी प्रकार अन्य किसी भी विषयपर यथा योग्य रीतिसे ये सातो नय लागू की जा सकती हैं)।

#### ९. शब्दादि तीन नयोंमें अन्तर

रा. वा./४/४२/१७/२६१/११ व्यञ्जनपर्यायास्तु शब्दनया द्विविधं वचनं प्रकल्पयन्ति—अभेदेनाभिधानं भेदेन च। यथा शब्दे पर्यायशब्दान्तरप्रयोगेऽपि तस्यैवार्थस्याभिधानादभेदः। समभिक्षद्वे वा प्रवृत्ति-निमित्तस्य अप्रवृत्तिनिमित्तस्य च घटस्याभित्रस्य सामान्येनाभिच्धानात्। एवंभूतेषु प्रवृत्तिनिमित्तस्य भिन्नस्यैकस्यैवार्थस्याभिधानात्। एवंभूतेषु प्रवृत्तिनिमित्तस्य भिन्नस्यैकस्यैवार्थस्याभिधानात् भेदेनाभिधानस्।

अथवा, अन्यथा द्वैविध्यम् - एकस्मिन्नर्थेऽनेकशब्दवृत्ति । प्रत्यर्थं वा शब्दविनिवेश इति । यथा शब्दे अनेकपर्यायशब्द-वाच्य एकः समभिरूढे वा नैमित्तिकत्वात् शब्दस्यैकशब्द-वाच्य एकः । एवंभूते वर्तमाननिमित्तशब्द एकवाच्य एकः। =१. वाचक शब्दको अपेक्षा-शब्दनय ( बस्तुको ) व्यंजनपर्यायोंको विषय करते हैं (शब्दका विषय बनाते हैं) वे अभेद तथा भेद दो प्रकारके वचन प्रयोगको सामने लाते है (दो प्रकारके बाचक शब्दों-का प्रयोग करते हैं।) शब्दनयमें पर्यायवाची विभिन्न शब्दोंका प्रयोग होनेपर भी उसी अर्थका कथन होता है अतः अभेद है। समभिरूढनयमें घटन कियामें परिणत या अपरिणत, अभिन्न ही घटका निरूपण होता है। एवंभूतमें प्रवृत्तिनिमित्तसे भिन्न ही अर्थका निरूपण होता है। २. वाच्य पदार्थकी अपेक्षा - अथवा एक अर्थमें अनेक शब्दोंकी प्रवृत्ति या प्रत्येकमें स्वतन्त्र शब्दोंका प्रयोग, इस तरह भी दो प्रकार हैं। शब्दनयमें अनेक पर्यायवाची शब्दोंका बाच्य एक ही होता है। समभिरूढमें चूँकि शब्द नैमित्तिक है. अतः एक शब्दका वाच्य एक ही होता है। एवंभूत वर्तमान निमित्तको पकडता है। अतः उसके मतमें भी एक शब्दका वाच्य एक ही है।

#### २. नैगमनयके भेद व लक्षण

#### १. नैगमनय सामान्यके लक्षण

#### १. निगम अर्थात् संकल्पग्राही

स.सि./१/३३/१४९/२ अनिभिनिवृत्तार्थसंकल्पमात्रप्राही नैगमः । = अनिब्पन्न अर्थमें संकल्प मात्रको ग्रहण करनेवाला नय नैगम है। (रा.वा/
१/३३/२/६५/६३); (श्लो.वा/४/१/३३/श्लो.१७/२३०); (ह.पु./६८/४३);
(त.सा./१/४४)।

रा. वा/१/३३/२/६४/१२ निर्गच्छन्ति तस्मिन्निति निगमनमात्र' वा निगम', निगमे कुशलो भवो वा नैगमः। = उसमें अर्थात् आल्मामें जो उत्पन्न हो या अवतारमात्र निगम कहलाता है। उस निगममें जो कुशल हो अर्थात् निगम या संकल्पको जो विषय करे उसे नैगम कहते हैं।

श्लो.वा ४/१/३३/श्लो.१८/२३० संकल्पो निगमस्तत्र भवोऽयं तत्प्रयोजनः । = नैगम शब्दको भव अर्थ या प्रयोजन अर्थमें तद्धितका अण् प्रत्यय कर बनाया गया है। निगमका अर्थ संकल्प है, उस संकल्पमें जो उपजे अथवा वह संकल्प जिसका प्रयोजन हो वह नैगम नय है। (आ.प./१); (नि.सा./ता.वृ./१६)।

का.अ./मू /२७१ जो साहेदि अदी दं वियत्पर्स्त भविस्समट्डं च । संपष्टि कालाविट्डं सो हु णखो णेगमो णेओ ।२७१। = जो नय अतीत. अनागत और वर्तमानको विकल्परूपसे साधता है वह नैगम-नय है।

#### २. 'नैकं गमो' अर्थात् द्वैतयाही

रलो.वा/४/१/३३/१लो.२१/२३२ यहा नैकं गमो योऽत्र सतां नैगमो मतः। धर्मयोर्धिमणोबिषि विवक्षा धर्मधर्मिणोः। च्जो एकको विषय नहीं करता उसे नैगमनय कहते है। अर्थात् जो मुख्य गौण-रूपसे दो घर्मोंको, दो धर्मियोंको अथवा धर्म व धर्मी दोनोको विषय करता है वह नैगम नय है। (ध.१/४,१,४४/१८९/२); (ध.१३/४, ४.७/१६१८); (स्या.म./२८/-३१९/३,३९७/२)।

स्या.म./२८/३१५/१४ में उद्दश्त = अन्यदेव हि सामान्यमभिन्नज्ञानकार-णम् । विशेषोऽप्यन्य एवेति मन्यते नैगमो नयः। = अभिन्न ज्ञान-का कारण जो सामान्य है, वह अन्य है और विशेष अन्य है, ऐसा

नैगमनय मानता है।

दे० आगे नय/111/३/२ ( संग्रह व व्यवहार दोनोंको विषय करता है।)

#### २. 'संकल्पग्राही' लक्षण विषयक उदाहरण

स.सि./१/३३/१४१/२ कश्चित्पुरुषं परिगृहीतपरश्ं गच्छन्तमवलोक्य कश्चित्पृच्छति किमर्थं भवान्यच्छतीति । सं आह प्रस्थमानेतु-मिति । नासौ तदा प्रस्थपर्यायः संनिहितः तदभिनिवृत्तये संकल्प-मान्ने प्रस्थव्यवहारः । तथा एधोदकाद्याहरणे व्याप्रियमाणं कश्चि-रपृच्छति कि करोति भवानिति स आह ओदनं पचामीति । न तदौ-दनपर्यायः संनिहितः, तदर्थे व्यापारे स प्रयुज्यते । एवं प्रकारो लोक-संव्यवहारोऽअंनभिनिवृत्तार्थसंकल्पमात्रविषयो नैगमस्य गोचरः। हाथमें फरसा लिये जाते हुए किसी पुरुषको देखकर कोई अन्य पुरुष पूछता है. 'आप किस कामके लिए जा रहे हैं।' वह कहता है कि प्रस्थ लेनेके लिए जा रहा हूँ। उस समय वह प्रस्थ पर्याय, सन्निहित नहीं है। केवल उसके बनानेका संकल्प होनेसे उसमें (जिस काठको लेने जा रहा है उस काठमें ) प्रस्थ-व्यवहार किया गया है। २, इसी प्रकार ईंधन और जल आदिके लानेमें लगे हुए किसी पुरुषसे कोई पूछता है, कि 'आप क्या कर रहे है। उसने कहा, भात पका रहा हूँ। उस समय भात पर्याय सन्निहित नहीं है, केवल भातके लिए किये गये व्यापारमें भातका प्रयोग किया गया है। इस प्रकारका जितना लोकव्यवहार है वह अनिष्पन्न अर्थ के आलुम्बनसे संकल्पमात्रको विषय करता है, वह सब नैगमनयका विषय है। (रा.वा/१/३३/२/६४/१३); (श्लो.वा/४/१/३३/श्लो,१८/२३०)।

#### ३. 'द्वैतप्राही' कक्षण विषयक उदाहरण

- ष, खं./१२/४,२,६/सू.२/२६५ १० णेगमववहाराणं णाणावरणीयवेयणा सिया जीवस्स वा ।२। = नैगम और व्यवहार नयकी अपेक्षा ज्ञाना-वरणीयकी वेदना कथंचित जीवके होती है। (यहाँ जीव तथा उसका कर्णानुभव दोनोंका ग्रहण किया है। वेदना प्रधान है और जीव गीण)।
- ष. खं.१०/४.२.३/सू.१/१३ २. णेगमवबहाराणं णाणावरणीयवेयणा हंसणावरणीयवेयणा वेयणीवेयणा नैगम व व्यवहारनयसे वेदना ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, बेदनोय… (आदि आठ भेदस्प हैं)। (यहाँ बेदना सामान्य गौण और ज्ञानावरणीय आदि भेद प्रधान ऐसे दोनोंका ग्रहण किया है।)
- क.पा.१/१३-१४/६२६७/२६७/१ ३—जं मणुस्सं पहुच्च कोहो समुप्पणो सो तत्तो पुधभूदो संतो कघं कोहो। होत ऐसो दोसो जिद संगहादि-णया अवलं बिदा, किन्तु णइगमणओ अइवसहाइरिएण जेणावलं बिदो तेण ण एस दोसो। तत्थ कघं ण दोसो। कारणिम्म णिलीणकञ्ज-अभुवगमादो। =प्रश्न—जिस मनुष्यके निमित्तसे क्रोध उत्पन्न हुआ है, वह मनुष्य उस क्रोधसे अलग होता हुआ भी क्रोध कैसे कहला सकता है। उत्तर—यदि यहाँ पर संग्रह आदि नयोंका अवलम्बन

लिया होता, तो ऐसा होता, अर्थात संग्रह आदि नयोंकी अपेक्षा कोधसे भिन्न मनुष्य आदिक क्रोध नहीं कहलाये जा सकते है। किन्तु यतिवृषभाचार्यने चूँ कि यहाँ नेगमनयका अवलम्बन लिया है, इस-लिए यह कोई दोष नहीं है। प्रश्न—दोष कैसे नहीं है? उत्तर— क्योंकि नेगमनयकी अपेक्षा कारणमें कार्यका सद्भाव स्वीकार किया गया है। (और भी दे०—उपचार/४/३)

- घ १/४,१,४६/१७१/६ ४. परस्परिविभिन्नोभयविषयालम्बनो नैगमनयः; शब्द-शील-कर्म-कार्य - कारणाधाराधेयःभूत-भावि-भविष्यद्वर्तमान-मेयोन्मेयादिकमाश्रित्य स्थितोपचारप्रभव इति यावत् । =परस्पर भिन्न (भेदाभेद) दो विषयोका अवलम्बन करनेवाला नैगमनय है। अभिप्राय यह कि जो शब्द, शील, कर्म, कार्य, कारण, आधार, आधेय, भूत, भविष्यत्, वर्तमान, मेय व उन्मेयादिकका आश्रय-कर स्थित उपचारसे उत्पन्न होनेवाला है, वह नैगमनय कहा जाता है। (क.पा./१/१३-१४/६९=३/२२१/१)।
- घ.१३/६.३.९२/९३/९ ६. घम्मदव्यं घम्मदव्येण पुस्सज्जिदि, असंगिहियगेगमणयमस्सिद्रण लोगागासपदेसमेत्तधम्मदव्यपदेसाणं पुध-पुध
  सद्धव्यव्यवस्यामण्णोणणं पासुवसंभादो । अधम्मदव्यभधम्मदव्येण पुसिज्जिदि, तस्यंध-देस-पदेस-परमाणूणमसंगिह्यगेगमणएण
  पत्तदव्यभावाणमेयत्तदंसणादो । <u>धर्म द्वव्य धर्मद्रव्यके द्वारा स्पर्श-</u>
  को प्राप्त होता है, क्योंकि असंग्राहिक नैगमनयकी अपेक्षा सोकाकाशके प्रदेशप्रमाण और पृथक्-पृथक् द्रव्य संज्ञाको प्राप्त हुए धर्मद्रव्यके प्रदेशोंका परस्परमें स्पर्श देखा जाता है । अधर्मद्रव्य अधर्मद्रव्यके द्वारा स्पर्शको प्राप्त होता है, क्योंकि असंग्राहिक नैगमनयकी अपेक्षा द्रव्यभावको प्राप्त हुए अधर्मद्रव्यके स्कन्ध, देश, प्रदेश,
  और परमाणुओंका एकत्व देखा जाता है ।

स्या. म./२८/३१७/२ ६. धर्म योर्ध मिणोर्ध मैं धर्मिणोश्च प्रधानोपसर्जनभावेन यद्विवसणं स नै कगमो नै गमः । सत् चैतन्यमात्मनीति
धर्मयोः । वस्तुपर्यायवद्दवयमिति धर्मिणोः । सणमेकं सुत्वी विषयासक्तजीव इति धर्मधर्मिणोः । =दो धर्म और दो धर्म अथवा एक
धर्म और एक धर्मीमें प्रधानता और गौणताकी विवसाको नै गमनय कहते हैं । जै से (१) सत् और चैतन्य दोनों आत्माके धर्म हैं।
यहाँ सत् और चैतन्य धर्मीमें चैतन्य विशेष्य होनेसे प्रधान धर्म हैं
और सत् विशेषण होनेसे गौण धर्म है । (२) पर्यायवान् द्रव्यको
वस्तु कहते हैं । यहाँ द्रव्य और वस्तु दो धर्मियों में द्रव्य सुत्य और
वस्तु गौण है । अथवा पर्यायवान् वस्तुको द्रव्य कहते हैं, यहाँ
वस्तु पुत्व्य और द्रव्य गौण है । (३) विषयासक्तजीव क्षण भरके
लिए सुत्वी हो जाता है । यहाँ विषयासक्त जीवरूप धर्मी मुख्य और
सुखरूप धर्म गौण है ।

स्या.म./१८/३११/३ तत्र नैगमः सत्तालक्षणं महासामान्यं, अवान्तर-सामान्यामि च, द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वादौनिः तथान्त्याम् विशेषान् सकतासाधारणरूपल्यक्षणान्, अवान्तरिवशेषांश्वापेक्षया पररूपव्या-वृत्तनक्षमाम् सामान्याम् अत्यन्तिविन्तिर्हितस्वरूपानिभिष्ठैति । =नैगमनय सत्तारूप महासामान्यकोः अवान्तरसामान्यकोः द्रव्यत्व, गुणत्व, कर्मत्व आदिकोः सकल असाधारणरूप अन्त्य विशेषोकोः तथा पररूपसे व्यावृत और सामान्यसे भिन्न अवान्तर विशेषोकोः, अत्यन्त एकमेकरूपसे रहनेवाले सर्व धर्मोको (मुख्य गौण करके) जानता है।

## ४. नैगमनथके भेद

श्लो बा./४/१/३३/४८/२३१/१८ त्रिविधस्तावन्तैगमः । पर्यायनैगमः द्रव्यनैगमः, द्रव्यपर्यायनैगमश्चेति । तत्र प्रथमस्त्रेधा । अर्थप्याय-नैगमो व्यञ्जनपर्यायनैगमोऽर्थव्यञ्जनपर्यायनैगमश्च इति । द्वितीयो द्विधा-शुद्धद्रव्यनैगमः अशुद्धद्रव्यनैगमश्चेति । तृतीयश्चतुर्धा ।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

आ. प्./k नैगमस्त्रेधा भूतभाविवर्तमानकासभेदात्। =भूत, भावि और वर्तमानकालके भेदसे (संकल्पप्राही) नैगमनय तीन प्रकार का है। (नि. सा./ता. वृ./१६)।

## ५, मूत माधी व वर्तमान नैगमनयके कक्षण

आ. प./१ अतीते वर्तमानारोपणं यत्र स भूतनैगमो। …भाविनि भूत-वत्कथनं यत्र स भाविनैगमो। … कर्तुमारन्धमीषित्रज्यसमिन्ध्यनं वा वस्तु निष्पन्नवर्कथ्यते यत्र स वर्तमाननैगमो। 
 अतीत कार्यमे 'आज हुआ है' ऐसा वर्तमानका आरोप या उपचार करना भूत नैगमनय है। होनेवाले कार्यको 'हो चुका' ऐसा भूतवत् कथन करना भावी नैगमनय है। और जो कार्य करना प्रारम्भ कर दिया गया है, परन्तु अभी तक जो निष्पन्न नहीं हुआ है, कुछ निष्पन्न है और कुछ अनिष्पन्न उस कार्यको 'हो गया' ऐसा निष्पन्नवत् कथन करना वर्तमान नैगमनय है (न.च. वृ./२०६-२०८); (न.च./शुत/ पृ. १२)।

# ६. मूत माबी व वर्तमान नैगमनयके उदाहरण

## १. भूत नैगम

आ. प./१ भूतने गमो यथा, अस दीपोत्सवदिने श्रीवर्द्धमानस्वामी मोसं-गतः।=आज दीपावलीके दिन भगवान् वर्द्धमान मोक्ष गये हैं, ऐसा कहना भूत नैगमनय है। (न. च. वृ./२०६); (न च./भूत/पृ. १०)।

नि. सा./ता. वृ./१६ भूतनैगमनयापेक्षया भगवतां सिद्धानामपि व्यक्षन-पर्यायत्वमशुद्धत्वं च संभवति । पूर्वकाले ते भगवन्तः संसारिण इति व्यवहारात् । =भूत नैगमनयकी अपेक्षासे भगवन्त सिद्धोंको भी व्यञ्जनपर्यायवानपना और अशुद्धपना सम्भावित होता है, क्योंकि पूर्वकालमें वे भगवन्त संसारी थे ऐसा व्यवहार है।

द्धः सं /टी./१४/४८/६ अन्तरात्मावस्थायां तु बहिरात्मा भृतपूर्वन्यायेन घृतघटवत् - परमात्मावस्थायां पुनरन्तरात्मवहिरात्मव्ययं भूतपूर्वनये-नेति । = अन्तरात्माकी अवस्थामें बहिरात्मा और परमात्माकी अवस्थामें अन्तरात्मा व बहिरात्मा दोनौं वीके घड़ेवत् भूतपूर्व न्यायसे जानने चाहिए।

#### २. भावी नैगमनय

- आ. प./५ भावि नैगमो यथा—अर्ष्टन् सिद्ध एव । = भावी नैगमनयकी अपेक्षा अर्हन्त भगवान् सिद्ध ही हैं।
- न. च. वृ./२०७ णिष्पण्णमिव पर्जपिद भाविपदस्यं णरो अणिष्पण्णं।
  अप्परथे जह पत्थं भण्णह सो भाविणइगमित्त णओ।२००। = जो पदार्थ
  अभी अनिष्पन्न है, और भावी कालमें निष्पन्न होनेवाला है, उसे
  निष्पन्नवत् कहना भावी नैगमनय है। जैसे—जो अभी प्रस्थ नहीं
  बना है ऐसे काठके दुकड़ेको ही प्रस्थ कह देना। (न. च./श्रुत/पृ. ११)
  (और भी—दे० पीछे संकक्ष्याही नैगमका उदाहरण)।

- ध. १२/४,२,१०,२/३०३/१ उदीर्णस्य भवतुनाम प्रकृतिव्यपदेशः, फल-दातृत्वेन परिणतत्वात् । न बध्यमानोपशान्तयो , तत्र तदभावादिति । न, तिष्विप कालेषु प्रकृतिश्चव्दसिद्धे । ...भूदभिवस्सपज्जायाणं, वह-माणत्त्वभुवगमादो वा णेगमणयम्मि एसा बुत्पत्ती घडदे । चप्रन -उदीर्ण कर्मपुद्दलस्कन्धकी प्रकृति संज्ञा भन्ने ही हो, नयोकि, वह फल-दान स्वरूपसे परिणत है । बध्यमान और उपशान्त कर्म पुद्गल-स्कन्धोंकी यह सज्ञा नहीं बन सकती, वयोंकि, उनमें फलदान स्व-स्वपका अभाव है १ उत्तर—नहीं, क्योंकि, तीनों ही कालोमे प्रकृति शब्दकी सिद्धि की गयी है । भूत व भविष्यत् पर्यायोको वर्तमान रूप स्वीकार कर जेनेसे नैगमनयमें व्युस्पत्ति बैठ जाती है ।
- दे॰ अपूर्व करण/४ (भूत व भावी नैगमनपसे ८वें गुणस्थानमें उपशामक व क्षपक संज्ञा बन जाती है, भले ही वहाँ एक भी कर्मका उपशाम या क्षय नहीं होता।
- द्र. सं./टो /१४/४८/८ बहिरात्मावस्थायामन्तरात्मपरमात्मद्वयं शक्ति-रूपेण भाविनैगमनभेन व्यक्तिरूपेण च विज्ञेयम्, अन्तरात्मा-बस्थायां परमात्मस्वरूपं तु शक्तिरूपेण भाविनैगमनमेन व्यक्ति-रूपेण च । = बहिरात्माकी दशामें अन्तरात्मा तथा परमात्मा ये दोनों शक्तिरूपसे तो रहते ही हैं, परन्तु भाविनैगमनयसे व्यक्तिरूपसे भी रहते हैं। इसी प्रकार अन्तरात्माकी दशामें परमात्मस्वरूप शक्तिरूपसे तो रहता ही है, परन्तु भाविनैगमनयसे व्यक्तिरूपसे भी रहता है।
- पं. घ /उ./६२१ तेम्योऽवीगिप छद्मस्थरूपास्तद्रपघारिणः। गुरवः
  स्युर्गुरोन्यियात्तान्योऽवस्थाविशेषभाक् ।६२१। च देव हो नेसे पहले भी,
  छद्मस्थ रूपमें विद्यमान मुनिको देवरूपका घारी होने करि गुरु कह दिया जाता है। वास्तवमें तो देव ही गुरु हैं। ऐसा भावि नैगमनयसे ही कहा जा सकता है। अन्य अवस्था विशेषमें तो किसी भी प्रकार गुरु संज्ञा घटित होती नहीं।

३. वर्तमान नैगमनय

- आ. प्/१ वर्तमाननैगमो यथा—ओदम पच्यते । वर्तमान नैगमनयसे अधपके पावलो को भी भात पकता है ऐसा कह दिया जाता है। (न. च./शूत/पृ. ११)।
- न. च. मृ./२०८ परद्धा जा किरिया पयणिवहाणादि कहइ जो सिद्धा। स्रोएसे पुच्छनाणे भण्णइ तं बट्टमाणणयं ।२०८। = पाकक्रियां के प्रारम्भ करनेपर ही किसीके पूछनेपर यह कह दिया जाता है, कि भात पक गया है या भात पकाता हूँ, ऐसा वर्तमान ने गमनय है। (और भी दे० पीछे संकल्पग्राही नै गमनयका उदाहरण)।

#### ७. पर्याय, द्रव्य व उभयरूप नैगमसामान्यके लक्षण

- ध. १/४,१,४६/१०१/२ न एकगमो नैगम इति न्यायात् शुद्धाशुद्धपर्यायान् थिकनयद्वयनिषयः पर्यायाधिकनैगमः, द्रव्याधिकनयद्वयनिषयः द्रव्याधिकनैगमः; द्रव्यपर्यायाधिकनयद्वयनिषयः नैगमो द्वन्द्वजः। ज्जो एकको निषय न करे अर्थात् भेद व अभेद दोनोंको निषय करे वह नैगमन्य है 'इस न्यायसे जो शुद्ध व अशुद्ध दोनों पर्यायाधिकन् नयोंके निषयको ग्रहण करनेनाला हो वह पर्यायाधिकनैगमन्य है। शुद्ध व अशुद्ध द्रव्याधिकनयोंके निषयको ग्रहण करनेनाला द्रव्याधिक नैगमन्य है। द्रव्याधिक और पर्यायाधिक दोनों नयोंके निषयको ग्रहण करनेनाला द्वंद्रज अर्थात् द्रव्य पर्यायाधिक नैगमन्य है।
- क. पा. १/१३-१४/६ २०१/२४४/३ युक्त्यवष्टम्भवतेन संग्रह्यवहारनय-विषयः द्रव्याधिकनैगमः। ऋजुसूत्रादिनयचतुष्टयविषयं युक्त्यवष्टम्भ-बलेन प्रतिपत्रः पर्यायाधिकनैगमः। द्रव्याधिकनयविषयं पर्यायाधिक-विषयं च प्रतिपत्रः द्रव्यपर्यायाधिकनैगमः। — युक्तिखप आधारके बलसे संग्रह और व्यवहार इन दोनों (शुद्ध व अशुद्ध द्रव्याधिक) नयोंके विषयको स्वीकार करनेवाला द्रव्याधिक नैगमनय है । ऋजु भूत्र आदि चार नयो के विषय को स्वीकार करने वाला पर्यायाधिक नम है तथा द्रव्याधिक व पर्यायाधिक इन दोनों के विषय को स्वीकार करने वाला द्रव्याधिक नैगमनय है

#### जैनेम्द्र सिद्धान्त कोश

## ८. द्रव्य व पर्याय आदि नैगमनयके भेदोंके ऋक्षण व उदाहरण

## १. अर्थ , व्यञ्जन व तदुभय पर्याय नैगम

रलो. वा./४/१/३३/रलो. २८-३५/३४ अर्थपर्याययोस्ताबद्दगुणमुख्यस्व-भावतः । क्वचिद्वस्तुन्यभिप्रायः प्रतिपत्तुः प्रजायते ।२८। यथा प्रति-क्षणं ध्वंसि सुलसंविच्छरीरिणः। इति सत्तार्थपर्यायो विशेषणतया गूण. ।२६। संवेदनार्थपर्यायो विशेष्यत्वेन मुख्यताम् । प्रतिगच्छन्न-भिप्रेतो नान्यथैवं बचो गतिः।३०। कश्चिद्वयञ्जनपर्यायौ विषयीकुरु-तें ऽबजसा । गुणप्रधानभावेन धर्मिण्येकन्न नैगमः ।३२। सन्वैतन्यं नरी-रयेवं सत्त्वस्य गुणभावतः । प्रधानभावतश्चापि चैतन्यस्याभिसिद्धितः ।३३। अर्थव्यव्जनपर्यायौ गोचरीकुरुते परः । धार्मिके मुखजीवित्व-मित्येवमनुरोधतः ।३६। = एक वस्तुमे दो अर्थपर्यायोंको गौण मुख्य-रूपसे जाननेके लिए नयज्ञानीका जो अभिग्राय उत्पन्न होता है, उसे अर्थ पर्यायनैगम नय कहते हैं। जैसे कि शरीरधारी आत्माका मुखसंवेदन प्रतिक्षणध्वंसी है। यहाँ उत्पाद, व्यय, धौठ्यरूप सत्ता सामान्यकी अर्थपर्याय तो विशेषण हो जानेसे गौण है, और संवेदनरूप अर्थपर्याय विशेष्य होनेसे मुख्य है। अन्यथा किसी कथन द्वारा इस अभिप्रायकी इप्ति नहीं हो सकती ।२८-३०। एक धर्मीमें दो व्यंजन-पर्यायोंको गौण मुरूयरूपसे विषय करनेवाला व्यंजनपर्यायनै गमनय है। जैसे 'आत्मामें सत्त्व और चैतन्य है'। यहाँ विशेषण होनेके कारण सन्ताकी गौणस्त्रपसे और विशेष्य होनेके कारण चैतन्यकी प्रधानरूपसे ज्ञप्ति होती है ।३२-३३। एक धर्मीमें अर्थ व व्यंजन दोनों पर्यायोंको विषय करनेवाला अर्थ व्यञ्जनपर्याय नैगमनय है, जैसे कि धर्मात्मा व्यक्तिमें सुखपूर्वक जोवन वर्त रहा है। (यहाँ धर्मात्मारूप धर्मीमें सुलरूप अर्थपर्याय तो विशेषण होनेके कारण गौण है और जीवीपनारूप व्यव्जनपर्याय विशेष्य होनेके कार्ण मुख्य है।३४। ( रा. वा./हि/१/३३/१६<sup>८</sup>-१६६ ) ।

## २. शुद्ध व अशुद्ध द्रव्य नैगम

श्लो.ना ४/१/३३/श्लो, ३७-३६/२३६ सुद्धद्रव्यमसुद्धं च तथाभिष्ठेति यो नयः। स तु नैगम एवेह संग्रहव्यवहारतः।३७। सइद्रव्यं सकलं वस्तु तथान्वयविनिश्चयातः। इत्येवमवगन्तव्यः गाइमः यस्तु पर्यायवह्दद्वयं गुणवद्वेति निर्णयः। व्यवहारनयाज्जातः सोऽशुद्धद्रव्यनेगमः ।३६। च्युद्धद्रव्य या अशुद्धद्रव्यको विषय करनेवाले संग्रह व व्यवहार नय-से उत्पन्न होनेवाले अभिष्राय ही कमसे शुद्धद्रव्यनैगम और अशुद्धद्रव्यनैगमनय हैं। जैसे कि अन्वयका निश्चय हो जानेसे सम्पूर्ण वस्तुओंको 'सत् द्रव्य' कहना शुद्धद्रव्य नैगमन्य है ।३७-३मः (यहाँ 'सत्' तो विशेषण होनेके कारण गौण है और 'द्रव्य' विशेष्य होनेके कारण सुख्य है।) जो नय 'पर्यायवात् द्रव्य है' अथवा 'गुणवात् द्रव्य है' इस प्रकार निर्णय करता है, वह व्यवहारनयसे उत्पन्न होनेवाला अशुद्धद्रव्यनेगमन्य है । (यहाँ 'पर्यायवात् तथा 'गुणवात्' ये तो विशेषण होनेके कारण गौण हैं और 'द्रव्य' विशेष्य होनेके कारण सुख्य है।) (रा.वा./हि./१/३३/१६६) नोट—(संग्रह व्यवहारनेय तथा सुख, अशुद्ध द्रव्यनैगमनयमें अन्तरके लिए—दे० आगे नय/III/३)।

#### ३. शुद्ध व अशुद्ध द्रव्यपर्याय नैगम

रलो, बा, ४/१/३३/१७ो, ४१-४६/२३७ शुद्धद्रव्यार्थपर्यायनै गमोऽस्ति परो यथा । सत्युलं क्षणिकं शुद्धं संसारेऽस्मित्तितीरणम् ।४१। क्षणमेकं सुलो जीवो विषयीति विनिश्चयः । विनिर्देष्टोऽर्थपर्यायोऽशुद्धद-व्यार्थनै गमः ।४३। गोचरीकुरुतै शुद्धद्रव्यव्यव्जनपर्ययौ । नै गमोऽन्यो यथा सन्वित्सामान्यमिति निर्णयः ।४६। विद्यते चापरो शुद्धद्रव्य- व्यञ्जनपर्ययौ । अर्थीकरोति यः सोऽत्र ना गुणीति निगवते ।४६१ = (शुद्धद्रव्य व उसकी किसी एक अर्थपर्यायको गौण मुख्यंरूपसे विषय करनेवाला शुद्धद्रव्य अर्थपर्याय-नैगमनय है) जैमे कि संसारमें सुख पदार्थ शुद्ध सत्स्वरूप होता हुआ क्षणमात्रमे नष्ट हो जाता है। (यहाँ उत्पाद वयय धौव्यरूप सत्पना तो शुद्ध दव्य है और मुख अर्थपर्याय है। तहाँ विशेषण होनेके कारण सद तो गौण है और विशेष्य होनेके कारण सुख मुरूय है।४१।) (अशुद्ध द्रव्य व उसकी किसी एक अर्थ पर्यायको गौण मुख्य रूपसे विषय करनेवाला असुद्धद्रव्यअर्थपर्याय-नैगमनय है।) जैसे कि संसारी जीव क्षणमात्र-को सुखी है। (यहाँ सुखरूप अर्थपर्याय तो विशेषण होनेके कारण गौण है और संसारी जीवरूप अञ्चद्धद्रव्य विशेष्य होनेके कारण मुख्य है) ।४३। शुद्धद्रव्य व उसकी किसी एक व्यजनपर्यायको गौण मुख्य रूपसे विषय करनेवाला शुद्धद्रव्य-व्यंजनपर्याय-नैगमनय है। जैसे कि यह सत् सामान्य चैतन्यस्वरूप है। ( यहाँ सत् सामान्यरूप शुद्धद्रव्य तो विशेषण होनेके कारण गौण है और उसकी चैतन्यपनेरूप व्यञ्जन पर्याय विशेष्य होनेके कारण मुख्य है)।४६। अशुद्धद्रव्य और उसकी किसी एक व्यव्जन पर्यायको गौण मुख्यरूपसे विषय करनेवाला अशुद्धद्रव्य-व्यञ्जनपर्याय-नैगमनय है। जैसे 'मनुष्य गुणी है' ऐसा कहना। (यहाँ 'मनुष्य' रूप अशुद्धद्रव्य तो विशेष्य होनेके कारण मुख्य है और 'गुणी' रूप व्यंजनपर्याय विशेषण होनेके कारण गौण है ।४६।) (रा.वा./हि /१/३३/१८६)

#### ९. नैगमामास सामान्यका छक्षण व उदाहरण

स्या.म./२८/३१७/६ धर्मद्रयादीनामैकान्तिकपार्थकाभिसन्धिर्नेषमान् भासः । यथा आरमनि सत्त्वचैतन्ये परस्परमत्यन्तपृथग्भूते इत्यादिः । चदो धर्म, दो धर्मी अथवा एक धर्म व एक धर्मीमें सवधा भिन्नता दिखानेको नैगमाभास कहते हैं । जैसे—आत्मामें सत् और चैतन्य परस्पर अत्यन्त भिन्न हैं ऐसा कहना । (विशेष देखो अगला शोषक)

#### ९०. नैगमामास विशेषोंके लक्षण व उदाहरण

श्लो.बा.४/१/३३/श्लो. नं./पृष्ठ २३६-२३६ सर्वथा सुलसंविच्योर्नीनात्वे-Sभिमतिः पुनः। स्वाश्रयाच्चार्थपर्यायनैगमाभोSप्रतीतितः ।३९। तयोरत्यन्तभेदोक्तिरन्योर्न्यं स्वाश्रयादपि । ज्ञेयो व्यञ्जनपर्यायनेग-माभो विरोधतः ।३४। भिन्ने तु मुखजीवित्वे योऽभिमन्येत सर्वथा । सोऽर्थव्यञ्जनपर्यायनैगमाभास एव नः ।३६। सहद्रव्यं सकतं वस्तु तथान्वयविनिश्चयात् । इत्येवमवगन्तव्यस्तद्भे दोक्तिस्तु दुर्नय ।३८। तद्भ दे कान्तवादस्तु तदाभासोऽनुमन्यते । तथोक्तंबं हिरन्तश्व प्रत्यक्षादिविरोधतः ।४०। सत्त्वं सुखार्थपर्यायाद्भिन्नमेवेति संमतिः । दुर्नीतिः स्यात्सव्यथत्वादिति नीतिविदो विदुः ।४२। मुखजीविभदो-क्तिस्तु सर्वथा मानवाधिता । दुर्नीतिरेव बोद्धव्या शुद्धवोधेरसंशयाद १४४। भिदाभिदाभिरत्यन्तं प्रतीतेरपलापतः । पूर्ववन्नैगमाभासौ प्रत्येतच्यौ तयोरपि ।४७। =१ (नैगमाभासके सामान्य सक्षणवत् यहाँ भी धर्मधर्मी आदिमे सर्वया भेद दर्शाकर पर्यायनैगम व द्रव्यनैगम आदिके आभासोंका निरूपण किया गया है।) जैसे--२ शरीरधारी आत्मामे सुख व संवेदनका सर्वथा नानापनेका अभिप्राय रखना अर्थपर्यायनैगमाभास है। क्योंकि द्रव्यके गुणोका परस्परमें अथवा अपने आध्यभूत इञ्यके साथ ऐसा भेद प्रतीतिगोचर नहीं है।३१। ३, आत्मासे सत्ता और चैतन्यका अथमा सत्ता और चैतन्यका परस्परमें अत्यन्त भेद मानना <u>व्यव्जनपर्याय नैगमाभास्</u> है ।३४। ४. धर्मातमा पुरुषमें सुख व जीवनपनेका सर्वथा भेद मानना अर्थ व्यव्जनपर्याय-तैगमाभास है ।३६। ६. सब द्रवयोंमे अन्वयरूपसे रहनेका निश्चय किये बिना द्रव्यपने और सत्पनेको सर्वथा भेदरूप

कहना शुद्धद्वयमेगमाभास है। ३८। ६, पर्याय व पर्यायवान्में सर्वथा भेद मानना अशुद्ध-द्वयमेगमाभास है। क्योंकि घट पट आदि बहिरंग पदार्थोंमे तथा आत्मा ज्ञान आदि अन्तरंग पदार्थोंमें इस प्रकारका भेद प्रत्यक्षादि प्रमाणोसे विरुद्ध है। ४०। ७ सुखस्वरूप अर्थपर्यायसे सन्दर्भ शुद्धद्वय्यको सर्वथा भिन्न मानना शुद्धद्वव्यार्थपर्याय नैगमाभास है। क्योंकि इस प्रकारका भेद अनेक बाधाओ सहित है। ४२। ८. सुख और जोवको सर्वथा भेद रूपसे कहना अशुद्धद्वव्यार्थपर्याय नैगमाभास है। क्योंकि गुण व गुणीमें सर्वथा भेद प्रमाणोसे बाधित है। ४४। ६. सत् व चेतन्यके सर्वथा भेद या अभेदका अभिप्राय रखना शुद्ध द्वव्य व्यव्जनपर्याय-नैगमाभास है। ४७। १०. मनुष्य व गुणीका सर्वथा भेद या अभेद मानना अशुद्ध द्वव्य व्यव्जनपर्याय नैगमाभास है। ४७।

#### ३. नैगमनय निर्देश

#### 9. नैगम नय अशुद्ध द्रव्यार्थिक नय है

श्लो.ना.४/१/३३/श्लो. १७/२३० तत्र संकल्पमात्रो ग्राहको नैगमो नयः। सोपाधिरित्यशुद्धस्य द्रव्याधिकस्याभिधानात् ।१७। —संकल्पमात्र ग्राहो नैगमनय अशुद्ध द्रव्यका कथन करनेसे सोपाधि है। (क्योकि सत्त्व प्रस्थादि उपाधियाँ अशुद्धद्रव्यमे ही सम्भव है और अभेदमे भेद विवक्षा करनेसे भी उसमें अशुद्धता आती है।) (और भी देव नय/III/२/१-२)।

#### २. ग्रुद्ध व अग्रुद्ध सभी नय नैगमके पेटमें समा जाते हैं

- ध. १/१.१,१/८४/६ यदस्ति न तद् द्वयमतिलड्ध्य वर्तत इति नैकगम्द्रे नैगमः, संग्रहासंग्रहस्वरूपद्रव्याधिको नैगम इति यावत्। जो है वह उक्त दोनों (संग्रह और व्यवहार नय) को छोडकर नहीं रहता है। इस तरह जो एकको ही प्राप्त नहीं होता है, अर्थात अनेकको प्राप्त होता है उसे नैगपनय कहते हैं। अर्थात् संग्रह और असंग्रहरूप जो द्रव्याधिकनय है वही नैगम नय है। (क. पा, १/२१/६३४३/३७६/ ३)। (और भी दे० नय /III/३/३)।
- ध १/४,१,४६/१७१/४ यदस्ति न तद् द्वयमित्तलाच्य वर्तते इति संग्रह्य व्यवहारयोः परस्परिविभिन्नोभयविषयावलम्बनो नैगमनयः जो है वह भेद व अभेद दोनोंको उल्लंघन कर नहीं रहता, इस प्रकार संग्रह और व्यवहार नयोंके परस्पर भिन्न (भेदाभेद) दो विषयोंका अवलम्बन करनेवाला नैगमनय है। (ध.१२/४,२,१०,२/३०३/१): (क. पा /१/१३-१४/६९,१८२/२३/१); (और भी दे० नय /III/२/३)।
- थ. १३/६.६,७/१६६/१ नैकममो नैगम', इञ्यपर्यायद्वर्यं मिथो विभिन्न-मिच्छन् नैगम इति यावत् १=जो एकको नहीं प्राप्त होता अर्थात् अनेकको प्राप्त होता है वह नैगमनय है। जो द्रञ्य और पर्याय इन दोनोंको आपसमे अनग-अनग स्वीकार करता है वह नैगम नय है, यह उक्त कथनका तार्ल्य है।
- घ. १३/६,२,७/४/६ णेगमणयस्स असंगहियस्स एदे तैरसिकासा होति त्ति बोद्धव्वा, परिग्गहिदसव्वणयिवसयत्तादो । = असंयाहिक नैगम-नयके ये तेरहके तेरह स्पर्श विषय होते है, ऐसा यहाँ जानना चाहिए; क्योकि, यह नय सन्न नयोंके विषयोको स्त्रीकार करता है)।
- दे. निक्षेप/३ ( यह नय सब निक्षेपोको स्वीकार करता है।)

#### 3. नैगम तथा संग्रह व ब्यवहार नयमें अन्तर

श्लो बा. ४/१/३३/६०/२४६/९७ न चैवं व्यवहारस्य नैगमत्वप्रसक्तिः संग्रहविषयप्रविभागपरत्वात, सर्वस्य नैगमस्य तु गुणप्रधानोभय- विषयत्वात् । = इस प्रकार वस्तुके उत्तरोत्तर भेदोंको ग्रहण करनेवाला होनेसे इस व्यवहारनयको नैगमपना प्राप्त नहीं हो जाता; क्योंकि, व्यवहारनय तो संग्रह गृहीत पदार्थका व्यवहारोपयोगी विभाग करनेमें तत्पर है, और नैगमनय सर्वदा गौण प्रधानरूपसे दोनोंको विषय करता है।

क. पा. १/२१/\$३६४-३६६/३७६/८ ऐसी णेगमी संगमी मंगहिओ असंगहिओ चेदि जइ दुविहो तो णित्थ णेगमो; विसयाभावादो।... ण च संगहविसेसेहिंतो विदिरित्तो विसञ्जो अत्थि, जेण णेगमणयस्स अरिथत्तं होज्ज । एरथ परिहारो बुच्चदे—संगह-ववहारणयविसएसु अनकमेण बद्दमाणो णेगमो।…ण च एनविसएहि दुविसओ सरिसो; विरोहादो । तो नखर्हि 'दुविहो गेगमो' ति ग घटदे, ग; एयम्मि वट्टमाणअहिष्पायस्स आलंबणभेषण दुन्भावं गयस्स आधारजीवस्स दुव्भावत्ताविरोहादो । = प्रश्न – यह नैगमनय संग्राहिक और असंग्राहिक के भेदसे यदि दो प्रकारका है, तो नैगमनय कोई स्वतन्त्र नय नहीं रहता है। क्योंकि, संग्रहनयके विषयभूत सामान्य और व्यवहारनयके विषयभूत विशेषसे अतिरिक्त कोई विषय नहीं पाया जाता, जिसको विषय करनेके कारण नैगमनयका अस्तित्व सिद्ध होवे। उत्तर-अब इस शंकाका समाधान कहते है-नैगमनय संग्रहनय और व्यवहारनयके विषयमें एक साथ प्रवृत्ति करता है, अतः वह उन दोनोंमें अन्तर्भृत नहीं होता है। केवल एक-एकको विषय करनेवाले उन नयों के साथ दोनों को (युगपत्) विषय करनेवाले इस नयकी समानता नहीं हो सकती है, क्योंकि ऐसा माननेपर विरोध आता है। (श्लो, वा /४/१/३३/श्लो २४/२३३)। प्रश्न—यदि ऐसा है, तो संग्रह और असंग्रहरूप दो प्रकारका नैगमनय नहीं बन सकता! उत्तर-नहीं, क्यों कि एक जीवमें विद्यमान अभिप्राय आलम्बनके भेदसे दो प्रकारका हो जाता है, और उससे उसका आधारभूत जीव तथा यह नैगमनय भी दो प्रकारका हो जाता है।

#### ४. नैगमनय व प्रमाणमें अन्तर

रतो.बा.४/१/३३/१तो. २२-२३/१३२ प्रमाणात्मक एवायमुभयग्राहकत्वतः इत्ययुक्तं इव इत्ते प्रधानगुणभावतः ।२। प्रधानयेनोभयादमानभथ गृह्णिद्ध वेदनम्। प्रमाणं नान्यदित्येतस्पव्येन निवेदितम् ।२३। = प्रश्न—धर्म व धर्मी दोनोंका (अक्रमरूपमे) ग्राहक होनेके कारण नैगमनय प्रमाणात्मक है १ उत्तर—ऐसा कहना युक्त नहीं है; क्योकि, यहाँ गौण मुख्य भावसे दोनोंकी इप्ति की जाती है। और धर्म व धर्मी दोनोको प्रधानरूपसे ग्रहण करते हुए उभयात्मक वस्तुके जाननेको प्रमाण कहते हैं। अन्य ज्ञान अर्थात् केवल धर्मीरूप सामान्यको जाननेवाला संग्रहनय या केवल धर्मरूप विशेषको जाननेवाला व्यवहारनय, या दोनोंको गौणमुख्यसूपसे ग्रहण करनेवाला नैगमनथ, प्रमाणज्ञानरूप नहीं हो सकते।

- श्लो. बा.२/१/६/श्लो.१६-२०/३६१ तत्रांशिन्यापि निःशेषधर्माणां गुण-तागती । द्रव्यार्थिकनयस्यैव व्यापारान्मुख्यरूपतः ।१६। धर्मिधर्म-समुहस्य प्राधान्यार्पणया विदः । प्रमाणत्वेन निर्णितिः प्रमाणादपरो नयः ।२०। चजन सम्पूर्ण अंशोंको गौण रूपसे और अंशीको प्रधान-रूपसे जानना इष्ट होता है, तब मुख्यरूपसे द्रव्यार्थिकनयका व्यापार होता है, प्रमाणका नहीं ।१६। और जब धर्म व धर्मी दोनोंके समूहको (उनके अखण्ड व निर्विकल्प एकरसात्मक रूपको) प्रधानपनेकी विवक्षासे जानना अभीष्ट हो, तब उस ज्ञानको प्रमाणपनेसे निर्णय किया जाता है ।२०। जैसे—(देखो अगला उद्धरण)।
- प. घ./पू./७५४-७५५ म द्रव्यं नापि गुणो न च पर्यायो निरंशदेशत्वात् । व्यक्तं न विकल्पादपि शुद्धद्रव्यार्थिकस्य मतमेतत् ।७५४। द्रव्यगुण-पर्यायारूपैर्यदनेकं सद्विभिचते हेतोः । तदभेचमनंशस्वादेकं सदिति प्रमाणमतमेतत् ।७५५।=अखण्डरूप होनेसे वस्तु न द्रव्य है, न गुण है,

न पर्याय है, और न वह किसी अन्य विकल्पने द्वारा व्यक्त की जा सकती है, यह शुद्ध द्रव्याधिक नयका मत है। युक्तिने वशसे जो सत् द्रव्य, गुण व पर्यायोंने नामसे अनेकरूपसे भेदा जाता है, वही सत् अंशरहित होनेसे अभेदा एक है, इस प्रकार प्रमाणका पक्ष है। १९५६।

# ५. मावी नैगम नय निश्चित अर्थमें ही लागू होता है

- दे. अपूर्वकरण /४ (क्योंकि मरण यदि न हो तो अपूर्वकरण गुण-स्थानवर्ती साधु निश्चितरूपमें कर्मौका उपशम अथवा क्षय करता है, इसलिए ही उसको उपशामक ब क्षपक संज्ञा दी गयी है, अन्यथा अतिष्रसंग दोष प्राप्त हो जाता )।
- दे. पर्याप्ति/२ ( हारीरकी निष्पत्ति न होनेपर भी निवृत्त्यपर्याप्त जीवको नैगमनयसे पर्याप्त कहा जा सकता है । क्योंकि वह नियमसे हारीरकी निष्पत्ति करनेवाला है )।
- दे. दर्शन/७/२. ( लब्ध्यपर्याप्त जीवोंमें चक्षुदर्शन नहीं माना जा सकता, क्योंकि उनमें उसकी निष्यत्ति सम्भव नहीं, परन्तु निवृत्त्यपर्याप्त जीवोमें वह अवश्य माना गया है, क्योंकि उत्तरकालमें उसकी समु-रपत्ति वहाँ निश्चित है )।
- द्र. सं./टो./१४/४८/१ मिध्यादृष्टिभव्यजीवे बहिरात्माव्यक्तिरूपेण अन्त-रात्मपरमात्मद्वयं शक्तिरूपेणैव भाविनौगमनयापेक्षया व्यक्तिरूपेण च। अभव्यजीवे पुनर्वहिरात्मा व्यक्तिरूपेण अन्तरात्मपरमात्मद्वयं शक्तिरूपेणैव न च व्यक्तिरूपेण भाविनौगमनयेनेति। = मिध्यादृष्टि भव्यजीवमें बहिरात्मा तो व्यक्तिरूपसे रहता है और अन्तरात्मा तथा परमात्मा ये दोनों शक्तिरूपसे रहते हैं, एवं भावि नैगम नयकी अपेक्षा व्यक्तिरूपसे भी रहते हैं। मिध्यादृष्टि अभव्यजीवमें बहिरात्मा व्यक्तिरूपसे और अन्तरात्मा तथा परमात्मा ये दोनों शक्ति रूपसे ही रहते हैं। वहाँ भाविनौगमनयकी अपेक्षा भी ये व्यक्तिरूपमें नहीं रहते।
- पं. धः/पूः/६२३ भाविनैगमनयायस्तो भूष्णुस्तद्वानिवेष्यते । अवश्यं-भावतो व्याप्ते सद्भावादिसद्विसाधनात् । =भाविनैगमनयकी अपेक्षा होनेवाला हो चुके हुएके समान माना जाता है, क्योंकि ऐसा कहना अवश्यम्भावी व्याप्तिके पाये जानेसे युक्तियुक्त हैं ।

# द. कल्पनामात्र होते हुए भी मावीनैगम व्यर्थ नहीं है

रा. बा.१/३३/३/६४/२१ स्यादेतव नैगमनयवक्तव्ये उपकारी नोपलभ्यते.
भाविसंज्ञाविषये तु राजादाबुपलभ्यते ततो नायं युक्त इति । तत्र, किं
कारणम्। अप्रतिज्ञानात्। नैतदस्माभिः प्रतिज्ञातम्—'उपकारे सित भवितव्यम्' इति । किं तिहं। अस्य नयस्य विषयः प्रवश्यते। अपि च. उपकारं प्रत्यिभिमुखत्वादुपकारवानेव । च्यप्रन—भाविसंज्ञामें तो यह आशा है कि आगे उपकार आदि हो सकते हैं, पर नैगमनयमें तो केवल करपना ही करपना है, इसके वक्तव्यमें किसी भी उपकार-की उपलब्धि नहीं होती अतः यह संव्यवहारके योग्य नहीं है ' उत्तर—नयोंके विषयके प्रकरणमें यह आवश्यक नहीं है कि उपकार या उपयोगिताका बिचार किया जाये। यहाँ तो केवल उनका विषय बताना है। इस नयसे सर्वथा कोई उपकार न हो ऐसा भी तो नहीं है, क्योंकि संकरपके अनुसार निष्पन्न वस्तुसे, आगे जाकर उपकारा-दिककी भी सम्भावना है ही।

रतो. वा.४/१/३३/१लो. १६-२०/२३१ नन्वयं भाविनीं संज्ञां समाभित्यो-पचर्यते । अपस्थादिषु तद्भावस्तण्डुनेष्वोदनादिवत् ११६। इत्यसद्भा-हिर्येषु तथानध्यवसानतः । स्ववेद्यमानसंकल्पे सत्येवास्य प्रवृत्तितः ।२०/= प्रश्न-भावी संज्ञाका आश्रय कर वर्तमानमें भविष्यका उपचार करना नैगमनय माना गया है । प्रस्थादिके न होनेषर भी काठके दुकडेमें प्रस्थको अथवा भातके नहोनेपर भी चावलोंमें भातकी कस्पना मात्र कर ली गयी है ! उत्तर-वास्तवमें बाह्य पदार्थीमें उस प्रकार भावी संज्ञाका अध्यवसाय नहीं किया जा रहा है, परम्तु अपने द्वारा जाने गये संकल्पके होनेपर ही इस नयकी प्रवृत्ति मानी गयी है (अर्थात् इस नयमें अर्थकी नहीं ज्ञानकी प्रधानता है, और इसलिए यह नयज्ञान नय मानी गयी है।)

## ४. संग्रहनय निर्देश

### १. संग्रह नयका कक्षण

- स. सि./१/३३/१४१/० स्वजात्यविरोधेनेकत्वमुपानीय पर्यायानाकान्त-भेदानविशेषेण समस्तग्रहणात्संग्रहः । = भेद सहित सब पर्यायों या विशेषोंको अपनी जातिके अविरोध द्वारा एक मानकर सामान्यसे सबको ग्रहण करनेवाला नय संग्रहनय है । (रा.वा. १/३३/५/६५/२६); (एलो.वा./४/१/३३/१को.४६/२४०); (ह.पु./५०/४४); (न.च./श्रुत/पृ.१३); (त.सा./१/४५) ।
- रता. वा./४/१/३३/१ता.४०/२४० सममेकीभावसम्यव्तवे वर्तमानो हि गृह्यते । निरुवरमा नक्षणं तस्य तथा सति विभाव्यते । म्सम्पूर्ण पदार्थोका एकीकरण और समीचीनपन इन दो अर्थोमं 'सम' शब्द वर्तता है । उसपर-से ही 'संग्रह' शब्दका निरुवर्यर्थ विचारा जाता है, कि समस्त पदार्थोको सम्यक् प्रकार एकीकरण करके जो अभेद रूपसे ग्रहण करता है, वह संग्रहनय है ।
- ध.१/४,१,४६/१७०/६ सत्तादिना यः सर्वस्य पर्यायकलङ्कभावेन अद्वेत-मध्यवस्येति शुद्धद्रव्यार्थिकः सः संग्रहः । = जो सत्ता आदिकी अपेक्षा-से पर्यायरूप कलंकका अभाव होनेके कारण सबकी एकताको विषय करता है वह शुद्ध द्रव्यार्थिक संग्रह है। (क.पा.१/१३-१४/-१९५२/२११/१)।
- घ.१३/६.६.७/१६६/२ व्यवहारमनपेश्य सत्तादिरूपेण सकतवस्तुसंप्राहकः संप्रहृतयः। ⇒व्यवहारकी अपेक्षा न करके जो सत्तादिरूपसे सकत पदार्थीका संग्रह करता है वह संग्रहनय है। (घ.१/१.१,१/८४/३)।
- आ.प./१ अमेर रूपतया वस्तुजातं संगृह्णातीति संग्रहः । = अभेद रूपसे समस्त वस्तुओंको जो संग्रह करके, जो कथन करता है, वह संग्रह नय है।
- का.अ./मू./२७२ जो संगहेदि सठवं देसं वा विविहद्द्वपण्जायं। अणु-गर्मालगविसिट्ठं सो वि णओ संगहो होदि।२७२। = जो नय समस्त वस्तुका अथवा उसके देशका अनेक द्रव्यपर्यायसहित अन्वयालिप-विशिष्ट संग्रह करता है, उसे संग्रहमय कहते हैं।

स्था.म./२८/३११/० संग्रहस्तु अशेषिवशेषितरोधानद्वारेण सामान्यरूपत्या विश्वमुपादत्ते । —विशेषोंकी अपेक्षा न करके वस्तुको सामान्यसे जाननेको संग्रह नय कहते हैं । (स्या.म./२८/३१७/६) ।

#### २. संप्रह नयके उदाहरण

स-सि./१/३३/१४१/६ सत् द्रव्यं, घट इत्यादि । सदित्युवते सदिति वाग्विज्ञानानुप्रवृत्तिलिङ्गानुमितसत्ताधारभूतानामविशेषेण सर्वेषां संग्रहः। द्रव्यमिरयुक्तेऽपि द्रवति गन्छति तास्तान्पर्यायानित्युप-तक्षितानां जीवाजीव**तह**भेदप्रभेदानां संग्रहः । तथा 'घट' इत्युक्तेऽपि वरवुद्रध्यभिधामानुगमिलङ्गानुमितसकलार्थसंग्रहः। एवंप्रकारोऽन्यो-ऽपि संग्रहनयस्य विषयः । = यथा – सत्, द्रव्य और घट आदि । 'सत्' ऐसा कहनेपर 'सत्।' इस प्रकारके बचन और विज्ञानकी अनुवृत्तिरूप लिंगसे अनुमित सत्ताके आधारभूत सब पदार्थीका सामान्यरूपसे संप्रह हो जाता है। 'द्रव्य' ऐसा कहनेपर भी 'उन उन पर्यायोंको द्रवता है अर्थात् प्राप्त होता है' इस प्रकार इस व्युत्पत्तिसे युक्त जीव, अजीव और उनके सब भेद-प्रभेदोंका संग्रह हो जाता है। तथा 'घट' ऐसा कहनेपर भी 'घट' इस प्रकारकी बुद्धि और 'घट' इस प्रकारके शब्दकी अनुवृत्तिरूप तिगसे अनुमित (मृद्धट सुवर्णघट आदि) सब घट पदार्थीका संग्रह हो जाता है। इस प्रकार अन्य भी संग्रह-नयका विषय समम लेना। (रा.वा./१/३३/६/१६/३०)।

स्था.म./२०/३१६/में उद्दश्त श्लोक नं, २ सद्भूपतान तिकान्तं स्वस्वभाव-मिदं जगद् । सत्तारूपतया सर्वं संगृह्ण् सग्रहो मतः १२। = अस्तित्व-धर्मको न छोड़कर सम्पूर्ण पदार्थ अपने-अपने स्वभावमें अवस्थित है । इसलिए सम्पूर्ण पदार्थिक सामान्यरूपसे ज्ञान करनेको संग्रह्नय कहते हैं । (रा.वा./४/४२/१७/२६१/४) ।

## ३. संग्रहनयके भेद

रसो.बा/४/१/३३/रसो.६१.६६/२४० (दो प्रकारके संग्रह नयके सक्षण किये हैं—पर संग्रह और अपर संग्रह )। (स्या.म./२८/३१७/७)।

आप् प्/४ संग्रहो द्विविधः । सामान्यसंग्रहो विशेषसंग्रहो । =संग्रह दो प्रकारका है—सामान्य संग्रह और विशेष संग्रह । (न, च,/श्रुत/-ए. १३)।

न. च. वृ./१८६,२०६ दुविहं पुण सगहं तत्थ ।१८६। सुद्धसंगहेण... ।२०६। चसंग्रहनय दो प्रकारका है—शुद्ध सग्रह और अशुद्धसंग्रह।

नोट-पर, सामान्य व शुद्ध संग्रह एकार्थवाची हैं और अपर, विशेष व अशुद्ध सग्रह एकार्थवाची हैं।

## ४. पर अपर तथा सामान्य व विशेष संप्रहनयके लक्षण व उदाहरण

श्लो. वा,/८/१/३३/१लो. ११.६६.६६ शुद्धद्रव्यमिपप्रति सन्मात्रं संग्रहः परः । स चारेषिविशेषेषु सदौदासीन्यभागिह ।११। द्रव्यत्वं सकलद्रव्यव्याप्यभिप्रति चापरः । पर्यायत्वं च निःशेषपर्यायव्यापि-संग्रहः ।६६। तथैवाशान्तरान् भेदान् संगृह्येकत्वतो बहुः । वर्ततेयं नयः सम्यक् प्रतिपक्षानिराकृतेः ।६६। = सम्पूर्ण जीवादि विशेष पदार्थोमें उदासीनता धारण करके जो सबको 'सत् है' ऐसा एकपने रूपसे (अर्थात महासत्ता मात्रको) ग्रहण करता है वह पर संग्रह (शुद्ध संग्रह) है ।५१। अपनेसे प्रतिकृत पक्षका निराकरण न करते हुए जो परसंग्रहके व्याप्य-भूत सर्व द्रव्यों व सर्व पर्यायोंको द्रव्यत्व व पर्यायत्वरूप सामान्य धर्मो द्वारा, और इसी प्रकार उनके भी व्याप्यभूत अवान्तर भेदोंका एकपनेसे संग्रह करता है वह अपर संग्रह नय है (जैसे नारक मनुष्यादिकोंका एक 'जीव' शब्द द्वारा; और 'खहा', भीठा' आदिका एक 'रस' शब्द द्वारा ग्रहण करना—); (न.च. व./२०६); (स्या.म./२५/३१७/७)।

न.च./श्रुत/पृ.१३ परस्पराविरोधेन समस्तपदार्थसंग्रहैकवचनप्रयोगचातु-र्येण कथ्यमानं सर्वे सहित्येतत् सेना वनं नगरिमत्येतत् प्रभृत्यनेक-जातिनिश्चयमेकवचनेन स्वीकृत्य कथनं सामान्यसंग्रहम्यः। जीव-निचयाजीवनिचयहस्तिनिचयतुरगनिचयर्थनिचयपदातिनिचय इति निम्बुजंबीरजंबुमाकंदनालिकेरनिचय इति । द्विजवर, बणिग्बर, तलवराचष्टादशश्रेणीनिचय इत्यादि रृष्टान्तै प्रत्येकजातिनिच्यमेक-वचनेन स्वीकृत्य कथनं विशेषसंग्रहनयः। तथा चोक्त-'यदन्योऽ-न्याविरोधेन सर्वे सर्वस्य वक्ति यः । सामान्यसंग्रहः प्रोक्तश्चैक-जातिविशेषकः ॥' = परस्पर अविरोधरूपसे सम्पूर्ण पदार्थीके संग्रहरूप एकवचनके प्रयोगके चातुर्यसे कहा जानेवाला 'सब सत्त स्वरूप है', इस प्रकार सेना-समूह, वन, नगर वगैरहको आदि लेकर अपनेक जातिके समूहको एकवचनरूपसे स्वीकार करके, कथन करनेको सामान्य संग्रह न्य कहते है। जीवसमूह, अजीवसमूह; हाथियोंका भुण्ट, घोड़ोंका भुण्ड, रथोंका समूह, पियादे सिपा-हियोंका समूह: निवृ, अप्रमुन, आम, वा नारियलका समूह; इसी प्रकार द्विजवर, विणिक्श्रेष्ठ, कोद्रपाल विषेरह अठारह श्रेणिका समूह इत्यादिक दृष्टान्तोंके द्वारा प्रत्येक जातिके समूहको नियमसे एक-वचनके द्वारा स्त्रीकार करके कथन करनेको विशेष संग्रह नय कहते है। कहा भी है—

जो परस्पर अविरोधरूपसे सबके सबको कहता है बह सामान्य संग्रहनय बतलाया गया है, और जो एक जातिविशेषका ग्राहक अभिन्नायवाला है वह विशेष संग्रहनय है।

ध,१२/४,२,६,११/२६६-३०० संगहणयस्स णाणावरणीयवेयणा जीवस्स।
(मूल मू, ११)। अप्टं मुद्धसंगहणयवयणं, जीवाणं तेहिं सह णोजीवाणं च एयत्तरुभुवगमादो। असंपिष्ठ अमुद्धसंगहविसए सामित्तपरूवणट्ठमुत्तरमुत्तं भणदि। 'जीवाणं' वा। (मू, मू,१२)। संगहिय
णोजीव-जीवबहुत्तरभुवगमादो। एदममुद्धसंगहणयवयणं। = 'संग्रहनयकी अपेक्षा झानावरणीयकी वेदना जीवके होती है।सू,११।'
यह कथन गुद्ध संग्रहनयकी अपेक्षा है, क्यों कि जीवों के और उनके
साथ नोजीवोंको एकता स्वीकार को गयी है। अथवा जीवों के
होती है।सू,१२। कारण कि संग्रह अपेक्षा नोजीव और जीव बहुत
स्वीकार किये गये हैं। यह अगुद्ध संग्रह नयकी अपेक्षा कथन है।

पं. का/ता.व./७१/१२३/१६ सर्वजीवसाधारणकेवलज्ञानाचनन्तगुणसमृहेन शुद्धजीवजातिरूपेण संग्रहनयेनै कश्चैष महात्मा । = सर्व जीवसामान्य, केवलज्ञानादि अनन्तगुणसमृहके द्वारा शुद्ध जीव जातिरूपसे देखे जायें तो संग्रहनयकी अपेक्षा एक महात्मा हो दिखाई देता है।

### ५. संप्रहामासके छक्षण व उदाहरण

श्लो, वा.४/१/३३/श्लो, १२-१७ निराकृतिविशेषस्तु सत्ताद्वैतपरायणः। तदाभासः समाख्यातः सद्भिष्टं ब्टेष्ट्वाधनात्।१२। अभिन्नं व्यक्तिभेदेप्रयः सर्वथा बहुधानकम्। महासामान्यमित्युक्तिः केषांचिइतुर्नयस्तथा
।१३। शब्दब्रह्म ति चान्येषां पुरुषाद्वैतिमित्यपि। संवेदनाद्वयं चेति
प्रायशोऽन्यत्र दिशतम् ।१४। स्वव्यक्त्यत्मकतेकान्तस्तदाभासोऽप्यनेकधा। प्रतीतिवाधितो बोध्यो निःशेषोऽप्यनया दिशा।१७।
स्मप्पूर्ण विशेषांका निराकरण करते हुए जो सत्ताद्वैतवादियोंका
'केवल सत् है,' अन्य कुछ नहीं, ऐसा कहना; अथवा सांख्य
मतका 'अहंकार तन्मात्रा आदिसे सर्वथा अभिन्न प्रधान नामक
महासामान्य है' ऐसा कहना; अथवा शब्दाद्वैतवादी वैयाकरणियोंका 'केवल शब्द है', पुरुषाद्वैतवादियोंका 'केवल बह्य है', संविदाद्वैतवादी बौद्धोंका 'केवल संवेदन है' ऐसा कहना, सब प्रसंग्रहाभास
है। (स्या.म./२८/३१६/६ तथा ३१७/६)। अपनी व्यक्ति व जातिसे
सर्वथा एकात्मकपनेका एकान्त करना अपर संग्रहाभास है, वयोंकि
वह प्रतीतियोंसे वाधित है।

स्या. म./२८/३१७/१२ तह्रद्रव्यत्वादिकं प्रतिजानानस्तइविशेषाज्ञिह्नु-वानस्तदाभासः। = धर्म अधर्म आदिकोंको केवल द्रव्यत्व रूपसे स्वोकार करके उनके विशेषोंके निषेध करनेको अपर संग्रहाभास कहते हैं।

## ६. संप्रहनय शुद्धह्रव्यार्थिक नय है

ध.१/१,१,१/गा.६/१२ दव्बिट्ठय-णय-पवई मुद्धा संगह परूवणा विसयो । संग्रहनयकी प्ररूपणाको विषय करना द्रव्यार्थिक नयकी शुद्ध प्रकृति है । (श्लो.बा४/१/३३/श्लो.३७/२३६); (क,पा.१/१३-१४/गा.८६/-२२०); (विशेष दे०/नय/IV/१) ।

और भी दे० नय/III/१/१-२ यह द्रव्याधिकनय है।

⊁ व्यवहारनय सिर्देश —दे० पृ. ५५६

५. ऋजुसूत्रनय निर्देश

#### १. ऋजुसूत्र नयका स्क्षण

#### १. निरुक्त्यर्थ

स.सि./१/३३/१४२/१ ऋजु प्रगुणं सूत्रयति तन्त्रयतीति ऋजुमूत्रः।
—ऋजुका अर्थ प्रगुण है। ऋजु अर्थात सरसको सूत्रित करता है

अथित स्वीकार करता है. वह ऋजुमूत्र नय है। (रा.वा./१/३३/७/६६/ ३०) (क.पा.१/१३-१४/९९८४/२२३/३) (आ.प./९)

#### २. वर्तमानकालमात्र याही

स. सि./१/३३/१४२/६ पूर्वापरास्त्रिकाल विषयान तिशय वर्तमानकाल-विषयानाद चे अतीतानागत्यं। विनष्टानुत्पन्नत्वेन व्यवहाराभावात । = यह नय पहिले और पीछेवाले तीनो कालोंके विषयोंको बहण न करके वर्तमान कालके विषयभूत पदार्थोंको बहण करता है, क्योंकि छतीतके विनष्ट और अनागतके अनुत्पन्न होनेसे उनमे व्यवहार नहीं हो सकता । (रा.वा /१/३३/७/१६/९१), (रा.वा /४/४२/१७/२६१/६), (ह.पु./४८/४६), (घ.६/४,१,४६/१७१/७) (न्या.टो /२/६८/५२८) । और भो दे० (नय/11/१/२) (नय/1 V/३)

### २. ऋजुसूत्र नयके भेद

ध,१/४,९,४१/२४४/२ उजुसुदो दुविहो सुद्धो असुद्धो चेदि । = ऋजुसूत्रनम सुद्ध और अशुद्धके भेदसे दो प्रकारका है ।

आ.प./५ ऋजुसूत्रो द्विविधः । सूक्ष्मर्जुसूत्रो ःस्थूतर्जुसूत्रो । = ऋजुसूत्रनय दो प्रकारका है —सूक्ष्म ऋजुसूत्र और स्थूत ऋजुसूत्र ।

### 3. सूक्ष्म व स्थूल ऋजुसूत्रनयके लक्षण

ध. १/४,१,४६/२४४/२ तत्थ सुद्धो वसईकयअत्थपज्जाओ पडिनरलणं विवद्गाणासेसत्थो अप्पणो विसयातो ओसारिदसारिच्छ-त्यान-लक्सलणसामण्णो। "…तत्थ जो असुद्धो उजुसुदणओ सो चक्खुपासिय वेंजणपञ्जयिवसओ।" अर्थपर्यायको विषय करनेवाला शुद्ध मृजुस्त्र नय है। वह प्रत्येक क्षणमें परिणमन करनेवाले समस्त पदार्थोंको विषय करता हुआ अपने विषयसे साहश्यसामान्य व तद्भावरूप सामान्यको दूर करनेवाला है। जो अशुद्ध ऋजुसूत्र नय है, वह पक्षु इन्द्रियकी विषयभूत व्यंजन प्रयोगोको विषय करनेवाला है।

आ.प./१ सूक्ष्मजूत्रो यथा—एकसमयावस्थायी पर्यायः ' स्थूलर्जसूत्रो यथा—मनुष्यादिपर्यायास्तदायु वमाणकालं तिष्ठन्ति । = सूक्ष्म ऋजु-सूत्रनय एकसमय अवस्थायी पर्यायको निषय करता हे । और स्थूल ऋजुसूत्रको अनेक्षा मनुष्यादि पर्यायें स्व स्व आयुप्रमाणकाल पर्यन्त ठहरती हैं। (न च.वृ./२११-२१२) (न.च./शूत/वृ.१६)

का.अ./मू./२७४ जो बहुमाणकाले अस्थपन्जायपरिणदं अस्थं। संतं साहदि सञ्जं तं पि णयं उन्जुयं जाण ।२७४। = वर्तमानकालमें अर्थ पर्यायरूप परिणत अर्थको जो सत् रूप साधता है वह ऋजुसूत्र नय है। (यह नक्षण यद्यपि सामान्य ऋजुसूत्रके लिए किया गया है, परन्तु सूक्ष्मऋजुसूत्रपर घटित होता है)

### ४. ऋजुसूत्राम।सका कक्षण

रखो, ना, ४/१/३३/१लो, ६२/२४८ निराकरो तियह द्रव्यं विहरन्त १ च सर्वथा। स तदाभोऽभिमन्तव्यः प्रतीतेर पतापतः। एतेन चित्राद्वेतं, संवेदना-द्वेतं क्षणिकिमित्यपि मननमृजुम्त्राभासमायातो त्युक्तं वेदितव्यं ।(पृ. २५३/४)। = बहिरंग व अन्तरंग दोनों द्रव्योंका सर्वथा अपलाप करनेवाले चित्राद्वेतवादो, विज्ञानाद्वेतवादी व क्षणिकवादी बौद्धोंको मान्यतामें त्राजुमूत्रनयका आभास है, वयोंकि उनकी सब मान्यताएँ प्रतीति व प्रमाणसे बाधित है। (विशेष दे० रत्तो, वा,४/१/३३/१लो, ६३-६७/२४८-२४५); (स्या. म./२८/३१८/२४)

## ५. ऋजुसूत्रनय शुद्ध पर्यायार्थिक है

न्या.दी./३/\$८६/१२८/७ ऋजुसूत्रनयस्तु परमपर्यायाधिकः । = ऋजुसूत्र-नय परम (शुद्ध) पर्यायाधिक नय है । (सूक्ष्म ऋजुसूत्र शुद्ध पर्यायाधिक नय है और स्थूल ऋजुसूत्र अशुद्ध पर्यायाधिक—नय/IV/३) (और भी दें0/नय/III/१/१८-२)

### ६. ऋजुस्त्रनयको द्रव्यार्थिक कहनेका कथंचित् विधि निषेष

#### १. कथंचित् निषेध

घ.१०/४,२,२,३/११/४ तन्भवसारिच्छसामण्णप्पयद्द्वमिच्छंतो उजुसुदो कथंण द्व्विट्ठियो। ण, घड-पड्ट्यंभादिवंजणप्रजायपरिच्छिण्ण-सगपुत्रावरभाविद्रियउजुबद्दविसयस्स द्व्यिट्ठियणयत्त्रिदरोहादो। —प्रम्—तद्भावसामान्य व साद्दश्यसामान्यरूप द्रव्यको स्वीकार करनेवाला मृजुसूत्रनय (दे० स्थूल मृजुसूत्रनयका लक्षण) द्रव्याथिक कसे नहीं है १ उत्तर—नहीं, क्योंकि, मृजुसूत्रनय घट, पट व स्तम्भादि स्वरूप व्यंजनपर्यायोंसे प्रिच्छिन्न ऐसे अपने पूर्वापर भावोंसे रहित वर्तमान मात्रको विषय करता है, अतः उसे द्रव्याधिक नय माननेमें विरोध आला है

### २. कथंचित् विधि

ध.१०/४,२,३,३/१५/१ उजुम्रुदस्स पज्जबिट्ठयस्स कधं दव्वं विसञ्जो । ण, वंजगपज्जायमहिद्वियस्स दव्वस्स तव्विसयत्ताविरोहादो । ण च उप्पादिवणासल्यखणत्तं तिव्यसम्मद्व्यस्स विरुप्तमदे, अप्पिद्वप्रजाम-भावाभावलक्लण-उप्पादविणासविदिरित्त अवद्वाणाणुवलंभादो । ण च पढमसमए उप्पण्णस्स विदियादिसमएसु अवट्टाणं, तत्थ पढम-विदियादिसम्यकण्पणए कारणाभावादो । ण च उत्पादो चेत्र अत्रद्वाणं, विरोहादो उप्पादलक्षणभावविदिरित्तअवद्वाणलक्ष्वणाणुवलंभादो च। तदो अन्बहाणाभावादो उप्पादविणासन्नक्षणं दन्वमिदि सिद्धं। पश्न-न्युजुसूत्र चूँकि पर्यापाधिक है, अतः उसका द्रव्य विषय कैसे हो सकता है। उत्तर-नहीं, क्यों कि, व्यंजन पर्यायको प्राप्त द्रव्य उसका विषय है, ऐसा माननेमें कोई विरोध नहीं आता। (अर्थात अशुद्ध अनुसूत्रको द्रव्यार्थिक माननेमें कोई विरोध नहीं है—ध./१) ( घ.१/४,१,५८/२६५/१ ), ( घ.१२/४,२,८,१४/२१०/४ ) ( निसेप/३/४ ) प्रश्न-ऋजुसूत्रके विषयभूत द्रव्यको उत्पाद विनाश लक्षण माननेमें विरोध आता है । उत्तर --सो भी बात नहीं है; क्योंकि, विवक्षित पर्यायका सद्भाव ही उत्पाद है और उसका अभाग ही व्यय है। इसके सिवा अवस्थान स्वतन्त्र रूपसे नही पाया जाता । **प्रश्न** – प्रथम समयमे पर्याय उत्पन्न होती है और द्वितीयादि समयों में उसका अवस्थान होता है ? उत्तर-यह बात नहीं बनती; क्योंकि उसमे प्रथम व द्वितीयादि समयोंकी कल्पनाका कोई कारण नहीं है। प्रश्न—फिर तो उत्पाद ही अवस्थान वन वैठेगा १ **उत्तर—** सो भी बात नहीं है; बयोकि, एक तो ऐसा माननेमें विरोध आता है, दूसरे उत्पादस्वरूप भावको छोडकर अवस्थानका और कोई लक्षण पाया नहीं जाता । इस कारण अवस्थानका अभाव होनेसे उत्पाद ब विनाश स्वरूप द्रव्य है, यह सिद्ध हुआ। (वही व्यंजन पर्यायरूप द्रव्य स्थूल ऋजुमूत्रका विषय है ।

ध.१२/४.२,१४/२६०/६ वहुमाणकालिस्य उज्ञुसुद वत्थुस्स द्वणाभावादो ण तत्थ द व मिदि णाणावरणीय वेयणा णित्थ सि वुसे—ण, वहुमाण-कालस्स वंजाणक्जाए पडुच्च अविष्यस्स सगाससावयवाणं गदस्स द व पिंड विरोहाभावादो । अण्पिद पज्जाएण वहुमाणत्तमा वण्णस्स वत्थुस्स अणिपद पज्जाएमु द वणि विरोहाभावादो वा अत्थि उज्जुसुद-णयिसए द व्यमिदि । = प्रश्न—वर्तमानकाल विषयक ऋजुसूत्र नय-की विषयभूत वस्तुका द्वण नहीं होनेसे चूँ कि उसका विषय, द व्य नहीं हो सकता है, अत. ज्ञानावरणीय वेदना उसका विषय नहीं है । उत्तर—ऐसा पूळनेपर उत्तर देते है, कि ऐसा नहीं है, क्यों कि वर्तमानकाल व्यंजन पर्यायोका आलम्बन करके अवस्थित है (दे०

अगला शोर्षक), एवं अपने समस्त अवयवोंको प्राप्त है, अतः उसके द्रव्य होनेमें कोई विरोध नहीं है। अथवा विवक्षित पर्यायसे वर्तमानताका प्राप्त बस्तुको अविवक्षित पर्यायोमे द्रव्यका विरोध न होनेसे, ऋजुसूत्रके विषयमे द्रव्य सम्भव है ही।

क.पा.१/१,१३-१४/§२१२/२६३/६ वंजणपज्जायविसयस्स उजुमुदस्स बहुकालावट्टाणं होदि ति णासंकणिज्ज; अप्पिदबंजणपञ्जायअवट्टाण-कालस्स द्व्यस्स वि बट्टमाणत्तणेण गहणादो । न्यदि कहा जाय कि व्यंजन पर्यापको विषय करनेवाला ऋजुसूत्रनय बहुत कालतक अवस्थित रहता है: इसलिए. त्रह मृजुसूत्र नहीं हो सकता है; वयोकि उसका काल वर्तमानमात्र है। सो ऐसी आशंका करना भी ठीक नहीं है, क्योंकि, विवक्षित पर्यायके अवस्थान कालरूप द्वयको भी ऋजुसूत्रनय वर्तमान रूपसे ही ग्रहण करता है।

## ७. सूक्ष्म व स्थूल ऋजुस्त्रकी अपेक्षा वर्तमान कालका प्रमाण

दे० नय/III/१/२ वर्तमान वचनको ऋजुसूत्र वचन कहते है। ऋजुसूत्रके प्रतिपादक वचनोंके विच्छेद रूप समयसे लेकर एक समय पर्यन्त वस्तुको स्थितिका निश्चय करनेवाले पर्यायाथिक नय है। (अर्थात् सुखद्वारसे पदार्थका नामोच्चारण हो चुकनेके पश्चात्तसे लेकर एक समय पर्यन्त ही उस पदार्थको स्थितिका निश्चय करनेवाला पर्यायाथिक नय है।

धः १/४,१,४६/१७२/१ कोऽत्र वर्तमानकातः । आरम्भारप्रभृत्या उपरमा-देष वर्तमानकातः । एष चानेकप्रकारः, अर्थव्यञ्जनपर्यायास्थितैरनेक-विधत्वात् ।

तत्थ सुद्रो विसईकयअत्थपङ्जाओ पहिन्खणं ध. १/४,१,४१/२४४/२ विवट्टमाण्याको सो असुद्धोय तेसि कालो जहण्णेण अंतोमुहूत्तमुक्क-स्सेण छम्मासा संखेजजा बासाणि वा । कुदो । चिक्विदियगैउफवेज-णपज्जायाणम्प्पहाणीभूदव्याणमेत्तियं कालमयद्वाणुवलंभादो। जदि एरिसो वि पज्जबद्वियणओ अस्थि तो—उप्पज्जति वियंति य भावा णियमेण पज्जवणयस्स । इच्चेष्ण सम्मइसुत्तेण सह विरोहो होदि त्ति उत्ते ण होवि, असुद्धउजुसुदेण विसईवयवेजणपज्जाए अप्पहाणी-कयसेसपज्जार पुरवावरकोटीणमभावेण उप्पत्तिविणासे मोत्तूण उत्र-द्वाणमुबलंभादो । ≕प्रश्न ⊸यहाँ वर्तमानकालका क्या स्वरूप है ! उत्तर—विविश्ति पर्यायके प्रारम्भकालसे लेकर उसका अन्त होनेतक जो काल है वह वर्तमान काल है। अर्थ और व्यंजन पर्यायोंकी स्थितिके अनेक प्रकार होनेसे यह काल अनेक प्रकार है। तहाँ शुद्ध त्राजुपुत्र प्रत्येक क्षणमे परिणमन करनेवाले पदार्थीको विषय करता है ( अर्थात् शुद्र ऋजुमूत्रनयकी अपेक्षा वर्तमानकालका प्रमाण एक समय मात्र है) और अशुद्ध ऋजुयूत्रके विषयभूत षदार्थीका काल अवन्यसे अन्तर्मृहूर्त और उत्कषेसे छ मास अथवा संख्यात वर्ष है. क्योकि, चक्षु इन्द्रियसे ग्राह्म व्यंजनपर्याये द्रव्यकी प्रधानतासे रहित होती हुई इतने कालतक अवस्थित पायी जाती हैं। प्रश्न-यदि ऐसा भी पर्यायाधिकनय है तो-पर्यायाधिकनयकी अपेक्षा पदार्थ नियमसे **उत्पन्न होते है और नष्ट होते है, इस सन्मतिसूत्रके साथ विरोध** होगा १ उत्तर—नहीं होगा; क्योकि, अशुद्ध ऋजुसूत्रके द्वारा व्यंजन पर्यायें ही विषय की जाती है, और शेष पर्याये अप्रधान हैं। (किन्तु प्रस्तुत सूत्रमे शुद्रज्ञजुसूत्रकी विवक्षा होनेसे ) पूर्वापर कोटियोंका अभाव होनेके कारण उत्पत्ति व विनाशको छोड़कर अवस्थान पाया ही नही जाता।

## ६. शब्दनय निर्देश

#### १. शब्दनयका सामान्य उक्षण

आ, प,/१ शन्दाइ व्याकरणात् प्रकृतिप्रत्ययद्वारेण सिद्धः शन्दः शन्दनयः।

—शन्द अर्थात् व्याकरणसे प्रकृति व प्रत्यय आदिके द्वारा सिद्ध कर

लिये गये शब्दका यथा योग्य प्रयोग करना शब्दनय है। दे, नय/1/४/२ ( शब्द परसे अर्थका बोध करानेवाला शब्दनय है )।

## २. अनेक शब्दोंका एक वाच्य मानता है।

रा. वा /४/४२/१७/२६१/१६ शब्दे अनेकपर्यापशब्दवाच्य. एकः । च शब्दनयमे अनेक पर्यायवाची शब्दोंका बाद्य एक होता है। स्या. म./२८/११३/२ शब्दस्तु रूढितो यावन्तो ध्वनयः कस्मिश्चिदर्थे प्रवर्तन्ते यथा इन्द्रशक्तपुरन्दरादयः सुरपतौ तेषां सर्वेषामप्येकमर्थ-मभिप्रति किल प्रतीतिवशाह । = रूढिसे सम्पूर्ण शब्दोके एक अर्थमें प्रयुक्त होनेको शब्दनय कहते है। जैसे इन्द्र शक्र पुरन्दर आदि शब्द एक अर्थके द्योतक है।

## ३. पर्यायवाची शब्दोंमें अभेद मानता है

रा. बा./४/४२/१७/२६१/११ शब्दे पर्यायशब्दान्तरप्रयोगेऽपि तस्यैवार्थ-स्याभिधानादभेदः। = शब्दनयमें पर्यायवाची विभिन्न शब्दोंका प्रयोग होनेपर भी, उसी अर्थका कथन होता है, अत अभेद हैं।

स्या. म./२८/३१३/२६ न च इन्द्रशकपुरन्दरादय. पर्यायशन्दा विभिन्न आर्थवाचितया कदाचन प्रतीयन्ते। तेभ्यः सर्वदा एकाकारपरामशॅनि रपत्तेरस्यितवृत्तित्या तथैव व्यवहारदर्शनात । तस्मदिक एव पर्यायशन्दानामर्थ इति । शन्यते आहूयतेऽनेनाभिप्रायेणार्थः इति निरुक्तात् एकार्थपतिपादनाभिप्रायेणैव पर्यायध्वनीना प्रयोगात्। = इन्द्र, शक्र और पुरन्दर आदि पर्यायवाची शन्द कभी भिन्न अर्थन का प्रतिपादन नहीं करते, क्योंकि, उनसे सर्वदा अस्यित्तत वृत्तिसे एक ही अर्थ के ज्ञान होनेका व्यवहार देखा जाता है। अतः पर्यायवाची शन्दोका एक ही अर्थ है। 'जिस अभिप्रायसे शन्द कहा जाय या बुलाया जाय उसे शन्द कहते हैं, इस निरुक्ति परसे भी उपरोक्त ही बात सिद्ध होती है, क्योंकि एकार्थ प्रतिपादनके अभिप्रायसे ही पर्यायवाची शन्द कहे जाते है।

दे. नय/III/७/४ (परन्तु यह एकार्थता समान काल व लिंग आदि-वाले शब्दोमें ही है, सब पर्यायवाचियोमें नहीं)।

## ४. पर्यायवाची शब्दोंके प्रयोगमें लिंग आदिका व्यमि-चार स्वीकार नहीं करता

स, सि./१/२२/१४२/४ लिङ्गसंख्यासाधनादिवयभिचारनिवृत्तिपरः शब्दनयः । = लिग, संख्या, साधन आदि (पुरुष, काल व उपग्रह) के व्यभिचारकी निवृत्ति करनेवाला शब्दनय है। (रा. वा./१/३३/ १/६८/५२); (ह. पु/६८/४७); (ध. १/९,१,१/८ १९); (ध. १/४८, ४६/१७६/५); (क. पा. १/१३-१४/§ १६७/२३६); (त. सा./१/४८)।

रा. वा./१/३३/१/६-/२३ एवमादयो व्यभिचारा अयुक्ताः। कुतः। अन्यार्थस्याऽन्यार्थेन संबन्धाभावाद्। यदि स्यात् घटः पटो भवतु पटो वा प्रासाद इति । तस्माखर्थालङ्गं यथासंख्यं यथासाधनादि च न्याय्यमभिधानम्। = इत्यादि व्यभिचार (दे० आगे) अयुक्त हैं, क्यों कि अन्य अर्थका अन्य अर्थसे कोई सम्बन्ध नहीं है। अन्यथा घट पट हो जायेगा और पट मकान बन बेठेगा। अत. यथासिंग यथा-वचन और यथासाधन प्रयोग करना चाहिए। (स. सि./१/३३/१४४/१) (इतो. वा. ४/१/३३/१४तो. ७२/२५६) (६. १/१,१,१/८६/१) (ध. १/४,१,४४/१७८/३); (क. पा. १/१३-१४/१ १९७/२३०/३)।

श्लो. बा. ४/१/३३/श्लो. ६८/२६६ कालादिभेदलोऽर्थस्य भेदं यः प्रति-पादयेत । सोऽत्र शब्दनयः शब्दमधानस्वादुदाहृतः । —जो नम काल कारक आदिकें भेदसे अर्थके भेदको समभता है, वह शब्द प्रधान होने-के कारण शब्दनय कहा जाता है । (प्रमेय कमल मार्तण्ड/पृ. २०६) (का. अ./मृ. २७६)। न. च. वृ /२१३ जो वहणं ण मण्णइ एयत्थे भिण्णालंग आईणं। सो सह-णक्षो भणिओ जेओ पुंसाइआण जहा। २१३। = जो भिन्न लिंग आदि-वाले राज्दोंको एक अर्थमें वृत्ति नहीं मानता वह शब्दनय है, जैसे पुरुष, स्त्री आदि।

न. च./अत/पृ. १७ शब्दप्रयोगस्यार्थं जानामीति कृत्वा तत्र एकार्थमेक-शब्देन ज्ञाने सति पर्यायशब्दस्य अर्थक्रमो यथेति चेत् पुष्यतारका नक्षत्रमित्येकार्थी भवति । अथवा दाराः कलत्रं भार्या इति एकार्थी भवतौति कारणेन लिङ्गसंख्यासाधनादिव्यभिचारं मुक्त्वा शब्दानु-सारार्थं स्वीकर्तव्यमिति शब्दनयः। उक्तं च-सक्षणस्य प्रवृत्तौ वा स्त्रभावाविष्टालिङ्गतः । शब्दो लिङ्गं स्वसंख्यां च न परित्यदय वर्तते । ='शब्दप्रयोगके अर्थको मै जानता हूँ' इस प्रकारके अभिप्रायको धारण करके एक शब्दके द्वारा एक अर्थके जान सेनेपर पर्यायवाची शब्दोंके अर्थक्रमको (भी भली भाँति जान लेता है)। जैसे पुष्य तारका और नक्षत्र, भिन्न लिंगवाले तीन शब्द (यदापि) एकार्थ-वाची हैं' अथवा दारा कलत्र भार्या ये तीनों भी (यद्यपि) एकार्थ-बाची है। परन्तु कारेणबंशात् लिंग संख्या साधन वगैरह व्याचिचार-को छोड़कर शब्दके अनुसार अर्थका स्वीकार करना चाहिए इस प्रकार शब्दनय है। कहा भी है-लक्षणकी प्रवृत्तिमे या स्वभावसे आविष्ट-युक्त लिंगसे शब्दनय, लिंग और स्वसंख्याको न छोड़ते हुए रहता है। इस प्रकार शब्दनय बतलाया गया है।

भावार्थ—( यदापि 'भिन्न लिंग आदि वाले सब्द भी व्यवहारमें एकार्थवाची समसे जाते हैं,' ऐसा यह नय जानता है, और मानता भी है; परन्तु वाक्यमें उनका प्रयोग करते समय उनमें लिंगादिका व्यभिचार आने नहीं देता। अभिप्रायमें उन्हे एकार्थवाची समभते हुए भी वाक्यमें प्रयोग करते समय कारणवशात लिंगादिके अनुसार ही उनमें अर्थभेद स्वीकार करता है।) (आ. प./१)।

स्या. म./२८/३१३/३० यथा चार्य पर्यायशब्दानामेकमर्थमभित्रैति तथा तटस्तटी तटम् इति विरुद्धलिङ्गलक्षणधर्माभिसंबन्धाइ वस्तुनो भेदं चाभिधत्ते। न हि विरुद्धधर्मकृतं भेदमनुभवतो वस्तुनो विरुद्धधर्मन् योगो युक्तः। एवं संख्याकालकारकपुरुषादिभेदाइ अपि भेदोऽभ्युप-

स्या• मं./२-/३९६ पर उद्दश्त रत्तोक नं. ६ विरोधितिक संख्या विभेदाइ भिन्नस्वभावताम्। तस्यैव मन्यमानोऽयं शब्दः प्रत्यवतिष्ठतः ।६। = जैसे इन्द्र शक पुरन्दरं ये तीनों समान तिगी शब्द एक अर्थको चोतित करते हैं; वैसे तटः, तटो, तटम् इन शब्दोंसे विरुद्ध तिगरूप धर्मसे सम्बन्ध होनेके कारण, वस्तुका भेद भी समभा जाता है। विरुद्ध धर्मकृत भेदका अनुभव करनेवाली वस्तुमें विरुद्ध धर्मका सम्बन्ध न मानना भी युक्त नहीं है। इस प्रकार संख्या काल कारक पुरुष आर्विके भेदसे पर्यायवाची शब्दोंके अर्थमें भेद भी समभना चाहिए।

ध. १/१,१,१/गा.७/१३ मृलिणमेणं पज्जवणयस्य उजुमुदवयणविच्छेदो । तस्स दु सहादीया साह पसाहा मुहुमभेया । क्युसूत्र वचनका विच्छेदरूप वर्तमानकाल ही पर्यायाधिक नयका मृत आधार है, और शब्दादि नय शाखा उपशाखा रूप उसके उत्तरोत्तर मुक्ष्म भेद हैं।

रलो. वा.४/१/३३/६~/२६५/१७ कालकारकिल ग्संख्यासाधनोपग्रहभेदा-दिन्नमर्थं शपतीति शब्दो नयः शब्दप्रधानत्वादुदाहतः। यस्तु व्यवहारनयः कालादिभेदेऽप्यभिन्नमर्थमभिन्नेति। व्यक्तालः, कारकः, लिंग, संख्या, साधन और उपग्रह आदिके भेदोंसे को नय भिन्न अर्थ-को समभाता है वह नय शब्द प्रधान होनेसे शब्दनय कहा गया है, और इसके पूर्व को व्यवहारनय कहा गया है वह तो (व्याकरण शास्त्रके अनुसार) काल आदिके भेद होनेपर भी अभिन्न अर्थको सममानेका अभिन्नाय रखता है। (नय/III/१/७ तथा निहीप/३/७)।

#### ५. शब्दनयाभासका लक्षण

स्या. मं./२न/३१८/२६ तहभेदेन तस्य तमेव समर्थयमानस्तदाभासः।

यथा बम्ब भवति भविष्यति सुमेरुरित्यादयो भिन्नकाला शब्दा भिन्नमेव अर्थमभिद्यति भिन्नकालशब्दत्वात् तादक्सिद्धान्यशब्दवत् इत्यादिः। = काल आदिके भेदसे शब्द और अर्थको सर्वथा अलगमाननेको शब्दनयाम।स कहते है। जैसे—सुमेरु था, सुमेरु है, और सुमेरु होगा आदि भिन्न भिन्न कालके शब्द, भिन्न कालवाची होनेसे, अन्य भिन्नकालवाची शब्दोकी भाँति ही, भिन्न भिन्न अर्थोका ही प्रतिपादन करते है।

## ६. छिंगादि व्यभिचारका ताल्पर्यं

नोट—यद्यपि व्याकरण शास्त्र भी शब्द प्रयोगके दोषोको स्वीकार नहीं करता, परन्तु कहो-कही अपव.दरूपसे भिन्न लिंग आदि वाले शब्दोका भी सामानाधिकरण्य रूपसे प्रयोग कर देता है। तहाँ शब्दनय उन दोषोका भी निराकरण करता है। वे दोष निम्न प्रकार हैं—

रा. वा./१/३३/१/६८/१४ तत्र लिङ्गव्यभिचारस्तावतस्त्रीलिङ्गे पुरिलङ्गा-भिधानं तारका स्वातिरिति। पृंक्लिङ्गे स्त्यभिधानम् अवगमो विद्यंति। स्त्रोरवे नपुंसकाभिधानम् वीणा आतोद्यमिति। नपुंसके रुविभिधानम् आयुर्वे शक्तिरिति । पुंत्रिसङ्घी नप्सकाभिधानं पटो वस्त्रमिति । नर्पसके पुल्लिङ्गाभिधानं द्रव्यं परशुरिति । संख्या-व्याभिचार: - एकत्वे द्वित्वम् - गोदौ ग्राम इति । द्वित्वे बहुत्वम् पुनर्वस् पञ्चतारका इति । बहुत्वे एकत्वम् – आत्रा वर्नामति । बहुत्वे द्वित्वम्-देवमनुषा उभौ राशी इति। साधनव्यभिचारः-एहि मन्थे रथेन यास्यसि, निह यास्यसि यातस्ते पितेति। आदिशब्देन कालादिव्याभचारो गृहाते। विश्वदृश्वास्य पुत्रो जनिता, भावि कृत्यमासीदिति कालव्यभिचार' । संतिष्ठते प्रतिष्ठते विरमत्युपरमतीति उपप्रहब्यभिचार'। ≔१. स्त्री लिगके स्थानपर पृं लिगका कथन करना और प लिगके स्थानपर स्त्रीलिंगका कथन करना आदि लिंग व्यभिचार है। जैसे—(१)—'तारका स्वातिः' स्वाति नक्षत्र तारका है। यहॉपर तारका शब्द स्त्रीलिंग और स्वाति शब्द पूर्लिंग है। इसलिए स्त्रीलिंगके स्थानपर पुंलिंग कहनेसे लिंग व्यभिचार है। (२) 'अवगमो विद्या' ज्ञान विद्या है। यहाँपर अवगम शब्द पुंलिग और विद्या शब्द स्त्रीलिंग है। इसलिए पुंत्लिगके स्थानपर स्त्रीलिंग कहनेसे लिंग व्यभिचार है। इसी प्रकार (३) 'बोणा आतो छम्' वीणा बाजा आतोदा कहा जाता है। यहाँ पर वीणा शब्द स्त्री लिग और आतोद्य शब्द, नपुंसकलिंग है। (४) 'आ युधं शक्तिः' शक्ति आयुध है। यहाँपर आयुध शब्द नपुंसकलिंग और शक्ति शब्द स्त्रोलिग है। (५) 'पटो वस्त्रस्' पट बस्त्र है। यहाँपर पट शब्द पंक्तिंग और वस्त्र शब्द नपुंसकिता है। (६) 'आयुधं परशुः' फरसा आयुध है। यहाँ पर आयुध शब्द नपुंसकलिंग और परशु शब्द पुंलिग है। २. एकवचनकी जगह द्विबचन आदिका कथन करना संख्या व्यभिचार है। जैसे (१) 'नक्षत्रं पुनर्वसू' पुनर्वसू नक्षत्र है। यहाँपर नक्षत्र शब्द एकवचनान्त और पुनर्वसू शब्द द्विवचनान्त है। इसलिए एकवधनके स्थानपर द्विवचनका कथन करनेसे संख्या व्यभिचार है। इसी प्रकार—(२) 'नक्षत्रं शतभिषजः' शतभिषज नक्षत्र है। यहाँ पर नक्षत्र शब्द एकवचनान्त और शतभिषज् शब्द बहुबचनान्त है। (३) 'गोदौ प्रामः' गायोंको देनेवाला ग्राम है। यहाँपर गोद शब्द द्वियचनान्त और ग्राम आपक्द एकवचनःन्त है । (४) 'पुनर्वसू पञ्चतारकाः' पुनर्वसू पाँच तारे हैं। यहाँपर पुनर्वसू द्वियचनान्त और पंचतारका शब्द बहुवचनान्त है । (१) 'आझाः वनम्' आमोंके नृक्ष वन हैं। यहाँपर आम्र शब्द बहुव्चनान्त और वन शब्द एकवचनान्त है। (६) 'देवमनुष्या उभौ राशी' देव और मनुष्य ये दो राशि हैं। यहाँपर देवमनुष्य शब्द बहुबचनान्त और राशि शब्द द्विवचनान्त है। ३. भविष्यत आदि कालके स्थानपर भूत आदि

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

कालका प्रयोग करना कालन्यभिचार है। जैसे--(१) विश्वदश्वास्य पुत्रो जिसने समस्त विश्वको देख लिया है ऐसा इसके पुत्र उत्पन्न होगा। यहाँ पर विश्वका देखना भविष्यत कालका कार्य है, परन्तु उसका भूतकालके प्रयोग द्वारा कथन किया गया है। इसलिए भविष्यत् कालका कार्य भूत कालमें कहनेसे कालव्यभिचार है। इसी तरह (२) 'भाविकृत्यमासीत' आगे होनेवाला कार्य हो चुका। यहाँपर भृतकालके स्थानपर भविष्य कालका कथन किया गया है। ४. एक साधन अर्थात् एक कारकके स्थानपर दूसरे कारकके प्रयोग करनेको साधन या कारक व्यभिचार कहते हैं। जैसे-'ग्राममधिशेते' वह ब्रामोमें शयन करता है। यहाँ पर सप्तमीके स्थानपर द्वितीया विभक्तिया कारकका प्रयोग किया गया है, इसलिए यह साधन व्यभिचार है । १. उत्तम पुरुषके स्थानपर मध्यम पुरुष और मध्यम पुरुषके स्थानपर उत्तम पुरुष आदिके कथन करनेको पुरुषव्यभिचार कहते है। जै से-'एहि मन्ये रथेन यास्यसि नहि यास्यसि यातस्तै पिता' आओ, तुम समभते हो कि मैं रथसे जाऊँगा परन्तु अन न जाओगे, बयोकि तुम्हारा पिता चला गया। यहाँ पर उपहास करनेके लिए 'मन्यसे' के स्थान पर 'मन्ये' ऐसा उत्तम पुरुषका और 'यास्वामि' के स्थानवर 'यास्यसि' ऐसा मध्यम पुरुषका प्रयोग हुआ है। इसलिए पुरुषव्यभिचार है। ६, उपसर्गके निमित्तसे परस्मैपदके स्थानपर आत्मनेपद और आत्मनेपदके स्थानपर परस्मैन पदका कथन कर देनेको उपग्रह व्यभिचार कहते हैं। जैसे 'रमते' के स्थानपर 'विरमति'; 'तिष्ठति' के स्थानपर 'संतिष्ठते' और 'विशति' के स्थानपर 'निविश्ते' का प्रयोग व्याकरणमें किया जाना प्रसिद्ध है । (स्. सि./१/३३/१४३/४); (श्लो, बा. ४/१/३३/श्लो. ६०-७१/२४४); ( घ.१/१,१,१/८१/१ ); ( घ. १/४,१,४५/१७६/६ ); (क. पा. १/१३-१४/६९१७/२३४/३)।

## उक्त व्यभिचारोंमें दोष प्रदर्शन

श्लो, वा./४/१/३२/७२/२५७/१६ यो हि वैयाकरणव्यवहारनयानुरोधेन 'धातुसंबन्धे प्रत्ययः' इति सूत्रमारम्य विश्वदृश्वास्य पुत्रो जनिता भाविकृत्यभासीदिस्यत्र कालभेदेऽप्येकपदार्थमाहता यो विश्वं द्रक्ष्यति सोऽस्य पुत्रो जनितेति भविष्यत्कालेनातीतकालस्याभेदोऽभिमतः तथा व्यवहारदर्शनादिति । तन्न श्रेयः परीक्षायां मूलक्षते कालभेदेऽप्यर्थ-स्याभेदेऽतिप्रसङ्गात् रावणशङ्खचक्रवर्तिनोरप्यतीतानागतकालयोरेक-त्वापत्तेः । आसीदावणो राजा शङ्खचक्रवर्ती भविष्यतीति शब्दयोभि-न्नविषयत्वाननैकार्थतेति चेत्, विश्वदृश्वा जनितेत्यनयोर्पि मा भूत तत् एव । न हि विश्व दृष्टवानिति विश्वदृश्वेति शब्दस्य योऽथींऽती-तकालस्य जनितेति शब्दस्यानागतकालः। पुत्रस्य भाविनोऽतीतस्य-अतीतकालस्याप्यनागतत्वाध्यारोपादेकार्थताभिषेतेति चेत्, तर्हि न परमार्थतः कालभेदेऽप्यभिन्नार्थव्यवस्थाः। तथा करोति क्रियते इति कारकयोः कत् कर्मणोर्भेदेऽप्यभिन्नमर्थत एमादियते स एव करोति किंचित् स एव क्रियते केनचिदिति प्रतीतेरिति। तदिप न श्रेयः परीक्षाया । देवदत्तः कटं करोतीत्यत्रापि कर्तृ कर्मणोर्देवदत्त-कटयोरभेदप्रसङ्गात् । तथा पुष्यस्तारकेत्यत्र व्यक्तिभेदेऽपि तत्कृतार्थ-मेकमादियन्ते, लिङ्गमशिष्यं लोकाश्रयत्वादि । तदिप न श्रेयः, पटकु-टोश्यत्रापि कुटकुट्योरेकत्वप्रसङ्गात् तल्लिङ्गभेदानिशेषात् । तथापोऽम्भ इत्यत्र संख्याभेदेऽप्येकमर्थं जलाख्यमादृताः संख्याभेदस्याभेदकत्वात् गुर्वादिवदिति । तदपि न श्रेयः परौक्षायाम् । वस्तंतव इत्यनःपि सधा-भावानुषङ्गात् संख्याभेदाविशेषात् । एहि मन्ये रथेन यास्यसि न हि यास्यसि स यातस्ते पिता इति साधनभेदेऽपि पदार्थमभिन्नमादृताः "प्रहसे मन्यवाचि गुष्मन्मन्यतरस्मादेकवच" इति वचनात्। तदपि न श्रेयः परीक्षायां, अहं पचामि त्वं पचसीत्यत्रापि अस्मद्युष्मत्सा-धनाभेदेऽप्येकाथ त्वप्रसङ्खात् । तथा 'संतिष्ठते अवतिष्ठत' इस्यत्रोपसर्ग- भेदेऽच्यभित्रमर्थमाहता उपसर्गस्य धारवर्थमात्रखोतकस्वादिति। तदपि न श्रेयः। तिष्ठति प्रतिष्ठत इत्यत्रापि स्थितिगतिकिययोरभेद-प्रसङ्गात् । ततः कालाविभेदाद्भिन्न एवार्थोऽन्यथातिप्रसङ्गदिति शब्द-नयः प्रकाशयति । तद्दभेदेऽप्यथभिदे द्रषणान्तरं च दर्शयति – तथा कालादिनानात्वकल्पनं निष्प्रयोजनम् । सिद्धं कालादिनैकेन कार्यस्ये-ष्टस्य तत्त्वतः १७३। कालाखन्यतमस्यैव करपनं तैविधीयताम् । येषा कालादिभेदेऽपि पदार्थेकस्वनिश्चयः १७४। शब्दकालादिभिभिन्नाभि-न्नार्थं प्रतिपादकः । कालादिभिन्नशब्दत्वाद्यविसद्धान्यशब्दवत् । ७६ । = १. काल व्यभिचार विषयक—वैयाकरणीजन व्यवहारनयके अनु-रोघसे 'धातु सम्बन्धसे प्रत्यय बदल जाते हैं' इस सूत्रका आश्रय करके ऐसा प्रयोग करते हैं कि 'विश्वको देख चुकनेवाला पुत्र इसके उत्पन्न होवेगा' अथवा 'होनेवाला कार्य हो चुका'। इस प्रकार कालभेद होनेपर भी वे इसमें एक ही वाच्यार्थका आदर करते हैं। 'जो आगे जाकर विश्वको देखेगा ऐसा पुत्र इसके उत्पन्न होगा' ऐसा न कहकर उपरोक्त प्रकार भविष्यद कालके साथ अतीत कालका अभेद मान लेते हैं, केवल इसलिए कि लोकमें इस प्रकारके प्रयोगका व्यवहार देखा जाता है। परीक्षा करनेपर उनका यह मन्तव्य श्रेष्ठ नहीं है. क्यों कि एक तो ऐसा माननेसे मूलसिद्धान्तकी क्षति होती है और दूसरे अतिप्रसंग दोष प्राप्त होता है। क्योंकि, ऐसा माननेपर भूत-कालीन रावण और अनागत कार्ल न शख चक्रवर्तीमें भी एकपना प्राप्त हो जाना चाहिए। वे दोनों एक बन बैठेगे। यदि तुम यह कही कि रावण राजा हुआ था और शंख चक्रवर्ती होगा. इस प्रकार इन शब्दोको भिन्न विषयार्थता यन जाती है, तब तो विश्वदश्वा और जनिता इन दोनों शब्दोंकी भी एकाथंता न होओ। क्योंकि 'जिसने विश्वको देख लिया है' ऐसे इस अतीतकालवाची विश्वदश्वा शब्दका जो अर्थ है, वह 'उत्पन्न होवेगा' ऐसे इस भविष्यकालवाची जनिता शब्दका अर्थ नहीं है। कारण कि भविष्यत् कालमें होनेवाले पुत्रको अतीतकाल सम्बन्धीपनेका विरोध है। फिर भी यदि यह कही कि भूतकालमें भनिष्य कालका अध्यारोप करनेसे दोनों शब्दोंका एक अर्थ इष्ट कर लिया गया है, तब तो काल- भेद होनेपर भी बास्त-विकरूपसे अर्थोंके अभेदकी व्यवस्था नहीं हो सकती। और यही बात शब्दनय समका रहा है। २. साधन या कारक व्यक्षिचार विष-यक-रित्त ही प्रकार वे वैयाकरणी जन कर्ताकारक वाले 'करोति' और कर्मकारक बाले 'क्रियते' इन दोनों शब्दोंमें कारक भेद होनेपर भी, इनका अभिन्न अर्थ मानते हैं; कारण कि, 'देवदत्त कुछ करता है' और 'देवदत्तके द्वारा कुछ किया जाता है' इन दोनों वाक्योंका एक अर्थ प्रतीत हो रहा है। परीक्षा करनेपर इस प्रकार मानना ठीक नहीं है, क्योंकि ऐसा मानने पर तो 'देवदत्त चटाईको बनाता है' इस वाक्यमें प्रयुक्त कर्ताकारक रूप देवदत्त और कर्मकारक रूप चटाईमें भी अभेदका प्रसंग आता है। ३. लिंग व्यभिचार विषयक- तिसी प्रकार वे वें याकरणी जन 'पुष्यनक्षत्र हारा है' यहाँ लिग भेद होनेपर भी, उनके द्वारा किये गये एक ही अर्थका आदर करते है, क्योंकि सोकमें कई तारकाओसे मिलकर बना एक पुष्य नक्षत्र माना गया है। उनका कहना है कि शब्दके लिगका नियत करना लोकके आध्यसे होता है। उनका ऐसा कहना श्रेष्ठ नहीं है, क्योंकि ऐसा माननेसे तो पुलिसगी पट. और स्त्रीसिंगी भोपड़ी इन दोनों शब्दोंके भी एकार्थ हो जानेका प्रसंग प्राप्त होता है। ४<del>० सरव्या व्यक्तिचार</del> विषयक—तिसी प्रकार वे वैयाकरणी जन 'आपः' इस स्त्रीलिंगी बहुचनान्त राज्यका और 'खम्भः' इस नपुंसकलिंगी एकवचनान्त शब्दका, लिंग व संख्या भेद होनेपर भी, एक जल नामक अर्थ ग्रहण करते हैं। उनके यहाँ संख्याभेदसे अर्थ में भेद नहीं पड़ता जैसे कि गुरुरव साधन आदि शब्द । अनका ऐसा मानना श्रेष्ठ नहीं है । क्यों कि ऐसामानने पर तो एक घट और अनेक तन्तु इन दोनोंकाभी एक ही अर्थ होनेका प्रसंग प्राप्त होता है। ५, पुरुष व्यभिचार विषयक—

"हे बिदूषक, इघर आओ। तुम मनमें मान रहे होगे कि मैं रथ द्वारा मेलेमें जाऊँगा, किन्तु तुम नहीं जाओगे, क्योंकि तुम्हारा पिता भी गया था "" इस प्रकार यहाँ साधन या पुरुषका भेद होनेपर भी वे वैयाकरणी जन एक ही अर्थका आदर करते हैं। उनका कहना है कि उपहासके प्रसंगमें 'मन्य' धातूके प्रकृतिभूत होनेपर दूसरी धातुओंके उत्तमपुरुषके बदले मध्यम पुरुष हो जाता है, और मन्यति धातुको उत्तमपुरुष हो जादा है, जो कि एक अर्थका वाचक है। किन्तु उनका यह कहना भी उत्तम नहीं है, क्योंकि ऐसा माननेसे तो 'मैं पका रहा हूँ', 'तु पकाता है' इत्यादि स्थलोंमें भी अस्मद्ध और ग्रुष्भद्ध साधनका अभेद होनेपर एकार्थपनेका प्रसंग होगा। ६ उपसर्ग व्याधिचार विषयक-तिसी प्रकार वैयाकरणीजन 'संस्थान करता है', 'अव-स्थान करता है' इस्यादि प्रयोगों में उपसर्गके भेद होनेपर भी अभिन्न अर्थको पकड़ बैठे हैं। उनका कहना है कि उपसर्ग केवल धातुके अर्थका धोतन करनेवाले होते हैं। वे किसी नवीन अर्थके वाचक नहीं है। उनका यह कहना भी प्रशंसनीय नहीं है, क्यों कि इस प्रकार तो 'तिष्ठति' अर्थात रहरता है और 'प्रतिष्ठते' अर्थात गमन करता है, इन दोनों प्रयोगोंमें भी एकार्थताका प्रसंग आहा है। ७. इसके अतिरिक्त अन्य भी अनेक दूषण आते हैं। (१) लकार या कृदन्तमें अथवा तौकिक वाक्य प्रयोगोंमें कालादिके नानापनेकी कल्पना व्यर्थ हो जायेगी, क्योंकि एक ही काल या उपसर्ग आदिसे वास्तविक रूपसे इष्टकार्यकी सिद्धि हो जायेगी 1७३। काल आदिके भेदसे अर्थभेद न माननेवालोको कोई सा एक काल या कारक आदि

## ९. सर्व प्रयोगींको दूषित बतानेसे तो व्याकरणशास्त्रके साथ विशेष आता है ?

ही मान लेना चाहिए।७४। काल आदिका भिन्न-भिन्न स्वीकार किया

जाना ही उनको भिन्नार्थताका खोतक है।%।

स. सि /१/३३/१४४/१ एवं प्रकारं व्यवहारमन्याय्यं मन्यते; अन्यार्थ-स्यान्यार्थेन संबन्धाभावात् । लोकसमयविरोध इति चेत् । विरुध्य-ताम् । तत्त्वमिह मीमांस्यते, न भेषज्यमातुरेच्छानुवर्षते । व्यवापि व्यवहारमें ऐसे प्रयोग होते हैं, तथापि इस प्रकारके व्यवहारको झब्द-नय अनुचित मानता है, क्योंकि पर्यायार्थिक नयकी दृष्टिसे अन्य अर्थका अन्य अर्थके साथ सम्बन्ध नहीं बन सकता । प्रश्न—इससे लोक समयका (व्याकरण शास्त्रका) विरोध होता है । उत्तर—यदि विरोध होता है तो होने दो, इससे हानि नहीं है, क्योंकि यहाँ तत्त्व-की मीमांसा की जा रही है । दवाई कुछ रोगीकी इच्छाका अनुकरण करनेवाली नहीं होतो । (रा. वा./१/३३/६/६५/६५)।

## ७. समभिरूढ नय निर्देश

#### १. समिस्ह नयके छक्षण

### अर्थ मेदसे शब्द भेद (रूढ शब्द प्रयोग)

स्, सि, ११,३३/१४४/४ नानार्थसमि भरोहणात्समि भरूढः। यतो नानार्थान्समतीरयैकमर्थमा भिमुख्येन रूढः समि भरूढः। गौरित्यं इञ्दो
वागादिष्वर्धेषु वर्तमानः पशाविभरूढः। — नाना अर्थौका समिभरोहण
करनेवाला होनेसे समिभरूढ नय कहलाता है। चूँकि जो नाना
अर्थौको 'सम' अर्थात् छोड्कर प्रधानतासे एक अर्थमें रूढ होता है
वह समिभरूढ नय है। उदाहरणार्थ— 'गो' इस शब्दकी बचन, मृथिवी
आदि ११ अर्थोमें प्रवृत्ति मानी जाती है, तो भी इस नयकी अपेक्षा
वह एक पशु विशेषके अर्थमें रूढ है। (रा.वा./१/१३/१०/१८/१६);

(खा.प./६); (न.च.वृ./२१६)। (न.च./श्रत/पृ.१८); (त.सा./१/४६); (का.अ./मू./२७६)।

- रा,वा, १४/४२/१७/२६१/१२ समिभक्द वा प्रवृत्तिनिमित्तस्य च घटस्या-भिन्तस्य सामान्येनाभिधानात् (अभेदः) । =समिभक्द नयमें घटन-क्रियासे परिणत् या अपरिणत्, अभिन्न ही घटका निरूपण होता है । अर्थात् जो शब्द जिस पदार्थके सिए क्द कर दिया गया है, वह शब्द हर अवस्थामें उस पदार्थका वाचक होता है ।
- न. च./श्रुत/पृ. १८ एकबारमण्टोपवासं कृत्वा मुक्तेऽपि तपोधनं रूढिप्र-धानतया यावज्जोबमण्टोपवासीति व्यवहरन्ति स तु समभिरूढनयः। = एक बार आठ उपवास करके मुक्त हो जानेपर भी तपोधनको रूढि-की प्रधानतासे यावज्जीव अष्टोपवासी कहना समभिरूढ नय है।

#### २. शब्दमेदसे अर्थमेद

स.सि./१/३३/१४४/५ अथवा अर्थनत्यर्थः शब्दप्रयोगः। तत्रैकस्यार्थ-स्यैकेन गतार्थत्वास्पर्यायशब्दप्रयोगोऽनर्थक । शब्दभेदश्चेदस्ति अर्थ-भेदेनाप्यवश्यं भवित्वयमिति । नानार्थसमभिरोहणात्समभिरूढः । इन्दनादिन्द्रः, शकनाच्छकः, पूर्वारणात पुरन्दर इत्येवं सर्वत्र । = अथवा अर्थका ज्ञान करानेके लिए शब्दोंका प्रयोग किया जाता है। ऐसी हालतमें एक अर्थका एक शब्दसे ज्ञान हो जाता है। इसलिए पर्याय-वाची शब्दोंक: प्रयोग करना निष्फल है। यदि शब्दोमें भेद है तो अर्थभेद अवश्य होना चाहिए । इस प्रकार नाना अर्थीका समिभरोहण करनेवाला होनेसे समिभरूढ नय कहलाता है। जैसे इन्द्र, शक्र और पुरम्दर मे तीन शब्द होनेसे इनके अर्थ भो तीन हैं। क्योंकि ब्युत्पत्तिकी अपेक्षा ऐश्वर्यवान् होनेंसे इन्द्र, समर्थ होनेसे शक्र और नगरोंका दारण करनेसे पुरन्दर होता है। इसी प्रकार सर्वत्र समकता चाहिए । (रा.बा./१/३३/१०/६८/३०), (श्लो-बा.४/१/३३/श्लो.७६-७७/ २६३); ( ह.पु./४८/४८ ); ( घ.१/१,१,१/१/४ ); (घ १/४,१,४५/१७६/१); (क.पा.१/१३-१४/§२००/२३१/६ॅ); (न.च.वृ./२१४); (न.च /श्रुत/पृ.१८); (स्या.म /२८/३१४/१४; ३१६/३; ३१८/२८) ।

रा.वा./४/४२/१७/२६१/१६ समिम्बढे वा नैमित्तिकत्वात शब्दस्यैक-शब्दबाच्य एक:। =समिम्बढ नय चूँकि शब्दनैमित्तिक है अत. एक शब्दका वाच्य एक ही होता है।

### **३. वस्तुका नि**जस्वरूपमें रूड रहना

स.सि.११/३३/१४४/८ अथवा यो यत्राभिक्षढा स तत्र समेत्याभिमुरूयेना-रोहणास्माभिक्षढा । यथा वव भवानास्ते । आत्मनीति । कुता । वस्त्वन्तरे वृत्त्यभावात् । यद्यन्यस्यान्यत्रवृत्तिः स्यात् , ज्ञानादीनां रूपादीनां चाकाशे वृत्तिः स्यात् । अथवा जो जहां अभिरूढ है वह वहाँ 'सम्' अर्थात् प्राप्त होकर प्रमुखतासे रूढ होनेके कारण समभिरूढ् नय कहलाता है । यथा—आप कहाँ रहते हैं । अपनेमें, क्योंकि अन्य वस्तुकी अन्य वस्तुमें वृत्ति नहीं हो सकती । यदि अन्यकी अन्यमें वृत्ति होती है, ऐसा माना जाये तो ज्ञानादिककी और रूपादिककी आकाशमें वृत्ति होने लगे । (रा.वा./१/३३/१०/६६/२)।

# २. यद्यपि रुडिगत अनेक शब्द एकार्थवाची हो जाते हैं

आ.प./१ परस्परेणाभिक्दाः समिभिक्दाः। शब्दभेदेऽत्यर्थभेदो नास्ति। शक्त इन्द्रः पुरन्दर इत्यादयः समिभिक्दाः। = जो शब्द परस्परमें अभिक्द या प्रसिद्ध हैं वे समिभिक्द हैं। उन शब्दों में भेद होते हुए भी अर्थभेद नहीं होता। जैसे—शक्त, इन्द्र व पुरन्दर ये तीनों शब्द एक देवराजके लिए अभिक्द या प्रसिद्ध हैं। (विशेष दे० मितिज्ञान/ ३/४)।

### ३, परन्तु यहाँ पर्यायवाची शब्द नहीं हो सकते

- स. सि./१/३३/१४४/६ तत्रैकस्यार्थस्यकेन गतार्थस्वात्पर्यायशब्दप्रयोगोऽ-नर्थकः । शब्दभेदश्चेदस्ति अर्थभेदेनाप्यवश्यं भवितव्यमिति । --जन एक अर्थका एक शब्दसे झान हो जाता है तो पर्यायवाची शब्दोंका प्रयोग करना निष्फल है। यदि शब्दोंमें भेद है तो अर्थभेद अवश्य होना चाहिए। (रा.ना./१/३३/१०/६८/३०)।
- क. पा.१/१३-१४/§२००/२४०/१ अस्मिन्नये न सन्ति पर्यायशब्दाः प्रति-पदमर्थभेदां प्रयुप्तमात । नच ही शब्दावेकस्मिन्नये वर्तेते; भिन्न-योरेकार्थवृत्तिविरोधाद । नच समानशक्तित्वास्त्रत्र वर्तेते: समान-शक्त्योः शब्दयोरेकत्वापत्तेः । ततो वाचकभेदादवश्यं वाच्यभेदेन भाव्यमिति । = इस नयमें पर्यायवाची शब्द नहीं पाये जाते हैं, वयोंकि यह नय प्रत्येक पदका भिन्न अर्थ स्वीकार करता है । दो शब्द एक अर्थमें रहते हैं, ऐसा मानना भी ठोक नहीं है, वयोंकि भिन्न दो शब्दोंका एक अर्थमें सद्भाव माननेमें विरोध आता है । यदि कहा जाये कि उन दोनों शब्दोंमें समान शक्ति पायी जाती है, इसलिए वे एक अर्थमें रहते हैं, सो ऐसा कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि दो शब्दोंमें सर्वधा समान शक्ति माननेसे वे वास्तवमें दो न रहकर एक हो जायेंगे । इसलिए जब वाचक शब्दोंमें भेद पाया जाता है तो उनके वाच्यभूत अर्थमें भी भेद होना ही चाहिए । (ध.१/१.१९१/ प्रि/१)।
- थ. ह/४.१.४५/१८०/१ न स्वतो व्यतिरिक्ताशेषार्थं व्यवच्छेदकः शब्दः अयोग्यत्वात् । योग्यः शब्दो योग्यार्थस्य व्यवच्छेदक इति गन च शब्द्वयोही विध्ये तत्सामर्थ्ययोरेकत्वं न्यायम्, भिन्नकालोत्पन्नद्वयोग्पानामित्राधारयोरेकत्वितिश्चात् । न च सादश्यमपि तयोरेकत्वाप्तेः । ततो वाचकभेदादवश्यं वाच्यभेदेनापि भवितव्यमिति । = शब्द अपनेसे भिन्न समस्त पदार्थोंका व्यवच्छेदक नहीं हो सकता. क्योंकि उसमें वैसी योग्यता नहीं है, किन्तु योग्य शब्द योग्य अर्थनका व्यवच्छेदक होता है । दूसरे, शब्दोंके दो प्रकार होनेपर उनकी शक्तियोंको एक मानना भी उचित नहीं है, क्योंकि भिन्न कालमें उत्पन्न व उपादान एवं भिन्न आधारवाली शब्दशक्तियोंके अभिन्न होनेका विरोध है । इनमें सादश्य भी नहीं हो सकता, क्योंकि ऐसा होनेपर एकताकी आपत्ति आती है । इस कारण वाचकके भेदसे वाच्य भेद अनश्य होना चाहिए ।

नोट-शब्द व अर्थ में बाच्य-वाचक सम्बन्ध व उसकी सिद्धिके लिए दे० आगम /४।

## ४, शब्द व समिमिरूढ नयमें अन्तर

श्लो. वा /४/१/१३/०६/१६३/२१ विश्वहरवा सर्वहरवेति पर्यायभेदेऽपि शब्दोऽभिन्नार्थमभिषेति भविता भविष्यतीति च-कालभेदाभिमन-नात्। कियते विधीयते करोति विद्यधाति पुष्यस्तिष्यः तारकोडुः आपो वा अम्भः सिललिमिसादिपर्यायभेदेऽपि चाभिन्नमर्थं शब्दो मन्यते कारकादिभेदादेवार्थभेदाभिमननात्। समिभिरूदः पुनः पर्यायभेदेऽपि भिन्नार्थानामभिष्ठेति। कथं-इन्द्रः पुरन्दरः शक्र इत्याद्या-भिन्नगोचरः। यद्वा विभिन्नशब्दत्वाद्वाजिवारणशब्दकत् ।७७० च्छा विश्वको देख चुका है या जो समको देख चुका है इन शब्दों पर्यायभेद होनेपर भी शब्द नय इनके अर्थको अभिन्न मानता है। भविता (छट्) और भविष्यति (छट्) इस प्रकार पर्यायभेद होनेपर भी, कालभेद न होनेके कारण शब्दनय दोनोंका एक अर्थ मानता है। तथा किया जाता है, विभान किया जाता है इन शब्दोंका तथा इसी प्रकार, पुष्य व तिष्य इन दोनों पुंत्लिगी शब्दोंका: तारका व उद्युक्त इन दोनों स्त्रोलिगी शब्दोंका: तारका व उद्युक्त इन दोनों स्त्रोलिगी अम्भस् और सिलल शब्दोंका; इत्यादि समानकाल

कारक लिंग आदि वाले पर्यायवाची शब्दोंका वह एक ही अर्थ मानता है। वह केवल कारक आदिका भेद हो जानेसे ही पर्यायवाची शब्दों-में अर्थ भेद मानता है, परन्तु कारकादिका भेद न होनेपर अर्थात् समान कारकादिवाले पर्यायवाची शब्दोंमें अभिन्न अर्थ स्वीकार करता है। किन्तु समिमरूढ नय तो पर्यायभेद होनेपर भी उन शब्दोंमें अर्थभेद मानता है। जैसे—िक इन्द्र, पुरन्दर व शक्र इत्यादि पर्यायवाची शब्द उसी प्रकार भिन्नार्थ गोचर हैं, जैसे कि बाजी (घोड़ा) व वारण (हाथी) ये शब्द।

### ५. सममिरूढ नयामासका रुक्षण

स्या.म./२-/३१-/३० पर्यायध्वनीनामभिधेयनानात्वमेव कुशीकुर्वाणस्त-दाभासः । यथेन्द्रः शकः पुरन्दर इत्यादयः शब्दाः भिननाभिधेया एव भिन्नशब्दत्वात् करिकुरङ्गतुरङ्गशब्दवद् इत्यादिः । = पर्यायबाची शब्दोंके वाच्यमें सर्वथा नानापना मानना समभिरूढाभास है । जैसे कि इन्द्र, शक्त, पुरन्दर इत्यादि शब्दोंका अर्थ, भिन्न शब्द होनेके कारण उसी प्रकारसे भिन्न मानना जैसे कि हाथी, हिरण, घोड़ा इन शब्दोंका अर्थ ।

# ८. एवंभूतनय निर्देश

## ा. तिक्कयापरिणत द्रव्य ही शब्दका वाच्य है

- स. सि'/१/३३/१४६/३ येनारमना भ्रतस्तेन वाध्यवसायतीति एवंभूतः। स्वाभिप्रेतिक्रियापरिणतिक्षणे एव स शब्दो युक्तो नान्यथेति। यदैवन्दति सदैवन्द्रो नाभिषेचको न पूजक इति । यदैव गच्छिति तदैव गौर्न स्थितो न शयित इति । —जो वस्तु जिस पर्यायको प्राप्त हुई है उसी रूप निश्चय करनेवाले (नाम देनेवाले) नयको एवंभूत नय कहते हैं। आश्य यह है कि जिस शब्दका प्रयोग करना युक्त है. अन्य समयोंमें नहीं। जैसे —जिस समय आज्ञा व ऐश्वर्यवान् हो उस समय ही इन्द्र है. अभिषेक या पूजा करनेवाला नहीं। जब गमन करती हो तभी गाय है. बैठी या सोती हुई नहीं। (रा.वा./१/३३/१९/१६/५); (श्वा.य./६ वृ १); (श्वा.य./५ ३२/१९/१३/११०); (स्वा.य./५३३/१९/३३/१०); (स्वा.य./५३३/११/३३/१०); (स्वा.य./५३३/१०); (स्वा.य./५३३/१०); (स्वा.य./५३३/१०); (स्वा.य./५३३/१०); (स्वा.य./५०); (स्वा.य./५०); (स्वा.य./५०); (स्वा.य./१०);
- घ.१/१.९,१/६०/३ एवं भेदे भवनादेवंभूतः। —एवंभेद अर्थात् जिस शब्दका जो वाच्य है वह तद्भूष क्रियासे परिणत समयमें ही पाया जाता है। उसे जो विषय करता है उसे एवंभूतनय कहते हैं। (क पा.१/ १३-१४/६२०१/२४२/१)।
- न. च.वृ./२१६ जं जं करेड कम्मं देही मणवयणकायचे नदो । तं तं खू णामजुत्तो एवंभूदो हवे स णखो ।२१६।
- न. च-श्रुत/पृ.११ यः कश्चित्पुरुषः रागपरिणतो परिणमनकासे रागीति भवति । द्वेषपरिणतो परिणमनकासे द्वेषीति कथ्यते । अधिकासे तथा न कथ्यते । इति तप्तायःपिण्डवत् तरकासे यदाकृतिस्तद्विषेषे अस्तुपरिणमनं तदा काले 'तक्कासे तम्मपत्तादो' इति वचन-मस्तीति क्रियाविशेषाभिदानं स्वीकरोति अथवा अभिदानं न स्वीकरोतिति व्यवहरणमेवंभृतनयो भवति । —१, यह जीव मन वचन कायसे जब जो-जो चेष्टा करता है, तब उस-उस नामसे युक्त हो जाता है, ऐसा एवंभृत नय कहता है । २, जैसे रागसे परिणत जीव रागपरिणतिके कालमें ही रागी होता है और द्वेष परिणत जीव देष-परिणतिके कालमें ही द्वेष्टा कहलाता है । अन्य समयों वह वैसा नहीं कहा जाता । इस प्रकार अग्निसे तपे हुए लोहेके गोलेवत्, उस-उस कालमें जिस-जिस आकृति ,विशेषमें वस्तुका परिणमन होता है, सस

कालमे उस रूपसे तन्मय होता है। इस प्रकार आगमका वचन है। अत क्रियाविशेषके नामकथनको स्वीकार करता है, अन्यथा नाम-कथनको प्रहण नहीं करता। इस प्रकारसे व्यवहार करना एवं भूत होता है।

## २. तज्ज्ञानपरिणत आरमा उस शब्दका बाच्य है

### १. निर्देश

- स-सि./१/३३/१४४/१ अथवा येनात्मना येन ज्ञानेन भूतः परिणतस्तेनै -वाध्यवसाययति । यथेन्द्राग्निज्ञानपरिणत आत्मैवेन्द्रोऽग्निश्चेति । = अथवा जिस रूपसे अर्थात् जिस ज्ञानसे आत्मा परिणत हो उसी रूपसे उसका निश्चय करानेवाला नय एवंभूतनय है । यथा — इन्द्र-रूप ज्ञानसे परिणत आत्मा इन्द्र है और अग्निरूप ज्ञानसे परिणत आत्मा अग्नि है । (रावा.१/३३/११/६६/१०) ।
- रा.वा./१/१/६/१/ यथा "आत्मा तत्परिणामादिनिक्यपदेशभाग् भवति, स एव भूतनयवक्तव्यतया उष्णपर्यायादनन्यः, तथा एवंभूतनयवक्तव्य-वशाज् ज्ञानदर्शनपर्यायपरिणतः आत्मैव ज्ञानं दर्शनं च तत्स्वामा-व्यात् । = एव यूतनयको दृष्टिसे ज्ञान क्रियामे परिणत आत्मा हो ज्ञान है और दर्शनिकयामें परिणत आत्मा दर्शन है; जैसे कि उष्ण-पर्यायमे परिणत आत्मा अग्नि है।
- रा.वा /१/३३/१२/१६/१३ स्यादेतत्-अग्न्यादिव्यपदेशो यद्यात्मिनि क्रियते वाहकत्वावातिप्रसञ्यते इति; उच्यते-तद्व्यतिरैकादप्रसङ्गः। तानि नामादीनि येन रूपेण व्यपदिश्यन्ते ततस्तेषामव्यतिरैकः प्रति-नियतायवृत्तित्वाद्धमणिष् । ततो नो आगमभावाग्नौ वर्तमानं वाह-कत्वं कथमागमभावाग्नौ वर्तेत । = प्रश्न-ज्ञान या आत्मामं अग्नि व्यपदेश यदि किया जायेगा तो उसमें दाहकरव आदिका अतिप्रसंग प्राप्त होगा । उत्तर-नही; क्योंकि, नाम स्थापना आदि निश्चेषोंमें पदार्थके जो-जो धर्म वाच्य होते है, वे ही उनमे रहेंगे, नोआगमभाव (भांतिक) अग्निमे हो दाहकरव आदि धर्म होते है उनका प्रसंग आगमभाव (ज्ञानात्मक) अग्निमें देना उचित नहीं है।

## ३. अथभेदसे शब्दभेद और शब्दभेदसे अर्थभेद करता है

- रा.वा. १/४/४२/१७/२६१/१३ एवभूतेषु प्रवृत्तिनिमित्तस्य मिन्नस्यैकस्यै-वार्थस्याभिधानात भेदेनाभिधानम् । एवभूतवर्तमाननिमित्तराव्द एकवाच्य एकः। = एवभूतनयमें प्रवृत्तिनिमित्तसे भिन्न एक ही अर्थका निरूपण होता है, इसलिए यहाँ सब शब्दोंमे अर्थभेद है। एवभूतनय वर्तमान निमित्तको पकडता है, अतः उसके मतसे एक शब्दका बाच्य एक ही है।
- ध.१/१.१,१/१०/६ ततः पदमैकमेकार्थस्य वाचकिमित्यध्यवसायः इत्येवं-भूतनयः। एतस्मिन्नये एको गोशब्दो नानार्थे न वर्तते एकस्यैक-स्वभावस्य बहुषु वृत्ति विरोधातः। = एक पद एक ही अर्थका वाचक होता है, इस प्रकारके विषय करनेवार्से नयको एवंभूतन्य कहते हैं। इस नयकी दृष्टिमें एक 'गो' शब्द नाना अर्थोमें नहीं रहता, क्योंकि एक स्वभाववाले एक पदका अनेक अर्थोमें रहना विरुद्ध है।
- ध. १/४.१, १४/१८०/७ गव्यार्थभेदेन गवादिशब्दस्य च भेदकः एवंभूतः। क्रियाभेदे न अर्थभेदकः एवंभूतः, शब्दनयान्तर्भृतस्य एवंभूतस्य अर्थनयत्वविरोधात्। =गौ आदि शब्दका भेदक है, वह एवंभूतनय है। क्रियाका भेद होनेपर एवंभूतनय अर्थका भेदक नहीं है; क्यों कि शब्द नयोके अन्तर्गत आनेवाचे एवंभूतनयके अर्थनय होनेका विरोध है।
- स्या म./२-/३१६/उइधृत श्लो. नं. ७ एकस्यापि ध्वनेविच्यं सदा तन्नो-त्यवते । क्रियाभेदेन भिन्नत्वाइ एवंभूतोऽभिमन्यते । च्वस्तु अमुक क्रिया करनेके समय ही अमुक नम्मसे कही जा सकती है, वह सदा एक शब्दका वाच्य नहीं हो सकती, इसे एवंभूतनय कहते हैं।

## ४. इस नयकी दृष्टिमें वाक्य सम्मव नहीं है ।

ध.१/१,१,१/६०/३ न पदानां ...परस्परद्यपेक्षाप्यस्ति वर्णार्थसंख्या-कालादिभिभिन्नानां पदाना भिन्नपदापेक्षायोगात् । ततो न वाक्य-मध्यस्तोति सिद्धम् । =शब्दोमें परस्पर सापेक्षता भी नहीं है, क्यों कि वर्ण अर्थ संख्या और काल आदिके भेदसे भेदको प्राप्त हुए पदोके दूसरे पदोंकी अपेक्षा नहीं बन सकती । जब कि एक पद दूसरे पदकी अपेक्षा नहीं रखता है, तो इस नयकी दृष्टिमें वाक्य भी नहीं बन सकता है यह बात सिद्ध हो जाती है।

### ५. इस नयमें पदसमास सम्मव नहीं

क.पा /१/१३-१४/§२०१/२४२/१ अस्मिन्नये न पदानां समासोऽस्तिः स्वरूपतः कालभेदेन च भिन्नानामेकत्विवरोधातः । न पदानामेककाल-वृत्तिसमासः क्रमोत्पन्नानां क्षणक्षियणां तदनुपपत्तेः । नैकार्थे वृत्तिः समासः भिन्नपदानामेकार्थे वृत्त्यनुपपत्तेः । = इस नयमें पदोंका समास नहीं होता है; क्योंकि, जो पद काल व स्वरूपकी अपेक्षा भिन्न हैं, उन्हें एक माननेमें विरोध आता है । एककालवृत्तिसमास कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि पद क्रमसे उत्पन्न होते हैं और क्षणध्वंसी हैं । एकार्थवृत्तिसमास कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि भिन्न पदोका एक अर्थमें रहता बन नहीं सकता । (ध.१/१,१,१/६०/३)

## ६. इस नयमें वर्णसमास तक भी सम्भव नहीं

- घ.१/४,१,४६/१६०/७ बाचकगतवर्णभेदेनार्थस्य ...भेदकः एवं मृतः । = जो वाव्दगत 'घ' 'ट' आदि वर्णोंके भेदसे अर्थका भेदक है, वह एवं-भूतनय है।
- क.पा.१/१३-१४/६२०१/२४२/४ न वर्णसमासोऽप्यस्ति तत्रापि पदसमा-सोक्तदोषप्रसङ्गात् । तत एक एव वर्ण एकार्यवाचक इति पदगतवर्ण-मात्रार्थः एकार्थ इत्येवं भूताभिष्रायवात् एवं भूतनयः । = इस नयमें जिस प्रकार पदोका समास नहीं बन सकता, उसी प्रकार 'घ' 'ट' आदि अनेक वर्णोंका भी समास नहीं बन सकता है, क्योंकि ऊपर पदसमास माननेमें जो दोष कह आये हैं, वे सब दोष यहाँ भी प्राप्त होते हैं। इसलिए एवं भूतनयकी दृष्टिमें एक ही वर्ण एक अर्थका वाचक है। अत' 'घट' आदि पदोंमें रहनेवाले घ्, अ, ट्, अ आदि वर्णमात्र अर्थ ही एकार्थ हैं, इस प्रकारके अभिप्रायवाला एवं भूतनय समफना चाहिए। (विशेष तथा समन्वय दे० आगम/४/४)

## ७. सममिरूढ व एवंभूतमें अन्तर

- श्लो ना./४/१/३३/७८/२६६/७ समिभिरूढो हि शकनिकयायां सत्यामसत्यां च देवराजार्थस्य शक्रव्यपदेशमभिप्रेति, पशोर्गमनिक्रयायां
  सत्यामसत्यां च गोव्यपदेशवत्त्रथारूढेः सद्भावात । एवं भूतस्तु शकनक्रियापरिणतमेवार्थं तित्क्रियाकाले शक्रमभिप्रेति नान्यदा । समिभिरूढनय तो सामर्थ्य धारनरूप क्रियाके होनेपर अथवा नहीं होनेपर
  भी देवोंके राजा इन्द्रको 'शक्र' कहनेका, तथा गमन क्रियाके होनेपर
  अथवा न होनेपर भी अर्थात् केठी या सोती हुई अवस्थामे भी पशुविशेषको 'गौ' कहनेका अभिप्राय रखता है, क्योंकि तिस प्रकार
  रूढिका सद्भाव पाया जाता है । किन्तु एवं भूतनय तो सामर्थ्य धारनरूप क्रियासे परिणत ही देवराजको 'शक्र' और गमन क्रियासे परिणत
  ही पशुविशेषको 'गौ' कहनेका अभिप्राय रखता है, अन्य अवस्थाओंमें नहीं ।
- नोट—(यद्यपि दोनों ही नयें व्युत्पत्ति भेदसे शब्दके अर्थ में भेद मानती हैं, परन्तु समभिरूढनय तो उसव्युत्पत्तिको सामान्य रूपसे अंगीकार करके वस्तुकी हर अवस्थामें उसे स्वीकार कर लेता है। परन्तु एवं भूत तो उस व्युत्पत्तिका अर्थ तभी प्रहुण करता है, जब कि वस्तु तिक्क्या परिणत होकर साक्षात् रूपसे उस व्युत्पत्तिको विषय बन रही हो (स्या.म./१८/३१६,३)

### 4. एवंभूतनयामासका लक्षण

रया. मः/२०/३११/३ कियानाविष्टं वस्तु शब्दवाच्यतया प्रतिक्षिपंस्तु तदाभासः । यथा विशिष्टचेष्टाशून्यं घटारव्यं वस्तु न घटशब्दवाच्यम्, घटशब्दप्रवृत्तिनिभित्तिक्रयाशून्यत्वाद् पटवइ इत्यादिः । = क्रिया-परिणतिके समयसे अतिरिक्तं अन्य समयमे पदार्थको उस शब्दका बाच्य सर्वथा न समफना एवं भूतनयाभास है । जेसे—जन नाने आदिकी क्रियारहित खानी रखा हुआ घड़ा बिनकुन भी 'घट' नहीं कहा जा सकता, क्योंकि पटकी भौति वह भी घटन क्रियासे शून्य है ।

## IV द्रव्याधिक व पर्यायाधिक

## १. द्रव्यार्थिकनय सामान्य निर्देश

### १. द्रव्यार्थिकनयका रूक्षण

- १. द्रव्य ही प्रयोजन जिसका
- स. सि./१/६/२९/१ द्रव्यमर्थ प्रयोजनमस्मेत्यसौ द्रव्याधिकः। = द्रव्य जिसका प्रयोजन है, सो द्रव्याधिक है। (रा.वा./१/३३/९/६५/६); (घ. १/१,९,१/८३/११) (घ. ६/४,९,४४/१७०/१) (क. पा. १/१३-१४/६ १८०/२१६/६) (आ. प./६) (नि. सा./ता. वृ./१६)।

#### २. पर्यायको गौण करके द्रव्यका ग्रहण

- रको. वा. २/१/६/रको. ११/३६१ तत्रांशिन्यपि निःशेषधर्माणां गुणता-गतौ । द्रव्याधिकनयस्यैव व्यापारान्मुरव्यरूपतः १९६। — जब सब अंशोंको गौणरूपसे तथा अंशीको मुख्यरूपसे जानना इष्ट हो, तब द्रव्याधिकनयका व्यापार होता है।
- न. च. व./११० पङ्जयगडणं किच्चा दर्ज्वाप य जो हु गिहणए सोए। सो दर्ज्वात्थय भणिओः । ११०। = पर्यायको गौण करके जो इस लोक-में दर्ज्यको ग्रहण करता है, उसे द्रव्यार्थिकनय कहते हैं।
- स. सा./आ./१३ द्रव्यपर्यायात्मके वस्तुनि द्रव्यं मुख्यत्यानुभावयतीति द्रव्यार्थिकः। = द्रव्य पर्यायात्मक वस्तुमें जो द्रव्यको मुख्यरूपसे अनुभव करावे सो द्रव्यार्थिकनय है।
- न, दी./३/६ ८२/१२४ तत्र द्रव्याधिकनयः द्रव्यपर्यायसपमेकानेकारमक-मनेकान्तं प्रमाणप्रतिपन्नमर्थं विभज्य पर्यायाधिकनयविषयस्य भेदस्योपसर्जनभानेनावस्थानमात्रमभ्यनुजानत् स्वविषयं द्रवयम्भेदमेव व्यवहारयति, नयान्तरविषयसापेक्षः सन्नयः इत्यभिधानात्। यथा सुवर्णमानयेति । अत्र प्रव्यार्थिकनयाभिष्रायेण सुवर्णद्रव्यानयनची-दनायां कटकं कुण्डलं केयूरं चोपनयन्त्रुपनेता कृती भवति, सुवर्ण-रूपेण कटकादीनां भेदाभावात् । ज्यद्रव्याधिकनय प्रमाणके ख्रियभूत द्रव्यपर्यायात्मक तथा एकानेकात्मक अनेकान्तस्यह्म अर्थका विभाग करके पर्यायाधिकनयके विषयभूत भेदको गौण करता हुआ, उसकी स्थितिमात्रको स्वीकार कर अपने विषयभूत द्रव्यको अभेदरूप व्यव-हार कराता है, अन्य नयके विषयका निषेध नहीं करता। इसलिए दूसरे नयके विषयकी अपेक्षा रखनेवाले नयको सहनय कहा है। जैसे--यह कहना कि 'सोना लाओं'। यहाँ द्रव्यार्थिकनयके आभि-प्रायसे 'सोना लाओ' के कहनेपर लानेवाला कड़ा, कुण्डल, केयूर ( या सोनेकी डली ) इनमेंसे किसीको भी ले आनेसे कृतार्थ हो जाता है, क्यों कि सोनारूपसे कड़ा आदिमें कोई भेद नहीं है।

## २. द्रव्यार्थिकनय वस्तुके सामान्यांशको अद्वैतरूप विषय करता है

स. सि./१/३३/१४०/६ दव्यं सामान्यमुत्सर्गः अनुवृत्तिरियर्थः। तद्भि-षयो द्रव्यार्थिकः। चद्रव्यका अर्थ सामान्य, उत्सर्ग और अनुवृत्ति

- है। और इसको विषय करनेवासा नय द्रव्यार्थिकनय है। (त. सा./ १/३६)।
- क. पा. १/१२-१४/गा, १०७/६ २०६/२६२ पज्जवणयवावकंतं वस्थू[त्थं] बन्व द्वियस्य वयणिज्जं। जाव द्वियोपजोगो अपन्छिमवियण्पणि-व्यणो।१०७। = जिस के पश्चात् विकरपज्ञान व वचन व्यवहार नहीं है ऐसा द्वव्योपयोग अर्थात् सामान्यज्ञान जहाँ तक होता है, वहाँ तक वह वस्तु द्वव्यार्थिकनयका विषय है। तथा वह पर्यायार्थिकनयसे आकान्त है। अथवा जो वस्तु पर्यायार्थिकनयके द्वारा ग्रहण करके छोड़ दी गयी है, वह द्वव्यार्थिकनयका विषय है। (स. सि./१/६/ २०/१०); (ह. पु./६न/४२)।

रलो. वा. ४/१/३३/३/२११/१० द्रव्यविषयो द्रव्यार्थः । =द्रव्यको विषय करनेवाला द्रव्यार्थ है। (न. च. वृ./१८६)।

- क, पा.१/१३-१४/६ १८०/२१६/७ तद्भावस्थासामान्येनाभिन्नं सारश्यलक्षणसामान्येन भिन्नमभिन्नं च नस्त्वभ्रुपणच्छन् द्रव्याधिक इति
  यावत् । तद्भभावलक्षणवाले सामान्यसे अर्थात् पूर्वोत्तर पर्यायों में
  रहनेवाले उर्ध्वता सामान्यसे जो अभिन्न हैं, और सारश्य लक्षण सामान्यसे अर्थात् अनेक समान जातीय परार्थों में पामे जानेवाले तिर्यग्सामान्यसे जो कर्थचित् अभिन्न है, ऐसी वस्तुको स्वीकार करनेवाला द्रव्यार्थिकनय है। (ध. १/४,१,४६/१६७/११)।
- प्र. सा./त. प्र./१११४ पर्याधार्थिकमेकान्तिनिमी तितं विधाय केवलोन्मी लितेन द्रव्याधिकेन यदावलोक्यते तदा नारकतिर्यंड्मगुष्यदेवसिद्धादव-पर्याधात्मकेषु व्यवस्थितं जीवसामान्यमेकमवलोकयतामनवलोकित-विशेषाणां तत्सर्वजीवद्रव्यमिति प्रतिभाति । —पर्याधार्थिक चक्षुको सर्वथा वन्द करके जब मात्र खुली हुई द्रव्याधिक चक्षुके द्वारा देखा जाता है तब नारकत्व, तिर्यंक्त्व, मनुष्याख, देवत्व और सिद्धत्व—पर्यायस्वरूप विशेषोमें रहनेवाले एक जीव सामान्यको देखनेवाले और विशेषोंको न देखनेवाले जीवोंको धह सब जीव द्रव्य है' ऐसा भासित होता है।
- का. अ./मू./२६६ जो साहिस सामण्यं अविणाभूदं विसेसक्रवेहि। णाणाजुत्तिकतादो दव्यत्थो सो णओ होदि। = जो नय वस्तुके विशेष-रूपोंसे अविनाभूत सामान्यरूपको नाना युक्तियोंके बलसे साधता है, वह द्वव्यार्थिकनय है।

## ३. द्रव्यकी अपेक्षा विषयकी अद्वेतता

१. द्रव्यसे भिन्न पर्याय नामकी कोई वस्तु नहीं

- रा. वा./१/३३/१/६४/२५ द्रव्यमस्तीति मतिरस्य द्रव्यभवनमेव नातोऽन्ये भाविकाराः, नाष्यभावः तद्ववित्रिकेणानुपलक्षेरिति द्रव्यास्तिकः।

  ''अथवा, द्रव्यमेवार्थोऽस्य न गुणकर्मणी तदवस्थास्तपत्वादिति द्रव्यार्थिकः। ''। कद्रव्यका होना ही द्रव्यका अस्तिरव है उससे अन्य भाविकार या पर्याय नहीं है, ऐसी जिसकी मान्यता है वह द्रव्या-स्तिकनय है। अथवा द्रव्य ही जिसका अर्थ या विषय है, गुण व कर्म (क्रिया या पर्याय) नहीं, क्यों कि वे भी तद्रवस्थास्त्र अर्थात् द्रव्य-स्त्र ही हैं, ऐसी जिसकी मान्यता है वह द्रव्यार्थिक नय है।
- क, पा. १/१३-१४/६ १८०/२१६/१ द्रव्यात पृथग्भृतपर्यायाणामसत्त्वात ।
  न पर्यायस्तेभ्यः पृथगुरपद्यते; सत्तादिव्यतिरिक्तपर्यायानुपलम्भात ।
  न चोरपत्तिरप्यस्ति; असतः खरिष्याणस्योत्पत्तिविरोधात ।
  प्रतद्भव्यमर्थः प्रयोजनमस्येति इव्याधिकः । = द्रव्यसे सर्वथा पृथग्भृत पर्यायोंको सत्ता नहीं पायी जाती हैं। पर्याय द्रव्यसे पृथक् उत्पन्न होती हैं, ऐसा मानना भी ठीक नहीं हैं, क्योंकि सत्तादिस्प द्रव्यसे पृथक् पर्यायों नहीं पायो जाती हैं। तथा सत्तादिस्प द्रव्यसे उनको पृथक् माननेपर वे असत्स्प हो जाती हैं, अतः उनको उत्पत्ति भी नहीं बन सकती है, क्योंकि खरिवषाणको तरह असत्की उत्पत्ति माननेमें विरोध आता है। ऐसा द्रव्य जिस् नयका प्रयोजन है वह द्रव्याधिकनय है।

- २. वस्तुके सब वर्म अभिन्न व एकरस है
- दे. सप्तभंगी/६/वादव्यार्थिक नयसे काल-आत्मस्वरूप आदि व अपेक्षाओ-से द्रवयके सर्व धर्मोर्मे अभेद वृत्ति है) । और भी देखो—(नय/IV/ २/३/१) (नय/IV/२/६/३)।

## 8. क्षेत्रकी अपेक्षा विषयकी अद्वेतता है।

णं. कर./ता. वृ./२७/६७/६ द्रव्यार्थिकनयेन धर्माधर्माकश्चाद्रव्याण्येकानि भवन्ति, जीवपुद्दगलकालद्रव्याणि पुनरनेकानि । = द्रव्यार्थिकनयसे धर्म, अधर्म और आकाश ये तीन द्रव्य एक एक हैं और जीव पुद्दगल व काल ये तीन द्रव्य अनेक अनेक हैं । (दे० द्रव्य/३/४)।

और भी देलो नय/IV/२/६/३ भेद निरपेक्ष शुद्धद्रव्याधिकनयसे धर्म, अधर्म, आकाश व जीव इन चारोमें एक प्रदेशीपना है।

दे. नय/IV/२/३/२ प्रध्येक द्रव्य अपने अपनेमें स्थित हैं।

## ५. कालकी अपेक्षा विषयकी अद्वेतता

- ध, १/१,१,१/गा, ८/१३ दव्बिहिश्रस्स सव्बं सदा अणुष्पणमिवणट्ठं १८१ च्हव्यार्थिकनयकी अपेक्षा पदार्थ सदा अनुस्पन्न और अविनष्ट स्व-भाववाले हैं। (ध, ४/१,५,४/गा, २६/३३०) (ध, ६/४,१,४६/गा,६४/ २४४) (क, पा, १/१३-१४/गा, ६६/५ २०४/२४८) (पं का, मू, १९१) (पं, घ, १५, २४७)।
- क, पा. १/१३-१४/९ १०/२१६/१ अयं सर्वोऽिण द्रवयप्रस्तारः सदादि
  परमाणुपर्यन्तो नित्यः; द्रव्यात पृथरभूतपर्यायाणामसन्त्वात । . . . सतः
  आविभाव एव उत्पादः तस्यैव तिरोभाव एव विनाशः, इति द्रव्याधिकस्य सर्वस्य वस्तुनित्यत्वान्नोत्पद्यते न विनश्यति चेत् स्थितम् ।
  एतद्रद्रव्यमर्थः प्रयोजनमस्येति द्रव्याधिकं । सत्ते लेकर परमाणु
  पर्यन्त ये सन द्रव्यप्रस्तार नित्य हैं, क्योंिक द्रव्यसे सर्वथा पृथम्भृत
  पर्यायोंको सत्ता नहीं पायी जाती है । सत्का आविभाव ही उत्पाद
  है और उसका तिरोभाव हो विनाश है ऐसा समभना चाहिए । इसलिए द्रव्याधिकनयसे समस्त वस्तुएँ नित्य है । इसलिए न तो
  कोई वस्तु उत्पन्न होती है और न नष्ट होती है । यह निश्चय हो
  जाता है । इस प्रकारका द्रव्य जिस नयका प्रयोजन या विषय है,
  वह द्रव्याधिकनय है । (ध. १/१,१,१/५४/७)।

और भी देखो-( नय/IV/२/३/३ ) ( नय/IV/२/६/२ ) ।

## ६. मावकी अपेक्षा विषयकी अद्वेतता

- रा. वा./१/३३/१/६५/४ अथवा अर्थते गम्यते निष्पायत इत्यर्थः कार्यम् । द्रवति गच्छतीति द्रव्यं कारणम् । द्रव्यमेवायोऽस्य कारणमेव कार्यं नार्थान्तरत्वम्, न कार्यंकारणयोः किश्चद्रूपभेदः तदुभयमेकाकारमेव पर्वाङ्गुलिद्रव्यवदिति द्रव्यार्थिकः । अथवा अर्थनमर्थः प्रयोजनम्, द्रव्यमेवार्थोऽस्य प्रत्ययाभिधानानुष्रवृत्तिलिद्धदर्शनस्य निह्नोतुमञ्जद्भन्ति द्रव्यार्थिकः । अथवा जो प्राप्त होता है या निष्पन्न होता है, ऐसा कार्य ही अर्थ है । और परिणमन करता है या प्राप्त करता है ऐसा द्रव्य कारण है । द्रव्य ही उस कारणका अर्थ या कार्य है । अर्थात् कारण ही कार्य है, जो कार्य से भिन्न नहीं है । कारण व कार्यमें किसी प्रकारका भेद नहीं है । उङ्ग्ली व उसकी पोरोको भाँति दोनों एकाकार हैं । ऐसा द्रव्यार्थिकनय कहता है । अथवा अर्थन या अर्थका अर्थ प्रयोजन है । द्रव्य ही जिसका अर्थ या प्रयोजन है सो द्रव्यार्थिक नय है । इसके बिचारमें अन्वय विद्यान, अनुगताकार वचन और अनुगत धर्मोंका अर्थात् ज्ञान, शब्द व अर्थ तोनोंका लोप नहीं किया जा सकता । तीनो एकस्व है ।
- क, पा, १/१३-१४/५ १८०/२१६/२ न पर्यायस्तेम्यः पृथगुरपक्षते · · असद-करणात् उपादानग्रहणात् सर्वसंभवाभावात् शक्तस्य शवपकरणात् कारणाभावाच्च । · · · · · एतहद्रव्यमर्थं प्रयोजनमस्येति व्रव्याधिकः ।

= इ व्यसे पृथ्यभूत पर्यायोकी जरपित्त नहीं बन सकती, क्यों कि असत् पदार्थ किया नहीं जा सकता; कार्यको जरपन्न करनेके लिए उपादान-कारणका ग्रहण किया जाता है; सबसे सबकी जरपित्त नहीं पायी जाती; समर्थ कारण भी शप्य कार्यको ही करते हैं; तथा पदार्थीमें कार्यकारणभाव पाया जाता है। ऐसा द्रव्य जिसका प्रयोजन है बह द्रव्यार्थिक नय है।

और भी दे०-( नय/IV/२/३/४); ( नय/IV/२/६/७,१०)।

## ७ इसीसे यह नय भारतवमें एक, अवक्तव्य व निर्वि-कल्प है

क. पा. १/१३-१४/गा. १०७/६ २०५ जान दिन्तिओपजोगो अपिच्छम-वियप्पणिक्त्रयणो ।१०७१ = जिसके पीर्छ विकल्पज्ञान व बचन व्यवहार नहीं है ऐसे अन्तिमिन्नशेष तक द्रव्योपयोगकी प्रवृक्ति होती है ।

प. ध./पू./११८ भवति द्रव्याधिक इति नयः स्वधात्वर्धसंज्ञकरचैक चवह अपने धात्वर्धके अनुसार संज्ञावाला द्रव्याधिक नय एक है। और भी देखो—(नय/V/२)

# २. शुद्ध व अशुद्ध द्रव्यार्थिक नय निर्देश

## द्रव्यार्थिक नथके दो भेद—शुद्ध व अशुद्ध

ध. १/४.१.४१/१७०/१ शुद्धद्रव्यार्थिक. स संग्रह .... अशुद्धद्रव्यार्थिक: व्यवहारनय । = संग्रहनेय शुद्धद्रव्यार्थिक है और व्यवहारनय अशुद्ध-द्रव्यार्थिक। (क. पा. १/१३-१४/६ १८२/२१६/१) (त.सा./१/४१)। आ. प./१ शुद्धाशुद्धनिश्चयौ द्रव्यार्थिकस्य भेदौ। = शुद्ध निश्चय व अशुद्ध निश्चय दोनों द्रव्यार्थिकनयके भेद है।

### २. शुद्ध द्रव्यार्थिक नयका लक्षण

१. शुद्ध, एक व वचनातीत तत्त्वका प्रयोजक

आ. प./१ शुद्धद्रव्यमेवार्थः प्रयोजनमस्येति शुद्धद्रव्याधिकः । —शुद्ध द्रव्य ही है अर्थ और प्रयोजन जिसका सो शुद्ध द्रव्यार्थिक नय है । न. च./शूत/पृ. ४३ शुद्धद्रव्यार्थेन चरतीति शुद्धद्रव्यार्थिकः । —जो शुद्ध-

द्रव्यके अर्थरूपसे आचरण करता है वह शुद्ध द्रव्यार्थिकनय है।

पं. वि. /१/१६७ शुद्धं वागतिवतितत्त्वमितरद्वाच्यं च तद्वाचकं शुद्धादेश इति---। = शुद्धं तत्त्व वचनके अगोचर है, ऐसे शुद्धं तत्त्वको ग्रहण करनेवाला नय शुद्धादेश है। (पं. धं./पु./७४७)।

पं. ध./उ./३३,१३३ अथ शुद्धनयादेशाच्छुद्धश्चैकविधोऽपि यः। —शुद्ध नयकी अपेक्षासे जीव एक तथा शुद्ध हैं।

और भी दे० नय/शा/४--(सत्मात्र है अन्य कुछ नहीं )।

## गुद्धद्वव्यार्थिक नयका विषय

१. द्रव्यकी अपेक्षा मेद उपचार रहित द्रव्य

स. सा./मू./१४ जा परसदि अप्पाणं अबद्धपुर्ठं अण्णय णियदं । अवि-सेसमसंजुतं तं सुद्धणयं वियाणी हि ।१४। = जो नय आत्माको बन्ध-रिहत और परके स्पर्शसे रहित, अन्यत्वरहित, चलाचलता रहित, विशेष रहित. अन्यके संयोगसे रहित ऐसे पाँच भावरूपसे देखता है, उसे हे शिष्य ! तू सुद्धनय जान ।१४। (पं. वि./११/१७)।

ध. १/४,१ ४१/१७०/१ सत्ताहिना य' सर्वस्य प्रयोगकत्तङ्काभावेन अहै-तत्वमध्यवस्येति शुद्धद्रव्याधिक' स संग्रह'। =जो सत्ता आदिकी अपेक्षासे पर्यायरूप कलंकका अभाव होनेके कारण सबकी अहैतताको विषय करता है वह शुद्ध द्रव्याधिक संग्रह है। (विशेष दे० नय/III/ ४) (क.पा./१/१३-१४/६ १८२/२११/१) (न्या. दी./३/६ ४४/-१२८)।

- प्र. स./त. प्र./१२४ शुद्धद्रव्यनिरूपणायां परद्रव्यसंपर्कासंभवास्पर्यायाणां -द्रव्यान्त'प्रलयाच्च शुद्धद्रव्य एवारमावतिष्ठते । = शुद्धद्रव्यके निरूपण-में परद्रव्यके सपर्कका असंभव होनेसे और पर्याये द्रव्यकेभीत्र जीन हो जानेसे आस्मा शुद्धद्रव्य ही रहता है ।
- और भी देखो नय/V/१/२ (निश्चयसे न ज्ञान है, न दर्शन है और न चारित्र है (आरमा तो एक ज्ञायक मात्र है)।
- और भी देखो नय/IV/१/३ (द्रव्यार्थिक नय सामान्य**में द्र**व्यका अद्वैत)।
- और भी देखो नय/[1//२/६/३ (भेद निरपेक्ष शुद्ध द्रव्यार्थिक नम)।

#### २. क्षेत्रकी अपेक्षा स्वमें स्थिति

प. प्र./मू./१/२१/३२ देहादेहि जो वसह भेयाभेयणएण। सो अप्पा मुणि जीव तुर्हुं कि अण्णें बहुएण ।२१।

- प, प्र,/टी,/२ शुद्धनिश्चयनयेन तु अभेदनयेन स्वदेहाद्भिन्ने स्वारमिन वसति यः तमारमानं मन्यस्व । =जो व्यवहार मयसे देहमें तथा निश्चयनयसे आत्मामें बसता है उसे ही हे जीव तू आत्मा जान ।२१1 शुद्धनिश्चयनय अर्थात् अभेदनयसे अपनी देहसे भिन्न रहता हुआ वह निजात्मामें वसता है।
- इ.सं. श्री /११/५८/२ सर्व द्रव्याणि निश्चयनयेन स्वकीयप्रदेशेषु तिष्ठन्ति । -सभी द्रवय निश्चयनयसे निज निज प्रदेशों में रहते हैं।
- और भी देखो--( नय/IV/१/४); ( नय/IV/२/६/३)।

### ३. कालको अपेक्षा उत्पादन्यय रहित है

- पं, का./ता, वृ./११/२७/१६ शुद्धद्रव्यार्थिकनयेन नरनारकादिविभाव-परिणामोत्पत्तिविनाशरहितम् । —शुद्ध द्रव्यार्थिकनयसे नर नारकादि विभाव परिणामोकी उत्पत्ति तथा विनाशसे रहित है ।
- पं. ध./प् /२१६ यदि वा शुद्धस्वनयान्नाप्युत्त्वादो व्ययोऽपि न भौव्यम्।
  ---केवलं सदिति ।२१६। = शुद्धनयकी अपेक्षा न उत्पाद है, न व्यय है
  और न भौव्य है, केवल सद है।
- और भी देखो $-( \pi u/IV/2/2) ( \pi u/IV/2/2/2) 1$

### ४. भावकी अपेक्षा एक व शुद्ध स्वभावी है

- आ. प./॰ शुद्धद्रक्यार्थिकेन शुद्धस्वभावः। → (पुद्दगलका भी) शुद्ध द्रव्यार्थिकनयसे शुद्धस्वभाव है।
- प्र. सा./त. प्र./परि./नय नं. ४० शुद्धनयेन केवलमृष्मात्रविन्नरूपाधि-स्वभावम् । = शुद्धनयसे आत्मा केवल मिट्टीमात्रकी भाँति शुद्धस्वभाव-वाला है। (घट, रामपात्र आदिकी भाँति पर्यायगत स्वभाववाला नहीं)।
- पं. का./ता. वृ. १/४/२१ शुद्धनिश्चयेन स्वस्मिन्नेवाराध्याराधकभाव इति । चशुद्ध निश्चयनयसे अपनेमें ही आराध्य आराधक भाव होता है।
- और भो दे नय|V|१/५/१ (जीव तो बन्ध व मोक्षसे अतीत है)। और भी देखो आगे ( $-\pi IV/2$ /६/१०)।

## ४. अगुद्ध द्रव्यार्थिक नयका लक्षण

- ध. १/४,१,४६/१७१/३ पर्यायकलिङ्कततया अशुस्द्रव्याधिकः व्यव-हारनयः। = (अनेक भेदों रूप) पर्यायकलंकसे युक्त होनेके कारण व्यवहारनय अशुद्धद्रव्याधिक है। (विशेष दे० नय/V/४) (क. पा. १/१३-१४/६ १८२/२११/२)।
- आ. प./ अशुद्धद्रव्यार्थिकेन अशुद्धस्वभावः। अशुद्ध द्रव्यार्थिकनयसे (पुद्दगत द्रव्यका) अशुद्ध स्वभाव है।
- आ. प./१ अशुद्धद्रव्यमेवार्थः प्रयोजनमस्येत्यशुद्धद्रव्याधिकः। ज्ञाशुद्ध द्रव्य ही है अर्थ या प्रयोजन जिसका सो अशुद्ध द्रव्याधिकनय है। (न. च./शृत/पृ. ४३)।

- प्र. सा./त. प्र./परि./नय. नं. ४६ अशुद्धनयेन घटशराविविशिष्टमृण्मात्र-वत्सीपाधि स्वभावस् । व्यशुद्ध नयसे आत्मा घट शराव आदि विशिष्ट (अर्थात पर्यायकृत भेदोसे विशिष्ट) मिही मात्रकी भाँति सोपाधिस्थभाव वाला है।
- पं. नि./१/१७,२७...इतरद्वाच्यं च तद्वाचकं। प्रभेदजनकं शुद्धे तरतक-विषतम्। च शुद्धं तस्य यचनगोचर है। उसका वाचक तथा भेदको प्रगट करनेवाला अशुद्धं नय है।
- स. सा./पं. जयचन्द /६ अन्य परसंयोगजनित भेद हैं वे सब भेदरूप अशुद्ध द्रव्यार्थिकनयके विषय है।
- और भी देखों नय/V/४ ( उयवहार नय अशुद्ध द्रव्यार्थिक नय होनेसे, उसके ही सर्व विकल्प अशुद्धद्रव्यार्थिकनयके विकल्प है।
- और भी देखो नय /IV/२/६ (अशुद्ध द्रव्यार्थिकनयका पाँच विकरणों द्वारा सक्षण किया गया है)।
- और भी देखो नय 🗸 (अशुद्ध निश्चय नयका सक्षण )।

## ५. द्रव्यार्थिकके दश भेदोंका निर्देश

आ.प /१ द्रव्याधिकस्य दश भेदाः । कर्मोपाधिनिरपेक्षः शुद्धद्रव्याधिको, ... उत्पाद्वययगीणस्थेन सत्ताप्राहकः शुद्धद्रव्याधिकं, ... भेदक्षपनानिरपेक्षः शुद्धो द्रव्याधिकं, ... कर्मोपाधिसापेक्षोऽशुद्धो द्रव्याधिको, ... अदक्षपनासापेक्षोऽशुद्धो द्रव्याधिको, ... भेदक्षपनासापेक्षोऽशुद्धो द्रव्याधिको, ... भेदक्षपनासापेक्षोऽशुद्धो द्रव्याधिको, ... भर्मकद्यादिप्राहकद्व्याधिको, ... भर्मकद्याधिको, ... भर्मकद्याधिको । ... द्रव्याधिकनयके १० भेद हैं —१. कर्मोपाधि निरपेक्ष शुद्धद्रव्याधिकः १. उत्पादव्यय गौण सत्ताप्राहक शुद्धद्रव्याधिकः १. अदक्षपना निरपेक्ष शुद्धद्रव्याधिकः १. कर्मोपाधि सापेक्ष अशुद्धद्रव्याधिकः १. उत्पादव्यय सापेक्ष अशुद्धद्रव्याधिकः १. उत्पादव्यय सापेक्ष अशुद्धद्रव्याधिकः १. उत्पादव्यय सापेक्ष अशुद्धद्रव्याधिकः १. उत्पादव्यय सापेक्ष अशुद्धद्रव्याधिकः १. उत्पादव्यय सापेक्ष अशुद्धद्रव्याधिकः १. अदक्षपना सापेक्ष अशुद्धद्रव्याधिकः १. अप्तव्यय सापेक्ष अशुद्धद्रव्याधिकः १. भरक्षव्यादिग्राहक द्रव्याधिकः १. भरक्षव्यादिग्राहक द्रव्याधिकः १. भरक्षव्यादिग्राहक द्रव्याधिकः १. भरक्षव्यादिग्राहक द्रव्याधिकः १०. परमभावग्राहकः द्रव्याधिकः । (न.च /शुत/पृ. २६-२७)

## ६. द्रव्यार्थिक नयदशकके सक्षण

# कर्मोपाधि निर्पेक्ष शुद्ध द्रव्यार्थिक

- आ.प /१ कर्मोपाधिनिरपेक्षः शुद्धद्रव्यार्थिको यथा संसारी जीवो सिद्ध-सटक् शुद्धारमा । = 'संसारी जीव सिद्धके समान शुद्धारमा है' ऐसा कहना कर्मोपाधिनिरपेक्ष शुद्धद्रव्यार्थिक नय है ।
- न.च.वृ./१६१ कम्माणं मज्भगदं जीवं जो गहइ सिद्धसंकासं । भण्णइ सो मुद्धणंओ खलु कम्मोवाहिणिरवेन्स्वो । =कमौंसे में भे हुए जीवको जो सिद्धोंके सहश शुद्ध बताता है, वह कर्मोपाधिनिरपेक्ष शुद्धद्रव्या-थिकनय है । (न.च./शृत/पृ. ४०/श्लो.३)
- न.च,/श्त/पृ. ३ मिध्यात्वादिगुणस्थाने सिद्धत्वं वदति स्पुटं । कर्मभि-निरपेक्षो यः शुद्धद्रव्याधिको हि सः ।१। = मिध्यात्वादि गुणस्थानोमें अर्थाद् अशुद्ध भावोंमें स्थित जोवका जो सिद्धत्व कहता है वह कर्म-निरपेक्ष शुद्धद्रव्याधिक नय है ।
- नि.सा./ता.वृ./१०० कर्मोपाधिनिरपेशसत्ताग्राहकशुद्धनिश्चयद्रव्याधिक-नयापेश्वया हि एभिनों कर्मभिर्द्रव्यक्मभिश्च निर्मुक्तस् । कर्मोपाधि निरपेश्च सत्ताग्राहक शुद्धनिश्चयद्धप द्रव्याधिक नयकी अपेशा आरमा इन द्रव्य व भाव कर्मोसे निर्मुक्त है ।

### २. सत्तामाहक शुद्ध द्रव्यार्थिक

- आ,प./१ उत्पादव्ययगौणत्वेन सत्ताग्रहकः शुद्धद्रव्यार्थिको यथा, द्रव्यं नित्यम् । =उत्पादव्ययगौण सत्ताग्राहक शुद्धद्रव्यार्थिक नयसे द्रव्य नित्यं या नित्यस्यभावी हैं । (आ,प./६), (न,च./भृत/पृ,४/१सो.२)
- न.च.म /१६२ उप्पादवर्य गउणं किच्चा जो गहइ केवला सत्ता । अण्णह सो भ्रद्धणको इह सत्तागाहिको समये ।१६२। —उत्पाद और व्ययको

गौण करके मुख्य रूपसे जो केवल सत्ताको ग्रहण करता है, वह सत्ताग्राहक शुद्ध द्रव्यार्थिकनय कहा गया है। (न.च /शूत/४०/१सो.४)

नि. सा /ता.वृ./१६ सत्ताप्राहकशुद्धद्रव्याधिकनयवलेन पूर्वोक्तव्यञ्जन-पर्यायेभ्यः सकाशान्मुक्तामुक्तसमस्तजीवराशय सर्वथा व्यतिरिक्ता एव । ≔सत्ताप्राहक शुद्ध द्रव्याधिकनयके बलसे, मुक्त तथा अमुक्त सभी जीव पूर्वोक्त (नर नारक आदि) व्यंजन पर्यायोसे सर्वथा व्यतिरिक्त ही हैं।

### ३. भेदकल्पनानिर्पेक्ष शुद्ध द्रव्याधिक

आ.प./४ भेदकल्पनानिरपेक्ष' शुःो द्रव्यार्थिको यथा निजगुणपर्याय-स्वभावाद् द्रव्यमभिन्नम् ।

आ.प./२ भेदकल्पनानिरपेक्षेणै कस्वभावः । चभेदव ल्पनानिरपेक्ष शुद्ध-द्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षा द्रव्य निज गुणपर्यायोके स्वभावसे अभिन्न है तथा एक स्वभावी है । (न.च./शृत/ए ४/श्लो.३)

न.च.वृ /११३ गुणगुणिआइचउनके अत्थे जो णो करइ खलु भेर्य । मुद्धो सो दन्वस्थो भेयवियप्पेण णिरवेक्स्बो ।११३। = गुण-गुणी और पर्याय-पर्यायी रूप ऐसे चार प्रकारके अर्थमें जो भेद नहीं करता है अर्थाद् उन्हे एकरूप ही कहता है, यह भेदिविकस्पोंसे निरपेक्ष शुद्धबन्यार्थिक नय है। (और भो दे० नय/V/९/२) (न.च./शृत/४९/१तो ६)

आ.प /प भेदकरपनानिरपेक्षेणेतरेषां धर्माधर्माकाशज्ञावानां चाखण्ड-रवादेकप्रदेशत्वम् । = भेदकरपना निरपेक्ष शुद्ध द्वन्याधिकनयसे धर्मः अधर्मः, आकाश और जीव इन चारों बहुप्रदेशो द्वव्योंके अखण्डता होनेके कारण एकप्रदेशपना है।

### ४. कर्मोपाधिसापेक्ष अशुद्ध द्रव्यार्थिक

आ.प./१ कर्मोपाधिसापेक्षोऽशुद्धद्रव्यार्थिको यथा क्रोधादिकर्मजभाव आत्मा । = कर्मजनित क्रोधादि भाव ही आत्मा है ऐसा कहना कर्मोपाधि सापेक्ष अशुद्ध द्रव्यार्थिक नय है।

न.च.वृ./११४ भावे सरायमादो सञ्बे जीविम्म जो दु जंपदि। सो हु अमुद्धो उत्तो कम्माणोवाहिसावेक्स्तो ।११४। च्जो सर्व रागादि भावोको जीवमें कहता है अर्थाद् जीवको रागादिस्वरूप कहता है वह कर्मोपाधि सापेक्ष अग्रुद्ध द्रव्यार्थिक नय है। (न.च./श्रुत/४१/एलो.१)

न.च./श्रुत/पृ.४/श्लो.४ औदियकादित्रिभावान् यो ब्रूते सर्वात्मसत्तया। कर्मोपाधिविशिष्टात्मा स्यादशुद्धस्तु निश्चयः।४।=जो नय औदियक, औपश्मिक व क्षायोपशमिक इन तीन भावोंको आत्मसत्तासे युक्त बतलाता है वह कर्मोपाधि सापेक्ष अशुद्ध द्रव्यार्थिक नय है।

## ५. उत्पादव्यय सापेक्ष अशुद्ध द्रव्याधिक

आ.प./४ उत्पादव्ययसापेक्षोऽशुद्धद्रव्यार्थिको यथैकस्मिन्समये द्रव्य-मुत्पादव्ययभौव्यात्मकम्। चउत्पादव्यय सापेक्ष अशुद्ध द्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षा द्रव्य एक समयमें हो उत्पाद व्यय व भौव्य रूप इस प्रकार प्रयात्मक है। (न.च.वृ./१६४), (न.च./अूत/वृ.४/इतो.४) (न.च./अूत/४९/इतो.२)

## ६. भेद कल्पना सापेक्ष अशुद्ध द्रव्यार्थिक

आ.प./१ भेदकल्पनासापेक्षोऽशुद्धद्रव्यार्थिको यथात्मनो ज्ञानदर्शनज्ञाना-दयो गुणाः।

आ.प./= भेदकवपनासापेक्षेग चतुर्णामपि नानाप्रदेशस्वभावस्वम्। — भेद करपनासापेक्ष अधुद्ध द्रव्याधिक नयकी अपेक्षा ज्ञान दर्शन आदि आत्माके गुण हैं, (ऐसा गुण गुणी भेद होता है)—तथा धर्म, अधर्म, आकाश व जीव ये चारों द्रव्य अनेक प्रदेश स्वभाववाते हैं।

न.च.व./१६६ भेए सदि संबन्धं गुणगुणियाईहि कुणदि जो दब्बे। सो वि अशुद्धो दिष्टी सहिश्रो सो भेदकप्पेण। —जो दब्यमें गुण-गुणो भेद करके उनमें सम्बन्ध स्थापित करता है (जैसे द्रव्य गुण व पर्याय-वाला है अथवा जोव ज्ञानवान् है) वह भेदकल्पना सापेक्ष अशुद्ध द्रव्यार्थिक नय है। (न.च./श्रुत/६/१२नो.६ तथा/४१/ख.३) (विशेष दे० नय/४/४)

#### ७. अन्वय द्रव्याधिक

आ.प /१ अन्वयसापेक्षो द्रव्यार्थिको यथा, गुणपर्यायस्वभावं द्रव्यम् ।

आ.प./ अन्वयद्भव्याधिकत्वेने कस्याप्यनेकस्वभावत्वम् । अन्वय सापेक्ष द्रव्याधिक नमको अपेक्षा गुणपर्याय स्वरूप ही द्रव्य है और इसी लिए इस नयकी अपेक्षा एक द्रव्यके भी अनेक स्वभावीपना है। (जैसे-जोव ज्ञानस्वरूप है, जीव दर्शनस्वरूप है इत्यादि)

न.च.वृ /११७ निस्सेससहावाणं अण्णयस्त्वेण सञ्वद्वेहि । विवहावणाहि जो सो अण्णयदञ्बत्थिओ भणिदो ।११७ = नि श्रेष स्वभावोंको जो सर्व द्रव्योंके साथ अन्वय या अनुस्यूत सपसे कहता है वह अन्वय द्रव्याथिकनय हैं (न. च./शुत/४१/१सो. ४)

त. च /शुत्त/पृ. ६/श्ली । जि निःशेषगुणपर्यायान् प्रत्येकं द्रव्यम्ब्रकीत् । सोऽन्ययो निश्चयो हेम यथा सत्कटकादिषु । जो सम्पूर्ण गुणौं और पर्यायोमेंसे प्रत्येकको द्रव्य बतलाता है, वह विद्यमान कड़े वगैरहमें अनुबद्ध रहनेवाले स्वर्णकी भौति अन्वयद्वव्यार्थिक नय है ।

प्र. सा. /ता. वृ./१०९/१४०/११ पूर्वोक्तोत्पादादित्रयस्य तथैव स्वसंवेदन-ज्ञानादिपर्यायत्रयस्य चानुगताकारेणान्वयस्येण यदाधारभूतं तदन्वय-द्रव्यं भण्यते, तद्विषयो यस्य स भवत्यन्वयद्रव्याधिकनयः। = जो पूर्वोक्त उत्पाद आदि तीनका तथा स्वसंवेदनज्ञान दर्शन चारित्र इन तीन गुणोंका (उपलक्षणसे सम्पूर्ण गुण व पर्यायोका) आधार है वह अन्वय द्रव्य कहनाता है। वह जिसका विषय है वह अन्वय द्रव्यार्थिक नय है।

### ८. खद्रव्यादि ग्राहक

आ. प./१ स्वद्रव्यादिप्राह्कद्रव्यार्थिको यथा स्वद्रव्यादिचतुष्ट्यापेक्षया द्रव्यमस्ति । —स्व द्रव्यादि प्राह्क द्रव्यायिक नयकी अपेक्षा स्वद्रव्य, स्वक्षेत्र, स्वकाल व स्वभाव इस स्वचतुष्ट्यसे ही द्रव्यका अस्तित्व है या इन चारों रूप हो द्रव्यका अस्तित्व स्वभाव है। (आ. प./८); (न. च वृ./१६८),(न. च./शृत/पृ. ३ म पृ. ४१/श्लो, १); (नय//५/२)

#### ९. परद्रव्यादि ग्राहक द्रव्याधिक

आ. प./१ परद्रव्यादिश्राहकद्रव्यार्थिको यथा-परद्रव्यादिचतुष्टया-पेक्षया द्रव्यं नास्ति । =परद्रव्यादि ग्राहक द्रव्यार्थिक नयको अपेक्षा परद्रव्य, परक्षेत्र, परकाल व परभाव इस परचतुष्ट्यसे द्रव्यका नास्तित्व है। अर्थात् परचतुष्ट्यकी अपेक्षा द्रव्यका नास्तित्व स्वभाव है। (आ. प./८); (न. च. वृ./१६८); न. च./शृत/पृ. ३ तथा ४१/४लो. ६); (नय/1/६/२)

#### १०. परमभावयाहक द्रव्यार्थिक

आ. प./५ परमभावपाहकद्रव्यार्थिको यथा-ज्ञानस्वरूप आरमा। = परमभावप्राहक द्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षा आरमा ज्ञानस्वभावमें स्थित है।

आ. प./ परमभावग्राहकेण भव्याभव्यपारिणामिकस्वभावः । ...कर्मनोकर्मणोरचेतनस्वभावः । ... कर्मनोकर्मणोर्मूर्तस्वभावः । ...पुद्दग्रहां
विहाय इतरेषाममूर्तस्वभावः । ...कालपरमाणुनामेकप्रदेशस्वभावम् ।
-परमभावग्राहक नयसे भव्य व अभव्य पारिणाभिक स्वभावी हैं:
कर्म व नोकर्म अचेतनस्वभावी हैं; कर्म व नोकर्म मूर्तस्वभावी हैं,
पुद्दग्तके अतिरिक्त शेष द्रव्य अमूर्तस्वभावी हैं; काल व परमाणु
एकप्रदेशस्वभावी हैं।

## जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

- न, च. वृ./१६६ गेद्धइ दब्बसहावं अष्टुद्धपुद्धोवयारपरिचर्ताः सो परम-भावगाही णायव्वो सिद्धिकामेण ।१६६। च्लो औदयिकादि अशुद्ध-भावासे तथा शुद्ध क्षायिकभावके उपचारसे रहित केमल द्भव्यके त्रिकालो परिणामाभावरूप स्वभावको ग्रहण करता है उसे परमभाव-ग्राहो नय जानना चाहिए। (न. च. वृ./११६)
- न. च./श्रुत/पृ./३ संसारमुक्तपर्यायाणामाधारं भ्रुत्वाप्यात्मद्रव्यकर्मभन्ध-मोक्षाणां कारणं न भवतीति परमभावधाहकद्रव्यार्थिकनयः। —परमभाव बाहकनयकी अपेक्षा आत्मा संसार व मुक्त पर्यायौका आधार होकर भी कर्मोंके बन्ध व मोक्षका कारण नहीं होता है।
- स. सा./ता. वृ./३२०/४०८/१ सर्व विशुद्धपारिणामिकपरमभावपाहकेण शुद्धोपादानभूतेन शुद्धद्रव्यार्थिकनयेन कर्तृ त्व-भोक्तृत्वमोक्षादि-कारणपरिणामश्चन्यो जीव इति सूचितः। —सर्वविशुद्ध पारिणामिव परमभाव प्राहक, शुद्ध उपारानभूत शुद्ध द्रव्यार्थिक नयसे, जीव कर्ता, भोक्ता व मोक्ष खादिके कारणरूप परिणामोंसे शून्य है।
- द्ध. सं/टी,/१७/२३६ यस्तु शुद्धशक्तिरूप. शुद्धपरिणामिकपरमभाव-लक्षणपरमनिश्चयमोक्षः स च पूर्वमेव जीवे तिष्ठतीदानीं भविष्यती-रयेवं न । — जो शुद्धदव्यकी शक्तिरूप शुद्ध-पारिणामिक परमभाव-रूप परम निश्चय मोक्ष है वह तो जीवमें पहिले ही विद्यमान है। वह अब प्रकट होगी, ऐसा नहीं है।
- और भी दे॰ (नय/V/१/६ शुद्धिनश्चय नय बन्ध मोक्षसे अतीत शुद्ध जीवको विषय करता है)।

## ३. पर्यायायिक नय सामान्य निर्देश

### १, पर्यायाधिक नयका रूक्षण

- १. पर्याय ही है प्रयोजन जिसका
- स. सि./१/६/२१/१ पर्यायोऽर्थः प्रयोजनमस्येत्यसौ पर्यायाधिकः। = पर्याय ही है अर्थ या प्रयोजन जिसका सो पर्यायधिक नय। (रा. वा./१/३३/१/६४/६); (ध. १/९,९-१/६४/१); (ध. १/४,१-१/१); (ध. १/४,१-१४/१); (खा. प./१); (नि. सा./ता. व./१६); (पं. घ./पू./१११)।
  - २. द्रब्यको गीण करके पर्यायका ग्रहण
- न, च. बृ./१६० परजप गरणं किरजा दव्यं पि य जो हु गिहणए तोए। सो दव्यस्थिय भणिओ विवरीओ परजयित्थओ। —पर्यायको गौण करके जो द्रव्यको ग्रहण करता है, वह द्रव्याधिकनय है। और उससे बिपरीत पर्यायाधिक नय है। अर्थात् द्रव्यको गौण करके जो पर्याय-को ग्रहण करता है सो पर्यायाधिकनय है।
- स. सा./आ./१३ द्रव्यपर्यायात्मके वस्तुनि---पर्यायं मुख्यतयानुभवतीति पर्यायाधिकः । च्रव्यपर्यायात्मक वस्तुमें पर्यायको ही मुख्यरूपसे जो अनुभव करता है, सो पर्यायाधिक नय है।
- न्या. दी./३/६-२/१२६ द्रव्यार्थिकनयसुपसर्जनीकृत्य प्रवर्तमानपर्याया-र्थिकनयमवलम्ब्य कुण्डलमानयेत्युक्ते न कटकादौ प्रवर्त्तते, कटकादि-पर्यायात् कुण्डलपर्यायस्य भिन्नत्वाद् ! = जब पर्यायाधिक नयकी विवक्षा होती है तब द्रव्यार्थिकनयको गौण करके प्रवृत्त होनेवाले पर्यायार्थिकनयको अपेक्षासे 'कुण्डल लाओ' यह कहनेपर लानेवाला कड़ा आदिके लानेमें प्रवृत्त नहीं होता, क्योंकि कड़ा आदि पर्यायसे कुण्डलपर्याय भिन्न है।

## २. पर्यायार्थिक नय तस्तुके विशेष अंशको एकस्व रूपसे विषय करता है

स .सि./१/३३/१४९/१ पर्यायो निशेषोऽपनादो व्यावृत्तिरित्यर्थः । तिद्वपयः पर्यायाधिकः । =पर्यायका अर्थ निशेष, अपनाद और व्यावृत्ति (भेद)

- है, और इसको विषय करनेवाला नय पर्यायाधिकनय है (त. सा./ १/४०)।
- रलो, वा. ४/१/३३/३/२१९/१० पर्यायविषयः पर्यायार्थः। चनर्यायको विषय करनेवाला पर्यायार्थ नय है। (न॰ च. वृ./१८१)
- ह. पु./४८/४२ स्युः पर्यायार्थिकस्यान्मे विशेषविषयाः नयाः ।४२। -- ऋजुसूत्रादि चार नय पर्यायार्थिक नयके भेद हैं। वे सब वस्सुके विशेष शंशको विषय करते हैं।
- प्र. सा./त. प्र./११४ द्रव्याधिकमेकान्तिनमीसितं केवलोन्मीसितेन पर्याधिकेनावलोक्यते तदा जीवद्रव्ये व्यवस्थितान्नारकित्यं क्मृन्यवेवसिद्धत्वपर्यायारमकान् विशेषाननेकानवलोकयतामनलोकितसामान्यानामन्यत्प्रतिभाति । द्रव्यस्य तत्तद्विशेषकाले सत्तद्विशेषभ्यस्तन्मयत्वेनानन्यत्वात् गणतृणपर्णदारुम्यह्व्यवाहवत् । च्लव द्रव्याधिक
  चक्षुको सर्वथा वन्द करके मात्र खुली हुई पर्यायाधिक चक्षुके द्वारा
  देखा जाता है तब जीवद्रव्यमें रहनेवाले नारकत्व, तिर्यंचरव,
  मत्रुष्यत्व, देवत्व और सिद्धत्व पर्याय स्वक्ष्य अनेक विशेषोंको
  देखनेवाले और सामान्यको न देखनेवाले जीवोंको (वह जीवद्रव्य)
  अन्य-अन्य भासित होता है क्योंकि द्रव्य उन-उन विशेषोंके समय
  तन्मय होनेसे उन-उन विशेषोंसे अनन्य है—कण्डे, घास, पत्ते और
  काष्टमय अग्नि की भौति।
- का, अ,/मू /२७० जो साहेदि विसेसे बहुबिहसामण्णसंजुदे सन्धे। साहण-र्त्तिग-वसादो पज्जयविसओ णओ होदि। =जो अनेक प्रकारके सामान्य सहित सब विशेषोंको साधक तिंगके बलसे साम्रता है, वह पर्यायार्थिकनय है।

## ३. इब्बकी अपेक्षा विषयकी एकखता

- १. पर्यायसे पृथक् द्रव्य कुछ नहीं है
- रा. वा./१/३३/१/६६/३ पर्याय प्वार्थोऽस्य स्वपाख स्थिपणादिलक्ष्मो, न सतोऽन्यद्भ द्रव्यमिति पर्यायार्थकः। च्याति गुण तथा उत्स्वेपण अब्ह्येपण आदि कर्म या क्रिया जक्षणवाती ही पर्याय होती है। पे पर्याय ही जिसका अर्थ हैं, उससे अतिरिक्त द्रव्य कुछ नहीं है, ऐसा पर्यायार्थिक नय है। (ध. १२/४,२,८,१६/२६२/१२)।
- श्लो, बा./२/२/२/१११६ अभिषेयस्य शब्दनयोपकिष्यतत्वाद्विशेषस्य ऋजुसूत्रोपकिष्यतत्वादभावस्य । = शब्दका बाच्यभूत अभिषेय तो शब्दनयके द्वारा और सामाच्य द्रव्यसे रहित माना गया कोरा विशेष ऋजुसूत्रनयसे कव्यित कर लिया जाता है।
- क. पा. १/१३-१४/६२७८/३१४/४ ण च सामण्णमितथः विसेसेमु अधुगम-अतुदृसस्वसामण्णाणुनतम्भादो ! = इस (ऋजुसूत्र) नयकी दृष्टिमें सामान्य है भी नहीं, क्योंकि विशेषोंमें अनुगत और जिसकी सन्ताम नहीं दूटी है. ऐसा सामान्य नहीं पाया जाता। (ध.१३/५,५,७/१६१/६)
- क. पा. १/१३-१४/६२७६/३१६/६ तस्स विसप दव्वाभावादो । —कावद-नयके विषयमें द्रव्य नहीं पाया जाता। (क. पा. १/१३-१४/६२८६/ ३२०/४)
- प्र. सा./त. प्र./परि./नय मं. २ तत् तु ...पर्यायनयेन तन्तुमात्रबद्धदर्शन-ज्ञानादिमात्रस् ! = इस आरमाको यदि पर्यायाधिक नयसे देखें तो तन्तुमात्रकी भौति ज्ञान दर्शन मात्र है । अर्थात जैसे तन्तुओं से भिन्न वस्त्र नामको कोई वस्तु नहीं हैं. वैसे ही ज्ञानदर्शन से पृथक् आरमा नामकी कोई वस्तु नहीं है ।
  - २. गुण गुणोर्मे सामानाधिकरण्य नहीं है
- रा. वा,/१/३३/७/६७/२० न सामानाधिकरण्यम्—एकस्य पर्यायेभ्योऽन-न्यत्वात् पर्याया एव विविक्तशक्तयो द्रव्य नाम न किंचिदस्तीति। = (ऋजुसूत्र नयमें गुण व मुणीमें) सामानाधिकरच्य नहीं वन सकला क्योंकि भिन्न शक्तिवाली पर्यायें ही यहाँ जपना अस्तित्व रखती

हैं, द्रव्य नामकी कोई वस्तु नहीं है। (घ. १/४,१,४५/९७४/७); (क. पा. १/१३-१४/९८६/२४/४)

दे० आगे शीर्षक नं ८ ऋजुसूत्र नयकी दृष्टिमें निशेष्य-निशेषण, होय-शायक; बाच्य-बाचक, बन्धय-बन्धक आदि किसी प्रकारका भी सम्बन्ध सम्भव नहीं है।

### ३. काक कृष्ण नहीं हो सकता

रा. बा.११/३३/७/६७/१७ न कृष्णः काकः उभयोरिय स्वात्मकत्वात्—
कृष्णः कृष्णारमको न काकाश्मकः । यदि काकात्मकः स्यातः भ्रमरादीनामिष काकत्वप्रसङ्घः । काकश्च काकात्मको न कृष्णात्मकः, यदि
कृष्णात्मकः, शुक्लकाकाभावः स्यातः । पञ्चवर्णत्वाच्च, पित्तास्थिरुधिरादोनां पोत्रशुक्लादिवर्णत्वाद्द, तद्दुव्यतिरेकेण काकाभावाच्च ।
— इसको दृष्टिमें काक कृष्ण नहीं होता, दोनों अपने-अपने स्वभावस्प हैं। जो कृष्ण है वह कृष्णात्मक ही है काकात्मक नहीं; क्योंकि.
ऐसा माननेपर भ्रमर आदिकोंके भी काक होनेका प्रसंग आता है ।
इसी प्रकार काक भी काकात्मक ही है कृष्णात्मक नहीं, क्योंकि ऐसा
माननेपर सफेद काकके अभावका प्रसंग आता है । तथा उसके पित्त
अस्थि व रुधिर आदिकों भी कृष्णताका प्रसंग आता है । परन्तु व तो
पीत शुक्त व रक्त वर्ण वाले हैं और उनसे अतिरिक्त काक नहीं ।
(ध. ६/४,१,४५/१७४/३); (क. पा. १/१३-१४/६९=/२२६/२)

#### ४. सभी पदार्थ एक संख्यासे युक्त हैं

- ष. स्व. १२/४,२,१/सू, १४/३०० सङ्दुजुम्रुदाणं णाणावरणीयनेयणाः जीवस्स ।१४।
- ध. १९/४, २, ६, १४/३००/१० किमट्ठं जीव-वेयणाणं सद्दुजुमुदा वहुवयणं णेच्छांति। ण एस दोसो, बहुत्ताभावादो। तं जहासकां पि वत्यु
  एगसंखाविसिट्ठं, अण्णहा तस्साभावण्यसंगादो। ण च एगत्तपिङ्गाहिए वत्युमिह दुग्भावादीणं संभवो अत्थि, सीदुण्हाणं व तेम्र सहाणवट्डाणलक्खणविरोहदंसणादो। = शब्द और श्रृजुसूत्र नयकी अपेक्षा
  झानावरणीयको वेदना जीवके होती है। १४॥ प्रश्न-ये नय बहुवचनको भयों नहीं स्वीकार करते ! उत्तर—यह कोई दोध नहीं; भयोंकि,
  यहाँ बहुत्वकी सम्भावना नहीं है। वह इस प्रकार कि—सभी वस्तु
  एक संख्यासे संयुक्त हैं: क्योंकि, इसके बिना उसके अभावका प्रसंग
  आता है। एकत्वको स्वीकार करनेवाली वस्तुमें द्वित्वादिकी सम्भावना भी नहीं है, वर्योंकि उनमें शीत व उष्णके समान सहानवस्थानसप विरोध देखा जाता है। (और भी देखो आगे शीर्षक नं, ४/२
  तथा ६)।
- ध. १/४,१,१६/२६६/१ उजुमुदे कि मिदि अणेयसंखा णित्थ। एयसइस्स एयपमाणस्स य एगरथं मोत्तृण अणेगरथेमु एक्ककाले प्रवृत्तिविरोहादो। ण च सइ-पमाणाणि बहुसत्तिजुत्ताणि अत्थि, एक्किम्ह विरुद्धाणेय-सत्तीणं संभवविरोहादो एयसंखं मोत्तृण अणेयसंखाभावादो वा। = प्रश्न-मृजुसूत्रनयमें अनेक संख्या वयों संभव नहीं। उत्तर-पूँकि इस नयको अपेक्षा एक शब्द और एक प्रमाणको एक अर्थको छोड़कर अनेक अर्थोमें एक कालमें प्रवृत्तिका विरोध है, अत. उसमें एक संख्या संभव नहीं है। और शब्द व प्रमाण बहुत शक्तियों युक्त हैं नहीं; क्योंकि, एकमें विरुद्ध अनेक शक्तियोंके होनेका विरोध है। अथवा एक संख्याको छोड़कर अनेक संख्याओंका वहाँ (इन नयोंमें) अभाव है (क, पा. १/६२-१४/६ २७७/३१३/६; ३१६/६)।

## ४. क्षेत्रकी अपेक्षा विषयकी एकत्वता

### रे. मत्येक पदार्थका अवस्थान अपनेमें ही है

स. सि./१/३३/१४४/६ अथवा यो यत्राभिरूढ़ः स तत्र समेत्याभिमुत्येना-रोहणास्ममभिरूढः। यथा क्व भवानास्ते। आरमनीति। कृतः। वस्त्वम्तरे बृत्यभावात्। यद्यन्यस्यान्यत्र वृत्तिः स्यात्, ज्ञान।दीनां रूपादीमां चाकाशे वृत्तिः स्यात्। - अथवा जो जहाँ अभिरूढ है वह वहाँ सम् अर्थात् प्राप्त होकर प्रमुखतासे रूढ़ होनेके कारण समभिरूढ-नय कहलाता है! यथा - आप कहाँ रहते हैं! अपनेमें, क्यों कि अन्य वस्तुकी अन्य वस्तुमें वृत्ति महीं हो सकती। यदि अन्यकी अन्यमें वृत्ति मानी जाये तो ज्ञानादि व रूपादिकी भी आकाशमे वृत्ति होने लगे। (रा. वा. (१/३३/१०/६६/२)।

रा. वा./१/३३/७/१७/१६ धमेवाकाशदेशमवगाढुं समर्थ आत्मपरिणामं वा तत्रैवास्य वसितः। - जितने आकाश प्रदेशोंमें कोई ठहरा है, उतने ही प्रदेशोंमें उसका निवास है अथवा स्वात्मामें; अतः प्रामनिवास गृहनिवास आदि व्यवहार नहीं हो सकते। (ध. १/४,१,४६/१७४/२); (क. पा. १/१३-१४/६ १८०/२२६/१)।

### २. वस्तु अखण्ड व निरवयव होती है

- ध.१२/४,२,६,१५/३०१/१ ण च एगत्तविसिट्ट वस्यु अस्थि जेण अणेगत्तस्स तदाहारो होज्ज। एक्कम्मि खंभम्मि मृत्तागमज्कभेएण अणेयत्तं दिस्सदि ति भणिदे ण तत्थ एयत्तं मोत्तूण अणेयत्तस्स अणुवसंभादो। ण ताव थंभगयमणेयत्तं, तत्य एयत्त्वलंभादो । ण मृतगयमगगगयं मज्मगर्यं ना, तत्थ नि एयसं मोत्तूण अणेयलाणुवसंभादी। ण तिश्णिमेगेगवत्थूणं समुहो अणेयत्तस्स आहारो, तव्यदिरेगेण तस्स-मृहाणुवसंभादो । तम्हा णस्थि बहुत्तं ।≕पकत्वसे अतिरिक्त वस्तु है भी नहीं, जिससे कि वह अनेकत्वका आधार हो सके। प्रश्न-एक लम्भेमें मूल अग्र व मध्यके भेदसे अनेकता देखी जाती है। उत्तर-नहीं, क्यों कि, उसमें एकत्वको छोड़कर अनेकत्व पाया नहीं जाता। कारण कि स्तम्भमें तो अनेकत्वकी सम्भावना है नहीं, वयोंकि उसमें एकता पायो जाती है। मूलगत, अव्रगत अथवा मध्यगत अनेकता भी सम्भव नहीं है, क्यों कि उनमें भी एकत्वको छोड़कर अनेकता नहीं पायी जाती। यदि कहा जाय कि तीन एक-एक वस्तुओं का समूह अनेकताका आधार है, सो यह कहना भी ठीक नहीं है, नयोंकि उससे भिन्न उनका समृह पाया नहीं जाता। इस कारण इन नयोंकी अपेक्षा बहुत्व सम्भव नहीं है। (स्तम्भादि स्कन्धोंका ज्ञान भ्रान्त है। वास्तवमें शुद्ध परमाणु ही सत् है (दे० आगे शोर्षक नं. ५/२)।
- क. पा. १/१३-१४/६ १६२/२३०/४ ते च परमाणको निरवयनाः उध्बधिन मध्यभागाद्यवयवेषु सत्सु अनवस्थापत्तेः, परमाणोर्वापरमाणुरव- प्रसङ्गाच्च । = (इस ऋजुसूत्र नयकी दृष्टिमें सजातीय और विजातीय उपाधियोंसे रहित ) वे परमाणु निरवयव हैं, क्योंकि उनके उध्वभाग, अधोभाग और मध्यभाग आदि अवयवोंके माननेपर अनवस्था दोषकी आपत्ति प्राप्त होती है, और परमाणुको अपरमाणुपनेका प्रसंग प्राप्त होता है। (और भो दे० नय/I V/३/७ में स. म.)।

#### ३. पळाळदाह सम्भव नहीं

- ध. १/४,१,४१/१७६/१ न पतालावयवी दहाते, तस्यासत्त्वात् । नावयवा दहान्ते, निरवयवत्वतस्तेषामप्यसत्त्वात् । चपलाल अवयवीका दाह नहीं होता, क्योंकि, अवयवीकी (इस नममें ) सत्ता ही नहीं है। न

अवयस जलते हैं, क्योंकि स्वयं निर्वयव होनेसे उनका भी असत्त्व है।

### ४. कुम्भकार संशा नहीं हो सकती

क, पा. १/१३-१४/§ १८६/२२६/१ न कुम्भकारोऽस्ति। तदाथा--न शिवकादिकरणेन तस्य स व्यपदेशः, शिवकादिशु कुम्भमावानु-पसम्भात् । न कुम्भं करोतिः स्वावयवेभ्य एव तन्निष्पच्युपसम्भात् । न अहुभ्य एकः घटः उत्पद्यते; तत्र यौगपद्योन भूयो धर्माणां सत्त्व-विरोधात । अविरोधे वा न तदेकं कार्यम्। विरुद्धधर्माध्यासतः प्राप्ता-नेकरूपत्वात । न चैकेन कृतकार्य एव शेषसहकारिकारणानि व्याप्रि-यन्ते; तद्दव्यापारवैफल्यप्रसङ्गात् । न चान्यत्र व्याप्रियन्ते; कार्यबहुत्व-प्रसङ्गातः । न चैतदपि एकस्य घटस्य बहुत्वाभावातः । 🗕 इस ऋजुसूत्र नयकी दृष्टिमें कुम्भकार संज्ञा भी नहीं बन सकती है। वह इस प्रकार कि-शिवकादि पर्यायोंको करनेसे उसे कुम्भकार कह नहीं सकतै, क्योंकि शिवकादिमें कुम्भपना पाया नहीं जाता और कुम्भको वह यनाता नहीं है; क्यों कि, अपने शिवकादि अवयवोंसे ही उसकी उत्पत्ति होती है। अनेक कारणोंसे उसकी उत्पत्ति माननी भी ठीक नहीं है: क्योंकि घटमें युगपत् अनेक धर्मोंका अस्तित्व मामनेमें विरोध आता है। उसमें अनेक धर्मीका यदि अविरोध माना जायेगा तो वह घट एक कार्य नहीं रह जायेगा, महिक विरुद्ध अनेक धर्मांका आधार होनेसे अनेक रूप हो जायेगा। यदि कहा जाय कि एक उपा-दान कारणसे उत्पन्न होनेवाले उस घटमें अन्य अनेकों सहकारी कारण भी सहायता करते हैं, तो उनके व्यापारकी विकलता प्राप्त हीती है। यदि कहा जाये कि उसी घटमें वे सहकारीकारण उपादानके कार्यसे भिन्न ही किसी अन्य कार्यको करते हैं, तो एक घटमें कार्य बहुत्वका प्रसंग आता है, और ऐसा माना नहीं जा सकता, क्योंकि एक घट अनेक कार्यरूप नहीं हो सकता। (रा. बा./१/३३/७/१५/१५); (ध. 1 (0/503/38,9,813

### ५. काळकी अपेक्षा विषयकी एकत्वता

## १. केवरु वर्तमान क्षणमात्र हो वस्तु है

क, पा. १/१३-१४/९१८१/२१७/१ परि भेदं ऋजुसुत्रवचनविच्छेदं एति गच्छतीति पर्यायः, स पर्यायः अर्थः प्रयोजनमस्येति पर्यायार्थिकः। सारश्यसक्षणसामान्येन भिन्तम्भिन्नं च द्रव्यार्थिकाशेषविषयं ऋजु-सुत्रवचनविच्छेदैन पाटयत् पर्यायार्थिक इत्यवगन्तव्यः। अत्रो-पयोगिन्यौ गाथे-'मृतणिमेणं पज्जवणयस्स उजुगुद्दवयणिविच्छेदो । तस्स उ सहादीया साहपसाहा सुहुमभेया । १८०१ 🖚 परि का अर्थ भेद है। ऋजुसूत्रके बचनके विच्छेदरूप वर्ते मान समयमात्र (दे० नय/III/ १/२) कालको जो प्राप्त होली है, वह पर्याय है। वह पर्याय ही जिस नयका प्रयोजन है सो पर्यायाधिकनय है। सारश्यन्तक्षण सामान्यसे भिन्न और अभिन्न जी द्रव्यार्थिकनयका समस्त विषय है (दे० नय/ IV/१/२) ऋ्जुसूत्रवचनके विच्छेदरूप कालके द्वारा उसका विभाग करनेवाला पर्यायाधिकनय है, ऐसा उक्त कथनका तालपर्य है। इस विषयमें यह उपयोगी गाथा है-- मुजुसूत्र वचन अर्थात् वचनका विच्छेद जिस कालमें होता है वह काल पर्यायाधिकनयका मुल आधार है, और उत्तरोत्तर सूक्ष्म भेदस्य शब्दादि नय उसी ऋजुसूत्र-की शाखा उपशाखा है ।८८।

दे॰ नय/III/४/१/२ ( अतीत व अनागत कालको छोड़कर जो केवल वर्तमानको ग्रहण करें सो ऋजुसूत्र अर्थात् पर्यागः थिक नय है । )

दे० नय/III/६/७ (सूक्ष्म व स्थूल ऋजुसूत्रकी अपेक्षा वह काल भी दो प्रकारका है। सूक्ष्म एक समय मात्र है और स्थूल अन्तर्मुहूर्त या संख्यात वर्ष।) रा. वा./१/३३/१/१६/६ पर्याय एवार्थः कार्यमस्य न द्रव्यम् अतीतानागतयो विनष्टानुत्पन्नत्वेन व्यवहाराभावात् । प्यायोऽर्थः प्रयोजनमस्य
वाग् विज्ञानव्यावृन्तिनिबन्धनव्यवहारप्रसिद्धे रिति । वर्तिमान पर्याय
ही अर्थ या कार्य है, द्रव्य नहीं, क्यों कि अतीत विनष्ट हो जानेके
कारण और अनागत अभी उत्पन्न न होनेके कारण (जरविषाण की
तरह (स, म,) उनमें किसी प्रकारका भी व्यवहार संम्भव नहीं।
[तथा अर्थ कियाश्चन्य होनेके कारण वे अवस्तुस्य हैं (स, म,)]
वचन व ज्ञानके व्यवहारकी प्रसिद्धिके अर्थ वह पर्याय ही नयका
प्रयोजन है।

### २. क्षणस्थायो अर्थ ही उत्पन्न होकर नष्ट हो जाता है

ध.१/१,१,१/गा. व/१३ उप्पन्जं ति विमेति य भावा णियमेण पञ्जवण-यस्स ।व। =पर्यायाधिक नयकी अपेक्षा पदार्थ नियमसे उत्पन्न होते हैं और नाशको प्राप्त होते हैं। (घ.४/१,५,४/गा. २६/३२७), (घ. ६/४, १,४६/गा. ६४/२४४), (क. पा. १/१३-१४/गा. ६४/६२०४/२४८), (पं.का./ मू./११), (पं. ध./पू./२४७)।

दे॰ आगे नय/IV/३/७ —( पहार्थका जन्म ही उसके नाशमें हेतु है ।)

क, पा. १/१२-१४/§१६०/गा. ६१/२२८ प्रत्येकं जायते चित्तं जातं जातं जातं प्राप्त । मण्टं नावर्तते भूयो जायते च नवं नवस् १६१। - प्रत्येक चित्त (ज्ञान) उत्पन्न होता है और उत्पन्न होकर नाशको प्राप्त हो जाता है। तथा जो नष्ट हो जाता है, वह पुनः उत्पन्न नहीं होता, किन्तु प्रति समय नया नया चित्त ही उत्पन्न होता है। (ध.६/१, ६-६,६/४२०/६)।

रा, वा./१/३३/१/६६/१ पर्याय एवास्ति इति मित्रस्य जनमावभाव-विकारमात्रमेव भवनं, न ततोऽन्यद् द्रव्यमस्ति तद्वयिरिकेणानु-पलन्धिरिति पर्यायास्तिकः। —जन्म आदि भाविकार मात्रका होना ही पर्याय है। उस पर्यायका ही अस्तित्व है, उससे अतिरिक्त द्रव्य कुछ नहीं है, क्योंकि उस पर्यायसे पृथक् उसकी उपलन्धि नहीं होती है। ऐसी जिसकी मान्यता है, सो पर्यायास्तिक नय है।

## ६. काळ एकस्व विषयक उदाहरण

रा. वा./१/३३/७/पंक्ति—कवायो भैषज्यस् इत्यत्र च संजातरसः कवायो भैषज्यं न प्राथमिककवायोऽल्पोऽनिभिज्यक्तरस्वादस्य निषयः । (१)।
"..." तथा प्रतिष्ठन्तेऽस्मित्रिति प्रस्थः, यदै व मिमीते, अतीतानागत-धान्यमानासंभवात् ।(११) "..." स्थितप्रश्ने च 'कुतोऽद्यागच्छसि इति । 'न कुतश्चित् 'इत्यर्थं मन्यते, तत्कालिक्यापरिणामाभावाद् । (१४) ।=१. 'कवायो भैषज्यम्' में वर्तमानकालीन वह कवाय भैषज हो सकती है जिसमें रसका परिपाक हुआ है, न कि प्राथमिक अक्प रसवाहा कचा कवाय। २, जिस समय प्रस्थसे धान्य आदि मापा जाता है जसी समय उसे प्रस्थ कह सकते हैं, क्योंकि वर्तमानमें अतीत और अनागतवाले धान्यका माप नहीं होता है। (ध. १/४,१,४४/१०३/६); (क. पा. १/१३-१४/६०४/८) ३. जिस समय जो बैठा है उससे यदि पूछा जाय कि आप अब कहाँसे आ रहे हैं, तो वह यही कहेगा कि 'कहींसे भी नहीं आ रहा हूँ' वर्योंकि, उस समय आगमन क्रिया नहीं हो रही है। (ध. १/४,१,४६/१०४/१), (क. पा. १/१३-१४/६९८०) २९६/७)

रा, वा,/१/३३/०/१८/० न शुक्तः कृष्णीभवति; उभयोभिननकालाय-स्थरवात्, प्रस्पुरपन्नविषये निवृत्तपर्यायानभिसंबन्धात् । =४. ऋजु-सूत्र नयकी दृष्टिसे सफेद चीज काली नहीं बन सकती, क्योंकि दोनोंका समय भिन्न-भिन्न है। वर्तमानके साथ अतीतका कोई सम्बन्ध नहीं है। (ध, १/४,१,४५/१७६/३), (क. पा. १/१३-१४/६९६४/ २३०/६) क. पा. १/१३-१४/१ २०६/३१६/१ सदणयस्स कोहोदओ कोहकसाओ, तस्स विसए दव्वाभावादो । =१, शब्दनयकी अपेक्षा कोधका उदय हो कोध कवाय है; क्यों कि, इस नयके विषयमें द्रव्य नहीं पाया जाता।

#### **ई. प्लाल दाह सम्भव नहीं**

रा. वा./१/३३/७/६७/२६ अतः पलालः दिदाहाभावः प्रतिविशिष्टकालपरिप्रहात्। अस्य हि नयस्याविभागो वर्तमानसमयो विषयः।
अग्निसंबन्धनदीपनज्वलनदहनानि असंख्येयसमयान्तरालानि
यतोऽस्य दहनाभावः। किच यस्मिन्समये दाहः न तस्मिन्पलालम्,
भस्मताभिनिवृत्तेः यस्मिश्च पलालं न तस्मिन् दाह इति। एवं
क्रियमाणकृत-भुज्यमानभुक्त-वष्यमानवद्ध-सिध्यत्सिद्धादयो योज्याः।
—इस ऋजुसूत्र नयकी दृष्टिमें पलालका दाह नहीं हो सकताः स्यों कि
इस नयका विषय अविभागी वर्तमान समयमात्र है। अग्नि मुलगाना
धौकना और जलाना आदि असंस्थ्य समयकी क्रियाएँ वर्तमान क्ष्ममे
नहीं हो सकतीं। तथा जिस समय दाह है, उस समय पलाल नहीं है,
और जिस समय पलाल है उस समय दाह नहीं है, फिर पलाल दाह
कैसा। इसी प्रकार क्रियमाण-कृत, भुज्यमान-भुक्त, वध्यमान-वद्भ,
सद्धवत-सिद्ध आदि विषयोंमें सागू करना चाहिए। (ध. १/४,१,

### ७. पुच्यमान ही पुक्त है

रा. वा ११/३३/७/१७/३ पच्यमानः पक्वः । पश्वस्तु स्यात्पच्यमानः स्यादु-परतपाक इति । असदैतत्ः बिरोघात् । 'पच्यमानः' इति वर्तमानः 'पक्वः' इत्यतीतः तयोरैकस्मिन्नवरोधो विरोधीतिः, नैष दोषः: पचनस्यादावविभागसमये कश्चिदंशो निर्श्वतो बा, नवा। यदि न निर्कृतः; तद्वद्वितीयादिष्वप्यनिर्कृतः पाकाभावः स्यात् । ततोऽ-भिनिवृत्तः तदपेक्षया 'पच्यमानः पक्व' इतरथा हि समयस्य त्रैनिध्यप्रसङ्घः । स एवौदनः पच्यमानः पक्वः, स्यात्पच्यमान इत्यु-च्यते, पन्तुरभिप्रायस्यानिवृत्तेः, पन्तुहि सुविश्वदसुस्विन्नीदने पक्वाभिप्रायः, स्यादुपरतपाक इति चोच्यते कस्यचित् पक्तुस्तावतेव कृतार्थत्वात । = इस ऋजुसूत्र नयका विषय पच्यमान पक्व है और 'कथ'चित् पकनेवाला' और 'कथ'चित् पका हुआ' हुआ। प्रश्न--पच्य-मान ( पक रहा ) बतेमानकालको, और पब्द ( पक चुका ) भूतकाल-को सुचित करता है, अत' दोनोंका एकमें रहना विरुद्ध है ? उत्तर-यह कोई दोष नहीं है। पाचन क्रियाके प्रारम्भ हीनेके प्रथम समयमें कुछ अंश पका या नहीं ! यदि नहीं तो द्विशीयादि समयों में भी इसी प्रकार न पका। इस प्रकार पाकके अभावका प्रसंग आता है। यदि कुछ धंश पक गया है तो उस अंशकी अपेक्षा तो वह पच्यमान भी ओदन पक्व क्यों न कहलायेगा। अन्यथा समयके सीन खण्ड होनेका प्रसंग प्राप्त होगा। (और पुनः उस समय खण्डमें भी उपरोक्त हो शंका समाधान होनेसे अनवस्था आयेगी ) वही पका हुआ ओदन कथं चित् 'पच्यमान' ऐसा कहा जाता है; क्यों कि, विश्वदरूपसे पूर्णतया पके हुए ओदनमें पाचकका पक्वसे अभिप्राय है। कुछ अंशों में पचनक्रियाके फलकी उत्पत्तिके विराम होनकी अपेक्षा वही ओदन 'उपरत पाक' अर्थात कथं चित् पका हुआ कहा जाता है। इसी प्रकार क्रियमाण-कृत; भुज्यमान-भुक्तः, बध्यमान-बद्धः, और सिद्धवत-सिद्ध इरयादि त्रुजुसूत्र नयके विषय जानने चाहिए। ( ध. १/४,१,४६/१७२/३), ( क. पा, १/ **१३-१४/§१**~६/२२३/३)

### ७, मावकी अपेक्षा विषयकी एकःवता

रा. वा./१/३३/१/६४/७ स एव एकः कार्यकारणव्यपदेशभागिति वर्याया-र्थिकः । —वह पर्याय ही अकेली कार्य व कारण दोनों नामोंको प्राप्त होती हैं, ऐसा पर्यायार्थिक नय है।

क. पा. १/१३-१४/९११०/गा. १०/२२७ जातिरेव हि भावाना निरोधे

हेतुरिष्यते । =जन्म ही पदार्थ के विनाशमें हेतु है।

घ. १/४,१,४४/१७६/२ यः पलालो न स दहाते, तत्राग्निसंबन्धजनिता-तिरायान्तराभावात, भावो वा न स पलालप्राप्तोऽन्यस्वस्तपत्वात् । —अग्नि जनित अतिरायान्तरका अभाव होनेसे पलाल नहीं जलता। उस का स्वरूप न होनेसे वह अतिरायान्तर प्लालको प्राप्त नहीं है ।

क. पा./१/१३-१४/६२०८/३१५/१ उजुमुदेमु बहुअगहो णरिथ ति एय-सत्तिसहियएयमणब्भुवगमादो । ≔एक क्षणमें एक शक्तिसे गुक्त एक ही मन पाया जाता है, इसलिए ऋजुसूत्रनयमें बहुअवग्रह नहीं होता।

स्या.म/२८/३९३/१ तदपि च निरंशमम्युपगन्तव्यम् । अंशव्याप्तेयंक्ति-रिक्तत्वात् । एकस्य अनेकस्वभावतामन्तरेण अनेकस्यावयवन्यापना-योगात्। अनेकस्वभावता एवास्तु इति चेत्। न, विरोधव्याद्या-तस्वातः तथाहि – यदि एकस्वभावः कथमनेकः अनेकश्चेत्कथ-मेकः । अनेकानेकयोः परस्परपरिहारेणावस्थानातः । सस्मात् स्वरूप-निमग्नाः परमाणव एव परस्परापसर्ण द्वारेण न स्थूतताः धारयत् पार-माधिकमिति। व्यक्तुका स्वरूप निरश मानना चाहिए, क्योंकि वस्तुको अंश सहित मानना युक्तिसे सिद्ध नहीं होता। प्रश्न-एक बस्तुके अनेकस्वभाव माने जिना वह अनेक अवयवोंमें नहीं रह सकती, इसलिए वस्तुमें अनेकस्वभाव मानना चाहिए । उत्तर-यह ठीक नहीं है; क्योंकि, ऐसा माननेमें विरोध आता है। कारण कि एक और अनेकमें परस्पर विरोध होनेसे एक स्वभाववाली वस्तुमें अनेक स्वभाव और अनेक स्वभाववाली वस्तुमें एकस्वभाव नहीं बन सकते। अतएव अपने स्वरूपमें स्थित परमाणु ही परस्पर-के संयोगसे कथं चित्त समूह रूप होकर सम्पूर्ण कार्यों में प्रवृत्त होते। हैं। इसलिए ऋजु-सूत्र नयको अपेक्षा स्थूल रूपको न घारण करने-बाले स्वरूपमें स्थित परमाणु ही यथार्थ में सत् कहे जा सकते हैं।

### ८. किसी भी प्रकारका सम्बन्ध सम्मव नहीं

### १. विशेष्य विशेषण भाव सम्भव नहीं

क, पा.१/१२-१४/१११३/२२१/६ नास्य विशेषणविशेष्यभावोऽपि । तद्यथा—न तावद्भिन्नयोः; अव्यवस्थापत्तः । नाभिन्नयोः एकस्मि-स्तद्विरोधात । —इस (ऋजुसूत्र) नयकी दृष्टिसे विशेष्य विशेषण भाव भी नहीं बनता । वह ऐसे कि—दो भिन्न पदार्थीमें तो वह बन नहीं सकता; क्योंकि, ऐसा माननेसे अव्यवस्थाकी आपत्ति आती है। और अभिन्न दो पदार्थोंमें अर्थात् गुण गुणीमें भी बह बन नहीं सकता क्योंकि जो एक है उसमें इस प्रकारका द्वेत करनेसे विरोध आता है। (क. पा.१/१३-१४/१२००/२४०/६), (ध. १/४,१,४६/१७४/७, तथा पृ.१७१/६)।

#### २. संयोग व समवाय सम्बन्ध सम्भव नहीं

क.पा./१/१३-१४/६१६३/२२१/० न भिन्नाभिन्नयोरस्य नयस्य संयोगः समनायो वास्तिः सर्वथै करवमापन्नयोः परित्यक्तस्वरूपयोरतिहरी-धात् । नैकरवमापन्नयोस्तौः अव्यवस्थापत्तः । ततः सजातीय-विजातीयविनिर्मुक्ताः केवलाः परमाणव एव सन्तीति भ्रान्तः स्तम्भादिस्कन्धप्रत्ययः। = इस (ऋजुसूत्र) नयकी दृष्टिसे सर्वथा अभिन्न दो पदार्थोंमें संयोग व समवाय सम्बन्ध नहीं बन सकताः वयोंकि. जो सर्वथा एकत्वको प्राप्त हो गये हैं और जिन्होंने अपने स्वरूपको छोड दिया है ऐसे दो पदार्थोंमें संबंध माननेमें विरोध आता है। इसी प्रकार सर्वथा भिन्न दो पदार्थोंमें भी संघोग या समवाय सम्बन्ध माननेमें भी विरोध आता है, तथा अव्यवस्थाकी आपित्त भी आती है अर्थात किसीका भी किसीके साथ सम्बन्ध हो जायेगा। इसिक्य सजातीय और विजातीय दोनों प्रकारकी उपाधियोंसे रहित शुद्ध परमाणु ही सत् है। अतः जो स्तम्भादिरूप स्कन्धोंका प्रत्यय होसः है, वह ऋजुस्वनयकी दृष्टिमें भ्रान्त है। (और भी दे० पोछे शिर्क नं०४/२), (स्या.म./२५/३१३/६)।

### ३. कोई किसीके समान नहीं है

क. पा./१/१३-१४/११६३/२२०/२ नास्य नयस्य समानमस्ति; सर्वथा द्वयोः समामत्वे एकत्वापत्तेः। न कथं चित्समानतापि; विरोधात्। = इस ऋजुसूत्रनयकी दृष्टिमें कोई किसीके समान नहीं है, क्योंकि दोको सर्वथा समान मान लेनेपर, उन दोनोंमें एकत्वकी आपत्ति प्राप्त होती है। कथं चित् समानता भी नहीं है, क्योंकि ऐसा माननेमें विरोध आता है।

### ४. ग्राह्मग्राहकभाव सम्भव नहीं

क.पा./१/१३-१४/६११६४/२२०/८ नास्य नयस्य प्राह्मग्राहकभावोऽप्यस्ति।
तश्या—नासंबद्धोऽर्थो गृह्मते; अव्यवस्थापत्तेः। न संबद्धः; तस्यातीतव्वात, चक्षुपा व्यभिचाराच्च। न समानो गृह्मते; तस्यासत्त्वात्
मनस्कारेण व्यभिचारात्। = इस ऋजुसूत्र नयकी दृष्टिमें प्राह्मग्राहक
भाव भी नहीं बनता। वह ऐसे कि—असम्बद्ध अर्थके ग्रहण माननेमें अव्यवस्थाकी आपत्ति और सम्बद्धका ग्रहण माननेमें विरोध
आता है, क्योंकि वह पदार्थ ग्रहणकालमें रहता हो नहीं है, तथा
चक्षु इन्द्रियके साथ व्यभिचार भी आता है, क्योंकि चक्षु इन्द्रिय
अपनेको नहीं जान सकती। समान अर्थका भी ग्रहण नहीं होता है,
क्योंकि एक तो समान पदार्थ है ही नहीं (दे० ऊपर) और दूसरे
ऐसा माननेसे मनस्कारके साथ व्यभिचार आता है अर्थात् समान
होते हुए भी पूर्वज्ञान उत्तर ज्ञानके द्वारा गृहीत नहीं होता है।

#### ५. वाच्यवाचक्साव सम्भव नहीं

क, पा./१/१३-१४/§११६/२३१/३ नास्य शुद्धस्य ( नयस्य ) वाच्यवाचक-भावोऽस्ति। तद्यथा--न संबद्धार्थः शब्दवाच्यः; तस्यातीतत्वात्। नासंबद्धः अव्यवस्थापत्ते.। नार्थेन शब्द उत्पाद्यते; ताक्वादिभ्य-स्तदुत्पत्त्युपलम्भात् । न शब्दादर्थ उत्पद्यते, शब्दोरपत्ते प्रागपि अर्थसत्त्वोपलम्भात् । न शब्दार्थयोस्तादारम्यलक्षणः प्रतिबन्धः करणाधिकरणभेदेन प्रतिपन्नभेदयोरेकत्वविरोधात्, क्षुरमोदकशब्दो-चारणे मुलस्य पाटनपूरणप्रसङ्गाच । न विकल्पः शब्दवाच्यः अत्रापि बाह्यार्थोक्तदोषप्रसङ्गात् । ततो न वाच्यवाचकभाव इति । 🕳 १. इस मृजुसूत्र नयकी दृष्टिमें वाच्यवाचक भाव भी नहीं होता। वह ऐसे कि-शब्दप्रयोग कालमें उसके वाच्यभूत अर्थका अभाव हो जानेसे सम्बद्ध अर्थ उसका बाच्य नहीं हो सकता। असम्बद्ध अर्थ भी वाच्य नहीं हो सकता, क्योंकि ऐसा माननेसे अव्यवस्थादोषकी आपत्ति आती है। २. अर्थसे शब्दकी उत्पत्ति मानना भी ठीक नहीं है, क्योंकि तालु आदिसे उसकी उत्पत्ति पायी जाती है. तथा उसी प्रकार शब्दसे भी अर्थकी उत्पत्ति नहीं मानी जा सकती बयोकि शब्दोत्पत्तिसे पहिले भी अर्थका सद्भाव पाया जाता है। ३. शब्द व अर्थमें तादारम्य लक्षण सम्बन्ध भी नहीं है, क्यों कि दोनोंको ग्रहण करनेवाली इन्द्रियाँ तथा दोनोंका आधारभूत प्रदेश या क्षेत्र भिन्न-भिन्न है। अथवा ऐसा माननेपर 'छुरा' और 'मोदक' शब्दों-को उच्चारण करनेसे मुख कटनेका तथा पूर्ण होनेका प्रसंग आता है। ४, अर्थकी भाँति विकल्प अर्थात् ज्ञानभी शब्दका बाच्य नहीं है, क्यों कि यहाँ भी उत्पर दिये गये सर्व दोषोंका प्रसंग आता है। अतः बाच्यवाचक भाव नहीं है।

दे० नय/III/=/४-६ (बाबय, पदसमास व वर्णंसमा**स** तक सम्भव नहीं)।

दे० नय/I/४/४ ( बाच्यबाचक भावका अभाव है तो ग्रहॉ शब्दव्यवहार कैसे सम्भव है )।

आगम/४/४ उपरोक्त सभी तर्कोंको पूर्व पक्षकी कोटिमें रखकर उत्तर पक्षमें कथंचित वाच्यवाचक भाव स्वीकार किया गया है।

#### ६. बच्चबन्धक आदि अन्य भी कोई सम्बन्ध सम्भव नहीं

क.पा.१/१३-१४/६११११८९/२२८/३ ततोऽस्य नयस्य न बन्ध्यबन्धक-नध्य-धातक-दाह्यदाहक-संसारादयः सन्ति । = इसलिए इस ऋजुसूत्रनथकी दृष्टिमें बन्ध्यबन्धकभावः, वध्यधातकभावः, दाह्यदाहकभाव और संसारादि कुछ भी नहीं बन सकते हैं।

### ९. कारण कार्यमाव संमव नहीं

#### १. कारणके बिना ही कार्यकी उत्पत्ति होती है

रा,वा/१/१/२४/८/३२ नेमी ज्ञानदर्शनशब्दी करणसाधनी। कि तर्षि। कर्नु साधनी। तथा चारित्रशब्दोऽपि न कर्मसाधनः। किं तर्षि। कर्नु साधनः। कथम्। एवंभूतनयवशात्। = एवंभूत नयकी दृष्टिसे ज्ञान, दर्शन व चारित्र ये तीनीं (तथा उपलक्षणसे अन्य सभी) शब्द कर्म साधन नहीं होते, कर्तासाधन हो होते हैं।

क.पा,१/१३-१४/६२८४/३११/३ कतृं साधन कहायः। एदं णेगमसंगहवबहारउजुसुदाणं; तथ्य कजकरणभावसंभवादो। तिण्हं सद्दणयाणं ण
केण वि कसाओ; तथ्य कारणेण बिणा कज्जुष्पत्तीदो। = 'कषाय
शब्द कर्तृ साधन हैं', ऐसी बात नैगम (अशुद्ध) संग्रह, व्यवहार ब (स्थूल) त्र्जुसूत्र नयकी अपेक्षा समभनी चाहिए; क्योंकि, इन नयोंमें कार्य कारणभाव समभव है। परन्तु (सूक्ष्म ऋजुसूत्र) शब्द, समिम्हद व एवंभूत इन तीनों शब्द नयोंकी अपेक्षा कषाय किसी भी साधनसे उत्पन्न नहीं होती है; क्योंकि इन नयोंकी इष्टिमें कारण के बिना ही कार्यकी उत्पत्ति होती है।

ध. १२/४,२,८,१६/२६२/६ तिण्णं संदृणयाणं णाणावरणीयपोगगलक्तं-दोदयजणिदण्णाणं नेयणा । ण सा जोगकसाएहिंदो उप्पज्जदे णिस्स-त्तीदो सत्तिविसेसस्स उप्पत्तिविरोहादो । णोदयगदकम्मदञ्बवद्यं-धादो, पज्जयविरित्तदञ्बाभावादो । —तीनो शब्दनयोंकी अपेक्षा ज्ञानावरणीय सम्बन्धी पौदुगलिक स्कन्धोंके उदयसे उत्पन्न अज्ञानको ज्ञानावरणीय वेदना कहा जाता है । परन्तु वह (ज्ञानावरणीय वेदना ) योग व कषायसे उत्पन्न नहीं हो सकती, क्योंकि जिसमें जो शक्तिनहीं है, उससे उस शक्ति विशेषकी उत्पत्तिमाननेमें विरोध आता है । तथा वह उदयगत कर्मस्कन्धसे भी उत्पन्न नहीं हो सकती; क्योंकि, ( ₹न नयोंमें ) पर्यायोंसे भिन्न द्रव्यका अभाव है ।

## २. विनाश निहेंतुक होता है

क. पा. १/१३-१४/§१६०/२२६/८ अस्य नयस्य निर्हेतुको विनाशः। तवाथा-- तावत्प्रसज्यरूपः परत उत्पद्यते; कारकप्रतिषेषे व्यापृता-त्परस्माइ घटाभावविरोधाद । न पर्युदासो व्यतिरिक्त उत्पचते; ततो व्यतिरिक्तवटोरपत्तावपितधटस्य विनाशविरोधात । नाव्यति-रिक्तः; उत्पन्नस्योत्पत्तिविरोधात् । ततो निर्हेतुको विनाश इति सिद्धम्। = इस ऋजुसूत्रनयकी दृष्टिमें विनाश निर्हेतुक है। वह इस प्रकार कि—प्रसज्यरूप अभाव तो परसे उत्पन्न हो नहीं सकता; क्यों कि, तहाँ कियाके साथ निषेध वाचक 'नञ्'का सम्बन्ध होता है। अतः क्रियाका निषेध करनेवाले उसके द्वारा घटका अभाव माननेमें विरोध आता है। अर्थात जब वह क्रियाका ही निषेध करता रहेगा तो विनाशरूप अभावका भी कर्तान हो सकेगा। पर्युदासरूप अभाव भी परसे उत्पन्न नहीं होता है। पर्युदाससे व्यति-रिक्त घटकी उत्पत्ति माननेपर विवक्षित घटके विनाशके साथ विरोध आता है। घटसे अभिन्न पर्युदासकी उत्पत्ति माननेपर दोनों की उत्पत्ति एकरूप हो जाती है, तब उसकी घटसे उत्पत्ति हुई महीं कहीं जा सकती। और घट तो उस अभावसे पहिले ही उत्पन्न हो चुका है, अतः उत्पन्नकी उत्पत्ति माननेमें विशेष आता है। इसलिए विनाश निर्हेतुक है यह सिद्ध होता है। (ध.१/४,१० ४५/१७५/२ ) ।

### ३. उत्पाद भी निहेंतुक है

क, पा.१/१३-१४/१११२/१ उत्पादोऽपि निर्हेतुकः । तयथा—
नोत्पयमान उत्पादयति; द्वितीयक्षणे त्रिभुवनाभावप्रसङ्गात् । नोत्पन्न
उत्पादयति; क्षणिकपक्षक्षतेः । न विनष्ट उत्पादयति; अभावाद्भावोत्पत्तिविरोधात् । न पूर्विवनाशोत्तरोत्पादयोः समानकालतापि कार्यकारणभावसम्थिका । तयथा—नातीतार्थाभावत उत्पद्यते; भावाभावयोः कार्यकारणभाविवरोधात् । न तद्भावात्; स्वकाल एव तस्थोत्पत्तिप्रसङ्गात् । किंच, पूर्वक्षणसत्ता यतः समानसंतानोत्तरार्थक्षणसत्त्विवरोधिनी ततो न सा तदुत्पादिका; विरुद्धयोस्सत्तयोरुत्पायोत्पादकभावितरोधात् । ततो निर्हेतुक उत्पाद इति सिद्धस् । —इस
भृजुसूत्रनयकी दृष्टिमें उत्पाद भी निर्हेतुक होता है। वह इस
प्रकार कि—जो अभी स्वयं उत्पन्न हो रहा, उससे उत्पत्ति माननेमें
दूसरे ही क्षण तोन लोकोंके अभावका प्रसंग प्राप्त होता है। जो
उत्पन्न हो चुका है, उससे उत्पत्ति माननेमें क्षणिक पक्षका विनाश
प्राप्त होता है। जो नष्ट हो चुका है, उससे उत्पत्ति माने तो अभावसे
भावकी उत्पत्ति होने रूप विरोध प्राप्त होता है।

पूर्व क्षणका विनाश और उत्तरक्षणका उत्पाद इन दोनों में परस्पर कार्यकारण भावकी समर्थन करनेवाली समानकालता भी नहीं पायी जाती है। वह इस प्रकार कि—अतोत पदार्थके अभावसे नवीन पदार्थको उत्पत्ति मानें तो भाव और अभावमें कार्यकारण भाव माननेरूप विरोध प्राप्त होता है। अतोत अर्थके सद्भावसे नवीन पदार्थका उत्पाद मानें तो अतीतके सद्भावमें हो नवीन पदार्थको उत्पत्तिका प्रसंग आता है। दूसरे, चूँ कि पूर्व क्षणकी सत्ता अपनो सन्तानमें होनेवाले उत्तर अर्थक्षणकी सत्ताकी विरोधिनी है, इसलिए पूर्व क्षणकी सत्ता उत्तर क्षणको उत्पादक नहीं हो सकती है; वयों कि विरुद्ध दो सत्ताओं में परस्पर उत्पाद-उत्पादकभावके माननेमें विरोध आता है। अतएव मुजुसूननयको दृष्टिसे उत्पाद भी निर्हेतुक होता है, यह सिद्धध होता है।

# १०. सक्छ व्यवहारका उच्छेद करता है

रा. वा/१/३३/७/६८/८ सर्वव्यवहारलोप इति चेतः नः विषयमात्रप्रदर्श-नातः, पूर्वनयवक्तव्यातः संव्यवहारसिद्धिरिति ।= श्रांका- इस प्रकार इस नयको माननेसे-तो सर्व व्यवहारका लोप हो जायगा । उत्तर— नहीं: क्योंकि यहाँ केवल उस नयका विषय दर्शाया गया है । व्यव-हारको सिद्धि इससे पहले कहे गये व्यवहारनयके द्वारा हो जातो है (दे० नय ८/४) । (क.पा./१/१३-१४/६१६६/२३२/२), (क.पा./१/१३-१४/६२८/२७८/४)।

# ४. शुद्ध व अशुद्ध पर्यायाधिकनय निर्देश

# १. शुद्ध व अशुद्ध पर्यायार्थिकनयके उक्षण

आ.प./१ शुद्धपर्याय एवार्थः प्रयोजनमस्येति शुद्धपर्यायार्थिकः। अशुद्धपर्याय एवार्थः प्रयोजनमस्येत्यशुद्धपर्यायार्थिकः। अशुद्धधपर्याय एवार्थः प्रयोजनमस्येत्यशुद्धधपर्यायार्थिकः। अशुद्धध पर्याय अर्थात् समयमात्र स्थायीः पद्धुण हानिवृद्धिध हारा उत्पन्नः सूक्ष्म अर्थपर्याय ही है प्रयोजन जिसका वह शुद्धध पर्यायार्थिकः नय है। और अशुद्धध पर्याय अर्थात् चिरकात स्थायीः, संयोगी व स्थूल व्यंजन पर्याय ही है प्रयोजन जिसका वह अशुद्धध पर्यायार्थिकः नय है।

न, च./भूत/पृ. ४४ शुद्धपर्यायार्थेन चरतीति शुद्धपर्यायार्थिकः । अशुद्ध-पर्यायार्थेन चरतीति अशुद्धपर्यायार्थिकः । =शुद्ध पर्यायके अर्थ रूप-से आचरण करनेवाला शुद्धपर्यायार्थिक नय है, और अशुद्ध पर्यायके अर्थरूपसे आचरण करनेवाला अशुद्ध पर्यायार्थिकनय है। नोट-[सुक्ष्म ऋजुसूत्रनय शुद्धपर्यायाधिक नय है और स्थूल ऋजुसूत्र अशुद्ध पर्यायाधिकनय है। (दे० नय/III/४/३,४,७) तथा व्यवहार नय भी कथंचित अशुद्ध पर्यायाधिकनय माना गया है-(दे० नय/ V/४/७)]

## २. पर्यायार्थिक नयके छः भेदोंका निर्देश

आ.प./१ पर्यायार्थिकस्य षड् भेदा उच्यन्ते—अनादिनित्यपर्यायार्थिको, सादिनित्यपर्यायार्थिको, .... स्वभावो नित्याशुद्धपर्यायार्थिको, ... भावोऽनित्याशुद्धपर्यायार्थिको, ... कर्मोपाधिनिरपेक्षस्वभावोऽनित्य-शुद्धपर्यायार्थिको, ... कर्मोपाधिसापेक्षस्वभावोऽनित्याशुद्धपर्यायार्थि-को ।=पर्यायार्थिक नयके छ भेद कहते हैं—१. अनादि नित्य पर्यायार्थिक नय; २. सादिनित्य पर्यायार्थिकनय; ३. स्वभाव नित्य अशुद्धपर्यायार्थिकनय; ३. स्वभाव अनित्य अशुद्धपर्यायार्थिकनय; १. कर्मोपाधिनिरपेक्षस्वभाव अनित्य शुद्धपर्यायार्थिक नय; ६. कर्मो-पाधि सापेक्षस्वभाव अनित्य अशुद्धपर्यायार्थिकनय।

### ३. पर्यायार्थिक नयषट्कके सक्षण

न. च /शूत/पृ.६ भरतादिक्षेत्राणि हिमवदादिपर्वताः पद्मादिसरोवराणि. मुदर्शनादिमेरुनगाः लवणकालोदकादिसमुद्राः एतानि मध्यस्थितानि कृत्वा परिणतासंख्यातद्वीपसमुद्राः स्वभूपटलानि भवनवासिबाण-व्यन्तरविमानानि चन्द्रार्कमण्डलादिज्योतिर्विमानानि सौधर्मकल्पा-दिस्वर्गपटलानि सथायोग्यस्थाने परिणताकृत्रिमचैत्यचैत्यालयाः मोक्षशिलाश्च बृहद्भातवलयाश्च इत्येवमाधनेकाश्चर्यरूपेण परिणत-षुद्दगलपर्यायाचेनेकद्रव्यपययिः सह परिणतलोकमहास्कन्धपर्यायाः जिकासस्थिताः सन्तोऽनादिनिधना इति अनादिनिरयंपर्यायार्थिकनयः ।१। शुद्भधनिश्चयनयविवक्षामकृत्वा सकलकर्मक्षयोद्भभृतचरमशरीरा-कारपर्यायपरिणतिरूपशुद्धसिद्धपर्यायः सादिनिस्यपर्यायार्थिकनयः ।२। अगुरुलघुकादिगुणाः स्वभावेन षट्हानिषड्वृद्धिरूपक्षणभङ्गपर्याय-परिणतोऽपरिणतसद्भद्दवयानन्तगुणपर्यायासंक्रमणदोषपरिहारेण द्रव्यं नित्यस्वरूपेऽवतिष्ठमानिमिति सत्तासापेक्षस्वभाव-नित्यशुद्ध-पर्याया-थिकनयः ।३। सङ्गुणविवक्षाभावेन श्रीव्योत्पत्तिव्ययाधीनतया द्रव्यं विनाशोरपस्तिस्वरूपमिति सत्तानिरपेक्षोत्पादव्यययाहकस्वभावा-निरयाशुद्धपर्यायाथिकनयः ।४। चराचरपर्यायपरिणतसमस्तसंसारि-शुद्धसिद्धपर्यायविवक्षाभावेन जीवनिकायेषु - कर्मोपाधिनिरपेक्ष<sup>्</sup> विभावनित्यशुद्धपर्यायार्थिकनयः । १। शुद्धपर्यायविवक्षाभावेन कर्मी-पाधिसंजनितनारकादिविभावपर्यायाः जीवस्वरूपमिति कर्मीपाधि-सापेक्ष-विभावानित्याशुद्धपर्यायार्थिकनयः।६। = १, भरत आदि क्षेत्र, हिमवान आदि पर्वत, पद्म आदि सरोवर, सुदर्शन आदि मेरु, लवण व कालोद आदि समुद्र, इनको मध्यरूप या केन्द्ररूप करके स्थित असंख्यात द्वीप समुद्र, नरक पटल, भवनवासी व व्यन्तर देवीं-के विमान, चन्द्र व सूर्य मण्डल आदि ज्योतिषी देवोके विमान, सौधर्मकक्ष्प आदि स्वर्गीके पटल, यथायोग्य स्थानोंमें परिणत अकृ-त्रिम चैत्यचैत्यालय, मोक्षशिला, बृहद्ध वातवलय तथा इन सबको आदि लेकर अन्य भी आश्चर्यरूप परिणत जो पुद्दगतकी पर्याय तथा उनके साथ परिणत लोकरूप महास्क्रन्ध पर्याय जो कि त्रिकाल स्थित रहते हुए अनादिनिधन हैं, इनको विषय करनेवाला अर्थात् इनकी सत्ताको स्वीकार करनेवाला अनादिनित्य पर्यायाधिक नय है। २. (परमभाव प्राहक) शुद्ध निश्चयनयको गौण करके. सम्पूर्ण कर्मौ-के क्षयसे उत्पन्न तथा चरमशरीरके आकाररूप पर्यायसे परिणत जो शुद्ध सिद्धपर्याय है, उसको विषय करनेवाला अर्थात उसको सत् समभनेवाला सादिनित्य पर्यायार्थिक नय है । ३ (व्याख्याकी अपेक्षा यह नं. ४ है ) पदार्थ में विद्यमान गुणोंकी अपेक्षाको मुख्य न करके उत्पाद न्यय श्रीन्यके आधीनपने रूपसे द्रव्यको विनाश व उत्पत्ति-

स्वरूप माननेवाला सत्तानिरपेक्ष या सत्तागौण उत्पादव्ययग्राहक स्वभाव अनित्य शुद्ध पर्यायार्थिकनय है। ४. (व्याख्याकी अपेक्षा यह नं० ३)—अगुरुत्तघु आदि गुण स्वभावसे ही षट्गुण हानि वृद्धिरूप क्षणभंग अर्थात् एकसमयवर्ती पर्यायसे परिणत हो रहे हैं। तो भी सत् द्रव्यके अनन्तों गुण और पथियें परस्पर संक्रमण न करके अपरि-णत अर्थात् अपने-अपने स्वरूपमें स्थित रहते हैं। द्रव्यको इस प्रकारका ग्रहण करनेवाला नय<u>्सत्तासापेक्ष स्वभावनित्य</u> शुद्धपर्याया-धिकनय है। ६. घराचर पर्याय परिणत संसारी जीवधारियोंके समूहमे शुद्ध सिद्धपर्यायकी विवक्षासे कर्मीपाधिसे निरपेक्ष विभाव-निरय शुद्धपर्यायार्थिक नय है। (यहाँ पर संसारह्म विभावमें यह नय नित्य शुद्ध सिद्धपर्यायको जाननेकी विवक्षा रखते हुए संसारी जीवोंको भी सिद्ध सहश बताता है। इसीको आ, प. में <u>कर्मीपाधि</u> निरपेक्षस्वभाव अनित्य अशुद्ध पर्यायाधिकनय कहा गया है। ६, जो शुद्ध पर्यायकी विवक्षा न करके कर्मीपाधिसे उत्पन्न हुई नारकादि विभावपर्यायोको जीवस्वरूप नताता है वह कर्मोपाधिसापेक्ष विभाव अनिस्य अशुद्ध पर्यायार्थिकनय है। (इसीको आ. प. में कर्मोपाधि-सापेक्षस्वभाव अनित्य अशुद्ध पर्यायार्थिकनय कहा गया है।) ( आ. प्,/४); (न. घ. वृ./२००-२०४) (न. च./श्रुत/ पृ, १ पर उद्दधृत श्लोक नं. १-ई तथा पृ. ४१/श्लोक ७-१२)।

## V निश्चय व्यवहार नय

### १. निश्चयनय निर्देश

### १. निरुचयका लक्षण निरिचत व सत्यार्थ प्रहण

नि सा./मू./१६६ केवलणाणी जाणदि पस्सदि णियमेण अप्पाणं। = निश्चयसे केवलज्ञानी आत्माको देखता है।

- रसो. वा./१/७/२८/११ निश्चनय एवं भूतः । = निश्चय नय एवं -भूत है ।
- स. सा /ता. वृ /३४/६६/२० ज्ञानमेव प्रत्याख्यानं नियमान्निश्चयात् मन्तव्यं । = नियमसे, निश्चयसे ज्ञानको ही प्रत्याख्यान मानना चाहिए ।
- प्र. सा./ ता. वृ./६३/से पहिले प्रक्षेपक गाथा नं. १/११८/३० परमार्थस्य विशेषण संश्यादिरहितत्वेन निश्चयः। == परमार्थके विशेषणसे संश्यादि रहित निश्चय अर्थका प्रहण किया गया है।
- द्र.स./टो./४१/१६४/१९अद्धान रुचिनिश्चय इदमेनेत्थमेनेति निश्चयबुद्धिः सम्यग्दर्शनम् । = शद्धान यानी रुचि या निश्चय अर्थात् 'तत्त्वका स्वरूप यह ही है, ऐसे ही है' ऐसी निश्चयबुद्धि सो सम्यग्दर्शन है।
- स. सा./पं, जयचन्द/२४१ जहाँ निर्बाध हेतुसे सिद्धि होय वही निश्चय है।
- मो. मा. प्र./७/३६६/२ साँचा निरूपण सो निश्चया।
- मो. मा. प्र./१/४८६/१६ सत्यार्थका नाम निश्चय है।

## २. निश्चय नयका लक्षण अभेद व अनुपद्धार प्रहण

#### १. लक्षण

- आ. प./१० निश्चयनयोऽभेदविषयो । क्निश्चय नयका विषय अभेद द्रवय है। (न. च./श्रुत/ २१)।
- आ, प./१. अभेदानुपंचारतया वस्तु निश्चीयत इति निश्चयः ।=
  जो अभेद व अनुपंचारसे वस्तुका निश्चय करता है वह निश्चय नय
  है। (न. च. व./१६२) (न. च./श्रुत/१. ३१) (पं. घ./४८,/६१४)।
- पं. धः/पूः,/६६३ अपि निश्चयस्य नियतं हेतुः सामान्यमिह वस्तुः == ्सामान्य वस्तु ही निश्चयनयका नियत हेतु है।

और. भी दे. नय/IV/१/२-५; IV/२/३;

#### २. उदाहरण

- वे. मोक्षमार्ग/३/१ दर्शन ज्ञान चारित्र ये तीन भेद व्यवहारसे ही कहे जाते हैं निश्चय से तीनों एक आत्मा ही है।
- स. सा./आ./१६/क. १८ परमार्थेन त व्यक्तज्ञातुत्वस्योतिषैककः। सर्वभावान्तरध्वंसिस्वभावत्वादमेचकः १९८। = परमार्थसे देखनेपर ज्ञायक ज्योति मात्र आत्मा एकस्वरूप है, क्योंकि शुद्ध द्रव्यार्थिकनय-से सभी अन्य द्रव्यके स्वभाव तथा अन्यके निमित्तसे हुए विभावोंको दूर करने रूप स्वभाव है। अतः यह अमेचक है अर्थाद एकाकार है।
- 4. ध./पू./१६६६ व्यवहारः स यथा स्यात्सइ द्रव्यं ज्ञानवांश्च जीवो वा । नेत्येतावन्मात्रो भवति स निश्चयनयो नयाधिपतिः । = 'सत् द्रव्य है' या 'ज्ञानवात् जीव है' ऐसा व्यवहारनयका पक्ष है। और 'द्रव्य या जीव सद् या ज्ञान मात्र ही नहीं है' ऐसा निश्चयनयका पक्ष है।

और भी दे. नय/IV/१/७-६ द्रव्य क्षेत्र काल व भावचारीं अपेक्षासे अभेद।

### ३. निरुचयनयका लक्षण स्वाश्रय कथन

#### १. रुभ्रण

- स. सा./आ./२७२ आत्माश्रितो निश्चयनयः । -- निश्चय नय आत्माके आश्रित है। (नि. सा./ता, वृ./१५६)।
- त. अनु./४१ अभिन्नकर्त् कर्मादिविषयो निश्चयो नयः। = निश्चय-नयमें कर्ता कर्म आदि भाव एक दूसरेसे भिन्न नहीं होते। (अन, ध./ १/१०२/१०=)।

#### २. उदाहरण

- रा. वा,/१/७/३८/२२ पारिणामिकभावसाधनो निश्चयतः। = निरचय-से जीवकी सिद्धि पारिणामिकभावसे होती है।
- स, साा/आ./१६ निश्चयनयस्तु द्रव्याश्रितस्वात्केवसस्य जीवस्य स्वाभाविकं भावमवसम्ब्योरण्लवमानः परभावं परस्य सर्वमेव प्रति-षेधयति । ⇒िनश्चयनय द्रव्यके आश्रित होनेसे केवल एक जीवके स्वाभाविक भावको अवलम्बन कर प्रवृत्त होता है, वह सब परभावों-को परका बताकर उनका निषेध करता है।
- प्र. सा./त. प्र./१८६ रागादिपरिणामस्यैवातमा कर्ता तस्यैवोपदाता हाता चेरयेष शुद्धद्रव्यनिरूपणात्मको निश्चयनयः। = शुद्धद्रव्यका निरूपण करनेवाले निश्चयनयको अपेक्षा आत्मा अपने रागादि परिणामोंका ही कर्ता उपदाता या हाता (ग्रहण व स्थाग करनेवाला) है। (द्र. सं./मृ. व टी./ ८)।
- प्र. सा./तः प्र /पिर./नय नं ४६ निश्चयनयेन केवलबध्यमानमुच्यमान-बन्धमोक्षोचितस्निग्धस्क्षस्त्वगुणपिरणतपरमाणुबद्दबन्धमोक्षयोरद्वेता -नुवर्ति । — आत्मद्रव्य निश्चयनयसे बन्ध व मोक्षमें अद्वैतका अनुसरण करनेवाला है । अकेले बध्यमान और मुच्यमान ऐसे बन्धमोक्षोचित स्निग्धत्व स्कृत्व गुण रूप परिणत परमाणुकी भाँति ।
- नि. सा./ता. वृ./६ निश्चयेन भावप्राणधारणाज्जीवः । = निश्चयन्यसे भावप्राण धारण करनेके कारण जीव है। (द्व. सं./टी./३/११/८)।
- द्र. सं./टी./१६/६/७/६ स्वकीयसुद्धप्रदेशेषु यद्यपि निश्चयनयेन सिद्धा॰ स्तिष्ठन्ति । = निश्चयनयसे सिद्ध भगवान् स्वकीय सुद्ध प्रदेशों में ही रहते हैं।
- द्र. सं./दो./
  १२०/२०/२ किन्तु शृद्धशाशुद्धभावानां परिणममानानामेव कर्तृ त्वं ज्ञातन्यस्, न च हस्तादिन्यापारस्त्राणामिति। क्रिन्यस्त्रयस्यसे जीवको अपने शुद्ध था अशुद्ध भावरूप परिणामोका ही कर्तापना जानना चाहिए, हस्तादि न्यापारस्त्र कार्योका नहीं।
- पं. का./ता. वृ./१/४/२१ शुद्धनिश्चयेन स्वस्मिन्नेवाराध्याराधकभाव इति । च शुद्ध निश्चयनयसे अपनेमें ही आराध्य आराधक भाव है।

For Private & Personal Use Only

## ४. निश्चयनयके भेद---शुद्ध व अशुद्ध

आ. प./१० तत्र निश्चयो द्विविधः शुद्धनिश्चयोऽशुद्धिनिश्चयश्च । — निश्चयनय दो प्रकारका है—शुद्धिनश्चय और अशुद्धिनिश्चय ।

### ५. गुद्धनिइचयनयके स्वक्षण व उदाहरण

### १. परममावयाहीको अपेक्षा

नोट—( परमभानग्राहक शुद्धद्रव्यार्थिक नय ही परम शुद्ध निश्चयनय है। अतः देव नय/IV/२/६/१०)

नि. सा./म्./४२ चउगइभवसंभमणं जाइजरामरणरोयसोका य । कुल-जोणिजीवमग्गणठाणा जीवस्स णो सति ।४२। = (शुद्ध निश्चयनयसे ता. वृ. टीका ) जीवको चार गतिके भवोंमें परिभ्रमण, जाति, जरा, भरण, रोग, शोक, कुल, योनि, जीवस्थान और मार्गणा स्थान नहीं है। (स. सा./मू./५०-५५), (बा. थ./३७) (प. प्र./मू./१/१६-२९,६०)

स.सा./मू./४६ ववहारेण दु एदे जीवस्स हवंति वण्णमादीया । गुण ठाणंता भावा ण दु केइ जिच्छयणयस्स ।४६। चये जो (पहिले गाथा नं० ४०-४४ में) वर्णको आदि लेकर गुणस्थान पर्यन्त भाव कहे गये है वे व्यवहार नयसे ही जीवके होते हैं परन्तु (शुद्ध) निश्चयनयसे तो इनमेंसे कोई भी जीवके नहीं है ।

स. सा./मू./६८ मोहणकम्मसुदया दु विणिया जे इमे गुणद्वाणा । ते कह हर्वात जीवा जे णिच्चमचेदणा उत्ता ।६८।

- स. सा./आ./६० एवं रागद्वेषमोहप्रत्ययकर्मनोकर्म · · संयमलिष्ध-स्थानान्यिप पुद्दगलकर्मपूर्वकर्त्वे सित नित्यमचेतनस्वारपुद्दगल एव न तु जीव इति स्वयमायातं । चजो मोह कर्मके उदयसे उत्पन्न होनेसे अचेतन कहे गये हैं, ऐसे गुणस्थान जीव कैसे हो सकते हैं । और इसी प्रकार राग, द्वेष, मोह, प्रत्यय, कर्म, नोकर्म आदि तथा संयम-लिष्ध स्थान ये सब १६ बातें पुद्दगलकर्म जिनत होनेसे नित्य अचेतन स्वस्त्य हैं और इसलिए पुद्दगल हैं जीव नहीं, यह बात स्वतः प्राप्त होती है । (द्र. सं./टी./१६/५३/३)
- वा. अनु./२२ णिच्छयणयेण जीवो सागारणगारधम्मदो भिण्णो। = निरचयनयसे जीव सागार व अनगार दोनों धर्मीसे भिन्न है।
- प. प्र./म्र्./१/६१ बंधु नि मोक्खु नि सयलु जिय जीवहँ कम्मु जणेइ। अप्पार्कि पि नि कुणइ णनि णिच्छाउ एउँ भणेइ।६१। ⇒बन्धको या मोक्षको करनेनाला तो कर्म है। निश्चयसे आत्मा तो कुछ भी नहीं करता। (पं. ध./पु./४१६)
- न. च. वृ./११५ मुद्धो जीवसहावो जो रहिओ वव्यभावकम्मेहि। सो मुद्धाणच्छयादो समासिओ सुद्धणाणीहि।११५। च्युद्धनिश्चय नयसे जीवस्वभाव द्रव्य व भावकमौंसे रहित कहा गया है।
- नि. सा,/ता. वृ./१४६ शुद्धनिश्चयतः स्म भगवात् त्रिकासनिरूपाधि-निरवधिनित्यशुद्धसहजज्ञानसहजदर्शनाभ्यां निजकारणपरमात्मानं स्वयं कार्यपरमात्मादि जानाति पश्यति च। चशुद्ध निश्चयनयसे भगवात् त्रिकाल निरुपाधि निरवधि नित्यशुद्ध ऐसे सहज्ञ्ञान और सहज दर्शन द्वारा निज कारणपरमात्माको स्वयं कार्यपरमात्मा होनेपर भी जानते और देखते हैं।
- द्र. सं./ही./४-/२०६/४ साक्षाच्छ्रद्वधनिश्चयनयेन स्त्रीपुरुषसंयोगरहित-पुत्रस्येन सुधाहरिद्वासंयोगरहितरङ्गविशेषस्येन तेषापुरपत्तिरेन नास्ति कथमुत्तरं पृच्छाम इति । — साक्षात शुद्धध निश्चयनयसे तो, जैसे स्त्री न पुरुषसंयोगके बिना पुत्रकी तथा चूना न हल्दीके संयोग बिना लालरंगकी उत्पत्ति नहीं होती, उसी प्रकार रागद्वेषकी उत्पत्ति हो नहीं होती, फिर इस प्रश्नका उत्तर ही क्या ! (स. सा./ता. वृ./१११/१७१/२३)

- बन्ध होता है उसको ही मोक्ष होती है। शुइध निश्चयनय जीवको बन्ध ही नहीं है, फिर उसको मोक्ष कैसा। अतः इस नयमें मुञ्च धातुका प्रयोग ही निर्धिक है। शुद्ध निश्चय नमसे जीवके बन्ध ही नहीं है, तथा बन्ध पूर्वक होनेसे मोक्ष भी नहीं है। (प. प्र./टी./१/ ६न/६६/१)
- द्ध, सं , दी , १५७ । २३६ । वस्तु शुद्दधद्मव्यशक्तिरूपः शुद्धधपारिणामिक-परमभावलक्षणपरम् निश्चयमोक्षः स च पूर्वमेव जीवे तिष्टतीदानीं भविष्यतीत्येवं न । — जो शुद्दधद्मद्यकी शक्तिरूप शुद्धधपारिणामिक भावरूप परम निश्चय मोक्ष है, वह तो जीवमें पहिले ही विद्यमान है, अब प्रगट होगी, ऐसा नहीं है ।
- पं. का./ता. वृ./२७/६०/१३ आत्मा हि शुद्धिनिश्चमेन सत्ताचैतन्य-बोधितशुद्धप्राणेजीविति ... अदुध्ज्ञानचेतनया ... युक्तत्वाच्चेत-यिता...। ≔शुद्ध्य निश्चयनयसे आत्मा सत्ता, चैतन्य व ज्ञानिद शुद्ध्य प्राणोंसे जीता है और शुद्ध्य ज्ञानचेतनासे युक्त होनेके कारण चेतियता है (नि. सा./ता. वृ./६); (द्र. सं./टी./३/१९)

और भी दे० नय/IV/२/३ (शुद्धद्वउपार्धिकनय द्रव्यक्षेत्रादि चारी अपेक्षासे तत्त्वको ग्रहण करता है।

#### २. क्षायिकभावबाहीकी अपेक्षा

- आ. प./१० निरुपाधिकगुणगुण्यभेदिविषयक. शुद्धिनिश्चयो यथा केवल-ज्ञानादयो जीव इति । (स्फटिकवत् ) = निरुपाधिक गुण व गुणीमें अभेद दर्शानेवाला शुद्ध निश्चयनय है, जैसे केवलज्ञानादि ही जीव है अर्थाद जीव का स्वभावभूत लक्षण है।
  - ( न. च./श्रुत/२४); ( प्र. सा./ता, चृ./परि./३६८/१२ ); (पं. का./ता.वृ./ ६१/११३/१२); (द्र. सं./टी./६/१८/८)
- पं. का./ता. वृ./२०/६०/१० (शृह्य) निश्चयेन केवलज्ञानदर्शनरूपशृह्योपयोगेन अवृत्तला दुपयोगिवशेषता; "मोक्षमोक्षकारणरूपशृह्यपरिणामपरिणमनसमर्थत्वाद अधुमंत्रति; शृह्यनिश्चयनयेन शृह्यभावानां परिणामानां अकृति वात्कर्ता भवति: अह्यात्मारथवीतरागपरमानन्दरूपसुखस्य भोक्तृत्वाद् भोक्ता भवति। यह आत्मा
  शृह्य निश्चय मयसे केनलज्ञान व केवलदर्शनरूप शुह्योपयोगसे युक्त
  होनेके कारण उपयोगिवशेषतावाला है; मोक्ष व मोक्षके कारणरूप
  शृह्य परिणामों द्वारा परिणमन करनेमें समर्थ होनेसे प्रभु है; शुह्य
  भावोंका या शृह्य भावोंको करता होनेसे कर्ता है और शुह्यासमिसे
  उत्पन्न वीतराग परम आनन्दको भोगता होनेसे भोका है।
- द्र. सं./टी./१/२३/६ शुद्धनिरचयनयेन परमारमस्वभावसम्यक्श्रद्द्धान-ज्ञानानुष्ठानोरपत्नसदानन्दैकलक्षणं सुखामृत भुक्त इति। —शुद्धध-निरचयनयसे परमारमस्वभावके सम्यक्श्रद्द्धान, ज्ञान और आचरणसे उत्पन्न अविनाज्ञी आमन्दरूप लक्षणका धारक जो सुखामृत है, उसको (आत्मा) भोगता है।

## ६, एकदेश शुद्धनिस्चय नयका कक्षण व उदाहरण

- नोट—(एकदेश शुद्धभावको जीवका स्वरूप कहना एकदेश शुद्धभ निरुचयनम है। यथा—)
- द्र. सं/टी./४८/२०६ अत्राह शिष्य: रागद्वेषावयः कि कर्मजनिता कि जीवजनिता इति । तत्रोत्तरं स्त्रीपुरुषसंयोगोत्पन्नपुत्र इव सुधाहरिद्रासंयोगोत्पन्नवर्णविशेष इवोभयसंयोगजनिता इति । पश्चान्नयविवक्षावशेन विवक्षितैकदेशशुद्धनिश्चयेन कर्मजनिता भण्यन्ते । —
  प्रश्न—रागद्वेषादि भाव कर्मोंसे उत्पन्न होते हैं या जीवसे ! उत्तर—
  स्त्री व पुरुष इन दोनोंके संयोगसे उत्पन्न हुए पुत्रके समान और
  चूना तथा हण्दी इन दोनोंके मेलसे उत्पन्न हुए लालरंगके समान मे
  रागद्वेषादि कथाय जीव और कर्म इन दोनोंके संयोगसे उत्पन्न होते
  हैं। जब नयकी विवक्षा होती है तो विवक्षित एकदेश शुद्धनिश्चयनयसे ये कथाय कर्मसे उत्पन्न हुए कहे जाते हैं। (अशुद्धनिश्चय-

### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

जीवजनित कहे जाते है और साक्षात् शुद्धनिश्चय नयसे ये हैं ही नहीं, तम किसके कहे ? (दे० शीर्षक न. श्रीर मे द्र. सं.)!

इ. सं./टी./१७/२३६/० विविक्षितैकदेशशुद्धनिश्चयनयेन पूर्व मोक्षमार्गो व्याख्यातस्तथा पर्यायस्पो मोक्षोऽपि। न च शुद्धनिश्चयेनेति। मपहिते जो मोक्षमार्ग या पर्यायमोक्ष कहा गया है, वह विविक्षित एकदेश शुद्ध निश्चयनयसे कहा गया है, शुद्ध निश्चयनयसे नहीं (स्योंकि उसमें तो मोक्ष या मोक्षमार्गका विकल्प ही नहीं है)

## ७. शुद्ध, एकदेश शुद्ध, व निश्चय सामान्यमें अन्तर व इनकी प्रयोग विधि

- प. प्र./ही./६४/६५/१ सांसारिकं सुखदुःखं यद्यप्यशुद्धनिश्चयनयेन जीवजनितं तथापि शुद्धनिश्चयेन कर्मजनितं भवति । च्यांसारिक सुख दुख यद्यपि अशुद्ध निश्चयनयसे जीव जनित हैं, फिर भी शुद्ध निश्चयनयसे वे कर्मजनित हैं। (यहाँ एकदेश शुद्धको भी शुद्ध- निश्चयनय ही कह दिया है) ऐसा ही सर्वत्र यथा योग्य जानना चाहिए)
- द्र, सं./टी./९/२१/११ शुभाशुभयोगत्रयव्यापाररहितेन शुद्धबुद्धै कस्वभावेन यदा परिणमित तदानन्तञ्चानसुखादिशुद्धभावानां छत्रस्थावस्थायां भावनारूपेण विवक्षितै कदेशशुद्धनिश्चयेन कर्ता, सुक्तावस्थायां तु शुद्धनयेनेति । = शुभाशुभ मन वचन कायके व्यापारसे रहित जब शुद्ध-बुद्ध एकस्वभावसे परिणमन करता है, तब अनन्तज्ञान अनन्तसुख आदि शुद्धभावोंका छत्तस्थ अवस्थामें ही भावना रूपसे, एकदेशशुद्ध-निश्चयनयकी अपेक्षा कर्ता होता है, परन्तु मुक्तावस्थामें उन्हीं भावोंका कर्ता शुद्ध निश्चयनयसे होता है। (इस परसे एकदेश शुद्ध व शुद्ध इन दोनों निश्चय नयोंमें क्या अन्तर है यह जाना जा सकता है।)
- द्र. सं /टी./१४/१२४/६ निश्चयशब्देन तु प्राथमिकापेक्षया व्यवहाररतन्त्रयानुक्तिनश्चयो प्राह्मः । निष्पन्नयोग्निश्चलपुरुषापेक्षया व्यवहार-रत्नत्रयानुक्तिनिश्चयो प्राह्मः । निष्पन्नयोग्नपुरुषापेक्षया तु शुद्धो-पयोगलक्षणिविविश्वतै कदेशसुद्धिनिश्चयो प्राह्मः । विशेषिनिश्चयः पुनर्षे वक्ष्यमाणस्तिष्ठतीति सूत्रार्थः । । । । । विशेषिनश्चयः पुनर्षे वक्ष्यमाणस्तिष्ठतीति सूत्रार्थः । । । । चिटुह मा जंपहः । । निश्चय शब्दी अभ्मास करनेवाले प्राथमिक, जवन्य पुरुषकी अपेक्षा तो व्यवहार रत्नत्रयके अनुक्त निश्चय प्रहण करना चाहिए । निष्पन्न योगमें निश्चल पुरुषकी अपेक्षा अर्थात् मध्यम धर्मध्यानकी अपेक्षा व्यवहाररत्नत्रयके अनुक्त निश्चय करना चाहिए । निष्पद्योग अर्थात् उत्कृष्ट धर्मध्यानी पुरुषकी अपेक्षा सुद्धोपयोगस्प विविश्वत एकदेश सुद्धानश्चयनय प्रहण करना चाहिए । विशेष अर्थात सुद्ध निश्चय अगे कहते हैं ।—मन वचन कायसे कुछ भी व्यापार न करो केवल खारमामें रत हो जाओ । ( यह कथन शुक्लध्यानीकी अपेक्षा समभना )।

## अशुद्ध निश्चयनय का लक्षण व उदाहरण

- आ. ५,/१० सोपाधिकविषयोऽशुद्धिनश्चयो यथा मितिशानादिजीव इति । — सोपाधिक गुण व गुणीमें अभेद दशिनेवाला अशुद्धिनश्चय-नय है। जैसे — मितिशानादि ही जीव अर्थात् उसके स्वभावभूतः सक्षण हैं। (न, च./शुत./पृ. २६) (प. प्र./टी./७/१३/३)।
- न. च. वृ./११४ ते चेव भावरूवा जीवे भूदा ख्यावसमदो य। ते हंति भावपाणा अशुद्धणिच्छयणयेण णायव्या ।११४। = जीवमें कर्मोंके स्योपशमसे उरपन्न होनेवाले जितने भाव हैं, वे जीवके भावपाण होते हैं, ऐसा अशुद्धनिश्चयनयसे जानना चाहिए। (पं. कर्/ता. वृ./२७/ ६०/१४) (इ. सं./टी./३/११/७);
- नि. सा./ता. वृ./१८ अशुद्धनिश्चयनयेन सकतमोहरागद्वेषादिभाव-कर्मणां कर्ताभोक्ता च।-अशुद्ध निश्चयनयसे जीव सकत मोह,

- राग, द्वेषादि रूप भावकर्मीका कर्ता है तथा अनके फलस्वरूप जरपन्न हर्ग विषादादिरूप मुख दुःखका भोक्ता है। (इ. सं./ टी /प/ २१/६: तथा ६/२३/६)।
- प. प्र./टी./६४/६४/१ सांसारिकमुलदुःस्वं यदाप्यशुद्धनिश्चयनयेन जीव-जनितं । = अशुद्ध निश्चयनयसे सांसारिक मुख दुख जीव जनितः हैं।
- प्र. सा./ता. वृ./परि./३६८/१३ अबुद्धिनश्चयनयेन सोपाधिस्फटिकवरस-मस्तरागादिविकश्पोपाधिसहित्य । — अबुद्ध निश्चयनयसे सोपाधिक स्फटिककी भाँति समस्त<u>रागादि विकल्पोंकी उपाधिसे सहित</u> है। (द्र. सं/टी./१६/४३/३); ( अन. ध./१/१०३/१०८)
- प्र. सा./ता. वृ./८/१०/१३ अशुद्धारमा तु रागादिना अशुद्धनिश्चयेना-शुद्धोपादानकारणं भवति । — अशुद्ध निश्चय नयसे अशुद्ध आस्मा रागादिकका अशुद्ध उपादान कारण होता है ।
- पं, का ता. वृ /६१/११३/१३ कर्मकतृ त्वप्रस्तावादशुद्धनिश्चयेन रागाद-योऽपि स्वभावा भण्यन्ते । —कर्मीका कर्तापना होनेके कारण अशुद्ध निश्चयनयसे रागादिक भी जीवके स्वभाव कहे जाते हैं।
- द्र. सं ं. ही. १८/१६ अशुद्धनिश्चयस्यार्थः कथ्यते कर्मोपाधिससुरपनन-रवादशुद्धः, तरकाले तप्तायः पिण्डवत्तन्मयत्वाच्च निश्चयः। इरयुभय-मेलापकेनाशुद्धनिश्चयो भण्यते। = 'अशुद्ध्य निश्चय' इसका अर्थ कहते हैं — कर्मोपाधिसे उत्पन्न होनेसे अशुद्ध्य कहलाता है और अपने कालमें (अर्थात् रागादिके कालमें जीव उनके साथ) अग्निमें तपे हुए लोहेके गोलेके समान तन्मय होनेसे निश्चय कहा जाता है। इस रीतिसे अशुद्ध्य और निश्चय इन दोनोंको मिलाकर अशुद्ध्य निश्चय कहा जाता है।
- द्र. सं /टी./४६/१११०/१ यच्चाम्यन्तरे रागादिपरिष्ठारः स पुनरशुद्रथ-निश्चयेनेति । च्जी अन्तरंगमें <u>रागादिका त्याग</u> करना कहा जाता है, यह अशुद्धध निश्चयनयसे चारित्र है ।
- प. प्र./दी./१/१/६/१ भावकर्मदहनं पुनरशुद्धभिश्चयेन । ज्ञभावकर्मीका दहन करना अशुद्ध निश्चय नयसे कहा जाता है ।
- प. प्र./टो./१/१/१/१०/१ केवलज्ञानाचनन्तगुणस्मरणस्त्रपो भावनमस्कारः पुनरशुद्धनिश्चयेनेति । स्थानवान्के केवलज्ञानादि अनन्तगुणीका स्मरण करना रूप जो भाव नमस्कार है वह भी अशुद्ध निश्चयनयसे कही जाती है।

## २. निश्चयनयकी निर्विकल्पता

## 1. शुद्ध व अशुद्ध निश्चय द्रव्यार्थिकके भेद है

आ. प./१ शुद्धाशुद्धनिश्चयी द्रव्याधिकस्य भेदी। - शुद्ध और अशुद्ध ये दोनों निश्चयनय द्रव्याधिकनयके भेद हैं। (पं. ध./पू./६६०)

## २. निइषयनय एक निर्विकरूप व वचनातीत है

- पं. वि/१/१६७ शुद्धधं वागतिवर्तितस्विमतरहाच्यं च तहाचकं शुद्धा-देश इति प्रभेदजनकं शुद्धे तरं कल्पितम् । = शुद्धतत्त्व वचनके अगोचर है, इसके विपरीत अशुद्ध तत्त्व वचनके गोचर है। शुद्धतत्त्वको प्रगट करनेवाला शुद्धादेश अर्थात् शुद्धिनश्चयनय है और अशुद्ध व भेदको प्रगट करनेवाला अशुद्ध निश्चय नय है। (पं. घ./पू./७४७) (पं. घ./उ./१३४)
- पं. धः/पूः/६१६ स्वयमपि भूतार्थरवाद्भवति स निश्चयनयो हि सम्य-वत्वस् । अविकल्पनदित्वागिव स्यादनुभवैकगम्यवाच्यार्थः ।६२६। —स्वयं ही यथार्थं अर्थको विषयं करनेवाला होनेसे निश्चयं करके वह निश्चयनयं सम्यक्ष्य है, और निर्विकल्प व वचनागोचर होनेसे उसका वाच्यार्थ एक अनुभवगम्य ही होता है।
- पं. धः /उ /१३४ एकः शुद्धनयः सर्वो निर्द्धनद्वो निर्विकल्पकः । व्यवहार-नयोऽनेकः सद्बन्द्वः सविकल्पकः ।१३४। = सम्पूर्ण शुद्ध अर्थात् निश्चय

नय एक निर्द्धन्द्व और निर्धिकल्प है, तथा व्यवहारनय अनेक सद्बन्द्व और सविकल्प है। (पं. घ./पू./६४७)

और भी देखो नय/IV/१/७ द्रव्याधिक नय अवक्तव्य व निर्विकरप है।

### ३. निरुचयनयके भेद नहीं हो सकते

पं, ध,/पू,/६६१ इत्यादिकाश्च बहुवो भेदा निश्चयनयस्य यस्य मते । स हि मिध्याद्दष्टित्वाद् स्वृज्ञाज्ञावमानितो नियमाद १६६१ — (शुद्ध और अशुद्धको ) आदि लेकर निश्चयनयके भी बहुतसे भेद हैं, ऐसा जिसका मत है, वह निश्चय करके मिध्यादिष्ट होनेसे नियमसे सर्वज्ञ की आज्ञाका उर्ल्घन करनेवाला है।

## ४. शुद्धिनश्चय ही वास्तवमें निश्चयनय है, अशुद्ध निश्चय तो न्यवहार है

- स. सा./ता. वृ./१७/१७/१३ द्रव्यकर्मबन्धापेक्षया योऽसौ असद्भूत-व्यवहारस्तदपेक्षया तारतम्यज्ञापनार्थं रागादीनामशुद्धनिश्चयो भण्यते । बस्तुतस्तु शुद्धनिश्चयापेक्षया पुनरशुद्धनिश्चयोऽपि व्यवहार एवेति भावार्थः ।४७।
- स.सा./ता.वृ./६०/११ अशुद्धनिश्चयस्तु वस्तुतो यश्चिप द्रव्य कर्मा-पेक्षयाभ्यन्तररागादयश्चेतना इति मत्वा निश्चयसंज्ञां लभते तथापि शुद्धनिश्चयापेक्षया व्यवहार एव । इति व्याख्यानं निश्चयव्यवहार-नयविचारकाले सर्वत्र ज्ञातव्यं । =द्रव्यकर्म-बन्धकी अपेक्षासे जो यह असद्दभूत व्यवहार कहा जाता है उसकी अपेक्षा तारतम्यता दर्शानेके लिए ही रागादिकोंको अशुद्धनिश्चयम्यका विषय बनाया गया है । वस्तुतः तो शुद्धनिश्चयम्यकी अपेक्षा अशुद्ध निश्चयम्य भी व्यवहार ही है । अथवा द्रव्य कर्मोंको अपेक्षा रागादिक अभ्यन्तर हैं और इसलिए चेतनात्मक हैं, ऐसा मानकर भले उन्हें निश्चय संज्ञा दे दी गयी हो परन्तु शुद्धनिश्चयमयकी अपेक्षा तो वह व्यवहार ही है । निश्चय व व्यवहारनयका विचार करते समय सर्वत्र यह व्याख्यान जानना चाहिए । (स. सा./ता. वृ./११५/१७४/२१), (द्र. सं./टी./ ४८/२०६/३)
- प्र,सा,/ता.वृ./१८६/१६ परम्परया शुद्धात्मसाधकत्वादयमशुद्धनयोऽ-प्युपचारेण शुद्धनयो भण्यते निश्चयनयो न । स्परम्परासे शुद्धात्मा-का साधक होनेके कारण (दे०/V/८/१ में प्र, सा./ता. वृ./१८६) यह अशुद्धनय उपचारसे शुद्धनय कहा गया है परन्तु निश्चय नय नहीं कहा गया है।
- दे॰ नय/V/४/६, = अशुद्ध द्रव्याधिकनय वास्तवमें पर्यायाधिक होनेके कारण व्यवहार नय है।

## ५. उदाहरण सहित व सविकल्प समी नर्थे व्यवहार हैं

पं, धः/११६, ६१५-६२१,६४७ सोदाहरणो यावाज्ञयो विशेषणविशेष्यरूपः स्यातः । व्यवहारापरनामा पर्यायार्थो नयो न द्रव्यार्थः ।११६। अथ चेरसदेकमितिवा चिदेव जीवोऽथ निश्चयो वदति। व्यवहारान्तर्भावो भवति सदेकस्य तद्दिद्धापत्तेः ।६१६। एवं सदुदाहरणे सल्लक्ष्यं लक्षणं तदेकमिति । लक्षणलक्ष्यविभागो भवति व्यवहारतः स नान्यत्र ।६१६। अथवा चिदेव जीवो यदुदाह्रियतेऽप्यभेदबुद्धिमता। उक्तवदत्रापि तथा व्यवहारनयो न परमार्थः ।६१७। ननु केवलं सदेव हि यदि वा जीवो विशेषनिरपेक्षः । भवति च तदुदाहरणं भेदाभावत्तदा हि को दोषः ।६१६। अपि चैवं प्रतिनियतं व्यवहारस्यावकाश एव यथा । सदनेकं च सदेकं जीवाश्चिद्धव्यमारमवानिति चेत् ।६२०। न यतः सदिति विकल्पो जीवः काल्पनिक इति विकल्पश्च । तत्तद्धमं विशिष्टस्तदानु-पर्याते स यथा ।६२१। इरयुक्तसूत्रादपि सविकल्पत्वात्तथानुभूतेश्च । सर्वोऽपि नयो यावान् परसमयः स च नयावलम्बी च ।६४७।

च्डदाहरण सहित विशेषण विशेष्यरूप जितना भी नय है वह सब 'व्यवहार' नामवाला पर्यायार्थिक नय है। परन्तु द्रव्यार्थिक नहीं । १६६। प्रश्न ~'सत् एक है' अथवा 'चित् ही जीव है' ऐसा कहनेवाले नय निश्चयनय कहेगये हैं और एक सत्को ही दो आदि भेदों में विभाग करनेवाला व्यवहार नय कहा गया है। ६१६। उत्तर--नहीं, भ्योंकि. इस उदाहरणमें 'सत् एक' ऐसा कहनेमें 'सत् ' लक्ष्य है और 'एक' उसका लक्षण है। और यह तक्ष्यलक्षण विभाग व्यवहारनयमें होता है, निश्चयमें नहीं ।६१६। और दूसरा जो 'चित्त ही जीव है, ऐसा कहनेमें भी उपरोक्तवत सक्ष्य-सक्षण भावसे व्यवहारनय सिद्ध होता है, निश्चयनय नहीं । ६१७। प्रश्न-विशेष निरपेक्ष केवल 'सत् हीं अथवा 'जीव ही' ऐसा कहना तो अभेद होनेके कारण निश्चय नयके उदाहरण बन जायेंगे 1 1६९१। और ऐसा कहनेसे कोई दोष भी नहीं है, क्यों कि यहाँ 'सद एक है' या 'जीव चित्र द्रव्य है' ऐसा कहनेका अवकाश होनेसे व्यवहारनयको भी अवकाश रह जाता है। ६२०। उत्तर--यह कहना भी ठीक नहीं है, वयों कि 'सर्व' और 'जीव' यह दो शब्द कहने रूप दोनों विकरप भी कारपनिक हैं। कारण कि जो उस उस धर्मसे युक्त होता है वह उस उस धर्मवाला उपचार-से कहा जाता है।६२१। और आगम प्रमाण (दे० नय/1/३/३) से भी यही सिद्ध होता है कि सिवकल्प होनेके कारण जितने भी नय हैं वे सब तथा उनका अवलम्बन करनेवाले पर सम्य हैं। ६४७।

## ६. निर्विकल्प होनेसे निश्चयनयमें नथपना कैसे सम्मव है ?

पं- ध./पू./६००-६१० नतु चोक्तं लक्षणमिह नयोऽस्ति सर्वोऽपि किल विकल्पात्मा । तदिह विकल्पाभावात् कथमस्य नयत्विमदिमिति चेत्।६००। तत्र यतोऽस्ति नयस्वं नेति यथा सक्षितस्य पक्षस्वात्। पक्षप्राही च नयः पक्षस्य विकल्पमात्रस्वातः । ६०१। प्रतिषेध्यो विधि-रूपो भवति विकल्पः स्वयं विकल्पत्वात् । प्रतिषेधको विकल्पो भवति तथा सः स्वयं निषेधारमा । ६०२। एकाङ्गत्वमसिद्धधं न नेति निश्चयनयस्य तस्य पुनः। वस्तुनि शक्तिविशेषो यथा तथा तद-विशेषशक्तित्वात्। ६१०। 🖚 प्रश्न —जब नयका लक्षण ही यह है कि 'सब नय विकल्पारमक होती है ( दे० नय/I/१/१/४; तथा नय/I/२) तो फिर यहाँपर विकल्पका अभाव होनेसे इस निश्चयनयको नय-पना कैसे प्राप्त होगा ! 1६००। उत्तर-यह कहना ठीक नहीं है; क्यों कि निश्चयनयमें भी निषेधसूचक 'न' इस शब्दके द्वारा लक्षित अर्थको भी पक्षपना प्राप्त है और वहीं इस नयका नयपना है; कारण कि, पक्ष भी विकल्पारमक होनेसे नयके द्वारा प्राह्य है।६०१। जिस प्रकार प्रतिषेध्य होनेके कारण 'विधि' एक विकल्प है; उसी प्रकार प्रतिषेधक होनेके कारण निषेधात्मक 'न' भी एक विकल्प है। ६००। 'न' इत्याकारको विषय करनेवाले उस निश्चयनयमें एकांगपना ( निकलादेशीपना ) असिद्धध नहीं है; क्योंकि, जैसे वस्तुमें 'विशेष' यह शक्ति एक अंग है, वैसे ही 'सामान्य' यह शक्ति भी उसका एक अंग है । देश

## ३. निश्चयनयकी प्रधानता

## १. निरुचयनय ही सत्यार्थ है

स. सा./मू./११ भ्यारधो देसिदो हु मुह्धणयो । - शुद्धधनय भूतार्थ है।

न.च./शुत/३२ निश्चयनयः परमार्थप्रतिपादकत्वाहभूतार्थो । = परमार्थ-का प्रतिपादक होनेके कारण निश्चयनय भूतार्थ है। (स.सा./-आ./११)।

- और भी दे० नय/V/१/१ ( एवं भूत या सत्यार्थ ग्रहण ही निश्चयनयका सक्षण है । )
- स. सा./पं. जयचन्द/६ं द्रव्यदृष्टि शुद्ध्य है, अभेद है, निश्चय है, भूतार्थ है, सत्यार्थ है, परमार्थ है।

### २. निइचयनय साधकतम व नयाधिपति हैं

- न. च /शूत/३२ निश्चयनयः---पू ज्यतमः । = निश्चयनय पूज्यतम है ।
- प्र. सा./त. प्र./१८६ साध्यस्य हि शुद्धधरवेन द्रव्यस्य शुद्धधरवेचोतकत्वा-त्रिश्चयन्य एव साधकतमो । —साध्य वस्तु क्यों कि शुद्धघ है अर्थात पर संपर्कसे रहित तथा अभेद है, इसलिए निश्चयन्य ही द्रव्यके शुद्धधत्वका खोतक होनेसे साधक है । (दे० नय/V/१/२)।
- वै. घ-/पू-/५६६ निश्चयनयो नयाधिपतिः । =िनश्चयनय नयाधि-पति है।

## ३. निरुचयनय ही सम्यक्त्वका कारण है

- स. सा./मू./भूयत्थमस्सिदो खलु सम्माइट्ठी हवइ जीवो । क्जो जीव भूतार्थका आश्रय लेता है वह निश्चयनयसे सम्यग्दष्टि होता है।
- न. चं./श्रुत/३२ अत्रैवाविश्रान्तान्तर्दे ष्टिर्भवत्यात्मा । = इस नयका सहारा लेनेसे ही आत्मा अन्तर्दे ष्टि होता है।
- स. सा./आ./११,४१४ ये भूतार्थमाश्रयन्ति त एव सम्यक् पश्यतः सम्यग्दृष्टयो भवन्ति न पुनरन्ये, कतकस्थानीयस्वात शुद्धनयस्य ।१११ य एव परमार्थं परमार्थबुद्धया चेतयन्ते त एव समयसारं चेतयन्ते ।

  —यहाँ शुद्धनय कतक फलके स्थानपर है (अर्थात् परसंयोगको दूर
  करनेवाला है), इसलिए जो शुद्धनयका आश्रय तेते है, वे ही सम्यक्
  खवलोकन करनेसे सम्यग्दृष्टि हैं, अन्य नहीं ।११। जो परमार्थको
  परमार्थबुद्धिसे अनुभव करते हैं वे हो समयसारका अनुभव करते
  हैं ।४१४।
- पं. वि/१/८० निरूप्य तत्त्वं स्थिरतामुपागता, मितः सतां शुद्धनयाव-लिम्बनी । अखण्डमेकं विशदं चिदात्मकं, निरन्तरं पश्यित तत्परं महः १८०। — शुद्धमयका आश्रय लेनेवाली साधुजनोंकी बुद्धि-तत्त्वका निरूपण करके स्थिरताको प्राप्त होती हुई निरन्तर, अखण्ड, एक, निर्मल एवं चेतनस्वरूप उस उत्कृष्ट ज्योतिका हो अव-लोकन करती है।
- प्र. सा./ता. वृ./१११/२६६/१८ ततो ज्ञायते शुद्धनयाच्छुद्धात्मलाभ-एव । = इससे जाना जाता है कि शुद्धनयके अवलम्बनसे आत्मलाभ अवश्य होता है।
- पं. घ./पू./६२६ स्वयमि भूतार्थस्वाद्भवति स निश्चयनयो हि सम्य-बत्वम् । -- स्वयं ही भूतार्थको विषय करनेवाला होनेसे निश्चय करके, यह निश्चयनय सम्यक्त्व है।
- मो. मा. प्र./१७/३६१/१० निश्चयनय तिनि ही की यथावत निरूपै है, काहुकों काहूविषें न मिलावे है। ऐसे ही श्रद्धानतें सम्यक्त हो है।

# ४. निश्चयनय ही उपादेय है

- न. च./शुत/६७ तस्माइद्वाविप नाराध्यावाराध्यः पारमाधिकः। == इस-लिए व्यवहार व निश्चय दोनों ही नयें आराध्य नहीं है, केवल एक पारमाधिक नय ही आराध्य है।
- ा सा./त.प्र./१८६ निश्चयनयः साधकतमस्वादुपात्तः । क्रिनश्चयनयः साधकतम्रहोनेके कारण उपात्त है अर्थात ब्रहण किया गया है।
- स. सा./आ./४१४/क. २४४ अलमलमतिजन्पे दृ विकन्पेरयमिह परमार्थ-रचेत्यता निरयमेकः । स्वरसिवसरपूर्णज्ञानिवस्कृतिमात्रात्र खलु समयसारादुत्तरं किंचिदस्ति । —बहुत कथनसे और बहुत दुर्वि-कन्पोंसे बस होओ, बस होओ । यहाँ मात्र इतना ही कहना है, कि इस एकमात्र परमार्थका ही नित्य अनुभव करो, क्योंकि निज रसके

- प्रसारसे पूर्ण जो ज्ञान, उससे स्फुरायमान होनेमात्र जो समयसार; उससे उच्च वास्तवमे दूसरा कुछ भी नहीं है।
- पं, वि/१/१४७ तत्राद्यं श्रेयणीयमेव सुदशा शेषद्वयोपायतः। असम्य-ग्दृष्टिको शेष दो उपायोंसे प्रथम शुद्ध तत्त्व (जो कि निश्चयनयका वाच्य बताया गया है) का आश्रय लेना चाहिए।
- पं.का/ता. वृ./१४/१०४/१८ अत्र यद्यपि पर्यायाधिकनयेन सादि सनिधनं जीवद्रव्यं व्याख्यातं तथापि शुद्धधनिश्चयेन यदेवानादिनिधनं टङ्को-त्कीण् ज्ञायकैकस्वभावं निर्विकारसदानन्दैकस्वरूपं च तदेवोपादेय-मिरयभिषायः। चयहाँ यद्यपि पर्यायाधिकनयसे सादिसनिधन जीव द्रव्यका व्याख्यान किया गया है, परन्तु शुद्धध निश्चयनयसे जो अनादि निधन टंकोत्कीणं ज्ञायक एकस्वभावी निर्विकार सदानन्द एकस्वरूप परमात्म तत्त्व है, वही उपादेय है, ऐसा अभिप्राय है। (पं.का/ता.वृ./२०/६१/१६)।
- पं बा./पू./६३० यदि वा सम्यग्दृष्टिस्तइदृष्टिः कार्यकारी स्यात् । तस्मात् स उपादेयोः नोपादेयस्तदन्यनयवादः ।६३०। = क्योंकि निश्चयनयपर दृष्टि रखनेवाला ही सम्यग्दृष्टि व कार्यकारी है, इसलिए वह निश्चय ही ग्रहण करनेयोग्य है व्यवहार नहीं।
- विशेष दे॰ नय/V/=/१ ( निश्चयनयकी उपादेयताके कारण व प्रयोजन । यह जीवको नयपक्षातीत बना देता है । )

# ४. व्यवहारनय सामान्य निर्देश

### १. व्यवहारनय सामान्यके सक्षण

- १. संग्रहनय ग्रहीत अर्थमें विधिपूर्वेक मेद
- ध.१/१.१.१/गा६/१२ पिडल्जं पुण वयणस्थणिच्छयो तस्स वनहारो । = वस्तुके प्रत्येक भेदके प्रति शब्दका निश्चय करना (संग्रहनयका) वयवहार है । (क.पा./१/१३-१४/६१८२/८१/२०)।
- स. सि./१/२३/१४२/२ संग्रहनयासिप्तानामर्थानां विधिपूर्वकमवहरणं व्यवहारः । = संग्रहनयके द्वारा ग्रहण किये गये पदार्थोंका विधिपूर्वक अवहरण अर्थात् भेद करना व्यवहारनय है । (रा.वा/१/३३/६/१६/२०), (रखो,वा./४/१/३३/१खो,४८/२४४), (ह.पु./४८/४४), (ध.१/१,१,१८४/४) (त. सा./१/४६), (स्या. म./२८/३१७/१४ तथा ३१६ पृ. उद्द्युत रखो, नं. ३) ।
- आ.प./१ संग्रहेण गृहीतार्थस्य भेदस्तपत्या बस्तु येन व्यवह्रियतेति व्यवहारः। च संग्रहनय द्वारा गृहीत पदार्थके भेदरूपसे जो बस्तुमें भेद करता है, वह व्यवहारनय है। (न.च.वृ./२१०), (का. अ./-मृ./२७३)।
  - २. अमेद वस्तुमें गुण-गुणी आदि रूप मेदोपचार
- न,च.वृ./२६२ जो सियभेदुवयारं धम्माणं कुणइ एगवरथुस्स । ⇒सो ववहारो भणियो · · · । २६२। = एक अभेद वस्तुमें जो धर्मोका अर्थात् गुण पर्यायोंका भेदरूप उपचार करता है वह व्यवहारनय कहा जाता है । (विशेष दे० आगे नय/V/६/१-३), (पं. ध./पू./६१४). (आ. प./६)।
- पं.धः /पू./४२२ व्यवहरणं व्यवहारः स्यादिति शब्दार्थतो न परमार्थः । स यथा गुणगुणिनोरिह सदभेदे भेदकरणं स्यात । —िविधिपूर्वक भेद करनेका नाम व्यवहार है। यह इस निरुक्ति द्वारा किया गया शब्दार्थ है, परमार्थ नहीं । जैसा कि यहाँपर गुण और गुणीमें सत् रूपसे अभेद होनेपर भी जो भेद करना है वह व्यवहार नय कहलाता है।
  - ३. भिन्न पदार्थोंमें कारकादि रूपसे अभेदोपचार
- स.सा./आ./२७२ पराधितो व्यवहारः । -परपदार्थके आधित कथन करना व्यवहार है। (विशेष देखो आगे असङ्ग्रुत व्यवहारनय-नय/ V/४/४-६)।

- त. अनु./२१ व्यवहारनयो भिन्नकर्तृ कर्मादिगोचरः। =व्यवहारनय भिन्न कर्ता कर्मादि विषयक है। (अन-ध./१/१०२/१००)।
  - ४. ठोकव्यवहारगत-वस्तुविषयक
- ध.१३/६.६.७/१६६/१ लोकव्यवहारनिबन्धतं द्रव्यमिच्छत् व्यवहारनयः।
  -लोकव्यवहारके कारणभूत द्रव्यको स्वीकार करनेवाला पुरुष व्यवहारनय है।

### २. व्यवहारनय सामान्यके उदाहरण

- १. संग्रह ग्रहीत अर्थमें मेद करने सम्बन्धी
- स.सि./१/३३/१४२/२ को विधिः। यः संगृहीतोऽर्थस्तदानुपूर्व्येणैव व्यव-हार प्रवर्तत इत्ययं विधिः। तदाथा — सर्वसंग्रहेण यस्तर्वं गृहीतं तचानपेक्षितविशेषं नालं संव्यवहारायेति व्यवहारनय आश्रीयते। यत्सत्तइ द्रव्यं गुणो वेति । द्रव्येणापि संग्रहाक्षिप्तेन जीवाजीवविशेषा-नपेक्षेण न शक्यः संवयबहार इति जीवद्रव्यमजीवद्रव्यमिति वा व्यव-हार आशीयते। जीवाजीवावपि च संग्रहाक्षिप्ती नालं संव्यवहारा-येति प्रत्येकं देवनारकादिर्घटादिश्च व्यवहारेणाश्रीयते । 🗯 प्रश्न-भेद करनेकी विधि क्या है ' उत्तर—जो संग्रहनयके द्वारा गृहीत अर्थ है उसीके आनुपूर्वीक्रमसे व्यवहार प्रवृत्त होता है, यह विधि है। यथा-सर्व संग्रहनयके द्वारा जो वस्तु ग्रहण की गयी है, वह अपने उत्तरभेदोंके बिना व्यवहार करानेमें असमर्थ है. इसलिए व्यवहारनयका आश्रय लिया जाता है। यथा—जो सत है वह या तो द्रव्य है या गुण । इसी प्रकार संग्रहनयका विषय जो द्रव्य है वह भी जीव अजीवकी अपेक्षा किये मिना व्यवहार करानेमें अस-मर्थ है. इसलिए जीव द्रव्य है और अजीव द्रव्य है, इस प्रकारके व्यवहारका आश्रय लिया जाता है। जीव द्रव्य और अजीव द्रव्य भी जनतक संग्रहनयके विषय रहते हैं, तब तक वे व्यवहार करानेमें असमर्थ हैं, इसलिए जीवद्रव्यके देव नारकी आदि रूप और अजीव द्रव्यके घटादि रूप भेदोंका आश्रय लिया जाता है। (रा.वा/१/३३/६/ ६/१६/२३). (श्लो. वा ४/१/३३/६०/२४४/२६). (स्या. म./**२**%-३१७/१४) :
- श्लो, वा ४/१/३३/६०/२४६/१ व्यवहारस्तव्विभज्यते यह्दव्यं तज्जीवादि-षड्विधं, य' पर्यायः स द्विविधः क्रमभावी सहभावी चेति । पुनरपि संग्रहः सर्वानजीवादीच् संगृह्णाति ।---व्यवहारस्तु तद्विभागमभिष्रेति यो जीव' स मुक्तः संसारी च...यदाकार्यं तक्लोकाकाशमलोकाकार्यं ···यः क्रमभावी पर्यायः स क्रियारूपोऽक्रियारूपश्च विशेषः, यः सह-भावी पर्यायः स गुणः सदृशपरिणामश्च सामान्यमिति अपरापर-संग्रहत्यवहारप्रपञ्चः। =(उपरोक्तसे आगे)-व्यवहारनय उसका विभाग करते हुए कहता है कि जो द्रव्य है वह जीवादिके भेदसे छः प्रकारका है, और जो पर्याय है वह क्रमभावी व सहभावीके भेदसे दो प्रकारको है। पुनः संग्रहनय इन उपरोक्त जीवादिकोंका संप्रह कर लेता है, तब व्यवहारनय पुनः इनका विभाग करता है कि जीव मुक्त व संसारीके भेदसे दो प्रकारका है. आकाश लोक व अलोकके भेदसे दो प्रकारका है। (इसी प्रकार पुहुगल व काल आदिका भी विभाग करता है )। जो क्रमभावी पर्याय है वह किया रूप व अकिया (भाव) रूप है, सो निरोष है। और जो सहभावी पर्याय हैं वह गुण तथा सरशपरिणामरूप होती हुई सामान्यरूप हैं। इसी प्रकार अपर व पर संग्रह तथा व्यवहारनयका प्रपंच समक्त लेना चाहिए।
  - २. अमेद वस्तुमें गुणगुणीरूप मेदोपचार सम्बन्धी
- स सा./मू./७ ववहारेणुवदिस्सदि णाणिस्स चरित्त इंसणं णाणं :==ज्ञानी-के चारित्र दर्शन व ज्ञान ये तीन भाव व्यवहारसे कहे गये हैं। (द.सं/ मू./६/१७), (स.सा/आ-/१६/क.१७)।

- का./ता.वृ./१११/१७६/१३ अनलानितकायिकाः तेषु पञ्चस्थावरेषु मध्ये चलनिक्यां दृष्ट्वा व्यवहारेण त्रसाः भण्यन्ते । चप्पैंच स्थावरोमें-से तेज वायुकायिक जीवोमें चलनिक्या देखकर व्यवहारसे उन्हें त्रस कहा जाता है ।
- पं. ध./पू./५११ व्यवहार' स यथा स्यात्सहद्भव्यं ज्ञानवांश्च जीवो वा।
  च्जैसे 'सत द्व्य है' अथवा 'ज्ञानवान् जीव है' इस प्रकारका जो
  कथन है, वह व्यवहारनय है। और भी देखो (नय/IV/२/६/६),
  (नय/V/६/१-३)।
  - ३. मिन्न पदार्थीमें कारकरूपसे अभेदोपचार सम्बन्धी
- स.सा,/मू./५१-६० तह जीवे कम्माणं णोकम्माणं च पस्सिद्ं वण्णं। जीवस्स एस वण्णो जिणेहिं ववहारदो उत्तो।६१। गंधरसफासऋवा देहो संठाणमाइया जे थ। सन्वे ववहारस्स य णिच्छयरण्ह् ववदि-संति।६०। —जीवमें कर्मों व नोकर्मोंका वर्ण देखकर, जीवका यह वर्ण है, ऐसा जिनदेवने व्यवहारसे कहा है।५१। इसी प्रकार गन्ध, रस और स्पर्शरूप देह संस्थान आदिक, सभी व्यवहारसे हैं, ऐसा निश्चयनयके देखनेवाले कहते हैं।६०। (द्र.सं./मू./७), (विशेष दे० नय/ V/६/६)।
- द्र. सं./मू./३.६ तिकाले चतुपाणा इंदियसलमाउआणपाणो य। ववहारा सो जीवो णिच्छयणयदो दु चेदणा जस्स ।३। पुग्गलकम्मादीणं कत्ता ववहारतो ।६। ववहारा मुहदुवलं पुग्गलकम्मफलं पर्मुजेदि ।६। —भूत भविष्यत् व वर्तमान तीनों कालोंमें जो इन्द्रिय बल, आयु व श्वासोच्छ्वासरूप द्रव्यप्राणोंसे जीता है, उसे व्यवहारसे जीव कहते हैं ।३। व्यवहारसे जीव पुद्गलकर्मोंका कर्ता है ।६। और व्यवहारसे पुद्गलकर्मोंके फलका भोक्ता है ।६। (विशेष देखो नय/V/४/६)।
- प्र.सा./त.प्र./परि/नय नं० ४४ व्यवहारनयेन धन्धकमोचकपरमाण्यन्तर-संयुज्यमानवियुज्यमानपरमाणुबद्दबन्धमरेक्षयोद्वेतानुवर्ती १४४। == आत्मद्रव्य व्यवहारनयसे बन्ध और मोक्षमें द्वेतका अनुसरण करने-वाला है। धन्धक और मोचक अन्य परमाणुके साथ संयुक्त होनेवाले और उससे वियुक्त होनेवाले परमाणुकी भाँति।
- प्र.सा./त,प्र./१८ यस्तु पुइगलपरिणाम आत्मनः कर्म स एव पुण्यपापहें तं पुद्रगलपरिणामस्यात्मा कर्ता तस्योपदाता हाता चेति सोऽशुद्धद्रव्या-थिकनिरूपणात्मको व्यवहारनयः। — जो 'पुद्रगल परिणाम आत्मा-का कर्म है वही पुण्य पापरूप द्वेत है; आत्मा पुद्रगल परिणामका कर्ता है, उसका ग्रहण करनेवाला और खोड़नेवाला है, यह अशुद्धद्रव्यका निरूपणस्वरूप व्यवहारनय है।
- प. प्र,/१/४४/४४ य एव ज्ञानापेक्षया व्यवहारनयेन लोकालोकव्यापको भणितः । व्यवहारनयसे ज्ञानकी अपेक्षा आत्मा लोकालोक-व्यापी है।
- मो मा प्र./७/१७/३६१/८ व्यवहारनय स्वद्रव्य परद्रव्यकी वा तिनिके भावनिकीं वा कारणकार्यादिककीं काहूको काहूबिषै मिलाय निरू-पण करें है।
- और भी दे॰ (नय/III/२/३), (नय/V/६/४-६)।
  - ४. लोक व्यवहारगत वस्तु सम्बन्धी
- स्या. म./२८/३११/२३ व्यवहारस्त्वेबमाह । यथा लोकग्राहकमेव वस्तु, अस्तु, किमनया अदृष्टाव्यवहित्यमाणवस्तुपरिकल्पनकष्टपिष्टिकया । यदैव च लोकव्यवहारपथमवतरति तस्यैवानुग्राहकं प्रमाणमुपलभ्यते नेतरस्य । न हि सामान्यमनादिनिधनमेकं संग्रहाभिमतं प्रमाण- सूमिः, तथानुभवाभावात् । सर्वस्य सर्वदिशत्वप्रसङ्गाच । नापि विशेषाः परमाणुलक्षणाः क्षणक्षयिणः प्रमाणगोचराः, तथा प्रवृत्तेर- भावात् । तस्माइ इदमेव निखललोकामाधितं प्रमाणसिद्धं कियत्कालभाविस्थूलतामानिभ्राणमुदकाखाहरणाद्यर्थकियानिर्वर्तनक्षमं

घटादिकं बस्तुह्दपं पारमाधिकम् । पूर्वीत्तरकालभावितत्पर्यायपर्या-लोचना पुनरज्यायसी तत्र प्रमाणप्रसाराभावात् । प्रमाणमन्तरेण विचारस्य कर्तुमशक्यत्वात् । अवस्तुत्वाच तेषां कि तद्गोचरपर्याया-लोचनेन । सथाहि । पूर्वोत्तरकालभाविनो द्रव्यविवर्ता, क्षणक्षयि-परमाणुनक्षणा वा विशेषा न कथंचन लोकव्यवहारमुफ्रचयन्ति। तन्न ते बस्तुरूपाः । लोकव्यवहारोपयोगिनामेव बस्तुत्वात् । अत एव पन्था गच्छति, कुण्डिका सवति, गिरिर्दछते, मञ्चाः क्रोशन्ति इत्यादि व्यवहाराणां प्रामाण्यम् । तथा च वाचकमुख्यः 'लौकिकसम जपचारप्रायो विस्तृतार्थो व्यवहारः। = व्यवहारनय ऐसा कहता है कि-लोकव्यवहारमें आनेवाली वस्तु ही मान्य है। अदष्ट सथा अन्यवहार्य वस्तुओंकी कल्पना करनेसे क्या लाभ ? लोकन्यवहार पथपर चलनेवाली वस्तु ही अनुग्राहक है और प्रमाणताको प्राप्त होती है, अन्य नहीं। संग्रहमय द्वारा मान्य अनादि निधनरूप सामान्य प्रमाणभूमिको स्पर्श नहीं करता, क्योंकि सर्वसाधारणको उसका अनुभव नहीं होता। तथा उसे मानने पर सबको हो सबं-दर्शीपनेका प्रसंग आता है। इसी प्रकार ऋजुसूत्रनय द्वारा मान्य क्षण-क्षयी परमाणुरूप विशेष भी प्रमाण बाह्य होनेसे हमारी व्यवहार प्रवृत्तिके विषय नहीं हो सकते। इसलिए लोक अबाधित, कियत-काल स्थायी व जलघारण आदि अर्थ किया करनेमें समर्थ ऐसी घट आदि वस्तुएँ ही पारमार्थिक व प्रमाण सिद्ध हैं। इसी प्रकार घट **झान करते समय, नैगमनय मान्य उसकी पूर्वोत्तर अवस्थाओं**का भी विचार करना व्यर्थ है, क्यों कि प्रमाणगोचर न होनेसे वे अवस्तु हैं। और प्रमाणभूत हुए बिना विचार करना अशक्य है। पूर्वोत्तर-कालवर्ती द्रव्यकी पर्याय अथवा क्षणक्षयी परमाणुरूप विशेष दोनों ही लोकव्यवहारमें उपयोगी न होनेसे अवस्तु हैं, क्योंकि लोक व्यवहारमें उपयोगी ही वस्तु है। अतएव 'रास्ता जाता है, कुण्ड बहता है, पहाड जलता है, मंच रोते हैं' आदि व्यवहार भी लोको-पयोगी होनेसे प्रमाण हैं। बाचक मुख्य श्री उमास्वामीने भी तत्त्वा-र्थाधिगम भाष्य/१/३५ में कहा है कि ''लोक व्यवहारके अनुसार उपचरित अर्थ (दे० उपचार व आगे असइभूत व्यवहार) को बताने-वाले विस्तृत अर्थ को व्यवहार कहते हैं।

## ३. ब्यवहारनयकी भेद-प्रवृत्तिकी सीमा

- स. सि./१/३३/१४२/८ एवमयं नयस्ताबद्वर्तते यावत्पुनर्नास्ति विभागः ।

   संग्रह गृहीत अर्थको विधिपूर्वक भेद करते हुए (दे० पीछे शोर्षक
  नं. २/१) इस नयकी प्रवृत्ति वहाँ तक होती है, जहाँ तक कि वस्तुमें
  अन्य कोई विभाग करना सम्भव नहीं रहता। (रा. वा./१/३३/६/
  ६६/२६)।
- श्लो, बा. ४/१/३३/६०/२४४/१५ इति अपरापरसंग्रहव्यवहारप्रवञ्चः प्रागृजुसूत्रात्परसग्रहादुत्तरः प्रतिपत्तव्यः, सर्वस्य वस्तुनः कथं चित्सा-मान्यविशेषात्मकरवात । क्ष्म् स्र प्रकार उत्तरोत्तर हो रहा संग्रह और व्यवहारनयका प्रपंच ऋजुसूत्रनयसे पहले-पहले और परसंग्रहनयसे उत्तर उत्तर अंशोंकी विवक्षा करनेपर समभ लेना चाहिए; क्योंकि, जगत्की सब वस्तुएँ कथं चित्र सामान्यविशेषात्मक हैं। (श्लो, वा. ४/१,३३/श्लो. ६६/२४४)
- का. अ./मू./२७३ जं संगहेण गहिदं विसेसरहिदं पि भेदरे सददं।
  परमाणूपज्जंतं ववहारणओं हवे सो हु।२७३। ≔जो नय संप्रहनयके
  द्वारा अभेद रूपसे गृहोत वस्तुओंका परमाणुपर्यंत भेद करता है वह
  क्यवहार नय है।
- घ. १/१,१,१/१३/११ (विशेषार्थ) वर्तमान पर्यायको विषय करना ऋजु- सूत्र है। इस लिए जबततक द्रव्यगत (दे० नय/III/१/२) भेदोंकी ही मुख्यता रहती है, तबतक व्यवहारमय चलता है और जब कालकृत भेद प्रारम्भ हो जाता है तभीसे त्रृजुसूत्र मयका प्रारम्भ होता है।

### ४. व्यवहारनयके भेद व रुक्षणादि

#### १. पृथक्त्व व एकत्व व्यवहार

- पं. का./मू. व भाषा/४७ णाणं धणं च कुळ्निद धणिणं जह णाणं च दुविधेहिं। भण्णंति तह पुधत्तं एमतं चावि तत्त्वण्हु । च्धन पुरुषको धननान् करता है, और ज्ञान आरमाको ज्ञानी करता है। तैसे ही तत्त्वज्ञ पुरुष पृथक्तव व एकत्वके भेदसे सम्मन्ध दो प्रकारका कहतें हैं। व्यवहार दो प्रकारका है—एक पृथक्तव और एक एकत्व। जहाँ-पर भिन्न द्रव्योंमें एकताका सम्मन्ध दिखाया जाता है उसका नाम पृथक्तव व्यवहार कहा जाता है। और एक वस्तुमें भेद दिखाया जाय उसका नाम एकत्व व्यवहार कहा जाता है।
- न.च./श्रुत/पृ. २६ प्रमाणनम्मनिक्षेपात्मकः भेदोपचाराभ्यां वस्तु व्यवहर-तीति व्यवहारः । = प्रमाण नय व निक्षेपात्मक वस्तुको जो भेद द्वारा या उपचार द्वारा भेद या अभेदरूप करता है, वह व्यवहार है। (विशेष दे० उपचार /१/२)।

#### २. सद्भूत व असद्भूत व्यवहार

न. च./शुत/पृ. २५ व्यवहारो द्विविधः —सहभूतव्यवहारो असहभूत-व्यवहारश्च। तत्रैकवस्तुविषयः सहभूतव्यवहारः। भिन्नवस्तुविषयोऽ-सहभूतव्यवहारः। =व्यवहार दो प्रकारका है —सहभूत व्यवहार और असहभूत व्यवहार। तहाँ सहभूतव्यवहार एक वस्तुविषयक होता है और असहभूत व्यवहार भिन्न वस्तु विषयक। (अर्थात् एक वस्तुमें गुण-गुणी भेद करना सहभूत या एकस्व व्यवहार है और भिन्न वस्तुओं में परस्पर कर्ता कर्म व स्वामित्व आदि सम्बन्धों द्वारा अभेद करना असहभूत या पृथक्त्व व्यवहार है।) (पं. ध./पृ./१२६) (विशेष देव आने नय/V/६)

### ३. सामान्य व विशेष संग्रह भेदक व्यवहार

- न, च. वृ./२१० जो संगहेण गहियं भेयइ अत्थं अमुद्ध मुद्दधं वा। सो ववहारो दुविहो अमुद्धमुद्धत्थभेदकरो ।२१०। चजो संग्रह नयके द्वारा ग्रहण किये गये शुद्ध या अशुद्ध पदार्थका भेद करता है वह व्यवहार नय दो प्रकार का है—शुद्धार्थ भेदक और अशुद्धार्थभेदक। (शुद्धसंग्रह- के विषयका भेद करनेवाला शुद्धार्थ भेदक व्यवहार है और अशुद्ध-संग्रहके विषयका भेद करनेवाला अशुद्धार्थभेदक व्यवहार है।)
- आन् प./१ व्यवहारिऽपि द्वेघा। सामान्यसंग्रहभेदको व्यवहारो यथा— द्वव्याणि जीवाजीवाः। विशेषसंग्रहभेदको व्यवहारो यथा—जीवाः संसारिणो मुक्ताश्च। = व्यवहार भी दो प्रकारका है—समान्यसंग्रह-भेदक और विशेष संग्रहभेदक। तहाँ सामान्य संग्रहभेदक तो ऐसा है जैसे कि 'द्रव्य जीव व अजीवके भेदसे दो प्रकारका है'। और विशेष-संग्रहभेदक ऐसा है जैसे कि 'जीव संसारी व मुक्तके भेदसे दो प्रकार-का है। (सामान्य संग्रहनयके विषयका भेद करनेवाला सामान्य संग्रह भेदक और विशेष संग्रहनयका भेद करनेवाला विशेष संग्रह-भेदक व्यवहार है।)
- न. च./श्रुत/१४ अनेन सामान्यसंग्रहनयेन स्वीकृतसत्तासामान्यरूपार्थ भित्त्वा जीनपुद्दग्लादिकथनं, सेनाशब्देन स्वीकृतार्थं भित्त्वा हस्त्य- श्वरथपदातिकथनं ... इति सामान्यसंग्रहभेदकव्यवहारनयो भवति । विशेषसंग्रहनयेन स्वीकृतार्थात् जीवपुद्दग्लिनच्यात् भित्त्वा देवनारकादिकथनं, घटपटादिकथनम् । हस्त्यश्वरथपदातीत् भित्वा भवाज जात्यश्व महारथ शतभटसहस्रभटादिकथनं ... इत्याचनेक- विषयात् भित्त्वा कथनं विशेषसंग्रहभेदकव्यवहारनयो भवति । —सामान्य संग्रहनयके द्वारा स्वीकृत सत्ता सामान्यरूप अर्थका भेद करके जीव पुद्दग्लादि कहना अथवा सेना शब्दका भेद करके हाथी, घोड़ा, रथ, पियादे कहना, ऐसा सामान्य संग्रहभेदक व्यवहार होता है । और विशेषसंग्रहनय द्वारा स्वीकृत जीव व पुद्दग्लसमृहका भेद

करके देवनारकादि तथा घट पट आदि कहना, अथवा हाथी, घोड़ा, पदातिका भेद करके भद्र हाथी, जातिवाला घोड़ा, महारथ, रातभट, सहस्रभट आदि कहना, इरयादि अनेक विषयोंको भेद करके कहना विश्वेषसंग्रहभेदक व्यवहारनय है।

#### ५, ज्यवहार-नयामासका रुक्षण

रको. वा. ४/१/३३/४को./६०/२४४ कल्पनारोपितद्रव्यपर्यायप्रविभाग-भाक् । प्रमाणवाधितोऽन्यस्तु तदाभासोऽनसीयताम् ।६०। चद्रव्य और पर्यायोके आरोपित किये गये कल्पित विभागोंको जो वास्तविक मान लेता है वह प्रमाणमाधित होनेसे व्यववहारनयाभास है। (स्या. म. के अनुसार बेसे चार्वाक दर्शन)। (स्या. म./२८/३१७/१४ में प्रमाणतत्त्वालोकालंकार/७/९-४३ से उद्दश्त)

## ६. ब्यवहार नय अशुद्ध द्रव्यार्थिक नय है

रखोः वाः २/१/७/२८/१८६/१ व्यवहारनयोऽशुद्धव्रक्यार्थिकः । = व्यवहार-नय अशुद्धदव्यार्थिकनय है ।

ध. १/४,१,४६/१७१/३ पर्यायकलद्भितया अशुद्धद्रव्यार्थिकः व्यवहार-नयः। च्व्यवहारनय पर्याय (भेद) रूप कलंकसे युक्त होनेसे अशुद्ध द्रव्यार्थिक नय है। (क, पा. १/१३-१४/६१८२/२११/२); (प्र.सा./ त.प्र./१८१)।

(और भी देंo/नय/IV/२/४)।

## ७. पर्यायार्थिक नय भी कथंचित् व्यवहार है

गो. जी./मू./२०२/१०१६ ववहारो य वियम्पो भेदो तह पज्नओत्ति-एयहो। कव्यवहार, विकल्प, भेद व पर्याय ये एकार्थवाची शब्द हैं।

- पं. घ /घू /४२१ पर्यायाधिकनय इति यदि वा व्यवहार एव नामेति।
  एकार्यो यस्मादिह सर्वो ऽच्युपचारमात्रः स्यातः = पर्यायाधिक और
  व्यवहार ये दोनों एकार्यवाची हैं, क्योंकि सम ही व्यवहार केवल
  जपचाररूप होता है।
- स. सा./पं. जयचन्द/६ परसंयोगजनित भेद सन भेदरूप अशुद्धद्रव्या-धिक नयके विषय हैं। शुद्ध (अभेद) द्रव्यकी दृष्टिमें यह भी पर्यायाधिक हो है। इसलिए व्यवहार नय ही है ऐसा आशय जानना। (स. सा./पं. जयचन्द/१२/क. ४)
- दे॰ नय/V/२/४ ( अशुद्धनिश्चय भी बास्तवमें व्यवहार है । )

## ८. ४एनय निर्देश

### १. उपनयका रुझण व इसके भेद

- आ. प्रां नयानां समीपाः उपनयाः । सहभूतव्यवहारः असहभूत-व्यवहार उपचरितासङ्भूतव्यवहारःचेरयुपनयस्त्रेधा । क्लो नयांके समीप हाँ अर्थात् नयकी भाँति ही झाताके अभिप्राय स्वरूप हाँ उन्हें उपनय कहते हैं, और वह उपनय, सङ्भूत, असङ्भूत व उप-चरित असङ्भूतके भेदसे तीन प्रकारका है ।
- न. च./श्रुत/१८७-१८६ उवणयभेया वि पमणामो ।१८७ सम्भूदमसम्भूदं उपचरियं चेव दुविहं सम्भूवं । तिविहं पि असम्भूवं उवयरियं जाण तिविहं पि ।१८८। च्छपनयके भेद कहते हैं। वह सहभूत, असहभूत और उपचरित असहभूतके भेदसे तीन प्रकारका है। उनमें भी सह भूत दो प्रकारका है—शुद्ध व अशुद्ध—दे० आगे नय/ V/६); असहभूत व उपचरित असहभूत होनों ही तीन-तीन प्रकारके हैं—(स्वजाति, विजाति और स्वजाति-विजाति। दे० उपचार/१/२), (न. च./श्रुत/पृ. २२)।

### २. उपनय भी व्यवहारनय है

न. च./शृत/२१/१७ उपनयोपजिनतो व्यवहारः। प्रमाणनयिनक्षेपारमकः भेदोपचाराभ्यां बस्तु व्यवहरतीति व्यवहारः। कथमुपनयस्तस्य जनक इति चेत्, सहभूतो भेदोरपादकत्वात् असहभूतस्तूपचारोत्पादकत्वात् ।
—उपनयसे व्यवहारनय उत्पन्न होता है। और प्रमाणनय व निर्ह्मेषात्मक वस्तुका भेद व उपचार द्वारा भेद व अभेद करनेको व्यवहार
कहते हैं। प्रश्न—व्यवहार नय उपनयसे कैसे उत्पन्न होता है,
उत्तर—क्योंकि सहभूतरूप उपनय तो अभेदरूप वस्तुमें भेद उत्पन्न
करता है और असहभूत रूप उपनय भिन्न वस्तुओं में अभेदका उपचार करता है।

# ५. सद्भूत असद्भूत व्यवहारनय निर्देश

# १. सद्भूत ज्यवहारनय सामान्य निर्देश

### १. लक्षण व उदाहरण

आ. प./१० एकवस्तुविषयसङ्भूतव्यवहारः। = एक वस्तुको विषय करनेवाला सङ्भूतव्यवहार है। (न. च./शुत/२१)।

न. च. वृ./२२० गुणगुणिपजायदको कारकसङ्भावदी य दब्वेमु। तो णाऊणं भेयं कुणयं सब्भूयसिइधयरो १२२०। च्युण व गुणीमें अथवा पर्याय व द्रव्यमें कर्ता कर्म करण व सम्बन्ध आदि कारकोंका कर्य चिद्र सद्भाव होता है। उसे जानकर जो द्रव्योमें भेद करता है वह सद्भूत ब्यवहारनय है। (न. च. वृ./४६)।

न. च. वृ./२२१ देव्याणां खु पएसा बहुआ ववहारदो य एक्केण। णण्णे य णिच्छयदो भणिया कायत्थ खलु हवे जुत्ती। =व्यवहार अर्थात् सद्दभूत व्यवहारनयसे द्रव्योंके बहुत प्रदेश हैं। और निश्चयनसे वही द्रव्य अनन्य है। (म. च. वृ./२२२)।

और भी वै. नय/V/४/१,२ में (गुणगुणी भेदकारी व्यवहार नय सामान्यके सक्षण व उदाहरण)।

#### २. कारण व प्रयोजन

पं. घ./पू./१२१-१२ सहभूतस्तहगुण इति व्यवहारस्तरप्रवृत्तिमात्रत्वात ।
११२१। अस्यावगमे फलिमिति तिदितरवस्तुनि निषेधवुद्धिः स्यात ।
इतरिविभिन्नो नय इति भेदाभिव्यञ्जको न नयः ११२७। अस्तिमितसर्व संकरदोषं सतसर्व धून्यदोषं वा । अणुरिव वस्तुसमस्तं ज्ञानं भवतीरयनन्यशरणिमद्म् ११२०। = विवक्षित उस वस्तुके गुणोंका नाम
सहभूत है और उन गुणोंकी उस वस्तुमें भेदरूप प्रवृत्तिमात्रका नाम
व्यवहार है ११२१। इस नयका प्रयोजन यह है कि इसके अनुसार ज्ञान
होनेपर इतर वस्तुओंमें निषेध बुद्धि हो जाती है, क्योंकि विकक्पवश
दूसरेसे भिन्न होना नय है। नय कुछ भेदका अभिव्यंजक नहीं है।
११२७। सम्पूर्ण संकर व शून्य दोषोंसे रहित यह वस्तु इस नयके कारण
ही अनन्य शरण सिद्ध होती है। क्योंकि इससे ऐसा ही ज्ञान होता
है।१२८।

## व्यवहार सामान्य व सद्भूत व्यवहारमें अन्तर

पं. घ./पू./१२३/१२६ साधारणगुण इति वा यदि वासाधारणः सत-स्तस्य। भवति विवश्यो हि यदा व्यवहारनयस्तदा श्रेयात् ११२३। अत्र निदानं च यथा सदसाधारणगुणो विवश्यः स्यात् । अविवश्यितो-ऽथवापि च सत्साधारणगुणो न चान्यतरात ११२६। = सत्से साधारण व असाधारण इन दोनों प्रकारके गुणोंमेंसे किसीकी भी विवश्या होने-पर व्यवहारनय श्रेय होता है ।१२३। और सद्भृत व्यवहारनयमें सदके साधारण व असाधारण गुणोंमें परस्पर मुख्य गौण विवश्या होती है । मुख्य गौण विवश्याको छोड़कर, इस नयकी प्रवृत्ति नहीं होती ।१२६।

### ४. सद्भूत व्यवहारनयके भेद

आ. प /१० तत्र सहभूतव्यवहारो द्विविध'—उपचरितानुपचरितभेदात् । = सहभूत व्यवहारनय दो प्रकारका है - उपचरित व अनुपचरित । ( न. च./भुत/पृ. २४ ); (पं. ध./पू./५३४ )। आ.प./१ सङ्भूतव्यवहारो द्विधा—शुद्धसङ्भूतव्यवहारोः अशुद्धसङ्भृत-व्यवहारो । = सङ्भूत व्यवहारनय दो प्रकारकी है —शुद्ध सङ्भृत और अशुद्ध सङ्भृत । ( न. च./शुत/२१ ) ।

## २. अनुपचरित या शुद्धद्भूत निर्देश

### १. क्षायिक शुद्धकी अपेक्षा छक्षण व उदाहरण

आ, प./१० निरुपाधिगुणगुणिनोभेँदविषयीऽनुपचरितसद्दभूतव्यवहारो यथा—जीवस्य केवलज्ञानादयो गुणाः! ≔िनरुपाधि गुण व गुणीमें भेदको विषय करनेवाला अनुपचरित असद्दभूत व्यवहार नय है। जैसे—केवलज्ञानादि जीवके गुण हैं। (न, च./भूत/२६)।

आ. प./५ शुद्धसङ्भूतव्यवहारो यथा—शुद्धगुणशुद्धगुणिनो, शुद्धपर्याय-शुद्धपर्यायिणोर्भेदकथनम् । —शुद्धगुण व शुद्धगुणीर्मे अथवा शुद्धपर्याय व शुद्धपर्यायीर्मे भेदका कथन करना शुद्ध सङ्ग्रीत व्यवहारनय है (न. च./शृत/२१) :

- नि.सा,/ता, वृ./१३, अन्या कार्यहृष्टिः ..... क्षायिकजीवस्य सकलिमल-केवलावमोधबुद्धभुवनत्रयस्य ... साद्यनिधनायूर्तातीन्द्रयस्यभावसृद्ध-सद्धस्तव्यवहारनयारमकस्य ... तीर्थं करपरमदेवस्य केवलज्ञानादिय-मिष युगपल्लोकालोकव्यापिनी । = दूसरी कार्य शुद्धदृष्टि ... क्षायिक जीवको जिसने कि सकल विमल केवलज्ञान द्वारा तीनभुवनको जाना है, जो सादि अनिधन असूर्त अतीन्द्रिय स्वभाववाले शुद्धसद्दभूत व्यवहार नयात्मक है, ऐसे तीर्थं कर परमदेवको केवलज्ञानको भाँति यह भी युगपत् लोकालोकमें व्याप्त होनेवाली है। (नि. सा./ता. वृ./४३)।
- नि. सा./ता. कृ./६ शुद्धसद्दभूतव्यवहारेण केवलज्ञानादि शुद्धगुणानामा-धारभूतस्वात्कार्यशुद्धजीवः । —शुद्धसद्दभूत व्यवहारसे केवलज्ञानादि शुद्ध गुणोंका आधार होनेके कारण 'कार्यशुद्ध जीव' है । (प्रं. सा./ता. वृ /परि/३६८/१४)।

### २. पारिणामिक शुद्धकी अपेक्षा रुक्षण व उदाहरण

- नि. सा./ता. वृ./२८ परमाणुपर्यायः पुद्दग्जस्य शुद्धपर्यायः परमपारिणामिकभावलक्षणः वस्तुगत्वर प्रकारहानिवृद्धिस्त्यः अतिसूक्ष्मः अर्थपर्यायात्मकः सादिसनिघनोऽपि परद्रव्यन्तिरपेक्षस्वाच्छुद्धधसहभूतव्यवहारनयात्मकः ।=परमाणुपर्याय पुद्रगलकी शुद्धध पर्याय है। जो
  कि परमपारिणामिकभाव स्वरूप है, वस्तुमें होनेवाली छह प्रकारकी
  हानिवृद्धि रूप है, अति सूक्ष्म है, अर्थ पर्यायात्मक है, और सादि
  सान्त होनेपर भी परद्रव्यसे निरपेक्ष होनेके कारण शुद्धसद्दभूत व्यवहारनयात्मक है।
- वं च /५३६-१३६ स्यादादिमो यथान्तर्जीना या शक्तिरस्ति यस्य सतः। तक्तत्सामान्यतया निरूप्यते चेद्विशेष निरपेक्षम् ।६३६। इदमत्रो-दाहरणं ज्ञानं जीवोपजीवि जीवगुणः। ज्ञेयालम्बनकाले न तथा क्षेयोपजीवि स्याद् ।६३६। = जिस पदार्थकी जो अन्तर्जीन (त्रिकासी) शक्ति है, उसके सामान्यपनेसे यदि उस पदार्थ विशेषकी अपेक्षा न करके निरूपण किया जाता है तो वह अनुपचरित—सहसूत व्यवहार-नय कहनाता है ।६३६। जैसे कि ज्ञान जीवका जीवोपजीवी गुण है । घट पट आदि ज्ञेयोंके अवलम्बन कालमें भी वह ज्ञेयोपजीवी नहीं हो जाता। (अर्थात् ज्ञानको ज्ञान कहना ही इस नयको स्वीकार है, घटकान कहना नहीं ।६३६।

## ३. अनुपचरित व शुद्ध सद्भूत की एकार्यता

द्र. सं,/टी,/१/१८/१ केवलज्ञानदर्शनं प्रति शुद्धसद्भूतशब्दवाच्यो-ऽनुपचरितसद्भूतव्यवहारः । = यहाँ जीवका लक्षण कहते समय केवलज्ञान व केवलदर्शनके प्रति शुद्धसद्भूत शब्दसे वाच्य अनुपचरित सद्भूत व्यवहार है।

#### ४. इस नयके कारण व प्रयोजन

पं, ध / पू . / पू . / पू . र प्रतास्ति क्यिति स्यास् । भवित क्षणिकादि मते परमोपेक्षा यतो विनायासात । मत्त्व परमोपेक्षा यतो विनायासात । मत्त्व परमोपेक्षा यतो विनायासात । मत्त्व परमोपेक्षा यास्तिक्य पूर्वक यथार्थ प्रतीतिका होना ही इस नयका फल है, क्यों कि इस नयके द्वारा, जिना किसी परिश्रमके क्षणिकादि मतों में उपेक्षा हो जाती है।

# ३. उपचरित या अञ्जद सद्भूत निर्देश

#### १. क्षायोपशमिक भावकी अपेक्षा रुक्षण व उदाहरण

आ. प्र./४ अशुद्धसङ्भूतव्यवहारो यथाशुद्धगुणाशुद्धगुणिनोरशुद्धपर्याया-शुद्धपर्यायिणोर्भेदकथनस् । = अशुद्धगुण व अशुद्धगुणीर्मे अथवा अशुद्धपर्याय व अशुद्धपर्यायीर्मे भेदका कथन करना अशुद्धपसङ्क्षूत व्यवहार नय है (न. च./श्रुत/२१)।

आ, प./१० सोपाधिगुणगुणिनोभें दिवषय उपचरितसङ्भूतन्यवहारो यथा — जीवस्य मतिज्ञानादयो गुणाः । — उपाधिसहित गुण व गुणीमें भेदको विषय करनेवाला उपचरित सङ्भूत व्यवहारनय है । जैसे — मतिज्ञानादि जीवके गुण हैं। (न. च./शृत/२४)।

नि. सा./ता. वृ./१ अशुद्धसद्भूतव्यवहारेण मितज्ञानादिविभावगुणा-नामाधारभूतत्वादशुद्धजीवः । = अशुद्धसद्भूत व्यवहारसे मितिज्ञानादि विभावगुणोंका आधार होनेके कारण 'अशुद्ध जीव' है । (प्र.सा./ ता.बृ./परि./३६१/१)

#### २. पारिणामिक भावमें उपचार करनेकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण

पं. ध./पू./१४०-१४१ उपचरितो सद्दभूतो व्यवहारः स्यान्नयो मथा नाम । अविरुद्धधं हेतुवशात्परतोऽप्युपचर्यते यतः स्व पुणः ।१४०। अर्थविकरणो ज्ञानं प्रमाणमिति लक्ष्यतेऽघुनापि यथा । अर्थः स्वपर-निकायो भवति विकरपस्तु चित्तदाकारम् ।१४१। = किसी हेतुके वश-से अपने गुणका भी अविरोधपूर्वक दूसरेमें उपचार किया जाये, तहाँ उपचरित सद्दभूत व्यवहारनय होता है ।४४०। जैसे—अर्थविकरपारमक ज्ञानको प्रमाण कहना । यहाँ परास्ववपरके समुदायको अर्थ तथा ज्ञानके उस स्व व परमें व्यवसायको विकरण कहते हैं । (अर्थात् ज्ञान गुण तो वास्तवमें निर्विकरण तेजमात्र है, फिर भी यहाँ बाह्य अर्थीका अवसम्भन लेकर उसे अर्थ विकरणात्मक कहना उपचार है, परमार्थ नहीं ॥४४१।

## उपचरित व अशुद्ध सद्भृतकी पकार्थता

द्र. सं./ही./६/१८/६ अञ्चस्थङ्कानदर्शनापरिपूर्णपिक्षया पुनरशुद्धसद्वयूत-शब्दबाच्य उपचरितासद्व्यत्वय्यवहारः। व्यञ्चस्थ जीवके ज्ञान-दर्शनकी अपेक्षासे अशुद्धसद्वयूत शब्दसे वाच्य उपचरित सद्वयूत व्यवहार है।

#### ४. इस नयके कारण व प्रयोजन

पं. घः /पूः /५४४-५४५ हेतुः स्वरूपिसिद्धि विना न परिसिद्धरप्रमाणस्वात् ।
तदिप च शक्तिविशेषाद्दद्वयिवशेषे यथा प्रमाणं स्यात् १५४४। अर्थो
होयहायकसंकरदोषभ्रमक्षयो यदि वा । अविनाभावात् सार्ध्य सामान्यं साधको विशेषः स्यात् १६४६। = स्वरूप सिद्धिके विना पर-की सिद्धि नहीं हो सकती, नयों कि वह स्व निरपेक्ष पर अप्रमाणभूत है । तथा प्रमाण स्वयं भी स्वपर व्यवसायात्मक शक्तिविशेषके कारण द्रव्य विशेषके विषयमें प्रवृत्त होता है, यही इस नयकी प्रवृत्तिमें हेतु है १५४४। होय झायक भाव द्वारा सम्भव संकरदोषके भ्रमको दूर करना, तथा अविनाभावरूपसे स्थित वस्तुके सामान्य व विशेष अंशों में परस्पर साध्य साधनपनेकी सिद्धि करना इसका प्रयोजन है १५४६।

## ४. असद्भूत ब्यवहार सामान्य निर्देश

#### १. लक्षण व उदाहरण

- आ, प./१० भिन्तवस्तुविषयोऽसङ्भूतव्यवहार. । = भिन्न वस्तुको विषय करनेवाला असङ्भूत व्यवहारनय है। (न.च./श्रुत/२६); (और भी दे० नय∨/४/१ व २)
- न, च. व./१२३-२२६ अण्णेसि अण्णगुणो भणइ असन्भूद तिविह ते दोवि। सज्जाइ इयर मिस्सो णायव्वो तिविहभेयजुदो १२२३। = अन्य द्रव्यके अन्य गुण कहना असद्दभूत व्यवहारनय है। वह तीन प्रकारका है — स्वजाति, विजाति, और मिश्र। ये तीनों भी द्रव्य गुण व पर्यायमें परस्पर उपचार होनेमें तीन तीन प्रकारके हो जाते हैं। (विशेष दे० उपचार/६)।
- न. च. वृ./११३,३२० मण वयण काय ईिंदय आण्ण्पाणाउगं च जं जीवे। तमसन्ध्रुओ भणिद हु ववहारो लीयमज्भम्मि ।११३। णेयं खु जस्थ णाणं सह्येयं जं दंसणं भणियं। चिर्यं खलु चारितं णायव्वं तं असन्ध्रुवं।३२०। —मन, वचन, काय, इन्द्रिय, आनप्राण और आयु ये जो दश प्रकारके प्राण जीवके हैं, ऐसा असहभूत व्यवहारन्य कहता है।११३। होयको ज्ञान कहना जैसे घटज्ञान, श्रद्धे यको दर्शन कहना, जैसे देव गुरु शास्त्रकी श्रद्धा सम्यग्दर्शन है, आचरण करने योग्यको चारित्र कहते हैं जैसे हिंसा आदिका त्याग चारित्र है; यह सब कथन असहभूतव्यवहार जानना चाहिए।३२०।
- आ. प./ असहभूतव्यवहारेण कर्म नोकर्मणोरिप चेतनस्वभावः । ... जीवस्याप्यसङ्भूतव्यवहारेण मूर्त्तस्वभावः ... असङ्भूतव्यवहारेणाप्युप-चारेणामूर्तर्वं ! ... असङ्भूतव्यवहारेण उपचरितस्वभावः । -- असङ्भूत व्यवहारसे कर्म व नोकर्म भी चेतनस्वभावी है, जीवका भी मूर्त स्वभाव है, और पृद्दगतका स्वभाव अमूर्त व उपचरित हैं !
- पं, का./ता. वृ./१/४/२१ नमो जिनेभ्यः इति वचनारमकद्रव्यनमस्कः-रोऽप्यसद्वभूतव्यवहारनयेन। -- 'जिनेन्द्रभगवात्को नमस्कार हो ऐसा वचनारमक द्रव्य नमस्कार भी असद्वभूतव्यवहारनयसे होता है।
- प्र, सा./ता. व./१८६/२५३/१९ द्रव्यकर्माण्यारमः करोति भुङ्क्ते चेरय-शुद्धद्रव्यनिरूपणारमकासद्दभूतव्यवहारनयो भण्यते । न्यातमा द्रव्य-कर्मको करता है और उनको भोगता है, ऐसा जा अशुद्ध द्रव्यका निरूपण, उसरूप असद्दभूत व्यवहारनय कहा जाता है। (विशेष देव आगे उपचरित व अनुपचरित असद्दभूत व्यवहार नयके उदाहरण)
- पं, घ /पू /१२१-१३० अपि चासइभूतादिव्यवहारान्तो नयश्च भवति यथा। अन्यद्रव्यस्य गुणाः संजायन्ते नलात्तदन्यत्र ।१२६। स यथा वर्णादिमतो मूर्तद्रव्यस्य कर्म किल मूर्तम् । सरसंयोगत्वादिह मूर्ताः क्रोधादयोऽपि जीवभवाः ।१३०। — जिसके कारण अन्य द्रव्यके गुण नलपूर्वक अर्थात् उपचारसे अन्य द्रव्यके कहे जाते है, वह असइभूत व्यवहारनय है ।१२६। जैसे कि वर्णादिमान मूर्तद्रव्यके जो मूर्तकर्म है, उनके संयोगको देखकर, जीवमें उत्पन्न होनेवाले क्रोधादि भाव भी मूर्त कह दिये जाते हैं ।१३०।

#### २. इस नयके कारण व प्रयोजन

पं. ध,/पू./५३१-५३२ कारणमन्तर्नीना द्रव्यस्य विभावभावशक्तिः स्यात् । सा भवति सहज-सिद्धा केवलिमह जीवपुद्दगलयोः ।५३१। फलमागन्तुकभावादुपाधिमात्रं विहाय यावदिह । शेषस्तच्छुद्धगुण स्यादिति मत्वा सुदृष्टिरिह कश्चित् ।५३२। = इस नयमें कारण वह वैभाविकी शक्ति है, जो जीव पुद्दगलद्रव्यमें अन्तर्जीन रहती है (और जिसके कारण वे परस्परमें वन्धको प्राप्त होते हुए संयोगी द्रव्योंका निर्माण करते है।) ।५३१। और इस नयको माननेका फल यह है कि क्रोधादि विकारी भावोको परका जानकर, उपाधि मात्रको छोडकर, शेष जीवके शुद्धगुणोंको स्वीकार करता हुआ कोई जीव सम्यग्दृष्टि हो सकता है ।५३२। (और भी दे० उपचार/४/६)

### ३. असद्भूत व्यवहारनयके मेद

आ, पः/१० असङ्भूतव्यवहारो द्विविधः उपचरितानुपचरितभेदात्। --असङ्भूत व्यवहारनय दो प्रकार है--उपचरित असङ्भूत और अनुपचरित असङ्भूतः। (न. चः/भूत/२४); (पं. धः/पू./४३४)।

दै॰ उपचार—(असइभूत नामके उपनयके स्वजाति, विजाति आदि २० भेट)

## ५. अनुपचरित असद्भूत निर्देश

### रै. भिन्न द्रव्योंमें अमेदकी अपेक्षा रुक्षण व उदाहरण

- आ- प्र./१० संश्लेषसहितवस्तुर्सनन्धविषयोऽनुप्परितासहभूतव्यवहारो यथा जीवस्य शरीरिमिति । = संश्लेष सहित वस्तुओं के सम्बन्धको विषय करनेवाला अनुप्परित असहभूत व्यवहार नय है। जैसे— 'जीवका शरीर है' ऐसा कहना। (न. प्र./भूत/पृ. २६)
- नि, सा, ता, वृ. ११८ आसन्त्रतानुपचरितासद्दंभूतव्यवहारनयाद्दं द्रव्यकर्मणां कर्ता तत्फलरूपाणां सुखदु.खानां भोक्ता च अनुपचरितासद्दंभूतव्यवहारेण नोकर्मणां कर्ता। = आत्मा निकटवर्ती अनुपचरित असद्दंभूत व्यवहारेनयसे द्रव्यकर्मीका कर्ता और उसके फलरूप सुख-दु'खंका भोक्ता है तथा नोकर्म अर्थात हारीरका भी कर्ता है। (स. मा. /सा. वृ /२२ की प्रक्षेपक गाथाकी टीका/४६/२१); (पं. का / ता. वृ /२७/६०/२१); (इ. सं. /टी. /- १२१/४; ६/२३/४)।
- पं. का./ता. वृ./२०/६०/१६ अनुपचरितासइभूतव्यवहारेण द्रव्यप्राणेश्च यथासंभवं जीवति जीविष्यति जीवितपूर्वश्चेति जीवो । = अनुप• चरित्त असइभूत व्यवहारनयसे यथा सम्भव द्रव्यप्राणोंके द्वारा जीता है, जीवेगा, और पहले जीता था, इसलिए आत्मा जीव कहलाता है । (द्र सं /दी./३/११/६); (न. च. वृ./१९३)
- पं. का./ता. वृ./४८/१०६/१४ जीवस्यौदियकादिभावचतुष्टयमनुपचरिता-सद्दभूतव्यवहारेण द्रवैयकर्मकृतामिति । च्याविके औदियक आदि चार भाव अनुपचरित असद्दभूत व्यवहारनयसे कर्मकृत है ।
- प्र. सा,/ता. वृ/परि./३६६/११ अनुपचित्तसङ्भूतव्यवहारनयेन द्वयणुकादिस्कन्धसंरलेषसन्नधस्थितपरमाणुवदौदारिकशरीरे वीतरागसर्वज्ञवद्वा विविक्षित केपेहस्थितम् । अनुपचरित असङ्भूत व्यवहारनयसे, द्वि अणुक आदि स्कन्धोर्मे संरलेषसम्बन्धरूपसे स्थित परमाणुकी भौति अथवा बीतराग सर्वज्ञकी भाँति, यह आत्मा औदारिक आदि शरीरोमेंसे किस्रो एक विवक्षित शरीरमें स्थित है।
  (प. प्र./टी./१/२१/३३/१)।
- द्र. मं,/टो /७/२०/१ अनुपचरितारुइभूतव्यवहारान्मूर्तो । = अनुपचरित असङ्भूत व्यवहारनयसे यह जीव मूर्त है । (पं.का /ता.वृ /२७/४७/३)।
- प, प्र./टी./७/१३/२ अनुपचरितासद्वभूतव्यवहारसंबन्धः द्रव्यकर्मतः नोकर्मरहितम् ।
- प, प्र./टो,/१/१/६/८ द्रव्यकर्मदहनमनुपचरितासद्वभृतव्यवहारनयेन ।
- प प्र./टी./१/१४/२१/१७ अनुपचरितासहभूतव्यवहारनयेन देहादभिन्मैं।
  --अनुपचरित असदभूत व्यवहारनयसे जीव द्रव्यकर्म व नोकर्मसे
  रहित है, द्रव्यकर्माका दहन करनेवाला है, देहसे अभिन्न है।
- और भी देखो नय/V/8/2/3—( व्यवहार सामान्यके उदाहरण )।
  - २. विभाव भावकी अपेक्षा लक्षण व उदाहरण
- पं. धः /पू / १४६ अपि वासद्वभृतो यो इनुपचरिताख्यो नयः स भवति यथा। कोधाद्या जीवस्य हि विवक्षिताश्चेदबुद्धिभवा । = अनुपचरित असद्वभूत व्यवहारनय, अबुद्धि पूर्वक होनेवाले क्रोधादिक विभाव-भावोको जीवका कहता है।

#### ३. इस नयका कारण व प्रयोजन

पं, ध./पू./१४७-१४८ कारणिमह यस्य सतो या शक्तिः स्याद्विभावभाव-मयी । उपयोगदशाविष्टा सा शक्तिः स्यात्तदाप्यनन्यमयी ११४७।

### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

फनमागन्तुकभावा स्वपरिनिमत्ता भवन्ति यावन्तः । क्षणिकत्वान्ता-देया इति बुद्धिः स्यादनारमधर्मस्वात् । १४८। = इस नयकी प्रवृत्तिमें कारण यह है कि उपयोगात्मक दशामें जीवकी वैभाविक शक्ति उसके साथ अनन्यमयरूपसे प्रतीत होती है । १४७। और इसका फल यह है कि शणिक होनेके कारण स्व-पर्निमित्तक सर्व ही आगन्तुक भावोंमें जीवकी हेय बुद्धि हो जाती है । १४८।

## ६. उपचरित असद्भृत ब्यवहार निर्देश

#### १. भिन्न द्रव्योंमें अमेदको अपेक्षा रुक्षण व उदाहरण

- आ. प./१० संश्लेषंरहितवस्तुसंबन्धविषय उपचरितासङ्भूतव्यवहारो यथा—देवदत्तस्य धनमिति । = संश्लेष रहित वस्तुओं के सम्बन्धको विषय करनेवाला उपचरित असङ्भूत व्यवहारनय है। जैसे—देवदत्त-का धन ऐसा कहना। (न. च./शृत/२४)।
- आ. प्राप्त असद्भूतव्यवहार एवोपचारः । उपचारादम्युपचारं यः करोति स उपचरितासद्भूतव्यवहारः । = असद्भूत व्यवहार ही उपचार है । जपचारका भी जो उपचार करता है वह उपचरित असद्भूत व्यवहार-नय है । (न, च./शृत/२६) (विशेष दे, उपचार)।
- नि. सा /ता, वृ./१८/उपचित्तिसद्भूतव्यवहारेण घटपटशकटादीनां कर्ता । = उपचरित असङ्भूत व्यवहारनयसे आत्मा घट, पट, रथ आदिका कर्ता है। (इ. सं./टी./८/१४।
- प्र. सा /ता- वृ./परि /३६१/१३ उपचरितासहभूतव्यवहारतयेन काष्ठा-सनाय पिवष्टदेवदत्त वरसम्बद्धारणस्थितवीतरागसर्व इवद्वा विविधि-तैकग्रामगृहादिस्थितम् । —उपचरित असहभूत व्यवहारतयसे यह आत्मा, काष्ठ, आसन आदिपर बैठे हुए देवदत्तकी भौति, अथवा समयदारणमें स्थित वीतराग सर्व इकी भौति, विविधित किसी एक ग्राम या घर आदिमें स्थित है।
- द्र. सं./टी /११/५७/१० उपचरितासङ्भूतव्यवहारेण मोक्षशिलायां तिष्ठ-न्तीति भण्यते ।
- द्र. सं,/टी:/१/२३/३ उपचरितासङ्भूतव्यवहारेणेष्टानिष्टपञ्चेन्द्रियविषय-जनितसुखदुःखं भुडक्तें।
- द्र.सं./टी./४६/११६६/११ योऽसी बहिर्विषये पञ्चे न्द्रियविषयादिपरित्यागः स उपचरितासद्वभूतव्यवहारेण । = उपचरित असद्वभूतः व्यवहारनयसे सिद्ध जीव मोक्षशिलापर तिष्ठते हैं। जीव इष्टानिष्ट पंचेन्द्रियोंके विषयोंसे उत्पन्न सुखदुखको भोगता है। बाह्यतिषयों — पंचेन्द्रियके विषयोंका त्याग कहना भी उपचरित असद्वभूत व्यवहारनयसे है।

#### २. विभाव भावींकी अपेक्षा रुक्षण व उदाहरण

पं.धः/पूः/१४६ उपचरितोऽसद्भूतो व्यवहाराख्यो नयः स भवति यथा । क्रोधाद्याः औदयिकाश्चेदबुद्धिजा विवश्याः स्युः ।१४६। == उपचरित असद्भूत व्यवहारनयसे बुद्धिपूर्वक होनेवाले क्रोधादि विभावभाव भी जीवके कहे जाते हैं।

#### ३. १स नयका कारण व प्रयोजन

पं.ध /पू /११०-१११ बीजं विभावभावाः स्वपरोभयहेतवस्तथा नियमात । सत्यपि शक्तिविशेषे न परिनि मित्ताद्विना भवन्ति यतः ।११०। तत्फल-भिवनाभावात्साध्यं तदबुद्धिपूर्वका भावाः । तत्सन्तामात्रं प्रति साधन-मिह बुद्धिपूर्वका भावाः ।१११। = उपचरित असद्भूत व्यवहारनयकी प्रवृत्ति में कारण यह है कि उक्त क्रोधादिकरूप विभावभाव नियमसे स्व व पर दोनोंके निमित्तसे होते हैं; वयों कि शक्तिविशेषके रहनेपर भी वे बिन् निमित्तके नहीं हो सकते १११०। और इस नयका फल यह है कि बुद्धिपूर्वकके क्रोधादि भावोंके साधनसे अबुद्धिपूर्वकके क्रोधादिभावोंकी सत्ता भी साध्य हो जाती है, अर्थात् सिद्ध हो जाती है।

## ६. व्यवहार नयको कथंचित् गौणता

## १. व्यवहारनय असत्यार्थं है तथा इसका हेतु

- स सा /मू /११ ववहारोऽभूयस्थो। च्च्च्यवहारनय अभूतार्थ है। (न.च/ श्रुत/३०)।
- आप्त मी-/४६ संवृत्तिरचेनमृषैवैषा परमार्थविपर्ययात् ।४६। संवृत्ति अर्थात् व्यवहार प्रवृत्तिरूप उपचार मिध्या है। वयौंकि पह परमार्थ-से विपरोत है।
- ध, १/१,१,३%/२६३/८ अथवा नेदं व्याख्यानं समीचीनं । = (द्रब्ये-न्द्रियोके सहभावकी अपेक्षा केवलीको पंचेन्द्रिय कहने रूप व्यवहार-नयके) उक्त व्याख्यानको ठीक नहीं समभना ।
- नः च /शुत/२६-३० योऽसौ भेदोपचारलक्षणोऽर्थः सोऽपरमार्थः। अमेदानुपचारस्यार्थस्यापरमार्थस्वादः । व्यवहारोऽपरमार्थपतिपादकस्वादभूतार्थः। = जो यह भेद और उपचार लक्षणवाला पदार्थ है, सो अपरमार्थ हैं: क्योंकि, अभेद व अनुपचाररूप पदार्थको ही परमार्थपना
  है। व्यवहार नय उस अपरमार्थ पदार्थका प्रतिपादक होनेसे अभूतार्थहै। (पं. घ./पू./४२२)।
- पं. धः/पूः/६ं११.६ं३१ ननु च व्यवहारनयो भवति स सर्वोऽपि कथमभूतार्थः। गुणपर्ययवद्गद्भव्यं यथोपदेशात्तथानुभृतेश्च ।६३१। तदसत्
  गुणोऽस्ति यतो न द्रव्यं नोभयं न तद्योगः। केवलमद्वेनं सद्ग भवतु
  गुणो वा तदेव सद्गद्भव्य ।६३१। पश्च स्व ही व्यवहारनयको अभ्तार्थं नयों कहते हो न्यों किद्मव्य जैसे व्यवहारोपदेशसे गुणपर्यायवाला
  कहा जाता है, वैसा ही अनुभवसे ही गुणपर्यायवाला प्रतित होता है!
  ।६३१। उत्तर निश्चय करके वह 'सत' न गुण, न द्रव्य है, न उभय
  है और न उन दोनोंका योग है किन्तु केवल अद्वेत सत् है। उसी
  सत्तको चाहे गुण मान लो अथवा द्रव्य मान लो, परन्तु वह भिन्न
  नहीं है।६३१।
- पं. का./पं. हेमराज/४५ लोक व्यवहारसे कुछ वस्तुका स्वरूप सधता नहीं।
- मो. मा प्र /७/३६६/८ व्यवहारनय स्वद्रव्य परद्रव्यकौँ वा तिनके भाव-निकौ वा कारणकार्यादिककौं काहूकौ काहूविषै मिलाय निरूपण करें है। सो ऐसे श्रद्धानते मिथ्यादव है। ताती याका त्याग करना।
- मो, मा, प्र./७/४०७/२ करणानुयोगिवषै भी कहीं उपवेशकी मुख्यता जिये उपदेश हो है, ताकी सर्वथा तैसे ही न मानना।

## २. व्यवहारनथ उपचार मात्र है

- स. सा,/म्./१४ जीविमह हेदुभूदर्मधस्स दु पस्सिद्रूण परिणासं । जीवेण करं कम्मं मण्णदि उत्यारमत्तेण । जीवको निमित्तह्म होनेसे कर्म-बन्धका परिणाम होता है। उसे देखकर, 'जीवने कर्म किये हैं' वह उपचार मात्रसे कहा जाना है। (स. सा/आ./१०७)।
- स्या. म./२८/३१२/६ पर उद्गधृत— तथा च माचकमुख्यः" लौकिक समउपचारप्रायो विस्तृतार्थो व्यवहार । = वाचकमुख श्री उमा-स्वामीने (तत्त्वार्थाघिगमभाष्य/१/३१ में ) कहा है, कि लोक व्यव-हारके अनुसार तथा उपचारप्राय विस्तृत व्याख्यानको उपचार कहते हैं।
- न, दी /१/\$१४/१२ चक्षुषा प्रमीयत इत्यादिव्यवहारे पुनरुपचारः शर-णम् । = 'ऑलिंसे जानते हैं' इत्यादि व्यवहार तो उपचारसे प्रवृक्ष होता है।
- पं. घ./पू./५२१ पर्यायार्थिक नय इति वा व्यवहार एव नामेति । एकार्थी यस्मादिह सर्वोऽप्युपचारमात्र स्यात् ।६२१। —पर्यायार्थिक नय और व्यवहारनय दोनों हो एकार्थवाची हैं, क्योंकि सकल व्यवहार उपचार मात्र होता है।
- पं. ध./उ./११३ तत्राहैतेSपि यहहैतं तहिष्ठधाप्यौपचारिकस् । तत्राधं स्वांशसंकल्पश्चेत्सोपाधि हितीयकस् । ऋष्ठहैतमं दो प्रकारसे हैत

किया जाता है—पहिला तो अभेद द्रव्यमें गुण गुणी रूप अंश या भेद कल्पनाके द्वारा तथा दूसरा सोपाधिक अर्थात भिन्न द्रव्यों में अभेद-रूप। ये दोनों हो द्वेत औपचारिक हैं।

और भी देखो उपचार/६ (उपचार कोई पृथक् नम्र नहीं है। व्यवहारका

नाम ही उपचार है )।

मो. मा. प्र./७/३६६/३ उपचार निरूपण सो व्यवहार। (मो. मा. प्र/ ७/३६६/११);

## ३. व्यवहारनय व्यमिचारी है

स. सा./पं, जयचन्द/१२/क. ६ व्यवहारनय जहाँ आरमाको अनेक भेद-खप कहकर सम्यादर्शनको अनेक भेदरूप कहता है, वहाँ व्यभिचार दोष आता है, नियम नहीं रहता।

और भी देखो नय/V/प/२ व्यभिचारी होनेके कारण व्यवहारनय निषिद्ध े है ।

## ४. व्यवहारनय छौकिक रूढ़ि है

स, सा./आ,/प्र कुलाल' कलशं करोत्यनुभवति चेति लोकानामनादि-रूढोऽस्ति तावद्वय्यवहार'। --- कुम्हार कलशको बनाता है तथा भोगता है ऐसा लोगोंका अनादिसे प्रसिद्ध व्यवहार है।

वं. घः/पूः/१६७ अस्ति व्यवहारः किल लोकानामयमलव्धबुद्धिरवात् । योऽयं मनुजादिवपुर्भवित सजीवस्ततोऽण्यनन्यत्वात् । = अलव्धबुद्धि होनेके कारण लोगोंका यह व्यवहार होता है, कि जो ये मनुष्यादिका शरीर है, वह जीव है। (पं. घः/छ /१६३)।

और भो देखो नयV/४/२/७में.स.म-(व्यवहार लोकानुसार प्रवर्त सा है)।

### ५. व्यवहारनय अध्यवसान है

स. सा./आ./२७२ निश्चयनयेन पराश्रितं सनस्तमध्यवसानं बन्धहेतुत्वे
मुमुक्षोः प्रतिषेधयता व्यवहारनय एव किल प्रतिषिद्धः, तस्यापि पराश्रितरवाविशेषाद् । — षन्धका हेतु होनेके कारण, मुमुक्षु जनोंको को
नेश्चयनयके द्वारा पराश्रित समस्त अध्यवसानका त्याग करनेको
कहा गया है, सो उससे वास्तवमें व्यवहारनयका ही निषेध कराया
है; क्योंकि, (अध्यवसान की भाँति) व्यवहारनयके भी पराश्रितता
समान ही है।

## ६. व्यवहारनय कथन मात्र है

स.सा./मू./गा. बवहारेणुबदिस्सइ णाणिस्स चरितदंसणं णाणं। णवि णाणं ण चरित्तं ण दंसणं जाणगो सुद्धो ।७। पंथे सुस्सतं पिस्सदूण लोगा भणंति ववहारी । सुस्सदि एसी पंथो ण य पंथो सुस्सदे कोई ।६०। तहः जीवस्स एस वण्णो जिणेहि ववहारदो उत्तो ।६१। — ज्ञानीके चारित्र है, दर्शन है, ज्ञान है, ऐसा व्यवहारसे कहा जाता है। निश्चय-से तो न ज्ञान है, न दर्शन है और न चारित्र है ।७। मार्गमें जाते हुए पिश्कको लुटता देखकर ही व्यवहारी जन ऐसा कहते हैं कि यह मार्ग लुटता है। वास्तवमें मार्ग तो कोई लुटता नहीं है ।६०। (इसी प्रकार जीवमें कर्म नोकर्मोंके वर्णादिका संयोग वेखकर) जिनेन्द्र भगवान्ने व्यवहारनयसे ऐसा कह दिया है कि यह वर्ण (तथा देहके संस्थान आदि) जीवके हैं ।६१।

सः सा./आ./४१४ द्विविधं द्रव्यलिङ्गं भवति मोक्षमार्गं इति प्ररूपण-प्रकारः, स केवलं व्यवहार एव न परमार्थः। = श्रावक व श्रमणके लिंग-के भेदसे दो प्रकारका मोक्षमार्ग होता है, यह केवल प्ररूपण करनेका प्रकार या विधि है। वह केवल व्यवहार ही है, परमार्थ नहीं।

## ७. य्यवहारनय साधकतम नहीं है

प्र. सा./त. प्र./१८६ निश्चयनय एवं साधकतमो न पुनरशुद्धधोतको व्यवहारनयः। — निश्चयनय ही साधकतम है, अशुद्धका बोतन करनेवासा व्यवहारनय मही।

रेखो नय/V/६/१( ब्यवहारनयसे परमार्थवस्तुकी सिद्धि नहीं होती )।

# ८. व्यवहारनय सिद्धान्त विरुद्ध है तथा नयामास है

पं. घ /पू /श्लोक नं० ननु चासइभू तादिर्भवति स यत्रेत्यतद्वगणारोप. । दृष्टान्तादिष च यथा जीवो वर्णदिमानिहास्त्वित चेत्।१४२। सन्न यतो न नयास्ते किन्तु नयाभाससंज्ञकाः सन्ति । स्वयमप्यतद्भगुण-त्वादव्यवहाराविशेषतो न्यायात् ।५५३। सोऽयं व्यवहारः स्याद-व्यवहारो यथापसिद्धान्तात् । अप्यपसिद्धान्तस्वं नासिद्धं स्यादनेक-धमित्वात ।१६८। अथ चेद्धटकर्तासौ घटकारो जनपदोक्तिलेशोऽ-यम् । दुर्वारो भवतु तदा का नो हानिर्यदा नयाभासः ।४७१। = प्रश्न--दूसरी वस्तुके गुणोको दूसरी वस्तुमें आरोपित करनेको असङ्गृत वर्णादिमान कहना १ । १ १ रे। उत्तर — यह कहना ठीक नहीं है, क्यों कि स्वयं अतङ्गुण होनेसे, न्यायानुसार अव्यवहारके साथ कोई भी विशेषता न रखनेके कारण, वे नय नहीं हैं, किन्तु नयाभास संज्ञक है ।५५३) ऐसा व्यवहार क्योंकि सिद्धान्त विरुद्ध है, इसलिए अन्यव-हार है। इसका अपसिद्धान्तपना भी असिद्ध नहीं है, क्यों कि यहाँ उपरोक्त दृष्टान्तमें जीव व शरीर ये दो भिन्न-भिन्न धर्मी हैं पर इन्हें एक कहा जा रहा है। ४६०। प्रथन — कुम्भकार घड़ेका कर्ता है, ऐसा जो लोकब्यवहार है वह दुर्निवार हो जायेगा आर्थात् उसका लोप हो जायेगा १ १५७१। उत्तर-दुर्निवार होता [है तो होओ, इसमें हमारी क्या हानि है; क्यों कि वह लोकव्यवहार तो नया-भास है । (५७६)

## 🤏 व्यवहारनयका विषय सदा गौण होता है

स.सि./४/२२/२१२/४ अध्यारोप्यमाणः कालव्यपदेशस्तद्व्यपदेशनाम-सस्य कालस्यास्तित्वं गमयति । कृतः, गौणस्य मुख्यापेक्षत्वास । —(ओदनपाक काल इत्यादि सपसे) जो काल संज्ञाका अध्यारोप होता है, वह उस संज्ञाके निमित्तभूत मुख्यकालके अस्तित्वका ज्ञान कराता है; क्योंकि गौण व्यवहार मुख्यकी अपेक्षा रखता है।

ध.४/१,५,१४६/४०३/३ के वि आइरिया ... कच्जे कारणोवयारमवर्त विय नादरहिदीए चेय कम्मदिदिसण्णिमिच्छंति, तन्न घटते, 'गौणमुख्य-योर्मुख्ये संप्रत्यय' इति न्यायात् । —िकतने ही आचार्य कार्यमें कारणका उपचारका अवलम्बन करके बादरस्थितिकी ही 'कर्म-स्थिति' यह संज्ञा मानते हैं; किन्तु यह कथन घटित नहीं होता है; क्योंकि, 'गौण और मुख्यमें विवाद होनेपर मुख्यमें ही संप्रत्यय होता है' ऐसा न्याय है।

न, दी./२/६१२/३४ इदं चामुरुयप्रत्यक्षम् उपचारसिद्धत्वात । बस्तुतस्तु परोक्षमेव मितज्ञानत्वात् । =यह सांव्यवहारिक प्रत्यक्ष अमुख्य अर्थात् गीण प्रत्यक्ष है; क्योंकि उपचारसे ही इसके प्रत्यक्षपनेकी सिद्धि है। बस्तुतः तो यह परोक्ष ही है; क्योंकि यह मितज्ञानस्त्रप है। (जिसे इन्द्रिय व बाह्यपदार्थ सापेक्ष होनेके कारण परोक्ष कहा गया है।)

न.ही. [३/६३०/७६ परोपदेशवाक्यमेव परार्थानुमानमिति केचिद; त एवं प्रष्टवयाः; तिर्क मुख्यानुमानम्। अथ गौणानुमानम् । इति, न तावन्मुख्यानुमानम् वाक्यस्याज्ञानस्परवात् । गौणानुमानं तद्वाक्य-मिति त्वनुमन्यामहे, तत्कारणे तद्वचपदेशोपपत्तेरायुष्ट् तिमित्यादि-वत् । = '(पंचावयव समवेत ) परोपदेश वाक्य ही परार्थानुमान है', ऐसा किन्हीं (नैयाध्यकों) का कहना है। पर उनका यह कहना ठीक नहीं है। हम उनसे यह पूछते हैं वह वाक्य मुख्य अनुमान है या कि गौण अनुमान है। मुख्य तो वह हो नहीं सकता; क्योंकि वाक्य अज्ञानस्प है। यदि उसे गौण कहते हो तो, हमें स्वीकार है; क्योंकि ज्ञानस्प मुख्य अनुमानके कारण ही उसमें (उपचार या व्यवहारसे) यह व्यपदेश हो सकता है। जीसे 'घी आयु है' ऐसा व्यपदेश होता है। प्रमाणमीमांसा (सिंवी प्रन्थमाला कलकत्ता/ २/१/२)।

और भी देव नय/V/१/२/३ ( निश्चय मुख्य है और व्यवहार गौण )।

### १०. शुद्ध दृष्टिमें स्यवहारको स्थान नहीं

नि,सा,ता.वृ./४०/क ७१ प्रापेव शुद्धता येषां सुधियां कुधियामपि । नयेन केनचित्तेषां भिदां कामपि वेद्दम्यहम् ।७१। = सुबुद्धि हो या कुबुद्धि अर्थात् सम्यग्द्रष्टि हो या मिथ्यादृष्टि, सबमे ही जब शुद्धता पहले ही से विद्यमान है. तब उनमे कुछ भी भेद मै किस नयसे कहा ।

## १९. व्यवहारनयका विषय निष्फळ है

स. सा./आ./२६६ यदेतदध्यवसानं तत्सर्वमि परभावस्य परिस्मन्नव्याप्रियमाणत्वेन स्वार्थिकियाकारित्वाभावात् खबुसुमं छुनामीत्यध्यवसानविन्यथ्यारूपं केवलमात्मनोऽनर्थायेव । = (मै पर जीवोको
सुखो दुखी करता हूँ) इत्यादि जो यह अध्यवसान है वह सभी
मिथ्या है, क्योंकि परभावकाः परमें व्यापार न होनेसे स्वार्थिकियाकारीपन नहीं है, परभाव परमें प्रवेश नहीं करता। जिस प्रकार
कि 'मै आकाशके फूल तोडता हूँ' ऐसा कहना मिथ्या है तथा अपने
अनर्थके लिए है, परका कुछ भी करनेवाला नहीं।

पं. धः/उः/५६३-५६४ तद्यथा लौकिकी रूढिरस्ति नानाविकव्यसात्।
निःसारैराश्चिता पुम्भिरथानिष्ठफलप्रदा ।५६३। अफलानिष्ठफला
हेतुश्चन्या योगापहारिणी । दुस्त्याज्या लौकिकी रूढि केश्चिद्वदुष्कर्मपाकतः ।५६४। अभिक विकल्पोबाली यह लौकिक रूढि है
और वह निस्सार पुरुषो द्वारा आश्वित है तथा अनिष्ठ फलको देनेवाली है।६६३। यह लौकिकी रूढि निष्फल है, दुष्फल है, युक्तिरहित है, अन्वर्थ अर्थसे असम्बद्ध है, मिथ्याकर्मके उदयमे होती है
तथा किन्होंके द्वारा दुस्लाज्य है।६६४। (पं.धः/पूः/५६३)।

### १२, ज्यवहारनयका आश्रय मिथ्यात्व है

स सा./आ./४१४ छे व्यवहारमेव परमार्थ बुद्धशा चेतयन्ते ते समयसारमेव न सचेतयन्ते । ऋजो व्यवहारको ही,परमार्थ बुद्धिसे अनुभव करते है, वे समयसारका ही अनुभव नहीं करते । (पु.सि.ज./६) ।

प्र. सा./त. प्र./१४ ते खळूच्छ लितनिर्गर्लेकान्त्रहृष्ट्यो मनुष्य एवाहमेष गम्नुष्यव्यवहारमाश्रिय्य रज्यन्तो द्विषन्तश्च परद्रव्येण कर्मणा सङ्गतस्वात्परसमया जायन्ते। =वे जिनकी निर्गल एकान्त दृष्टि उछलती है, ऐसे, 'यह मैं मनुष्य ही हूँ', ऐसे मनुष्य-व्यवहारका आश्य करके रागी होषी होते हुए परद्रव्यरूप कर्मके साथ संगतताके कारण वास्तवमें परसमय होते हैं।

प्र. सा./त, प्र /१६० यो हि नाम शुद्ध द्वव्य निरूपणारमक निरुष्य यस्य निर्पेक्षोऽशुद्ध द्वव्य निरूपणारमक व्यवहार न्योपण नित्र मोहः सन् ...पर द्वव्य ममत्वं न जहाति स खलुः उन्मार्गमेव प्रतिपद्धते। को आरमा शुद्ध द्वव्यके निरूपणस्व रूप निश्चयन्य से निर्पेक्ष रहकर अशुद्ध द्वव्यके निरूपणस्व रूप विश्वयन्य से निरूप प्रहेकर अशुद्ध द्वव्यके निरूपणस्व रूप व्यवहार नय से जिसे मोह उत्पन्न हुआ है, ऐसा वर्तता दुआ, परद्वव्य में ममत्व नहीं छोडता है वह आत्मा वास्तव में उन्मार्ग का ही आश्रय लेता है।

पं. भ./पू./६२८ व्यवहारः किल मिथ्या स्वयमपि मिथ्योपदेशकश्च यत । प्रतिषेध्यस्तस्मादिह मिथ्यादृष्टिस्तद्र्यदृष्टिश्च । —स्वयमेय मिथ्या अर्थका उपदेश करनेवाला होनेके कारण व्यवहारनय निश्चय करके मिथ्या है। तथा इसके अर्थपर दृष्टि रखनेवाला मिथ्यादृष्टि है। इसलिए यह नय हेय है।

दे॰ कर्ता/३ (एक द्रव्यको दूसरेका कर्ता कहना मिथ्या है)।
कारक/४ (एक द्रव्यको दूसरेका बताना मिथ्या है)।
कारण/III/२/१२ (कार्यको सर्वथा निमित्ताधीन कहना मिथ्या है)।
दे॰ नय/V/३/३ (निश्चयनयका आध्य करनेवाले ही सम्यग्दृष्टि होते
हैं, व्यवहारका आध्य करनेवाले नहीं।)

## १३. ब्यवहारनय हेय है

मो. पा./मू./३२ इय जाणिजण जोई ववहारं चयइ सम्बहा सन्वं । = (जो व्यवहारमें जागता है सो आत्माके कार्यमें सोता है । गा. ३१) ऐसा जानकर योगी व्यवहारको सर्व प्रकार छोडता है ।३२।

प्र. सा./त. प्र./१४५ प्राणचतुष्काभिसंबन्धत्वं व्यवहारजीवत्वहेतुर्विभ-क्तव्योऽस्ति । = इस व्यवहार जीवत्वकी कारणस्त्र जो चार प्राणोंकी संयुक्तता है, उससे जीवको भिन्न करना चाहिए ।

स.सा./आ./११ अतः प्रत्यगारमदिशिभिव्यवहारनयो नानुसर्तव्यः।
अतः कर्मीसे भिन्न शुद्धारमाको देखनेवालोको व्यवहारनय अनुसरण
करने योग्य नही है।

प्र. सा./ता वृ./१८१/१५३/१२ इदं नयद्वय दाबदस्ति । किन्त्वत्र निश्चय-नय उपादेय; न चासद्वध्वतव्यवहारः । = यद्यपि नय दो है, किन्तु यहाँ निश्चयनय उपादेय है, असद्वध्वत व्यवहारनय नहीं । (पं. घ./पू./६३०)

और भी दे॰ अभे नय/V/१/२(दोनों नयोंके समन्वयमें इस नयका कथ चित् हैयपना)।

और भी दे० आगे नय/V/८ (इस नयको हेय कहनेका कारण व प्रयोजन)

# ७. व्यवहारनयको कथंचित् प्रधानता ३. व्यवहारनय सर्वथा निविद्ध नहीं है

ध. १/१,१,३०/२३०/४ प्रमाणाभावे वचनाभावतः सकलव्यवहारोच्छित्ति-प्रसङ्गात । अस्तु चेन्न, वस्तुविषयविधिप्रतिषेधयोरप्यभावप्रसङ्गात । अस्तु चेन्न, तथानुपलम्भात् । =प्रमाणका अभाव होनेपर वचनकी प्रवृत्ति नहीं हो सकती, और उसके बिना सम्पूर्ण लोकव्यवहारके विमाणका प्रसंग आता है । प्रश्न—यदि लोकव्यवहारका विनाश होता है तो हो जाओ ! उत्तर—नहीं, क्योंकि ऐसा माननेपर वस्तु विषयक विधिप्रतिषेधका भी अभाव हो जाता है । प्रश्न—वह भी हो जाओ ! उत्तर—नहीं, क्योंकि वस्तुका विधि प्रतिपेध रूप व्यवहार देखा जाता है । (और भी दे० नय/ 1/2/3)

स. सा./ता. वृ./३१६-३६६/४४७/१६ ननु सौगतोऽपि ब्रुते व्यवहारेण सर्वज्ञः; तस्य किमिति दूषण दीयते भवद्गिरिति । तत्र परिहारमाह--सौगतादिमते यथा निश्चयापेक्षया व्यवहारो मृषा, तथा व्यवहार-रूपेणापि व्यवहारो न सत्य इति, जैनमते पुनव्यवहारनयो यश्चिप निश्चयापेक्षया मृषा तथापि व्यवहाररूपेण सत्य इति । यदि पुनलीक-व्यवहाररूपेणापि सत्यो न भवति तर्हि सर्वोऽपि लोकव्यवहारो मिश्या भवति. तथा सत्यतिप्रसङ्घः । एवमातमा व्यवहारेण परद्मव्यं जानाति परयति निरुचयेन पुनः स्वद्रव्यमैवेति। = प्रश्न - सौगत मतवाले ( बौद्ध जन ) भी सर्वज्ञपना व्यवहारसे मानते है, तब आप उनको दूषण क्यों देते हैं (क्यों कि, जैन मतमें भी परपदार्थों का जानना व्यवहारनयसे कहा जाता है) ! उसर—इसका परिहार करते हैं –सौगत आदि मतोमें, जिस प्रकार निश्चयकी अपेक्षा व्यवहार भूठ है, उसी प्रकार व्यवहाररूपसे भी वह सत्य नहीं है। पर्न्तु जैन मतमें व्यवहारनय यदापि निश्चयकी अपेक्षा मृषा (भूठ) है, तथापि व्यवहार रूपसे वह सत्य है। यदि लोकव्यवहाररूपसे भी उसे सत्य न माना जाये तो सभी लोकव्यवहार मिथ्या हो जायेगा; और ऐसा होनेपर अतिप्रसंग दोष आयेगा । इसलिए आत्मा व्यवहार-से परद्रव्यको जानता देखता है। पर निश्चयनयसे केवल आस्माको ही । ( विशेष दे०-केवलज्ञान/ई; ज्ञान/1/३/४; दर्शन/२/४)

स. सा./पं, जयचन्द/६ शुद्धता अशुद्धता दोनों बस्तुके धर्म हैं। अशुद्धनयको सर्वथा असत्यार्थ ही न मानना। '''अशुद्धनयको असत्यार्थ कहनेसे ऐसा तो न समक्तना कि यह बस्तुधर्म सर्वथा ही नहीं: आकाशके फूलकी तरह यसत है। ऐसे सर्वथा एकान्त माननेसे मिष्यात्व आता है। (स. सा./पं जयचन्द/१४)

स. सा./णं. जयचन्द/१२ व्यवहारनयको कथं चित् असत्यार्थ कहा है; यदि कोई उसे सर्वथा असत्यार्थ जानकर छोड़ दे तो शुभोपयोगरूप व्यवहार छोड़ दे; और चूँ कि शुद्धोपयोगकी साक्षात प्राप्ति नहीं हुई, इसलिए उत्तटा अशुभोपयोगमें ही आकर भ्रष्ट हुआ। यथा कथं चित् स्वेच्छारूप प्रवृत्ति करेगा तब नरकादिगति तथा परम्परासे निगोदको प्राप्त होकर संसारमें ही भ्रमण करेगा।

## २. निचलों भूमिकामें व्यवहार प्रयोजनीय है

- स. सा./मू./१२ मुद्धो मुद्धावेसो गायक्वो परमभावदिसीहिं। ववहार-देसिदा पुण जे दु अपरमे हिंदा भावे। —परमभावदिशयोंको (अर्थात् गुद्धारमध्यानरत पुरुषोंको) गुद्धतत्त्वका उपदेश करनेवाला गुद्धनय जानने योग्य है। और जो जोव अपरमभावमें स्थित हैं (अर्थात बाह्य कियाओंका अवलम्बन लेनेवाले हैं) वे व्यवहारनय द्वारा उपदेश करने योग्य हैं।
- स. सा./ता. वृ./१९/२६/६ व्यवहारदेशितो व्यवहारनयः पुनः अधस्तन-वाणिकसुवर्णलाभनत्त्रयोजनवान् भवति । केषां । ये पुरुषा. पुनः अशुद्धे असंयतसम्यग्दण्टचपेक्षया आवकापेक्षया वा सरागसम्यग्दष्टि-लक्षणे शुभोपयोगे प्रमत्ताप्रमन्तसंयतापेक्षया च भेदरत्नत्रयलक्षणे वा स्थिताः, कस्मिन् स्थिताः । जीवपदार्थे तेषामिति भावार्थः । —व्यवहारका उपदेश करनेपर व्यवहारनय प्रथम द्वितीयादि बार पके हुए सुवर्णकी भौति जो पुरुष अशुद्ध अवस्थामें स्थित अर्थात भेदरत्नत्रय लक्षणवाते १-७ गुणस्थानोमें स्थित हैं, उनको व्यवहारनय प्रयोजनवान् है । (मो. मा. प्र./१७/३७२/८)

## ६. मन्दबुद्धियोंके लिए उपकारी है

ध.१/१.१.३७/२६३/७ सर्वत्र निश्चयन्यमाधित्य प्रतिपाद्य अत्र व्यवहार-नयः किमित्यवलम्ब्यते इति चेन्नैष दोषः, मन्दमेधसामनुग्रहार्थ-रवात । — प्रश्न—सम जगह निश्चयनयका आश्रय लेकर वस्तुस्वरूपका प्रतिपादन करनेके पश्चात फिर यहाँ पर व्यवहारन्यका आलम्बन म्यों लिया जा रहा है ! उत्तर—यह कोई दोष नहीं है, क्यों कि मन्द-बुद्धि शिष्यों के अनुग्रहके लिए एक प्रकारसे वस्तुस्वरूपका विचार किया है। (ध. ४/१,३,४५/१२०/१) (पं.वि./१९/८)

ध- १९/४.२.५.३/२८१/२ एवं विह्ववहारी किमट्डं कीरदे । सुहेण णाणावरणीयपच्चयपिडकोहणट्डं कज्जपिडसेहदुवारेण कारणपिडि-सेहट्डं च ! —प्रश्न —इस प्रकारका व्यवहार किस लिए किया जाता है ! उत्तर—सुखपूर्वक ज्ञानावरणीयके प्रत्ययोंका प्रतिबोध करानेके लिए तथा कार्यके प्रतिषेध द्वारा कारणका प्रतिषेध करनेके लिए भी

उपर्युक्त व्यवहार किया जाता है।

स.सा./आ./७ यतोऽनन्तधर्मण्येकस्मिन् ह्यंधर्मिण्यनिष्णातस्यान्तेवासि-जनस्य तदवनोधनिधायिभिः कैश्चिद्धर्मेस्तमनुशासतां सृरिणां धर्म-धर्मिणोः स्वभावतोऽभेदेऽपि व्यपदेशतो भेदसुरपाच व्यवहारमान्नेणेन ह्यानिनो दर्शनं, ज्ञानं चारित्रमिरयुपदेशः। = क्योंकि अनन्त धर्मां-वाले एक धर्मीमें जो निष्णात नहीं हैं, ऐसे निकटवर्ती शिष्योंको, धर्मीको वत्तानेवाले कितने ही धर्मोंके द्वारा उपदेश ,करते हुए आचार्योका -- यद्यपि धर्म और धर्मीका स्वभावसे अभेद है. तथापि मामसे मेद करके, व्यवहार मान्नसे ही ऐसा उपदेश है कि झानीके दर्शन है. ह्यान है, चारित्र है। (पु.सि.ज./६), (पं.वि./११/८) (मो.मा, प्र./७/३७२/१६)

# **४. व्यवहार पूर्वक ही निश्चय तस्वका ज्ञान सम्मव है**

र्ष. वि./११/११ मुख्योपचारियवृति व्यवहारोपायतो यतः सन्तः । ज्ञात्वा श्रयन्ति सुद्धं तत्त्वर्मितिः व्यवहृतिः पूज्या । = च कि सज्जन पुरुष व्यवहारनयके आश्रयसे ही मुख्य और उपचारभृत कथनको जानकर शुद्धस्वरूपका आश्रय लेते हैं, अतएव व्यवहारनय पूज्य है।

स. सा./ता. वृ./१/२०/१४ व्यवहारेण परमार्थी ज्ञायते । = व्यवहारनयसे परमार्थ जाना जाता है।

# ५. व्यवहारके बिना निइचयका प्रतिपादन शक्य नहीं

स, सा /पू./= तर्हि परमार्थ एवेको वक्तव्य इति चेत । (उत्थानिका)—
जह णिव सक्कमण्डजो अण्डजं-भासं विणा उ गाहेडं । तह ववहारेण
विणा परमत्थुवएसणमसक्कं ।= = प्रश्न-तम तो एक परमार्थका
ही उपदेश देना चाहिए था, व्यवहारका उपदेश किसलिए दिशा
जाता है ! उत्तर—जैसे अनार्यजनको अनार्य भाषाके बिना किसी भी
वस्तुका स्वरूप ग्रहण करानेके लिए कोई समर्थ नहीं है, उसी प्रकार
व्यवहारके बिना परमार्थका उपदेश देना अशक्य है । (जं. ध./पू./
६४१); (मो. मा. प्र./७/३७०/४)

स. सि./१/३३/१४२/३ सर्वसंग्रहेण यत्सत्त्वं गृहीत तचानपेक्षितविशेषं नार्ल सञ्यवहारायेति व्यवहारनय आश्रीयते। =सर्व संग्रहनयके हारा जो वस्तु ग्रहण की गयी है. वह अपने उत्तर भेदोके विना व्यवहार करानेमें असमर्थ है, इसलिए व्यवहारनयका आश्रय लिया

जाता है। (रा. बा,/१/३३/६/६६/२२)

# ६. वस्तुमें आस्तिक्य बुद्धि कराना इसका प्रयोजन है

स्या. म./२८/३१६/२८ पर उद्दश्त रलोक नं, ३ व्यवहारस्तु तामेव प्रति-वस्तु व्यवस्थिताम् । तथेव दृश्यमानत्वाद् व्यापारयति देहिनः । स्यंग्रहनयसे जानी हुई सत्ताको प्रत्येक पदार्थमें भिन्न रूपसे मानकर व्यवहार करनेको व्यवहारनय कहते हैं। यह नय जीवोंका उन भिन्न-भिन्न पदार्थों व्यापार कराता है, क्योंकि जगतमे वैसे भिन्न-भिन्न पदार्थ दृष्टिगोचर हो रहे हैं।

पं. धः /पू /५२४ फलमास्तिकामितः स्यादनन्तधर्मेकधर्मिणस्तस्य ।
गुणसद्भावे गुयस्माद्धद्रव्यास्तित्वस्य सुप्रतीसत्वातः । = अनन्तधर्मवाते
धर्मीके विषयमें आस्तिक्य बुद्धिका होना ही उसका फल है, वयों विः
गुलोंका अस्तित्व माननेपर ही नियमसे द्रव्यका अस्तित्व प्रतीत

होता है।

# ७. वस्तुकी निश्चित प्रतिपत्तिके अर्थ यही प्रधान है

पं. धः /पूः /६३०-६३६ नन्नु चैव चेत्रियमादादरणीयो नयो हि परमार्थः ।
किमकिचित्कारित्वाह्वयवहारेण तथाविधेन यतः ।६३०। नैव यतो
भलादिह विप्रतिपत्तौ ।च संशयापत्तौ । वस्तुविचारे यदि वा प्रमाणसुभयावलिम्बत्ज्ञ्ञानम् ।६३८। तस्मादाश्यणीयः केषांचिद् स नयः
प्रसङ्गत्वात् । । ।६३६। = प्रश्न — जम निश्चयनय ही वास्तवमें आदरणीय है तम फिर अकिचित्कारी और अपरमार्थभूत ब्यबहारनयसे
वया प्रयोजन है ।६३७। उत्तर — ऐसा कहना ठीक नहीं है: क्योंकि
तत्त्वके सम्भन्धमें विप्रतिपत्ति (विपर्यय) होने पर अथवा संदाय
आ पड़नेपर, वस्तुका विचार करनेमें वह व्यवहारनय मलपूर्वक
प्रवृत्त होता है । अथवा जो ज्ञान निश्चय व व्यवहार दोनो नयोंका
अवलम्बन करनेवाला है वही प्रमाण कहलाता है ।६३८। इसलिए
प्रसंगमश वह किन्हींके लिए आश्रय करने योग्य है ।६३८।

## ८. व्यवहार शून्य निश्चयनय कल्पनामात्र है

अन. घ./१/१००/१०७ व्यवहारपराचीनो निश्चयं यश्चिकी विति । बीजा-दिना मिना मूदः स सस्यानि सिमृक्षति ।१००। व्यवह मनुष्य बीज खेत जल खाद आदिके बिना ही धान्य उत्पन्न करना चाहता है. भो व्यवहारसे पराङ्मुख होकर केवल निश्चयनयसे ही कार्य सिद्ध करना चाहता है।

# ८. व्यवहार व निश्चयको हेयोपादेयताका समन्वय

### १. निश्चयनयकी उपादेयताका कारण व प्रयोजन

नय/V/३/३ ( निश्चयनयके आश्रयसे ही सम्यादर्शन होता है।)

- प. प्र./१/७१ देहहँ पेक्सिविच जरमरणुमा भउ जीव करेहि। जो अजरा-मरु अंभपरु सो अप्पाणु मुणेउ १७११ = हे जीव ! तू इस देहके बुढापे व मरणको देखकर भय मत कर। जो वह अजर व अमर परमबद्धा तत्त्व है उसही को आत्मा मान।
- न. च./श्रुत/३२ निश्चयनयस्त्वेकत्वे समुपनीय ज्ञानचेतन्ये संस्थाप्य परमानन्दं समुत्पाद्य वीतरागं कृत्वा स्वयं निवर्तमानो नयपक्षाति-क्रान्तं करोति तिमिति पूज्यतमः। —िनश्चयनय एकत्वको ग्राप्त कराके ज्ञानरूपी चैतन्यमें स्थापित करता है। परमानन्दको उत्पन्न कर वीतराग बनाता है। इतना काम करके वह स्वतः निवृत्त हो जाता है। इस प्रकार वह जीवको नयपक्षसे अतीत कर वेता है। इस कारण वह पूज्यतम है।
- न. च./श्रुत/६१-७० यथा सम्याव्यवहारेण मिथ्याव्यवहारो निवर्तते तथा निश्चयेन व्यवहारिविकल्पोऽपि निवर्त्तते । यथा निश्चयन्येन व्यवहारिविकल्पोऽपि निवर्तते तथा स्वप्यवसितभावेन किविकल्पोऽपि निवर्तते । एव हि जीवस्य योऽसी स्वप्यवसितस्वभाव स एव नय-पक्षातीतः । =िजस प्रकार सम्यक्व्यवहारसे मिथ्या व्यवहारकी निवृत्ति होती है, उसी प्रकार निश्चयन्यसे व्यवहारके विकल्पोकी भी निवृत्ति हो जाती है। जिस प्रकार निश्चयन्यसे व्यवहारके विकल्पोंकी निवृत्ति होती है उसी प्रकार स्वमें स्थित स्वभावसे निश्च्यन्यकी एकताका विकल्प भी निवृत्त हो जाता है। इसिलए स्वस्थित स्वभाव ही न्यपक्षातीत है। (सू.पा./टी./६/४६/६)।
- स. सा./आ./१८०/क.१२२ इसमेवात्र तारपर्यं हेया शुद्धनयो न हि। नास्ति अन्धस्तदखागात्तत्त्वागाद्धन्ध एव हि। स्पष्टाँ यही तारपर्य है कि शुद्धनय त्यागने योग्य नहीं है; क्योंकि, उसके खत्यागसे अन्ध नहीं होता है और उसके त्यागसे बन्ध होता है।
- प्र. सा./त. प्र./१६१ निश्यनयापहस्तितमोहः आत्मानमेबात्मत्वेनो-पादाय परद्रव्यव्यावृत्तत्वादात्मन्येकस्मित्रग्रे विन्तां निरुणि अ खलु निरोधसमये शुद्धात्मा स्यात्। अतोऽवधार्यते शुद्धनयादेव शुद्धात्मलामः। - निश्चयनयके द्वारा जिसने मोहको दूर किया है, वह पुरुष आत्माको ही आत्मरूपसे ग्रहण करता है, और परद्रव्यसे निन्नस्वके कारण आत्मारूप एक अपमें ही चिन्ताको रोकता है (अर्थाद निर्विकव्य समाधिको प्राप्त होता है)। उस एकाग्रचिन्ता-निरोधके समय वास्तवमें वह शुद्धात्मा होता है। इससे निश्चित हाता है कि शुद्धनयसे ही शुद्धात्माकी प्राप्ति होती है। (स.सा./ता. वृ./४६/८६/१६), (प.ध./पू./ईई३)।
- प्र, सा,/ता वृ./१०६/११३ ननु रागाडीनात्मा कराति भुड्के चैत्येवं लक्षणो निश्चयनयो व्याख्यातः, स कथमुपादेयो भवति। परिहार-माह—रागादोनेवात्मा करोति न च द्रव्यकर्म, रागावय एव बन्ध-कारणमिति यदा जानाति जीवस्तदा रागद्वेषादिविकल्पजालत्थागेन रागादिविनाशार्थं निजशुद्धात्मानं भावयति। तत्वश्च रागादिविनाशो भवति। रागादिविनाशो च आत्मा शुद्धो भवति। "त्यथै वोपादेयो भण्यते इत्यभिप्राय। =प्रश्न-रागादिकको आत्मा करता है और भोगता है ऐसा (अशुद्ध) निश्चयका लक्षण कहा गया है। वह कैसे उपादेय हो सकता है १ उत्तर—इस शंकाका परिहार करते हैं—रागादिकको ही आत्मा करता (व भोगता है ) द्रव्यकर्म नहीं। इसलिए रागादिक ही बन्धके कारण हैं (द्रव्यकर्म नहीं)। ऐसा

यह जीव जब जान जाता है तब रागादि विकल्पजालका स्थाग करके रागादिकके विनाशार्थ शुद्धारमाकी भावना भाता है। उससे रागादिकका विनाश होता है। और स्मादिकका विनाश होनेपर आत्मा शुद्ध हो जाती है। इसलिए इस (अशुद्ध निश्चयनयको भी) उपादेय कहा जाता है।

### २. व्यवहारनयके निषेधका कारण

### अभूतार्थं प्रतिपादक होनेके कारण निषद है

- पं धः/पूः/६२७-२८ न यतो विकल्पमर्थाकृतिपरिणतं यथा वस्तु।
  प्रतिविधस्य न हेतुश्चेदयथार्थस्तु हेतुरिह तस्य।६२७। अयवहारः
  किल मिथ्या स्वयमपि मिथ्योपदेशकश्च यतः। प्रतिविध्यस्तस्मादिह मिथ्यादृष्टिस्तदर्थदृष्टिश्च ।६२८। वस्तुके अनुसार केवल
  विकल्पस्तप अर्थाकार परिणत होना प्रतिविध्यका कारण नहीं है,
  किन्तु वास्तविक न होनेके कारण इसका प्रतिवेध होता है।६२७।
  निश्चय करके व्यवहारनय स्वयं ही मिथ्या अर्थका उपदेश करनेवाला है, अतः मिथ्या है। इसलिए यहाँपर प्रतिवेध्य है। और
  इसके अर्थपर दृष्टि रावनेवाला मिथ्यादृष्टि है।६२८। (विशेष दे० नय/
  ए/६/१)।
  - २. अनिष्ट फलपदायी होनेके कारण निषिद्ध है
- प्र. सा./त. प्र./१८ अतोऽवधार्यते अशुद्धनयादशुद्धारमलाभ एव । = इससे जाना जाता है कि अशुद्धनयसे अशुद्धआत्माका लाभ होता है।
- पं, भ्र./पू./५६३ तस्मादनुवादेयो व्यवहारोऽतहगुणे तदारोपः। इष्टफला-भावादिह न नयो वर्णादिमान् यथा जीवः। = इसी कारण, अतह-गुणमें तदारोप करनेवाला व्यवहारनय इष्ट फलके अभावसे उपादेय नहीं है। जैसे कि यहाँ पर जीवको वर्णादिमान् कहना नय नहीं है (नयाभास है), (विशेष दे० नय/V/६/११)।

### ३. व्यभिचारी होनेके कारण निषद्ध है

स. सा /आ./२०० तत्राचारादीनां ज्ञानाखाश्रयत्वस्यानेकान्तिकत्वाद्वयंवहारनयः प्रतिषेध्यः । निश्चयनबस्तु शुद्धस्थात्मनो ज्ञानाखाश्रयत्वस्येकान्तिकत्वाक्तरप्रतिषेधकः । == व्यवहारनय प्रतिषेध्य है: क्योंकि
(इसके विषयभूत परद्रव्यस्वरूप) आचारांगादि (द्वादशांग श्रुतज्ञान, व्यवहारसम्यग्दर्शन व व्यवहारसम्यग्चारित्र) का आश्रयत्व
अनेकान्तिक है, व्यभिचारी है (अर्थात व्यवहारावसम्बीको निश्चय
रत्तत्रय हो अथवा न भी हो ) और निश्चयनय व्यवहारका निषय
है; क्योंकि (उसके विषयभूत) शुद्धात्मको ज्ञानादि (निश्चयरत्तत्रयका) आश्रय एकान्तिक है अर्थात निश्चित है। (नय/ए।६)३)
और व्यवहारके प्रतिषेधक हैं।

## ३. व्यवहारनय निषेधका प्रयोजन

- पु. सि. उ /६,७ अनुधस्य नोधनार्थं मुनीश्वरा देशयन्त्यभूतार्थम्।

  क्यवहारमेत्र केवलमवैति यस्तस्य देशना नास्ति।६। माणवक एव

  सिहो यथा भवत्यनवगीतसिहस्य। व्यवहार एव हि तथा निश्चयतां

  यात्यनिश्चयज्ञस्य।७। = अज्ञानीको समभानेके लिए ही मुनिजन

  अभूतार्थं जो व्यवहारनय, उसका उपदेश देते हैं। जो केवल व्यवन्

  हार ही को सत्य मानते है, उनके लिए उपदेश नहीं है।६। जो

  सच्चे सिहको नहीं जानते हैं उनको यहि 'विज्ञाव जैसा सिह होता

  है' यह कहा जाये तो निलानको ही सिह मान नैठेंगे। इसी प्रकार

  जो निश्चयको नहीं जानते उनको यहि व्यवहारका उपदेश दिया

  जाये तो वे उसीको निश्चय मान लगे।७। (मो. मा. प्र./
  ७/३७२/८)।
- स. सा./ आ./११ प्रत्यगात्मदिशि भिर्क्यवहारनयो नानुसर्तव्यः । अन्य पदार्थीसे भिन्न आत्माको देखनेवालीको व्यवहारनयका अनुसरण नहीं करना चाहिए।

- पं./नि./११/८ व्यवहतिरबोधजनबोधनाय कर्मक्षयाय शुद्धनय'।=
  अनोधजनोंको सम्भानेके लिए ही व्यवहारनय है, परन्तु शुद्धनय
  कर्मीके क्षयका कारण है।
- स. सा./ता. वृ./२२४-३२७/४१४/६ ज्ञानी भूत्वा व्यवहारीण परद्रव्यमात्मीयं वदन् सन् कथमज्ञानी भवतीति चेत्। व्यवहारी हि
  म्लेच्छानां म्लेच्छभाषेत्र प्राथमिकजनसंबोधनार्थं काल एवानुसर्तव्यः। प्राथमिकजनप्रतिबोधनकालं विहाय कतकफलवदात्मशुद्धि
  कारकात् शुद्धनयाच्चयुतो भूत्वा यदि परद्रव्यमात्मीयं करोतीति तदः
  मिध्यादृष्टिभंवति। = प्रश्न ज्ञानी होकर व्यवहारनयसे परद्रव्यको
  अपना कहनेसे वह अज्ञानी कैसे हो जाता है १ उत्तर म्लेच्छोंको
  समभानेके लिए म्लेच्छ भाषाकी भाँति प्राथमिक जनोको समभानेके
  समय हो व्यवहारनय अनुसरण करने योग्य है। प्राथमिकजनोके
  सम्बोधनकालको छोडकर अन्य समयोमें नही। अर्थात् कतकफलकी माँति जो आत्माकी शुद्धि करनेवाला है, ऐसे शुद्धनयसे च्युत
  होकर यदि परद्रव्यको अपना करता है ता वह मिध्यादृष्टि हो जाता
  है। (अर्थात् निश्चयनय निर्मक्ष व्यवहार दृष्टिवाला मिथ्यादृष्टि हो
  सर्वदा सर्वप्रकार व्यवहारका अनुसरण करता है, सम्यग्दृष्टि नही।

### ४. ब्यवहार नयकी उपादेयताका कारण व प्रयोजन

- दे. नय/V/७ निचली भ्रमिकाबालों के लिए तथा मन्दबुद्धिजनों के लिए यह नय उपकारों है। व्यवहारसे ही निश्चय तत्त्वज्ञानकी सिद्धि होती है तथा व्यवहारके निना निश्चयका प्रतिपादन भी शब्य नहीं है। इसके अतिरिक्त इस नय द्वारा अस्तुमें आस्तिका बुद्धि उत्पन्न हो जाती है।
- रलो. वा. ४/१/३३/६०/२४६/२८ तदुक्तं—व्यवहारानुक्वमेन प्रमाणानां प्रमाणता । सान्यथा बाध्यमानाना, तेषां च तत्प्रसङ्गतः । ल्लौकिक व्यवहारोकी अनुक्लता करके ही प्रमाणोका प्रमाणपना व्यवस्थित हो रहा है, दूसरे प्रकारों से नहीं । क्योकि, वैसा माननेपर तो साध्यमान जो स्वप्न, भ्रान्ति व संशय ज्ञान है, उन्हें भी प्रमाणता प्राप्त हो जायेगी।
- न. प./श्रुत/३९ किमर्थं व्यवहारोऽसत्कल्पनानिवृत्त्यर्थं सह्रत्तन्नय-सिद्धवर्धं च। = प्रन — अर्थका व्यवहार किसलिए किया जाता है। उत्तर- असत् कल्पनाकी निवृत्तिके अर्थ तथा सम्यक् रत्नत्रयकी प्राप्ति के अर्थ।
- स.सा./आ./१२ अथ च केषांचित्कदाचित्सोऽपि प्रयोजनवाद । ( उत्था-निका ) । . . . ये तु . . . अपरमं भावमनुभवन्ति तेषां . . . व्यवहारनयो . . . परिज्ञायमानस्तदात्षे प्रयोजनवात्, तीर्थतीर्थफन्योरित्थमेव व्यवस्थितत्वात् । उक्तं च — 'जइ जिणमय पवज्जह ता मा ववहार णिच्छए मुयह । एकेण विणा छिज्जह तित्थं अण्णेण उण तच्चं ।
- स. सा./आ./४६ व्यवहारो हि व्यवहारिणां म्लेच्छभाषेत्र म्लेच्छभाषेत्र परमार्थप्रतिपादकरवादपरमार्थोऽपि तीर्थप्रवृत्तिनिमित्तं दर्शयितुं न्याय्य एव । तमन्तरेण तु अरीराज्जीवस्य परमार्थतो भेददर्शनात् असस्थावराणां भस्मन इव निःशङ्कपुपमर्दनेन हिसाभावाद्भवरयेव बन्धस्याभावः । तथा रक्तिहृष्टविमुद्धो जीवो बध्यमानो मोचनीय इति रागद्वेषविमोहेभ्यो जीवस्य परमार्थतो भेददर्शनेन मोक्षोपायपरि- ग्रहृणाभावात् भवत्येव मोक्षस्याभावः । =१ व्यवहारनय भी किसी किसीको किसी काल प्रयोजनवात् है।—जो पुरुष अपरमभावमें स्थित है [ अर्थात् अनुलकृष्ट या मध्यमभूमिका अनुभव करते है अर्थात् ४-७ गुणस्थान तकके जीवोंको (दे. नय ४/७/२)] उनको व्यवहारनय जाननेमें आता हुआ उस समय प्रयोजनवान् है, क्योंकि तीर्थ व तीर्थके फलकी ऐसी ही व्यवस्थिति है। अन्यत्र भी कहा है—हे भव्य जीवो ! यदि तुम जिनमतका प्रवर्तना कराना चाहरे हो तो

व्यवहार और निश्चम दोनों नयोको मत छोडो; क्योंकि व्यवहार-नयके बिना तो तीर्थका नादा हो जायेगा और निश्चयनयके बिना तन्त्रका नाश हो जायेगा । २. जैसे म्लेच्छीको म्लेच्छभाषा यस्तुका स्वरूप बतलाती है (नय/V/७/४) उसी प्रकार व्यव-हारनय व्यवहारी जीवोंको परमार्थका वहने वाला है, इस्राए अपरमार्थभूत होनेपर भी, धर्मतीर्थकी प्रवृत्ति करनेके लिए वह ( व्यवहारनय ) बतलाना न्यायसंगत ही है। परन्तु यदि व्यवहारनय न बतलाया जाय तो, क्योंकि प्रमार्थसे जीवको शरीरसे भिन्न बताया गया है, इसलिए जैसे भस्मको मसल देनेसे हिमाका अभाव है, उसी प्रकार त्रसस्थावर जीवोको नि'शक्तया मसल देनेमे भी हिंसाका अभाव ठहरेगा और इस कारण बन्धका ही अभाव सिद्ध होगा। तथा परमार्थसे जीव क्योंकि रागद्वेष मोहमे भिन्न बताया गया है, इसलिए 'रागी द्वेषी मोही जीव कर्मसे बन्धता है, उसे छुडाना --इस प्रकार भोक्षके उपायके ग्रहणका अभाव हो जागेगा। इस प्रकार मोक्षके उपायका अभाव होनैसे मोक्षका ही अभाव हो जायेगा ।

# ९. निश्चय स्यवहारके विषयोंका समन्त्रय

## १. दोनों नयोंमें विषय विरोध निर्देश

श्लो, वा, ४/१/७/२५/६८६/२ - <del>निश्चयनयादनादिपारिणामिकचैतन्य</del>-लक्षणजीवरवपरिणतो जीवः व्यवहारादीपशमिकारिभावचनुष्टय-स्वभाव ; निश्चयतः स्वपरिणामस्य, व्यवहारत सर्वेषाः निश्चयनयो जीवत्वसाधनः, व्यवहारादौपशमिकादिभावसाधनृहदः, निश्चयत स्वप्रदेशाधिकरणो, व्यवहारतः शरीरावाधिकरणः; निश्चयतो जीनन-समयस्थिति व्यवहारतो द्विसमयादिस्थितिरनायवसानस्थितिर्वाः निश्चयतोऽनन्तविधान एव व्यवहारतो नारकादिसस्यैयासंस्थेयान-न्तविधानश्च।=निश्यनयसे तो अनादि पारिणांमिक चैतन्यलक्षण जो जीवत्व भाव, उससे परिणत जीव है, तथा व्यवहारनयसे औदियिक औपशमिक खादि जो चार भाव उन स्वभाव वाला जीव है (नय/ V/१/३.५.८)। निश्चयसे स्वपरिणामोका स्वामी व कर्ना भोक्ता है, तथा व्यवहारनयसे सम पदार्थीका स्वामी व कर्ता भोक्ता है ( नय/ V/ १/३,४,८ तथा नय/४/४) निश्चयसे पारिणामिक भावरूप जीवत्व-का साधन है तथा व्यवहारनयसे औदयिक औपशमिकादि भागोका साधन है। ( नय/V/१/४,८) निश्चयसे जीव स्वप्रदेशोमें अधिष्ठित है ( नम|V/2/3|), और व्यवहारसे शरीरादिमें अधिष्ठित है ( नम|V/६/६)। निश्चयसे जीवनकी स्थिति एक समयमात्र है और व्यव-हार नयसे दो समय आदि अथवा अनादि अनन्त स्थिति है। (नय/ III/६/७) (नम/IV/३)। निश्चयनयसे जितने जीव है उतने ही अनन्त उसके प्रकार है, और व्यवहारनयसे नरक तिर्यच आदि संख्यात, असंख्यात और अनन्त प्रकारका है। (इसी प्रकार अन्य भी इन नयोके अनेको उदाहरण यथा योग्य समभ लेना )। (विशेष देखो पृथक्-पृथक् उस उस नयके उदाहरूष ) (पं. का./ता. वृ./२७/ နှင့်-ဧိဝ ) I

दे. अनेकान्त/४/४ (वस्तु एक अपेक्षासे जैसी है दूसरी अपेक्षासे वैसी नहीं है।)

# २. दोनों नयोंमें स्वरूप विरोध निर्देश

·१. इस प्रकार दोनों नय परस्पर विरोधी है

मो. मा. प्र./७/३६६/६ निश्चय व्यवहारका स्वरूप तौ प्रस्पर विरोध लिये हैं। जाते समयसार विषे ऐसा कहा है—व्यवहार अपूर्वार्थ है— और निश्चय है सो भूतार्थ है (नय/V/३/१ तथा नय/1/६/१)। नोट - (इसो प्रकार निश्चयनय साधकतम् है, व्यवहारनय साधकतम् नही है। निश्चयनय सम्यवस्वका कारण है तथा व्यवहारनयके विषयका आश्रय करना गिष्ट्यात्व है। निश्चयनय उपादेय है और व्यवहारनय हेम है। (नय/V/३ व ६)। निश्चयनय अभेद विषयक है और व्यवहारनय भेद विषयक; निश्चयनय स्वाध्यित है और व्यवहारनय पराधित; (नय/V/१ व ४) निश्चयनय निविकल्प, एक वचनातीत, व उदाहरण राहत है तथा व्यवहारनय सविकल्प, अनेका, वचनगोचर व उदाहरण सहत है (नय/V/२/२,४)।

### २ निरुचय मुख्य है और व्यवहार ग्रीण

त च /शुतः /२२ तर्होत्रं द्वावीप सामान्येत पूज्यतां गतौ । महोवं, व्यव-हारस्य पूज्यतरत्वान्त्रिश्चयस्य तु पूज्यतमत्वात् । = प्रश्न—( यदि दानो हो नयोके अवलम्बनसे परोक्षानुभृति तथा नयातिकान्त होनेपर पत्यक्षानुभृति होती है ) तो दोनो नय समानस्वपसे पूज्यताको प्राप्त हा जायेगे । जत्तर—मही, क्योकि, वास्तवमें व्यवहारनय पूज्यतर है और निश्चयनय पूज्यतम ।

पं ध /उ./२०६ तह द्विधाथ च वात्सरूपं भेदात्स्वपरगोचरात्। प्रधानं स्वात्मस्विष्यं गुणो यावत् परात्मितः । १०६। =वह वात्सरूपं अंग भी स्व और परके विषयके भेदसे दो प्रकारका है। उनमेंसे जो स्वात्मा सम्बन्धी अर्थात् निश्चय वात्सरूप है वह प्रधान है और जो परात्मा सम्बन्धी अर्थात् व्यवहार वात्सरूप है वह गौण है। १०६।

### इ. निरुचयनय साध्य है और व्यवहारनय साधक

द्र मं /टी./१३/३३/१ निजपरमात्मदृष्यमुपादेयम् परद्रव्यं हि हेयमित्य-हित्सर्वज्ञप्रणातिनिश्चयव्यवहारनयसाध्यसाधकभावेन मन्यते । == परमात्मद्रव्य उपादेय है और परद्रव्य त्याज्य है, इस तरह सर्वज्ञदेव प्रणीत निश्चय व्यवहारनयको साध्यसाधक भावसे मानता है। (दे. नय/V/9/8)।

### ४. व्यवहार प्रतिषेध्य है और निश्चय प्रतिषेधक

स् सः/मूः/२७२ एवं ववहारणश्रो पडिसिद्धो जाण णिच्छयणयेण। ==इस प्रकार व्यवहारनयको निश्चयनयके द्वारा प्रतिषिद्ध जान। ( पं घ /पू /५६८,६४३)।

दे. स. मा/आ/१४२/क,७०-८६ का सारार्थ (एक नयकी अपेक्षा जीव-बद्ध है तो दूसरेकी अपेक्षा वह अबद्ध है, इत्यादि २० उदाहरणों द्वारा दोनों नयोका परस्पर विरोध दशिया गया है)!

## ३. दोनॉमें मुख्य गौण व्यवस्थाका प्रयोजन

प्र. सा./त. प्र./१६१ यो हि नाम स्विविषयमात्रप्रवृत्ताशुद्धद्वयिनरूपणारमकव्यवहारनयाविरोधमध्यस्थः शुद्धद्वयिनरूपणारमकनिश्चयः परहस्तितमोह सन् स खलु शुद्धारमा स्यातः । —जो आस्मा मात्र
अपने विषयमं प्रवर्तमान ऐसे अशुद्धद्वयके निरूपणस्वरूप व्यवहारनयमे अविरोधरूपसे मध्यस्थ रहकर, शुद्धद्वयके निरूपणस्वरूप
निश्चयनयके द्वारा, जिसने मोहको दूर किया है, ऐसा होता हुआ
(एकमात्र आत्मामे चित्तको एकाग्र करता है) वह बास्तवमें शुद्धारमा
होता है।

दे० नम/V/=/३ (निश्चय निरपेक्ष व्यवहारका अनुसरण मिथ्यात है।)
मो. मा प्र./७/१८/५ जिनमार्ग विषे कहीं तौ निश्चयकी मुख्यता
लिये व्याख्यान है, ताकौ तौ 'सत्यार्थ ऐसे ही है' ऐसा जानना।
बहुरि कहीं व्यवहार नयकी मुख्यता लिये व्याख्यान है, ताकौ,
'ऐसे हे नाहीं, निमित्तादि अपेक्षा उपचार किया है' ऐसा जानना।
इस प्रकार जाननेका नाम ही दोनो नयोका ग्रहण है। बहुरि दोऊ
नयनिके व्याख्यानको सत्यार्थ जानि 'ऐसै भी है और ऐसे भी हैं'

ऐसा भ्रमरूप प्रवर्त नेकिर ती दोऊ नयनिका यहण करना कहार नाहीं। (प्. ३६१/१४)। नीवली दशाबिषें आपकी भी व्यवहार-नय कार्यकारी है; परन्तु व्यवहारको उपचारमात्र मानि वाकै द्वारें बस्तुका श्रद्धान ठीक करें तो कार्यकारी होय। बहुरि जो निश्चय-वत् व्यवहार भी सन्यभूत मानि 'बस्तु ऐसे ही है' ऐसा श्रद्धान करें तौ उलटा अकार्यकारी हो जाय। (पृ.३७२/१) तथा (और भी दे० नय/ए/५३)।

का, अ./पं. जयचन्द/४६४ निश्चयके लिए तो व्यवहार भी सरयार्थ है और बिना निश्चयके व्यवहार सारहीन है। (का. अ./पं. जय-चन्द/४६७)।

दे० ज्ञान/IV/३/१ ( निश्चय व व्यवहार ज्ञान द्वारा हेयोपादैयका निर्णय करके, शुद्धात्मस्वभावकी और भुकना ही प्रयोजनीय है।)

( और भी दे० जीव, अजीव, आसव आदि तत्त्व व विषय ) (सर्वत्र यही कहा गया है कि व्यवहारनय द्वारा वताये गये भेदों या संयोगोंको हैय करके मात्र शुद्धारमतत्त्वमें स्थित होना ही उस तत्त्वको जाननेका भावार्थ है।)

## ४. दोनोंमें साध्य-साधनमावका प्रयोजन दोनोंकी पर-स्पर सापेक्षता

न. च./शृत/६३ वस्तुतः स्याइभेदः करमान्न कृत इति नाशङ्कनीयम् । यतो न तेन साध्यसाधकयोरविनाभावित्वं । तद्यथा—निश्चया-विरोधेन व्यवहारस्य सम्यग्व्यवहारेण सिद्धस्य निश्चयस्य ५ ५र-मार्थत्वादिति । परमार्थमुग्यानौ च्यवहारिणौ व्यव**हारमुग्धानौ** निश्चयवादिनां उभयमुग्धानामुभयवादिनामनुभयमुग्धानामनुभय-बादिनां मोहनिरासार्थं निश्चयव्यवहाराभ्यामालिहितं कृत्वा वस्तु निर्णेयं। एव हि कथं चिद्रभेदपरस्पराविनाभावित्वेन निश्चय-व्यवहारयोरनाकुला सिद्धिः। अन्यथाभास एव स्याद् । तस्माइ-व्यवहारश्रसिद्धचैव निश्चयप्रसिद्धिनिन्यथेति, सम्यग्द्रव्यागमप्रसा-व्यवहाररत्नत्रयस्य सम्यग्ह्रपेण धिततत्त्वसेव-धाः सिद्धत्वात । -प्रश्न-वस्तुतः ही इन दोनो नयोका कथंचित भेद बयो नहीं किया गर्या । उत्तर-ऐसी आशंका नहीं करनी चाहिए। क्यों कि वैसा करनेसे उनमें परस्पर साध्यसाधक भाव नहीं रहता। वह ऐसे कि-निश्चयसे अविरोधी व्यवहारको तथा समीचीन व्यवहार द्वारा सिद्ध किये गये निश्चयको ही परमार्थपना है। इस प्रकार परमार्थसे मुढ केवल व्यवहारावसिक्योंके, अथवा व्यवहारसे मुह केवल निश्चयावलम्बियोंके, अथवा दोनोंकी परस्पर सापेक्षतारूप उभयसे मुढ निश्चयव्यवहारावलम्बियोंके, अथवा दोनी नयोंका सर्वथा निषेध करने रूप अनुभयमूढ अनुभयावल स्वियों के मोहको दूर करनेके लिए, निश्चय व व्यवहार दोनों नयोसे आलिगित करके ही वस्तुका निर्णय करना चाहिए।

इस प्रकार कथं चित् भेद रहते हुए भी परस्पर अविनाभाव-रूपसे निश्चय और व्यवहारकी अनाकुल सिद्धि होतो है। अन्यथा अर्थात एक दूसरेसे निरपेक्ष वे दोनों ही नयाभास होकर रह जायेगे। इसलिए व्यवहारकी प्रसिद्धिसे ही निश्चयकी प्रसिद्धि है, अन्यथा नहीं। क्योंकि समीचीन द्रव्यागमके द्वारा तत्त्वका सेवन करके ही समीचीन रत्नत्रयकी सिद्धि होती है। (पं. ध./-पू./६६३)।

त. च. वृ./२८५-२६२ णो ववहारो मगो भोहो हवदि ग्रहाग्रहिमिदि
वयणं। उक्तं चान्यत्र, णियदञ्बजाणट्ठं इयरं कहियं जिणेहि
छह्दवं। तम्हा परछह्दवे जाणगभावो ण होइ सण्णाणं।—ण हु
ऐसा सुंदरा जुली। णियसमयंपि य मिच्छा अह जबु मुण्णो य
तस्स सो चेदा जाणगभावो मिच्छा उवयरिओ तेण सो भणई।२८६।
जं चिय जीवसहावं उवयारं भणिय तंपि ववहारो। तम्हा णहु

तं मिच्छा विसेसदो भणइ सन्भावं १९८६। उमेओ जोवसहाओ सो इह सपरावभासगी भणिओ। तस्स य साहणहेऊ उवयारो भणिय अरथेमु ।२५७। जह सम्भूओं भणिदो साहणहेऊ अभेदपरमहो । तह उनयारी जाणह साहणहेऊ अणवयारे ।२८५। जो इह मुदेण भणिओ जाणदि अप्पाणमिणं तु केवलं सुद्धं। तं सुयकेवितिरिसिणो भणंति होसप्पदीपसरा १२८१। उवसारेण विजाणइ सम्मगुरूवेण जेण पर-दब्बं। सम्मगणिच्छय तेण वि सइय सहावं तु जाणंती।२१०। ण दू णत्र पक्को मिच्छा तं पिय णैयंतदव्यसिद्धियरा । सियसहसमा-लुढं जिणवयणविविश्नयं सुद्धं ।२९२। =प्रश्न-व्यवहारमागं कोई मार्ग नहीं है, क्यों कि शुभाशुभरूप वह व्यवहार वास्तवमें मोह है, ऐसा आगमका बचन हैं। अन्य प्रन्थों में कहा भी है कि निज द्रव्यके जाननेके लिए ही जिनेन्द्र भगवान्ने छह द्रव्योंका कथन किया है, इसलिए केवल पररूप उन छह द्रव्योंका जानना सम्य-ग्ज्ञान नहीं है। (दे० द्रव्य/२/४)। उत्तर-आपकी युक्ति सुन्दर नहीं है, क्योंकि परट्रव्योंको जाने किना उसका स्वसमयपना मिथ्या है, उसकी चेतना शून्य है, और उसका झायकभाव भी मिध्या है। इसीलिए अर्थात परको जाननेके कारण ही उस जीव-स्बभावको उपचरित भी कहा गया है (दे० स्वभाव)।२८५। क्यों कि कहा गया वह जीवका उपचरित स्वभाव व्यवहार है, इसीलिए वह मिथ्या नहीं है, जरिक उसी स्वभावकी विशेषताको दर्शाने-वाला है (दे० नय/V/9/१)।२८६। जीवका शुद्ध स्वभाव धीय है और वह स्व-पर प्रकाशक कहा गया है। (दे० केवलज्ञान/ई; ज्ञान/-1/३; दर्शन/२)। उसका कारण व हेतु भी वास्तवमें परपदार्थींमें किया गया होयजायक रूप उपचार ही है ।२८७। जिस प्रकार अभेद व परमार्थ पदार्थमें गुण गुणीका भेद करना सङ्ग्रत है, उसी प्रकार अनुषचार अर्थात् अषद्भव अस्पृष्ट तत्त्वमें परपदार्थौ-को जाननेका उपचार करना भी सद्भूत है। २८८। आगममें भी ऐसा कहा गया है कि जो भूतके द्वारा केवल गुद्ध आत्माको जानते हैं वे श्रुतकेवली हैं, ऐसा लोकको प्रकाशित करनेवाले ऋषि अर्थात जिनेन्द्र भगवात् कहते हैं । (दे० श्रुतकेवली/२) ।२८६। सम्प्रक् निश्चयके द्वारा स्वकीय स्वभावको जानता हुआ वह आहमा सम्यक् रूप उपचारसे परद्रव्योंको भी जानता है ।२१०। इसलिए अने-कान्त पक्षको सिद्ध करनेवाला नय पश्च मिथ्या नहीं है, बर्धोक जिनवचनसे उत्पन्न 'स्यात' शब्दसे आसिगित होकर वह शुद्ध हो जाता है । ( दे० नय/II)।२१२।

# ५. दोनोंकी सापेक्षताका कारण व प्रयोजन

- न, च /शुत/१२ यदापि मोक्षकार्ये भ्रतार्थे न परिच्छित्र आत्माद्य पादान-कारणं भवति तथापि सहकारिकारणेन विना न सेत्स्यतीति सह-कारिकारणप्रसिद्धवर्थं निश्चयव्यवहारयोरविनाभावित्वमाह । व्यद्यपि मोक्षकप कार्यमें भ्रतार्थ निश्चय नयसे जाना हुआ आमा आदि उपादान कारण तो सबके पास हैं, तो भी वह आत्मा सहकारी कारणके विना मुक्त नहीं होता है । अतः सहकारी कारण-की प्रसिद्धिके लिए, निश्चय व व्यवहारका अविनाभाव सम्बन्ध वतलाते हैं।

सर्वावलोकने द्रव्यस्यान्यस्वानन्यस्वं च न वित्रतिषिध्यते। = बस्तरः सभी वस्तु सामान्य विशेषात्मक होनेसे, वस्तुका स्वरूप देखने-वालोके कमशः सामान्य और विशेषको जाननेवाली दो आँखें हैं—द्रव्यार्थिक और पर्यायार्थिक (या निश्चय व व्यवहार)। इनमें से पर्यायार्थिक चक्षुको सर्वथा बन्द करके, जब केवल द्रव्यार्थिक (निश्चय) चक्षुके हारा देखा जाता है, तम 'वह सब जीव द्रव्य है' ऐसा भासित होता है। और जब द्रव्यार्थिक चक्षुको सर्वथा बन्द करके, केवल पर्यायार्थिक (व्यवहार) चक्षुको सर्वथा बन्द करके, केवल पर्यायार्थिक (व्यवहार) चक्षुके हारा देखा जाता है तब वह जोव द्रव्य (नारक तिर्यक् आदि रूप) अन्य अन्य प्रतिभासित होता है। और जब उन दोनों आँखोंको एक ही साथ खोलकर देखा जाता है तब जीव सामान्य तथा उसमें व्यवन्थित (नारक तिर्यक् आदि) विशेष भी तुक्यकालमें ही दिखाई देते हैं।

वहाँ एक आँखसे देखना एकदेशावलोकन है और दोनों आँखोंसे देखना सर्वावलोकन है। इसलिए सर्वावलोकनमें द्रव्यके अन्यत्व व अनन्यत्व विरोधको प्राप्त नहीं होते। (विशेष दे० नय/1/२) (स.सा./ता वृ./११४/१७४/१९)।

निः सा./ता. व./१८७ ये खलु निश्चयव्यवहारनययोरिवरोधेन जानन्ति ते खलु महान्तः समस्तक्षास्त्रहृदयवेदिनः परमानन्दवीतरागमुखाभिलाषिणः शास्त्रतसुखस्य भोक्तारो भवन्तीति । = इस भागवत् 
शास्त्रको जो निश्चय और व्यवहार नयके अविरोधसे जानते हैं 
वे महापुरुष, समस्त अध्यारम शास्त्रीके हृदयको जाननेवाले और 
परमानन्दरूप वीतराग मुखके अभिलाषी, शाश्वत मुखके भोक्ता 
होते हैं।

और भी देखो नय/II--( अन्य नयका निषेध करनेवाले सभी नय मिध्या हैं। )

## ६. दोनोंकी सापेक्षताके उदाहरण

- दै॰ उपयोग/11/३व अनुभव/४/८ सम्यारृष्टि जीवोंको अन्पभूमिकाओं-में शुभोपयोग (ब्यवहार रूप शुभोपयोग) के साथ-साथ शुद्धोप-योगका अंश विद्यमान रहता है।
- दे॰ संबर/२ साएक दशामें जीवकी प्रवृत्तिके साथ निवृत्तिका अंश भी विद्यमान रहता है, इसलिए उसे आखब व संवर दोनों एक साथ होते हैं।
- दे० छेदोपस्थापना/२ संयम यद्यपि एक ही प्रकारका है, पर समता ब बतादिरूप अन्तरंग व बाह्य चारित्रकी युगपतताके कारण सामायिक व छेदोपस्थापना ऐसे दो भेदरूप कहा जाता है।
- दे० मोक्षमार्ग/३/१ आत्मा यद्यपि एक शुद्ध-बुद्ध झायकभाव मात्र है, पर वही आत्मा व्यवहारकी विवक्षासे दर्शन, ज्ञान, चारित्ररूप कहा जाता है।
- दे० मोक्षमार्ग/४ मोक्षमार्ग यद्यपि एक व अभेद ही है. फिर भी विबक्षावश उसे निश्चय व व्यवहार ऐसे दो भेदरूप कहा जाता है।
- नोट-( इसी प्रकार अन्य भी अनेक विषयों में जहाँ-जहाँ निश्चय व्यव-हारका विकल्प सम्भव है वहाँ-वहाँ यही समाधान है।)

# ७. इसकिए दोनों ही नय उपादेय हैं

- दे॰ नय/V/=/४ दोनों ही नय प्रयोजनीय हैं, क्योंकि व्यवहार नयके किना तीर्थका नाश हो जाता है और निश्चयके किना तकके स्वरूपका नाश हो जाता है।
- दे॰ नय/V/=/१ जिस प्रकार सम्यक् व्यवहारसे मिथ्या व्यवहारकी निवृत्ति होती है, उसी प्रकार सम्यक् निश्चयसे उस व्यवहारकी भी निवृत्ति हो जाती है।

For Private & Personal Use Only

9

दे० मोक्षमार्ग/४/६ साधक पहले सिवकलप दशामे व्यवहार मार्गी होता है और पीछे निर्विकल्प दशामे निश्चयमार्गी हो जाता है।

दे॰ धर्म/६/४ अशुभ प्रवृत्तिको रोकनेके लिए पहले व्यवहार धर्मका ग्रहण होता है। पीछे निश्चय धर्ममें स्थित होकर मोक्षलाभ करता है।

नयकोति — १. आप पद्मनित् मं ० ६ के गुरु थे। उन पद्मनित्का उन्तेख वि. १२३८,१२४१,१२६३ के शिलालेखों में मिलता है। तद-नुसार आपका समय — वि. १२२५-१२६० (ई.११६८-११६३), (पं.वि./ प्र.४८/A.N.Up.)। २ देशीयगण की नृशाखा में क्लधौत्मनिद के शिष्य।—वे इतिहास/अ/१।

नयचर्का — नयचक नामके कई ग्रन्थोंका उल्लेख मिलता है। सभी नय व प्रमाणके विषयका निरूपण करते है। १, प्रथम नयचक आ. मन्सवादो नं.१ (ई. २६७) हारा संस्कृत छन्दों नें रचा गया था, जो श्लोक वार्तिककी रचना करते समय आ. विद्यानन्दिको प्राप्त था। पर अब वह उपलब्ध नहीं है। २. द्वितीय नयचक आ. देवसेन (ई. १२३-१६६) द्वारा प्राकृत गाथाओं में रचा गया है। इसमें कुल ४२३ गाथाएँ है। ३. तृतीय नयचक्रपर पं. हेमचन्द जीने (ई. १६६७) एक भाषा वचनिका लिखी है। (दी./२/३३०, १६६)

त्यनंदि निर्माध देशीयगण, माणिक्य निर्मा के विद्या शिष्य, द्रुव्य सग्रहकार नेमिचन्द्र सिद्धान्तिक के शिष्य। गुरु परम्परा-नक्षत्र, पद्मनिद्द, विश्वनन्दि, नम्दनन्दि, विष्णुनन्दि, विशासकन्दि, रामनन्दि, माणिक्यनन्दि, नयनन्दि। मृतिये सुदस्ण चरिछ, स्यत् विहिविहाणकृद्य। समय – ई. ११६-१०६०। (दे. इतिहास) ७/६)। (जी /३/२१२)।

नयनसुख - सुन्दर आध्यारिमक अनेक हिन्दी पदोके रचयिता। समय - वि. श. १६ मध्य (हि. जैन साहित्य इतिहास/कामता-प्रसाद)।

नय विवरण — आ. विद्यानन्दि (ई. ७७५-८४०) द्वारा संस्कृत भाषामें रिचत न्याय विषयक ग्रन्थ है, जिसमें नय व प्रमाणका विस्तृत विवेचन है। (दे० विद्यानन्दि)

नयसेन- धर्मामृत, समय परीक्षा, धर्म परीक्षा के रचित्रता कन्नड कवि । गुरु-नरेन्द्रमेन । समय-ई. १९२४ । (ती /४/३०८) ।

नर--(रा.वा/२/१०/१/१६६/११) धर्मार्थकाममोक्षलक्षणानि कार्याणि नृणन्ति नयम्तीति नराः। = धर्म, अर्थ, काम व मोक्ष इन चार पुरु-षार्थका नयन करनेवाले 'नर' होते हैं।

नरक प्रचुरस्पसे पापकर्मीके फलस्वस्प अनेकों प्रकारके असहा दुःखोंको भोगनेवाले जीव विशेष नारकी कहलाते हैं। उनकी गति-को नरकगति कहते हैं, और उनके रहनेका स्थान नरक कहलाता है, जो शीत, उच्छा, दुर्ग निध आदि असंख्य दुःखोंकी तीवताका केन्द्र होता है। वहाँपर जीव विलों अर्थाद् सुरंगोंमें उत्पन्न होते व रहते हैं और परस्परमें एक दूसरेको मारने-काटने आदिके द्वारा दुःख भोगते रहते हैं।

# नरकगति सामान्य निर्देश

- १ नरक सामान्यका रुक्षण ।
- २ नरकर्गत या नारकीका लक्षण।
- ३ नारिकयोंके भेद (निक्षेपोंकी अपेक्षा)।
- ४ | नारकीके भेदोंके लक्षण ।
- नरकगतिमें गति, इन्द्रिय आदि १४ मार्गणाओंके स्वामित्व सम्बन्धी २० अरूपणाएँ । —दे० सत्।
- नरक्रगति सम्बन्धी सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव व अल्पबहुत्व रूप आठ मरूपणाएँ। —दे० वह यह नाम।
- नरकायुके बन्धयोग्य परिणाम । —दे० आग्रु/३ ।
  - नरकगितमें कर्मप्रकृतियोंके बन्ध, उदय, सत्त्व-विषयक प्ररूपणार्थ। —दे० वह वह माम।
- नरकगतिमें जन्म मरण विषयक गति अगति प्ररूप-णार्थे।
  - सभी मार्गणाओंमें आयके अनुसार व्यय होनेका नियम।
    --दे० मार्गणा।

# नरकगतिके दुःखाँका निर्देश

- १ नरकमें दुःखेंकि सामान्य मेद्र।
- २ शारीरिक दुःख निर्देश।
- ३ क्षेत्रकृत दुःख निदेंश।

₹

ą

\*

Ę

- ४ असुर देवोंकृत दुःख निर्देश ।
- ५ | मानसिक दुःख निर्देश।

# नारकियोंके शरीरकी विशेषताएँ

- १ जन्मने व पर्याप्त होने सम्बन्धी विशेषता ।
- २ शरीरकी अशुभ आकृति।
- ३ वैक्रियक भी वह मांस आदि युक्त होता है।
- ४ इनके मूँ छ-दाढी नहीं होती।
- इनके शरीरमें निगोदराशि नहीं होती।
  - ा नारिक्योंको आयु व अवगाहना ।--दे० वह वह नाम ।
- नारिक्योंको अपमृत्यु नहीं होती ।—दे० मरण/४।
  - छिन्न भिन्न होनेपर वह स्वतः पुनः पुनः भिरू जाता है।
- ७ आयु पूर्ण होनेपर वह काफूरवत् उड़ जाता है।
  - नरकमें प्राप्त आयुथ पशु आदि नारिकयोंके ही शरीर-की विक्रिया हैं।

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

8

٤

X

છ

4

नारिक्योंको पृथक् विक्रिया नहीं होती।

--दे० वैकियक/१।

 छह पृथिवियों में आयुधों रूप विक्रिया होती है और सातवी में की डों रूप।

वहाँ जल अग्नि आदि जीवोंका भी अस्तित्व है। —दे० काय/२/४।

# नारकियों में सम्मव माव व गुणस्थान आदि

सदा अञ्चभ परिणामोंसे युक्त रहते हैं।

वहाँ सम्भव वेद, लेश्या आदि ।—दे० वह वह नाम ।

२-३ नरकगितमें सम्यक्त्वों व गुणस्थानोंका स्वामित्व।

मिथ्यादृष्टिसे अन्यगुणस्थान वहाँ कसे सम्भव है।

५ वहाँ सासादनकी सम्भावना कैसे है ?

मरकर पुनः जी जानेवाले उनकी अपर्याप्तावस्थामें भी सामादन व मिश्र कैसे नहीं मानते ?

वहाँ सम्यग्दर्शन कैसे सम्भव है ?

अशुभ छेश्यामें भी सम्यनत्व कैसे उत्पन्न होता है।

--दे० वेश्या/४ ।

सम्यक्त्वादिकों सहित जन्ममरण सम्बन्धी नियम । —दे० जन्म/६ ।

सासादन, मिश्र व सम्थग्दृष्टि मरकर नरकर्मे उत्पन्न नहीं होते । इसमें हेतु ।

९ जियरके गुणस्थान यहाँ क्यों नहीं होते।

# नरककोक निर्देश

र नरककी सात पृथिवियोंके नाम निर्देश।

२ | अधोलोक सामान्य परिचय ।

रत्नप्रमा पृथिवी खरपंक भाग आदि रूप विभाग ।

--दे० रत्नप्रभा।

३ पटलों व बिलोका सामान्य परिचय ।

४ विलोमें स्थित जन्मभूमियोंका परिचयः

प नरक भूमियों में मिट्टी, आहार व शरीर आदिकी दुर्ग-स्थियोंका निदेश।

६ | तरकनिछोंमें अन्धकार व भयंकरता ।

७ नरकोंमें शीत उष्णताका निदेश।

 नरक पृथिवियों में बादर अप् तेज व वनस्पति कायिकों-का अस्तित्व। — दे० काय/२/४।

सातों पृथिवियोंका सामान्य अवस्थान ।—दे० लोक/२।

सातों पृथिवियोंकी मोटाई व बिलों आदिका ममाण।

९ | सातों पृथिवियोंके बिलोका विस्तार ।

१० विलोंमें परस्पर अन्तराल ।

११ पटलोंके नाम व तहाँ स्थित बिलोंका परिचय।

🐅 📗 नरकलोकके नक्षशे।

—दे० लोक/७।

# १. नरकगति सामान्य निर्देश

#### ४. नरक सामान्यका लक्षण

रा. वा./२/६०/२-३/१५६/१३ शीतोष्णास द्वेद्योदयापादितवेदनया नरात् कायन्तीति शब्दायन्त इति नारकाः । अथवा पापकृतः प्राणिन आत्य-न्तिकं दुःखं नृणन्ति नयन्त्रोति नारकाणि । औणादिकः कर्त्यकः । = जो नरोको शीतः उष्ण आदि वेदनाओसे शब्दाकुलित कर देवह नरक है। अथवा पापी जीवोंको आस्यन्तिक दुःखोंको प्राप्त करानेवाले नरक हैं।

ध, १४/१,**६ै,६**४१/४६६/⊂ णिरयसेडिजङाणि णिरयाणि णाम् । ≕नर्कके श्रेणीजद्भ जिल नरक कहलाते हैं।

## २. नरकगति या नारकीका लक्षण

ति. प./१/६० ण रमंति जदो णिच्चं दठवे खेत्ते य काल भावे य। अण्णोणोहि य णिच्चं तम्हा ते णारया भाणया ।६०। च्यतः तस्थानवर्ती द्रव्यमें, क्षेत्रमें, कालमें, और भावमें जो जीव रमते नहीं है, तथा परस्परमें भी जो कभी भी प्रांतिको प्राप्त नहीं होते है, अत- एव वे नारक या नारको कहे जाते है। (ध. १/१,१,२४/गा. १२८/२०२) (गो. जी /मू./१४७/३६१)।

रा. वा./२/५०/३/१४६/१७ नरकेषु भवा नारकाः । =नरकोर्ने जनम लेनेवाले जीव नारक है। (गो जी./जी. प्र/१४७/३६१/१८)।

घ. १/१.१.२४/२०१/६ हिसादिष्वसदनुष्ठानेषु व्यापृताः निरतास्तेषां गतिनिरतगितः। अथवा नरान् प्राणिनः कायति पातयित खलीकरोति
इति नरकः कर्म, तस्य नरकस्यापर्यानि नारकास्तेषां गतिनिरकगितः। अथवा यस्या उदयः सकलाशुभकर्मणामुदयस्य सहकारिकारणं
भवित सा नरकगितः। अथवा द्रव्यक्षेत्रकालभावेष्वन्योग्येषु च
विरताः नरताः, तेषां गितः नरतगितः। = १. जो हिसादि असमीचीन
कार्योमें व्यापृत हैं उन्हें निरत कहते हैं और उनकी गितको निरतगिति कहते हैं। २ अथवा जो नर अर्थात् प्राणियोको काता है अर्थात्
गिराता है, पीसता है, उसे नरक कहते हैं। नरक यह एक कर्म है।
इससे जिनकी उत्पत्ति होती है उनको नारक कहते हैं, और उनकी
गितिको नारकगित कहते हैं। ३. अथवा जिस गितका उदय सम्पूर्ण
अशुभ कर्मोंके उदयका सहकारीकारण है उसे नरकगित कहते हैं।
४. अथवा जो द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावमे तथा परस्परमे रत नहीं
हैं, अर्थात् प्रीति नहीं रखते हैं, उन्हें नरत कहते हैं और उनकी
गितिको नरतगित कहते हैं। (गो. जी./जो. प्र./१४७/३६९/१६)।

ध. १३/४,४,१४०/३६२/२ न रमन्त इति नारका'। ⇒जो रमते नहीं हैं वे नारक कहलाते हैं।

गो. जी. जी. प्र./१४०/३६६/१६ यस्मास्कारणात् ये जीवाः नश्कगतिसंबन्ध्यन्नपानादिद्रव्ये, तह्नभूतलरूपक्षेत्रे, समयादिस्वायुर्वसानकाले
चित्पर्यायरूपभावे भवान्तरवेरोद्भवतज्जनितकोधादिभ्योऽन्योन्धैः सह
नूतनपुरातननारकाः परस्परं च न रमन्ते तस्मात्कारणात् ते जीवा
नरता इति भणिताः। नरता एव नारताः । अथवा निर्गतोऽयः पुण्यं
एभ्यः ते निर्याः तेषां गतिः निर्याताः इति व्युत्पत्तिभरिष नारकगतिसक्षणं कथितं। चन्योंकि जो जीव नरक सम्बन्धी अन्नपान
आदि द्रव्यमें, तहाँको पृथिवोरूप क्षेत्रमें, तिस गति सम्बन्धी प्रथम
समयसे लगाकर अपना आयुपर्यन्त कालमें तथा जीवोके चैतन्यरूप
भावोंमें कभी भी रित नहीं मानते। ६. और पूर्वके अन्य भवों
सम्बन्धी वैरके कारण इस भवमे उपजे क्रोधादिकके द्वारा नये व
पुराने नारकी कभी भी परस्परमें नहीं रमते, इसलिए उनको कभी
भी प्रीति नहीं होनेसे वे 'नरत' कहलाते हैं। नरत को ही नारत
जानना। तिनकी गतिको नारतगति जानना। ६. अथवा 'निर्गत'
कहिये गया है 'अयः' कहिये पुण्यकर्म जिनसे ऐसे जो निरय, तिनकी

गति सो निर्य गति जानना । इस प्रकार निरुक्ति द्वारा नारकगतिका लक्षण कहा ।

## 3. नारिक्योंके भेद

- मं. का,/मू./११८ णेरइया पुढिविमेयगदा। = रत्नप्रभा आवि सात पृथि= वियोके भेदसे (दे० नरक/१) नारकी भी सात प्रकारके है। (नि. सा./मू./१६)।
- ध. ७/२.१.४/२६/१३ अधवा णामद्रवणदेवभावभेएण णेरइया चउविदहा होति । = अथवा नाम, स्थापना, द्रव्य और भावके भेदसे नारकी चार प्रकारके होते हैं (विशेष दे० निक्षेप/१)।

## ४. नाम हीके भेदोंक लक्षण

- दे, नय/III/१/८ ( नैगम नय आदि सात नयोंकी अपेक्षा नारकी कहनेकी विवक्षा )।
- गः ७/२.१ ४/३०/४ कम्मणेरइओ णाम णिरयगिदसहगदकम्मद्व्यसमूहो । णासपंजरजंतादीणि णोकम्मद्व्याणि णेरइयभावकारणाणि णोकम्मद्व्यणिरहञ्जा णाम । = नर्कगितिके साथ आये हुए कर्मद्रव्यसमूहको कर्मनग्दि कहते है । पाश, पंजर, यन्त्र आदि नोकर्मद्रव्य जो नारकभावकी उत्पत्तिमें कारणभूत होते है, नोकर्म द्रव्यनारकी है । (शेष दे० निसेप)।

# २. नरक गतिके दुःखोंका निर्देश

# १. नरकर्मे दुःखींके सामान्य सेद

त. सू /३/४-४ परस्परोदोरितदु खा । ।। संक्तिष्टासरोदोरितदु खाश्च प्राक् चतुध्याः ।१। = वे परस्पर उत्पन्न किये गये दु खवाले होते हैं । ।४। और चौथी भूमिसे पहले तक अर्थात पहिले दूसरे व तोसरे नरकमें संक्रिष्ट असुरोके द्वारा उत्पन्न किये दु खवाले होते हैं ।१।

त्रि. सा./१६७ खेत्तजणिदं असाद सारीरं माणसं च असुरकयं । भुंजंति जहावसरं भवद्विती चरिमसमयो सि ।१६७। म्ब्रीत, जनित, शारी-रिक, मानसिक और असुरकृत ऐसी चार प्रकारकी असाता यथा अवसर अपना पर्यायके अन्तसमयपर्यन्त भोगता है। (का. अ./मू./ ३१)।

# २. शारीरिक दुःख निर्देश

## १. नस्क्रमें उत्पन्न होकर उछलने सम्बन्धी दु:ख

ति. प./२/३१४-३१६ भीदीए कंपमाणी चिलाई दुक्खेण पहिछी संती।

छत्तीसाउहमज्भे पिडिदूणं तत्थ उप्पलइ।३१४। उच्छेहजीयणाणि
सत्त धणू छस्सहस्सपंचसया। उप्पलइ पढमखेत्ते दुगुणं दुगुणं कमेण
सेसेम्र ।३१६। च्यह नारकी जांव (पर्याप्त पूर्ण करते ही) भयसे
काँपता हुआ बड़े कप्टसे चलनेले लिए प्रस्तुत होकर, छत्तीस आयुधोंके मध्यमे गिरकर वहाँसे उछलता है।३१४। प्रथम पृथिवीमें सात
योजन ६६०० धनुष प्रमाण ऊपर उछलता है। इससेआगे शेष छः
पृथिवियों से उछलनेका प्रमाण क्रमसे उत्तरोत्तर दूना दूना है।३१६।
(ह. पु./४/३६६-३६) (म. पु./१०/३६-३७) (त्रि. सा./१८९-१८२)

## २. परस्पर इत दुःख निर्देश

ति. प./२/३१६-३४२ का भावार्थ - उसको वहाँ उछलता देखकर पहले नारकी उसकी ओर दौडते हैं ।२१६। शस्त्रों, मयंकर पशुओं व बृक्ष निवयों आदिका रूप घरकर (दे० नरक/३)।३१७। उसे मारते हैं व खाते हैं ।३२२। हजारों यन्त्रोंमें पेलते हैं ।३२३। साकलोंसे बँघते हैं व अग्निमें फोंकते हैं ।३२४। करोतसे चोरते हैं व भालोंसे नीधते हैं

1३२४। पकते तेलमें फेंकते हैं ।३२६। शीतल जल सममकर यदि वह बैतरणी नदीमें प्रवेश करता है तो भी वे असे छेदते हैं। ३२७-३२०। क्छुओं आदिका रूप धरकर उसे भक्षण करते हैं।३२१। जब आश्रय द्र इनेके लिए विलोमें प्रवेश करता है तो वहाँ अप्तिकी जवालाओंका सामना करना पड़ता है।३३०। शीतल छायाके भ्रमसे असिपत्र वनमें जाते हैं।३३१। वहाँ उन वृक्षोंके तलवारके समान पत्तोंसे अथवा अन्य शस्त्रास्त्रोंसे छेदे जाते हैं।३३२-३३३। गृद्ध आदि पक्षी बनकर नारकी उसे चूँट-चूँट कर खाते है। ३३४-३३६। अंगोपांग चूणं कर उसमें क्षार जल डालते हैं 1३३६। फिर खण्ड-खण्ड करके चूल्होंमें डालते हैं। ३३७। तप्र लोहेकी पुत लियोंसे आ लिंगन कराते हैं। ३३८। उसीके मांसको काटकर उसीके मुखमें देते हैं।३३६। गलाया हुआ लोहा व ताँका उसे पिलाते हैं। ३४०। पर फिर भी वे भरणको प्राप्त नहीं होते है (दे० नरक/३) ।३४१। अनेक प्रकारके वास्त्री आदि स्तपसे परिणत होकर वे नारकी एक दूसरेको इस प्रकार दुख देते हैं।३४२। (भ. आ./मू./१५६४-१५८०), (स. सि./२/५/२०१/७), (रा. ना./३/५/८/ ३१), ( ह. पु./४/३६३-३६५), (म. पु./१०/३८-६३), (त्रि. सा./१८३-१६०), ( ज. प./११/१४७-१७७), ( का. अ /३६-३६), (जा./३६/६१-७६) (बसु, श्रा./१६६-१६६)

स. सि./३/४/२००/३ नारकाः भवप्रत्ययेनाविधना दूरादेव दुःखहेत्नवगम्योत्पन्नदुःखाः प्रत्यासत्ती परस्परालोकनाच्च प्रज्व लितकोपागन्यः
पूर्वभवानुस्मरणाच्चातिती बानुबद्धवैरारच श्वश्यालादिवरस्वाभिधाते
प्रवर्तमानः स्विकियाकृत अध्युधैः स्वकरचरणदशनैश्च छेदनभेदनतक्षणदंशनादिभिः परस्परस्यातिती ब्रं दुःखमुरपादयन्ति । नारिकयौके भवप्रत्यय अवधिज्ञान होता है। उसके कारण दूरसे ही दुःखके
कारणोंको जानकर उनको दुःख उत्पन्न हो जाता है और समीपमें
आनेपर एक दूसरेको देखनेसे उनकी कोपापिन भभक उठती है। तथा
पूर्वभवका स्मरण होनेसे उनकी बैरकी गाँठ और दृद्धतर हो जाती
है, जिससे वे कुत्ता और गीदड़के समान एक दूसरेका घात करनेके
लिए प्रवृत्त होते हैं। वे अपनी विक्रियासे अस्त्रशस्त्र बना कर
(दे० नरक/इ) उनसे तथा अपने हाथ पाँच और दाँतोंसे छेदना, भेदना,
छीलना और काटना आदिके द्वारा परस्पर अति तीव दुःखको
उत्पन्न करते हैं। (रा. वा./३/४/१/१६४/४), (म. प्र./१०/४०,१०३)

# ३. आहार सम्बन्धी दुःख निर्देश

ति, प./२/३४३-३४६ का भानार्थ — अत्यन्त तीः वी व कड़वी थोडी सी मिट्टीको चिरकातमें खाते हैं ।३४३। अत्यन्त दुर्गन्धवाता व ग्लानि युक्त आहार करते हैं ।३४४-३४६।

दें नरक/४/१ (सातों पृथिवियोंने मिट्टीकी दुर्गन्धीका प्रमाण)

ह, पु./४/६६ का भावार्थ — अध्यन्त तीक्ष्ण खारा व गरम वैतरणी नदी-का जल पीते हैं और दुर्गन्धी युक्त मिहीका आहार करते हैं।

त्रि. सा./११२ सादिकुहिदातिगंधं सिणमणं मिष्ट्यं विभुंजंति। घम्मभवा वंसादिष्ठ असंखगुणिदासहं तत्तो।११२१ = कुत्ते आदि जीवोंकी विष्टासे भी अधिक दुर्गन्धित मिट्टीका भोजन करते हैं। और वह भी उनको अत्यन्त अन्यं मिलती है, जब कि उनकी भूख बहुत अधिक होती है।

# ४. मूख-प्यास सम्बन्धी दुःख निर्देश

हा /१६/७७-७८ बुभुक्षा जायतेऽत्यर्थं नरके तत्र देहिनाम् । यो न शामयितुं शक्तः पुद्दगलप्रचयोऽिखलः १७७१ तृष्णा भवति या तेषु वाडवारिनरिवोग्वणा । न सा शाम्यति निःशेषणितैरप्यम्बुराशिभिः १७६१
= नरकमें नारकी जीवोंको भूख ऐसी लगती है, कि समस्त पुद्दगलोंका समृह भी उसको शमन करनेमें समर्थ नहीं १७७१ तथा वहाँपर
तृष्णा बड़वाग्निके समान इतनी उत्कट होती है कि समस्त
समुद्रोंका जन्न भी पी लें तो नहीं मिटती १७६१

## ५. रोगों सम्बन्धी दुःख निर्देश

ज्ञा./३६/२० दुःसहा निष्प्रतीकारा ये रोगाः सन्ति केचन । साकल्येनैव गात्रेषु नारकाणां भवन्ति ते १२०। च्दुस्सह तथा निष्प्रतिकार जितने भी रोग इस ससारमें हैं वे सबके सब नारिकयों के शरीरमें रोमरोममें होते हैं।

शीत व उष्ण सम्बन्धी दुःख निर्देश

**दे० नरक/५/७ ( नारक पृथिवीमें अ**त्यन्त शीत व उष्ण होती हैं।)

# ३. क्षेत्रकृत दुःख निर्देश

दे० नरक/४/६-८ नरक बिल, वहाँकी मिट्टी तथा नारिकयोंके शरीर अरअन्त दुर्गन्धी युक्त होते हैं '१६। वहाँके बिल अत्यन्त अन्धकार पूर्ण स्था सीत या उष्ण होते हैं १७-८।

# ४. असुर देवींकृत दुःख निर्देश

ति, प./२/३४-२६० सिकताननः / ।।३४८। न्वेतरणिपहुदि असुरसुरा ।
गंतूण बालुकंतं णारहयाणं पकोपंति ।३४६। इह खेले जह मणुवा
पेन्छंते मेसमहिस बुद्धादि । तह णिरये असुरसुरा णारयकलहं
पतुहमणा ।३६०। = सिकताननः वितरणी आदिक (दे० असुर/२)
असुरकुमार जातिके देव तीसरी बालुकाप्रभा पृथिवी तक जाकर
बारकियोंको की घित कराते हैं ।३४८-३४६। इस क्षेत्रमे जिस प्रकार
मनुष्य, मेंढे और भैंसे आदिके युद्धको देखते हैं, उसी प्रकार असुरकुमार जातिके देव नारकियोंकं युद्धको देखते हैं और मनमें सन्तुष्ट
होते हैं। (म. पू./१०/६४)

स. सि./३/४/२०१/७ मुतप्तायोरसपायनिक्टसायस्तम्भालिङ्गः निष्पीडनादिभिर्नारकाणां दु.खमुत्पादयन्ति । स्त्र्व तपाया हुआ लोहेका रस पिलाना, अत्यन्त तपाय गये लोहस्तम्भका आखिगन कराना. यन्त्रमें पेलना आदिके द्वारा नारिकयोंको परस्पर दु.ख उत्पन्न कराते हैं। (विशेष दे० पहिले परस्परकृत दु;ख) (भ. खा./मू./१६६८-१४७०), (रा. ना./३/४/८१११), (ज. प./११/१६८-१६१)

म, पु./१०/४१ चोदयन्त्यसुराश्चैनाच् यूयं सुध्यध्विमत्यरम् । संस्मार्थः पूर्ववैराणि प्राक्चतुर्थ्याः सुदारुणाः ।४१। = पहलेकी तीन पृथिविद्यों तक अतिशय भयंकर असुरकुमार जातिके देव जाकर वहाँके नारिकर्यां-को उनके पूर्वभव वैरका स्मरण कराकर परस्परमें सडनेके लिए प्रेरणा करते रहते हैं। (वसु आ./१७०)

दे॰ असुर/३ (अम्बरीष आदि कुछ ही प्रकारके असुर देव नरकोंमें जाते हैं, सब नहीं)

# ५. मानसिक दुःख निर्देश

म. पु./१०/६७-६६ का भावार्थ — अहो ! अग्निके फुलिगोंके समान यह वायु, तप्त धूलिकी वर्ष । ६७-६८। विष सरीखा असिपत्र वन । ६१। जनरदस्ती आर्लिंगन करनेवाली ये लोहेकी गरम पुतलियाँ ।७०। हमको परस्परमें लडानेवाले ये दुष्ट यमराजतुल्य असुर देव ।७१। हमारा भक्षण करनेके लिए यह सामनेसे आ रहे जो भयंकर पशु ।७२। तीक्ष्ण शस्त्रोंसे युक्त ये भयानक नारकी ।७३-७६। यह सन्ताप जनक करूण क्रन्दनकी आवाज ।७६। शृगालोंको हृदयविदारक व्वनियाँ ।७७। असिपत्रवनमें गिरनेवाले पत्तोंका कठोर शब्द ।७८। काँटोवाले सेमर वृक्ष ।७६। भयानक वैतरणी नदी ।८०। अग्निकी ज्वालाओं युक्त ये वित्रों ।८१। कितने दुःस्सह व भयंकर हैं। प्राणभी आयु पूर्ण हुए विना झूटते नहीं ।८२। अरे-अरे! अब हम कहाँ जावें ।८३। इन दुःखोंसे हम कव तिरेंगे ।८४। इस प्रकार प्रतिक्षण चिन्तवन करते रहनेसे उन्हें दु.सह मानसिक सन्ताप उत्पन्न होता है, तथा हर समय उन्हें मरनेका संशय बना रहता है ।८६।

इर '१६/२७-६० का भावार्थ — हाय हाय ! पापकर्मके उदयसे हम इस (उपरोक्तवत्) भयानक नरकमे पड़े हैं ।२७। ऐसा विचारते हुए वज्राग्निके समान सन्तापकारी पश्चान्ताप करते हैं ।२८। हाय हाय । हमने सत्पुरुषों व बीतरागी साधुओं के कत्याणकारी उपदेशों का तिरस्कार किया है ।२६-३३। मिथ्यात्व व अविद्याके कारण विषयान्ध होकर मैने पाँचों पाप किये ।३४-३७। पूर्व भवोमे मैंने जिनको सताया है वे यहाँ मुक्तको सिहके समान मारनेको उद्यत है ।३६-४०। मनुष्य भवमे मैंने हिताहितका विचार न किया, अब यहाँ क्या कर सकता हूँ ।४१-४४। अब किसकी शरणमें जाऊँ ।४६। यह दुःख अब मैं कैसे सहूँगा ।४६। जिनके लिए मैने वे पाप कार्य किये वे कुदुम्बीजन अब क्यों आकर मेरी सहायता नहीं करते ।४७-४१। इस संसारमें धर्मके अतिरिक्त अन्य कोई सहायक नहीं ।६२-५६। इस प्रकार निरन्तर अपने पूर्वकृत पापों आदिका सोच करता रहता है ।६०।

# ३. नारकियोंके शरीरकी विशेषताएँ

## १. जन्मने व पर्याप्त होने सम्बन्धी

ति. प./२/३१३ पावेण णिरयिनिले जादूणं ता मुहुत्तगं मेत्ते । छप्पज्जत्ती पाविय आकस्मियभयजुदो होदि ।३१३। = नारकी जीव पापसे नरक जिलमें उत्पन्न होकर और एक मुहूर्त मात्रमें छह पर्याप्तियोंको प्राप्त कर आकस्मिक भयसे युक्त होता है । (म. पु./१०/३४)

म, पु./१०/१३ तत्र बीभरम्रानि स्थाने जाले मधुकृतामिव। तैऽघोमुखा प्रजायन्ते पापिनामुन्नति कुतः।३३। = उन पृथिवियौं में वे जीव मधु-मिख्यों के छत्ते के समान लटकते हुए घृणित स्थानोमें नो चेकी ओर मुख करके पैदा होते हैं।

## २. शरीरकी अञ्चम आकृति

स. सि./३/३/२०७/४ देहाश्च तेषामगुभनामकर्मोदयादत्यन्तागुभतरा विकृताकृतयो हुण्डसंस्थाना दुर्दर्शनाः । =नारिकयोके शरीर अशुभ नामकर्मके जदयसे होनेके कारण जतरोत्तर (आगे-आगेकी पृथिवियों-में) अशुभ हैं। जनकी विकृत आकृति है, हुंडक संस्थान है, और देखनेमें बुरे लगते हैं। (रा. वा./३/३/४/६४/१२), (ह. पु./४/३६८), (म. पु./१०/३४,६४), (विशेष दे० जदय/६/३)

# ३. वैक्रियक भी वह मांसादि युक्त होता है

रा. वा./३/३/४/१६४/१४ यथेह श्लेष्मयूत्रपुरीपमलरुधिरवसामेदःपूयव-मनपूतिमांसकेशास्थिचमचिशुभमौदारिकगतं ततोऽप्यतीवाशुभत्वं नारकाणां वैक्षियकशरीरत्वेऽपि।=जिस प्रकारके श्लेष्म, सूत्र, पुरीष्, मल, रुधिर, वसा, मेद, पीप, वमन, पूति, मांस, केश, अस्थि, चर्म अशुभ सामग्री युक्त औदारिक शरीर होता है, उसमें भी अतीव अशुभ इस सामग्री युक्त नारिकयोंका वैक्षियक भी शरीर होता है। अर्थात् वैक्षियक होते हुए भी उनका शरीर उपरोक्त वीभत्स सामग्री-युक्त होता है।

# ४. इनके मूँछ दाड़ी नहीं होती

भो. पा./टो./३२ में उद्दश्त-देवा वि य नेरइया हलहर चक्की य तह य तित्थयरा ! सब्वे केसव रामा कामा निक्कुंचिया होंति ।१।--सभी देव, नारकी, हलधर, चक्रवर्ती तथा तीर्थं कर, प्रतिनारायण, नारायण व कामदेव ये सब बिना मुँछ दाढीवाले होते हैं।

# इनके शरीरमें निगोद राशि वहीं होती

ध. १४/४,६,६१/८१/८पृष्ठवि-आउ-तेउ-वाउक्काइया देव-णेरइया आहार-सरीरा पमत्तसंजदा सजोगिअजोगिकेवित्रणो च पत्तेयसरीरा बुच्चंतिः एदेसि णिगोदजीवेहि सह संबंधाभावादो । पृथिवीकायिक, जल-कायिक, तेजस्कायिक, बायुकायिक, देव, नारकी, आहारकशरीर, प्रमत्तसंयत, संयोगकेवली और अयोगिकेवली ये जीव प्रत्येक शरीर-वाले होते हैं; क्यों कि, इनका निगोद जीवोंके साथ सम्बन्ध नहीं होता।

## ६. जिन्न-भिन्न होनेपर वह स्वतः पुनः पुनः मिल जाता है

ति. प./२/३४१ करवालपहरभिण्णं क्वजलं जह पुणो वि संघडित । तह णारयाण अंगं छिज्जंतं विविहसत्थेहि । १४१। = जिस प्रकार तलवार- के प्रहारसे भिन्न हुआ कुएँका जल फिरसे भी मिल जाता है, इसी प्रकार अनेकानेक शस्त्रोंसे छेडा गया नारिकयोंका शरीर भी फिरसे मिल जाता है ।; (ह.पु./४/३६४); (म.पु./१०/३६); (न्न.सा /१६४) (ज्ञा./३६/=०)।

# ७. आयु पूर्ण होनेपर वह काफरुवत् उड़ जाता है

ति. प./२/३५३ कदलीघादेण विणा णारयगत्ताणि आउअवसाणे । मारु-दपहदन्भाइ व णिस्सेसाणि विलोयंते ।३५३। =नारिकयोके दारीर कदलीघातके बिना (दे० मरण/४) आयुके अन्तर्मे वायुसे लाड़ित मेघोंके समान निःशेष विलीन हो जाते हैं। (त्रि. सा./११६)।

# ८. नरकमें प्राप्त आयुध पशु आदि नारकियोंके ही शरीर-की विक्रिया है

ति. प./२/३१८-३२१ चक्कसरसूलतो मरमोग्गरकरवत्तकों तसूईणं । मुसला-सिष्पहृदीणं वणणगदावाणलादीणं ।३१८। वयवग्घतरच्छसिगालसाण-मज्जालसीहपहुदीण । अण्णोण्णं चसदा ते णियणियदेहं विगुव्वंति 1२११। गहिरविलधूममारुदथइतत्तकहिल्लजंतचुक्लीणं । कंडणिपीस-णिदञ्बीण रूबमण्णे विकुठ्यंति ।३२०। सूबरवणरिंगसोणिदकिमिसरि-दहकूबबाइपह्दीणं । पुहुपुहुरूबिहीणा णियणियदेहं पकुठबंति ।३२१। चवे नारकी जीव चक्र, वाण, शूली, तोमर, मुइगर, करौत, भाला, सुई, मुसल, और तलवार इत्यादिक शस्त्रास्त्र; वन एवं पर्वतकी आग; तथा भेड़िया, व्याव, तरक्ष, शृगाल, कुता, विलाव, और सिह, इन पशुओके अनुरूप परस्परमें सदैव अपने-अपने शरीरकी विक्रिया किया करते हैं ।३१८-३१६। अन्य नारकी जीव गहरा बिल, धुर्ओ, वायु, अत्यम्त तपा हुआ खप्पर, यन्त्र, चूल्हा, कण्डनी, (एक प्रकार-का क्रूटनेका उपकरण ), चक्की और दर्वी (बर्छी ), इनके आकाररूप अपने-अपने शरीरकी विक्रिया करते है ।३२०। उपर्युक्त नारकी शुकर, दावानल, तथा शोणित और कीडोसे ग्रुक्त सरित्, द्रह, क्रूप, और वापी आदिरूप पृथक्-पृथक् रूपसे रहित अपने-अपने शरीरकी विक्रिया किया करते हैं। (ताल्पर्य यह कि नारकियों के अपृथक् विक्रिया होती है। देवोंके समान उनके पृथक् विक्रिया नहीं होती।३२१। ( स.सि./ ३/४/२०८/६ ); ( रा.बा./३/४/१/१६४/४ ); ( ह.पु./४/३६३ ); ( রা-/३६/६७ ); ( वसु. ष्रा./१६६ ); ( और भी दे० अगला शीर्षक ) ।

# एधिवियोंमें आयुधों रूप विक्रिया होती है और मातवींमें कीड़ों रूप

रा, वा./२/४७/४/१६२/१६ नारकाणां त्रिश्चलचक्रासिमुद्दगरपरशुभिण्डि-पालाद्यनेकायुधैकत्वविक्रिवा—आ पष्ठचाः। सप्तम्यां महागोकीटक-प्रमाणलोहितकुन्थुरूपैकत्वविक्रिया। = छठे नरक तकके नारिकयोंके त्रिश्चल, चक्र, तलवार, मुद्दगर, परशु, भिण्डिपाल आदि अनेक आयुध-रूप एकत्व विक्रिया होती है (दे० वैक्रियक/१)। सातवें नरकमें गाय वरावर कीड़े लोहू, चींटो आदि रूपसे एकत्व विक्रिया होती है।

# ४. नारिकयोंमें सम्भव भाव व गुणस्थान आदि

## १. सदा अञ्चभ परिणामों से युक्त रहते हैं

त. सू./१/३ नारका नित्याशुभतरलेश्यापरिणामदेहवेदनाविकियाः। = नारकी निरन्तर अशुभतर लेश्या, परिणाम, देह, वेदना व विक्रिया- वाले है। (विशेष दे० लेश्या/४)।

#### २. नरकगतिमें सम्यक्त्वोंका स्वामित्व

ष. लं. १/१.१/सूत्र १५१-१५६/३६६-४०१ णेरहया अत्थ मिच्छाइट्टी सासण-सम्माइट्टी सम्मामिच्छाइट्टी असंजदसम्माइट्टि ति ।१६१। एवं जाव सत्तम् पुढवीम् ।१६२। णेरह्या असंजदसम्माइट्टि ति ।१६१। एवं जाव सत्तम् पुढवीम् ।१६२। णेरह्या असंजदसम्माइट्टी चेद ।१६३। एवं पढमाए पुढवीए णेरह्या ।१६४। विदियादि जाव सत्तमाए पुढवीए णेरह्या असंजदसम्माइट्टि होणे लइयसम्माइट्टी णिरथ, अवसेसा अत्थ ।१६६। = नारकी जीव मिथ्यादृष्टि, सासादन सम्यादृष्टि, सम्य-गिम्थादृष्टि और असंयत सम्यादृष्टि, सासादन सम्यादृष्टि, सम्य-गिम्थादृष्टि और असंयत सम्यादृष्टि, गुणस्थानवर्ती होते है ।१६१। इस प्रकार सातों पृथिवियों प्रे प्रारम्भके चार गुणस्थान होते है ।१६१। नारकी जीव असंयतसम्यादृष्टि गुणस्थानमे क्षायिक सम्यादृष्टि, वेदक-सम्यादृष्टि और उपशमसम्यादृष्टि गुणस्थानमे क्षायिक सम्यादृष्टि, केर सातवीं पृथिवी तक नारकी जीव असंयत सम्यादृष्टि गुणस्थानमें क्षायिक सम्यादृष्टि नहीं होते है । शेष दो सम्यादृष्टि गुणस्थानमें क्षायिक सम्यादृष्टि नहीं होते है । शेष दो सम्यादृष्टि गुणस्थानमें क्षायिक सम्यादृष्टि नहीं होते है । शेष दो सम्यादृष्टि गुणस्थानमें क्षायिक

## ३. नरकगितमें गुणस्थानोंका स्वामित्व

ष. खं. १/१,१/सू २६/२०४ णेरहमा चउट्ठाणेसु अस्थि मिच्छाइट्ठी सासणसम्माइट्ठी सम्मामिच्छाइट्ठी असंजदसम्माइट्ठित्र ।२६।

ष. खं. १/१,१/सू-७१-५३/३११-३२३ णेरइया मिच्छाइट्ठिअसंजदसम्मा-इट्ठिट्ठाणे सिया पज्जत्ता सिया अपज्जत्ता ।७१। सासणसम्माइट्ठि-सम्मामिच्छाइटि्ठट्ठाणे णियमा पज्जत्ता ।५०। एवं पढमाए पुढ़बीए णेरङ्या । नशः विदियादि जाव सत्तमाए पुढ़बीए णेरह्या मिच्छाइटिठट्ठाणे सिया पज्जता सिया अप्पजना । दश सम्माइट्ठि-सम्माभिच्छाइट्ठि-असं जदसम्माइट्ठिट्ठाणे पज्जत्ता।वशः ⇒िमध्यारृष्टि, सासादनसम्यग्रृष्टि, सम्यग्निध्यारृष्टि और असंयतसम्यग्दृष्टि इन चार गुणस्थानोंमें नारकी होते हैं।२४। नारकी जीव मिध्यादृष्टि और असंयत सम्यग्दृष्टि गुणस्थानःमें पर्या-प्तक होते हैं और अपर्याप्तक भी होते हैं 1081 नारकी जीव सासादन-सम्यग्दष्टि और सम्यग्मिथ्यादष्टि गुणस्थानोंमे नियमसे पर्याप्तक ही होते हैं ।८०। इसी प्रकार प्रथम पृथिबीमे नारकी होते हैं ।८१। दूसरी पृथिवीसे सेकर सातवीं पृथिवी तक रहनेवाले नारकी मिध्यादृष्टि गुणस्थानमें पर्याप्तक भी होते हैं और अपर्याप्तक भी होते हैं। ५२। पर वे (२-७ पृथिवीके नारकी) सासादनसम्यग्दष्टि, सम्यग्निश्यादष्टि और असंयतसम्यग्दष्टि गुणस्थानोमे नियमसे पर्याप्तक होते हैं। ८३।

# ४. मिथ्यादृष्टिसे अन्य गुणस्थान वहाँ कैसे सम्भव है

थ. १/२,१.२४/२०६/३ अस्तु मिथ्यादृष्टिगुणे तैषां सत्त्वं मिथ्यादृष्टिषु तत्रोत्पत्तिनिमत्तमिथ्यात्वस्य सत्त्वात्। नेतरेषु तेषां सत्त्वं तत्रो-त्पत्तिनिमत्तस्य मिथ्यात्वस्यासत्त्वादिति चेत्र. आयुषो बन्धमन्तरेण मिथ्यात्वाविरतिकषायाणां तत्रोत्पादनसामथ्यभावात्। न च च बद्धस्यायुषः सम्यवत्वात्तिरन्वयिनादाः आर्षविरोधात्। न हिबद्धायुषः सम्यवत्वं स्यममिवन प्रतिपद्यन्ते सूत्रविरोधात्। = प्रश्न—मिथ्यादृष्टि गुणस्थानमें नारिकयोंका सत्त्व रहा आवे, क्योकि. वहाँपर (अर्थात् मिथ्यादृष्टि गुणस्थानमें) नारिकयोमे उत्पत्तिका निमित्तकारण मिथ्यादर्शन पाया जाता है। किन्तु दूसरे गुणस्थानोमें नारिकयोंका

सत्त्व नहीं पाया जाना चाहिए: क्यों कि, अन्य गुणस्थान सहित नारिकयों में उत्पत्तिका निमित्त कारण मिथ्यात्व नहीं पाया जाता है। (अर्थात् मिथ्यादष्टि गुणस्थानमें हो नरकायुका बन्ध सम्भव है, अन्य गुणस्थानों में नहीं) । उत्तर—ऐसा नहीं है; क्यों कि, नरकायुके बन्ध बिना मिथ्यादर्शन, अविरत और क्षायकी नरकमें उत्पत्तिका करानेकी सामर्थ्य नहीं है। (अर्थात नरकायु ही नरकमें उत्पत्तिका कारण है, मिथ्या, अविरति व कथाय नहीं)। और पहले बँधी हुई आयुका पीछेसे उत्पन्न हुए सम्यग्दर्शन द्वारा निरन्वय नाश भी नहीं होता है, क्योंकि, ऐसा मान लेनेपर आर्षसे विरोध आता है। जिन्होंने नरकायुका बन्ध कर लिया है, ऐसे जीव जिस प्रकार संयमको प्राप्त नहीं हो सकते हैं, उसी प्रकार सम्यक्तकों भी प्राप्त नहीं होते, यह बात भी नहीं है; क्योंकि, ऐसा मान लेनेपर भी सूत्रसे विरोध आता है (दे० आयु/ई/७)।

# ५. वहाँ सासादनकी सम्मावना कैसे है

ध. १/१,१,२५/२०५/- सम्यग्दष्टीनां बद्धायुषां तत्रोत्पत्तिरस्तीति सन्ति तत्रासंथतसम्यग्दष्टयः, न सासादनगुणवताः तत्रोत्पत्तिस्तद्रगुणस्य तत्रो-रपत्त्या सह विरोधात् । तर्हि कथं तद्वतां तत्र सत्त्वमिति चेन्न, पर्याप्र-नरकगरया सहापयिप्रया इव तस्य विरोधाभावात् । किमिरयपर्याप्रया विरोधश्चेत्स्वभावोऽयं, न हि स्वभावा परपर्यनुयोगार्हाः । - कथं पुनस्तयोस्तत्र सत्त्वमिति चेन्न, परिणामप्रस्थयेन तदुरपित्तसिद्धे,। = जिन जीवोंने पहले नरकायुका बन्ध किया है और जिन्हे पीछेसे सम्यादर्शन उत्पन्न हुआ है, ऐसे बद्धायुष्क सम्यादृष्टियोंकी नरकर्में उत्पत्ति है, इसलिए नरकमे असंगत सम्यग्दृष्टि भने ही पाये जावे. परन्तु सासादन गुणस्थानवासोंकी मरवर नरकमें उत्पत्ति नहीं ही सकती (दे० जनमध/१) वयोकि सासादन गुणस्थानका नरकमें उत्पत्ति-के साथ बिरोध है। प्रश्न-तो फिर, सासादन गुणस्थानवान्नोंका नरकमें सद्भाव कैसे पाया जा सकता है ? उत्तर—नहीं, क्यों कि, जिस प्रकार नरकगतिमे अपर्याप्त अवस्थाके साथ सासादन गुणस्थान-का विरोध है उसी प्रकार पर्याप्तावस्था सिह्त नरकगतिके साथ सासादन गुणस्थानका विरोध नहीं है। प्रश्न-अपर्याप्त अवस्थाके साथ उसका विरोध वयों है । उत्तर-यह नारिकयोका स्वभाव है और स्वभाव दूसरोके प्रश्नके योग्य नहीं होते है। (अन्य गतियों में इसका अपर्याप्त कालके साथ विरोध नहीं है, परन्तु मिश्र गुणस्थानका तो सभी गतियों में अपर्याप्त कालके साथ विरोध है।) (धर/१,१,८०/ ३२०/८)। प्रश्न—तो फिर सासादन और मिश्र इन दोनों गुण÷ स्थानोंका नरक गतिमें सत्त्व कैसे सम्भव है ! उत्तर-नहीं, क्योंकि, परिणामोके निमित्तसे नरकगतिकी पर्याप्त अवस्थामें उनकी उत्पत्ति बन जाती है।

# ६. मर-मरकर पुनः-पुनः जी उठनेवाले नारिकयोंकी अपर्यासावस्थामें भी सासादन व मिश्र मान लेने चाहिए?

ध. १/१,९,८०/३२१/१ नारकाणामिनसंबन्धाइभस्मसाद्भावपुपगतानां पुनर्भस्मनि समुत्पद्ममानानामपर्याप्ताद्धायां गुणद्वयस्य सत्त्वाविरोधात्रियमेन पर्याप्ता इति न घटत इति चेन्न, तेषां नरणाम।वाद् । भावे वा
न ते तन्नोत्पद्यन्ते । अस्प्रसाद्भावपुपगतानां तेषा कथं पुनर्भरणतेषामपमृत्योरसत्त्वात् । भस्मसाद्भावपुपगतानां तेषा कथं पुनर्भरणमिति चेन्न, देहिविकारस्यायुविविद्धत्त्यमिनित्त्वात् । =प्रश्न — अग्निके सम्बन्धसे भस्मीभावको प्राप्त होनेवाले नारिकयोंके अपर्याप्त कालमें
इन दो गुणस्थानोंके होनेमें कोई विरोध नहीं आता है, इसिलए, इन
गुणस्थानोंमें नारको नियमसे पर्याप्त होते है, यह नियम नहीं बनता
है १ उत्तर—नहीं; वयोकि, अग्नि आदि निमिन्तोंसे नारिकयोंका
मरण नहीं होता है (दे० नरक/३/६)। यदि नारिकयोंका मरण हो

जाने तो पुनः वे वहींपर उत्पन्न नहीं होते हैं (दे० जम्म/६/६)। प्रश्न-आयुके अन्तमे मरनेवालोके लिए ही यह सूत्रोक्त (नारकी मरकर नरक व देवगतिमें नहीं जाता, मनुष्य या तिर्यंचगतिमें जाता है। नियम लागू होना चाहिए १ उत्तर—नहीं, क्योंकि नारकी जीवोके अपमृत्युका सज्ज्ञाव नहीं पाया जाता (दे० मरण/४) अर्थात नारिक अपमृत्युका सज्ज्ञाव नहीं पाया जाता (दे० मरण/४) अर्थात नारिक योका आयुके अन्तमें ही मरण होता है, बीचमें नहीं। प्रश्न—यदि उनकी अपमृत्यु नहीं होती तो जिनका दारीर भस्मीभावको प्राप्त हो गया है, ऐसे नारिक योंका, (आयुके अन्तमें) पुनर्मरण कैसे बनेगा। उत्तर—यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि, देहका विकार आयुकर्मके विनाशका निमित्त नहीं है। (विशेष दे० मरण/२)।

# ७. वहाँ सम्यग्दर्शन कैसे सम्मव हैं

ध. १/१,१,२५/२०६/७ तर्हि सम्यग्द्रष्टयोऽपि तथैव सन्तीति चेन्न, इष्ट-त्वात्। सासादनस्येव सम्यग्दष्टेरपि तत्रोत्पत्तिमर्गे भूदिति चेन्न, प्रथमपृथिव्युत्पत्ति प्रति निषेधाभावात् । प्रथमपृथिव्यामिव द्वितीया-दिषु पृथिवीषु सम्यग्दष्टयः किन्नोत्पदान्त इति चेन्न, सम्यक्त्वस्य तत्र-तन्यापर्याप्ताद्धया सह विरोधात । = प्रश्न-तो फिर सम्यग्दृष्टि भी उसी प्रकार होते है ऐसा मानना चाहिए। अर्थात् सासादनकी भाँति सम्यग्दर्शनकी भी वहाँ उत्पत्ति मानना चाहिए! उत्तर-नहीं; क्यों कि, यह बात तो हमे इष्ट ही है, अर्थात् सातों पृथिवियोकी पर्याप्त अवस्थामें सम्यग्दृष्टियोका सद्भाव माना गया है। प्रश्न - जिस प्रकार सासादन सम्यग्द्रष्टि नरकमे उत्पन्न नहीं होते हैं, उसी प्रकार सम्यग्दृष्टियोको भी मरकर वहाँ उत्पत्ति नहीं होनी चाहिए। उत्तर-सम्यन्द्दष्टि मरकर प्रथम पृथिवीमें उत्पन्न होते हैं, इसका आगममे निषेध नहीं है। प्रश्न-जिस प्रकार प्रथम पृथिवीमें सम्यग्दष्टि उत्पन्न होते हैं, उसी प्रकार द्वितीयादि पृथिवियोंमें भी सम्यग्दृष्टि क्यों उत्पन्न नहीं होते हैं। उत्तर-नहीं; क्योंकि, द्विती-यादि पृथिवियोंकी अपर्याप्रावस्थाके साथ सम्यग्दर्शनका विरोध है।

# ८. सासादन मिश्र व सम्यग्दष्टि मरकर नरकमें उत्पन्न नहीं होते। इसका हेतु-

ध. १/१,१,६३/३२३/६ भवतु नाम सम्यग्मिष्याद्व हेस्तत्रानुत्पत्ति । सम्यग्निध्यात्वपरिणाममधिष्ठितस्य मरणाभावात् । 'किन्स्वेतन्न युज्यते शेषगुणस्थानपाणिनस्तत्र नोत्पचन्त इति । न तायत् सासादन-स्तत्रोत्पदाते तस्य नरकायुषो बन्धाभावाद । नापि बद्धनरकायुष्कः सासादनं प्रतिपद्य नारकेषुत्पद्यते तस्य तस्मिन् गुणे मरणाभावाद। नासंयत्सम्यग्दृष्टयोऽपि तत्रोत्पद्यन्ते तत्रोत्पत्तिनिमत्ताभावाद् । न तावत्कर्मस्कन्धबहुत्वं तस्य तत्रोत्पत्तेः कारणं क्षपितकर्माशानामपि जीवानां तत्रोत्पत्तिदर्शनात् । नापि कर्मस्कन्धाणुत्वं तत्रोत्पत्तेः कारणं गुणितकर्मीशानामपि तत्रोत्पत्तिदर्शनात्। नापि नरकगतिकर्मणः सन्तर्व तस्य तत्रीत्पत्तेः कारण तत्सन्त्रं प्रत्यविशेषतः सकलपञ्चेन्द्रिया-णामपि नरकप्राप्तिप्रसङ्गात् । नित्यनिगोदानामपि विद्यमानत्रसकर्मणौ त्रसेषुरपत्तिप्रमङ्गात् । नःशुभलेश्यानां सत्त्वं तत्रोत्पत्तेः कारणं मरणा-वस्थायामसंयतसम्यग्दृष्टेः षट्सु पृथिविषुत्पत्तिनिमित्तारुभजेश्या-भावात् । न नरकायुषः सत्त्वं तस्य तत्रोत्पत्तेः कारणं सम्यग्दर्शनासिना छित्रषट्पृथिव्यायुष्करवात् । न च तच्छेदोऽसिद्धः आर्षाचित्सिद्धयुप-लम्भात् । ततः स्थितमेतत् न सम्यग्दृष्टिः षट्मु पृथिवीषुरपद्यत इति । -प्रश्न-सम्यागिध्याद्धि जीवकी मरकर शैष छह पृथिवियोंमें भी उत्पत्ति नहीं होती है, क्योंकि सम्यग्मिथ्यात्वरूप परिणामको प्राप्त हुए जीवका मरण नहीं होता है (दे० मरण/३)। किन्तु शेष (सासादन व असंयत सम्यग्दृष्टि) गुणस्थान वाले प्राणी (भी) मर-कर बहाँपर उत्पन्न नहीं होते. यह कहना नहीं बनता है । उत्तर— १. सासादन गुणस्थानवासे तो नरकमें उत्पन्न ही नहीं होते हैं; क्यों कि, सासादन गुणस्थानवासीके नरकायुका बन्ध ही नहीं होता है

(दे० प्रकृति बंध/७)। २. जिसने पहले नरकायुका बन्ध कर जिया है ऐसे जीव भी सासादन गुणस्थानको प्राप्त होकर नारिकयोमे उत्पन्न नहीं होते हैं; क्योंकि, नरकायुका बन्ध करनेवाले जीवका सासादन गुणस्थानमें मरण ही नहीं होता है। ३, असंयत सम्यग्हिष्ट जीव भी द्वितीयादि पृथिवियोमें उत्पन्न नहीं होते हैं; क्योंकि, सम्यग्दष्टियोंके शेष छह पृथिवियामें उत्पन्न होनेके निमित्त नहीं पाये जाते हैं। ४. कर्मस्कन्धोंकी बहुलताको उसके लिए वहाँ उत्पन्न होनेका निमित्त नहीं कहा जा सकता; क्योकि, क्षपितकर्माञ्चिकीकी भी नरकमें उत्पत्ति देखी जाती है। १ कमें स्कन्धों को अल्पता भी उसके लिए वहाँ उत्पन्न होनेका निमित्त नहीं है, क्योकि, गुणितकमी-शिकोकी भी वहाँ उत्पत्ति देखी जाती है। ई. नरक गति नामकर्म-का सत्त्व भी उसके लिए वहाँ उत्पत्तिका निमित्त नहीं है; क्योंकि नरकगतिके सत्त्वके प्रति कोई विशेषता न होनेसे सभी पंचिन्दिय जीवोंको नरकगतिकी प्राप्तिका प्रसंग आ जायेगा। तथा नित्य निगो-दिया जीवोंके भी त्रसकर्म की सत्ता रहनेके कारण उनकी त्रसोंझें उत्पत्ति होने लगेगी। ७. अशुभ लेश्याका सत्त्व भी उसके लिए वहाँ उत्पन्न होनेका निमित्त नहीं कहा जा सकता; क्योंकि, मरण समय असंयत सम्यग्दृष्टि जीवके नीचेकौ छह पृथिवियोमें उत्पत्तिकी कारण रूप अशुभ लेखाएँ नहीं पायो जातीं। ५. नरकायुका सत्त्व भी उसके लिए वहाँ उत्पत्तिका कारण नहीं है; क्योंकि, सम्यग्दर्शन रूपी खड़से नीचेकी छह पृथिवी सम्बन्धी आयुकाट दी जाती है। और वह आयुका कदना असिद्ध भी नहीं है; क्योंकि, आगमसे इसकी पृष्टि होती है। इसलिए यह सिद्ध हुआ कि नीचेकी छह पथिनियों में सम्यग्द्रष्टि जीव उत्पन्न नहीं होता।

## ९. अपरके गुणस्थान यहाँ क्यों नहीं होते

ति. प./२/२०४-२०६ ताण य पच्चक्लाणावरणोदयसहिदसम्बजीवाणं । हिंसाणं दजुदाणं णाणाविहसंकिलेसपउराणं ।२०४। देसविरदादिउव-रिमदसगुणठाणाण हेदुभूदाओ। जाओ विसोधियाओ कड्या वि ण ताओ जायंति ।२०६। व्याप्त्रयाल्यानावरण कषायके उदयसे सहित, हिंसामें आनन्द माननेवाले और नाना प्रकारके प्रचुर दु.लोंसे संयुक्त उन सब नारकी जीवोके देशविरत आदिक उपरितन दश गुणस्थानों-के हेतुभूत जो विशुद्ध परिणाम हैं, वे कदाचित भी नहीं होते है ।२७४ २०६।

ध.श/१,१,२५/२०७/३ नोपरिमगुणानां तत्र संभवस्तेषां संयमासंयमसंयम-पर्यायेण सह विरोधात । ⇒इन चार गुणस्थानों (१-४ तक) के अति-रिक्त ऊपरके गुणस्थानोका नरकमें सद्भाव नहीं है, क्योंकि, सयमा-संयम, और संयम पर्यायके साथ नरकगतिमें उत्पत्ति होनेका विरोध है।

# ५. नरक लोक निदश

# नरककी सात पृथिवियोंके नाम निर्देश

त. सू./३/१ रत्नशर्कराबालुकापद्भधूमतमोमहातमः प्रभाभूमयो घनाम्बु-बाताकाशप्रतिष्ठाः सप्ताधोऽधः ।१। = रत्नप्रभा, शर्कराप्रभा, बालुका-प्रभा, पंकप्रभा, धूमप्रभा, तमः प्रभा, और महातमः प्रभा, ये सात भूमियाँ घनाम्बुवात अर्थात् घनोदिध बात और आकाशके सहारे स्थित हैं तथाक्रमसेनीचेनीचेहैं :(ति. प./१/१६२) (ह. पु./४/४३-४६): (म. पु./१०/३१); (त्र. सा./१४४): (ज. प./११/११३)।

ति, प./१/१६३ घम्मावंसामेघाअंजणरिद्वाणज्ञभमधवीओ। माधविया इय ताणं पुढवीणं गोत्तणामाणि।१६३। == इन पृथिवियोंके अपर रूढि नाम क्रमसे घर्मा, वंद्या, मेघा, अंजना, अरिष्ठा, सधवी और माधवी भी हैं १४६। (ह. पु./४/४६); (म. पु/१०/३२); (ज. प./११/ ११९-११२); (त्रि. सा./१४६)।

## २. अघोलोक सामान्य पश्चिय

ति, प /२/१,२१,२४-२५ खरपंकष्पबहुताभागा रयणप्पहाए पुढवीए ।१। सत्त चित्रभूमीओ णवदिसभाएण घणोवहि विलग्गा। अहुमभूमी दसदिसभागेष्ठ घणोवहि छिवदि ।२४। पुन्वापरदिव्भाए वेत्तासणसंणि-हाओ संठाओ । उत्तर दिक्खणदीहा अणादिणिहणा य पुढवीओ ।२१। ति. प./१/१६४ सेढीए सत्तसो हेट्टिम लोयस्स होदि मुहवासी । भूमी-वासो सेढीमेत्ताअवसाण उच्छेहो ।१६४। =अधोनोकमे सबसे पहले रत्नप्रभा पृथिवी है, उसके तीन भाग है-खरभाग, पंकभाग और अप्पबहुलभाग। (रत्नप्रभाके नीचे क्रमसे शर्कराप्रभा आदि छः पृथिवियाँ है।)।१। सातो पृथिवियोंमें अर्ध्वदिशाको छोड़ शेष नौ दिशाओमें घनोदधिवातवलयसे लगी हुई है, परन्तु आठवीं पृथिवी दशों-दिशाओं में ही घनोदधि वातवलयको छूती है। १४। उपयुंक्त पृथिवियाँ पूर्व और पश्चिम दिशाके अन्तरालमें वेत्रासनके सहश आकारवाली हैं। तथा उत्तर और दक्षिणमें समानरूपसे दीघे एवं अनादिनिधन है।२४। (रा. वा./२/१/१४/१६१/१६); (ह. पु./४/६,४८); (त्रि. सा./१४४,१४६); (ज. प./११/१०६,११४) । अधोलोकके मुखका विस्तार जगश्रेणीका सातवॉ भाग (१ राजू), भूमिका विस्तार जगश्रेणी

ध. ४/१,३,१/१/३ मंदरमुलादो हेट्टा अधोलोगो ।

ध, ४/१.३.३/४२/२ चत्तारि-तिष्णि-रज्जुबाहरतजनपदरपमाणा अध-उद्हतीमा । = मंदराचलके मूलसे नीचेका क्षेत्र अधीलीक है । चार राजू मोटा और जगत्प्रतरप्रयाण सम्बा चौडा अधीलीक है ।

प्रमाण (७ राजू) और अधोलोकके अन्दत्तक ऊँचाई भी जगश्रेणीप्रमाण

## ३. पटलों व बिलोंका सामान्य परिचय

(७ राजू) हो है ।१६४। (ह. पु./४/१), (ज, प./११/१०८)

ति. प./२/२-,३६ सत्तमिविदिबहुमज्मे बिलाणि सेसेम् अप्पबहुलं तं। जबिर हेट्डे जोयणसहस्समुजिम्मय हवंति पडलकमे १२८। इंदयसेढी बद्धा पडण्णया य हवंति विविद्यप्पा। ते सक्वे णिरयिवता दारुण दुक्खाण संजणणा ।३६। = सातवीं पृथिवीके तो ठीक मध्यभागमें ही नारिकयोके बिल हैं। परन्तु जपर अब्बहुलभाग पर्यन्त शेष छह पृथिवियोमें नीचे व जपर एक-एक हजार योजन छोडकर पटलोंके क्रमसे नारिकयोके बिल हैं।२८। वे नारिकयोके बिल, इन्द्रक, श्रेणी बद्ध और प्रकीणकके भेदसे तीन प्रकारके है। ये सब ही बिल नारिकयोंको भयानक दुःख दिया करते हैं।३६। (रा. वा./३/२/४) १६२/१०), (इ. पु./४/९४२)।

घ, १४/५.६.६४१/४६६/८ णिरयसेडिबाद्धणि णिरयाणि णाम । सेडिबद्धाणं मिक्समिणिरयावासा णिरइंदयाणि णाम । तत्थतणपङ्ण्णया णिरय-पत्थडाणि णाम । = नरकके श्रेणीबद्ध नरक कहलाते हैं, श्रेणीबद्धोंके मध्यमें जो नरकवास हैं वे नरकेन्द्रक कहलाते हैं। तथा वहाँके प्रकीण क नरक प्रस्तर कहलाते हैं।

ति. प./२/६१, १०४ संखेज्जमिंदयाणं रु दं सेहिण्हाण जोयणया। तं होदि असंखेज्जं पड्ण्णयाणुभयमिस्सं च १६५। संखेज्जवासजुत्ते णिरय-विले होति णारया जीवा। संखेज्जा णियमेणं इदरम्मि तहा असंखेज्जा १२०४। = इ-द्रक बिलोंका विस्तार संख्यात योजन, श्रेणी- बद्ध बिलोंका असंख्यात योजन और प्रकीर्णक बिलोंका विस्तार उभयमिश्र हैं, अर्थात कुछका संख्यात और कुछका असंख्यात योजन है १६५। संख्यात योजनवाले नरक बिलोंमे नियमसे संख्यात नारकी जीव तथा असंख्यात योजन विस्तारवाले बिलोंमे असंख्यात ही नारकी जीव होते हैं १९०४। (रा. वा./३/२/२/१६१/९१); (ह. पु./४/ १६६-१७०): (जि. सा./१६७-१६०)।

त्रि. सा./१७७ वज्जवणभित्तिभागा बहुतिचन्नरं सबहुविहायारा । णिरया सयावि भरिया सञ्चिदियदुवलदाईहि । = वज्र सहस्र भौतसे युक्त और गोस, तिकोने अथवा चौकोर आदि विविध आकारवासे, वे नरक बिल, सब इन्द्रियोंको दुःखदायक, ऐसी सामग्रोसे पूर्ण हैं।

## ४. बिलोंमें स्थित जन्मभूमियोंका परिचय

ति. प./२/३०२-३१२ का सारार्थ - १. इन्द्रक, श्रेणीबद्ध और प्रकीर्णक बिलोंके ऊपर अनेक प्रकारकी तलवारोंसे युक्त, अर्ध वृक्त और अघी-मुलवाली जन्मभूमियाँ हैं। वे जन्मभूमियाँ घर्मा (प्रथम) को आदि लेकर तीसरी पृथिवी तक उष्ट्रिका, कोथली, कुम्भी, मुझ्गलिका, मुद्दगर, भृदंग, और नालिके सहश हैं।३०२-३०३। चतुर्थ व पंचम पृथिवीमें जन्मभूमियोंका आकार गाय, हाथी, घोडा, भस्त्रा, अञ्जपुट, अम्बरोष और दोणी जैसा है।३०४। छठी और सातवीं पथिबीकी जन्मभूमियाँ भालर (वाद्यविशेष), भक्लक (पात्रविशेष), पात्री, केयूर, मसूर, शानक, किलिज (तृणकी बनी बड़ी टोकरी). ध्वज, द्वीपी, चक्रवाक, शृगाल, अज, खर, करभ, संदोलक (भूला), और रोछके सहशु हैं। ये जन्मभूमियाँ दुष्प्रेक्ष्य एवं महा भयानक हैं 1३०६-३०६। उपयुक्त नारिकयोंकी जन्मभूमियाँ अन्तर्में करोंतके सदश, चारों तरफसे गोत, मज्जगमयी (१) और भयंकर हैं। ३०७। ( रा. बा./३/२/१/६३/११ ); ( ह पु /४/३४७-३४१ ); (त्रि,सा./१८०) । २, उपर्युक्त जन्मभूमियोंका बिस्तार जघन्य रूपसे १ कोस, उत्कृष्ट रूपमे ४०० कोस, और मध्यम रूपसे १०-१५ कोस है।३०६। जन्म-भूमियोंको ऊँबाई अपने-अपने निस्तारकी अपेक्षा पाँचगुणी है। ।३१०। (ह. पू./४/३५१)। (और भी दे० नीचे ह. पु. व त्रि, सा.)। ३. ये जन्मभूमियाँ ७,३,२ ९ और ६ कोणवाली हैं।३१०। जन्मभूमियाँ-में १,२,३,५ और ७ हार-कोण और इतने ही दरवाजे होते हैं। इस प्रकारकी व्यवस्था केवल श्रेणीबद्ध और प्रकीर्णक बिलोंमें ही है । १९१। इन्द्रक बिलों में ये जनमभूमियाँ तीन द्वार और तीन कोनोंसे युक्त हैं । (ह. पु./४/३५२)

ष्टु. पु./४/३६० एकद्वित्रिकगञ्ज्युतियोजनव्याससङ्गताः शतयोजनविस्ती-णस्तिषुत्कृष्टास्तु वर्णिताः। ३६०। = वे जन्मस्थान एक कोशः, दो कोशः, तीन कोश और एक योजन विस्तारसे सहित हैं। उनमें जो उत्कृष्ट स्थान हैं, वे सौ योजन तक चौडे कहे गये हैं।३६०।

त्रि.सा./१८० इगिवितिकोसी वासी जोयणिमव जोयणं सयं जेट्ठं। उट्ठादीणं बहलं सगिवित्थारेहि पंचगुणं ११८०। चएक कोशा, दो कोशा, तीन कोशा, एक योजन, दो योजन, तीन योजन और १०० योजन, इतना धर्मीदि सात पृथिवियोमें स्थित उष्ट्रादि आकारवाले उपपादस्थानोंकी कमसे चौडाईका प्रमाण है ।१८०। और बाहक्य अपने विस्तारसे पाँच गुणा है।

# प. नरक भूमियोंमें दुर्गनिध निर्देश

## १. बिलोंमें दुर्गन्धि

ति. प्./२/३४ अजगजमहिसतुरंगमखरोट्ठमर्ज्जारअहिणरादीणं। कृधि-दाणं गंधेहिं णिरयनिला ते अणंतगुणा ।३४। = नकरी, हाथी, भैंस, घोड़ा, गधा, ऊँट, निल्लो, सर्प और मनुष्यादिकके सड़े हुए शरीरों-के गन्धकी अपेक्षा वे नारिकयोंके निल अनन्तगुणी दुर्गन्धसे युक्त होते हैं ।३४। (ति.प./२/३०८): (त्रि.सा./१७८)।

# २. आहार या मिट्टीकी दुर्गन्धि

ति. प./२/३४४-३४६ अजगजमिहसतुरंगमखरोट्ठमर्ज्जारमेसपहुदीणं।
कुथिताणं गंधादो अगंतगंधो हुवेदि आहारो।३४४। घम्माए आहारो
कोसस्सन्भंतरम्मि ठिदजीवे। इह मारदि गर्धणं सेसे कोसद्धनिड्ड्या
सत्ति । ३४६। चनरकोंमें बकरी, हाथी, भैंस, घोडा, गधा, ऊँट,
बिल्लो और मेढे आदिके सड़े हुए शरीरकी गन्धसे अनन्तगुणी दुर्गन्धवालो (मिट्टोका) आहार होता है।३४४। घमी पृथिवीमें जो आहार

(मिट्टो) है, उसकी गन्धसे यहाँपर एक कोसके भीतर स्थित जीव मर सकते हैं। इसके आगे शेष द्वितीयादि पृथिवियोमे इसकी घातक शक्ति, आधा-आधा कोस और भी बढती गयी है। ३४६। (ह पु./४/-३४२); (त्रि.सा./१६२-१६३)।

## ३. नारिकयोंके शरीरकी दुर्गन्धि

म, पु/१०/१०० श्वमाजीरखरोष्ट्रादिकुणपानां समाहतौ। यहैगन्ध्यं तदप्येषां देहगन्धस्य नोपमा ११००। च्कुत्ता, विलाव, गधा, ऊँट, आदि जीवींके मृत कलेवरोंको इकट्ठा करनेसे जो दुर्गन्ध उत्पन्न होती है, वह भी इन नारिकियोंके दारीरकी दुर्गन्धकी बराबरी नहीं कर सकती।१२०।

## ६. नरक विकॉमें अन्धकार व मयंकरता

ति. प /२/गा. नं. कक्खकनच्छ्ररीदो खइरियालातितिक्खसूईए। कुंजरचिक्कारादो णिरयाविला दारुणा तमसहावा १३६। होरा तिमिरजुत्ता १९०२। दुक्खणिङजामहामोरा १३०६। णारयजन्मणभूमीओ
भीमा य १२०७। णिच्चंधयारबहुला करधुरिहंतो अणंतगुणो १३१२।
स्वभावत अन्धकारसे परिपूर्ण ये नारिकयोंके बिल कक्षक (क्रकच),
कृपाण, छुरिका, खदिर (खैर) की आग, अति तीक्ष्ण सूई और
हाथियोंकी चिक्कारसे अध्यन्त भयानक हैं १३६। ये सब बिल अहोरात्र
अन्धकारसे व्याप्त है ११०२। उक्त सभी जन्मभूमियाँ दुष्प्रेक्ष एवं महा
भयानक हैं और भयंकर है १३०६-३०७। ये सभी जन्मभूमियाँ निरुष
हो कस्तुरीसे अनन्तगुणित काले अन्धकारसे व्याप्त हैं १३१२।

त्रि.सा /१८६-१८७,१६१ वेदालगिरि भीमा जंतस्यक्कडगुहा य पिंडमाओ ।
लोहणिहिन्मिकण इंढा परसूझिरिगासियत्तवणं ।१८६१ क्डासामिलिक्स्ला
वहदरणिणदी उत्तरजलपुण्णा । पुहरुहिरा दुगंधा हदा य किमिको डिकुलकिदा ।१८९। विच्छियसहस्सवेयणसमधियदुक्तं धरित्तिफासारो ।१६१। चवेताल सदश आकृतिवाले महाभयानक तो वहाँ
पर्वत हैं और सैकडों दुःसदायक यन्त्रोंसे उत्कट ऐसी गुफाएँ हैं।
प्रतिमाएँ अर्थात खोकी आकृतियाँ व पुत्तियाँ अग्निकणिकासे
संयुक्त लोहमयी हैं। असिपत्र वन है, सो फरसी, छुरी, खड्ग हत्यादि
शख समान यन्त्रींकर युक्त है।१८६। वहाँ कुठे (मायामर्या) शाल्मली
वृक्ष है जो महाबुखदायक हैं। वेतरणी नामा नदी है सो खारा
जलकर सम्पूर्ण भरी है। विनावने रुधिश्वाले महा दुर्गन्धित बह हैं
जो कोडों, कृमिकुलसे व्याप्त है।१८७। हजारों बिच्छू काटनेसे जैसी
यहाँ वेदना होतो है उससे भी अधिक वेदना वहाँकी भूमिके स्पर्श
मात्रसे होतो है।१६९।

# ७. नरकोंमें शीत-उष्णवाका निर्देश

## १. पृथिवियोंमें शीत-उष्ण विभाग

ति. प /२/२१-२१ पढमादिवित्तिचउकके पचमपुद्धवाए तिचउक्कभागंतं। अदिउण्हा णिरयिविता तिट्ठयजीवाण तिक्वदाधकरा ।२१। पंचिम-विदिए तुरिमे भागे छट्टीय सत्तमे मिहिए। अदिसीदा णिरयिविता तिट्ठदजीवाण घोरसीदयरा ।३०। वासीदि तक्खाणं उण्हिबला पंचवीसिदिसहस्सा । पणहत्त्तरिं सहस्सा अदिसीदिबलाणि इगि-लक्खं ।३१। = पहली पृथिवीसे लेकर पाँचवीं पृथिवीके तीन चौथाई भागमें स्थित नारिकयोंके विल, अत्यन्त उष्ण होनेसे वहाँ रहनेवाले जीवोंको तीव गर्मीकी पीडा पहुँचानेवाले हैं ।२१। पाँचवीं पृथिवीके अविष्ठा चतुर्थ भागमें तथा छठीः, सातवी पृथिवीमें स्थित नारिकयोंके विल, अत्यन्त शीत हो नेसे वहाँ रहनेवाले जीवोंको भयानक शीतकी वेदना करनेवाले हैं ।२०। नारिकयोंके उपर्युक्त चौरासी लाख विलोंमें-से वयासी लाख पश्चीस हजार विल उष्ण और एक लाख पश्चित हजार विल अत्यन्त शीत हैं ।३१। (ध.७/२,७,०/गा.१/

४०६), (ह.पु/४/३४६), (म.पु,/१०/६०), (त्रि.सा,/१६२), (ज्ञा./३६/११)।

#### २. नरकोंमें शीत-उष्णकी तीवता

ति. प./२/३२-३३ मेरुसमलोहपिंडं सीदं उण्हें बिलम्मि पिक्यतं। ण लहिंद तलप्पदेसं विलीयदे मयणखडं व १३२। मेरुसमलोहपिंडं उण्हें सीदें बिलम्मि पिक्यतं। ण लहिंद तलप्पदेसं विलीयदे लवणखंडं व १३२। च्यदि उष्ण बिलमें मेरुके बराबर लाहेका शीतल पिण्ड डाल दिया जाये, तो वह तलप्रदेश तक न पहुँचकर बीचमें ही मैन (मीम) के दुकड़ेके समान पिघलकर नष्ट हो जायेगा।३२। इसी प्रकार यदि मेरु पर्वतके बराबर बोहेका उष्ण पिण्ड शीत बिलमे डाल दिया जाय तो वह भी तलप्रदेश तक नहीं पहुँचकर बीचमें ही नमकके दुकड़ेके समान विलीन हो आयेगा।३३। (भ.आ./मू./१६६३-१६६४), (ज्ञा /३६/१२-१३)।

## ८. सातों पृथिवियों की मीटाई व बिलोंका प्रमाण

प्रध्येक कोष्ठकके अंकानुक्रमसे प्रमाण-

नं. १-२ ( दे० नरक/k/१ )।

नं - ३ -- (ति.प./२/१,२२), :(रा वा./३/१/८/१६०/१६), (ह.पु /४/४८,४७-६८), (त्रि.सा./१४६,१४७), (ज.प./१९/११४,१२१-१२२)।

नं. ४—(ति.प./२/३७), (रा.वा./३/२/२/१६२/११), (ह.पु/४/७६); (त्रि. सा./१६३), (ज.प./११/१४६)।

नं. ४,६ – (ति.प./२/७७-७९,८२), (रा.ना/३/२/२/१६२/२४), (ह.पु./४/ १०४,११७,१२८,१३७,१४४,१४६,१४०), (त्रि.सा./१६३–१६६)।

नं. ७—(ति.प./२/२६-२७), (रा.ना/३/२/१६२/४), (ह पु./४/७३-७४), (म.पु./१०/११) (त्रि.सा./१४१), (ज.प./११/१४३-१४४)।

|          | नाम           | अपर     | मोटाई         |         | িল         | लोका प्रमाण     |           |
|----------|---------------|---------|---------------|---------|------------|-----------------|-----------|
| नं.      | \ \tag{2}     | ्नाम    | नाटाइ         | इन्द्रक | श्रेणीनद्ध | प्रकीर्णक       | कुल विल   |
|          | <u> </u>      | २       | 3             | 8       | ુ ક્       | Ę               | ৬         |
|          |               | E       | योजन          |         |            |                 |           |
| १        | रदेनप्रभा     | धर्मा   | 8,50,000      | १३      | ४४२०       | २११५ <b>६</b> ७ | ३० लाख    |
| <b>\</b> | खर भाग        |         | १६,०००        |         | ,          |                 |           |
|          | पंकि भाग      |         | ₽8,000        |         |            |                 |           |
|          | अञ्बहुत       |         | 50,000        |         | }          | 1               |           |
| 3        | <b>ञ्</b> करा | ∤वंशा , | ३२,०००        | ११      | २६८४ ।     | २४७१३०५         | २५ साख    |
| 3        | बालुका        | मेधा    | र्द,०००       | 8       | १४७ई       | १४६८५१६         | ११ साख    |
| ጸ        | पंकाप्र.      | अजना    | र४,०००        | ৩       | ৩০০        | <b>838333</b>   | १० लाख    |
| ٤        | धूम प्र.      | अरिष्टा | 20,000        | Ł       | २६०        | २११७३५          | ३ लाख     |
| Ę        | तम प्र.       | मधवी    | १६,०००        | 3       |            | £8£33           | £8888     |
| ø        | महातम         | माघवी   | <b>⊏,</b> 000 | 2       |            | ×               | \$        |
| 1        | }             |         |               | 88      |            | <u>द्यह०३४७</u> | न्ध्र साख |
|          | }<br>}        | ,       | i             | 105     | 6408       | -550580         | }         |

## ९, सातों पृथिवियोंके विलोका विस्तार

दे० नरक/६/४ (सर्व इन्द्रक बिल संख्यात योजन विस्तारवाले है। सर्व श्रेणी बद्ध असंख्यात योजन विस्तारवाले हैं। प्रकीर्णक बिल संख्यात योजन विस्तारवाले भी है और असंख्यात योजन विस्तार बाले भी।

कोष्ठक नं, १=( दे० ऊपर कोष्ठक नं, ७)। कोष्ठक नं, २-४--(ति.प./२/१६-११,१०३), (रा.वा/२/२/१६३/१३), (ह.पु /४/१६१-१७०); (त्रि.सा./१६७-१६८)।

कोष्टक नं. ६-८—(सि॰प./२/१६७), (स.बा/२/२/१,६३/१६); (ह.पु./४/ २१८-२२४); (त्रि.सा./१७०-१७१) ।

| Į,       |                |             | वस्तारकी अपे            | बिलोंका<br>सम्बद्धाः |                       |            |            |                 |
|----------|----------------|-------------|-------------------------|----------------------|-----------------------|------------|------------|-----------------|
| पृधियोका | कुस<br>बिल     | संख्यात यो, |                         | असंस                 | साहुक्य या ।<br>गहराई |            |            |                 |
| দুফি     | _              | is is       | प्रकीर्णक               | श्रेणीबद्ध           | प्रकीर्ण क            | ₹.         | श्रे.      | я.              |
| _        | १              | <b>₹</b>    | ş                       | ४                    | ¥                     | Ę          | ও          | 5               |
| १        | ३० लाख         | १३          | <i>৬</i> ২३३३५          | ४४२०                 | २३१५५०                | कोस<br>  १ | कोस<br>४/३ | कोस<br>७/३      |
| २        | २५ सःख         | ११          | 323338                  | <b>२</b> ६८४         | ११६७३१६               | 3          | २          | হ               |
| 3        | १६ लाख         | 3           | <b>3</b> 88888          | १४७६                 | ११६=५२४               | २          | क्र        | 3               |
| ૪        | १० साख         | ৬           | <b>१</b> ११ <b>११</b> ३ | 900                  | ००६३३७                | ઝજ         | 30         | 3 7             |
| ķ        | ३ लाख          | 1           | <b>\$</b> \$\$\$\$      | २६०                  | २३६७४०                | 3          | 8          | وا              |
| Ę.       | ¥3333          | 3           | <b>३३३३</b> १           | ξο                   | ३६३३७                 | <u>ও</u>   | 3.8        | <u>-₽</u>       |
| ७        | ķ              | १           | ×                       | 8                    | ×                     | 8          | 3.6        | २ <i>८</i><br>3 |
|          | <b>८</b> ४ साख | 88          | १६७६१११                 | εξο <b>γ</b>         | <b>ई७१०३</b> ६६       |            |            |                 |

## १०. बिळोंमें परस्पर अन्तराळ

## १. तिर्यंक् अन्तरास्र

(ति.प./२/१००); (ह.पु./४/३५४); (त्रि.सा./१७५-१७६) ।

| नं.      | वित निर्देश                                                       | जधन्य                                    | उत्कृष्ट                  |
|----------|-------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|---------------------------|
| <b>१</b> | संख्यात योजनवाले प्रकीर्धक<br>असंख्यात योजनवाले श्रेणीबद्ध व प्र० | योजन<br>१ <mark>१</mark> यो०<br>७००० यो. | योजन<br>३ यो०<br>असं, यो. |

#### २. स्वस्थान कथ्वे अन्तरास्र

( प्रस्येक पृथिवीके स्व-स्व पटलॉके मध्य बिलॉका अन्तराल ) । (ति.प./२/१६७-१६४); (ह.पु./४/२२१-२४८); (त्रि.सा./१७२) ।

| ਜੰ  | <u>पृथिब</u> ीका | स्वस्थान अन्तरात             |                         |                                         |  |  |  |  |  |
|-----|------------------|------------------------------|-------------------------|-----------------------------------------|--|--|--|--|--|
| ٦   | नाम              | इन्द्रकोंका                  | श्रेणीबद्धोंका          | प्रकीर्ण कोंका                          |  |  |  |  |  |
| १   | रहनप्रभा         | ६४६६योर <mark> १ १</mark> को | ६४६१यो२ <del>४</del> को | ६४६१यो१ <mark>९७</mark> को              |  |  |  |  |  |
| . ٦ | शर्कराप्रभा      | 1                            | ł                       | !<br> २१११ ,, ३०० <b>०घ.</b>            |  |  |  |  |  |
| 3   | वालुकाप्रमा      | ३२४६ " ३५०० "                | ३२४६ " २००० "           | \$286 " KK00 "                          |  |  |  |  |  |
| ጸ   | पंकप्रभा         | उद्दर्भ " लर्ग्न "           | ३६६४ ,,५५५५ 🗟 🤊         | इ६६४ "७७२ <del>२ द</del> े»             |  |  |  |  |  |
| Ł   | धूमप्रभा         | 8888 " 600 "                 | ४४६= " <b>६०००</b> "    | 8860 " \$100 "                          |  |  |  |  |  |
| Ę   | त्रम् प्रभा      | <b>ξεξ= " ሂ</b> ξοο "        | ६१६६ , २००० ,           | <sup>1</sup> ξεεξ " <sup>19</sup> k00 " |  |  |  |  |  |
| ঙ   | महातम'प्रभा      | बिलॉके ऊपर                   | तले पृथिबीतलकी          | मोटाई                                   |  |  |  |  |  |
|     |                  | इ६६६यो२ <mark>४</mark> को    | ३१६६ यो चुन             | i ×                                     |  |  |  |  |  |
| l   | <u> </u>         | <u> </u>                     | <u> </u>                | <u> </u>                                |  |  |  |  |  |

#### ३. परस्थान ऊर्ध्व अन्तराल

( ऊपरको पृथिवीके अन्तिम पटल व नीचेकी पृथिवीके प्रथम पटल के मिलोंके मध्य अन्तराल ), ( रा.वा/३/१/५/१६०/२५); (ति.प./२/मा. नं.); (त्रि.सा./१७३–१०४)।

| <br>ਜ.            | ति.प /<br>गा.                          | ऊपर नीचेकी<br>पृथिवियोंके नाम                                                            | इन्द्रक                                                                                                                      | डेजी-<br>बद्ध               | प्रकीर्णक                 |
|-------------------|----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|---------------------------|
| * ~ ~ ~ % * * * 9 | १६८<br>१७०<br>१७२<br>१७४<br>१७६<br>१७८ | रत्न.प्र-शर्करा<br>शकरा-बालुका<br>बालुका-पंक<br>पंक-धूम<br>धूम-तुम<br>तम-महातम<br>महातम- | २०,६०००थो. कम १ राजू<br>२६००० , , , , , ,<br>२२००० , , , , , ,<br>१८००० , , , , , ,<br>१४००० , , , , , ,<br>३००० , , , , , , | इन्द्रकॉयत्(ति.प/२/१८७–१८८) | हन्द्रकोषत् (ति,म,/२/१६४) |

# सातों पृथिवियोंमें पटकोंके नाम व उनमें स्थित बिळोंका परिचय

दे० नरक/k/८ /३ सांतों पृथिवियाँ लगभग एक राजूके अन्तरातसे नीचे नीचे स्थित हैं।

दे॰ नरक/६/३ प्रत्येक पृथिवी नरक प्रस्तर या पटल है, जो एक-एक हजार योजन अन्तरात्तरों ऊपर-नीचे स्थित है।

रा.बा/३/२/२/१६२/११ तत्र त्रयोदश नरकप्रस्ताराः त्रयोदशैव इन्द्रकनर-काणि सीमन्तकिनरयः । = तहाँ (रत्नप्रभा पृथिवीके अव्बहुत भागमें तेरह प्रस्तर हैं और तेरह ही नरक हैं, जिनके नाम सीमन्तक निरय आदि हैं। (अर्थाद पटलोंके भी वही नाम हैं जो कि इन्द्रकोंके हैं। इन्हीं पटलों व इन्द्रकोंके नाम विस्तार आदिका विशेष परिचय अगे कोष्ठकोंमें दिया गया है।

कोष्ठक नं, १-४—(ति.प./२/४/४६); (रा.ना/३/२/२/१६२/११); (ह.पु./४/७६-८६); (त्रि.सा./१६४-१६६); (ज.प./११/१४६-१६६)।

कोष्ठक नं, ४-८—(ति.प./२/३८,४४-४८); (ह.पु./४/८६-११०), (त्रि. सा./१६३-१६४)।

कोष्ठक नं. १—( ति. प./२/१०४-१५६ ); ( ह. पु./४/१७१-२१७ ), ( त्रि. सा./१६६ )।

| ,-     | ,                   |                         |                  |              |          |                  |          |                                              |                     |
|--------|---------------------|-------------------------|------------------|--------------|----------|------------------|----------|----------------------------------------------|---------------------|
|        | प्रशी               | या                      | in<br>Fr         | प्रर         | येक प    |                  |          |                                              |                     |
|        |                     | क पृथिवं<br>इन्द्रको    |                  | **1          | 10°      |                  |          | विदिशा                                       |                     |
| ਜ਼ਿੰ   | ·}                  |                         |                  | <del> </del> | पटलमे    | मैं <sup>5</sup> |          | इं वित                                       | इन्द्रकका           |
|        | }<br>} ति.प.        | रा.वा.                  | ह. पु.           | ्रि. सा      |          | दिशा             | त्रिदिशा | <br> कुल यो∗                                 | न विस्तार           |
|        |                     | ļ · ·                   |                  |              | Z K      | 45               | 佢        | <u>                                     </u> |                     |
| ĺ      | 3                   | १                       | Ę                | 8            | 1 4      | Ę                | ৩        | 6                                            | 3                   |
| ، ا    | <br>* ਟਟਜਰਮ         | ।<br>ग पृथिकी           | •                |              | १३       |                  | İ        | ४४२०                                         | योजन                |
| []     | . २००७<br> सीमंतक   |                         |                  | सीमंतक       | 1        | ્રી યુક          | 86       | •                                            | ४५ लाख              |
| ]      | 1                   | निरय                    | नारक             | निर्य        | ,<br>  १ | 8c               | 1        | ] `                                          | 880C3334            |
| 3      | 1                   | रौरक                    | रौरुक            | रौरव         | 8        | \<br>\<br>১      | Ι.       |                                              | ४३१६६६३             |
| [ ]    |                     | । ४४० व्या<br>⊨भ्रान्ति | भ्रान्त          | भ्रान्त      | 8        | ४६               | Ι,       | · .                                          | ४२२६०००             |
| ı      | उइभात               | }                       | उद्भान्त         |              |          | 88               | Ι.       |                                              | , ,                 |
| U      | र्वे भारत<br>संभारत | 1                       | l .              | Ļ            | ι        | 88               | ţ :      |                                              | ४१३५३३३३            |
| •      | सम्मात<br>असभ्रात   | i                       | संभानत<br>असंभाव | ì            | ł        | 83               |          | <b>-</b>  380<br>38⊏                         | ४०४१६६ <u>६ २</u>   |
| Į.     |                     |                         |                  |              |          |                  |          | ३४०<br>३६२                                   | 3840000             |
| ļ      | विभान्त             |                         | }                |              | ]        | 83               | į į      |                                              | ३८५८३३३ है          |
| 3      | 1 _                 | त्रश                    | त्रस्त           | त्रस्त       | 8        | 88               |          |                                              | ३७६६६६३             |
| १०     | i                   | त्रस्त                  | त्रसित           | त्रसित       | 8        | 80               |          | <b>३१</b> ६                                  | ३६७५०००             |
| 1      | वक्रान्त            | व्युरक्रांत             |                  | विकान्त      | १        | 3,5              | ३⊏       | ३०८                                          | 3823333             |
| १२     |                     | अवक्रांत                | l                |              |          | ३८               | 1        | şao                                          | ३४६१६६६             |
| १३     | विकात               |                         | विक्रांत<br>     | विकात        | 3        | ३७               | ₹,       |                                              | 13,900000           |
| ₹      | शर्करा              | भग                      |                  |              | ११       |                  |          | २६८४                                         |                     |
| 8      | स्तनक               | स्तनक                   | तरक              | त्रक         | 8        | 34               | 34       | २८४                                          | ३१०५३३३ दु          |
| २      | तनक                 | संस्तनक                 | स्तनक            | स्तनक        | 8        | 3 ફ              | 38       | २७६                                          | ३२१६६६६             |
| ş      | <br>  मनक :         | वनक                     | मृतक             | वनक          | १        | ₹४               | 33       | २६⊏                                          | ३१२४०००             |
| ૪      | यनक                 | मनक                     | वनक              | मनक          | १        | 33               | 32       | २६०                                          | ३०३३३३३ <u>व</u>    |
| ŧ      | धात                 | घाट                     | घाट              | खडा          | १        | 32               | 38       | २५२                                          | ₹888 <b>€€€</b>     |
| ξ      | संघात               | संघाट                   | संघाट            | खडिका        | १        | ₹₹.              | 30       | <b>3</b> 88                                  | ₹5                  |
| Ŀ      | जिह्ना              | <u> जिह्न</u>           | जिह्ना           | জিল্পা       | 8        | 30               | 38       | २३६                                          | २७५८३३३             |
| ۷      | जिह्नक              | <b>ৰজি</b> हি∫          | जिह्नक           | जिहिक        | १        | <br>  <b>२</b> ६ | २८       | २२८                                          | २६६६६६३             |
| 8      | लोल                 | कालील                   | लोल              | सौकिक        | १        | २८               | २७       | २२०                                          | २५७६०००             |
| १०     | लोलक<br>स्रोलक      | लोलुक                   |                  | लोलवत्स      | १        | <b>२</b> ७:      | २ई       | २१२                                          | २४८३३३३             |
| ११     | स्तन-               | स्तन-                   | स्तन-            | स्तन-        | 2        | २६               | 24       | २०४                                          | २३६१६६६३            |
|        | तो <b>लुक</b>       | त्तोलुक                 | लोलुप            | ले श्ला      |          | Ì                | 1        |                                              | ,,,,,,,,3           |
| ş      |                     | प्रभा ।                 | i                |              | 9        | i                | 1        | १४७६                                         | ļ                   |
|        | तम् ।               | तप्त                    | त्रध             | ਰਾ           | ,        | ا ر              | 200      | ११६                                          | 2200                |
| 2      | शीस                 | वस्त                    | तिपत             | तप्त         | 8        | <b>२</b> १       | 28       | 1                                            | 2300000             |
| ٦<br>٥ | ŀ                   |                         |                  |              | - (      | - {              | 23       | १८८                                          | २२०८३३३ <u>३</u>    |
| ş      | तपन                 | तपन                     | तपन              | तपन          | 8        | 23               | 22       | १८०                                          | २११६६६ <del>३</del> |
| 8      | ĺ                   | आतपन्।<br><del>ि</del>  | तापन             | तापन         | ?        | 77               | २१       |                                              | २०२५०००             |
| 4      |                     |                         |                  | निदाघ        | १        | २१               | २०       |                                              | १६३३३३३ <u>३</u>    |
| Ę      | प्रज्व-             | f                       | - 1              | उउँच-        | ۲        | २०               | 33       | १५६                                          | १=४१६६६ <u>३</u>    |
|        | सित्                | लित                     | लित              | लित          | -        | į                |          | -                                            | [                   |
| _      |                     | <del></del> -           |                  | <u>_</u>     |          |                  |          | · · · · ·                                    |                     |

| -   | <u>ਪਟ</u>                             | पटला या इन्द्रकोके नाम |             |           |                |          | णी व                | द्ध          |                                |
|-----|---------------------------------------|------------------------|-------------|-----------|----------------|----------|---------------------|--------------|--------------------------------|
| नं० | ति प                                  | राव.                   | ह, पु       | त्रि.सा   | प्रत्येक पटलमे | हिया     | <br>बिदिशा          | कुल यीग      |                                |
|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 3                      | 3           | 8         | <b>!</b>       | <b>ξ</b> | છ                   | ۳            | योजन                           |
| ૭   | <b>ওড়</b> ভন্ন-                      | তত্ত্ব-                | ব্ৰভ্ৰন-    | সজন-      | 8              | ११       | <u> </u>            | १४८          | १७६००००                        |
|     | <b>लित</b>                            | <b>जित</b>             | तित         | सित       |                |          |                     | }            |                                |
| 5   | संज्य-                                | संज्व-                 | संज्व-      | संज्व-    | १              | १८       | १७                  | १४८          | १६६८३३३ <u>३</u>               |
|     | िंस्त                                 | स्तित                  | लित्त       | सित       |                |          |                     | -            | _                              |
| 3   | •                                     | संप्रज्व-              | सप्रज्व-    | संप्रज्य- | 8              | १७       | १६                  | १३२          | १५६६६६ <u>३</u>                |
|     | . लित                                 | सित                    | हित         | त्तित     | !              | ļ        | 1                   |              |                                |
| 8   | पंका प्रभा                            | [: <del>-</del>        |             |           | 9              | 1        |                     | 900          | 1                              |
| 8   | आर                                    | आर                     | आर          | आरा       | १              | १६       | १५                  | १२४          | १४७६०००                        |
| २   | मार                                   | मार                    | तार         | मारा      | 2              | १५       | १४                  | ११६          | १३८३३३३३                       |
| \$  | तार                                   | तार                    | मार         | तारा      | १              | १४       | १३                  | १०≃          | १२६१६६ <sup>६</sup> ३          |
| 8   | तत्त्व                                | । ैं.<br>विचरक         | वर्चस्क     | चर्चा     | ٠<br>१         | 83       | १२                  |              | १२००००                         |
| ¥   | तमक                                   | <br> वै मनस्क          | Ì           | तमकी      | ę              | १२       | ११                  | हरु          | ११०८३३३ <u>व</u>               |
| Įŧ  | वाद                                   | ' खड                   | खड          | घाटा      | १              | ११       | ξo                  | <br>         | १०१६६६३                        |
| و   | खड्खड                                 | अखड                    | खडखड        | घटा       | 8              | १०       | 3                   |              | १२५००० ँ                       |
| ١,  | . धूमप्रभा                            |                        |             |           | ų,             |          |                     | २६०          |                                |
| 8   | तमक                                   | तमो                    | तम          | तमका      | ę              | 3        | ر                   |              | 533333 <del>9</del>            |
| २   | भूमक                                  | भ्रम                   | भ्रम        | भ्रमका    | ę              | ς.       | ış                  | <b>င့်</b> ဝ | ७४१६६६                         |
| 3   | ।<br>भाषक                             | मन्द                   | मध          | भवका      | ا              | હ        | ફ                   |              | ξ <b>ι</b> ουοο                |
| 8   | वाचिल                                 | अन्ध                   | अन्त        | अंधेद्रा  | 8              | Ę        | <u>ب</u><br>لا      |              | ४४८६३६ <mark>५</mark>          |
| k   | तिमिश्र                               | तमिस                   | तिमिस्न     | तिमि-     | 8              | *        | ; 8<br>             | ३६           | ४६६६६ <del>३</del>             |
| ફ   | ६ तमः श्रभा                           |                        |             | ৠকা       | ₹              |          | İ                   | ξo           |                                |
| 1   | हिम                                   | हिम                    | हिम         | हिंग      | 8              | ક        | i<br><sub>I</sub> 3 | २=           | 3,96000                        |
| ٦   | वर्दन                                 | वर्दल                  | वर्दन       | वाहीस     | १              | ş        | 1 3                 | २०           | २=३३३३ <mark>३</mark>          |
| 3   | ल रुल क                               | लच्लक                  | सरसक        | लच्लक     | १              | 3        | 8                   | १२           | १ <b>६१</b> ६६६ <del>ड</del> े |
| v   | ७ महातमःप्रभा                         |                        |             |           | १              |          |                     | 8            |                                |
| 1   | অৰ্ঘি-                                | अप्रति-                | अप्रति-     | अवधि-     | १              | १        | ×                   | 8            | १००,०००                        |
|     | स्थान                                 | ष्ठान                  | <b>ছি</b> त | स्थान     |                |          |                     |              |                                |
|     | i                                     | •                      |             |           |                |          |                     |              |                                |

नरकमुख — अष्टम नारद थे। अपर नाम नरवक्त्र। विशेष दे० शलाका पुरुष/६।

नरकांता कूट-नील पर्वतस्थ एक कूट - दे० श्लीक/७।

नरकांता देवी — नरकान्ता कुण्ड निवासिनी एक देवी। — दे० लोक/३/१०।

नरकांता नदी—१म्यक क्षेत्रकी प्रधान नदी ।—दे० लोक ३/११।

**मरकायु—** हे० आयु/३।

**नरगोत-** विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर ।

नरपति — (म. पु./६१/०६-६०) मधवान चक्रवर्तीका पूर्वका दूसरा भव है। यह उत्कृष्ट तपश्चरणके कारण मध्यम ग्रेवेयकमें अहमिन्द्र उत्पन्न हुआ था।

नरमद -- भरतक्षेत्र पश्चिम आर्यखण्डका एक देश । - दे० मनुष्य/४।

नरवर्मा एक भोजवंशी राजा। भोजवंशकी वंशावलीके अनुसार यह उदयादित्यका पुत्र और यशोवर्माका पिता था। मालवा देशमें राज्य करता था। धारा या उज्जैनी इसकी राजधानी थी। समय— वि. ११५०-१२०० (ई० १०६३-११४३)—दे० इतिहास/३/१।

नरवाहन—मगधदेशको राज्य वंशावलीके अनुसार यह शक जातिका एक सरदार था, जो राजा विक्रमादित्यके कालमें मगधदेशके किसी भागपर अपना अधिकार जमाये कैठा था। इसका दूसरा नाम नभ.सेन था। इतिहासमे इसका नाम नहपान प्रसिद्ध है। श्वेताम्बर मान्यताके अनुसार मालवादेशकी राज्य वंशावलीमें भी नभ सेनकी बजाय नरवाहन हो नाम दिया है। भृत्यवंशके गोतमीपुत्र सातकणी (शालियाहन) ने वी. नि. ६०६ में इसे परास्त करके इसका देश भी मगध राज्यमे मिला लिया (क. पा. १/प्र.५३/ पं. महेन्द्र) और इसी-के उपलक्ष्यमे उसने शक संवत् प्रचलित किया था। समय—वी. नि. ६६६-६०६ (ई. पू. ३६-७६) नोट—शालिवाहन द्वारा वी. नि. ६०६ में इसके परास्त होनेकी संगति बैठानेके लिए —दे० इति-हास/३/३।

नरवृष्य — (म. पु/६१/६६-६०) बीतशोकापुरी नगरीका राजा था। दीक्षा पूर्वक मरणकर सहसार स्वर्गमें देव हुआ। यह 'सुदर्शन' नामक बलभद्रके पूर्वका दूसरा भव है—दे० सुदर्शन।

नरसेन सिद्धचयक कहा बड्डमाण कहा, शीपाल चरित आदि के रचितता एक अपभंश कवि गृहस्थ । समय— वि श १४ का मध्य । (ती./४/२२३)।

नरेन्द्रसेन—१ मिद्धान्तसार सग्रह तथा प्रतिष्ठा तिलक के रचितर लाडकागड सधी आचार्य । गुरु - गुणमेन । समय - हि श १२ का हि चरण । (ती /२/४३४) । २. प्रमाण प्रमेण कलिका के रचित्रता। गुरु-शान्तिसेन । समय - वि १७८७ - १७६० । (इतिहास/७/१), (ती /३/ ४२७) ।

नर्मदा--पूर्वदक्षिणी आर्यस्वण्डकी एक नदी-दे० मनुष्य/४।

न्ल -(प. पु/१/१३ व १११/३१) सुग्रीवके चचा ऋथ्रजका पुत्र था।१३। अन्तमें दीक्षित हो गया था।३१।

नळकूबर — (प. पु./१२/७६) राजा इन्द्रका एक लोकपाल जिसने रावणके साथ युद्ध किया।

नल दियार — तामिल भाषाका २००० पद्य प्रमाण एक ग्रन्थ था। जिसे ई० पू० ३६६-३४६ में विशाखाचार्य तथा उनके ८००० शिष्योंने एक रातमें रचा था। इसके लिए यह दन्तकथा प्रसिद्ध है कि — मारह वर्षीय दुभिश्मों जब आ. भद्रबाहुका संघ दक्षिण देशमें चला गया तो पाण्डयनरेशका उन साधुओं के गुणों से बहुत स्नेह हो गया। दुभिश्म समाग्न होनेपर जब विशाखाचार्य पुनः उन्जैनोकी ओर लीटने लगे तो पाण्डयनरेशने उन्हें स्नेहवश रोकना चाहा। तब आचार्यप्रवरने अपने दस दस शिष्यों की दस दस श्लोकों में अपने जीवनके अनुभव नित्रद्ध करनेकी आज्ञा ही। उनके ८००० शिष्य थे, जिन्होंने एक रातमें ही अपने अनुभव गाथाओं में यू य दिये और सबरा होते तक ८००० श्लोक प्रमाण एक ग्रन्थ तैयार हो गया। आचार्य इस ग्रन्थको नदी किनारे छोड़कर विहार कर गये। राजा उनके विहारका समाचार जानकर बहुत बिगड़ा और क्रोधवश वे सब

गाथाएँ नदीमें फिंकवा दीं। परन्तु नदीका प्रवाह उत्तरा हो जानेके कारण उनमें से ४०० पत्र किनारेपर आ लगे। क्रोध शान्त होनेपर राजाने वे पत्र इकट्ठे करा लिये, और इस प्रकार वह प्रनथ ५००० रलोकसे केवल ४०० रलोक प्रमाण रह गया। इसी ग्रन्थका नाम पीछे नलियार पड़ा।

- निलन १. पूर्व विदेहस्थ एक वक्षार गिरि(लोक/१/३) । २. उपरोक्त वक्षारका एक कूट तथा देव(लोक/१/४) । ३. अपर विदेहस्थ एक क्षेत्र । (लोक/१/२) । ४. आशी विष बक्षारका एक कूट तथा देव (लोक/१/४) । १. रुचक पर्वतस्थ एक कूट—दे० लोक१/१३। ६. सौधमं स्वर्गका आठवीँ पटल—दे० स्वर्ग/१/३।७.कालका एक प्रमाण(गणित/1/१/४)।
- निलनप्रभ (म. पु/६७/श्लोक नं०) पुष्करार्ध द्वीपके पूर्व विदेहमें सुकच्छा देशका राजा था। र-३। -सुपुत्र नामक पुत्रको राज्य दे दीक्षा धारण कर लो और ग्यारह अंगोंका अध्ययन कर तीर्थं कर प्रकृतिका बन्ध किया। समाधिमरण पूर्वक देह त्यागकर सोलहवें अच्युत स्वर्ग-में अच्युतेन्द्र हुआ। १२-१४।

निलनांग-कालका एक प्रमाण-दे० गणित/I/१/४।

- निलिना मुभेरुपर्वतके नन्दन आदि बनोंमें स्थित एक वापी-दे० लोक/श्री ।
- निलनायर्तं पूर्व विदेहस्थ निलनक्ष्ट वक्षारका एक क्ट व उसका रक्षक देव दे० लोक/४/२,४ !
- निलनी सुमेरुके नन्दन आदि वनोंमें स्थित एक वापी-लोक १/६। नवक समय प्रबद्ध दे० समय प्रबद्ध ।

नवकार मन्त्र--दे॰ मन्त्र।

- नविकार वर्त लगातार ७० दिन एकाशना करे। नमोकार मन्त्रका जिकाल जाप्य करे। (ब्रत विधान संग्रह/पृ. ४७) (बर्द्धमान पुराण नवलसाहकृत)।
- नवधा -- पु सि, उ,/७६ कृतकारितानुमननैविक्कायमनोभिरिष्यते नवधा । चकृत कारित अनुमोदनारूप मन वचन काय करके नव प्रकार (का त्याग औत्सर्गिक है)।

नवधाभक्ति--दे० भक्ति/२।

नविधि वत — किसी भी मासकी चतुर्दशीसे प्रारम्भ करके— चौदह रानोंकी १४ चतुर्दशी; नवनिधिकी १ नवमी; रात्नत्रथकी ३ तीज; पाँच ज्ञानोंकी १ पंचमी, इस प्रकार ३१ उपवास करे। नमोकार मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करे। (बत विधान संग्रह/पृ. १२) (किशन-सिंह क्रियाकोश)।

नवनीत-- \*नवनीतकी अमध्यताका निर्देश

--- दे० भक्ष्याभक्ष्य/२ ।

#### १. नवनीतके निषेधका कारण

- दे, मांस/२, नवनीत, मदिरा, मांस, मधु ये चार महाविकृतियाँ हैं, जो काम, मद (अभिमान व नशा) और हिंसाको उत्पन्न करते हैं।
- र.क. थाः/२४ अल्पफलबहुविधातान्युलकमाद्रीणिशृङ्गवेराणि । नवनीत निम्बकुष्ठमं कैतकमित्येषमबहेयम् । ८५। = फल थोडा परन्तु बस हिंसा अधिक होनेसे नवनीत आदि बस्तुएँ छोडने योग्य हैं।
- पु, सि. उ./१६३ नवनीतं च स्याज्यं योनिस्थानं प्रभूतजीवानाम्। =[उसी वर्ण व जातिके (पु. सि. उ./७१)] बहुतसे जीवोका उत्पत्तिस्थानभूत नवनीत स्थागने योग्य है।
- सा, ध /२/१२ मधुवन्नवनीतं च मुञ्जेन्तवापि भूरिदाः । द्विमुहूर्तात्परं वाश्वरसंसजन्त्यिङ्गरावायः ।१२। · ·

सा ध्र./२/१२ में उद्द्धृत-अन्तमुहूर्तात्परत' सुसूक्ष्मा जन्तुराक्षय'। यत्र मूर्च्छक्ति नायं तन्नवनीतं विवेकिभि ।१। =१. मधुके समान नवनीत भी त्याग देना चाहिए; क्योंकि, उसमें भी दो मुहूर्तके पश्चात निरन्तर अनेक सम्भूच्छन जीव उत्पन्न होते रहते हैं ।१२। २. और किन्हीं आचार्योंके मतसे तो अन्तर्मुहूर्त पश्चात ही उसमें अनेक सूक्ष्म जीव उत्पन्न हो जाते हैं इसलिए वह नवनीत विवेकी जनों द्वारा खाने योग्य महीं है ।१।

नविसका - रुचक पर्वत निवासिनी एक दिक्कुमारी देवी। - दे० लोक/१/१३।

नवराष्ट्र — भरतक्षेत्र दक्षिण आर्यखण्डका एक देश—दे० मंतुष्य/४।

नष्ट अक्षसंचार गणितमें संख्याके आधारपर अक्षया भंगका नाम बताना 'नष्ट' विधि कहलाती है -दे० गणित/II/३/४।

**नहपान--**दे० नरवाहन ।

निहुष — किला देशके सोमवंशी राजा। समय — ई० ६११-६४४ (सि. वि./प्र./१५/पं. महेन्द्र)।

नाग-सनत्कुमार स्वर्गका तृतीय पटल-दे० स्वर्ग/६/३।

नागकुमार —१. (ध. १३/६,६,१४०/३६१/७ फणोपनिक्षिताः नागाः।
—फणसे उपलक्षित (भवनवासी देव) नाग कहलाते हैं। २. भवनवासी
देवोंका एक भेद है—दे० भवन/१/४।३.इन देवों के इन्द्रादि तथालोक
में इनका अवस्थान —दे० भवन २/२,४/१।

नागकुमार चरित विषयक तीन काव्य । १.मिक्तवेण (ई. श. ११) कृत । १ सर्ग, १०७ पद्य । (ती./३/१७१) । २. धर्मधर (वि. १४२१) कृत । (ती./४/६८) । ३. माणिक्य राज (वि. १४७६) कृत । १ सन्धि, ३३०० रलोक । (ती./४/२३७)।

नागगिरि—१. अपर विदेहस्थ एक वक्षार —दे० लोक/६/३। २. सूर्यगिरि वक्षारका एक कूट। ३ इस कूटका रक्षक देव।—दे०लोक ६/४ ४. भरतक्षेत्र आर्यस्वण्डका एक पर्वत—दे० मनुष्य/४।

नागचंद महिलनाथ पुराणके कर्ता एक कन्नड कवि । ई. ११००। (ती /४/३०=)।

नागदत्त — यह एक साधु थे, जिनको सर्प द्वारा इसा जानेके कारण वैराग्य आया था। (बृहत् कथाकोश/कथा नं. २७)

नागदेव — अप 'मयण पराजय' के कर्ता हरिदेव सूरिके ही वंशमें जनकी छठी पीढ़ी में हुए थे। 'कन्नड भाषामें रचित उपरोक्त ग्रन्थके आधारपर आपने मदन पराजय' नामक संस्कृत भाषाबद्ध प्रन्थकी रचना की थी। समय— वि.श,१४ का मध्य। (ती./४/६२)।

नागनंदि — किव अरुणके गुरु थे। समय — वि० श० ११, (ई० श० ११ का अन्त) (भ. आ./प, २०/प्रेमी जी)

**नागपुर-**भरतक्षेत्रका एक नगर-दे० मनुष्य/४।

नागभट्ट---१. स्वर्गीय चिन्तामणिके अनुसार यह वस्सराजके पुत्र थे। इन्होने चक्रायुधका राज्य छोनकर कन्नौजपर कब्जा किया था। समय---वि. ८५७-८८२ (ई० ८००-८२५)।

नागवर - मध्यलोकके अन्तमे पष्ठ सागर व द्वीप-दे० लोक/५/१।

नामश्री—(पा. पु/सर्ग/श्लोक नं.) अग्निभृति ब्राह्मणकी पुत्री थी। सोमभूतिके साथ विवाही गयी (२३/७१-५२)। मिथ्यात्वकी तीवता बहा।(२३/५८) एक बार मुनियोंको विव मिश्रित आहार कराया।(२३/१०३)। फलस्वरूप कुष्ठरोग हो गया और मरकर नरकमे गयी।।(२४/२-६)। यह द्रपोदोका दूरवर्ती पूर्वभव है।—दे० द्रीपदी।

नागसेन—१. श्रुतावतारके अनुसार आप भद्रवाहु प्रथमके पश्चात पाँचवें ११ अग व १० पूर्वधारी हुए। समय—वो॰ नि॰ २२६-२४७ इष्टि नं०३ की अपेक्षा वी नि २८६-३००। (दे. इतिहास/४/४)। २. ध्यान विषयक प्रन्थ तत्त्वानुशासन के कर्ता रामसेन के गुरु और वीरचन्द के विद्या शिष्य। समय—ई १०४७। (ती./३/२३६) कोई कोई इन्हें हो सत्त्वानुशान के रचयिता मानते हैं। (त. अनु॰/प्र/ २ अ. श्री लाल)

नागहरती—१ दिगम्बरामनायमें आपका म्थान आ. पुरुपदन्त तथा भूतविल के समकक्ष माना गया है। आ० गुणधर से आगत 'पैजादोस-पाहुड' के ज्ञान को आचार्य परम्परा द्वारा प्राप्त कर्के आपने यति—वृषभाचार्य को दिया था। समय—वि. नि. ई२० ६८६ (ई. १३-१६२) (बिशेष दे कोश १/ परिशिष्ट/३,३)।

२. पुत्राटसंघको गुर्वावलीके अनुसार आप व्याघहस्तिके शिष्य तथा जितदण्डके गुरु थे। (दे० इतिहास/ ७/८)

नागार्जुन - १. एक बौद्ध विद्वान् । इनके सिद्धान्तोका समन्तभद्र स्वामी (वि. श. २-३) ने बहुत खण्डन किया है, अतः आप उनसे भी पहले हुए है । (र. क. शा./प्र. ८/पं. परमानन्द) २. आप आ-पुज्य-पादकी कमलनी नामक छोटी बहुन जो गुणभट्ट नामक ब्राह्मणके साथ परणी थी, उसके गर्भसे उत्पन्न हुए थे । आ.पुज्यपाद स्वामीने इनको पद्मावती देवीका एक मंत्र दिया था, जिसे सिद्ध करके इन्होंने स्वर्ण बनानेकी विद्या प्राप्त की थी । पद्मावती देवीके कहनेसे इसने एक जिनमन्दिर भी बनवाया था । समय-पुज्यपादसे मिजान करनेपर इनका समय लगभग वि. ४८९ (ई० ४२४) आता है । (स. सि./प्र. ८४/ पं. नाधुराम प्रेमीके लेखसे उद्दृश्त)

नाग्न्य---दे० अचेलकस्व ।

नाटक समयसार—दे० समयसार नाटक।

नाड़ी —१ नाडो संचालन सम्बन्धी नियम—दे० उच्छ्वास । २. औदारिक शरीरमें नाडियोका प्रमाण —दे० औदारिक/१।

**नाथ वंश**—दे० इतिहास/१०/७ ।

नाभांत - विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर - दै० विद्याधर ।

नाभिगिरि—दे० लोक/३/८।

नाभिराज — (म.पु /३/१लोक नं,) आप वर्तमान कल्पके १४ वें कुलकर थे १४४२। इनके समय जालककी नाभिमें नाल दिखाई देने लगी थी। इन्होने उसे काटनेका उपाय सुफाया जिससे नाभिराय नाम प्रसिद्ध हो गया।१६४। —दे० शलाका पुरुष/१।

#### नाम--- १. नामका लक्षण

- रा. वा /१/६/ —/२८/८ नीयते गम्यतेऽनेनार्थः नमित वार्थमभिमुखी-करोतीति नाम । = जिसके द्वारा अर्थ जाना जाये अथवा अर्थको अभिमुख करे यह नाम कहलाता है।
- ध, १४/२/२ जस्स णामस्स वाचगभावेण पवुत्तीए जो अत्थी आसंवणं होदि सो णामणिबंधणं णाम, तेण विणा णामपबुत्तीए अभावादो। = जिस नामकी वाचकरूपसे प्रवृत्तिमे जो अर्थ अवलम्बन होता है वह नाम निवन्धन है; क्योंकि, उसके बिना वामकी प्रवृत्ति सम्भव नहीं है।
- ध. १/४१/४४/२ नाना मिनोतीति नाम । =नानारूपसे जो जानता है, जसे नाम कहते हैं।

त, अनु./१०० वास्यवाचकं नाम । =बास्यके वाचक शब्दको नाम कहते हैं -दे० आगम/४।

## २. नामके भेद

- ध १/९,१/१७/५ तत्थ णिमित्तं चडिवह, जाइ-दव्य-गुण-किरिया चेदि । प्यान्त दुविहं, संयोगदव्यं समयायदव्यं चेदि । पण च अण्ण णिमित्ततरमस्थि। = नाम या संज्ञाके चार निमित्त होते हैं — जाति, द्रव्य, गुण और क्रिया। (उसमें भी) द्रव्य निमित्तके दो भेव हैं — संयोग द्रव्य और समयाय द्रव्य। (अर्थात् नाम या शब्द चार प्रकार-के हैं - जातिवाचक, द्रव्यवाचक, गुणवाचक और क्रियावाचक) इन चारके अतिरिक्त अन्य कोई निमित्त नहीं है। (श्लोगे! वा. २/९/६/ श्लो. २-१०/१६६)
- ध. १६/२/३ तं च णाम णिबंधणमत्थाहिहाणपच्चयभेएण तिविर्ध। =वह नाम निबन्धन अर्थ, अभिधान और प्रत्ययके भेदसे तीन प्रकारका है।

## ३. नामके भेदोंके लक्षण

- वे, जाति (सामान्य) (गौ मनुष्य आदि जाति वाचक नाम हैं)।
- दे, द्रब्य/१/१० (दण्डी छत्री आदि संयोग द्रव्य निमित्तक नाम हैं और गलगण्ड काना आदि समवाय द्रव्य निमित्तक नाम हैं।)
- ध. १/१.१.१/६८/२.५ गुणो णाम पडजायादिपरोप्परिवरुद्धो अविरुद्धो वा। किरिया णाम परिष्फंदणरूवा। त्रथ्य-गुणणिमित्तं णाम किण्हो रुहिरो इच्चेवमाइ। किरियाणिमित्तं णाम गायणो णचणो इच्चेवमाइ। =जो पर्याय आदिकसे परस्पर विरुद्ध हो अथवा अविरुद्ध हो उसे गुण कहते हैं। परिस्पन्दन अर्थाद हलनचलन रूप अवस्थाको क्रिया कहते हैं। तहाँ कृष्ण, रुधिर इत्यादि गुणनिमित्तक नाम है, क्योकि, कृष्ण आदि गुणोके निमित्तसे उन गुणवासे द्रव्योमें ये नाम व्यवहारमें आते है। गायक, नर्तक आदि क्रिया निमित्तक नाम हैं; क्योंकि, गाना नाचना आदि क्रियाओंके निमित्तसे वे नाम व्यवहारमें आते है।
- ध १६/२/४ तत्थ अत्थो अट्टिविहो एगब्हुजीवाजीवजणिदपादेकसंजोग-भगमेएण । एदेषु अट्टिसु अत्थेसुप्पण्णणाणं पञ्चणिबंधणं । जो णामसद्दो पवृत्तो संतो अप्पाणं चेव जाणावेदि तमिमहाणणामणिबंधणं णाम । = एक व बहुत जीव तथा अजीवसे उत्पन्न प्रत्येक व संयोगी भंगोंके भेदसे अर्थ निबन्धन नाम आठ प्रकारका है (विशेष देखो आगे नाम निक्षेप) इन आठ अर्थोमे उत्पन्न हुआ ज्ञान प्रत्यय निबन्धन नाम कहनाता है। जो सज्ञा शब्द प्रवृत्त होकर अपने आपको जतनाता है, वह अभिधान निबन्धन कहा जाता है।

# ४. सर्व शब्द बास्तवमें क्रियावाची हैं

श्लो. वा./४/१/३३/७६/२६/०/६ न हि कश्चिदिक्रियाशब्दोऽस्यास्ति गौरश्य इति जातिशब्दाभिमतानामिप क्रियाशब्दरवात आशुगाम्यश्य इति, शुक्लो नील इति गुणशब्दाभिमता अपि क्रियाशब्द एव । शुचिभवना च्छुक्लः नीलाञ्चील इति । देवदत्त इति यदच्छा शब्दाभिमता अपि क्रियाशब्दा एव देव एव (एनं) देयादिति देवदत्तः यञ्चदत्त इति । स्योगिद्रव्यशब्दा समवायिद्रव्यशब्दाभिमताः क्रियाशब्द एव । दण्डोऽस्यास्तीति दण्डी विषाणमस्यास्तीति विषाणीर्यादि । पञ्चतयो तु शब्दानां प्रवृक्तिः व्यवहारमात्राञ्च न निश्चयादित्ययं मन्येते । च्लातमें कोई भी शब्द ऐसा नहीं है जो कि क्रियाका वाचक न हो । जातिवाचक अश्वादि शब्द भी क्रियावाचक हैं; क्योंकि, आशु अर्थात् शीच गमन करनेवाला अश्व कहा जाता है । गुणवाचक शुक्ल नील आदि शब्द भी क्रियावाचक हैं; क्योंकि, शुच्च अर्थात् पवित्र होना रूप क्रियासे शुक्त तथा नील रंगने रूप क्रियासे नील कहा

जाता है। देवदत्त आदि यहच्छा शब्द भी कियावाची हैं; क्योंक, देव ही जिस पुरुषको देवे; ऐसे कियाक्षप अर्थको धारता हुआ देवदत्त है। इसी प्रकार यहादत्त भी कियावाची है। दण्डी विषाणी आदि संयोगद्रव्यवाची या समन्नायद्रव्यवाची शब्द भी कियावाची ही है, क्योंकि, दण्ड जिसके पास वर्त रहा है वह दण्डी और सींग जिसके वर्त रहे है वह विषाणी कहा जाता है। जातिशब्द आदि रूप पाँच प्रकारके शब्दोकी प्रवृत्ति तो व्यवहार मात्रसे होती है। निश्चयसे नहीं है। ऐसा एवं भूत नय मानता है।

- \* गाण्यपद अदि नाम—दे० पर ।
- \* मगवान्के १००८ नाम—दे० म. पु.२४/१००-२१७।
- \* **गाम निक्षेप** दे० आगे पृथक् शब्द ।

## नामकर्म-ा. नामकर्मका लक्षण

- प्र. सा./मू./१०७ कम्मं णामसमक्तं सभावमध् अप्पणो सहावेण । अभि-भूय णरं तिरिय णेरइयं वासुरं कुर्णाद । = नाम सज्ञावाला कर्म जोव-के शुद्ध स्वभावको आच्छादित करके उसे मनुष्य, तिर्यच, नारकी अथवा देव रूप करता है। (गो. क./मू./१२/६)
- स. सि./८/३/३७१/२ नाम्नो नरकादिनामकरणम्।
- स. सि./५/४/३८९/१ नमयत्यात्भानं नम्यतेऽनेनेति वा नाम । =(आत्मा का) नारक आदि रूप नामकरण करना नामकर्मकी प्रकृति (स्वभाव) है। जो आत्माको नमाता है या जिसके द्वारा आत्मा नमता है वह नामकर्म है। (रा. वृा./८/३/४/३६%/६ तथा ८/४/२/६६८/४); (प्र.सा./ता. वृ.)।
- ध. ६/१.६.१.१०/१३/३ नाना मिनोति निर्व संग्रतीति नाम ! जे पोग्मला सरीरसंठाणसंघडणवण्णगंघादिकज्जकारमा जोवणिविद्वा ते णाम-सण्णिदा होति ति उत्त होदि । = जो नाना प्रकारको रचना निर्व त्त करता है, वह नामकर्म है ! शरीर, संस्थान, संहनन, वर्ण, गन्ध आदि कार्योंके करनेवाले जो पुद्रगल जीवमें निविष्ट हैं, वे 'नाम' इस संझा वाले होते हैं, ऐसा अर्थ कहा गया है । (गो, क./मू./१२/६); (गो क./जी. प्र./२०/१३/१६); (द्र. सं./टो./३३/६२/१२)।

# २. नामकमके भेद

## १. मूलमेद रूप ४२ प्रकृतियाँ

ष. खं. ६/१,६-१/सूत्र २८/५० गदिणामं जादिणामं सरीरणामं सरीर-बंधणणामं सरोरसंघादणामं सरीरसंट्ठाणणामं सरीरअंगोवंगणामं सरीरसंघडणणामं वण्णणामं गंधणामं रसणामं फासणामं आणुपु-व्वीणामं अगुरुलहुवणामं उवघादणामं परघादणामं उस्सासणामं आदावणामं उज्जोवणामं विहायगदिणामं तसणामं थावरणामं बादरणामं सुहुमणामं पडजत्तणामं अपजात्तणामं पत्तेयसरीरणामं साधारणसरीरणामं थिरणाम अथिरणामं मुहणामं अमुहणामं सुभ-गणामं दूभगणामं सुस्सरणामं दुस्सरणामं आदेजजणामं अणादेजज-णामं जसकित्तिणामं अजसिकत्तिणामं णिनिणामं तिस्थयरणामं चेदि ।२८। =१, गति, २. जाति, ३. शरीर, ४. शरीरबन्धन, शरीरसंघात, ६. शरीरसंस्थान. ७ शरीर अंगोपांग. म. शरीर-संहनन, ६ वर्ण, १०. गन्ध, ११. रस, १२. स्पर्श, १३ आनुपूर्वी, १४. अगुरुलघु. १४. उपघात, १६. परघात, १७. उच्छ्वास, १८, आतप, १९, उद्योत, २०. विहायोगति, २१. त्रस, २२. स्थावर, २३, बादर, २४, सूक्ष्म, २६ पर्वाप्त, २६, अपर्याप्त, २७, प्रत्येक शरीर, २८. साघारण शरीर, २६, स्थिर, ३०, अस्थिर, ३१, शुभ, ३२, अशुभ, ३३. सुभग, ३४. दुर्भग, ३६, **स**स्वर, ३६, दु:स्वर, ३७. आदेय, ३८. अनादेय, ३६. यज्ञःकीति, ४०. अयशःकीति; ४१. निर्माण और ४२. तीर्थं कर, ये नाम कर्मकी ४२ पिड प्रकृतियाँ हैं ।२८। (घ. खं.

१३/५.४/सू. १०१/३६३); (त. सू./प/११); (मू. आ./१२३०-१२३३) (पं. सं./प्रा./२/४); (म. बं. १/६५/२८/३); (गो. क./जी. प्र./२६/११/७).

#### २. उत्तर भेदरूप ५३ प्रकृतियाँ

दे० वह बह नाम—( गित चार हैं—नरकादि। जाति पाँच हैं—एकेन्द्रिय आदि । शरीर पाँच हैं—औदारिकादि । बन्धन पाँच हैं—औदारिक कादि शरीर पाँच हैं—औदारिक कादि शरीर बन्धन । संघात पाँच हैं—औदारिकादि शरीर संघात । संस्थान छह हैं—समचतुरस्र आदि । अंगोपांग तीन हैं—औदारिक आदि । संहनन छह हैं—सज्ज्ञ स्वभनाराच आदि । वर्ण पाँच हैं—शुक्ल आदि । गन्ध दो हैं—सुगन्ध, दुर्गन्ध । रस पाँच हैं—तिक्त आदि । स्पर्श आठ है—कर्कश आदि । आनुपूर्वी चार है— नरक-गत्यानुपूर्वी आदि । बिहायोगित दो हैं—प्रशस्त अप्रशस्त ।—इस प्रकार इन १४ प्रकृतियों के उत्तर भेद ६६ हैं । यून १४को बजाय उनके ६६ उत्तर भेद गिननेपर नाम कर्मकी कुल प्रकृतियाँ ६३ (४२ + ६६ — १४ = ६३) हो जाती हैं ।)

# ३. नामकर्मको असंख्यात प्रकृतियाँ

- ष, खं, १२/४,२,१४/भूत्र १६/४=३ णामस्स कम्मस्स असंखेज्जलोगमेत्त-पयडीओ ।१६। = नामकर्मकी असंख्यात लोकमात्र प्रकृतियाँ है। (रा. वा./८/१३/३/४=१/४)
- ष. त्वं. १३/२,५/सूत्र/पृष्ठ—णिरयगइयाओग्गाणुपुव्विणामाए पयडीओ अंगुलस्स अंसंखेज्जदिभागमेत्तनाहरसाणि तिरियपदराणि सेडीए असं-खेळादिभागमेसोहि ओगाहणवियम्पेहि गुणिदाओ। एवडियाओ पयडी-ओ ।(११६/३७१)। तिरिक्लगइपाओरगाणुपुठिवणामाए पद्यडीओ लोओ सेडीए असंखेजदिभागमेत्तेहि ओगाहवियप्पेहि गुणिदाओ। एव डियाओ पयडीओ ।(११८-३७६)। मणुसगइपाओग्गाणुपुव्विणामाए पयडीओ पणदालीसजोयणसदसहस्सनाहरुलाणि तिरियपदराणि उड्ढकवाड-छेदणणिएफण्णाणि सेडीए असंखेजदिभागमेत्तेहि ओगाहणवियप्पेहि गुणिदाओ । एवडियाओ पयडीओ ।(१२०/३७७)। देवगइपाओग्गाणु-पुठिबणामाए पग्रडीयो णवजोयणसद्बाह्र लाणि तिरियपदराणि सेडीए असंखेजिदिभागमेत्तेहि ओगाहणवियप्पेहि गुणिदाओ। एवडियाओ पयडीखो ।(१२२/३८इ)। = नरकगत्यानुपूर्वी नामकर्मकी प्रकृतियाँ अंगुलके असंख्यातवें भागमात्र तिर्धक्षतररूप बाहल्यको श्रेणिके असंख्यातवें भागमात्र अवगाहनाविकस्पोंसे गुणित करनेपर जो लण्य आवे उतनी हैं। उसकी इतनी मात्र प्रकृतियाँ हैं ।१९६। तिथेग्गति प्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्मकी प्रकृतियाँ स्रोकको जगश्रेणीके असंख्यातवें भागमात्र अवगाहना विकल्पोंसे गुणित करने-पर जो लब्ध आबे उतनी है। उसकी इतनी मात्र प्रकृतियाँ होती हैं । ११८ मनुष्यगति प्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्मकी प्रकृतियाँ ऊर्ध्वकपाद-छेदनसे निष्पन्न पेंतालीस लाख योजन बाहल्यवाले तिर्मक् प्रतरोंको जगश्रेणीके असंख्यातवें भागमात्र अवगहनाविकल्पोंसे गुणित करनेपर जो मुब्ध आवे उतनी हैं। उसकी उतनो मात्र प्रकृतियाँ होती हैं।१२०। देवगित प्रायोग्यानुपूर्वी नामकर्मकी प्रकृतियाँ नौ सौ यीजन वाहरय-रूप तिर्यक्षतरोंको जगश्रेणीके असंख्यातवें भागमात्र अवगाहना-विकल्पोसे गुणित करनेपर जो लब्ध आवे उतनी होती हैं। उसकी उतनी मात्र प्रकृतियाँ है ।१२२।
- ध. ३/१,२,८%/३३०/२ पुढिविकाइयणामकम्मोदयवंतो जीवा पुढिविकाइया त्ति बुट्चंति । पुढिविकाइयणामकम्मं ण कि वि बुत्तमिदि चे ण, तस्स एइं दियजादिणामकम्मंतन्भूदत्तारो । एवं सिंद कम्माणं संखा-णियमो सुत्तसिद्धो ण घडदि ति बुट्चदे । ण सुत्ते कम्माणि अट्ठैव अट्ठैदालसयमेवेत्ति संखतरपिडसेहविधाययएवकाराभावदो । पुणो कत्तियाणि कम्माणि होति । हय-गय-विय-फुल्लंधुव-सलहमवकुणु-इदेहि-गोमिदादीणि जेत्तियाणि कम्मफलाणि लोगे उवल्बभंते

कम्माणि वि तत्तियाणि चेवृ। एवं सेसकाइयाणं वि वत्तव्यं।

—पृथिवीकाय नामकर्मते युक्त जीवोंको पृथिवीकायिक कहते है।

प्रश्न —पृथिवीकाय नामकर्म कही भी (कर्मके भेदोमे) नहीं कहा गया
है १ उत्तर—नहीं, क्योंकि, पृथिवीकाय नामका कर्म एकेन्द्रिय नामक
नामकर्मके भीतर अन्तर्भूत है। प्रश्न—यदि ऐसा है तो सूत्र प्रसिद्ध
कर्मींकी संख्याका नियम नहीं रह सकता है १ उत्तर—सूत्रमें, कर्म
आठ ही अथवा १४८ ही नहीं कहे गये हैं; क्योंकि आठ या १४८ संख्याको छोडकर दूसरी संख्याओंका प्रतिषेध करनेवाला एवकार पद सूत्रमें
नहीं पाया जाता है। प्रश्न—तो फिर कर्म कितने है १ उत्तर—लोकमें
घोडा, हाथी, वृक (भेडिया), भ्रमर, शलभ, मत्कुण, उहे हिका
(दीमक), गोमी और इन्द्र आदि रूपसे जितने कर्मोंके फल पाये जाते
है, कर्म भी उतने ही है। (घ, ७/२,१.१६/७०/७) इसी प्रकार शेष
कायिक जीवोंके विषयमें भी कथन करना चाहिए।

- ध. ७/२,१०,३२/१०५/१ सुहुमकम्मोदएण जहा जीवाणं वणप्फदिकाङ्या-दोणं सुहुमत्तं होदि तहा णिगोदणामकम्मोदएण णिगोदत्तं होदि । =सूक्ष्म नामकर्मके उदयसे जिस प्रकार वनस्पतिकायिकादि जीवों-के सूक्ष्मपना होता है उसी प्रकार निगोद नामकर्मके उदयसे निगोदत्व होता है।
- ध. १३/५.५,१०१/३६६/६ को पिंडो णाम । बहुणं पयडीणं संदोहो पिडो । तसादि पयडीणं बहुत्तं णिरिय त्ति ताओ अपिडपयडीओ ति ण घेत्तव्व, तत्थ वि बहुणं पयडीणमुवलंभादो । कुदो तदुवलद्धी । जुत्तीदो । का जुत्तो । कारणबहुत्तेण विणा भेमर-प्यंग-मार्यंग-तुरंगा-दीणं बहुत्ताणुववत्तीदो ।
- ध. १३/४.४.१३३/३६७/११ ण च पदासिमुत्तरोत्तरपयडीओ णित्थ, पत्ते प्रसरीराणं धव-धम्मणादीणं साहारणसरीराणं मुलयथूहल्लयादीणं बहुविहसर-गमणादीणमुवलंभादो । = १, प्रश्न—पिड (प्रकृति) का अर्थ नया है १ उत्तर—बहुत प्रकृतियों का समुदाय पिण्ड कहा जाता है । प्रश्न—प्रस आदि प्रकृतियों तो बहुत नहीं हैं, इसलिए नया वे अपिण्ड प्रकृतियों है १ उत्तर—ऐसा ग्रहण नहीं करना चाहिए; नयों कि, वहाँ भी युक्तिसे बहुत प्रकृतियों उपलब्ध होती हैं । और वह युक्ति यह है कि—नयों कि, कारणके बहुत हुए बिना भ्रमर, पतंग, हाथी, और बोडा आदिक नाना भेद नहीं बन सकते है, इसलिए जाना जाता है, कि बसादि प्रकृतियों बहुत हैं । । २, यह कहना भी ठीक नहीं है कि अगुरुलषु नामकर्म आदिकी उत्तरोत्तर प्रकृतियों नहीं है, वयों कि, धव और धम्ममन आदि प्रत्येक हारीर, मुली और धूहर आदि साधारणहारीर; तथा नाना प्रकारके स्वर और नाना प्रकारके गमन आदि उपलब्ध होते हैं।

और भी दे० नीचे शीर्षक नं० १ (भवनवासी आदि सर्व भेद नामकर्म-कृत हैं।)

# तीर्थंकस्त्ववत् गणधस्त्व आदि प्रकृतियोंका निर्देश क्यों नहीं

रा. वा./८/११/११/१८०/३ यथा तीर्थ करत्वं नामकर्मीच्यते तथा गण-धरत्वादीनामुणसंख्यानं कर्त्व्यस्, गणधरचक्रधरवामुदेवबलदेवा अपि विशिष्टद्भियुक्ता इति चेत्; तन्नः कि कारणस्। अन्यनिमित्तत्वात्। गणधरत्वं श्रुतज्ञानावरणाक्षयोपशामप्रकर्षनिमित्तम्, चक्रवरत्वादीनि उच्चेर्गीव्रविशेषहेतुकानि। =प्रश्न-जिस प्रकार तीर्थ करत्व नामकर्म कहते हो उसी प्रकार गणधरत्व आदि नामकर्मोका उक्लेख-करना चाहिए थाः क्योंकि गणधर, चक्रधर, वासुदेव, और बलदेव भी विशिष्ट ऋदिसे युक्त होते हैं। उत्तर्ग-नही, क्योंकि, वे दूसरे निभित्तासे उत्पन्न होते है। गणधरत्वमे तो श्रुतज्ञानावरणका प्रकर्ष स्रशोपश्चम निमित्त है और चक्रधरत्व आदिकोमे उच्चगोत्र विशेष हेतु है।

# प. देवगतिमें मवनवासी आदि सर्वभेद नाम कर्मकृत हैं

रा. वा /४/१०/३/२१६/६ सर्वे ते नामकर्मोदयापादितविशेषा वेदितव्याः । रा. वा./४/११/३/२१७/१८ नामकर्मोदयविशेषतस्तद्विशेषसंज्ञाः ।...किन्नर-नामकर्मोदयास्किन्नरा किंपुरुषनामकर्मोदयास् किंपुरुषा इस्यादिः ।

रा. वा./४/१२/६/२१८/१७ तेषा संज्ञाविशेषाणां पूर्वविज्ञवृं त्तिवेदितव्या—
देवगितनामकर्मि विशेषोदयादिति । च व सब (असुर नाग आदि
भवनवासी देवोके भेद ) नामकर्मके उदयसे उत्पन्न हुए भेद जानने
चाहिए । नामकर्मीदयकी विशेषतासे ही वे (व्यन्तर देवोके किन्नर आदि) नाम होते हैं । जैसे — किन्नर नामकर्मके उदयसे किन्नर और
किपुरुष नामकर्मके उदयसे किपुरुष, इत्यादि । उन ज्योतिषी देवोंकी
भी पूर्ववत् ही निर्वृ त्ति जाननी चाहिए । अर्थात् (सूर्य चन्द्र आदि
भी) देवगित नामकर्म विशेषके उदयसे होते हैं ।

## ६. नामकर्भके अस्तित्वकी सिद्धि

- ध, ६/१.६-१,१०/१३/४ तस्स णामकम्मस्स अत्थितं कुदोवगम्मदे। सरीरसंठाणवण्णादिकजजभेदण्णहाणुववत्तीदो। = प्रश्न-उस नाम-कर्मका अस्तित्व कैसे जाना जाता है १ उत्तर-शरीर, संस्थान, वर्ण आदि कार्योके भेद अन्यथा हो नहीं सकते हैं।
- ध. ७/२.१,१६/७०/६ ण च कारणेण विणा कज्जाणमुण्पत्ती अतिथ। दीसंति च पुढविआउ-तेउ-वाउ-वण्फदितसकाइयादिसु अणेगाणि कज्जाणि। तदो कज्जमेत्ताणि चेव कम्माणि वि अतिथ त्ति णिच्छक्षो कायञ्जो। =कारणके विना तो कार्यकी उत्पत्ति होती नहीं है। और पृथिवी, अप्. तेज. वायु. वनस्पति, और त्रसकायिक आदि जीवोमें उनकी उक्त पर्यायों रूप अनेक कार्य देखे जाते है। इसितिए जितने कार्य है उतने उनके कारणरूप कर्म भी हैं, ऐसा निश्चय कर लेना चहिए।

## ७. अन्य सम्बन्धित विषय

- १. नामकार्मके उदाहरण। —दे० प्रकृतिबंध/३।
- २. नामकार्म प्रकृतियोंमें शुभ-अशुभ विभाग । दे० प्रकृतिबंध/२।
- ३. शुभ-अशुभ नामकर्मके बन्धयोग्य परिणाम । —दे० पुण्य पाप ।
- ४. नामकर्मकी बन्ध उदय सत्त्व प्ररूपणाएँ। दे० वह वह नाम ।
- ५. जीव विपाकी भी सामकर्मको अवाती कहनेका कारण।

—दे० अनुभाग/३। ६. गतिनाम कर्म जन्मका कारण नहीं आयु है। —दे० आयु/२।

नामकर्म क्रिया—दे॰ संस्कार/२। नाम नय—(दे॰ नर्यै/1/४/३)।

# नाम निक्षेप- १. नाम निक्षेपका लक्षण

- स. सि./१/४/१७/४ अतद्दगुणे वस्तुनि संव्यवहारार्थं पुरुषकाराजियुज्य-मानं संज्ञाकमं नाम । = संज्ञाके अनुसार जिसमे गुण नहीं हैं ऐसी वस्तुमे व्यवहारके लिए अपनी इच्छासे की गयी संज्ञाको नाम (नाम निक्षेप) कहते हैं। (स. सा./आ /१३/क, ८ की टीका); (मं. घ./ पू./७४२)।
- रा, वा /१/६/१/२=/१४ निमित्तादन्यन्निमित्तं निमित्तान्तरम्, तदनपेक्ष्य क्रियमाणा सङ्घा नामेत्युच्यते । यथा परमेशवर्यनक्षणेन्दनिक्रयानिमित्तान्तरानपेशं कस्यचित इन्द्र इति नाम।=निमित्तसे जो अन्य निमित्त होता है उसे निमित्तान्तर कहते हैं। उस निमित्तान्तरकी अपेशा न करके [अर्थात शब्द प्रयोगके जाति, गुण, क्रिया आदि निमित्तोंकी अपेशा न करके लोक व्यवहारार्थ (रक्षो, वा.)] की जानेवाली संज्ञा नाम है। जैसे—परम ऐश्वर्यस्य इन्दन क्रियाकी

अपेक्षा न करके किसीका भी 'इन्द्र' नाम रख देना नाम निक्षेप है। (श्लो.बा २/१/४/१लो. १-१०/१६६), (गो.क./मू /42/42); (त.सा /१/२०)

## २ नाम निक्षेपके भेद

ष खं. १३/५,३/सूत्र ६/८ जो सो णामफासो णाम सो जीवस्स वा अजी-वस्म वा जीवाणं वा अजीवाणंवा जीवस्स च अजीवस्स च जीवस्स च अजीवाणं च जीवाणं च अजीवस्स च जीवाणं च अजीवाण च जम्स णाम कीरदि फामे त्ति सो सब्बो णामफासो णाम।=जो वह नाम स्पर्श है वह —एक जीव, एक अजीव, नाना जीव, नाना अजीव, एक जीव एक अजीव, एक जीव नाना अजीव, नाना जीव एक अजीव, तथा नाना जीव नाना अजीव; इनमेंसे जिसका 'स्पर्श' ऐसा नाम किया जाता है बह सब नाम स्पर्श है। नौट —(यहाँ स्पर्शका प्रकरण होनेमें 'स्पर्श' पर लागू कर नाम निक्षेपके भेद किये गथे हैं। पु. ६ में 'कृति' पर लागू करके भेद किये गये है। इसी प्रकार अन्यत्र भी जान लेना। धवलामें सर्वत्र प्रत्येक विषयमे इस प्रकार निक्षेप किये गये है।) (ज. खं. ६/४,१/सू. ५१/२४६), (ध. १५/२/४)।

#### अन्य सम्बन्धित विषय

नाम निक्षेप शब्दस्पर्भा है। —दे० नय/1/६/३।

२. नाम निक्षेपका नयोंमें अन्तर्भाव । —दे० निक्षेप/२,३।

३ नाम निक्षेप व स्थापना निक्षेपमें अन्तर । —दे० निक्षेप/४।

नाममाला - न अथित शब्दकोश-दे॰ 'शब्दकोश'।

नाम सत्य-दे॰ सत्या

नाम सम-दे० निक्षेप/६/5

नारकी—दे० नरक/१।

नारद --- १ प्रत्येक कल्पकालके नी नारदोका निर्देश व नारदकी उत्पत्ति स्वभाव आदि -- (दे० शलाकापुरुष/७)। २. माबी कालीन २१ वे 'जय' तथा २२ वे 'विमल' नामक तीर्थकरोके पूर्व भवोंके नाम-दे० तीर्थं कर /४।

नार्रासह — जैनधर्मके अतिश्रद्धालु एक यादव व होयसलवंशीय राजा थे। इनके मन्त्रीका नाम हुक्लराज था। ये विष्णुवर्द्धन प्रथमके उत्तराधिकारी थे और इनका भी उत्तराधिकारी बक्लाल देन था। समय — श. सं. १०६०-१०८५ (ई० ११२८ — ११६३)

**नाराच** — दे० संहनन ।

नारायणमत-दे॰ अज्ञानकाद ।

नारी — १. स्त्रीके अर्थ में — दे० स्त्री । २ — आर्य खण्ड भरत क्षेत्रकी एक मही — दे० मनुष्य/४ । ३. रम्यकक्षेत्रकी एक ग्रधान नहीं — दे० लोक/३/११ । ४. रम्यक क्षेत्रस्थ एक कुण्ड जिसमें -से नारी नहीं निकलती है — दे० लोक/३/१० । ५. उपरोक्त कुण्डकी स्वामिनी देवी — दे० लोक/३/१० ।

नारोकूट---रा. वा. की अपेक्षा रुविम पर्वतका क्रूट है और ति. प. की अपेक्षा नील पर्वतका क्रूट है।--दे० लोक/१/४।

नालिका — पूर्वी आर्यखण्डको एक नदी – दे० मनुष्य/४!

नाली-सेत्र व कालका प्रमाण विशेष । -दे० गणित्[[/१/४]

नासारिक-भरतक्षेत्र पश्चिमी आर्यखण्डका एक देश-दे० मनुष्य/४।

नास्तिक वाद--दे० चार्वाक व बौद्ध।

#### नास्तिक्य-

सि. वि./ मृ./४/१२/२७१ तत्रेति द्वेषा नास्तिनयं प्रज्ञासत प्रज्ञप्तिसत्। तथादृष्टमदृष्टं वा तत्त्विमित्यात्मविद्विषाम् ! = नास्तिन्य दो प्रकारका है—प्रज्ञासत् व प्रज्ञप्तिसत्, अर्थात नाह्य व अध्यात्मिक। नाह्यमें दृष्ट घट स्तम्भादि ही सत् है, इनसे अतिरिक्त जीव अजीवादि तत्त्व कुछ नहीं है, ऐसी मान्यतावाले चार्वाक प्रज्ञासत् नास्तिक है। अन्त-रंगमें प्रतिभासित संवित्ति या ज्ञानप्रकाश ही सत् है, उससे अति-रिक्त नाह्यके घट स्तम्भ आदि पदार्थ अथ्वा जीव अजीव आदि तत्त्व कुछ नहीं है, ऐसी मान्यतावाले सौगत (बौद्ध) प्रज्ञप्ति सत् नास्तिक है।

नास्तित्व नय--दे० नय/१/५ ।

नास्तित्व भंग--दे॰ सप्तमंगी/४!

#### नास्तित्व स्वभाव--

आ, प / ई परस्वक्रपेणाभावात्रास्तिस्वभाव'। = पर स्वरूपसे अभाव होना सो नास्तिस्व स्वभाव है। जसे — घट पटस्वभावी नही है।

न, च. वृ./६१ असंततच्या हु अण्णमण्णेण । = अन्यका अन्यरूपसे न होना ही असत् स्वभाव है ।

नि'क्षाय-भावीकालीन १८ वे तीर्थं कर । अपर नाम विमनप्रभ-दे० तीर्थं कर/४।

# नि:कांक्षित- १. नि:कांक्षित गुणका लक्षण--

१ व्यवहार लक्षण--

- स. सा /मू./२२० जो दुण करेदि कंखं कम्मफलेसु सञ्बधममेसु। सो णिक्कंखं। चेदा सम्मादिट्ठी मुणेयञ्जो ।२३०। = जो चेत्रिशता कर्मोके फलोके प्रति तथा (बीद्ध, चार्जाक, परिवाजक आदि अन्य (दे० नी चेके उद्धरण) सर्व धर्मोके प्रति कांक्षा नहीं करता है, उसको निष्काक्ष सम्यव्हिष्ठ कहते हैं।
- मू. आ./२४१-२५१ तिबिहा य होइ कखा इह परलोए तथा कुअम्मे य । तिबिहं पि जो ण कुजा दंसणसुद्धीमुपगदो सो ।२४६। बलदेबचक्षवट्टी-सेट्ठीरायराणादि । अहि परलोगे देवत्तपत्थणा दंसणाभिघादी सो ।२६०। रत्तबङचरगतावसपरिवत्तादीणमण्णतिस्थीणं । धम्मिह्य य अहिलासो कुअम्मकंखा हवदि एसा ।२५१। = अभिलाषा तीन प्रकारकी होती है इस लोक संबन्धी, परलोक सम्बन्धो, और कुधमें सम्बन्धी। जो ये तीनों हो अभिलाषा नहीं करता वह सम्यग्दर्शनकी शुद्धिको पाता है ।२४६। इस लोकमें बलदेब, चक्रवर्ती, सेठ आदि बनने या राज्य पानेकी अभिलाषा इस लोक सम्बन्धी अभिलाषा है। परलोकमें देव आदि होनेकी प्रार्थना करना परलोक सम्बन्धी अभिलाषा है। ये दोनों हो दर्शनको घातनेवाली है।२५०। रक्तपट अर्थात बौद्ध, चाविक, तापस, परिवाजक, आदि अन्य धर्मत्रालोके धर्म से अभिलाषा करना, सो जुधमिकांका है।२५१। (र क. था./१२०) (रा. वा./६/२४/१/६२६/१) (चा. सा./४/६) (पु. सि. ज./२४) (प. वा./६/२४/१/६२६/१) (चा. सा./४/६) (पु. सि. ज./२४) (प. ध./७./५४७)।
- का. अ./मू./४१६ जो सग्गमुहिणिमित्तं धम्मं णायरित् दूसहतबेहि।
  मोक्खं समीहमाणो णिक्कखा जायदे तस्स १४१६। = दुर्धर तपके द्वारा
  मोक्षकी इच्छा करता हुआ जो प्राणी स्वर्गमुखके लिए धर्मका आचरण नहीं करता है उसके नि कांक्षित गुण होता है। (अर्थात् सम्यग्रहिष्ठ मोक्षकी इच्छामे तपादि अनुष्ठान करता है न कि इन्द्रियोंके
  भोगोंकी इच्छामे।) (पं. ध./उ./४४७)।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

द.सं. टी./४१/१७१/४ इहलोकपरलोकाशास्त्रपभोषाकाड्क्षानिदानत्यापेन केवलज्ञानखनन्तगुणव्यक्तिरूपमोक्षार्थं ज्ञानपूजातपश्चरणादिकरणं निष्काड्क्षागुणः कथ्यते। · · · इति व्यवहारनिष्काड्क्षितगुणो विज्ञान् तव्य'। = इस लोक तथा परलोक सम्बन्धी आशास्त्रप भोगाकांक्षा-निदानके त्यापके द्वारा केवलज्ञानादि अनन्तगुणोकी प्रगटतारूप मोक्षके लिए ज्ञान, पूजा, तपश्चरण इत्यादि अनुष्ठानोंका जो करना है, वही निष्कांक्षित गुण है। इस प्रकार व्यवहार निष्कांक्षित गुणका स्वरूप जानना चाहिए।

#### २. निश्चय लक्षण

द्र. सं-/टी./४९/१७२/६ निश्चयेन पुनस्तस्यैव व्यवहारनिष्काङ्क्षागुणस्य सहकारित्वेन दृष्टश्रुतानुभूतपव्चेन्द्रियभोगत्यागेन निश्चयरत्नत्रयभावनोत्पन्नपारमाथिकस्वात्मोत्थमुखामृतस्से चित्तसंतोषः स
एव निष्काङ्गागुण इति । = निश्चयसे उसी व्यवहार निष्कांक्षा गुणकी
सहायतासे देखे मुने तथा अनुभव किये हुए जो पाँचौं इन्द्रियौं
सम्बन्धी भोग हैं इनके त्यायसे तथा निश्चयरत्नत्रयकी भावनाये
उत्पन्न जो पारमाथिक निजात्मोत्थ मुलस्त्पी अमृत रस है, उसमें
चित्तको संतोष होना निष्कांक्षागुण है।

## २. क्षयोपशम सम्यग्दष्टि सर्वथा निष्कांक्ष नहीं होता

- दै. अनुभाग/४/६/३ (सम्यक्त प्रकृतिके उदय वहा चेदक सम्यग्दृष्टिकी स्थिरता व निष्कांक्षता गुणका घात होता है।)
- \* मोगाकांक्षाके बिना भी सम्यग्दष्टि बतादि क्यों करता है— दे॰ राग/६।
- ★ अभिलाषा **या** इच्छाका निपेध—-दे. राग।

# निःशंकित---१. निःशंकितगुणका स्रक्षण

१. निश्चय लक्षण—सप्तभय रहितता

- स. सा./मू /२२८ सम्मदिट्ठी जीवा णिरसंका होति णिव्भया। सत्तभय-विष्पमुक्का जम्हा तम्हा दु णिरसंका।२२८। स्सम्यग्दृष्टि जीव निःशंक होते हैं, इसलिए निर्भय होते हैं। क्योंकि वे सप्तभयोंसे रहित होते हैं, इसलिए निःशंक होते हैं। (रा. वा./६/२४/१/४२६/८) (या. सा./४/६) (यं. ध./७./४८९)।
- स.सा./आ /२२०/क. १५४ सम्यग्दष्ट्य एव साहसिमदं कतु क्षानित परं, यहचे ऽपि पत्रयमी भयचलत्चैलोक्यमुक्तम्बनि । सर्वामेव निसर्गनि-भयत्या शङ्कां विहाय स्वयं, जानन्त. स्वयवध्यवीधवपुषं बोधान्च्य-वन्तो न हि ।१५४। — जिसके भयसे चलायमान होते हुए, तीनों लोक अपने मार्गको छोड देते हैं —ऐसा वज्रपात होनेपर भी, ये सम्यग्दृष्टि-जीव स्वभावतः निर्भय होनेसे, समस्त शंकाको छोड़कर, स्वयं अपने-अवध्य झानशरीरी जानते हुए, झानसे च्युत नहीं होते । ऐसा परम साहस करनेके लिए मात्र सम्यग्दृष्टि हो समर्थ है। (विशेष दे० सं, सा./आ./२२८/क. १५४-१६०)।
- द्र, सं./४१/१७१/१ निश्चयत्रयेन पुतस्तस्यैव व्यवहारिनशङ्कितगुणस्य सहकारित्वेनेहलोकात्राणगुण्तिव्याधिवेदनाकस्मिकाभिधानभयस्यतकं मुक्तवा घोरोपसर्गपरीषहप्रस्तावेऽपि शुद्धोपयोगलक्षणनिश्चयरत्नत्रय-भावेनैव नि शङ्कगुणो ज्ञातंव्य इति । = निश्चय नयसे उसव्यवहार निःशंका गुणको (देखो आगे) सहायतासे इस लोकका भय, आदि सात भयों (दे० भय) को छोडकर घोर उपसर्ग तथा परिषहोंके आनेपर भी शुद्ध उपयोगरूप जो निश्चय रत्नत्रम है उसकी भावनाको ही निःशंका गुण जानना चाहिए।
  - २. व्यवहार लक्षण-अर्हद्रचन व तत्त्वादिमें शंकाका अभाव
- मू. आ,/२४८ णव य पहत्या एदे जिल्हिट्ठा विज्विदा मए तथा। तत्थ भवे जा संका दंसणघादी हवदि एसो।२४८। = जिन भगवान् द्वारा

- उपिट्ट से नौ पदार्थ, सथार्थ स्वरूपसे मैने (आ. वहकेर स्वामीने) वर्णन किये हैं। इनमें जो शंकाका होना वह दर्शनको धातनेवाला पहिला दोष है।
- र, क. शा /११ इदमेवेदशमेव तत्त्वं नान्यन्न चान्यथा । इत्यकं पायसा-मभोवत्सन्मार्गेऽसंशया रुचि ।१११ = बस्तुका स्वरूप यही है और नहीं है, इसी प्रकारका है अन्य प्रकारका नहीं है, इस प्रकारसे जैन-मार्गमें तत्त्वारके पानी (आब) के समान निश्चल श्रद्धान मि शंकित अंग कहा जाता है। (का. अ./मू./४१४)।
- रा. वा./६/२४/१/६२६/६ अई दुपदिष्टे वा प्रवचने किमिदं स्याद्वा न वेति शङ्कानिरासो नि'शङ्कितत्वम्। ज्यईन्त उपदिष्ट प्रवचनमें 'क्या ऐसा ही है या नहीं हैं इस प्रकारकी शंकाका निरास करना नि'शंकितपना है। (चा. सा./४/४); (पु. सि. उ./२३) (का. अ./ म्./४१४) (अन. घ./२/७२/२००)।
- द्ध. सं ,/टी./४१/१६६/१० रागादिवोधा अज्ञानं वासरयवचनकारणं तबुभयमपि वीतरागसर्वज्ञानां नास्ति ततः कारणात्तत्रणीते हेयो-पादेयतत्त्वे मोक्षे मोक्षमार्गे च भठ्ये संशयः संदेहो न कर्नच्या । । इदं व्यवहारेण सम्यवस्वस्य व्याख्यानम् । नराग्रुआदि दोष तथा अज्ञान ये दोनो असरय बोसनेके कारण हैं और ये दोनों ही वीतराग सर्वज्ञ जिनेन्द्र देवमें नहीं हैं, इस कारण उनके द्वारा निक्रिपत हेयो-पादेय तत्त्वमें मोक्षमे और मोक्षमार्गमें भव्य जीवोंको संशय नहीं करना चाहिए। यह व्यवहारनयसे सम्यवस्वका व्याख्यान किया गया।
- पं, ध./उ./४८२ अर्थवशादत्र सूत्रार्थे शङ्का न स्यान्मनीषिणाम् ।
  सूक्ष्मान्तरितदूरार्थाः स्युस्तदास्तिक्यगोचराः । म्यूक्ष्म अन्तरित
  और दूरवर्ती पदार्थ सम्यग्दिष्टको आस्तिक्यगोचर है, इसलिए
  उसको, इनके अस्तित्वका प्रतिपादन करनेवाले आगममें किसी
  प्रयोजनवश कभी भी शंका नहीं होती है।

## २. नि:शंकित अंगकी प्रधानता

अन.ध./२/०२/२०१ सुरुचिः कृतिनश्चयोऽपि हन्तुं द्विषतः प्रस्ययमाश्चितः स्पृशन्तम् । जभयीं जिनवाचि कोटिमाजौ तुरां वीर इव प्रतीयते तै । १०३। = मोहादिकके रुचिपूर्वक हननका निश्चय करनेपर भी यहि जिन वचनके विषयमें दोनों ही कोटियोंके संशयरूप ज्ञानपर आरूढ रहे, (अर्थात् वस्तु अंशोंके सम्बन्धमें 'ऐसा ही है अथवा अन्यथा है' ऐसा संशय बना रहे ) तो इधर जधर भागनेवाले घोड़ेपर आरूढ योद्धावत् वैरियों द्वारा मारा जाता है अर्थात् मिथ्यारवको प्राप्त होता है।

# ३. क्षयोपशम सम्यग्दृष्टिको कदाचित् तत्त्वोंमें सन्देह होना सम्भव है

- क. पा, १/१,१/१२६/३ संसयिवविज्ञासाणज्ञमवसायभावगयगणहरदेवं पिंड पट्टमाणसहावा । =गणधरदेवके संशय विपर्यय और अनध्यवसाय भावको प्राप्त होनेपर (उसको दूर करनेके लिए) जनके प्रति प्रवृत्ति करना (दिव्यध्वनिका) स्वभाव है ।
- दे॰ अनुभाग/४ सम्यग्दर्शनका घान नहीं करनेवाला संदेह सम्यग्प्रकृति-के उदयसे होता और सर्वघातीसंदेह मिध्यात्वके उदयसे होता है।
  - \* सम्यग्दृष्टिको कदाचित् अन्ध श्रद्धान मी होता है —हे० ध्रद्धान/२ ।
  - \* भयके भेद व लक्षण
  - ४. सम्यन्दष्टिको भय न होनेका कारण व प्रयोजन

स.सा./खा/२८/क. १५५ लोक. शाश्वत एक एष सकसव्यक्तो विविक्ता-त्मनश्चिल्लोकं स्वयमेव केवलमर्थं यहलोकयरयेककः। लोकोऽयं न तवापरस्तदपरस्तस्यास्ति तद्भीः कृतो, निश्शड्क सततं स्वयं स सहणं ज्ञान सदा विन्दति ।११६। = यह चित्स्वरूप ही इस विविक्त आत्माका शायवत, एक और सकलव्यक्त लोक है, क्योंकि मात्र चित्स्वरूप लोकको यह ज्ञानी आत्मा स्वयमेव एकाकी देखता है— अनुभव करता है। यह चित्स्वरूप लोक ही तेरा है, उससे भिन्न दूसरा कोई लोक—यह लोक या परलोक—तेरा नहीं है, ऐसा ज्ञानी विचार करता है, जानता है। इसलिए ज्ञानीको इस लोकका तथा परलोकका भय कहाँसे हो। वह तो स्वय निरन्तर निःशंक वर्तता हुआ सहज ज्ञानका सदा अनुभव करता है। (कलश १५६-१६० मे इसी प्रकार अन्य भी छहो भयोंके लिए कहा गया है।) (पं. घ /उ/ ११४,६२२,६२७,६३६,६४२,६४६)।

## ५. सम्यग्दष्टिका भय भय नहीं होता

पं. घ./उ. श्लोक नं. परत्रारमानुभूतेर्वे विना भौति कृतस्तनी । भौतिः पर्यायमूढानां नात्मतत्त्वैकचेतसास् ।४१५। ननु सन्ति चतसोऽपि संज्ञास्तस्यास्य कस्यचित् । अर्वाक् च तत् परि (स्थिति) च्छेदस्थाना-दस्तित्वसंभवात्।४६८। तत्कथं नाम निर्भीकः सर्वतो दृष्टिवानपि। अप्यनिष्टार्थसंयोगादस्त्यध्यक्षं प्रयत्नवाद् ।४१६। सत्यं भीकोऽपि निर्भीवस्तत्स्वामित्वाद्यभावतः। रूपि द्रव्यं यथा चक्षुः पश्यदिप न पश्यति ।५०६। सम्यग्दष्टिः, सदैकत्वं स्वं समासादयन्निव । यावत्कर्मा-तिरिक्तत्वाच्छ्रद्वमत्येति चिन्मयम् ।५१२। शरीरं मुखदु खादि पुत्र-पौत्रादिकं तथा। अनित्यं कर्मकार्यन्वादस्वरूपमवैति यः १५१३। = निश्चय करके परपदार्थों में आस्मीय बुद्धिके बिना भय कैसे हो सकता है, अत पर्यायोंमें मोह करनेवाले मिथ्यादृष्टियोंको हो भय होता है, केवल शुद्ध आत्माका अनुभव करनेवाले सम्यग्द्रष्टियोंको भय नहीं होता ।४६५। प्रश्न-किसी सम्यग्दृष्टिके भी आहार भय मैथून व परि-ग्रह मे चारों संज्ञाएँ होती है, क्यों कि जिस गुणस्थानतक जिस जिस संज्ञाकी ब्युच्छित्ति नहीं होती हैं (देव संज्ञा/= ) उस गुणस्थान तक या उससे पहिलेके गुणस्थानोमें वे वे संज्ञाएँ पायी जाती हैं। ४६८। इसिल्ए सम्यग्रृष्टि सर्वथा निर्भीक कैसे हो सकता है। और वह प्रत्यक्षमें भी अनिष्ट पदार्थके संयोगके होनेसे उसकी निवृत्तिके लिए प्रयत्नवास् देखा जाता है । उत्तर—ठीक है; किन्तु सम्यग्दृष्टिके परपदार्थीमें स्वामित्व नहीं होता है, अतः वह भयवान् होकरके भी निर्भीक है। जैसे कि-चक्ष इन्द्रिय रूपी द्रव्यको देखनेपर भी यदि उधर उपयुक्त न हो तो देख नहीं पाता । ६००। सम्यग्दष्टि जीव सम्पूर्ण कर्मोंसे भिन्न होनेके कारण अपने केवल सत्स्वरूप एकताको प्राप्त करता हुआ ही मानो, उसको शुद्ध चिन्मय रूपसे अनुभव करता है । ५१२। और वह कमीके फलरूप शरीर मुख दुख आदि तथा पुत्र पौत्र आदिको अनिस्य तथा आस्मस्वरूपसे भिन्न समभता है ।११३। [ इस-लिए उसे भय कैसे हो सकता है—(दे० इससे पहलेवाला शीर्षक)] (द. पा./पं. जयचन्द/२/११/३)।

द, पा./पं, जयचन्द्र/२/१९/१० भय होते ताका इलाज भागना इत्यादि करे है, तहाँ वर्तमानको पीड़ा नहीं सहो जाय ताते इलाज वरे है। यह निवेंताईका दोष है।

# \* संशय अतिचार व संशय मिथ्यास्वमें अन्तर

---दे० संशय/५ ।

नि:शल्य अष्टमी स्रत-१६ वर्ष पर्यन्त प्रति भाइपद शुक्ला ६ को उपवास करे। तीन बार देव पूजा करे। तथा नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाप्य, करे। (बत विधान संब्रह/पृ. १०१) (किशनसिंह क्रियाक)श)।

# निःश्रेयस---

र. क. श्रा./१३९ जन्मजरामयमरणैः शोकेर्दुःखैर्भयैश्व परिमुक्तं। निर्वाणं शुद्धमुखं निःश्रेयसमिष्यते निरयं।१३१। = जन्म जरा मरण रोग व शोकके दुःखोंसे और सप्त भयोंसे रहित अविनाशी तथा कन्याणमय शुद्ध सुख निःश्रेयस कहा जाता है।

ति. पं./१/४६ सोक्खं तित्थपराणं कप्पातीदाण तह य इंदियादीदं। अतिसयमादसमुत्थं णिस्सैयसमणुवमं परमं ।४६। तोर्थंकर (अईन्त) और कल्पातीत अर्थात् सिद्ध, इनके अतीन्द्रिय, अतिशयरूप, आत्मो- त्पन्न, अनुपम और श्रेष्ठ मुखको निःश्रेयस मुख कहते हैं।

निःश्वास-१. श्वासके अर्थमें निःश्वास-दे० अपान । २. कालका प्रमाण विशेष-दे० गणित/1/१।

निःसंगत्व—निःसंगत्वातम भावना क्रिया—दे० संस्कार/२ 1

निःसृणात्मक—तैजस शरीर—दे० तैजस ।

निःसृत--मतिज्ञानका एक भेद-दे० मतिज्ञान/४।

निदन— <sub>दे० निन्दा ।</sub>

निदा---

## ९. निन्दा व निन्दनका छक्षण

- स. सि./६/२५/३३६/१२ तथ्यस्य वातथ्यस्य वा दोषस्योद्धावनं प्रति इच्छा निन्दा । —सच्चे या भूठे दोषोंको प्रगट करनेकी इच्छा निन्दा है । (रा. वा./६/२५/१/५३०/२५) ।
- स. सा./ता, वृ./३०६/३८८/१२ आत्मसाक्षिदोषप्रकटनं निन्दा । = आत्म साक्षी पूर्वक अर्थात् स्वयं अपने किये दोषोंको प्रगट करना या जन सम्बन्धी पश्चात्ताप करना निन्दा वहलाती है। (का, अ./टी./४८/ २२/१४)।
- च्या. व./भाष्य/२/१/६४/१०१/ अनिष्टफलवादो निन्दा।=अनिष्ट फुलके कहनेको निन्दा कहते है।
- पं, ध,/उ./४७३ निन्दनं तत्र दुर्वाररागादी दुष्टकर्मणि । पश्चात्तापकरो बन्धो ना [नो] पेक्ष्यो नाष्यु (प्य) पेक्षितः ।४७३। चदुर्वार रागादिरूप दुष्ट कर्मोंका परचात्ताप कारक बन्ध अनिष्ठ होकर भी उपेक्षित नहीं होता। अर्थात् अपने दोषोका पश्चात्ताप करना निन्दन है।

# २. पर निन्दा व आत्म प्रशंसाका निषेध

- भ आ./मू./ गा. नं. अप्पपसंसं परिहरह सदा मा होह जसविणासयरा। अप्पाणं थोवंतो तणलहुहो होदि हु जगम्मि ।३५१। ण य जायंति असंता गुणा विकत्थंतयस्स पुरिसस्सः। धन्ति हु महिलायंतो व पंडवो पंडवी चैव ।३६२। सगणे व परगणे वा परपरिवार्टच मा करे-जाह। अञ्चासादणविरदा होह सदा वज्जभीस य ।३६१: दटठूण अण्णदोसं सप्पुरिसो लिजिओ समें होइ। रक्लइ म समें दोसं च तमें जणजंपणभएण ।३७२। = हे मुनि ! तुम सदाके लिए अपनी प्रशंसा करना छोड़ दो; क्योकि, अपने मुखसे अपनी प्रशंसा करनेसे तुम्हारा यश नष्ट हो जायेगा। जो मनुष्य अपनी प्रशंसा आप करता है वह जगद्में तृणके समान हलका होता है।३५१। अपनी स्तुति आप करने-से पुरुषके जो गुण नहीं हैं वे उत्पन्न नहीं हो सकते। जैसे कि कोई नपुंसक स्त्रीवत् हावभाव दिखानेपर भी स्त्री नहीं हो जाता नपुंसक ही रहता है।३६२। हे मुनि। अपने गणमे या परगणमें तुम्हें अन्य मुनियोकी निन्दा करना कदापि योग्य नहीं है। परकी विराधनासे विरक्त होकर सदा पापोंसे विरक्त होना चाहिए।३६६। सत्पुरुष दूसरोंका दोष देखकर उसको प्रगट नहीं करते हैं, प्रत्युत जोक-निन्दाके भयसे उनके दोषोंको अपने दोषोंके समान छिपाते हैं। दूसरोंका दोष देखकर ने स्वयं लिप्जित हो जाते हैं।३७२।
- र, सा./११४ ण सहंति इयरदर्पं थुवंति अप्पाण अप्पमाहप्पं । जिन्भणि-मित्त कुणंति ते साहु सम्मजम्मुझा ।११४। = जो साधु दूसरेके बड्डपनको

सहन नहीं कर सकता और स्वादिष्ट भोजन मिलनेके निमित्त अपनी महिमाका स्वयं बखान करता है, उसे सम्यवस्वरहित जानो।

- कुरल काव्य/१६/२ शुभादशुभसंसक्तो नूनं निन्यस्ततोऽधिकः । पुरः प्रियंवदः किंतु पृष्ठे निन्दापरायणः।२। =सत्कर्मसे विमुख हो जाना और कुकर्म करना निस्सन्देह बुरा है। परन्तु किसीके मुखपर तो हँसकर बोलना और पोठ-पोछे उसकी निन्दा करना उससे भी बुरा है।
- त. सू./६/२६ परात्मिनिन्दाप्रशंसे सदसद्भुणोच्छादनोद्धावने च नीचै-गेत्रिस्य ।२६। = परिनन्दा, आत्मप्रशंसा, सद्भुणोका आच्छादन या ढॅकना और असद्भुणोंका प्रगट करना ये मीच गोत्रके आख्व हैं।
- स, सि./६/२२/३२७/४ एतदुभयमशुभनामकमिसवकारणं बेहितक्यं । च शब्देन---परिनन्दात्मप्रशंसादिः समुच्चीयते । = ये दोनों (योग-वक्रता और विसंबाद) अशुभ नामकर्मके आसवके कारण जानने चाहिए। सूत्रमें आये हुए 'च' पदसे दूसरेकी निन्दा और अपनी प्रशंसा करने आदिका समुचय होता है। अर्थात् इनसे भी अशुभ नाम-कर्मका आसव होता है। (रा.वा./६/२२/४/६२-/२१)।
- आ-अनु./२४६ स्वान् दोषान् हन्तुमुखुक्तस्तपोभिरतिदुर्धरै. । तानेव पोषयत्यज्ञः परदोषकथाशनैः ।२४६। = जो साधु अतिशय दुष्कर तथों-के द्वारा अपने निज दोषोंके नष्ट करनेमें उद्यत है, बह अज्ञानतावश दूसरोंके दोषोंके कथनरूप भोजनोके द्वारा उन्हीं दोषोको पुष्ट करता है।
- दे० कषाय/१/७ (परिनिन्दा व आत्मप्रशसा करना तीव कषायीके चिह्न हैं।)

# ३. स्वनिन्दा और परप्रशंसाकी इष्टता

- त. सू./६/२६ तद्विपर्ययो नीचेवृ त्यनुत्सेकौ चोत्तरस्य ।२६।
- स. सि./६/२६/३४०/० कः पुनरसौ विषययः । आत्मिनिन्दा परप्रशंसा सहगुणोद्धावनमसहगुणोच्छादनं च । च्छनका विषयय अर्थात पर-प्रशंसा आत्मिनिन्दा सहगुणोका उद्भावन और असहगुणीका उच्छा-दन तथा नम्रवृत्ति और अनुत्सेक ये उच्चगोत्रके आसव हैं। (रा.वा./६/ २६/२/४३१/१७)।
- का.अ./मू./११२ अप्पाणं जो णिदइ गुणबंताणं वरेइ बहुमाणं। मण इंदियाण विजई स सरूवपरायणो होउ ११२। = जो मुनि अपने स्वरूपमें तत्पर होकर मन और इन्द्रियोंको वशमें करता है, अपनी निन्दा करता है और सम्यक्त्व बतादि गुणवन्तोंकी प्रशंसा करता है, उसके बहुत निर्जरा होती है।
- भा. पा./टी./६६/२१३ पर उद्द मृत—मा भवतु तस्य पापं परहितिनिरतस्य पुरुषसिंहस्य । यस्य परदोषकथने जिहा मौनवतं चरति । चजो परिहत्तमें निरत है और परके दोष कहनेमें जिसकी जिहा मौन ब्रव-का आचरण करती है, उस पुरुष सिंहके पाप नहीं होता ।
- दे० उपगूहन ( अन्यके दोषोंका ढाँकना सम्यादर्शनका अंग है । )
  - \* सम्यग्दष्टि सदा अपनी निन्दा गर्ही करता है

—दे० सम्यग्द्रष्टि/५।

#### ४. अन्य मतःवलम्बियोका घृणास्पद् अपमान

- द, पा./मू./१२ जे दंसणेसु भट्टा पाए पाउंति दंसणधराणं। ते होंति लल्लमूआ को हि पुण दुल्लहा तेसि ।१२। — स्वयं दर्शन भ्रष्ट होकर भी जो अन्य दर्शनधारियोंको अपने पॉवमे पडाते है अर्थात् उनसे नम-स्कारादि कराते हैं, ते परभवविषे खुले व गूंगे होते है अर्थात् एके-न्द्रिय पर्यायको प्राप्त होते हैं। तिनको रहनत्रयरूप बोधि दुर्लभ है।
- मो, पा,/मू,/७६ जे पंचचेतसत्ता ग्रंथरगाही य जायणासीला । आधा-

कम्मिम्म रया ते चत्ता मोक्खमगगिम्म ।७६। चजो अडज, रोमज आदि पाँच प्रकारके बस्तोमें आसक्त है, अर्थात् उनमे से किसी प्रकारका बस्त्र ग्रहण करते हैं और परिग्रहके ग्रहण करने बाले हैं (अर्थात् श्वेताम्बर साधु), जो याचनाशील है, और अध कर्मयुक्त आहार करते हैं वे मोक्षमार्गसे च्युत है।

- आप्त. मी /७ त्वन्मतामृत्तवाह्यानां सर्वयैकान्तवादिनाम् । आप्ताभिमान-दग्धाना स्वेष्टं दृष्टेन बाध्यते ।७। = आपके अनेकान्तमत रूप अमृत-से बाह्य सर्वथा एकान्तवादी तथा आग्नपनेके अभिमानसे दग्ध हुए (सांख्यादि मत) अन्य मतावसम्बयोके द्वारा मान्य तत्त्व प्रत्यक्ष-प्रमाणसे वाधित है।
- द, पा,/टी /२/३/१२ मिथ्यादृष्टयः कित वदन्ति वतैः कि प्रयोजनं ...
  मयूरिपच्छं कित रुचिरं न भवति, सूत्रिपच्छं रुचिरं, ...शासनदेवता न पूजनीयाः ...इत्यादि ये उत्सूत्रं मन्वते मिथ्यादृष्टयश्चार्काः
  नास्तिकास्ते । .. यदि कदाग्रहं न मुखन्ति तदा समर्थेरास्तिकैरुपानिद्धः गूथलिप्ताभिमुखे ताडनीयाः ...तत्र पापं नास्ति।
- भा. पा./टी./१४१/२८७/३ लौंकास्तु पापिष्ठा मिश्यादृष्टयो जिनस्नपन-पूजनप्रतिनन्धकत्वात तेषां संभाषणं न कर्त्तव्यं तत्संभाषणं महापाप-सुरुपद्यते ।
- मो. पा./टी./२/३०५/१२ ये गृहस्था अपि सन्तो मनागारमभावनामासाख वयं ध्यानिन इति ब्रुवते ते जिनधर्मविराधका मिथ्यादृष्ट्यो ज्ञातन्याः । · · ते लौकाः, तन्नामग्रहणं तन्मुखदर्शनं प्रभातकाले न कर्त्तव्यं इष्टबस्तुभोजनादिविध्नहेसुत्वात् । 🗕 १. मिथ्यादृष्टि (श्वेता-म्थर व स्थानकवासी) ऐसा कहते हैं कि – व्रतोंसे क्या प्रयोजन.. आत्मा ही साध्य है। मयूरिषच्छी रखना ठीक नहीं, सूतकी पिच्छी ही ठीक है, शासनदेवता पूजनीय नहीं है, आत्मा ही देव है। इत्यादि सूत्रविरुद्ध कहते हैं। वे मिध्यादृष्टि तथा चार्वीक मतावलम्बी नास्तिक हैं। यदि समभानेपर भी वे अपने कदाग्रहको न छोडे तो समर्थ जो आस्तिक जन है वे विष्ठासे लिग्न जूता उनके मुखपर देकर मारें। इसमें उनको कोई भी पापका दोष नहीं है। २. लौका अर्थात् स्थानकवासी पापिष्ठ मिध्यादृष्टि है, क्योंकि जिनेन्द्र भगवान्के अभिषेक व पूजनका निषेध करते है। उनके साथ सम्भाषण करना योग्य नहीं है। क्यों कि उनके साथ संभाषण करनेसे महापाए उत्पन्न होता है। ३. जी गृहस्थ अर्थात् गृहस्थवत् बद्धादि धारी होते हुए भी किचित् मात्र आत्मभावनाको प्राप्त करके 'हम ध्यानी हैं' ऐसा कहते हैं, उन्हें जिनधर्मविराधक मिथ्यादृष्टि जानना चाहिए। वे स्थानकवासी या ढंढियापंथी हैं। सवेरे-सवेरे उनका नाम लेना तथा उनका मुँह देखना नहीं चाहिए, क्योंकि ऐसा करनेसे इष्ट वस्तु भोजन आदिकी भी प्राप्तिमें विघ्न पड़ जाता है।

# ५. अन्यमत मान्य देवी देवताओंकी निन्दा

- अ.न.शा./४/६६-७६ हिंसादिबादकत्वेन न वेदो धर्मकाड् क्षिभिः। वृकोप-वेशवन्तूनं प्रमाणीक्रियते बुधै । ६६। न विरागा न सर्वज्ञा ब्रह्मविष्णु-महेश्वरा । रागद्वेषमदकोधलोभमोहादियोगतः । ७१। आश्विष्ठास्ते ऽखिलैदोंषै कामकोपभयादिभिः । आयुधप्रमदाध्वाकमण्डल्वादि-योगतः । ७३। = धर्मके बोछक पण्डितोंको, खारपटके उपदेशके समान, हिंसादिका उपदेश देनेवाले वेदको प्रमाण नहीं करना चाहिए । ६६। ब्रह्मा, विष्णु, महेश्वर न विरागी है और न सर्वज्ञ, वयोंकि वे राग-द्वेष, मद, क्रोध. लोभ, मोह इत्यादि सहित हैं । ७१। ब्रह्मादि देव काम क्रोध भय इत्यादि समस्त दोषोसे युक्त हैं, क्योंकि उनके पास आयुध स्त्री आधूषण कमण्डलु इत्यादि पाये जाते हैं । ७३।
- दे० विनय/४ ( कुदेव, कुगुरु, कुशास्त्रकी पूजा भक्ति आदिका निषेध । )

## ६. मिथ्यादृष्टियोंके लिए अपमानजनक शब्दोंका प्रयोग

|          |                    |                            | The second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the se |
|----------|--------------------|----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| नं .     | प्रम्रण            | <b>व्यक्ति</b>             | खपाधि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 8        | मू, आ./६५१         | एकस बिहारी साधु            | पाप श्रमण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| २        | र, सा./१०८         | स्बच्छन्द साधु             | राज्य सेवक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 3        | चा.पा./मू./१०      | सम्यक्त्वचरण से भ्रष्टसाधु | ज्ञानम्ह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| પ્ર      | भा.पा./मू./७१      | मिध्याद्दष्टि नग्न साधु    | इक्षु पुष्पसम नट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ] .      |                    |                            | <b>খ্ন</b> ল                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 14       | भा.पा./मू./७४      | भावविहीन साधु              | पाप व तिर्यगा-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Į.       |                    |                            | त्य भाजन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1        | भा.पा./मू./१४३     | मिथ्यादृष्टि साधु          | चल शब                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Ę        | मो.पा./मू /७१      | श्वेताम्बर साधु            | मोक्षमार्ग भ्रष्ट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| છ        | मो,पा,/मू./१००     | मिथ्यादृष्टिका ज्ञान       | बाल श्रुत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>ì</b> |                    | व चारित्र                  | आल चरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 6        | लिग पा./मू./३४     | द्रव्य सिगी नग्न साधु      | पापमो हितमति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1        | Į                  |                            | नारद, तिर्यंच                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 3        | लिंग, पा./म्./४-१८ | 93                         | तिर्यग्यो नि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| १०       | प्र,सा,/मू./२६६    | मन्त्रापजीवि नग्न साधु     | लौ किक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ११       | दे० भव्य/२         | मिथ्यादृष्टि सामान्य       | अभव्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| १२       | दे० मिष्यादर्शन 🗱  | बाह्य क्रियावसम्बी साधु    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| १३       | स.सा./आ./३२१       | आत्माको कर्मी आदि-         | लौकिक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ı        |                    | का कर्तामाननेवाले          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| १४       | ) स, सा/आ./≤४      | "                          | सर्वज्ञ मतसे बाहर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| १५       | नि,सा,/ता वृ./     | अन्यवश साधु                | राजवस्रभ नौकर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1        | १४३/क २४४          |                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| १६       | यो. सा./८/१८-१६    | लोक दिखावेको धर्म          | मूढ, लोभी, कूर,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1        | 1                  | करनेवाले                   | डरपोक, मूर्ख,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1        |                    |                            | भवाभितन्दी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1        | 1                  |                            | l                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

निबदेव--शिलाहारके नरेश गण्डरादित्यके सामन्त थे। उक्त नरेश-का उक्लेख श. सं. १०३०-१०६८ तकके शिलालेखोंने पाया जाता है। अत इनका समय--श. सं. १०३०-१०६८ (ई ११०८-१९३६) होता है।

निबाक वेदांत—दे॰ वेदांत /१।

निकल-निकल परमाहमा-दे० परमाहमा/१।

# निकाचित व निधत्त—१. उक्षण

गो. क./मू. व जी. प्र./४४०/६६३ उदये संकम्मुदये चउ मु वि दादु कमेण णो सक्कं। उवसंतं च णिधत्ति णिकाचिदं होदि जं कम्मं। यश्कमं ... उदयावच्यां निक्षेप्तं संकामियतु चाशक्यं तक्षिधत्तिनाम। उदयावच्यां निक्षेप्तुं संकामियतु मुश्कर्षियतुम्पकर्षियतुं चाशक्यं तिक्षिपतुं चाशक्यं तिक्षिपतुं चाशक्यं तिक्षिपतुं चाशक्यं तिक्षिणतुं संकामियतुमुश्कर्षियतुम्पकर्षियतुं चाशक्यं तिक्षिणतं नाम भवति। चजो कर्म उदयावलीविषै प्राप्त करनेकौ वा अन्य प्रकृतिरूप संक्रमण करनेकौ समर्थ न हूजे सो निधत्त कहिये। बहुरि जो कर्म उदयावली विषै प्राप्त करनेकौ, वा अन्य प्रकृतिरूप संक्रमण करनेकौ, वा उश्कर्षण करनेकौ समर्थ न हूजे सो निकाचित कहिए।

## २. निकाचित व निधत्त सम्बन्धी नियम

गो. क./मू. व जी. प्र /४६०१६६६ उवसर्त च णिधत्ति णिकाचिदं ते आप्रको नि १४६०१ तम् अपूर्वकरणगुणस्थानपर्यन्तमेव स्यात् । तदुपरि गुणस्थानेषु यथासंभवं शकामित्यर्थः। च उपशान्त, निधत्त व निका-चित ये तीनो प्रकारके कर्म अपूर्वकरण गुणस्थान पर्यंत हो है। ऊपरके गुणस्थानोमें यथासम्भव शका अर्थात जो उदयावली विषे प्राप्त करनेकू समर्थ हुजे ऐसे हो कर्मपरमाणु पाइए है।

# निधत्त व निकाचित कर्मोंका मंजन मी सम्मव है

ध. ६/१,६-६,२२/४२७/६ जिल्लाबबरंसणेण लिधत्त जिकाचिदस्स वि मिच्छत्तादिकम्मकलावस्स खयदंसणादो । = जिन्लाबम्बके दर्शनसे निधत्त और निकाचित रूप भी मिथ्याखादि कर्मकलापका क्षय होता देखा जाता है।

निकाय — (स. सि./४/१/२३६/८) देवगतिनामकर्मोदयस्य स्वकर्म-विशेषापादितभेदस्य सामर्थ्यानिचीयन्त इति निकायाः संघाता इत्यर्थ ।= अपने अवान्तर् कर्मीसे भेदको प्राप्त होनेवाले देवगति नामकर्मके उदयकी सामर्थ्यमे जो संग्रह किये जाते है वे निकाय कह-लाते है । (रा. वा/४/१/३/२१११३)।

निवकुन्दरी -" भरतक्षेत्र आर्यखण्डकी एक नदी-दे० मनुष्याप्त )।

निकृति—मायाका एक भेद ( दे० माया/२ )

तिकृति वचन--दे० वचन ।

निक्खोदिम-देव निक्षेप/१/१

निक्षिम-आहारका एक दोष्-दे० आहार/II/४।

निक्षेप--उत्कर्षण अपकर्षण विधानमें जधन्य उत्कृष्ट निक्षेप।

---दे० वह वह नाम।

निश्चेष — जिसके द्वारा वस्तुका ज्ञानमें क्षेपण किया जाय या उपचारसे वस्तुका जिन प्रकारों से आक्षेप किया जाय उसे निक्षेप कहते हैं।
सो चार प्रकार किया जाना सम्भव है— किसी यस्तुके नाममें उस
वस्तुका उपचार वा ज्ञान, उस वस्तुको सूर्ति या प्रतिमाने उस वस्तुका उपचार या ज्ञान, वस्तुको पूर्वापर पर्यायों में ने किसी भी एक
पर्यायमे सम्पूर्ण वस्तुका उपचार या ज्ञान, तथा वस्तुके वर्तमान
रूपमें सम्पूर्ण वस्तुका उपचार या ज्ञान। इनके भी यथासम्भव
उत्तरभें सक्तुको जानने व जनानेका व्यवहार प्रचलित है।
वास्तवमें ये सभी भेद वक्ताका अभिप्राय विशेष होनेके कारण किसी
न किसी नयमें गर्भित हैं। निक्षेप विषय है और नय विषयी यही
दोनोंने अन्तर है।

# निक्षेप सामान्य निर्देश निक्षेप सामान्यका लक्षण ।

२ निक्षेपके ४, ६ या अनेक भेद ।

चारों निक्षेपोंके लक्षण व मेद आदि ।

—दे० निक्षेप/४-७

३ प्रमाण नय और निक्षेपमें अन्तर।

😽 | निक्षेप निर्देशका कारण व प्रयोजन ।

५ नयोंसे पृथक् निक्षेपोंका निर्देश क्यों।

६ | चारों निक्षेपोंका सार्थक्य व विरोध निरास ।

वस्तु सिद्धिमें निक्षेपका स्थान । —दे० नय/I/३/७

| ર                | निक्षेपोका द्रव्यार्थिक पर्यायार्थिकमें अन्तमीव                     |
|------------------|---------------------------------------------------------------------|
| १                | भाव निक्षेपपर्यायार्थिक है और शेष तीन द्रव्यार्थिक।                 |
| २                | भावमें कथंचित् द्रव्यार्थिक और नाम व द्रव्यमें                      |
|                  | कथंचित् पर्यायार्थिकदना ।                                           |
| રૂ-પ્તુ          | नामादि तीनको द्रव्यार्थिक कहनेमें हेतु।                             |
| ६-७              | भावको पर्यायार्थिक व द्रव्यार्थिक कहनेमें हेतु ।                    |
| Ę                | निक्षेपींका नैगमादि नयोंमें अन्तर्माव                               |
| १                | नयोंके विषयरूपसे निक्षेपोंका नाम निर्देश ।                          |
| ર                | तीनो द्रव्याधिक नयोंके सुभी निक्षेप विषय कैसे ?                     |
| ₹-४              | ऋजुसूत्रके विषय नाम व द्रव्य कैसे ?                                 |
| Ly.              | ऋजुस्त्रमें स्थापना निक्षेप क्यों नहीं ?                            |
| દ્               | शब्दनयोंका विषय नाम निक्षेप कैसे ?                                  |
| ષ્               | शब्दनयोंमें द्रव्यनिक्षेप क्यों नहीं ?                              |
| *                | नाम निक्षेप निर्देश । —दे० नाम निक्षेप।                             |
|                  |                                                                     |
| 8                | स्थापनानिक्षेप निर्देश                                              |
| 8                | स्थापना निक्षेप सामान्यका लक्षण ।                                   |
| <b>२</b>         | स्थापना निक्षेपके मेद ।                                             |
| *                | स्थापनाका विषय मूर्तीक द्रव्य है। —हे० नय/६/३।                      |
| 3                | सद्भाव व असद्भाव स्थापनाके रुक्षण ।                                 |
| **               | अकृत्रिम प्रतिमाओंमें स्थापना व्यवहार कैसे ?<br>—दे० निक्षेप/६/७/६। |
| 8                | <u> </u>                                                            |
|                  | सद्भाव व असद्भाव स्थापनाके मेद ।                                    |
| 'Y               | काष्ठकर्म आदि भैदोंके लक्षण ।                                       |
| ६                | नाम व स्थापनामें अन्तर।                                             |
| 9                | सद्भाव व असद्भाव स्थापनामें अन्तर ।                                 |
| *                | स्थापना व नोकर्म द्रव्य निक्षेपमें अन्तर ।                          |
| <br>  <b>u</b> , | द्रव्यनिक्षपके भेद व लक्षण                                          |
| 1                | द्रव्यतिक्षेप सामान्यका रूक्षण ।                                    |
| २                | द्रव्यक्तिपके मेद-प्रभेद ।                                          |
| ₹ ₹              | आगम द्रव्यनिक्षेपका रुक्षण ।                                        |
| ¥                | नो आगम द्रव्यनिक्षेपका लक्षण ।                                      |
| ų                | श्चायक शरीर सामान्य व विशेषके छक्षण ।                               |
| દ્               | भावि-नोआगमका छक्षण ।                                                |
| و                | तद्वधतिरिक्त सामान्य व विशेषके रूक्षण ।                             |
|                  | (१. सामान्य, २. कर्म, ३. नोकर्म, ४-६ तौ किक                         |
|                  | लोकोत्तर नोकर्म, ६. सचित्तादि नोकर्म तद्वयतिरिक्त)                  |

स्थित जित आदि भेदोंके लक्षण ।

यन्थिम आदि भेदोंके रुक्षण ।

| Ę   | द्रब्यनिक्षेप निर्देश व शंकाएँ                                                                                                                   |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १   | द्रव्यनिक्षेपके लक्षण सम्बन्धी शंका।                                                                                                             |
| *   | द्रव्यनिक्षेप व द्रव्यके रुक्षणींका समन्त्रय ।                                                                                                   |
| ı   | —दे० द्रवय/२/२                                                                                                                                   |
| २   | आगम द्रन्य निक्षेप विषयक शंकार्ष ।                                                                                                               |
|     | १, आगमद्रव्यतिक्षेपर्में द्रव्य निक्षेपपनेकी सिद्धि।<br>२, उपयोग रहितकी भी आगमसंज्ञा कैसे !                                                      |
| ₹   | नोआगमद्रव्य निक्षेप विषयक शंकाएँ ।                                                                                                               |
|     | १, नो आगममें द्रव्यनिक्षेपपनेकी सिद्धि।<br>२. भावी नो आगममें द्रव्य निक्षेपपनेकी सिद्धि।<br>३-४, कर्म व नोकर्ममें द्रव्य निक्षेपपनेकी सिद्धि।    |
| X   | <b>ज्ञायक शरीर निषयक शंका</b> ऍ ।                                                                                                                |
|     | १. त्रिकाल ज्ञायकश्ररोरमें द्रव्यितक्षेपपनेकी सिद्धि ।<br>२ ज्ञायक शरीरोंको नोखागम संज्ञा क्यों ?<br>३. भूत व भावी शरीरोंको नोखागमपना कैसे 1     |
| uş. | द्रव्य निक्षेपके मेदोंमें परस्पर अन्तर ।                                                                                                         |
|     | १. आगम व नोआगममें अन्तर। २. भावी ज्ञायकशरीर व भावी नोआगममें अन्तर। ३. ज्ञायकशरीर और तद्वयतिरिक्तमें अन्तर। ४. भाविनोआगम व तद्वयतिरिक्तमें अन्तर। |
| 9   | माव निक्षेप निर्देश व शंका आदि                                                                                                                   |
| 2   | भावनिक्षेप सामान्यका रुक्षण ।                                                                                                                    |
| २   | भावनिक्षेपके भेदः ।                                                                                                                              |
| 3   | आगम व नोआगम भावके मेद व उदाहरण।                                                                                                                  |
| 8   | आगम व नोआगम भावके रुक्षण।                                                                                                                        |
| ч   | भावनिक्षेपके लक्षणकी सिद्धि ।                                                                                                                    |
| Ę   | आगमभावमें भावनिक्षेपपनेकी सिद्धि।<br>आगम व नोआगम भावमें अन्तर ।                                                                                  |
| 9   | व्रागम व माव्रागम भावम अन्तर ।<br>द्रव्य व भाव निक्षेपमें अन्तर ।                                                                                |
| 6   | ४५५ व माप ।चल्पन जनार ।                                                                                                                          |
|     |                                                                                                                                                  |

# १. निक्षेप सामान्य निर्देश

## १. निक्षेप सामान्यका लक्षण

रा. वा. १/६/--/२८/१२ न्यसनं न्यस्यत इति वा न्यासो निक्षेप इत्यर्थः । सौंपना या धरोहर रखना निक्षेप कहलाता है। अर्थात नामादिकों में वस्तुको रखनेका नाम निक्षेप है।

घ. १/१,१,१/गा. ११/१७ उपायो न्यास उच्यते ।११। चनामादिके द्वारा वस्तुमें भेद करनेके उपायको न्यास या निक्षेप कहते हैं। (ति.प./१/८३)

धः ४/१,३,१/२/६ संशये निपर्यये अनध्यवसाये वा स्थित तेभ्योऽपसार्य निश्चये क्षिपतीति निक्षेपः । अथवा बाह्यार्थविककपो निक्षेपः । अप्रकृतनिराकरणद्वारेण प्रकृतप्ररूपको वा != १. संशय, निपर्यय और अनध्यवसायमें अवस्थित बस्तुको उनसे निकालकर जो निश्चयमें क्षेपण करता है उसे निक्षेप कहते हैं। अर्थात् जो अनिर्णीत बस्तुका नामादिक द्वारा निर्णय कराबे. उसे निक्षेप कहते हैं। (क,पा. २/१ २/९ ४७५/४२६/७); (ध. १/१,१,१/१०/४); (ध. १३/६,३,६/३/९१); (घ. १३/६,३,१/३/९१); (घ. १३/६,३,१/१६८/४), (और भी दे० निक्षेप/१/३)। २ अथवा बाहरी पदार्थ-के विकल्पको निक्षेप कहते है। (ध. १३/६,६,३/१६८/४)। ३. अथवा अपकृतका निराकरण करके प्रकृतका निरूपण करनेवाला निक्षेप है। (और भी दे० निक्षेप/१/४); (ध. १/४,१,४६/१४९/१); (ध. १३/६,६,३/१६८/४)।

- आ प्र. १ प्रमाणनययो निक्षेप आरोपणं स् नामस्थापना दिभेद चतुर्विधं इति निक्षेपस्य व्युत्पत्तिः। = प्रमाणया नयका आरोपणया निक्षेप नाम स्थापना आदिरूप चार प्रकारोसे होता है। यही निक्षेपकी व्युत्पत्ति है।
- न. च./श्रुत/४८ वस्तु नामादिषु क्षिपतीति निक्षेपः। = वरसुका नामा-दिकमें क्षेप करने या घरोहर रखनेको निक्षेप कहते है।
- न. च. व./२६६ जुत्ती मुजुत्त मर्ग्ये जं चडभेयेण हो इ खल्छ ठवणं। वज्जे सिंद णामादिसु तं णिक्लेवं हवे समये ।२६६। मुक्तिमार्गसे प्रयोजन-वश जो वस्तुको नाम आदि चार भेदोनें क्षेपण करे उसे आगममें निक्षेप कहा जाता है।

## २. निक्षेपके भेद

## १. चार मेद

त, सू./१/६ नामस्थापनाद्रव्यभावतस्तन्त्र्यासः । =नाम, स्थापना, द्रव्य और भावरूपसे उनका अर्थात् सम्यग्दर्शनादिका और जीव आदिका न्यास अर्थात् निक्षेप होता है । (ष. खं. १३/६,६/सू. ४/१६८); (घ. १/ १.१.१/८३/१); (घ. ४/१,३,१/गा. २/३); (आ. प./६); (न. च. वृ./२७१); (न. च./भूत/४८); (गो. क./मू. ६२/६२); (गं. घ./पू./७४१)।

#### २. छह मेद

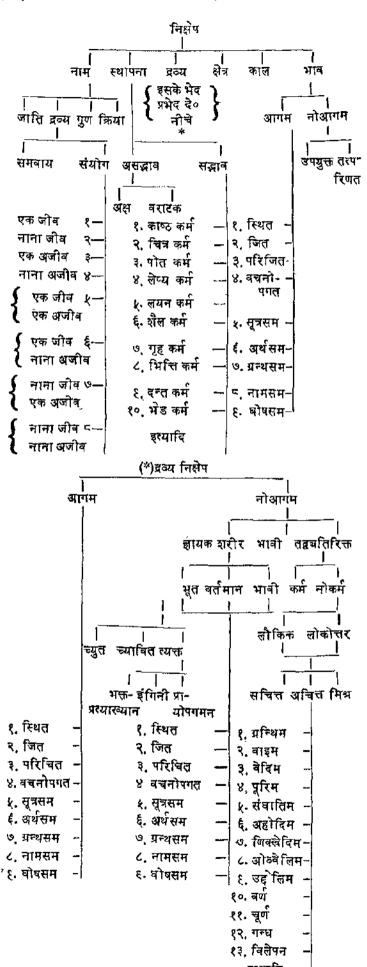
ष.खं. १४/६,६/सूत्र ७१/६१ वरगण्यणिवस्तेवे त्ति छिठिवहे वरगणणिवस्तेवे— णामवरगणा ठवणवरगणा दव्यवरगणा खेत्तवरगणा कालवरगणा भाव-वरगणा चेदि । =वर्गणानिक्षेपका प्रकरण है । वर्गणा निक्षेप छह अकारका है - नामवर्गणा, स्थापनावर्गणा, ह्रव्यवर्गणा, क्षेत्रवर्गणा, कालवर्गणा और भाववर्गणा । (ध. १/२,१,१/२०/४) ।

नोट-पट्खण्डागम व धवलामें सर्वत्र प्रायः इन छह निक्षेपोंके आश्रयसे ही प्रत्येक प्रकरणकी व्याख्या को गयी है।

#### ३. अनन्तः भेद

रलो, बा./२/१/५/१ लो, ७१/२ नन्वनन्तः पदार्थानां निश्वेषो वाच्य इत्यसन् । नामादिष्वेव तस्यान्तर्भावात्संक्षेपरूपत ।७१। = प्रश्न — पदार्थोके निक्षेप अनन्त कहने चाहिए १ उत्तर— उन अनन्त निक्षेपींका संक्षेपरूपसे चारमें ही अन्तर्भाव हो जाता है। अर्थात् संक्षेपसे निक्षेप चार हैं और विस्तारसे अनन्त । (ध. १४/४,६,७१/५१/१४)

#### ४. निक्षेपके मेद प्रभेदोंकी तालिका



नोट-इन सर्वभेद प्रभेदोंके प्रमाणोंके लिए - दे० वह वह निशेप/निर्देश

## ३. प्रमाण नय व निश्लेपर्मे अन्तर

- ति. प./१/८३ णाणं होदि पमाणं णओ वि णादुस्स हिदियभावरथो।
  णिक्सेओ वि उवाओ जुत्तीए अस्थपिडगहणं। प्रशः —सम्यग्ज्ञानको
  प्रमाण और ज्ञाताके हृदयके अभिप्रायको नय कहते हैं। निक्षेप उपायस्वस्त्प है। अर्थात् नामादिके द्वारा वस्तुके भेद करनेके उपायको
  निक्षेप कहते हैं। युक्तिसे अर्थात् नय व निक्षेपसे अर्थका प्रतिग्रहण
  करना चाहिए। ८३। (ध. १/१,१,१/गा, १४/१७);
- न. च. वृ./१७२ वस्यू पमाणविसयं णयविसयं हवइ वस्युप्यंसं। जं दोहि णिण्णयट्ठं तं णिक्खेवे हवे विसयं।१०२। = सम्पूर्ण वस्तु प्रमाण-का विषय है और उसका एक अंश नयका विषय है। इन दोनोंसे - निर्णय किया गया पदार्थ निक्षेपमे विषय होता है।
- पं. ध./पू./७३१-७४० ननु निक्षेपी न नयो न च प्रमाणं न चांशकं तस्य । पृथगुद्धदेश्यत्वादिष पृथिगव लक्ष्यं स्वतक्षणादिति चेत् ।७३१। सत्यं गुणसापेक्षो सिविष्सः स च नयः स्वयं क्षिपति । य इह गुणाक्षेपः स्यादुपचिरितः केवलं स निक्षेपः ।७४०। = प्रश्न—निक्षेपः न तो नय है और न प्रमाण है तथा न प्रमाण व नयका अंश है, किन्तु अपने सक्षण-से वह पृथक् ही लक्षित होता है, क्यों कि उसका उद्देश पृथक् है । उत्तर—ठीक है, किन्तु गुणोकी अपेक्षासे उत्पन्न होनेवाला और विपक्षकी अपेक्षा रखनेवाला जो नय है, वह स्वयं जिसका आक्षेप करता है, ऐसा केवल उपचिरित गुणाक्षेप ही निक्षेप कहलाता है। (नय और निक्षेपमें विषय-विषयी भाव है। नाम, स्थापना, द्रव्य और भावरूपसे जो नयोंके द्वारा पदार्थीमें एक प्रकारका आरोप किया जाता है। उसे निक्षेप कहते हैं। जैसे—शब्द नयसे 'घट' शब्द ही मानी घट पदार्थ है।)

## ४. तिक्षेप निर्देशका कारण व प्रयोजन

- ति.प./१/८२ जो ण पमाणणयेहिं णिक्खेवेणं णिरक्खदे आरथं। तस्साजुत्तं जुत्तं जुत्तमजुत्तं च पिंडहादि १८२। —जो प्रमाण तथा निक्षेपसे अर्थ-का निरीक्षण नहीं करता है उसको अयुक्त पदार्थ युक्त और युक्त पदार्थ अयुक्त ही प्रतीत होता है। ८२। (ध. १/१,१,१/ गा. १०/१६) (ध. ३/१,२,१४/गा. ६१/१२६)।
- ३. १/१,१,१/गा. १६/३१ अवगयणिवारणट्ठं पयदस्स परूवणा णिमित्तं
   च । संसयविणासणर्ठं तत्त्वत्थवधारणट्ठं च ।१६।
- ध. १/१.१,१/३०-३१ त्रिविधाः श्रीतारः. अव्युत्पन्नः अवगताशेषविव-क्षितपदार्थः एकदेशतोऽवगतविवक्षितपदार्थे इति । ...तत्र यद्यव्युत्पन्नः पर्यायार्थिको भवेश्विक्षेप क्रियते अब्युस्पादनमुखेन अप्रकृतनिराकर-णाय । अथ द्रव्यार्थिकः तद्दद्वारेण प्रकृतप्ररूपणायाशेषमिक्षेपा उच्यन्ते । ःद्वितीयतृतीययोः संशयितयोः संशयविनाशायागेषनिक्षेपकथनम् । तयोरेव विपर्यस्थतोः प्रकृतार्थावधारणार्थं निक्षेपः क्रियते । 🖛 अप्रकृत विषयके निवारण करनेके लिए, प्रकृत विषयके प्रस्पणके लिए, संशय का विनाश करनेके लिए और तत्त्वार्थका निश्चय करनेके लिए निक्षेपोका कथन करना चाहिए। ( ध. ३/१,२,२/गा. १२/१७ ), ( ध. ४/१,३.१/गा. १/२); (घ. १४/४.६.७१/गा. १/४१) ( स. सि./१/६/८/ ११) (इसका खुलासा इस प्रकार है कि-) श्रोता तीन प्रकारके होते हैं--अव्युत्पन्न श्रोता, सम्पूर्ण विवक्षित पेदार्थको जाननेवाला श्रोता, एकदेश चित्रक्षित पदार्थको जाननेवाला श्रोता (विशेष दे० श्रोता)। तहाँ अव्युत्पन्न भोता यदि पर्याय (विशेष) का अर्थी है तो उसे प्रकृत विषयकी व्युरपत्तिके द्वारा अप्रकृत विषयके निराकरण करनेके लिए निक्षेपका कथन करना चाहिए। यदि वह श्रोता द्रव्य (सामान्य) का अर्थी है तो भी प्रकृत पदार्थ के प्रस्तपणके लिए सम्पूर्ण निक्षेप कहे जाते हैं। दूसरो व तीसरी जातिके श्रीताओं को यदि सन्देह हो तो उनके मन्देहको दूर करनेके लिए अथवा यदि उन्हे विपर्यय ज्ञान हो

- तो प्रकृत वस्तुके निर्णयके लिए सम्पूर्ण निक्षेपोका कथन किया जाता है। (और भी दे० आगे निक्षेप/१/४)।
- स. सि./१/६/१६/१ निक्षेपविधिना शब्दार्थः प्रस्तीर्यते । = किस शब्दका वया अर्थ है, यह निक्षेपविधिके द्वारा विस्तारसे बताया जाता है।
- रा, वा./१/६/२०/२०/२१ लोके हि सर्वेनीमादिभिर्द्ध सन्यवहारः।—
  एक ही वस्तुमें लोक न्यवहारमें नामादि चारों न्यवहार देखे जाते हैं।
  (जैसे—'इन्द्र' शब्दको भी इन्द्र कहते हैं; इन्द्रकी मूर्तिको भी इन्द्र कहते हैं, इन्द्रपदसे च्युत होकर मनुष्य होनेवालेको भी इन्द्र कहते हैं
  और शचीपतिको भी इन्द्र कहते हैं)(विशेष दे० आगे शीर्षक नं. ६)
- घ. १/१.१,१/३१/६ निक्षेपिवस्पृष्ट सिद्धान्तो वर्ण्यमानो वक्तः श्रोतुश्चो-त्थानं कुर्योदिति वा । = अथवा निक्षेपोको छोडकर वर्णन किया गया सिद्धान्त सम्भव है, कि वक्ता और श्रोता दोनोंको कुमार्गमें ले जावे, इसलिए भी निक्षेपोंका कथन करना चाहिए। (घ. १/१.२,११/ १२६/६)।
- न. च. वृ./२७०,२०६,२८२ दव्यं विविहसहावं जेण सहावेण हो ह तं जिमेर्य। तस्स णिमित्तं की रह एक पिय दव्यं चउभे यं।२७०। णिक्सेव-णयपमाणं णादूणं भावयंत्ति जे तच्चं। ते तत्थतच्चमगो लहं ति लगगा हु तत्थयं तच ।२०२। गुणपञ्जयाण लक्षणं सहाय णिक्सेवणयपमाणं वा। जाणि द जित्य सिवयप दव्यसहायं खु बुउमेरि ।२०२। = द्रव्य विविध स्वभाववाला है। उनमें से जिस जिस स्वभावक्यसे वह ध्येय होता है, उस उसके निमित्त हो एक द्रव्यको नामादि चार भेद रूप कर दिया जाता है।२७०। जो निक्षेप नय व प्रमाणको जानकर तत्त्वको भाते है वे तथ्यतत्त्वमार्गमें संलग्न होकर तथ्य तत्त्वको प्राप्त करते है।२८१। जो व्यक्ति गुण व पर्यायोके लक्षण उनके स्वभाव, निक्षेप, नय व प्रमाणको जानता है वही सर्व विशेषोसे युक्त द्रव्यस्वभावको जानता है।२०२।

# ५. नयोंसे प्रथक् निक्षेपोका निर्देश क्यों

# ६. चारों निक्षेपोंका सार्थक्य च विरोधका निरास

रा. वा./१/११६-२०/२०/१६ अत्राह नामादिचतुष्टयस्याभावः। कृतः।
विरोधात। एकस्य शन्दार्थस्य नामादिचतुष्टयं विरुध्यते। यथा
नामैकं नामैव न स्थापना। अथ नाम स्थापना इष्यते न नामेदं नाम।
स्थापना तिहः न चेयं स्थापना, नामेदम्। अतो नामार्थ एको विरोध्याः
धान्न स्थापना। तथैकस्य जीवादेरर्थस्य सम्यादर्शनादेवी विरोधाः
नामाद्यभाव इति।१६। न वैष दोषः। कि कार्णम्। सर्वेषां संव्यवहारं प्रत्यविरोधान्। लोके हि सर्वेर्नामादिभिष्टं ष्टः संव्यवहारः। इन्द्रो
देवदत्तः इति नाम। प्रतिमादिषु चेन्द्र इति स्थापना। इन्द्रार्थे च काष्ठे
द्रव्ये इन्द्रसंव्यवहारः 'इन्द्र आनीतः' इति वचनात्। अनामतपरिणामे
चार्थे द्रव्यसंव्यवहारो लोके दृष्टः—दृष्ट्यमग्रं माणवकः, आचार्यः श्रेष्ठी

बैयाकरणो राजा वा भविष्यतीति व्यवहारदर्शनात्। शचीपतौ च भावे इन्द्र इति । न च विरोधः । किंच, ।२०। यथा नामैकं नामैबेष्यते न स्थापना इत्याचक्षाणेन त्वया अभिहितानवबोधः प्रकटीक्रियते। यती नैवमाचक्ष्महे-'नामैव स्थापना' इति, किन्त्र एकस्यार्थस्य नाम-स्थापनाद्रव्यभावे न्यांसः इत्याचक्ष्महे ।२११ नै तदेकान्तेम प्रतिजानीमहे-नामैव स्थापना भवतीति न वा, स्थापना वा नाम भवति नेतिच।२२। ···यत एव नामादिचतुष्टयस्य विरोधं भवानाचण्टे अतएव नाभावः। कथम्। इह योऽयं सहानवस्थानसङ्गणो विरोधो बध्यवातकवत्, स सतामधीनां भवति नासतां काको खुकछायातपवत्, न काकदन्त-खरनिषाणयोविरोधोऽसस्वात् । किंच ।२४००० अथ अर्थान्तरभावेऽपि विरोधकरवमिष्यते; सर्वेषां पदार्थानां परस्परतो निरयं विरोधः स्यात् । न चासावस्तीति । अतो विरोधाभावः ।२४। स्यादेतत् ताहुगुण्याद् भाव एव प्रमाणं न नामादिः ।...तन्नः; किं कारणम् ।...एवं हि सति नामाद्याश्रयो व्यवहारो निवर्तेत । स चास्तीति । अतो न भावस्यैव प्रामाण्यम् ।२६१.. यद्यपि भावस्यैव प्रामाण्यं तथापि नामादिव्यवहारो न निवर्तते। कुतः। उपचारात्।…तत्र, किं कारणम्। तहगुणाभावात्। युज्यते माणवके सिंहराव्दव्यवहारः क्रौर्यशौर्यादिगुणैकदेशयोगात्, इह तुनामादिषु जीवनादिगुणैकदेशो न कश्चिदप्यस्तीत्युपचाराभा-बाइ व्यवहारनिवृत्तिः स्यादेव ।२७। \cdots यद्युपचारान्नामादिव्यवहारः स्यात् 'गौणसुरूययोर्म् रूपे संप्रत्ययः' इति मुरूप्स्यैव संप्रत्ययः स्यान नामादीनाम् । यतस्त्वर्धप्रकर्णादिविशेषलिङ्गाभावे सर्वत्र संप्रत्ययः अविशिष्टः कृतसंगतेर्भवति, अतो न नामादिषूपचाराइ व्यवहारः ।२८। ···स्यादेतत्—कृत्रिमाकृत्रिमयोः कृत्रिमे संप्रत्ययो भवतीति लोके । तनः कि कारणम् । उभयगतिदर्शनात् । लोके हार्थात् प्रकरणाद्वा कृत्रिमे संप्रत्ययः स्यात् अर्थी वास्यैवंसंज्ञकेन भवति १२६१ ..... नामसामान्यापेक्षया स्थादकृत्रिमं कृत्रिमम् । एवं स्थापनाद्यश्चेति ।३०।=प्रश्न-विरोध होनेके कारण एक जीवादि अर्थके नामादि चार निक्षेप नहीं हो सकते । जैसे-नाम नाम ही है, स्थापना नहीं । यदि उसे स्थापना माना जाता है तो उसे नाम नहीं कह सकते; यदि नाम कहते हैं तो स्थापना नहीं कह सकते, क्योंकि उनमें विरोध है,! ।१६। उत्तर-१-एक ही वस्तुमें लोकव्यवहारमें नामादि चारों व्यवहार देखे काते हैं, अत; उनमें कोई विरोध नहीं है। उदाहरणार्थ इन्द्र नामका व्यक्ति है ( नाम निक्षेप ) मुर्तिमें इन्द्रकी स्थापना होती है। इन्द्रके लिए लाये गये काष्ठको भी लोग इन्द्र कह देते हैं (सद्भाव व असङ्भाव स्थापना ) । अभोकी पर्यायकी योग्यतासे भी इन्द्र, राजा, सेठ आदि व्यवहार होते हैं (द्रव्य निक्षेप)। तथा शचीपतिको इन्द्र कहना प्रसिद्ध ही है (भाव निक्षेप) १२०। (श्लो, वा, २/१/४/श्लो. ७१-५२/२५८) २. 'नाम नाम ही है स्थापना नहीं' यह कहना भी ठीक नहीं है; क्योंकि, यहाँ यह नहीं कहाजा रहें। है कि नाम स्थापना है, किन्तु नाम स्थापना द्रव्य और भावसे एक वस्तुमें चार प्रकारसे व्यवहार करनेकी भात है ।२१। ३. (पदार्थ व उसके नामादिमें सर्वथा अभेद या भेद हो ऐसा भी नहीं है क्योंकि हाँ संज्ञा लक्षण प्रयोजन आदि तथा अनेकान्तवादियों के पर्यायाधिक नयकी अपेक्षा कथंचित् भेर और द्रव्यार्थिक-नयकी अपेक्षा कथं चित् अभेद स्वीकार किया जाता है। ( श्लो. बा. २/१/५/७३-८७/२८४-३१३); ४. 'नाम स्थापना ही है या स्थापना नहीं है' ऐसा एकान्त नहीं है; क्योंकि स्थापनामें नाम अवश्य होता है पर नाममें स्थापना हो या न भी हो (दे० निक्षेप/ ४/६) इसी प्रकार द्रव्यमें भाव अवश्य होता है, पर भाव निक्षेपमें द्रव्य विवक्षित हो अथवा न भी हों। (दे० निक्षेप/७/८) / ।२२। ५. छाया और प्रकाश तथा कीआ और उल्लूमें पाया जानेवाला सहान-वस्थान और बध्यघातक विरोध विद्यमान ही पदार्थीमें होता है,

अविद्यमान खरविषाण आदिमें नहीं । अतः विरोधकी सम्भावनासे ही नामादि चतुष्टयका अस्तिस्व सिद्ध हो जाता है। २४। ६, यदि अर्थान्तररूप होनेके कारण इनमें विरोध मानते हो, तब तो सभी पदार्थ परस्पर एक दूसरेंके विरोधक हो जायेंगे।२४। ७ **प्रश्न**— भावनिक्षेपमें वे गुण आदि पाये जाते हैं अत इसे ही सत्य कहा जा सकता है नामादिको नहीं । उत्तर-ऐसा माननेपर तो नाम स्थापना और द्रव्यसे होनेवाले यावत् लोक व्यवहारोंका लोप हो जायेगा। लोक व्यवहारमें बहुभाग तो नामादि तीनका ही है।२६। ५ यदि कहो कि व्यवहार तो उपचारसे है, अतः उनका लोप नहीं होता है, तो यह भी ठीक नहीं है; क्योंकि बच्चेमें क़्रता शुरता आदि गुणोंका एकदेश देखकर, उपचारसे सिंह-व्यवहार तो उचित है, पर नामादिमें तो उन गुणोंका एकदेश भी नहीं पाया जाता अतः नामाद्याश<u>्रित</u> व्यवहार औपचारिक भी नहीं कहे जा सकते ।२०। यदि फिर भी उसे औपचारिक ही मानते हो तो 'गौण और मुख्यमें मुख्यका ही ज्ञान होता है इस नियमके अनुसार मुख्यरूप 'भाव' का ही संप्रत्यय होगा नामादिका नहीं। परन्तु अर्थ प्रकरण और संकेत आदिके अनु-सार नामादिका मुख्य प्रत्ययभी देखा जाता है।२५। ८. कृत्रिम और अकृत्रिम पदार्थीमें कृत्रिमका ही बोध होता है' यह नियम भी सब्धा एक रूप नहीं है। क्यों कि इस नियम की उभयरूपसे प्रवृत्ति देखी जाती है। लोकमें अर्थ और प्रकरणसे कृत्रिममें प्रत्यय होता है, परन्तु अर्थ व प्रकरणसे अनिभिन्न व्यक्तिमें तो कृतिम व अकृत्रिम दोनोंका ज्ञान हो जाता है जैसे किसी गैंबार व्यक्तिको 'गोपालको लाओ' कहनेपर वह गोपाल नामक व्यक्ति तथा ग्वाला दोनोंको ला सकता है। २१। फिर सामान्य दृष्टिसे नामादि भी तो अकृत्रिम ही है। अतः इनमें कृत्रिमस्य और अकृत्रिमत्वका अनेकान्त है।३०। रतो, वा. २/१/४/५०/३१२/२४ कांचिदण्यर्थं क्रियां न नामादयः कुर्वन्ती-त्ययुक्तं तेषामवस्तुत्वप्रसङ्गातः न चैतदुपपन्नं भाववननामादीनाम-बाधितप्रतीत्या वस्तुत्वसिद्धेः। १० ये चारौं कोई भी अर्थक्रिया नहीं करते, यह कहना भी ठोक नहीं है; क्योंकि, ऐसा माननेसे उनमें अवस्तुपनेका प्रसंग आता है। परन्तु भाववत नाम आदिकमें भी वस्तुत्व सिद्ध है। जैसे--नाम निक्षेप संज्ञा-संज्ञेय व्यवहारको

# २. निक्षेपोंका द्रव्यार्थिक व पर्यायाधिक नयोंमें अन्तर्भाव---

कराता है, इत्यादि ।

## भाव पर्यायार्थिक है और शेष तीन द्रव्यार्थिक

स. सि./१/६/२०/६ नयो द्विविघो द्रव्यार्थिकः पर्यायार्थिकश्च । पर्यायार्थिकस्येन भावतत्त्वमधिगन्तव्यम् । इतरेषां त्रयाणां द्रव्यार्थिकनयेन, सामान्यात्मकरवात् । = नय दो हैं — द्रव्यार्थिक और पर्यायार्थिक । पर्यायार्थिकनयका विषय भाव निक्षेप है, और शेष तीनको द्रव्यार्थिकनय ग्रहण करता है, क्योंकि वह सामान्यरूप है । (घ. १/१, १.१/गा, ६ सन्मतितर्कसे उद्दश्वत/११) (घ. १/१,३,१/गा. २/३) (घ. १/४,१,४४/ गा. ६६/१२५) (क. पा. १/१,१३-१४/६२९/गा. ११६/२६०) (रा.वा. १/४/३१/३२/६) (सि. वि./पू/१३/३/७४१) (रवो. वा. २/१/४/१वी. ६६/२७६). ।

# २. मावमें कथंचित् द्रव्यार्थिकपना तथा नाम व द्रव्यमें पर्यायार्थिकपना

दे, निक्षेप/३/१ (नैगम संग्रह और व्यवहार इन तीन द्रव्यार्थिक नयों में चारों निक्षेप संभव हैं, तथा ऋजुसूत्र नयमे स्थापनासे अतिरिक्त तीन निक्षेप सम्भव है। तीनों शब्दनयों में नाम व भाव ये दो ही निक्षेप होते हैं।)

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

## ३. नामको द्रव्यार्थिक कहनेमें हेतु

श्लो बा. २/१/४/६९/२७१/२४ नन्वस्तु द्रव्यं शुद्धमशुद्धं च द्रव्याधिक-नयादेशात्, नाम-स्थापने तु कथं तयोः प्रवृत्तिमारभ्य प्रागुपरमादन्व-यित्वादिति अमा। नचतरसिद्धं देवदत्तं इत्यादि नामनः नवचिद्वा-लाखबस्थाभेदाद्भिननेऽपि बिच्छेदानुपपत्तेरन्वयित्वसिद्धे । क्षेत्र-पालादिस्थापनायाश्च कालभेदेऽपि तथास्वाविच्छेदः इत्यन्वयित्व-मन्बयप्रत्ययविषयःवात् । यदि पुनरनाद्यनन्तान्वयासस्वान्नामस्थापन-योरनन्वयित्वं तदा घटादेरपि न स्यात् । तथा च कुतो इञ्यत्वम् । व्यवहारनयात्तस्यावान्तरद्रव्यत्वे तत एव नामस्थापनयोस्तदस्तु विशेषाभावात् । = प्रश्न - शुद्ध व अशुद्ध द्रव्य तो भले ही द्रव्यार्थिक नयकी प्रधानतासे मिल जायें, किन्तु नाम स्थापना द्रव्यार्थिकनयके विषय कैसे हो सकते है ? उत्तर -तहाँ भी प्रवृत्तिके समयसे लेकर विराम् या विसर्जन करनेके समय तक, अन्वयपना निद्यमान है। और वह असिद्ध भी नहीं है; क्योंकि देवदत्त नामके व्यक्तिमें बालक कुमार युवा आदि अवस्था भेद होते हुए भी उस नामका विच्छेद नहीं बनता है। (घ.४/१,३,१/३/६)। इसी प्रकार क्षेत्रपाल आदिकी स्थापनामें काल भेद होते हुए भा तिस प्रकारकी स्थापना-पनेका अन्तराल नहीं पडता है। 'यह वह है' इस प्रकारके अन्वय ज्ञानका विषय होते रहनेसे तहाँ भी अन्वयीपना बहुत काल तक बना रहता है। प्रश्न --परन्तु नाम व स्थापनामें अनादिसे अनन्त काल तक तो अन्वय नहीं पाया जाता ? उत्तर-इस प्रकार तो घट, मंतुष्यादिको भी अन्वयपना न हो सकनेसे उनमे भी द्रव्यपना न बन सकेगा। प्रशन-तहाँ तो व्यवहार नयकी अपेक्षा करके अवान्तर द्रव्य स्वीकार कर लेनेसे द्रव्यपना बन जाता है। उत्तर-तब तो नाम व स्थापनामें भी उसी व्यवहारनथकी प्रधानतासे द्रव्यपना हो जाओ, वयों कि इस अपेक्षा इन दोनों में कोई भेद नहीं है।

- ध, ४/९,३ १/३/७ बाच्यवाचकशक्तिद्वयात्मकैकशब्दस्य पर्यायार्थिकनये असंभवाद्वा दठविट्ठयणयस्मेत्ति बुच्चदे । = वाच्यवाचक दो शक्तियों-वाला एक शब्द पर्यायार्थिक नयमे असम्भव है, इसलिए नाम द्रव्यार्थिक नयका विषय है, ऐसा कहा जाता है। (ध,१/४,९,४५/ १८६/६) (विशेष देव नय/IV/३/८/४)।
- ध, १०/४,२,२,१०/२ णामणिवखेवी दञ्चिट्ठियणए कुदो संभविद ।
  एक्कमिह चेव दञ्बिम्ह वृहमाणाणं णामाणं तन्भवसामाणिम्म तीदाणागय-वृहमाणपज्ञाएस संचरणं पडुच अत्तद्ञ्ववरसम्मि अप्पहाणीकयपज्ञायम्मि पउत्तिदंसणादो, जाइ-गुण-कम्मेसु वृहमाणाणं सारिच्छसामण्णिम वित्तिविसेसाणुवृत्तिदो लद्धदङ्वववएसिम् अप्पहाणीकयवित्तिभाविम्म पउतिदंसणादो, सारिच्छसामण्णप्पयणामेण विणा
  सह्ञ्ववहाराणुववत्तीदो च!=पश्न-नाम निक्षेप द्रञ्याधिकनयमें
  कैसे सम्भव है! उत्तर-चूँकि एक ही द्रञ्यमें रहनेवाले द्रञ्यवाची
  शब्दोंकी, जिसने अतीत, अनागत व वर्तमान पर्यायोंमें संचार
  करनेकी अपेक्षा 'द्रञ्य' व्यपदेशको प्राप्त किया है और जो पर्यायको
  प्रधानतासे रहित है ऐसे तहभावसामान्यमें, प्रवृत्ति देखो जाती है
  (अर्थात् द्रञ्यसे रहित केवल पर्यायमें द्रञ्यवाची शब्दको प्रवृत्ति

(इसी प्रकार) जाति, गुण व कियावाची शब्दोंकी, जिसने व्यक्ति विशेषों में अनुवृत्ति होनेसे 'द्रव्य' व्यपदेशको प्राप्त किया है, और जो व्यक्ति भावकी प्रधानतासे रहित है, ऐसे साहस्य-सामान्यमें, प्रवृत्ति देखी जाती है। तथा साहस्यसामान्यात्मक नामके बिना शब्द व्यवहार भी घटित नहीं होता है, अतः नाम निक्षेप द्रव्यार्थिक नयमें सम्भव है। (घ.४/१,३,१/१/६)।

और भी दे॰ निक्षेप/३ (नाम निक्षेपको नैगम संग्रह व व्यवहार नयो-का विषय बतानेमें हेतु । तथा द्रव्यार्थिक होते हुए भी शब्दनयोका विषय बननेमें हेतु ।

## ४. स्थापनाको द्रव्यार्थिक कहनेमें हेतु

- वै० पहला शीर्षक नं. ३ ( 'यह वही है' इस प्रकार अन्वयज्ञानका विषय होनेसे स्थापना निक्षेप द्रव्याधिक है )।
- ध. अ/१,३ १/४/२ सन्भानासन्भावसरूवेण सन्बद्दानि सि वा, पधाणा-पधाणद्दाणमेगत्तिणवंधणेत्ति वा द्ववणणिवखेको द्दाहियणय-बुल्लीणो। ⇒स्थापना निक्षेप तदाकार और अतदाकार रूपसे सर्व-द्वव्योमें व्याप्त होनेके कारण; अथवा प्रधान और अप्रधान द्वव्योको एकताका कारण होनेसे द्वव्यार्थिकनयके अन्तर्गत है।
- घ. १०/४.२,२.२/१०/८ कथं द्व्विट्ठ्यणए ट्ठ्वणणामसंभवो। पिड-णिह्जिमाणस्स पिडणिहिणा सह एयत्तवज्भवसायादो सन्भावासन्भा-बट्ठवणभेएण सम्बद्धेसु अण्णयदंसणादो च। =प्रश्न-द्रव्याधिक नयमें स्थापना निक्षेप कैसे सम्भव है। उत्तर-एक तो स्थापनामें प्रतिनिधीयमानकी प्रतिनिधिके साथ एकताका निश्चय होता है, और दूसरे सद्भावस्थापना व असद्भावस्थापनाके भेद रूपसे सब पदार्थीमें अन्वय देखा जाता है, इसलिए द्रव्याधिक नयमें स्थापना-निक्षेप सम्भव है।
- धः १/४,९,४५/१८६/१ कथं ट्ठवणा दव्त्रट्ठियविसओ। ण, अतिम्ह तग्गहे सते ठवणुववत्तीदो। = नहीं; क्यों कि जो वस्तु अतद्भुप है उसका तद्भुपसे ग्रहण होनेपर स्थापना वन सकता है।
- और भी देव निक्षेप/३ (स्थापना निक्षेपको नैगम, संग्रह व व्यवहार नयोका विषय बतानेमें हेतु।)

## प्रविधानिक्षेपको द्रव्यार्थिक कहनेमें हेतु

ध.१/४.१,४६/१८०/१ दव्वसुदणाणं पि दव्विट्वयणयिवसओ, आहारा-हेयाणमेयत्तकप्पणाए दव्वसुदग्गहणादो । चद्रव्य श्रुतज्ञान (श्रुतज्ञान-के प्रकरणमें ) भी द्रव्याधिकनयका विषय है; क्योंकि आधार और आध्यके एकत्वकी कल्पनासे द्रव्यश्रुतका प्रहण किया गया है। (विशेष दे० निक्षेप/३ मे नैगम, संग्रह व व्यवहारनयके हेतु।)

# ६. मावनिक्षेपको पर्यायार्थिक कहनेमें हेसु

घ. १/४, १,४५/१८७/२ भावणिवखेवो पज्जविद्ठ्यणयिवस्थो, बहुमाण-पज्जारणुवलिख्यद्ववरगहणादो । = भाव निक्षेप पर्यायाधिकनयका विषय है; क्यांकि वर्तमान पर्यायसे उपलक्षित द्रव्यका यहाँ भाव रूपसे प्रहण किया गया है। (विशेष दे० निक्षेप/३ में श्रुजुसूत्र नय-मे हेसु। )

# ७. माव निश्लेपको द्रव्यार्थिक कहनेमें हेतु

क, पा./१/१.१३-१४/२६०/१ णाम-ट्ठवणा-दव्य-णिवस्वेबार्ण तिण्हं पि तिष्णि वि दव्विट्ठियणया सामिया होंतु णाम ण भावणिक्लेवस्स; तस्स पज्जविट्ठयणयमवलं बिय( पवदृमाणतादो ) 🕶 ण एस दोसो: बट्टमाणपज्जाण्ण उवलक्खियं द्व्यं भावो णाम । अप्पट्टाणीकय-परिणामेसु सुद्धदव्वटि्ठएसु णएसु णादीदाणगयवट्टमाणकासविभागो अस्थि: तस्स पट्टाणीकयपरिणामपरिणम(णय)त्तादो। ण तदो एदेसु ताव अत्थि भावणिवखेवो; बद्दमाणकालेण विणा अण्णकाला-भावादी। वंजणपज्जाएण पादिदब्बेसु सुट्ठु असुद्वदब्बट्ठिएसु वि अरिथ भावणिवखेवा, तत्थ वि तिकालसंभवादो। अथवा, सञ्च-दञ्बर्ट्ठियणएसु तिण्णि काला संभवति; सुणएसु तद्विरोहादो । ण च दुण्णएहि ववहारो; तेसि विसयाभावाहो। ए च सम्मइसुत्तेण सह विरोहो; उज्जुसुदणयविसयभावणिक्खेवमस्सिद्गेण तप्पउत्तीदो । तम्हा णेगम-संग्गह-ववहारणएमु सञ्चणिक्खेण संभवति ति सिद्धः। प्रश्न-(तद्भावसामान्य व सादृश्यसामान्यको अवलम्बन करके प्रकृत होनेके कारण ) नाम, स्थापना व द्रव्य इन तीनों निक्षेपोके नेगमादि तीनो ही द्रव्याथिकनय स्वामी होखो, परन्तु भावनिक्षेप-के वे स्वामी नहीं हो सकते है; क्योकि, भावनिक्षेप पर्याग्रार्थिक

नयके आश्रयसे होता है (दे० निहेप/२/१)। उत्तर—१, यह दोष-युक्त नहीं है: क्यों कि वर्रमानपर्यायसे उपलक्षित द्रव्यको भाव कहते हैं। शुद्ध द्रव्यार्थिकनयमे तो क्योकि, भूत भविष्यत और वर्तमानरूपसे कालका विभाग नहीं पाया जाता है, कारण कि वह पर्यायोंकी प्रधानतासे होता है: इसलिए शुद्ध द्रव्यार्थिक नयोंमें तो भावनिक्षेप नहीं बन सकता है, क्योंकि भावनिक्षेपमें वर्तमानकांल-को छोडकर अन्य काल नहीं पाये जाते हैं। परन्तु जब व्यंजन-पर्यायोंकी अपेक्षा भावमें द्रव्यका सद्भाव स्वीकार कर दिया जाता है, तब अशुद्ध द्रव्यार्थिक नयोंमें भाव निक्षेप बन जाता है; क्योंकि, व्यंजनपर्यायकी अपेक्षा भावमें भी तीनों काल सम्भव हैं। (घ.६/४,१,४८/२४२/५), (घ,१०/४,२,२,३/११/१), (घ,१४/५,६,४/ ३/७)। २ अथवा सभी समीचीन नयोमें भी क्योंकि तीनों ही कालोंको स्वीकार करनेमें कोई विरोध नहीं है; इसलिए सभी द्रव्याधिक नयोंमें भावनिक्षेप बन जाता है। और व्यवहार मिथ्या नयोंके द्वारा किया नहीं जाता है, क्यों कि, उनका कोई विषय नहीं है। ३, यदि कहा जाय कि भाव निश्लेपका स्वामी द्रव्यार्थिक नयों-को भी मान लेनेपर सन्मति तर्कके 'णामं ठवणा' इत्यादि (दे० निक्षेप/२/१) सूत्रके साथ विरोध आता है, सो यह कहना भी ठीक नहीं है; क्योंकि, जो भावनिक्षेप ऋजुसूत्र नयका विषय है, उसकी अपेक्षासे सन्मतिके उक्त सूत्रकी प्रवृत्ति हुई है। (ध.१/१,१,१/१६/६). (घ.६/४.१.४६/२४४/१०)। अतएव नैगम संग्रह और व्यवहारनयोंमें सभी निक्षेप संभव हैं, यह सिद्ध होता है।

ध,१/१,१,१/१४/२ कथं दव्विह्ठिय-णये भाव-णिवखेवस्स संभवो। ण,
बहुमाण-पजायोवलिक्वयं दव्वं भावो इदि दव्विह्ठिय-णयस्स
बहुमाणमिव आरंभण्यहुडि आ उवरमादो। संगहे मुद्धदव्विह्ठिए
विभावणिक्खेवस्स अत्थितं ण विरुच्भदे मुकुक्वि-णिक्कितासेसविसेस-सत्ताए सव्व-कालमविह्ठिदाए भावव्युवगमादो ति।
=-पश्न-इव्याधिक नयमें भाविन्सेष केसे सम्भव है! उत्तर१. नहीं; क्योंकि वर्तमान पर्यायसे युक्त द्रव्यको ही भाव
कहते हैं, और वह वर्तमान पर्याय भी द्रव्यकी आरम्भसे लेकर
अन्त तककी पर्यायोंमें आ ही जाती है। (ध-१०/६,६,६/३६/७)।
२. इसी प्रकार शुद्ध द्रव्याधिक रूप संग्रह्नयमे भी भाव निक्षेपका
सद्भाव विरोधको प्राप्त नहीं होता है; क्योंकि अपनी कुिस्में समस्त
विशेष सत्ताओंको समाविष्ट करनेवाली और सदा काल एक रूपसे
अवस्थित रहनेवाली महासत्तामें हो भाव' अर्थात पर्यायका सद्भाव
माना गया है।

# ३. निक्षेपोंका नेगमादि नयोंमें अन्तर्भाव

# नयोंके विषयरूपसे निक्षेपोंका निर्देश

ष. खं./१३/५,४/सूत्र १/३६ णेगम-ववहार-संगहा सव्वाणि।६।  $=\frac{3}{1}$ गम, व्यवहार और संग्रहनय सब कर्मौको (नाम, स्थापना, द्रव्य, माव आदि कर्मौको ) स्वीकार करते हैं। (ष.खं./१०/४,२,२/सूत्र २/१०); (ष.खं./१३/४,४/सू.६/१६८); (ष.खं./१४/१,६,६/सूत्र४/३); (प.ख.१४/५,६,६/सूत्र ७२/४२); (क. पा./१/१,१३-१४/६२९/ चूर्ण सूत्र/२४६); (ध.१/१,११/१४११)।

ष.खं.१३/४,४/मू.७/३६ उजुसुदो ट्ठवणकम्मं णेच्छिदि ।७। — मृजुसूत्र नय स्थापमा कर्मको स्वीकार नहीं करता । अर्थात अन्य तीन निक्षेपोंको स्त्रीकार करता है । (ष. खं.१०/४,२,२/सूत्र ३/११); (ष.खं-१३/४,४/सू-७/१६६); (ष.ख.१४/४,६/सूत्र ४/३); (ष.खं.१४/४,६/ सूत्र/७३/४३); (क.पा.१/१,१३-१४/५२१/चूर्ण सूत्र/२६२); (ध.१/१,१. १/१६/१)। ष लं.१३/५,४/सू.८/४० सद्दणओ णामकम्मं भावकम्मं च इच्छदि।
= शब्दनय नामकर्म और भावकर्मको स्वीकार करता है। (ष.खं.
१०/४,२/सूत्र ४/११); (ष.खं.१३/५,६/सूत्र ८/२००); (ष लं.१४/५,६/सूत्र ८/२००); (ष लं.१४/५,६/सूत्र ८/२००); (ष लं.१४/५,६/सूत्र ८/१००); (क.खं.१४/६,६/सूत्र ७४/६३); (क.पा.१/१,१३--१४/६५१४/चूर्ण-स्त्र १८१४)।

ध.१/९,१,१/६/१ सह-समिक्षिढ-एवं भूद-णएसु वि णाम-भाव-िजिटेवा हवंति तेसि चेय तत्थ संभवादो । = शब्द, समिक्षिढ और एवं भूत न्यमें भी नाम और भाव ये दो निक्षेप होते हैं, क्यों कि ये दो ही निक्षेप वहाँ पर सम्भव है, अन्य नहीं। (क.पा.१/१,१३-१४/६२४०/ चूर्ण सूत्र/२-१)।

# तीनों द्रव्याधिक नयोंके सभी निक्षेप विषय कैसे ?

घ.१/१.१.१/१४/१ तत्थ णेगम-संगह-ववहारणएसु सब्वे एदे णिवस्वेवा हवं ति तिब्बसयम्मि तब्भव-सारिच्छ-सामण्णम्ह सब्बिणवखेवसंभवादो । =नैगम, संग्रह और व्यवहार इन तीनो नयोंमे सभी निक्षेप होते है; वयोंकि इन नयोके विषयभूत तद्भवसामान्य और सादृश्यसामान्यमे सभी निक्षेप सम्भव है । (क.पा.१/१.१३-१४/९ २११/२४६/८)।

क.पा.१/१.१३-१४/६२३६/२८३/६ णेगमो सब्बे कसाए इच्छिदि ॥ कुदो । संगहासंगहसरूत्रणेगिम्म विसयीकयस्यललोगववहारिम्म सब्ब-कसायसभवादो । = नैगमनय सभी (नाम, स्थापना, द्रव्य च भाव ) कषायोंको स्वीकार करता है; क्योंकि वह भेदाभेदरूप है और समस्त लोकव्यवहारको विषय करता है।

दे० निक्षेप/२/३-७ (इन द्रव्याधिक नयोंमे भावनिक्षेप सहित चारो निक्षेपोंके अन्तर्भावमें हेत्),

# ३. ऋजुस्त्रका विषय नाम निक्षेप कैसे

- ध.१/१.१,१/६/४ ण तत्थ णामणिक्खेनाभावो वि सद्दोवलद्धि काले णियत्तवाचयत्तुवलभादो । = (जिस प्रकार ऋजुसूत्रमे द्रव्य निसेष घटित होता है) उसी प्रकार वहाँ नामनिक्षेषका भी अभाव नहीं है; क्योंकि जिस समय शब्दका ग्रहण होता है, उसी समय उमकी नियत बाच्यता अर्थात् उसके विषयभूत अर्थका भी ग्रहण हो जाता है।
- घ.६/४,१,४६/२४३/१० उजुसुदणक्षोणाम पञ्जबिट्ठयो वधं तस्स णाम-दन्ब-गणणगंथकदी होंति सि, बिरोहादो । · प्रथ परिहारो बुद्धदे—उजुसुदो दुविहो सुद्धो असुद्धो चेदि। तत्थ सुद्धो विसईकय अत्थपज्जाओ ...। एदस्स भावं मोत्तूण अण्ण कवीओ ण संभवंति, विरोहादो। तत्थ जो सो असुद्धो उजुसुदणओ सो चवखुपासियबेज-णपज्जयविस्थो । ...तम्हा उजुसुदे ठवणं मोत्तूण सञ्विणवस्वेवा संभवंति त्ति बुत्तं । = प्रश्न--ऋजुसूत्रनय पर्यायायिक है. अत' बहुनामकृति, द्रव्यकृति, गणनकृति और ग्रन्थकृतिको कैसे विषय कर सकता है, क्यों कि इसमें विरोध है। उत्तर—यहाँ इस शंकाका परिहार करते हैं - ऋजुसूत्रनय शुद्ध और अशुद्धके भेदसे दो प्रकार-का है। उनमें अर्थपर्यायको विषय करनेवाले शुद्ध मृजुसूत्रमे तो भावकृतिको छोडकर अन्य कृतियाँ विषय होनी सम्भव नहीं हैं: क्यों कि इसमे विरोध है। परन्तु अशुद्ध ऋजुसूत्रनय चक्षु इन्द्रियकी विषयभूत व्यजन पर्यायोको विषय करनेवाला है। इस कारण उसमें स्थापनाको छोडुकर सब निक्षेप सम्भव है ऐसा कहा गया है। ( विशेष दे० नय/III/४/६ ) र
- क, पा./१/१,१३-१४/६२२८/२७८/३ दब्बिट्यिणग्रमस्सिद्ण दि्ठदणामं कथमुजुभुदे पज्जबिद्ठए सभवइ। ण, अत्थणएमु सहस्स अत्थाणु-सारित्ताभावादो। सहबवहारेच-पलए संते लोगववहारो समलो वि उच्छिज्जदि ति चे; होदि तदुच्छेदो, किन्तु णयस्स विस्रको अम्मेहि प्रस्विदो। = प्रश्न-नामनिक्षेप द्रव्यार्थिकनयका आश्रम

लेकर होता है और ऋजुसूत्र पर्यायाधिक है, इसलिए उसमे नाम-निक्षेप केसे सम्भव हैं । उत्तर—नहीं, क्यों कि, अर्थ नयमे कब्द अपने अर्थ का अनुसरण नहीं करता है (अर्थ क्षव्दादि नयों की भाँ ति ऋजु-सूत्रनय शब्दभेदसे अर्थभेद नहीं करता है, केवल उस शब्दके संकेतसे प्रयोजन रखता है) और नाम निक्षेपमें भी यही बात है। अत ऋजुसूत्रनयमे नामनिक्षेप सम्भव है। प्रश्न—यदि अर्थनयोमें शब्द अर्थ का अनुसरण नहीं करते है तो शब्द व्यवहारको असत्य मानना पड़ेगा, और इस प्रकार समस्त लोकव्यवहारका व्युच्छेद हो जायेगा । उत्तर—यदि इससे लोकव्यवहारका उच्छेद होता है तो होओ, किन्तु यहाँ हमने नयके विषयका प्रतिपादन किया है।

और भी दे॰ निक्षेप/३/६ (नामके बिना इच्छित पदार्थका कथन न हो सकनेसे इस नयमें नामनिक्षेप सम्भव है।)

# ४, ऋजुसूत्रका विषय द्रव्यनिक्षेप कैसे

- घ. १/१.१,१/१६/३ कधमुज्जुमुदे पज्जबिट्ठए दक्वणिक्सेवो ति । ण, तत्थ वहमाणसमयाणंतगुणिणद-एगदक्व-संभवादो । = प्रश्न-भृजु-सूत्र तो पर्यायाधिकनय है, उसमें द्रव्यिनक्षिप केसे घटित हो सकता है । उत्तर-ऐसी शंका ठीक नहीं है; क्यों कि मुजुसूत्र नयमें वर्न-मान समयवर्ती पर्यायसे अनन्तगुणित एक द्रव्य ही तो विषय रूपसे सम्भव है । (अर्थात् वर्तमान पर्यायसे ग्रुक्त द्रव्य ही तो विषय होता है, न कि द्रव्य-विहीन केवल पर्याय ।)
- ध १३/१.४,%/१६६/८ कथं उजुमुदे परजविद्ठए दव्जणिक्खेनसँभवो। ण अमुद्धपरजविद्ठए बंजणपरजायपरतते मुहुमपर्ड्जायभेदेहि णाणत्त-मुवगए तद्विरोहादो । = प्रश्त — ऋजुसूत्रनय पर्यायाथिक है, उसका विषय द्रव्य निक्षेप होना कैसे सम्भव है । उत्तर — नहीं, क्योंकि, जो व्यंजन पर्यायोके आधोन है और जो सूक्ष्मपर्यायोंके भेदोके आलम्बनसे नानास्वको प्राप्त है, ऐसे अशुद्ध पर्यायाथिकनय-का विषय द्रव्यनिक्षेप है, ऐसा माननेमें कोई विरोध नहीं आता है। (ध.१३/४,४,७/४०/२)।
- क, पा./१/१.१३-१४/६२/३/२६२/४ ण च उजुसुदो (सुदे) [ पज्जवट्ठिए ] णए द्वाणिक्सेवो ण संभवइ: [वंजणपङ्जायस्त्वेण] अवट्ठियस्म बत्थुस्स अणेगेसु अत्थिविजणपञ्जारसु संचरंतस्स द्ववभावुवलंभादो। स्ववे (सुद्धे) पुण उजुसुदे णित्थ द्व्वं य पञ्जायप्पणाये तदसंभवादो। = यदि कहा जाय कि ऋजुसूत्रनय तो
  पर्यायाधिक है, इसलिए उसमें द्व्य निक्षेप सम्भव नहीं है, सो भी
  कहना ठीक नहीं है, व्योंकि जो पदार्थ अपित (विवक्षित) व्यंजन
  पर्यायकी अपेक्षा अवस्थित है और अनेक अर्थपर्याय तथा अवान्तर
  व्यंजनपर्यायोंमें संचार करता है (जैसे मनुष्य रूप व्यंजनपर्याय
  बाल, युवा, वृद्धादि अवान्तर पर्यायोंमें) उसमें द्वव्यपनेकी उपलिख होती ही है, अतः ऋजुसूत्रमें द्वव्य निक्षेप बन जाता है।
  परन्तु शुद्ध ऋजुसूत्रनयमें द्वव्य निक्षेप नहीं पाया जाता है, क्योंकि
  उसमें अर्थपर्यायकी प्रधानता रहती है। (क, पा.१/१९१३-१४/६२२-/१९१३)। (और भी दे० निक्षेप[३/३ तथा नय/III/६/६)।

# प. ऋजुसूत्रमें स्थापना निक्षेप <del>व</del>यों नहीं

ध. ह/४,१,४६/२४६/२ कधं ट्ठवणिक्खेवो णिरथ । संकष्पवसेण अण्णस्स द्व्यस्स अण्णसरूवेण परिणामाणुवलंभादो सरिसत्त्रणेण द्व्याणमेगताणुवलंभादो । सारिच्छेण एगत्ताणब्भुवनमे कथं णाम-गणण-गंधकदीणं संभवो । ण त्रभाव-सारिच्छसामण्णेहि विणा वि वट्टमाणकालविसेस्प्पणाए वि तासिमिरिथत्तं पि विरोहाभावादो । = प्रश्नस्थापना निक्षेप ऋजुसूत्रनयका विषय कैसे नहीं १ उत्तर-वर्योकि
एक तो संकल्पके वशसे अर्थाद करपनामात्रसे एक द्वव्यका अन्यस्वरूपसे परिणमन नहीं पाया जाता (इसलिए तद्भव सामान्य रूप
एकताका अभाव है); दूसरे सादश्य रूपसे भी द्वव्योके यहाँ एकता

नहीं पायी जाती, अतः स्थापना निक्षेप यहाँ सम्भव नहीं है। ( घ. १३/५.५.७/१८६/६)। प्रश्न-सादश्य सामान्यसे एकताके स्वीकार न करनेपर इस नयमें नामकृति गणनाकृति और प्रन्थकृतिकी सम्भावना कैसे हो सकती है। उत्तर-नहीं; क्योकि, तद्भाव-सामान्य और सादश्य सामान्यके बिना भी वर्तमानकाल विशेषकी विवक्षासे भी उनके अस्तिरवके प्रति कोई विरोध नहीं है।

क. पा. १/१,१३-१४/§ २१२/२६२/२ उजुसुदिवसए किमिरि ठवणा ण चरिथ (णिरिथ)। तस्थ सारिच्छलक्षणसामण्णाभावादो। ण च दोण्हं सक्खणसंताणिम वहुमाणाणं सारिच्छविरहिएण एगरां संभवदः विरोहादो । असुद्धेसु उजुसुदेसु बहुएसु घडादिअत्थेसु एग-सण्णिमिच्छंतेसु सारिच्छलक्षणसामण्णमित्थ ति ठवणार संभवो किण्ण जायदे। होदु णाम सारित्तं; तेण पुण [ णियत्तं ]; दब्ब-खेत्त-कालभावेहि भिण्णाणमैयत्तविरोहादो । ण च बुद्धीए भिण्णत्थाण-मैयत्तं सिकक्जदे ( कालं तहा ) अणुवलंभादो । ण च एयत्तेण विणा ठवणा संभवदि, विरोहादो । = प्रश्न - ऋजुसूत्रके विषयमें स्थापना निक्षेप वयों नहीं पाया जाता है गउत्तर--क्योंकि, ऋजुसूत्रनयके विषयमें सादश्य सामान्य नहीं पाया जाता है। प्रश्न - क्षणसन्तानमें विद्यमान दो क्षणोंमें साहश्यके बिना भी स्थापनाका प्रयोजक एकत्व बन जायेगा ? उत्तर—नहीं; क्योंकि, सादृश्यके विना एकत्वके माननेमें विरोध आता है। प्रश्न—'घट' इत्याकारक एक संज्ञाके विषयभूत व्यंजनपर्यायरूप अनेक घटादि पदार्थोंमें साहश्यसामान्य पाया जाता है, इसलिए अशुद्ध ऋजुसूत्र नयोंमें स्थापना निक्षेप क्यों सम्भव नहीं ? उत्तर--नहीं; क्योंकि, इस प्रकार उनमें सादश्यता भन्ने ही रही आओ, पर इससे उनमें एकत्व नहीं स्थापित किया जा सकता है; क्यों कि, जो पदार्थ (इस नयकी दृष्टिमें ) द्रव्य क्षेत्र काल और भावकी अपेक्षा भिन्न हैं (दे०नय/IV/३) उनमें एकत्त्व मानने-में विरोध आता है। प्रश्न-भिन्न पदार्थीको बुद्धि अर्थात् कल्पनासे एक मान लेगे । उत्तर—यह कहना भी ठीक नहीं है; वर्षों कि, भिन्न पदार्थीमें एकत्व नहीं पाया जाता है. और एकत्वके बिना स्थापना-की संभावना नहीं है; क्योंकि, ऐसा माननेमें विरोध आता है। ( क. पा. १/१,१३-१४/§ २२=/२७=/१ ); ( घ. १३/५,४,७/१६६/६ ) ।

# ६. शब्दनयोंका विषय नामनिक्षेप कैसे

घृ १/४,१,४०/२४४/१ होदुं भावकदो सद्दणयाणं विसञ्जो, तेर्सि विसए दव्वादीणमभावादो । कितु ण तैसि णामकदी जुज्जदे, दव्वद्वियणयं मोत्तृण अण्णत्थ सण्णासण्णिसर्वधाणुववत्तीदो १ खणवखड्भाव-मिच्छंताणं सण्णासंबधा माघडंतु णाम । कितु जेण सद्दणया सद्दज-षिदभेदपहाणा तेण सण्णासण्णिसंबंधाणमघडणाए अणित्थणो । सग- भुद्रगमिह सण्णासण्णिसंबंधो अस्थि चेवे ति अज्भवसायं काङण ववहूरणसहावा सद्दणया , तेसिमण्णहा सद्दण्यात्ताणुववत्तीदो । तेण तिसु सहणएसु णामकदी वि जुज्जदे। - प्रश्न-भावकृति शब्दनयोंकी विषय भले हो हो; क्यों कि, उनके विषयमें द्रव्यादिक कृतियोंका अभाव है। परन्तु नामकृति उनकी विषय नहीं हो सकती; क्योंकि, द्रव्यार्थिक नयको छोड़कर अन्य (शब्दादि पर्यायाथिक) नयों में संज्ञा-संज्ञी सम्बन्ध बन नहीं सकता। (विशेष दे० नय/IV/३/५/५) उत्तर-पदार्थको क्षणक्षयी स्वीकार करनेवालोंके यहाँ ( अर्थात् पर्या-यार्थिक नयों में ) संझा-संज्ञी संबंध भले ही घटित न हो; किन्तु चूँ कि शब्द नयें शब्द जनित भेदकी प्रधानता स्वीकार करते हैं (दे० नय/I/8/६) अत. वे सज्ञा-संज्ञी सम्बन्धोंके (सर्वथा) अघटनको स्वीकार नहीं कर सकते। इसी लिए (उनके) स्वमतमें संज्ञा-संज्ञी-सम्बन्ध है ही. ऐसा निश्चय करके शब्दनय भेद करने रूप स्वभाव-वाले हैं; क्यों कि, इसके जिना उनके शब्दनगरव ही नहीं अन सकता। अतएव तीनों शब्दनयोंमें न(मकृति भी उचित है।

- घ. १४/६ ६.७/४/१ कर्घ णामबंधस्स तत्थ संभवो । ण, णामेण विणा इच्छिदस्थपस्त्वणाए अणुक्वत्तीदो । = प्रश्न - इन दोनों ( ऋजुसून्न व शब्द ) नयोमें नामबन्ध कैसे सम्भव है । उत्तर - नहीं; क्यों कि, नामके बिना इच्छित पदार्थका कथन नहीं किया जा सकता; इस अपेक्षा नामबन्धको इन दोनों ( पर्यायाधिक) नयोका विषय स्वीकार किया है । ( ध. १२/६,४,४/४०/६ ) ।
- क. पा./१/१.१३-१४/६ २२१/२७१/७ आणेगेसु घडत्थेसु दब्ब-खेत्त-काल-भावेहि पुधभूदेसु एको घडसहो बहुमाणो उवलब्भदे, एवमुबल्बभमाणे कथं सहगए पज्जबद्दिए णामणिश्खेबस्स संभवो त्ति। ण; एदिम णए तेसि घडसद्दाणं दव्य-खेत्त-काल-भाववाचियभावेण भिण्णःण-मण्णयाभावादो । तत्थ संकेयग्णहणं दुग्घडं त्ति चे । होदु णाम, कितु णयस्स विसञ्जो परूविङ्जदे, ण च सुणएसु किं पि दूग्घडमस्थि। प्रश्न-इव्य क्षेत्र काल और भावकी अपेक्षा भिन्न-भिन्न अनेक घटरूप पदार्थोंमें (सादृश्य सामान्य रूप) एक घट शब्द प्रवृत्त होता हुआ पाया जाता है। जब कि 'घट' शब्द इस प्रकार उपलब्ध होता है तब पर्याधार्थिक शब्दनयमें नाम निक्षेप कैसे सम्भव है; (क्यों कि पर्या-यार्थिक नयोंमें सामान्यका प्रहण नहीं होता दे० नय/IV/३)। उत्तर-नहीं; क्योकि, इस नयमें द्रव्य-क्षेत्र-काल और भावरूप वाच्यसे भेदको प्राप्त हुए उन अनेक घट शब्दोका परस्पर अन्वय नहीं पाया जाता है, अर्थात् वह नय द्रव्य क्षेत्रादिके भेदसे प्रवृत्त होनेवाले घट शब्दोको भिन्न मानता है और इसलिए उसमें नामनिक्षेप बन जाता है। प्रश्न-यदि ऐसा है तो शब्दनयमें संकेतका ग्रहण करना कठिन हो जायेगा । उत्तर-ऐसा होता है तो होआ, किन्तु यहाँ तो शब्दनयके विषयका कथन किया है।

दूसरे मुनयोंकी प्रवृत्ति, क्योंकि, सापेक्ष होती है, इसलिए उनमें कुछ भो कठिनाई नहीं है। (विशेष दे० आगम/४/४)।

## ७. शब्दनयोंमें द्रव्य निक्षेप क्यों नहीं

- ध. १०/४,२,२,४/१२/१ किमिदि दब्बं णेच्छदि। पडजायंतरसंकंति-विरोहादो सहभेएण अध्यपढणवाबदिम्म वस्युविसेसाणं णाम-भावं मोत्तूण पहाणत्ताभावादो । = प्रश्न — राब्दनय द्वय निक्षेपको स्वीकार क्यो नहीं करता १ उत्तर — एक तो शब्दनयकी अपेक्षा दूसरो पर्याय-का संक्रमण माननेमे विरोध आता है। दूसरे, वह शब्दभेदसे अथंके कथन करनेमें व्यापृत रहता है (दे० नय/1/४/६), अतः उसमें नाम और भावकी ही प्रधानता रहती है, पदार्थों के भेदोंकी प्रधानता नहीं रहती; इसतिए शब्दनय द्वय निक्षेपको स्वीकार नहीं करता।
- ध. १३/१.४.८/२००/३ णामे दब्बाविषाभावे संते वित्रथ दब्बिम्ह तस्स सद्देणयस्स अस्थिताभावादो । सह्दुबारेण पज्जयदुबारेण च अस्थभेदमिच्छंतए सद्देणए दो चेव णिवखेवा संभवंति त्ति भणिद होदि ।
  —यद्यपि नाम द्रव्यका अविनाभावी है (और वह शब्दनयका विषय भी है) तो भी द्रव्यमें शब्दनयका अस्तित्व नहीं स्वीकाए किया गया है । अतः शब्द द्वारा और पर्याय द्वारा अर्थभेदको स्वीकार करनेवाले (शब्दभेदसे अर्थभेद और अर्थभेदसे शब्दभेदको स्वीकार करनेवाले ) शब्द नय में दो ही निक्षेष सम्भव है ।
- क. पा, १/१,१२-१४/६ २१४/२६४/४ दव्वणिवस्त्रेवो णित्थ, कुदो ।
  लिंगादे (१) सहवाचियाणमेयत्ताभावे दव्वाभावादो । वंजणपज्जाए
  पडुच्च मुद्धे वि उजुमुदे अरिथ दव्वं, लिगसंत्वाकालकारयपुरिसोवग्गहाणं पादेक्कमेयत्तव्युवगमादो । शब्द नयमें द्रव्यनिक्षेप भी सम्भव
  नहीं है; क्योंकि. इस नयकी दृष्टिमें लिगादिकी अपेक्षा शब्दोंके
  बाच्यभूत पदार्थों में एकत्व नहीं पाया जाता है । किन्तु व्यंजनपर्यायकी अपेक्षा शुद्धसूत्रनयमें भी द्रव्यनिक्षेप पाया जाता है; क्योंकि,
  ऋजुसूत्रनय लिग, संख्या, काल, कारक, पुरुष और उपप्रहमेंसे प्रस्येकका अभेद स्वीकार करता है। (अर्थाद ऋजुसूत्रमें द्रव्य निक्षेप बन
  जाता है परन्तु शब्द नयमें नहीं)।

## ४. स्थापना निक्षेप निर्देश

#### ३. स्थापना निक्षेप सामान्यका खक्षण

- स. सि./१/१/१७/४ काष्ठपुस्तिचित्रकर्माक्ष्मिनेक्षेपादिषु सोऽयं इति स्थाप्यमाना स्थापना। = काष्ठकर्म, पुस्तकर्म, चित्रवर्म और अस-निक्षेप आदिमें 'यह वह है' इस प्रकार स्थापित करनेको स्थापना कहते हैं। (रा. वा./१/४/२/१८)।
- रा. वा /१/४/२/२८/१८ सोऽयमित्यभिसंबन्धत्वेन अन्यस्य व्यवस्थापना-मात्रं स्थापना । = 'यह वही है' इस प्रकार अन्य वस्तुमें बुद्धिके द्वारा अन्यका असोपण करना स्थापना है । (ध.४/१.४,१/३१४/१); (गो.क./ मू. ४३/५३); (त. सा /१/११); (पं. ध./पू./७४२)।
- श्लो, वा,/२/१/५/श्लो, ५४/२६३ वस्तुनः कृतसंज्ञस्य प्रतिका स्थापना मता। = कर सिया गया है नाम निक्षेप या संज्ञाकरण जिसका ऐसी वस्तुकी उन वास्तिवक धर्मीके अध्यारोपमे 'यह वही है' ऐसी प्रतिष्ठा करना स्थापनानिक्षेप माना गया है।

## २. स्थापना निक्षेपके भेद

## १. सद्भाव व असद्भाव स्थापना रूप दो भेद

- श्लो. वा. २/१/४/श्लो, ५४/२६३ सद्भावेतरभेदेन ब्लिधा तत्त्वाधिरोपतः । =वह सद्भावस्थापना और असद्भावस्थापनाके भेदसे दो प्रकारका है। (ध. १/१,९,१/२०/१)।
- न• च. वृ./२०३ सायार इयर ठवणा। = साकार व अनाकारके भेटसे स्थापना दो प्रकार है।

#### २. काष्ठ कर्म आदि रूप अनेक मेद

- नोट—(धवलामें सर्वत्र प्रत्येक विषयमें इसी प्रकार निक्षेप किये गये हैं।)
  (घ. खं. १३/४.३/सूत्र १०/६), (घ. खं, १४/४,६/सू. ६/४)

#### ३. सञ्जाव असञ्जाव स्थापनाके छक्षण

रखो. वा. २/१/१/१४/२६३/१७ तत्राध्यारोप्यमाणेन भावेन्द्रादिना समाना
प्रतिमा सद्भावस्थापना मुख्यद्शिनः स्वयं तस्यास्तइबुद्धिसभवात ।
कथिष्यत् सादण्यसद्भावात् । मुख्याकारश्चन्या वस्तुमात्रा पुनरसद्भावस्थापना परोपवेशादेव तत्र सोऽयमिति सप्रत्ययात् । = भाव निक्षेपके
द्वारा कहे गये अर्थात् वास्तिवक पर्यायसे परिणत इन्द्र आदिके समान
बनी हुई काष्ठ आदिको प्रतिमामें आरोपे हुए उन इन्द्राहिकी
स्थापना करना सद्भावस्थापना है; वयोंकि, किसी अपेक्षासे इन्द्रआदिका सादश्य यहाँ विद्यमान है, तभी तो मुख्य पदार्थको जीवको
तिस प्रतिमाके अनुसार सादश्यसे स्वयं 'यह वही है' ऐसी बुद्धि हो
जातो है । मुख्य आकारोंसे श्चन्य केवल वस्तुमें 'यह वही है' ऐसी
स्थापना कर जेना असद्भाव स्थापना है; क्योंकि मुख्य पदार्थको देखनेवाते भी जीवको बूसरोंके उपदेशसे ही 'यह वही है' ऐसा समीचीन

ज्ञान होता है, परोपदेशके बिना नहीं। (ध. १/१,१,१/२०/१). (न. च वृ./२७३)

## ४. सद्भाव असद्भाव स्थापनाके भेद

ध. १३/५.४.१२/४२/१ कट्ठकम्मण्यहुडि जात्र भेंडकम्मे ति तात एदेहि सक्भावट्ठवणा पर्विद्दा। उन्नरिमेहि असक्भावट्ठवणा समृद्दिद्ठा। = (स्थापनाके उपरोक्त काष्ठकर्म आदि मेदोंमेंसे) काष्ठकर्मसे सेकर भेंडकर्म तक जितने कर्म निर्दिष्ट हैं उनके द्वारा सद्भाव स्थापना कही गयी है, और आगे जितने अक्ष बराटक आदि कहे गए है. उनके द्वारा असद्भावस्थापना निर्दिष्ट की गयी है। (ध. १/४,१,५२/२,४०/३)

घ.६/४,१,१२/२५०/३ एवे सन्भावट्ठवणाः एवे वेसामासया दस पह्नविदा।
संपिष्ठ असन्भावट्ठवणाविसयस्युवलक्खणद्ठं भणिवि— जे च अण्णे
एवमादिया त्ति वयणं दोण्ण अवहारणपि उसेहणफलं। तेण तंभतुलाहल-मुसलकम्मादोणं गहणं। — ये (काष्ठ कर्म आदि) सद्भाव स्थापनाके
उदाहरण हैं। ये दस भेद वेशामर्षक कहे गये हैं, अर्थात इनके
अतिरिक्त भी अनेकों हो सकते हैं। अत्र असद्भावस्थापनासम्बन्धी
विषयके उपलक्षणार्थ कहते हैं—इस प्रकार 'इन (अक्ष व वराटक) को
आदि लेकर और भो जो अन्य हैं इस वचनका प्रयोजन दोनो भेदोंके अवधारणका निषेष करना है, अर्थात् 'दो ही हैं ऐसे ग्रहणका
निषेष करना है। इसलिए स्तम्भकर्म, तुलाकर्म, हलकर्म, मुसलकर्म
आदिकोंका भी ग्रहण हो जाता है।

## ५. काष्ठकर्म भादि भेदोंके रूक्षण

ध. १/४,१,५२/२४१/३ देव-णेरइय-तिरिक्ख-मणुस्साण णच्चण-हसण-गायण-तूर-भोणादिवायणकिरियावावदाण कट्रुघ*डि*दपडिमाओ कट्ठकम्मं त्ति भणंति । पड-कुड्ड-फलहियादोम्च णच्चणादिकिरियाः-वावददेव-णेरइय-तिरिक्खमणुस्साणं पडिमाथा चित्तकम्म, चित्रण क्रियन्त इति ब्युत्पत्ते । पोत्त बस्त्रम्, तेण कदाओ पडिमाओ पोत्त -कम्मं। कड-सक्खर-मष्टियादीणं सेवी लेप्प, तेण घडिदपडिमाओ लेप्पकम्म । लेण पञ्चथा, तमिह घडिरपडिमाओ लेणकम्म । सेलो पत्थरो. तिम्ह घडिदपिडमाओं सेनकम्म। गिहाणि निणधरादाणि, तेषु कदपडिमाओ गिहकम्म, हय-हत्थि-णरत्वराहादिसरूवेण घडिद-घराणि गिहकम्मिमिदि बुत्त होदि । घरकुड्डेसु तदो अभेदेण चिद-पडिमाओ भित्तिकम्मं। हत्थिदतेषु किण्णपडिमाओ दत्तकम्मं। भेंडो सुप्पसिद्धो, तेण घड़िदपडिमाआ भेडकम्मं । अबले कि वस्ते जुनक्लो सग्रहक्लो वा घैत्तव्बो। वराइओ त्ति बुत्ते कदहि्ह्या घेत्तव्या। = नाचना, हॅसना, गाना तथा तुरई एव बीणा आदि वाद्योके बजानेरूप क्रियाओमे प्रवृत्त हुए देव, नारकी, तिर्यच और मनुष्योको काष्ठसे निर्मित प्रतिमाओको काष्ठकर्म् कहते है। पट, कुड्य (भित्ति) एवं फसहिका (काष्ठ आदिका तख्ता) आदि-में नाचने आदि क्रियामें प्रवृत्त देव, नारकी, दिर्यच और मनुष्योकी प्रतिमाओं को चित्रकम कहते हैं; क्यों कि, चित्रसे जो किये जाते हैं वे चित्रकर्म है' ऐसी ब्युत्पत्ति है। पोत्तका अर्थ बस्त्र है, उससे की गयी प्रतिमाओका नाम पोत्तकर्म है। कूट (तृष), शर्करा (बालू) व मृत्तिका आदिके लेपका नाम लेप्य है। उससे निर्मित प्रतिमाये लेप्यकमे कही जातो है। लयनका अर्थ परेत है, उसमे निर्मित प्रतिमाओका नाम लयनकर्म है। शैलका अर्थ पत्थर है, उसमे निर्मित प्रतिमाओंका नाम <u>र्शनकर्म</u> है। गृहोसे अभिप्राय जिनगृह आदिकास है, उनमें की गयीं प्रतिमाओका नाम गृहकर्म है। घोडा, हाथी, मनुष्य एवं बराह ( श्रुकर ) आदिके स्वरूपसे निर्मित चर गृहुकर्म कहलाते हैं, यह अभिप्राय है। घरको दीवालों में उनसे अभिन्न रची

गयी प्रतिमाओंका नाम भिक्तिकर्म है। हाथी दाँतोंपर खोदी हुई प्रतिमाओंका नाम दन्तकर्म है। भेंड सुप्रसिद्ध है। उस पर खोदी गई प्रतिमाओं का नाम भेंडकर्म है। अस ऐसा कहनेपर च तास अथवा शकटाक्षका ग्रहण करना चाहिए (अर्थात हार जीतके अभिप्रायसे ग्रहण किये गये जूआ खेलनेके अथवा शतरंज व चौसर आदिके पासे अस हैं) बराटक ऐसा कहनेपर कपरिका (कौड़ियो) का ग्रहण करना चाहिए। (ध. १३/४,३,१०/६/८); (घ. १४/४,६,६/४/९०)

#### ६. नाम व स्थापनामें अन्तर

रा. वा./१/४/१३/२६/२६ नामस्थापनयोरैकत्वं संज्ञाकर्माविशेषादिति चेत्; नः आदरानुब्रहाकाङ्क्षिरवात स्थापनायास्। अर्धिदन्द्र-स्कन्देश्वरादिप्रतिमासु आदरानुब्रहाकाङ्क्षित्वं जनस्य, न तथा परि-भाषते वर्तते। ततोऽन्यरवमनयोः।

रा. वा./१/५/२३/३०/३१ यथा ब्राह्मणः स्यान्मनुष्यो ब्राह्मणस्य मनुष्य-जात्यात्मकत्वात्। मनुष्यस्तु ब्राह्मणः स्थान्न वा, मनुष्यस्य बाह्मणजात्यादिपयियात्मकत्वादर्शनातः । तथा स्थापना स्याननामः अकृतनाम्नः स्थापनानुपपत्तेः। नाम तु स्थापना स्यान्न वा, उभयथा दर्शनात्। = १. यद्यपि नाम और स्थापना दोनों निक्षेपोंमें संज्ञा रखी जाती है, बिना नाम रखे स्थापना हो हो नहीं सकती; तो भी स्थापित अर्हन्त, इन्द्र, स्कन्द और ईश्वर खादिकी प्रतिमाओं में मनुष्यको जिस प्रकारकी पूजा, आदर और अनुप्रहकी अभिलाषा होती है, उस प्रकार केवल नाममें नहीं होती, अतः इन दोनोंमें अन्तर है। ( ध. ४/१,७,१/मा. १/१८६ ), ( श्लो. वा. २/१/४/श्लो, ४५/२६४ ) २. जैसे ब्राह्मण मनुष्य अवश्य होता है; क्यों कि, ब्राह्मणमें मनुष्य जातिरूप सामान्य अवश्य पाया जाता है; पर मनुष्य बाह्मण हो न भी हो, क्योंकि मनुष्यके बाह्मण जाति आदि पर्यायात्मकपना नहीं देखा जाता। इसो प्रकार स्थापना तो नाम अवश्य होगी, क्योंकि बिना नामकरणके स्थापना नहीं होती; परन्तु जिसका नाम रखा है उसकी स्थापना हो भी न भी हो, क्यों कि नामवाले पदार्थों में स्थापनायुक्त-पना व स्थापनारहितपना दोनों देखे जाते हैं।

घ. ५/१,०,१/गा, २/१८६ णामिणि धम्मुवयारो णामंद्रवणा य जस्स तं थित । त्रह्ममे ण वि जादो सुणाम ठवणाणमित्रसेसं। = नाममें धर्मका उपचार करना नामित्रसेष है, और जहाँ उस धर्मकी स्थापना की जाती है, वह स्थापना निक्षेप है। इस प्रकार धर्मके विषयमें भी नाम और स्थापनाकी अविशेषता अर्थात एकता सिद्ध नहीं होती।

## ७. सञ्जाव व असञ्जाव स्थापनामें अन्तर

दे निक्षेप/४/३ (सद्भाव स्थापनामें बिना किसीके उपदेशके 'यह बही हैं ऐसी बुद्धि हो जाती है, पर असङ्गाव स्थापनामें बिना अन्यके उपदेशके ऐसी बुद्धि होनी समभव नहीं।)

घ, १३/६,४,१२/४२/१ सन्भावासन्भावट्ठ्वणाणं को विसेसो। बुद्धीए ठिविङमाणं वण्णाकारादीहि जमणुहरह दव्वं तस्स सन्भावसण्णा। दव्व-लेल-वेयणावेयणादिभेदेहि भिण्णाण पिडणिभि-पिडणिभेयाणं कधं सरिसत्तमिदि चेण, पाएण सरित्तुवलभादो। जमसिरसं दव्वं तमसन्भावट्ठ्वणा। सव्वद्व्वाणं सत्त-पमेयत्तादीहि सरिसत्तमुवल-व्भिदि लि चे—होदु णाम एदेहि सरिसत्तं, किंतु अध्यदेहि वण्ण-कर-चरणादीहि सरिसत्ताभावं पेक्लिय असरिसत्तं उच्चदे। - प्रश्न-सहभावस्थापना और असङ्गावस्थापनामें क्या भेद है ' उत्तर - बुद्धि-द्वारा स्थापित किया जानेवाला जो पदार्थ वर्ण और आकार आदिके द्वारा अन्य पदार्थका अनुकरण करता है उसकी सद्भावस्थापना संज्ञा है। प्रश्न-द्वय, क्षेत्र, वेदना, और अवेदना आदिके भेदसे भेदको प्राप्त हुए प्रतिनिभ और प्रतिनिभेय अर्थात् सहश और साहश्यके युलभूत पदार्थोंमें सहशता कैसे सम्भव है! उत्तर--नहीं, क्योकि, प्रायः कुछ कातोमें इनमें सहशता देखी जाती है। जो

असरश द्रव्य है वह असद्भावस्थापना है। प्रश्न — सन द्रव्यों मे सत्तव और प्रमेयत्व आदिके द्वारा समानता पायी जाती है। उत्तर — द्रव्योमें इन धर्मीकी अपेक्षा समानता भन्ने ही रहे, किन्तु विवक्षित वर्ण हाथ और पैर आदिको अपेक्षा समानता न देखकर असमानता कही जाती है।

य. १३/६,३.१०/१०/१२ कथमत्र स्पृश्यस्पर्शकभावः। ण, बुद्वोए एयत्त-मानण्णेष्ठ तद्दांवरोहादो सत्त-पमेयत्तादीहि सञ्चस्स सञ्जावसयफोसणु-नलंभादो ना। = प्रश्न-यहाँ (असद्भाव स्थापनामें) स्पर्ध-स्पर्शक भाव कैसे हो सकता है १ उत्तर-नहीं, क्योंकि, बुद्धिसे एकत्वको प्राप्त हुए उनमें स्पर्ध-स्पर्शक भावके होनेमे कोई विरोध नहीं आता। अथवा सत्त्व और प्रमेयत्व आदिको अपेक्षा सर्वका सर्व-निष्यक स्पर्शन पाया जाता है।

# ५. द्रव्य निक्षेपके भेद व लक्ष्मण

## ९. द्रव्य निक्षेप सामान्यका स्रक्षण

- रा. वा. १/६/३-४/२-/२१ यह भाविपरिणामप्राप्ति प्रति योग्यतामाद-धानं तह द्रव्यमित्युच्यते । ...अथवा अत्रद्भाव वा द्रव्यमित्युच्यते । यथेन्द्रमानीतं काष्ठमिन्द्रप्रतिमापर्यायप्राष्ठि प्रत्याभमुखम् इन्द्रः इत्युच्यते । — आगामी पर्यायकी योग्यतावाले उस पदार्थको द्रव्य कहते है, जो उस समय उस पर्यायके अभिमुख हो, अथवा अत्रद्भाव-को द्रव्य कहते हैं । जैसे—इन्द्रप्रतिमाके लिए लाग्ने गमे काष्ठको भी इन्द्र कहना । (वयोकि, जो अपने गुणो व पर्यायोको प्राप्त होता है, हुआ था और होगा उसको हा द्रव्य कहते है दे० द्रव्य/१/१ ) (श्ली. वा. १/१/६/श्लो.६०/२६६); (ध.१/१,१,१/२०/६); (त. सा./१/११)।
- पं. धः /पः /शः अपुसूत्र निरपेक्षतया, सापेक्षं भाविन गमादिनये । छदा-स्थो जिनजीवो जिन इव मान्यो यथात्र तह्र इव्यम् । — ऋजुसूत्र नय-की अपेक्षा न करके और भाविन गमादिक नयोकी अपेक्षासे जो कहा जाता है, वह इव्य निक्षेप हैं । जैसे कि छदास्य अवस्थामें वर्तमान जिन भगवाद्के जीवको जिन कहना ।
- नय///१/३ जैसे आगे सेठ बननेवाले बालकको अभीसे सेठ कहना अथवा जो राजा दीक्षित होकर श्रमण अवस्थामें विद्यमान है उसे भी राजा कहना )।

# २. इब्य निश्चेषके भेद-प्रभेद

- १. द्रव्य निक्षेपके दो भेद हैं—आगम व नोआगभ (ष. खं १/४,१/सू. ५३/२६०); (ष खं. १४/६,६/सूत्र ११/७); (स.सि./१/१/१८/१); (रा. वा./१/६/१८/३); (श्लो.बा.२/१/६/१लो.६०/२६६); (घ. १/१,१,१/२०/७); (घ. ३/१,२,२/१२/३); (घ. ४/१,३,१/६/१); (गो.क./मू./६४/६३); (न.च.ब्र./२७४)।
- नो आगम द्रव्यनिक्षेप तीन प्रकारका है—ज्ञायक शरीर, भाषी व तद्वचित्रिक । (ष.ळ. १/४,१/प्रच ६१/२६७); (स.सि./१/५/१८/३), (रा. वा./१/६/७/२६/८); (श्लो.वा. २/१/६/१लो. ६२/२६७), (ध.१/१,१,१/२१८); (ध. ३/१,२,२/१३/२); (ध. ४/१,३,१/६/१); (गो. क. मू. ६५/६४); (न. च. व्./१७६))।
- हायक शरीर तीन प्रकारका है— भृत, वर्त मान, व भावी ।—( श्लो वा. २/१/४/१लो. ६२/२६७); ( घ. १/१,१,१/२१/३), ( घ. ४/१,३,१/-६/२); ( गो,क /मृ./४४/४४)।
- ४. भूत ज्ञायक शरीर तीन प्रकारका है च्युत, च्यावित व त्यक्त । -( ष. खं. ६/४.१/ सू. ६३/२६६); ( श्लो. वा. २/१/५/श्लो. ६२/२६७); ( घ. १/१,१,१/२२/३); ( घ.४/१/३,१/६/३); ( गो.क./मू./५६/५४)।
- ५. <u>त्यक्त ज्ञायकशरीर</u> तीन प्रकारका है—भक्तप्रत्याख्यान, इंगिनी व प्रायोगगमन । — (ध.१/११,१/२३/३); (गो.क./मू./५६/५६) ।

६. तह्नयतिरिक्त नो आगम द्रव्यिनक्षिप दो प्रकार है— कर्म व नोकर्म ।— (स. सि. ११/६/१८/७); (रा. वा./१/६/७/२६/११); (श्लो. वा. २/१/६/१लो.६३/२६८); (ध.१/१.१.१/२६/४); (ध.३/१.२.२/१६/१); (ध.४/१,३ १/६/१); (गो.क /मू /६३/६४)।

७. नोकर्म तद्वयतिरिक्त दो प्रकारका है—लौकिक व लोकोत्तर ।—(ध-१/१.१,१/२६/६); (ध. ४/१,३,१/७/१)।

- ८. लौकिक व लोकोत्तर दोनों हो तद्वयतिरिक्त तोन तीन प्रकारके है— सचित्त, अचित्त व मिश्र :—( ध.१/१,१,१/२७/१ व. २८/१ ). ( ध. ४/ १,७,१/१=४/७ )।
- ह. <u>आगम द्रव्य निक्षेपके</u> ह भेद है स्थित, जित, पश्चित, बाचनोपगत. सूत्रसम, अर्थसम, ग्रंथसम, नामसम और घोषसम।—(ष खं. ६/४,९ सू. १४/२६१); (ष. खं. १४/६,६/सू. २६/२७)।

१०. ज्ञायक शरीरके भी उपरोक्त प्रकार स्थित जित आदि ह भेद हैं— (व खं. १/४,१/सृ. ६२/२६=)।

१९. तद्वयतिरिक्त नो आगमके अनेक भेद हैं— १. ग्रन्थिम, २. वाइम, ३. वेदिम, ४. प्रुरिम, ४. सघातिम, ६. अहोदिम, ७. णिवखेदिम, ८. ओव्वेलिम, ६. उद्वेलिम, १०. वर्ण, ११. चूर्ण, १२. गन्ध, १३. विले-पन, इत्यादि । (ष. ७ ६/४,१/सू. ६४/२७२) ।

नोट-( इन सब भेद प्रभेदोंकी तालिका दे० निक्षेप/१/२ ) ।

## ३. आगम द्रव्य निश्चेपका सञ्चाण

- स, सि./१/५/१८/२ जीवप्राभृतज्ञायी मनुष्यजीवप्राभृतज्ञायी वा अनुपयुक्त आत्मा आगमद्रव्यजीवः। चजो जीविषयक या मनुष्यं जीव
  विषयक शास्त्रको जानता है, किन्तु वर्तमानमें उसके उपयोगमे
  रहित है वह आगम द्रव्यजीव है। (इसी प्रकार अन्य भी जिस जिस
  विषय सम्बन्धी शास्त्रको जानता हुआ उसके उपयोगसे रहित रहनेवाला आत्मा उस उस नामवाला ही आगम द्रव्य है। जैसे मगल
  विषयक शास्त्रको जाननेवाला आत्मा आगम द्रव्य मंगल है।) (रा.
  वा./१/५/४८/३); (श्लो, वा. २/१/५/श्लो, ६१/२६७); (ध.१/९,२,२,२/१८/११); (ध.१/९,२,१/८०); (ध.१/९,२,१/८०); (गो,क./सृ./१४/१३); (न, च, वृ./२७४)।
- ध. १/१,१ १/२१/१ तत्थ आगमदो दव्यमंगलं णाम मंगलपाहुडजाणओ अणुवजुत्तो, मंगल-पाहुड, सद्द-रयणा वा, तस्सत्थ-ट्ठवणक्खर-रयणा वा। मंगल प्राभृत अर्थात् मंगल विषयका प्रतिपादन करनेवाले शास्त्रको जाननेवाला, किन्तु वर्तमानमे उसके उपयोगसे रहित जीवको आगम द्रव्यमंगल कहते हैं। अथवा मंगलविषयके प्रतिपादक शास्त्रकी शब्द रचनाको आगमं द्रव्यमंगल कहते है। अथवा मंगलविषयके प्रतिपादक शास्त्रकी शब्द रचनाको आगमं द्रव्यमंगल अश्ररोकी रचनाको भी आगम द्रव्य मंगल कहते है। (ध. १/१,६,१/२/३)।

## ४. नोआगम द्रव्यनिक्षेपका सक्षण

(पूर्वोक्त आगमद्रव्यको आत्माका आरोप उसके शरीरमें करके उस जोबके शरीरको ही नोअ:गम द्रव्य जीव या नोआगम द्रव्य मगल आदि कह दिया जाता है। और वह शरीर हो तोन प्रकारका है भूत. भावि व वर्तमान। अथवा उसके शरीरसे सम्बन्ध रखनेवाले अन्य जो कर्म या नोकर्म रूप पदार्थ हैं उनको भी नोआगम द्रव्य कह दिया जाता है। इसोका नाम तद्ववतिरिक्त है। इनके पृथक्-पृथक् लक्षण आगे दिये जाते हैं।)

# ५. ज्ञायक शरीर सामान्य व विशेषके कक्षण

१. ज्ञायक कारीर सामान्य

स.सि./१/५/१९/४ तत्र ज्ञातुर्यच्छरीरं त्रिकालगोचर तज्ज्ञायकशरीरस्। च्ज्ञाताका जो त्रिकाल गोचर शरीर है वह ज्ञायकशरीर नोखागम ब्रव्य जीव है। (रा. वा/१/४/७/२१/६), (श्लो. वा/२/१/५/१लो.६२/ २६७), (ध.१/१,१,१/२१/३), (गो.क./स्./५४/५४)।

## २. च्युत च्यावित व त्यक्त अतीत श्रयक शरीर

- ध.१/१,९,१/२९/३ तरथ चुरं णाम कयली घादेण विणा पक्कं पि फलं व कम्मोदएण जभीयमाणायुक्तयपिदं । चहरं णाम कयली घादेण छिण्णायुक्तयपिदस्रीरं । चलस्रीरं तिविद्धं, पावोगमण-विहाणेण, इंगिणी विहाणेण, भत्तपच्चक्त्वाणि विहाणेण चलिष्टि । =कदली-घात मरणके बिना कमंके उदयसे भड़नेवाले आयुक्मंके क्षयसे, पके हुए फलके समान, अपने आप पतित शरीरको च्युतशरीर कहते हैं । कदली घातके द्वारा आयुके छिन्न हो जानेसे छूटे हुए शरीरको च्यावित शरीर कहते हैं । (कदली घातका सक्षण दे० मरण/४)। व्यक्त शरीर तीन प्रकारका है—प्रायोगमम विधानसे छोडा गया, इंगिनो विधानसे छोडा गया और भक्त प्रत्याख्यान विधानसे छोडा गया। (इन तीनोंका स्वरूप दे० सब्लेखना/३), (गो.क./मू./४६, ४८/४४)।
- घ. १/१,१,१/२५/६ कथली घादेण मरणकंखाए जीवियासाए जीवियमरणासाहि विणा पदिदं सरीरं चहदं। जीवियासाए मरणासाए
  जीवियमरणासाहि विणा वा कथली घादेण अचलभावेण पदिदं
  सरीरं चुदं णाम। जीविदमरणासाहि विणा सरूवोवलद्धि णिमिलं
  व चलवज्मंतरङ्गपरिग्गहस्स कथली घादेणियरेण वा पदिदसरीरं
  चलदेहिमिदि। = मरणकी आशासे या जोवनकी आशासे अथवा जोवन और मरण इन दोनोंकी आशाके बिना ही कदली घातसे छूटे
  हुए शरीरको च्यावित कहते हैं। जीवनकी आशासे, मरणकी
  आशासे अथव। जीवन और मरण इन दोनोंकी आशाके बिना ही
  कदली घात व समाधिमरणसे रहित होकर छूटे हुए शरीरको च्युत कहते हैं। आत्म स्वरूपकी प्राप्तिके निमित्त, जिसने बहिरंग और
  अन्तरंग परिग्रहका त्याम कर दिया है, ऐसे साधुके जीवन और
  मरणकी आशाके बिना ही, कदली घातसे अथवा इतर कारणोंसे
  छूटे हुए शरीरको त्यक्त शरीर कहते हैं।

# ३. भूत वर्तमान व भावी ज्ञायक शरीर

(वर्तमान प्राभृतका ज्ञातापर अनुपयुक्त आस्माका वर्तमानवाला शरीर; उस ही आत्माका भूतकालीन च्युत, च्यावित या त्यक्त शरीर; तथा उस ही आत्माका आगामी भवमें होनेवाला शरीर, क्रमसे वर्त-मान, भूत व भावी ज्ञायकशरीर नोआगमद्भव्य जीव या मगल आदि कहे जाते हैं।)

#### ६. भावि नोआगमका लक्षण

स. सि./१/४/९८/६ सामान्यापेक्षया नोआगम-भाविजीनो नास्ति, जोवनसामान्यसदापि विद्यमानस्वात् । विशेषापेक्षया स्वस्ति । गत्यन्तरे जीवां व्यवस्थितो मनुष्यभवप्राप्ति प्रस्यभिमुखो मनुष्यभावि-जीवः । = जीव सामान्यकी अपेक्षा 'नोआगम भावी जीव' यह भेद नहीं बनता है; क्यों कि जीवमे जीवस्व सदा पाया जाता है । हाँ, पर्यायाधिकनयकी अपेक्षा 'नोआगम भावी जीव' यह भेद बन जाता है; क्यों कि जो जीव अभी दूसरी गतिमें विद्यमान है, वह (अज्ञायक जीव) जब मनुष्य भवको प्राप्त करनेके प्रति अभिमुख होता है, तब वह मनुष्य भावी जीव कष्टलाना है ।

रा वा/१/६/७/२१/१ जीवन-सम्यग्दर्शनपरिणामप्राप्ति प्रत्यभिमुखं द्रव्यं भावीत्युच्यते । = जीवन या सम्यग्दर्शन आदि पर्यायोकी प्राप्तिके अभिमुख अज्ञायक जीवको जीवन या सम्यग्दर्शन आदि कहना भावी नोआगम द्रव्य जीव या भावी नोआगम सम्यग्-दर्शन है। श्लो,वा/२/१/१शलो,६३/२६८ भाविनोआगमद्रव्यमेष्यत् पर्यायमेव तत् । =जो आत्मा भविष्यत्में आनेवाली पर्यायोके अभिमुख है, उन पर्यायोसे आक्रान्त हो रहा वह आत्मा भावीनोआगम द्रव्य है।

ध.१/१,१.१/६/३ भव्यतीआगमद्रव्यं भिवष्यत्काले मंगलप्राभृतज्ञायको जीवः मंगलप्यायं परिणंस्यतीति वा । क्लो जीव भिवष्यकालमें मंगल शास्त्रका जाननेवाला होगा, अथवा मंगल पर्यायसे परिणत होगा उसे भव्य नीआगम द्रव्यमंगल कहते है । (ध,४/१,३.१/६/६), (गी.क./मू./६२/४८)।

#### ७. तद्वयतिरिक्त सामान्य व विशेषके उक्षण

## १. तद्द्रविरिक्त नोआगम द्रव्य सामान्य

- स. सि./१/१८/७ तद्वयितिरिक्तः कर्मनोकर्मविकल्पः। =तद्वयितिरिक्तके दो भेद हैं—कर्म व नोकर्म। (रा. वर/१/५/७/२१/११), (श्लो, वर/२/१/१२लो,  $\xi$ १/५/२लो,  $\xi$ १/५/२लो,  $\xi$ १/१६८०)।
- ध,१/१,१,१/२३/६ तब्बदिस्तिं जीवट्ठाणाहार-भूदागास-दव्वा ।=जीव-स्थानोंके अथवा जीवस्थान विषयक शास्त्रके आधारभूत आकाश-द्रव्यको तद्वचितिरक्त नोआगम द्रव्य जीवस्थान कहते हैं। (अथवा उस-उस पर्यायके या शास्त्रज्ञातसे परिणत जीवके निमित्तभूत कर्म वर्गणाओं या अन्य बाह्य द्रव्योंको उस-उस नामसे कहना तद्वचित-रिक्त नोआगम द्रव्यानिक्षेप है।।

## २. कर्म तद्वयतिरिक्त नोआगम द्रव्य

- श्लो. बा/२/१/१/श्लो ६४/२६८ ज्ञानावृत्त्यादिभेदेन कर्मानेकविधंमतस्। = ज्ञानावरण आदि भेदसे कर्म अनेक प्रकार माने गये हैं। '्थ.४/१, ३,१/६/१०)।
- ध १/१.१.१/२६/४ तत्र कर्ममंगलं दर्शनिवशुद्धचादिषोडशधाप्रविभक्तन तीर्थं कर-नामकर्म - कारणे जीव - प्रदेश - निषद्ध - तीर्थं करनामकर्म-माइल्य-निबन्धमत्वान्मङ्गलम् । च्दर्शन विशुद्धि आदि सोसह प्रकारके तीर्थं कर-नामकर्मके कारणोंसे जीवप्रदेशोंके साथ बँधे हूए तीर्थं कर नामकर्मको. कर्म तद्वचित्रिक्त नीआगम्बन्ध्य मंगल कहते हैं: वयोंकि वह भी मंगलपनेका सहकारी कारण है।
- गो. क /मू./६२/६८ कम्मसरूवेणागयकम्मं दव्वं हवे णियमा। च्हाना-वरणादि प्रकृतिरूपमे परिणमे पुद्रगलद्वय कर्म तद्वधितिरिक्त नो-आगम द्वव्यं कर्म जानना। (यहाँ 'कर्म'का प्रकरण होनेसे कर्मपर लागू करके दिखाया है)।

## ३. नोकमें तद्वयतिरिक्त नोआगम द्रव्य सामान्य

- श्लो.वा/२/१/१वलो.६४-६६ नोकर्म च शरीरत्वपरिणामनिरुत्मुकस् ।६४। पुद्रगलद्रव्यमाहारप्रभृत्युपचयात्मकस् ।६४। चवर्तमानमें शरीरपना-रूप परिगतिके लिए उत्साहरहित जो आहारवर्गणा, भाषावर्गणा आदि रूप एकत्रित हुआ पुद्रगलद्रव्य है वह नोकर्म समफ लेना चाहिए।
- ध. ३/१.२.२/१६/३ आगममधिगम्य विस्मृतः ववान्तर्भवतीति चेत्तह-व्यतिरिक्तद्रव्यानन्ते । = प्रश्न — जो आगमका अध्ययन करके भूस गया- है उसका द्रव्यनिक्षेपके किस भेदमें अन्तर्भाव होता है १ उत्तर — ऐसे जीवका नोकर्म तद्वयतिरिक्त द्रव्यानन्तमें अन्तर्भाव होता है (यहाँ 'अनन्त'का प्रकरण है)।
- गो, क,/मू, /६४,६७/६६,६६ कम्मइञ्बादणां णोकम्मद्द्वमिदि होहि ।६६।
  पडपडिहारसिमज्जा आहारं देह उच्चणीचड्गस् । भंडारी मूलाणं णोकम्मं दिवयकम्मं तु ।६६। कर्मस्वरूपसे अन्य जो कार्य होते हैं उनके बाह्यकारणभूत वस्तुको नोकर्म तद्द्व्यतिरिक्त नोआगम द्व्य-कर्म जानना (यहाँ 'कर्म'का प्रकरण है)।६४। जैसे—ज्ञानावरणका नोकर्म सणीठ वस्त्र है, दर्शनावरणका नोकर्म द्वारिविषे तिष्ठता द्वार-पाल है। वेदनीयका नोकर्म मधुलिप्त खड्ग है। मोहनीयका नी-

कर्म. मिदरा, आयुका नोकर्म चार प्रकार आहार, नामकर्मका नोकर्म औदारिकादि हारोर और गोत्रकर्मका नोकर्म ऊँचा-नीचा हारीर है।

#### लौकिक व लोकोत्तर सामान्य नोकम तद्वयतिरिक्त

ध. ४/१.३,१/०/१ णोकम्मद्वबिल्तं तं दुविल्लं, श्रीवयारियं परमिथ्यं चेदि । तत्थ श्रीवयारियं णोकम्मद्वबिल्तं लोगपसिद्धं सालि-खेत्तं वीहिखेत्तमेवमादि । पारमित्थियं णोकम्मद्वबिल्तं आगा-सद्ववं। = नोकर्म द्रव्यक्षेत्र (यहाँ क्षेत्रका प्रकरण है ) औपचारिक और पारमार्थिकके भेदसे दो प्रकारका है। उनमें-से लोकमें प्रसिद्ध शालिक्षेत्र, बीहिक्षेत्र, इत्यादि औपचारिक नोकर्मतद्वयितिरिक्त नोजागम द्रव्यक्षेत्र कहलाता है। आंकाश द्रव्य पारमार्थिक नोकर्म तद्वव्यतिरिक्त नोआगम द्रव्यक्षेत्र है।

नौट—( अन्य भी देखो वह-वह विषय )।

## ५. सिवत्त अचित्त मिश्र सामान्य नोकर्म तद्व्यतिरिक्त

घ. ४/१,७.१/१८४१७ तन्दि दिसणोआगम इन्द्रभानो तिनिहो सचित्ताचित्तिमिस्सभेएण। तत्थ सचित्तो जीनदन्नं। अचित्तो पोग्गल-धम्माधम्म-कालागासदन्नाणि। पोग्गलजीनदन्नाणं संजोगो कर्ध चिज्जच्चंतरत्तमानण्णो णोआगममिस्सदन्नभानो णःम। = तद्वधितिरिक्त नोआगमद्रन्यभाननिक्षेप (यहाँ भानका प्रकरण है) सचित्त अचित्त और
मिश्रके भेदसे तीन प्रकाशका है। उनमें जीन द्रन्य सचित्त भान है,
पुद्रगल धर्मास्तिकाय अधर्मास्तिकाय काल और आकाशद्रन्य अचित्तभान हैं। कथंचित् जात्यंतर भानको प्राप्त पुद्रगल और जीन द्रन्योंका संयोग अर्थाद शरीरधारी जीन नोआगम मिश्रदन्य भाननिक्षेप
है। (ध. ५/१,६,१/३/१--यहाँ 'अन्तर' के प्रकरणमें तीनों भेद
दशिये हैं। नोट-(अन्य भी देखो वह वह विषय)।

# ६. लौकिक व लोकोत्तर सचितादि नोकर्म तद्वयतिरिक्त

घ. १/९.१.१/२७/१ तत्र लौकिकं त्रिविधम्, सचित्तमचित्तं मिशमिति। तत्राचित्तमङ्गलम् — सिद्धत्य-पुण्ण-क्भो बंदणमाला य मङ्गलं छत्तं । सेदो वण्णो आद'सणो य कण्णा य जञ्चस्सो ११३। सचित्तमङ्ग्लम् । मिथमञ्जलं सालंकारकन्यादिः। लोकोत्तरमञ्जलमपि त्रिविधम्, सचित्तमचितं मिश्रमिति । सचित्रमहंदादीनामनाद्यनिधन-जीवद्रव्यम् । न केवसज्ञानादिमङ्गलपर्यायविशिष्टार्हदादीनाम् जीवद्रव्यस्यैव ग्रहणं तस्य वर्तमानपर्यायोपलक्षितं द्रव्यं भाव-इति भावनिक्षेपान्तभीवात । न केवलज्ञान।दिपर्यायाणां ग्रहणं तेषामपि भावरूप्स्वात् । अचित्तमङ्गलं कृत्रिमाकृत्रिमचैत्यालयादिः, तत्स्थप्रतिमास्तु संस्थापनान्तर्भावात् । अकृत्रिमाणां कथं स्थापना-व्यपदेशः। इति चेन्न, तत्रापि बुद्धवा प्रतिनिधौ स्थापियतमुख्योप-लम्भात् । यथा अग्निरिव माणवकोऽग्निः तथा स्थापनेव स्थापनेति तासां तद्वचपदेशोपपत्तेवा । तदुभयमपि निश्रमङ्गतस् । 🖛 लोकिक मंगल (यहाँ मंगलका प्रकरण है) सचित्त-अचित्त और मिश्रके भेदसे तीन प्रकारका है। इनमें सिद्धार्थ अर्थात् श्वेत सरसों, जलसे भरा हुआ कलश, बन्दनमाला, छत्र, श्वेतवर्ण और दर्पण आदि अचित्त मंगल हैं। और बालकन्या तथा ज्त्तम जातिका घोडा आदि सचित्र मंगल हैं। १३। अलंकार सहित कन्या आदि मिश्रमंगल समफना चाहिए। (दे० मंगल/१/४)। बोकोत्तर मंगल भी सचित्त अचित्त और मिश्रके भेदसे तीन प्रकारका है। अहँतादिका अनादि अनिधन जीबद्रव्य सचित्त लोकोत्तर नोआगम तदुव्यतिरिक्तद्रव्य मंगल है। यहाँ पर केवलज्ञानादि मंगलपर्याययुक्त अर्हत आदिका प्रहण नहीं करना माहिए, किन्तु उनके सामान्य जीव हरू का ही ग्रहण करना चाहिए, क्यों कि वर्त मानपर्याय सहित

भा० २-७६

द्रव्यका भाव निक्षेपमें अन्तर्भाव होता है। उसी प्रकार केवल-ज्ञानादि पर्यायोका भी इसमें प्रहण नहीं होता, क्योंकि वे सब पर्याये भावस्वरूप होनेके कारण उनका भी भाव निक्षेपमें ही अन्त-र्भाव होगा। कृत्रिम और अकृत्रिम चैत्यालयादि अचित्त लोकोत्तर नोआगम तद्रव्यतिरिक्त द्रव्यमंगल हैं। उनमें स्थित प्रतिमाओंका इस निक्षेपमें ग्रहण नहीं करना चाहिए; क्योकि उनका स्थापना निक्षेपमें अन्तर्भाव होता है। प्रश्न-अकृत्रिम प्रतिमाओं में स्थापना-का व्यवहार कैसे सम्भव है। उत्तर—इस प्रकारकी शंका उचित नहीं हैं; क्योंकि, अकृतिम प्रतिमाओं में भी बुद्धिके द्वारा प्रति-निधित्व मान लेनेपर 'ये जिनेन्द्रदेव हैं' इस प्रकारके मुख्य व्यवहार-की उपलब्धि होती है। अथवा अग्नि तुल्य तेजस्वी बालकको भी जिस प्रकार अग्नि कहा जाता है उसी प्रकार अकृत्रिम प्रतिमाओं में की गयी स्थापनाके समान यह भी स्थापना है। इसलिए अकृत्रिम जिन प्रतिमाओं में स्थापनाका व्यवहार हो सकता है। उन दोनों प्रकारके सचित्त और अचित्त मंगलको मिश्रमंगल कहते हैं (जैसे-साधु संघ सहित चैत्यालय ) ।

## ८. स्थित जित धादि मेदेंकि छक्षण

- घ. १/४,१.५४/२५१/१० अवधृतमात्रं स्थितम्, जो पुरिसो भावागमिन बुङ्ढओ गिलाणो व्य साँण साँण संचरित सो तारिससंसकारजुसो पुरिसो तव्भावागमो च स्थित्वा बृत्तेः द्विदं णाम। नैसंग्यवृत्तिजितम्, जेण संसकारेण पुरिसो भावागमिनम अवखितओ संचरइ तेण संजुत्तो पुरिसो तव्भावागमो च जिदिमिदि भण्णदे। यत्र यत्र प्रश्नः क्रियते सत्र तत्र आशुतमवृत्ति परिचितम्, क्रमेणोरक्रमेणानुभयेन च भावागमा-मभोधौ मतस्यवच्चदुलतमवृत्तिजीवो भावागमश्च परिचितम् । शिष्याध्यापमं वाचना। सा चतुर्विधा नंदा भद्रा ज्या सौम्या चिति । पतासा वाचनानामुपगतं वाचनोपगतं परप्रत्यायनसमर्थम् इति यावत्।
- ध. ६/४.१.५४/२५६/७ तिरथयरवयणविणिग्गयबीजपदं मुत्तं । तेण मुत्तेण समं बट्टि उप्पन्नदि त्ति गणहरदेविमाद्विदसुदणाणं सुत्तसमं । अयेते परिच्छिद्यते गम्यते इत्यर्थो द्वादशाङ्गविषयः, तेण अरथेण समं सह वट्टदि क्लि अत्थसमं । दन्वसुदाइरिए खणवेक्खियः संजमजणिदसुदणाः-णावरणश्खओवसमससुष्पण्णवारहं गमुदं सर्यबुद्धाधारमध्यसममिदि बुत्तं होदि। गणहरदेवविरइददव्यमुदं गंथो. तेण सह बद्ददि उप्पज्जिदि त्ति नोहियनुद्धाइरिएसु द्विदनारहंगसुदणाणं गंथसमं। नाना मिनी-तीति नाम । अणेणेहि, पयारेहि अत्थपरिच्छिति णामभेदेण कुलि चि एगादिअवस्वराण बार्संगाणिओगाणं मजमिट्ठददव्बसुदणाण-वियप्पा णामिमिदि बुत्तं होदि । तेण नामेण दब्बसुदेण सर्म सट्टबहुदि उप्पजनिंद त्ति सेसाइरिएसु ट्रिट्सुदगार्गं णामसमं ।…सुई मुद्दाः पंचैते…अणिओगस्स घोससण्यो जामेगदेसेण अणिओगो बुच्चदे। सच्चभामापदेण अवगम्ममाणत्थस्स तदेगदेसभामासहादो वि अव-गमादो । वोसेण दव्याणिओगहारेण समं सह बट्टदि उप्पडजदि सि घोससमं जाम अणियोगसुदणाणं।
  - १. अवधारण किये हुए मात्रका नाम स्थितआगम है। अर्थात जो पुरुष भावआगममें वृद्ध व व्याधिपीडित मनुष्यके समान धीरे-धीरे संचार करता है वह उस प्रकारके संस्कारसे युक्त पुरुष और वह भावा-गम भी स्थित होकर प्रवृत्ति करनेसे अर्थात् रुक-रुककर चलनेसे स्थित कहलाता है। २, नैसर्यवृत्तिका नाम जित है। अर्थात् जिस संस्कारसे पुरुष भावागममें अस्व जितस्वपसे संचार करता है, उससे युक्त पुरुष और भावागम भी 'जित' इस प्रकारका कहा जाता है। ३ जिस जिस विषयमें प्रश्न किया जाता है, उस-उसमें शीव तापूर्ण प्रवृत्तिका नाम परिचित है। अर्थात् कमसे, अक्रमसे और अनुभयक्षसे भावागमक्षी समुद्रमें मञ्जलोके समान अरयन्त

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

नचलत्।पूर्ण प्रवृत्ति करनेवाला जीव और वह भावागम भी परिचित कहा जाता है। श्र शिष्योंको पढानेका नाम वाचना है। वह चार प्रकार है - नन्दा, भद्रा, जया और सौम्या । (विशेष दे० वाचना)। इन चार प्रकारकी वाचनाओंको प्राप्त बाचनोपगत कहलाता है। अर्थात् जो दूसरोको ज्ञान करानेमे समर्थ है वह वाचनोपगत है। तीर्थं करके मुखसे निकता बीजपद सूत्र कहलाता है। (विशेष देखों) आगम ७) उस सूत्रके साथ चूँ कि रहता अर्थात उत्पन्न होता है, अतः गणधरदेवमें स्थित श्रुतज्ञान सूत्रसम कहा गया है। ६, जो 'अर्थते' अर्थात् जाना जाता है वह द्वादशांगका विषयभूत अर्थ है, उस अर्थके साथ रहनेके कारण अर्थसम कहलाता है। द्रव्यशुत अ:चार्योको अपेक्षा न करके सयमसे उत्पन्न हुए श्रुतज्ञानावरणके क्षयो-परामसे जन्य स्वयंबुद्धोमे रहनेवाला द्वादशांगश्रुत अर्थसम है यह अभिषाय है। ७. गणधरदेवसे रचा गया द्रव्यश्रुत ग्रन्थ वहा जाता है। उसके साथ महने अर्थात् उत्पन्न होनेके कारण बोधितबुद्ध अ।चार्योंमे स्थित द्वादशांग धृतज्ञान <u>ग्रन्थसम</u> कहलाता है। ५, 'नाना मिनोति' अर्थात् नानासपसे जो जानता है उसे नाम कहते हैं। अर्थात अनेक प्रकारोसे अर्थज्ञानको नामभेद द्वारा भेद करनेके कारण एक आदि अथरों स्वरूप नारह अगोके अनुयोगोंके मध्यमें स्थित बन्यश्रुत ज्ञानके भेद नाम है, यह अभिप्राय है। उस नामके अर्थात् द्रव्यश्रुतके साथ रहने अथति उत्पन्न होनेके कारण शेष आचार्योमें स्थित श्रुतज्ञान नामसम कहलाता है। १. सूची; मुदा आदि पाँच रष्टान्तों के अचनसे (दे० अनुयोग/२/१) घोष संज्ञावाला अनुयोगका अनुयोग (धोषानुयोग) नामका एकदेश होनेसे अनुयोग कहा जाता हैं: क्यों कि. सत्यभाना परसे अवगम्यमान अर्थ उक्तपदके एकदेशभूत भामा शब्दसे भी जाना ही जाता है। ... घोष अर्थात् द्रव्यानुयोगद्वार-के समं अथित साथ रहता है, अथित उत्पन्न होता है, इस कारण अनु-योग शुतज्ञान घोषसम कहलाता है।

नोट-ये उपरोक्त नौके नौ भेदोंके लक्षण यहाँ भी दिये हैं - ( घ. १/४, १.६२/६१/६/२४ ) ( ध. १४/४,६,१२/७-१)।

# २. ग्रन्थिम अधि भेदोंके लक्षण

 १/४,१,६४/२७२/१३ तत्थ गंथणिकरियाणिष्पण्णं फुरलमादिदव्वं गंथिमं शाम । वायणिकरियाणिष्फण्णं सुष्य-पच्छियाच गेरि-किदय-चालिण-कंगल-बन्धादिदव्य वाइमं णाम् । मुत्तिध्वकोसपल्लादिदव्यं वेदगकिरियाणिष्फण्णं वेदिमं णाम । तलावलि-जिलहराहिद्वाणादि-दब्दं पूरणकिरियाणिष्फण्णं पूरिमं णाम। कट्टिमजिणभवण-घर-पात्रार-थूहादिदव्यं कट्टिट्ठय पत्थरादिसंघादणकिरियाणिष्पणं संघा-दिमं णाम। णिबंबजंबुजंबीरादिद्द्यं अहोदिमकिरियाणिष्फण्ण-महोदिमं णाम । अहोदिमिकरियासचित्त-अचित्तदव्याणं रोवण-किरिए ति वुत्तं होद्रि। पोक्खरिणी-वाबी-कूब-तज्ञाय-लेण-सुरु गादि-दव्वं णिक्तोदणिकरियाणिष्फण्णं णिक्स्बोदिमं णाम । णिक्स्बोदणं-खणगमिदि बुत्तं होदि। ए । क-दु-ति उणसुत्त-डोराबेट्टादिदठत्रमोबेह्नण-किरियाणिप्पण्णमेवेहिम णाम । गंथिम-वाइमादिदव्वाणमुक्वेह्रणेण जाददञ्जमुञ्बेल्लिमं गाम । चित्तार्याणमण्णेसि च त्रण्णूप्पायणकुसलाणं किरियाणिष्पण्णदव्वं णर-सुरयादिबहुसंठाणंबण्णंगामधिट्ठ पिट्टिया-कणिकदिदञ्जं चुण्णणिकिरियाणिष्फण्गं चुण्णं णामः। बहुणं दब्बाणं संजारेणुष्याइदर्गधपहाणं दववं गंधं णाम । घुटु-पिट्ठ-चंदण-कंकु-'मादिरव्यं विलेपणं णाम । = १, सून्थनेरूप क्रियासे सिद्ध हुए फूल आदि द्रव्यको प्रन्थिम कहते हैं। २. बुनना क्रियासे सिद्ध हुए सूप पिटारी, चंगेर, कृतक, चालनी, कम्बल और बस्त्र आदि द्रव्य बाइम कटलाते है। ३ वेधन क्रियासे सिद्ध हुए सुति (सोम निकालनेका स्थान) इंधुत्र (भट्ठी) कोश और परुष आदि द्रव्य वेधिम कहे जाते है। ४. पूरण कियासे सिद्ध हुए ताक।वका वाँघ व जिनग्रहका चन्न्तरा आदि द्रव्यका नाम पूरिम है। ५. काष्ठ, ईंट और परथर आदिकी संघातन क्रियासे सिद्ध हुए कृत्रिम जिनभवन, गृह, प्राकार और स्तूप आदि द्रव्य सद्यातिम कहलाते है। ६, नीम, आम, जामुन और जंबीर आदि अधोधिम क्रियासे सिद्ध हुए द्रव्यको अधोधिम कहते हैं। अधोधिम क्रियाका अर्थ सचित्त और अचित्त द्रव्योंकी रोपन किया है। यह तात्पर्य है। ७ पुष्करिणी, वापी, कूप, तडाग, लयन और मुर ग आदि निष्खनन क्रियासे सिद्ध हुए द्रव्य णिक्खो<u>दिम</u> कहलाते है। णिक्लोदिमसे अभिप्राय लोदना कियासे है।) ८, उप-वेछन क्रियासे सिद्ध हुए एकपुणे, दुगुणे एवं तिगुणे सूत्र, डोरा, व वेष्ट आदि द्रव्य उपवेल्लन कहलाते हैं। ह. ग्रन्थिम व बाइम आदि द्रव्योके उद्वेहनसे उत्पन्न हुए द्रव्य उद्गे हिम कहलाते हैं। १०, चित्र-कार एवं वर्णीके उत्पादनमें निषुण दूसरोंकी क्रियासे सिद्ध मनुष्य-तुरग आदि अनेक आकाररूप द्रव्य वर्ण कहे जाते हैं। ११, चूर्णन कियाने सिद्ध हुए पिष्ट, पिष्टिका, और कणिका आदि द्रव्यको चूर्ण कहते है। १२. बहुत द्रव्योंके संयोगसे उरपादित गन्धकी प्रधानका रखनेवाले द्रव्यका नाम गम्ध है। १३. घिसे व पीसे गये चन्दन और ककुम आदि द्रव्य विलेपन कहे जाते हैं।

# ६. द्रव्यनिक्षेप निर्देश व शंकाएँ

## ९. द्रच्य निश्लेपके लक्षण सम्बन्धी शंका

दे, इन्य/२/२ (भविष्य पर्यायके प्रति अभिमुखपने रूप लक्षण 'गुण-पर्ययनान द्रन्य' इस तक्षणके साथ विरोधको प्राप्त नहीं होता)।

रा. वा./श/श/२=/२६ युक्तं तावत् सम्यग्दर्शनप्राप्ति प्रति गृहीताभिमुख्यमिति, अतत्विश्णामस्य जीवस्य संभवातः इदं त्वयुक्तम्—
जीवनपर्यात्रप्राप्ति प्रति गृहीताभिमुख्यमिति। कृतः। सदा तत्विरणामात्। यदि न स्यात, प्रागजीवः प्राप्नोतीति। नैव दोषः, मनुष्यजीवादिविशेषापेक्षया सञ्यपदेशो बेदितव्यः। = प्रश्न—सम्यग्दर्शनकी
प्राप्तिके प्रति अभिमुख कहना तो युक्त है; क्योंकि, पहले जो पर्याय
नहीं है, उसका आगे होना सम्भव है; परन्तु जीवनपर्यायके प्रति
अभिमुख कहना तो युक्त नहीं है, क्योंकि, उस पर्यायरूप तो बह
सदा ही रहता है। यदि न रहता तो उससे पहले उसे अजीवपनेका
प्रसंग प्राप्त होता। उत्तर—यह कोई दोष नहीं है; क्योंकि, यहाँ
जीवन सामान्यकी अपेक्षा उपरोक्त भात नहीं कही गयी है, बिक्त
मनुष्यादिपने रूप जीवत्व विशेषकी अपेक्षा कात कही है।

नोट -यह लक्षण नोआगम तथा भावी नोआगम द्रव्य निक्षेपमें घटित होता है-(दे० निक्षेप/६/३/१,२)।

# र. आगम द्रव्य निक्षेप विषयक शंका

#### १. आगम-द्रव्य-निक्षेपमें द्रव्यनिक्षेपपनेकी सिद्धि

रलो. वा. २/१/६/६६/२७०/६ तदेवेद मित्येकत्वप्रत्यभिज्ञानमन्वयप्रत्ययः । स तावज्जीवादिप्राभृतज्ञायिन्यात्मन्यनुपयुक्ते जीवाद्यागमद्रव्येऽस्ति । स एवाहं जीवादिप्राभृतज्ञाने स्वयमुपयुक्तः प्रागासम् स एवेदानी तत्रा-नुपयुक्तो वर्ते पुनरुपयुक्तो भविष्यामीति संप्रत्ययात् । — 'यह वही है' इस प्रकारका एकत्व प्रत्यभिज्ञान अन्वयञ्चान कष्ठलाता है। जीवादि विषयक शास्त्रको जाननेवासे वर्तमान अनुपयुक्त आत्मामें वह अवस्य विद्यमान है। क्योंकि, 'जो ही मै जीवादि शास्त्रज्ञानमें उपयोग रहित ज्ययोग सहित था, वहीं मैं इस समय उस शास्त्रज्ञानमें उपयोग रहित क्लोकर वर्त रहा हूँ और पीछे फिर शास्त्रज्ञानमें उपयुक्त हो जाऊँगा। इस प्रकार द्रव्यपनेकी लडीको लिये हुए भने प्रकार ज्ञान हो रहा है।

# २. उपयोगरहितको भी आगम संज्ञा कैसे है

ध. ४/१,३.१/१/२ कधमेहरस जीवदिवियस्स सुदणाणावरणीयन्त्ओव-समिविसिट्ठस्स द्व्वभावित्तागमविदिरत्तस्स आगमद्व्यदेत्तवव-एसो । ण एसदोसो, आधारे आधेयोवयारेण कारणे कज्जुवयारेण नद्धा-गमववएसज्जोवसमिविसिट्ठजीवद्व्वावनं बणेण वा तस्स तद-विरोहाः = प्रश्न-अनुत्ज्ञानावरणीय कर्मके क्षयोपश्चमसे विशिष्ठ, तथा द्रव्य और भावरूप क्षेत्रागमसे रहित इस जीवद्रव्यके आगमदैव्यक्षेत्र-रूप संज्ञा कैसे प्राप्त हो सकती है (यहाँ 'क्षेत्र' विषयक प्रकरण है) व उत्तर-यह कोई होष नहीँ है; क्योंकि, आधाररूप ऑग्मामें आधेय-भूतक्षयोपश्चम-स्वरूप आगमके उपचारसे; अथवा कारणरूप आत्मामें कार्यरूप क्षयोपश्चमके उपचारसे, अथवा प्राप्त हुई है आगमसंज्ञा जिसको ऐसे क्ष्योपश्चमसे युक्त जीवद्रव्यके अवन्यक्नसे जीवके आगमद्वय-क्षेत्ररूप संज्ञाके होनेमें कोई विरोध नहीं है।

घ. ७/२.१,१/४/२ कधमागमेण विष्यमुक्कस्स जीववन्त्रस्स आगमवव-एसो । ण एस दोसो, आगमाभावे वि आगमसंसकारसिह्यस्स पुन्नं लढागमवनएसस्स जीववन्त्रस्स आगमवनएसुन्नंभा । एदेण भट्टसंस-कारजीवदन्त्रस्स वि गहणं कायन्त्रं, तत्थं वि आगमवनएसुन्नंभा । म्न प्रश्न—जो आगमके उपयोगसे रिह्त है, उस जीवद्रन्यको 'आगम' कैसे कहा जा सकता है । उत्तर—यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि, आगमके अभाव होनेपर भी आगमके संस्कार सिहत एवं पूर्वकालमें आगम संज्ञाको प्राप्त जीवदन्यको आगम कहना पाया जाता है । इसी प्रकार जिस जीवका आगमसंस्कार भ्रष्ट हो गया है उसका भी भ्रष्टण कर लेगा चाहिए; क्योंकि, उसके भी (भूतपूर्व प्रज्ञापननयकी अपेक्षा— क. पा.) आगमसंद्वा पायी जाती है । (क. पा. १/९,१३-१४/६ २१७/ २६ ६/८) ।

## ३. नोभागम द्रव्यनिक्षेप विषयक शंका

## १. नोआगममें द्रव्य निक्षेपपनेकी सिद्धि

श्लो, ना. २/१/५/६६/२७४/१ एतेन जीवादिनोआगमद्रव्यसिद्धिरुक्ता। य एवार्ड मनुष्यजीवः प्रागासं स एवाधुना वर्ते पुनर्मनुष्यो भविष्या-मीरयन्त्रयप्रस्य सर्वथाध्यनाध्यमानस्य सङ्गावात् । . . . ननु च जीवा-दिनोअ।गमद्रव्यमसंभाव्यं जोवादित्वस्य सार्वकालिकत्वेनानागतत्वा-सिद्धे स्तद्भिमुरव्यस्य कस्यचिदभावादिति चेत्, सत्यमेतत् । तत् एव जीवादिविशेषापेक्षयोदाहृतो जीवादिद्रव्यिनक्षेषो । = इस कथनसे, जीव, सम्यग्दर्शन आदिके नीआगम द्रव्यकी सिद्धि भी कह दी गयी है। क्यों कि 'जो ही मैं पहले मनुष्य जीव था, सो ही मैं इस समय देव होकर वर्त रहा हूँ तथा भविष्यमें फिर मै मनुष्य हो जाऊँगा', ऐसा सर्वतः अवाधित अन्वयज्ञान विद्यमान है। प्रश्न-जीव, पुइगल आदि सामान्य प्रव्योंका नोजागमद्रव्य तो असम्भव है; क्योंकि, जीवपना पुद्दगलपना आदि धर्म तो उन द्रव्योंमें सर्वकाल रहते है। अतः भविष्यत्में उन धर्मौकी प्राप्ति असिद्ध होनेके कारण उनके प्रति अभिमुख होनेवाले पदार्थीका अभाव है। उत्तर—आपकी बात सत्य है, सामान्यरूपसे जीव पुद्गल आदिका नोआगम द्रव्यपना नहीं बनता। परन्तु जोवादि विशेषकी अपेक्षा बन जाता है, इसी सिए मनुष्य देव आदि रूप जीव विशेषोके ही यहाँ उदाहरण दिये गये हैं। । और भी दे॰ निक्षेप/६/१ तथा निक्षेप/६/१/२)।

#### २. भावी नोआगममें द्रव्यनिक्षेपपनेकी सिद्धि

स.सि./१/१/१८ सामान्यापेक्षयाः नोक्षागमभाविजीवो नास्ति, जीवन-सामान्यसदापि विद्यमानत्वात् । विश्वेषापेक्षयाः त्वस्ति । गत्यन्तरे जीवो व्यवस्थितो मनुष्यभवप्राप्ति प्रत्यभिमुखो मनुष्यभाविजीवः । =जीवसामान्यकी अपेक्षा 'नोक्षागमभावी जीव' यह भेद नहीं भनताः भयों कि, जीवमें जीवत्व सदा पाया जाता है। यहाँ पर्याया- थिक नयकी अपेक्षा 'नोआगमभावी जीव' यह भेद बन जाता है: नयों कि, जो जीव दूसरी गतिमें विद्यमान है, वह जब मनुष्यभवकी प्राप्त करनेके लिए सन्मुख होता है तब वह मनुष्यभावी जीव कहलाता है। (यहाँ 'जीब' विषयक प्रकरण है। (और भी दे० निक्षेप/६/६; ६/३/१) (कृपा १/१,१३-१४/६ २१७/२७०/६)।

धः ४/१.३,१/६/६ भवियं खेलपाहुडजाणगभावो जीवो णिहिस्सदे । कधं जीवस्स खेलागमखओवसमरहिदलाहो । अणागमस्स खेलववएसो । न, सेष्पत्यसिमम् भावसेत्रागम इति जीवद्रव्यस्य पुरैव क्षेत्रस्व सिद्धे ः । नते आगमद्रव्यके तीन भेदोंमेंसे जो आगामी कालमें क्षेत्रविषयक शास्त्रको जानेगा ऐसे जीवको भावी-नोआगमन्द्रव्य कहते हैं । (क्षेत्र विषयक प्रकरण है)। प्रश्न—जो जीव क्षेत्रागमरूप क्षयोपद्यमसे रहित होनेके कारण अनागम है, उस जीवके क्षेत्र संज्ञा कैसे बन सकती है । उत्तर नहीं; क्योंकि, 'भावक्षेत्ररूप आगम जिसमें निवास करेगा' इस प्रकारकी निरुक्तिके बलसे जीवद्रव्यके क्षेत्रगमरूप क्षयोपदाम होनेके पूर्व हो क्षेत्रपत्त सिद्ध है।

## ३. कर्म तद्वयतिरिक्त नोआगममें द्रव्यनिक्षेपपना

घ. ४/१,३,१/६/१ तत्थ कम्मद्व्यविश्वे णाणावरणादि अट्ठिवहकम्म-दव्वं। कथं कम्मस्स खेत्तववएसो। न, क्षियन्ति निवसन्स्यस्मित् जीवा इति कर्मणां क्षेत्रत्वसिद्धेः। = ज्ञानावरणादि आठ प्रकारके कर्मष्ट्व्यको कर्म (तद्वचतिरिक्त नोआगम) द्व्यक्षेत्र कहते हैं। प्रश्न-कर्मद्व्यको क्षेत्रसंज्ञा कैसे प्राप्त हुई १ उत्तर-नहीं; वयोंकि, जिसमें जीव 'क्षियन्ति' अर्थात निवास करते है, इस प्रकारकी निरुक्तिके बुलसे कर्मोंके क्षेत्रपना सिद्ध है।

## ४. नोकर्मतद्रथतिरिक्ति नोक्षागममें द्रव्यनिक्षेपपना

धः १/४.९.६७/३२२/३ जा सा तव्वदिस्तिद्व्यगंथकदी सा गंधम-बाइम-बेदिम-पूरिमादिभेषण अणेयविहा। कथम्प्देसि गंथसण्णा। ण, एदे जीवो बुद्धीए अप्पाणिम ग्ंथदि ति तेसि गंथत्तसिद्धी। — जो तद्वचित्तित्त द्वयप्रम्थकृति है वह गंथना, बुनना, बेहित करना और पूरना आदिके भेदसे अनेक प्रकार की है। — प्रश्न—इनकी प्रम्थ संज्ञा कैसे सम्भव है! उत्तर—नहीं; क्योंकि, जीव इन्हें बुद्धिसे आत्मामें गँथता है। अतः उनके प्रन्थना सिद्ध है।

# ४. ज्ञायकशरीर विषयक शंकाएँ

## १. त्रिकाल शायकशरीरोंमें द्रव्यनिक्षेपपनेकी सिद्धि

रलो. बा. २/१/६/६६/२७४/२७ नन्वेत्रमागमद्रव्यं वा बाधितात्तदन्त्रय-प्रत्ययान्मुरूयं सिद्धचतु ज्ञायकशरीरं तु त्रिकालगोचरं तद्वचितिरिक्तं च कर्मनोकमेविकल्पमनेकविधं कथंतथा सिद्धग्रेत् प्रतीत्यभागोदिति चेन्न, तत्रापि तथाविधान्वयपत्ययस्य धान्वयप्रत्ययस्य सद्भावाचे । यदेव मे शरीर ज्ञातुमारभमाणस्य तत्त्वं तदेवेदानी परिसमाप्रतत्त्व-ज्ञानस्य वर्तत इति वर्तमानज्ञायकश्रारीरे ताचदन्वयप्रत्ययः । यदेवोप-युक्ततत्त्वज्ञानस्य मे दारीरमासीत्तदेवाधुनानुपयुक्ततत्त्वज्ञानस्येत्यतीत-ज्ञायकशरीरे प्रत्यवभर्शः । यदेवाधुनानुपयुक्ततत्त्वज्ञानस्य शरीरं तदे-वोषयुक्ततत्त्वज्ञानस्यभविष्यतीत्यनागतज्ञायकशारीरेप्रत्ययः। = प्रश्न-अन्वयज्ञानसे मुख्य आगमद्रव्य तो भले ही निर्वाधरूपसे सिद्ध हो जाओ परन्तु त्रिकालवर्ती ज्ञायक शरीर और कम नोकमंके भेदोसे अनेक प्रकारका तद्ववितिरिक्त भला कैसे मुख्य सिद्ध हो सकता है: वयों कि, उसकी प्रतीति नहीं होती है! उत्तर-नहीं; वहाँ भी तिस प्रकार अनेक भेदींको लिये हुए अन्वयज्ञान विद्यमान है। वह इस प्रकार कि तत्त्वों को जाननेके लिए आरम्भ करनेवाले मेरा जो ही शरीर पहले था, बही तो इस समय तत्त्वज्ञानकी भली भाँति समाप्त कर लेनेवाले मेरा यह शरीर वर्त रहा है, इस प्रकार <u>वर्तमानके ज्ञायकशरीर में</u>

अन्वय प्रत्यय विद्यमान है। तत्त्वज्ञानमें उपयोग लगाये हुए मेरा जो ही शरीर पहले था वही इस भोजन करते समय तत्त्वज्ञानमें नहीं उपयोग लगाये हुए मेरा यह शरीर है, इस प्रकार भूतकालके ज्ञायक-शरीरमें प्रत्यभिज्ञान हो रहा है। तथा इस वाणिज्य करते समय तत्त्वज्ञानमें नहीं उपयोग लगा रहे मेरा जो भी शरीर है, पीछे तत्त्व-ज्ञानमे उपयुक्त हो जानेपर वही शरीर रहा आवेगा, इस प्रकार भविष्यत्के ज्ञायक शरीरमें अन्वयज्ञान हो रहा है।

## २. ज्ञायक शरीरोको नोआगम संज्ञा क्यों ?

- ध १/४,१,१/७/१ कथमेदेसि तिण्णं सरीराणं णिच्चेयणाणं जिल्लाव्यव-एसो। ण, धणुहसहचारपजाएण तीदाणागयवहमाणमणुआणा घणुहस्य-एसो व्य जिणाहारपज्जाएण तीदाणागय-वहमाणसरीराणं दव्य जिण्लं पि विरोहाभावादो। = प्रश्न — इन अचेतन तीन शरीरोंके (नोआगम) 'जिन' संज्ञा कैसे सम्भव है (यहाँ 'जिन' विषयक प्रकृरण है) ! उत्तर — नहीं, क्योंकि, जिस प्रकार धनुष-सहचार रूप पर्यायसे अतीत, अनागत और वर्तमान मनुष्योंकी 'धनुष' संज्ञा होती है, उसी प्रकार (आधारमें आध्यका आरोप करके) जिनाधार रूप पर्यायसे अतीत, अनागत और वर्तमान शरीरोंके द्रव्य जिनस्वके प्रति कोई विरोध नहीं है।
- ध. १/४.१ ६३/२००/१ कर्ध सरीराणं णोआगमदब्बकदिब्बवएसी । आधारे आधेओवयारादो। = प्रश्न — शरीरोको नोआगम-द्रव्यकृति संज्ञा कैसे सम्भव है (यहाँ 'कृति' विषयक प्रकरण है) ? उत्तर—चूँ कि शरीर नोआगम द्रव्यकृतिके आधार हैं, अतः आधारमें आधेयका उपचार करनेसे उक्त संज्ञा सम्भव है। (ध. ४/१,३,१/६/६)।

## ३. भूत व भावी शरीरोंको नोआगमपना कैसे है

- क. पा- १/९,१३-१४/२००/३ हो दु णाम बहुमाणसरीरस्स पेज्जागमवव-एसो; पेज्जागमेण सह एयत्तुवलंभादो, ण भविय-समुज्कादाणमेसा सण्णा; पेज्जपाहुडेण संबंधाभावादो त्ति; ण एस दोसो; दव्विट्ठयण्पणए सरीरिम्म तिसरीरभावेण एयत्तमुवनयम्मि तदिवरोहादो । = प्रश्न— वर्तमान शरीरकी नोआगम द्रव्यपेज संज्ञा होओ, क्योंकि वर्तमान शरीरका पेज्जविषयक शास्त्रको जाननेवाले जीवके साथ एकत्व पाया जाता है। परन्तु भाविशरीर और अतीत शरीरको नोआगम-द्रव्य-पेज्ज संज्ञा नहीं दी जा सकती है, क्योंकि इन दोनों शरीरोंका पेज्जके साथ सम्बन्ध नहीं पाया जाता है। (यहाँ 'पेज्ज' विषयक प्रकरण है) ' उत्तर — यह दोष उचित नहीं है, क्योंकि द्रव्याधिक-नयकी दृष्टिसे भूत, भविष्यत और वर्तमान ये तीनों शरीर शरीरत्व-की अपेक्षा एकरूप हैं, अत. एकत्वको प्राप्त हुए शरीरमें नोआगम द्रव्यपेज्ज संज्ञाके मान लेनेमें कोई विरोध नहीं आता है।
- घ. १/१.१,१/२१/६ आहारस्साहेयोवयारावी भवदुधरिदमंगत्तपड्जायपरिणद -जीवसरीरस्स मंगलववएसो ण अण्णेसि, तेम्र ट्ठिदमंगतपजायाभावा । ण रायपड्जायाहारस्रणेण अण्गेस्दादिदजीवे वि रायववहारोवलंभा ।=प्रश्न-आधारभूत शरीरमें आध्यभूत आत्माके
  उपचारसे धारण की हुई मंगल पर्यायसे परिणत जीवके शरीरको
  नोआगम-ज्ञायकशरीर-द्रव्यमंगल कहना तो उचित भी है, परन्तु
  भावी और भूतकालके शरीरकी अवस्थाको मंगल संज्ञा देना किसी
  प्रकार भी उचित नहीं है; व्योक्ति, उनमें मंगलक्षप पर्यायका
  अभाव है । (यहाँ 'मंगल' विषयक प्रकरण है ) १ उत्तर-ऐसा नहीं
  है, वर्योंकि, राजवर्यायका आधार होनेसे अनागत और अतीत जीवमें
  भी जिस प्रकार राजारूप व्यवहारकी उपलब्धि होती है, उसी प्रकार
  मगल पर्यायसे परिणत जीवका आधार होनेसे अतीत और अनागत
  शरीरमें भो मगलरूप व्यवहार हो सकता है । (ध. ६/१.६,१/२/६) ।
  ध. ४/१,३,१/६/३ भवदु पुब्विह्नस्स द्व्वखेत्तागमत्तादो खेत्तववएसो.

एइस्स पुण सरोरस्स अगागमस्स खेत्तवप्रसोण घडदि ति। एत्थ

परिहारो बुच्चदे। तं जधा — क्षियत्यक्षेषीत्केष्यस्मिच् द्रव्यागमो नित त्रिविधमपि शरीरं क्षेत्रम्, आधारे आधेयोपचाराद्वा। = प्रश्न—द्रव्य क्षेत्रागमके निमित्त से पूर्वके (भूत) शरीरको क्षेत्र संज्ञा भने ही रही आओ, किन्तु इस अनागम (भावी) शरीरके क्षेत्र संज्ञा घटित नहीं होती। (यहाँ 'क्षेत्र' विषयक प्रकरण है)! उत्तर— उत्त शंकाका यहाँ परिहार करते हैं। वह इस प्रकार है—जिसमें द्रव्यक्षप आगम अथवा भावक्षप आगम वर्तमान कालमें निवास करता है, भूतकालमें निवास करता था और आगामी कालमें निवास करेगा; इस अपेक्षा तीनों ही प्रकारके शरीर क्षेत्र कह्नाते हैं। अथवा, आधार-क्ष्य शरीरमें आध्यक्षप क्षेत्रागमका उपचार करनेसे भी क्षेत्र संज्ञा बन जाती है।

## ५. द्रव्यनिक्षेपके भेदोंमें परस्पर अन्तर

#### १. आगम व नोआगमर्मे अन्तर

- श्लो, वा. /२/१/१/२७६/१८ तस्यागमद्रव्यादन्यत्वं सुप्रतीतमेवानात्म-त्वात्। च्वह ज्ञायक शरीर नोआगमद्रव्य आगमद्रव्यसे तो भिन्न भले प्रकार जाना ही जा रहा है, क्योंकि आगमज्ञानके उपयोग रहित आत्माको आगमद्रव्य माना है, और जीवके जड़ शरीरको नोआगम माना है।
- ध. १/४,१,६३/२७०/२ जिंद एवं तो सरीराणमागमत्त मुवयारेण किण्ण बुखदे। आगमणोआगमाणं भेदपदुप्पायणहर्वं ण बुखदे पञ्जोजणा-भावादो च। = प्रश्न -- यदि ऐसा है अर्थात आधारमें आधेयका उपचार करके शरीरको नोआगम कहते हों तो शरीरोंको उपचारसे आगम क्यों नहीं कहते। उत्तर--आगम और नोआगमका भेद बतलानेके लिए; अथवा कोई प्रयोजन न होनेसे भी शरीरोंको आगम नहीं कहते।
- ध. १/४.१.१/७/३ आगमसण्णा अणुवजुत्तजीवदव्वस्से एत्थ किण्ण कदा. उवजोगाभावं पडि विसेसाभावादो । ण, एत्य आगमसंस्काराभावेण तदभावादो ... भविस्सकाले जिलपाहुड्जाणयस्स भूदकाले णादुण विस्सरिदस्स य णोआगमभवियदव्यक्तिणत्तं किण्ण इच्छज्जदे। ण, आगमदन्दस्स आगमसंसकारपज्जायस्स खाहारत्तरोण तीदाणागदबट्ट-माण णोआगमदव्यक्त विरोहादो । = प्रश्न - अनुपयुक्त जीवद्रव्यके समान यहाँ ( त्रिकाल गोचर ज्ञायक शरीरोंकी भी ) आगम संज्ञा क्यों नहीं की, क्योंकि दोनोंमें उपयोगाभावकी अपेक्षा कोई भेद नहीं है ! उत्तर - नहीं की, क्यों कि, यहाँ आगम संस्कारका अभाव होनेसे उक्त संज्ञाका अभाव है। प्रश्न-भविष्यकालमें जिनप्राभृतको जाननेवाले व भूतकालमें जानकर विस्मरणको प्राप्त हुए जीवद्रव्यके नोआगम-भानी-जिनत्व क्यों नहीं स्वीकार करते (यहाँ 'जिन' विषयक प्रकरण है ) १ उत्तर-नहीं क्यों कि आगम संस्कार पर्यायका आधार होनेसे अतीत, अनागत व बर्त मान आगमद्रव्यके नोआगम द्रव्यत्वका विरोध है। (भावार्थ-आगमद्रव्यमें जीवद्रव्यका ग्रहण होता है और नोआगममें उसके आधारभूत शरीरका। जीवमें आगमसंस्कार होना सम्भव है, पर शरीरमें वह सम्भव नहीं है। इसी लिए ज्ञायकके शरीरको आगम अथवा जीवद्रव्यको नोआगम नहीं कह सकते हैं।)

#### २. भावी शायकशरीर व भावी नोआगममें अन्तर

- श्लो. वा. २/१/५/६६/२०६/१७ तर्हि ज्ञायकशरीरं भाविनोआगमद्रव्या-दनन्यदेवेति चेन्न, ज्ञायकविशिष्टस्य ततोऽन्यत्वात् । = प्रश्न—तव तो (भावी) ज्ञायकशरीर भाविनोआगमसे अभिन्न ही हुआ व उत्तर— नहीं, क्योंकि. उस ज्ञायकशरीरसे ज्ञायकआत्मा करके विशिष्ट भावी नोआगमद्रव्य भिन्न है।
- क. पा. १/१.१३-१४/§ २१७/२७०/२४-भाषाकार—जिस प्रकार भाषी और भूत शरीरमें शरीरसामान्यकी अपेक्षा वर्तमान शरीरोंसे एकत्व मान-कर (उन भूत व भावी शरीरमें) नोआगम द्रव्यपेष्ठज संज्ञाका

व्यवहार किया है (दे० निक्षेप/६/४/३), उसी प्रकार वर्तमान जीव ही भविष्यतमें पेउजविषयक शास्त्रका ज्ञाता होगा; अतः जीव सामान्यकी अपेक्षा एकस्व मानकर वर्तमान जीव (के शरीरको) भाविनोआगम द्रव्यपेउज कहा है। (घ. १/१,१,१/२६/२१ पर विशेषार्थ)।

स, सि, पि. जगरूप सहाय/१/५/पृ. ४६ भावी ज्ञायकशरीरमें जीवकें (जीव विषयक) शास्त्रको जाननेवाला शरीर है। परन्तु भावी नोआगमद्रव्यमें जो शरीर आगे जाकर मनुष्यादि जीवन प्राप्त करेगा। उन्हें उनके (मनुष्यादि विषयोंके) शास्त्र जाननेकी आवश्यकता नहीं। अज्ञायक होकर ही (शरीर) प्राप्त कर सकेगा। ऐसा ज्ञायक-पना और अज्ञायकपनाका दोनोंमें भेद व अन्तर है।

#### ३. शयक शरीर और तद्वयतिरिक्तमें अन्तर

श्लो, वा. २/१/४/६६/२७४/२४ कर्म नोकर्म वान्वयप्रत्ययपरिच्छिन्नं ञ्चायकशरीरादनन्यदिति चेद् न, कार्मणस्य शरीरस्य तैजसस्य च शरीरस्य शरोरभावमापन्नस्याहारादिपुद्वगत्तस्य वा ज्ञायकशरीरत्वा-सिद्धः, अदिारिकवे क्रियकाहारकशरोरत्रयस्यैव ज्ञायकशरोरत्वोपत्ते-रन्यथा विग्रहण्तावपि जोवस्योपयुक्तज्ञानस्वप्रसङ्गात् तैजसकार्मण शरीरयोः सद्दभावात् । = प्रश्न - तद्वश्वतिरिक्तके कर्म नोकर्म भेद भो अन्वय ज्ञानसे जाने जाते हैं, अतः ये दोनों ज्ञायकश्ररीर नोआगमसे भिन्न हो जाबेंगे ! उत्तर—नहीं, क्योंकि, कार्माण वर्गणाओंसे बने हुए कार्मणशरीर और तैजस वर्गणाओसे वने हुए तेजसशरीर इन दानों शरीररूपसे शरीरपनेको प्राप्त हो गये पुरूपलस्कन्धोको ज्ञायक शरीर-पना सिद्ध नहीं है। अथवा आहार आदि वर्गणाओं को भी ज्ञायक-शरीरपना असिद्ध है। वस्तुतः बन चुके औदारिक, वैक्रियक और आहारक शरीरोंको ही ज्ञायकशरोरपना कहना युक्त है। अन्यथा विग्रह्गतिमें भी जीवके उपयोगत्मक ज्ञान हो जानेका प्रसंग आवेगा, क्योंकि कार्मण और तैजस दोनो ही ऋरीर वहाँ विद्यमान हैं।

### ४. भाविनोआगम व तद्वयतिरिक्तमें अन्तर

श्लो. वा. २/१/५/६६/२०६/१ कर्मनोकर्म नोआगमद्रव्यं भाविनोआगम-द्रव्यादनथन्तिरमिति चेन्न, जीवादिप्राभृतज्ञायिपुरुषकर्मनोकर्मभाव-मापन्नस्यैव तथाभिद्यानात, ततोऽन्यस्य भाविनोआगमद्रव्यत्वोपग-मात् । म्प्रम्न-कर्म और नोकर्मरूप नोआगम द्रव्य भावि-नोआगम-द्रव्यसे अभिन्न हो जावेगा ! उत्तर-नहीं, क्योंकि, जीवादि विषयक शास्त्रको जाननेवाले ज्ञायक पुरुषके ही कर्म व नोकर्मोंको तैसा अर्थात् तद्वयतिरिक्त नोआगम कहा गया है । परन्तु उससे भिन्न पड़े हुए और आगे जाकर उस उस पर्यायरूप परिणत होनेवाले ऐसे कर्म व नोकर्मीसे युक्त जीवको भाविनोआगम माना गया है ।

# ७. भाव निक्षेप निर्देश व शंका आदि

#### ९. भावनिक्षेप सामान्यका सक्षण

- स. सि./१/६/१७/६ वर्तमानतत्पर्यायोपलक्षितं द्रव्यं भावः। = वर्तमान-पर्यायसे युक्त द्रव्यको भाव कहते हैं। (रा. वा./१/६/८/२६/१२); (श्लो. वा. २/१/६/१लो. ६७/२७६); (ध. १/१.१,१/१४/३ व २६/७); (ध. ६/४,१, ४८/२४२/७) (त. सा./१/१३)।
- ध. ४/१,७,१/१८७/६ दब्बपरिणामो पुन्त्रावरकोडिवदिरित्तवट्टमाणपरि-णामुबसिक्त्यदब्धं वा। = द्रव्यके परिणामको अथवा पूर्वापर कोटिसे व्यतिरिक्त वर्तमान पर्यायसे उपलक्षित दव्यको माव कहते हैं।
- दे. नय/1/४/३ (भाव निक्षेपसे आत्मा पुरुषके समान प्रवर्तती स्त्रीकी भाँति पर्यायोक्षासी है)।

### २. भावनिक्षेपके भेद

- स.सि./१/१/८/७ मानजीनो द्विविधः—आगमभानजीनो नोआगमभान-जीनरचेति । =भान जीनके दो भेद है—आगम-भानजीन और नो-आगम-भानजीन । (रा. ना./१/६/२६/१४); (रतो. ना. २/१/४/ रतो. ६७); (ध. १/९,१,१/२६/७;=३/६); (ध. ४/९,३,१/७/६); (गो. क./मू./६४/४६); (न.च. वृ./२७६)।
- घ. १/१,१,१/२६/६ णो-आगमदो भावमंगलं दुविहं, उपग्रुक्तस्तत्परिणतः इति । ==नोआगम भाव मगल, उपग्रुक्त और तत्परिणतके भेदसे दो प्रकारका है।

### ३. आगम व नोआगम मावके मेद व उदाहरण

ष. खं. १३/४.४/सू. १३६-१४०/३६०-३६१ जा सा आगमदो भावपयढ़ी णाम तिस्से इमो णिइदेसो--ठिदं जिदं परिजिदं वायणीवगदं सुत्त-समं अत्यसम गथसमं णामसमं घोससमं। जा तत्य वायणावा पुच्छणावा पिडच्छणावा परियदृणावा अणुपेहणावा थय-थुदि-धम्मकहावा जैचामण्णे एवमादिया उवजोगा भावे त्ति कट्<u>टुज</u>ाव-दिया उबजुत्ता भावा सा सञ्जा आगमदो भावपयङी णाम ।१३६। जा सा गोआगमदो भावपयडी णाम सा अगेयविहा। त जहा-सुर-असुर-णाग-सुवण्ण-किण्णर-किपुरिस-गरुड-गंधव्य-जन्खारक्ख-मणुअ-महोर्गः मिय-पश्च-पविख-दुवय-चउष्पय-जत्तचर-थत्तचर-खगचर-देव-मणुस्स -तिरिन्ख-णेरइय-णियगुणा पयडी सा सन्वा णोआगमदो भावपयडी णाम ।१४०। ≔जो आगम∙भानप्रकृति है, उसका यह निर्देश है— स्थित, जित, परिचित, बाचनापगत, सूत्रसम, अर्थसम, ग्रन्थसम, नामसम, और घोषसम। तथा इनमें जा बाचना, पृच्छना, प्रती-च्छना, परिवर्तना, अनुप्रेक्षणा, स्तव, स्तुति, धर्मकथा तथा इनको आदि लेकर और जो उपयोग है वे सब भाव हैं; ऐसा समभकर जितने उपयुक्त भाव है वह सब आगम भाव कृति है ११३६।

जो नोआगम भावप्रकृति है वह अनेक प्रकार की है। यथा—ग्रुर असर, नाग, सुपर्ण, किनर, किपुरुष, गरुड़, गन्धर्व, यक्ष, राक्षस, मनुज, महोरग, मृग, पशु, पक्षी, द्विपद, चतुष्पद, जलचर, स्थलचर, खगचर, देव, मनुष्य, तिर्यंच और नारकी; इन जीवोकी जो अपनी-अपनी प्रकृति है वह सब नोआगमभावप्रकृति है। (यहाँ 'कर्म प्रकृति' विषयक प्रकरण है।

#### ४. क्षागम व नोआगम मावके उक्षण

- स. सि./१/१८/८ तत्र जीवप्राभृतविषयोपयोगविष्टो मनुष्यजीवप्राभृत-विषयोपयोगयुक्तो वा आत्मा आगमभावजीवः। जीवनपर्यायण मनुष्य जीवत्वपर्यायेण वा समाविष्ट आत्मा नोआगमभावजीवः। = जो आत्मा जोव विषयक शास्त्रको जानता है और उसके उपयोग-मे युक्त है वह आगम-भाव-जीव कहसाता है। तथा जीवनपर्याय या मनुष्य जीवनपर्यायसे युक्त आत्मा नोआगम भाव जीव कहसाता है। (यहाँ 'जीव' विषयक प्रकरण है) (रा. वा./१/४/१०-११/१६); (रलो-वा. २/१/४/१लो. ६७-६८/२७६); (ध. १/१.१,१/८३/६); (ध. ४/१.६,१/३/६) (गो. क./मू. ६५-६६/४६)।
- ध. १/१.१,१/२६/८ आगमदो मंगलपाहुङ्जाणस्रो उवजुत्तो । णोआगमदो भावमगलं दुविहं, उपयुक्तस्तरपरिणत इति । आगममन्तरेण अर्थोपयुक्त उपयुक्तः । मङ्गलपर्यायपरिणतस्तत्परिणत इति । = जो मंगलविषयक शास्त्रका ज्ञाता होते हुए वर्तमानमें उसमे उपयुक्त है उसे
  आगमभाव मंगल कहते है । नोआगम-भाव-मगल उपयुक्त और
  तत्परिणतके भेदसे दो प्रकार का है । जो आगमके बिना ही मंगलके
  अर्थमें उपयुक्त है, उसे उपयुक्त नोआगम भाव मगल कहते है, और
  मंगलक्ष्य अर्थात् जिनेन्द्रदेव आदिकी बन्दना भावस्तुति आदिमे

परिणत जीवको तुर्परिणत नोआगमभाव मगल कहते है। (घ. ४/ १,३,१/७/६)।

न. च. वृ./२०६-२०७ अरहतसत्थनाणो आगमभावो हु अरहतो ।२०६।
तग्गुणए य परिणदो णोआगमभाव होइ अरहतो । तग्गुणएई भावा
केवलणाणी हु परिणदो भणिओ ।२००१ = अर्हन्त विषयक शास्त्रका
ज्ञायक (और उसके उपयोग युक्त आत्मा) आगमभाव अर्हन्त है ।
।२०६। उसके गुणोसे परिणत अर्थात् केत्रल्लानादि अतन्तचतुष्ट्रयरूप
परिणत आत्मा नोआगम-भाव अर्हन्त है । अथवा उनके गुणोंको
ध्यानेवाला आत्मा नोआगमभाव अर्हन्त है ।२००।

### ५. सावनिक्षेपके छक्षणकी सिद्धि

श्लो. वा. २/१/४/६१/२७८/१०) नन्बेत्रमतीतस्यानागतस्य च पर्यायस्य भावस्वताविरोधाद्वर्तमानस्यापि सा न स्यात्तस्य पूर्वपिक्षयानागत-त्वात् उत्तरापेश्चयातोतत्वादतो भावतक्षणस्याव्याधिरसमत्रो वा स्यान दिति चेन्न । अतीतस्यानागतस्य च पर्धायस्य स्वकालापेक्षयां सांप्रति-करवाद्भावरूपतोपपत्तेरननुयाधिनः परिणामस्य सांप्रतिकरवोपगमा-दुक्तदोषाभावात्। = प्रश्न-भूत और भविष्य पर्यायोको, इस लक्षणके अनुसार, भाव निक्षेपपनेका विरोध हो जानेके कारण वर्तमानकालकी पर्यायको भी वह भावरूपपना न हो सकेगा। क्योंकि उर्तमानकाल-की पर्याय भूतकालकी पर्यायकी अपेक्षासे भविष्यत्कालमें है और उत्तरकालकी अपेक्षा वही पर्याय भूतकाल की है। अतः भावनिक्षेपके कथित लक्षणमे अव्याप्ति या असम्भव दोष आता है १ उत्तर-नहीं, क्यों कि, भूत व भविष्यत् कालको पर्याये भी अपने अपने कालकी अपेक्षा वर्तमान की ही है; अतः भावरूपता बन जाती है। जो पर्याय आगे पीछेकी पर्यायों में अनुगम नहीं करती हुई केवल वर्तमान कालमें ही रहती है, वह वर्तमान कालकी पर्याय भावनिक्षेपका विषय मानी गयी है। अतः पूर्वोक्त लक्षणमें कोई दोष नहीं है।

### ६. आगममावनिक्षेपमें भावनिक्षेपपनेकी सिद्धि

श्लो वा. २/१/६/६८/२७८/१६ कथं पुनरागमो जीवादिभाव इति चैत. प्रत्ययजीवादिवस्तुनः साप्रतिकपर्यायत्वात् । प्रत्ययात्मका हि जीवा-दय प्रसिद्धा एवार्थाभिधानात्मकजीवादिवत् । = प्रश्न — ज्ञानरूप आगमको जीवादिभाव निक्षेपपना कैसे हैं । उत्तर — ज्ञानस्वरूप जीवादि वस्तुओंको वर्तमानकालकी पर्यायपना है, जिस कारणसे कि जीवादिपदार्थ ज्ञानस्वरूप होते हुए प्रसिद्ध हो ही रहे हैं, जैसे कि अर्थ और शब्द रूप जीव आदि हैं (दे० नय/1/8/१)।

#### ७. आगम व नोभागममावमें अन्तर

श्लो, बा. २/१//६/२७८/१७ तत्र जीवादि विषयीपयोगारूमेन तत्रवा-येनाविष्ट पुमानेव तदागम इति न विरोधः, ततोऽन्यस्य जीवादि-पर्यायाविष्टस्यार्थादेनीं आगमभावजोवः वेन व्यवस्थापनात्। = जीवादि विषयों के उपयोग नामक ज्ञानों में सहित आत्मा तो उस उस जीवादि आगमभावस्व कहा जाता है; और उससे भिन्न नोआ-गम भाव है जो कि जीव आदि पर्यायोसे आविष्ट सहकारी पदार्थ आदि स्वरूप व्यवस्थित हो रहा है।

### ८. द्रव्य व भावनिक्षेपमें अन्तर

रा. वा,/१/१/१३/२६/२६ द्रव्यभावयोरेकत्वम् अञ्यतिरेकादिति चेत्; न; कथं चित् संज्ञास्वातसण्यादिभेदात् तद्दभेदसिद्धधेः ।

रा. वा./१/४/२३/३१/१ तथा द्रव्यं स्याद्भावः भावद्रव्याथिदेशात न भाव-पर्यायाथिदेशाद द्रव्यम् । भावस्तु द्रव्यं स्यात्र वा, उभयथा दर्शनात् । —प्रश्न —द्रव्यं व भावनिशेषमे अभेद है, क्योंकि इनकी पृथक् सत्ता नहीं पायी जातो १ उत्तर — नहीं, संज्ञा तक्षण आदिकी दृष्टिसे इनमे भेद हैं । अथवा – द्रव्यं तो भाव अवश्य होगा क्योंकि उसकी उस योग्यताका विकास अवश्य होगा, परन्तु भाषद्रव्य हो भी और न भी हो, क्यों कि उस पर्यायमें आगे अमुक योग्यता रहें भी न भी रहें।

श्लो, वा./२/१/६/६१/२०६/६ नापि द्रव्यादनथन्तिरमेव तस्याबाधित-भेदप्रत्ययविषयत्वात, अन्यथान्वयविषयत्वानुषङ्गाइ द्रव्यवत् != वर्त-मानकी विशेषपर्यायको ही विषय करनेवाला वह भावनिक्षेप निर्वाध भेदल्ञानका विषय हो रहा है, अन्यथा द्रव्यनिक्षेपके समान भाव-निक्षेपको भी तीमों कालके पदार्थोंका ज्ञान करनेवाले अन्वयज्ञानकी विषयताका प्रसंग होवेगा। भावार्थ—अन्वयज्ञानका विषय द्रव्य-निक्षेप है और विशेषल्प भेदके ज्ञानका विषय भावनिक्षेप है। भूतभविष्यत् पर्यायोंका संकलन द्रव्यनिक्षेपसे होता है, और केवल वर्तमान पर्यायोंका भावनिक्षेपसे आकलन होता है।

# निक्षेपाधिकरण—दे० अधिकरण ।

### निगमन-- ५. निगमनका लक्षण

न्या. सू./सू./१/१/३६ हित्वपदेशात्प्रतिहायाः पुनर्वचनं निगमनस्।
न्या. सू./भाष्य/१/१/३६/३८/१२ उदाहरणस्थ्योधर्मयोः साध्यसाधनभावोपपत्तौ साध्ये विपरीतप्रसङ्गप्रतिषेदार्थं निगमनस्। =हेतु पूर्वक
पुनः प्रतिहा या पक्षका वचन कहनः निगमन है। (न्या. दी./१/६३२/
७६/१)। साधनभूतका साध्यधर्मके साथ समान अधिकरण (एक
आश्रय) होनेका प्रतिपादन करना उपनय है। उदाहरणमें जो दो
धर्म है उनके साध्य साधनभाव सिद्ध होनेमें विपरीत प्रसंगके खण्डनके
लिए निगमन होना है।

प. मु./३/५१ प्रतिज्ञास्तु निगमनं ।५१। =प्रतिज्ञाका उपसंहार करना निगमन है।

न्याः दी /3/§ ७२/१९१ साधनानुवादपुरस्सरं साध्यनियमवचनं निग-मनम् । तस्मादिगनमानेवेति । स्साधनको दुहराते हुए साध्यके निश्चयरूप वचनको निगमन कहते हैं । जैसे-धूमवाला होनेसे यह अग्निवाला ही है ।

#### २. निगमनाभासका लक्षण

न्या. दी./३/९७२/११२ अनयोर्व्ययेन कथनमनयोराभासः ।=उपनय-की जगह निगमन और निगमनको जगह उपनयका कथन करना उप-नयाभास तथा निगमनाभास है।

निगुदतक —Abstract reasoning ध. ५/त्र. २७।

निगोद--दे० वनस्पति/२।

# निग्रह-—

स.सि./१/४/४११/३ स्वेच्छाप्रवृत्तिनिवर्तनं निग्रह । = स्वच्छन्द प्रवृत्ति-को रोकना निग्रह है । ( रा. वा./१/४/४१३/१३ ) ।

# निग्रहस्थान-१. निग्रहस्थानका लक्षण

न्या. सू./सू /१/२/११६ विप्रतिपत्तिरप्रतिपत्तिश्च निप्रहस्थानस् । = विप्रतिपत्ति अर्थात् पशको स्वयं ठीक न समभकर उत्तटा समभनाः तथा
अप्रतिपत्ति और दूसरेके द्वारा सिद्ध किये गये पशको समभकर भी
उसकी परवाह न करते हुए उसका खण्डन न करना, अथवा प्रतिवादी
द्वारा अपनेपर दिये गये दोषोंका निराकरण न करना, ये निप्रहस्थान
हैं। अर्थात इनमे वादीकी पराजय होती है।

रखो वा. ४/१/२३/न्या./ण्लो. ६६-१००/३४३ तूष्णींभावोऽथवा दोषाना-सक्तिः सत्यसाधने । वादिनोक्ते परस्येष्टा पक्षसिद्धिर्न चान्यथा ।६६६ कस्यचित्तत्त्वसंसिद्धवप्रतिक्षेपो निराकृतेः । कीर्तिः पराजयोऽवश्यम-कीर्तिकृदिति स्थितम् ।१००। =वादीके द्वारा कहे गये सत्य हेतुमें प्रतिवादीका चुप रह जानाः अथवा सत्य हेतुमें दोषोका प्रसंग न उठाना हो, वादीके पक्षकी सिद्धि है, अन्य प्रकार नहीं ।६६। दूसरैके पक्षका निराकरण करनेसे एककी यश कीर्ति होती है और दूसरेका पराजय होता है, जो कि अवश्य ही अपकीर्तिका करनेवाला है। अत स्वपक्षकी सिद्धि और परपक्षका निराकरण करना ही जयका कारण है। इस कर्तव्यको नही करनेवाले वादी या प्रतिवादीका नियहस्थान हो जाता है।

दे. न्याय/२ वास्तवमे तो स्वपक्षको सिद्धि ही प्रतिवादीका निग्रह-स्थान है।

### २. निग्रहस्थानके भेद

न्या.सू./मू.६/२/१ प्रतिज्ञाहानिः प्रतिज्ञान्तरं प्रतिज्ञानिरोधः प्रतिज्ञान्तरं प्रतिज्ञानिरोधः प्रतिज्ञान्तरं निर्धकमिवज्ञातार्थमपार्धकमप्राप्तकालं न्यूनमिधकं पुनरुक्तमननुभाषणमञ्चानभप्रतिभाविक्षेषो मतानुज्ञापर्यनुयोज्योपेक्षणनिरनुयोज्यानुयोगोऽपसिद्धान्तो हेन्द्राभासश्च निग्रह्स् स्थानानि । चित्रहस्थान २२ हैं —१. प्रतिज्ञाहानि, २. प्रतिज्ञान्तर, ३. प्रतिज्ञाविरोध, ४. प्रतिज्ञासन्यास, ६ हेन्द्रन्तर, ६. अर्थान्तर, ७. निरर्थक, ४. अविज्ञातार्थ, १. अपार्थक, १०. अप्राप्तकाल, ११. न्यून, १२. अधिक, १३. पुनरुक्त, १४. अननुभाषण, १६. अज्ञान, १६. अप्रतिभा, १७ विक्षेप, १८. मतानुज्ञा, १६. पर्यनुयोज्यानुपेक्षण, २०. निरनुयोज्यानुयोग, २१. अपसिद्धान्त और २२. हेत्वाभास।

सि. वि /मू /१/१०/३३४ असाधनाङ बचनमदोषोद्भावनं द्वयो । निग्रह-स्थानमिष्टं चेत् कि पुनः साध्यसाधनै ।१०। = (बौद्धोके अनुसार) असाधनाङ्ग बचन अर्थात् असिद्ध व अनेकान्तिक आदि दूषणो सहित प्रतिज्ञा आदिके बचनोका वहना और अदोषोद्भावन अर्थात् प्रति-बादोके साधनोमे दोषोंका न उठाना ये दो निग्रहस्थान स्वीकार किये गये हैं, फिर साध्यके अन्य साधनोंसे क्या प्रयोजन है।

### 📭 अन्य सम्बन्धित विषय

१. जय पराजय व्यवस्था। —दे० न्याय/२।

२. नैयायिकों द्वारा नियहस्थानीके प्रयोगका समर्थन - दे० वितडा ।

नैयायिक व बौद्धमान्य निम्नहस्थानींका व उनके
 प्रयोगका निषेध । --दे० निम्नाय/२।

४. नियहस्थानके भेदिंकि रूक्षण —दे० वह वह नाम।

निघंडु १. १३०० श्लोक प्रमाण संस्कृत भावामें लिखा गया एक पौराणिक ग्रन्थ १ २ श्वेताम्बराचार्य श्रीहेमचन्द्रसृरि (ई० १०८८-११४३) को 'निघटुशेष' नामको रचना। ३. आ. पद्मनन्दि (ई० १२८०-१३३०) कृत 'निबंटु वैद्यक' नामका आयुर्वेदिक ग्रन्थ — (यशस्तिलकचम्पू/प्र. पं० सुन्दरलाल)।

# निज गुणानुस्थान-- दे० परिहार प्रायश्चित ।

निजात्माष्टक — आ. योगेन्दुदेव (ई० श० ई) द्वारा रचित सिद्ध स्वरूपानुबाद विषयक आठ अपभ्रंश दोहे।

निजाष्टक — আ০ योगेन्दुदेव (ई० श०/६) द्वारा रचित अध्यात्म भाव विषयक आठ अपभ्रंश दोहे।

निरय — वैशे. सू./मू./४/१/१ सदकारणवित्तरयम् । = सत् और कारण रहित निरय कहलाता है। (आग्न प /टी /२/६६/४/३)।

त. सू./१/३१ तद्भावाञ्ययं नित्य ।३१। = सतके भावसे या स्वभावसे अर्थाद अपनी जातिसे च्युत न होना नित्य है।

स. सि./६/४/२७०/३ नित्रयं धुविमत्वर्थः । 'नेर्धुव' त्यः' इति निष्पा-दिखात्।

स. सि./१/३१/३०२/१ येनारमना प्राग्डष्टं वस्तु तेनैवारमना पुनरिप भावात्तदेवेदमिति प्रत्यभिज्ञायते । यद्यत्यन्तिनरोधोऽभिनवप्रादुर्भाव-भावमेव वा स्थात्ततः स्मरणानुपपत्तिः । तद्वधीनलोकसंव्यवहारो विरुध्यते । ततस्तद्भावेनाव्ययं नित्यमिति निश्चीयते । == १. नित्य शब्दका अर्थ धुव है ('नेध्रुवेत्यः' इस वार्तिकके अनुसार 'नि' शत्द-से धुवाध में 'त्यं प्रत्यय लगकर नित्य शब्द बना है । २, पहले जिस रूप वस्तुको देखा है उसी रूप उसके पुन' होनेसे 'वही यह है' इस प्रकारका प्रत्यभिज्ञान होता है । यदि पूर्ववस्तुका सर्वथा नाश ही जाये या सर्वथा नयी वस्तुका उत्पाद माना जाये तो इससे स्मरणकी उत्पत्ति नहीं हो सकती और स्मरणकी उत्पत्ति न हो सकनेसे स्मरण-के आधीन जितना लोक सञ्यवहार चालू है, वह सब विरोधको प्राप्त होता है । इसलिए जिस वस्तुका जो भाव है उसरूपसे च्युत न होना तद्वभावाव्यय अर्थात् नित्य है, ऐसा निश्चित होता है । (रा, वा,/४/४/१-२/४४३/६'); (रा. वा,/४/३१/४/४६६/३२)।

न. च. वृ./६१ सोऽयं इति तं णिच्चा। = 'यह वह है' इस प्रकारका प्रत्यय जहाँ पाया जाता है, वह नित्य है।

\* द्रव्यमें निस्य अनिस्य धर्म —दे० अनेकान्त/४।

\* द्रव्य व गुणोंमें कथंचित् नित्यानित्यात्मकता

दे० उत्पाद व्ययधीव्य/२ ।

\* पर्यायमें कथंचित् नित्यत्व-दे जत्पाद व्यय भीवय /३।

\* षट् द्रव्योंमें निस्य अनिस्य विभाग—दे० द्रव्य/३ ।

नित्य नय---दे० नय/I/६ ।

नित्य निगोद--दे० वनस्पति/२।

**नित्य पूजा**—दे० पूजा/१/३, पूजापाठ ।

नित्य मरण—दे० मरण/१ ।

नित्य महोद्योत -- पं० आशाधर (ई० ११७३-१२४३) की एक संस्कृत छन्दबद्ध भक्तिरसपूर्ण प्रन्थ है, जिस पर आ० श्रुतसागर (ई० १४८१-१-१४६६) ने महाभिषेक नामकी टीका रची है।

नित्यरसी व्रत — वर्षमे एक बार आता है। ज्येष्ठ कृ०१ से ज्येष्ठ
पूर्णिमा तक कृ०१ को उपवास तथा २-११ तक एकाशना करें। फिर
शु.१ को उपवास और २-१६ तक एकाशना करें। जधन्य १ वर्ष,
मध्यम १२ वर्ष और उत्कृष्ट १४ वर्ष तक करना पडता है। 'ॐ ही श्री
चृषभिजनाय नमः' इस मंत्रका त्रिकाल जाण्य करें। (ब्रत विधान
संग्रह/पृ.१०२)।

नित्य वाहिनी — विजयार्धकी दक्षिणश्रेणीका एक नगर

—दे∘ विद्याधर।

# नित्य अनित्य समा जाति--

न्या. सू /मू./४/१/३२,३५/३०२ साधम्यात्तु त्यधर्मोपपत्ते सर्वानित्यत्व-प्रसङ्गादनित्यसमः ।३२। नित्यमनित्यभावादनित्ये नित्यत्वोपपत्तेन्नि-त्यसमः ।३६।

न्या. सू /वृ /६/११२,३६/१०२ अनित्येन घटेन साधम्यीविनत्यः शब्द इति ब बतोऽस्ति घटेनानित्येन सर्वभावानां साधम्यीमिति सर्वस्था-नित्यत्वमनिष्टं संपद्यते सोऽयमनित्यत्वेन प्रत्यवस्थानादिनित्यसम इति ।३२। अनित्य शब्द इति प्रतिज्ञायते तदनित्यत्वं कि शब्दे नित्यमथानित्यं यदि तावत्सर्वदा भवति धर्मस्य सदा भावाद्धर्मि-णोऽपि सदाभाव इति । नित्यः शब्द इति । अथ न सर्वदा भवति अनित्यत्वस्याभावान्तित्यः शब्द । एवं नित्यत्वेन प्रत्यवस्थानान्तित्य-सम अस्योत्तरम् । =साधम्यमान्नसे सुव्यधर्मसहितपना सिद्ध हो जानेसे सभी पदार्थोमें अनित्यत्वका प्रसंग उठाना अनित्यसम जाति है। जैसे—घटके साथ कृतकत्व आदि करके साधम्य हो जानेसे यदि शब्दका अनित्यपना साधा जावेगा तब तो यो घटके सन्त्व, प्रमेयत्व आदि ऋष साधम्य सम्भवनेसे सब पदार्थोके अनित्यपनेका प्रसंग हो जावेगा। इस प्रकार प्रत्यवस्थान देना अनित्यसमा जाति है। अनित्य भी स्त्रयं नित्य है इस प्रकार अनित्यमें भी नित्यत्वका प्रसंग उठाना नित्यसमा जाति है। जैसे—'शब्द अनित्य है' इस प्रकारकी प्रतिज्ञा करनेवाले वादीपर प्रतिवादी प्रश्न उठाता है, कि वह शब्दके आधार-पर ठहरनेवाला अनित्यधर्म क्या नित्य है अथवा अनित्य। प्रथमपक्ष-के अनुसार धर्मको तीनोंकालों तक नित्य ठहरनेवाला धर्मी नित्य हो होना चाहिए। द्वितीय विकल्पके अनुसार अनित्यपन धर्मका नाश हो जानेपर शब्दके नित्यपनका सङ्भाव हो जानेपर शब्दके नित्यपनका सङ्भाव हो जानेपर शब्दके नित्यसमा जाति है। इस प्रकार नित्यत्वका प्रत्यवस्थान उठाना नित्यसमा जाति है।

( श्लो. बा. ४/९/३३/न्या./रलो. ४२६-४२८/५३; श्लो. ४३७-४४०/५३६ में इसपर चर्चा की गयी है )।

नित्यालोक - रुचक पर्वतस्थ एक क्ट-दे० लोक/५/१३ /

नित्योद्योत - १. रुचक पर्वतस्थ एक क्ट-दे० लोक/६/१३,२. विज-यार्थकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर।

निदर्शन- ह्यान्त ।

निदाध-तीसरे नरकका पाँचवाँ पटल-दे० नरक/६।

### निदान--१. निदान सामान्यका छक्षण--

- स. सि./७/३७/३७२/७ भोगाकाङ्क्षया नियतं दीयते चित्तं तर्स्मस्तेनेति वा निदानस्। =भोगाकांक्षासे जिसमें या जिसके कारण चित्त नियमसे दिया जाता है वह निदान है। (रा. वा./७/३७/६/१६/६); (द्र. सं./टो./४२/१८४/१)।
- स. सि./७/१८/३६६/६ निदानं विषयभोगाकाङ्क्षा । = भोगोंकी लालसा निदान श्रष्य है। (रा. बा./७/१८/२/४४/३४); (१२/४,२, ६,१/२८४/६)।

# २. निदानके भेद

भ. आ./मू./१२१६/१२१६ तत्थ णिदाणं तिविहं होइ पसत्थापसत्थ-भोगकरं ।१२१६: = निदान शल्यके तीन भेद हैं—प्रशस्त, अप्रशस्त-व भोगकृत । (अ.ग. श्रा./७/२०)।

# ३. प्रशस्तादि निदानोंके कक्षण

भ. आ./सू./१२१६-१२१६/१२१६ संजमहेर्दु पुरिसत्तसत्तवलविरियसंघ-दणबुद्धी साबअबंधुकुलादीणि णिदाणं होदि हु पसत्थं ।१२१६। माणेण जाइकुलरूबमादि आइरियगणधर्जिणनः । सोभग्गाणादेयं पर्यंती अप्पसत्यं तु ।१२१७। कुद्धो वि अप्पसत्यं मरणे पच्छेइ परवधादीयं। जह उग्मसैणश्रादे णिदाणं वसिट्ठेण 1१२१८। देविग-मणिसभोगो णारिस्सरसिट्ठिसत्थवाहता । केसव बक्षधरता पच्छातो होदि भोगकदं ।१२१६। = पौरुष, शारीरिकबल, बीर्यान्तरायकर्मका क्षयोपक्षम होनेसे उत्पन्न होनेवाला दढ़ परिणाम, बज्रवृषभनारा-चादिकसहनन, ये सब संयमसाधक सामग्री मेरेको प्राप्त हों ऐसी मनकी एक। प्रता होती है, उसको प्रशस्त निदान कहते हैं। धनिक-कुलमें, बंधुओंके कुलमें उत्पन्न होनेका निदान करना प्रशस्त निदान है।१२१६। अभिमानके वश होकर उत्तम मातृबंश. उत्तम पितृबंशकी अभिलाबा करना, आचार्य पदवी, गणधरपद, तीर्थंकरपद, सौभाग्य, आइ। और मुन्दरपना इनको प्रार्थना करना सब अप्रशस्त निदान है। क्यों कि. मानकषायसे दूषित होकर उपर्युक्त अवस्थाकी अभि-लाषा की जाती है। १२१७। कृद्ध होकर मरणसमयमें शत्रुवधादिककी इच्छा करना यह भी अप्रशस्त निदान है।१२१८। देव मनुष्यों में प्राप्त होनेवाले भोगोंको अभिलाषा करना भोगकृत निदान है। स्त्री-पना, धनिकपना, श्रेष्ठिपद, सार्थबाह्यना, केशवपद, सकलचक्रवर्ती-

पना, इनकी भोगोंके लिए अभिलाषा करना यह भोगनिवान है ।१२१६। (ज्ञा./२४/३४-३६); (अ. ग. श्रा./७/२१-२४)।

### ४. प्रशस्त्रप्रशस्त निदानकी इष्ट्रता अनिष्ट्रता

भ, आ./मू./१९२३-१२२६ कोढी संतो सङ्घुण डहइ उच्छ रसायणं एसी ! सो सामण्णं णासेइ भोगहेदं णिदाणेण ।१२२३। पुरिसन्तादि णिदाणं पि मोक्खकामा मुणी ण इच्छंति । ज' पुरिसत्ताइमओ भावी भवमओ य संसारो ।१२२४। दुनखनखयकम्मनखयसमाधिमरणं च मोहिलाहो य । एयं परथेयव्वं ण घच्छणीयं तको अण्णं ।१२२५। पुरि-सत्तादीणि पुणी संजमलाभी य होइ परलोए। आराध्यस्स णियमा तस्थमकदे णिदाणे वि ।१२२६। 🖃 जैसे कोई कुष्ठरोगी मनुष्य कुष्ठरोग-का नाशक रसायन पाकर उसको जलाता है, वैसे ही निदान करने-वाला मनुष्य सर्व दृ:खरूपी रोगके नाशक संयमका भोगकृत निदान-से नाश करता है ।१२२३। संयमके कारणभूत पुरुषत्व, संहनन आदि-रूप (प्रशस्त) निदान भी मुमुक्ष मुनि नहीं करते क्यों कि पुरुषत्वादि पर्याय भी भव ही हैं और भव संसार है। १२२४। मेरे दुम्लोंका नाश हो, मेरे कर्मीका नाश हो, मेरे समाधिमरण हो, मुके रत्नत्रयस्थ बोधिकी प्राप्ति हो इन बातोंकी प्रार्थना करनी चाहिए। (क्योंकि ये मोक्षके कारणभूत प्रशस्त निदान हैं)।१२२६। जिसने रत्नक्रयकी आराधना की है उसको निदान न करनेपर भी अन्य जन्ममें निश्चय से पुरुषत्व आदि व संयम आदिको प्राप्ति होती है ।१२२६। (अ. ग.शा./ २३-२४)।

# निद्रा-१. निद्रा व निद्राप्रकृति निर्देश

### १. पाँच प्रकारकी निद्राओं के सक्षण

स. सि./८/७/३८३/४ मदखेदवलमविनोदनार्थः स्वापो निद्रा । तस्या उपयुपरि वृत्तिनिद्रानिद्रा। या क्रियात्मानं प्रचलयति सा प्रचला शोकश्रममदादिप्रभवा आसीनस्यापि नेत्रगात्रविक्रियासुचिका। सैव पुनपुरावर्तमाना प्रचलाप्रचला । स्वप्ने यथा वीर्यविशेषाविभीवः सा स्त्यानगृद्धि । स्त्यायतेरनेकार्थत्वात्स्वप्नार्थं इह गृह्यते गृद्दधेरपि दी प्रि: । स्त्याने स्वप्ने गृद्धचित दीप्यते यदुदयादात्मा शौद्धं बहुकमे करोति सा स्त्यानगृद्धिः। = मद, खेद और परिश्रमजन्य थकावटको दूर करनेके लिए नीद लेना निद्रा है। उसकी उत्तरोत्तर अर्थात् पुनः पुन. प्रवृत्ति होना निद्रानिदा है। जो शोकथम और मद आदि-के कारण उत्पन्न हुई है और जो बैठे हुए प्राणीके भी नेत्र-गात्रकी विक्रियाकी सुचक है, ऐसी जो क्रिया ऑस्माको चलायमान करती है. वह प्रचला है। तथा उसीकी पुनः पुनः प्रवृत्ति होना प्रचला-अचला है। जिसके निमित्तसे स्वप्नमें नीर्यविशेषका आविभीन होता है वह स्त्यानगृद्धि है। स्त्यायति धातुके अनेक अर्थ है। उनमेंसे यहाँ स्वप्न अर्थ लिया गया है और 'गृद्धि' दीप्यते जो स्वप्नमें प्रदीप्त होती है 'स्त्यानगृद्धि'का ब्युत्पन्तिसभ्य अर्थ है—स्त्याने स्वप्ने गृद्धश्रति धातु-का दीप्ति अर्थ लिया गया है। अर्थात् जिसके उदयसे आत्मा रौद्र बहुकर्म करता है वह स्त्यानगृद्धि है। (रा. वा./५/७/२-६/५७२/६): (गो. क./जी. प्र./३३/२७/१०)।

# २. पाँचों निदाओं के चिह्न

#### १. निदाके चिह्न

ध. ६/१.६-१.१६/३२/३.६ णिद्दाए तिक्वोदएण अप्पकालं सुबह, उट्ठा-विज्ञंतो लहुं उट्ठेदि, अप्पसद्देण वि चेअइ !...णिद्दाभरेण पडेतो लहु अप्पाणं साहारेदि, मणा मणा कंपिद, सचेयणो सुविद ! — निद्रा प्रकृतिके तोव उदयसे जीव अल्पकाल सोता है, उठाये जानेपर जन्दी उठ बैठता है और अल्प शब्दके द्वारा भी सचेत हो जाता है। निद्रा प्रकृतिके उदयसे गिरता हुआ जीव जल्दी अपने आपको सँभान चेता है, थोड़ा थोड़ा काँपता रहता है और सावधान सोता है।

ध, १३/५.५,-६/८ जिस्से पयडीए उदएण अद्धलगंतओ सीवरि.
धूलोए भरिया इव लोयणा होति गुरुवभारेणोट्ठद्धं व सिरमहभारियं
होइ सा णिहा णाम । = जिस प्रकृतिके उदयसे आधा जागता हुआ
सोता है, धूलिसे भरे हुएके समान नेत्र हो जाते है, और गुरुभारको
उठाये हुएके समान शिर अति भारी हो जाता है, वह निद्रा
प्रकृति है।

गो. क./मू /२४/१६ णिइदुत्ये गळ्छंतो ठाइ पुणो बहसह पडेई। जिल्ला के उदयसे मनुष्य चलता चलता खड़ा रह जाता है, और खड़ा खड़ा बेठ जाता है अथवा गिर पड़ता है।

### २. निद्रानिद्राके चिह्न

ध. ६/१.६-१:१६/३१/६ तत्थ णिदाणिदाए तिक्बोदएण रुक्खग्गे विसम-भूमीए जत्थ वा तत्थ वा देसे घोरंतो अघोरंतो वा णिक्मरं सुविद्धि । ⇒िनद्रानिद्रा प्रकृतिके तीव उदयसे जीव वृक्षके शिखरपर, विषम भूमिपर, अथवा जिस किसी प्रदेशपर घुरघुराता हुआ या नहीं घुर-घुराता हुआ निर्भर अर्थात् गाढ निद्रामे सोता है।

ध. १३/४.४.८५/३४४/३ जिस्से पयडीए उदएण अइणिन्भरं सोबदि, अण्णेहिं अट्ठाव्विज्जंतो वि ण उट्ठइ सा णिहाणिहा णाम । — जिस प्रकृतिके उदयसे अतिनिर्भर होकर सोता है, और दूसरोंके द्वारा उठाये जानेपर भो नहीं उठता है, वह निव्रानिद्रा प्रकृति है।

गो. क./सू./२३/१६ णिहाणिइदुदयेण य ण दिट्टिमुन्धादिरं सककी। व्विद्यानिदाकं उदयसे जीव यद्यपि सोनेमें बहुत प्रकार सावधानी करता है परन्तु नेत्र खोलनेको समर्थ नहीं होता।

### ३. प्रचलाके चिह्न

ध. ६/१.६-१.१६/२२/४ पयलाए तिञ्बोदएण बालुवाए मरियाई व लीय-णाई होति, गुरुवभारोड्डव्वं व सीसं होदि, पुणो पुणो लोयणाई उम्मिल-णिमिन्तणं कुणंति। अप्रचला प्रकृतिके तीव उदयसे लोचन बालुकासे भरे हुएके समान हो जाते है, सिर गुरुभारको उठाये हुएके समान हो जाता है और नेत्र पुन पुन उन्मोलन एवं निमीसन करने सगते हैं।

ध. १३/४,४,८४/३४४/६ जिस्से पयडोए उदएण अद्धसुत्तस्स सीसं मणा मणा चलदि सा पयला णाम । चित्तस प्रकृतिके उदयसे आधे सोते हुए-का शिर थोड़ा-थोड़ा हिलता रहता है, वह प्रचला प्रकृति है।

गो. क./मू./२४/९७ प्रचलुदयेण य जोवो ईम्रुम्मीलिय सुवेइ मुत्तीव। ईसं ईसं जाणित मुहुं मुहुं सोवदे मंदं।२४। प्रचलाके उदयसे जीव कि:चित नेत्रको खोलकर सोता है। सोता हुआ कुछ जानता रहता है। बार बार मन्द मन्द सोता है। अर्थात् बारवार सोता व जागता रहता है।

### ४. प्रचला-प्रचलाके चिह्न

थ./६/१.६-१.१६/३१/१० पयलापयलाए तिन्नोदएण नइद्ठओ ना उज्भवों ना सुहैण गलमाणलालो पुणो पुणो कंपमाणसरीर-सिरो जिज्भरं सुत्रदि। - प्रचलाप्रचला प्रकृतिके तीव उदयसे कैठा या खड़ा हुआ मुँहसे गिरती हुई लार सहित तथा कार-बार कपते हुए शरीर और शिर-युक्त होता हुआ जीव निर्भर सोता है।

ध, १३/४.४.५४/३५४/४ जिस्से उदएण ट्रियो णिसण्णो वि सीविदि गहगहियो व सीसं धुणदि वायाहयलया व चदुसु वि दिसासु लोइदि सा पयलापयला णाम । = जिसके उदयसे स्थित व निषण्ण अर्थात वैटा हुआ भी सो जाता है, भूतसे गृहोत्त हुएके समान शिर धुनता है, तथा वायुसे आहत लताके समान चारो ही दिशाओं में लोटता है, बह प्रचला-प्रचला प्रकृति है। मो. क./मू./२४/१६ पप्रकापयलुदयेण य बहेदि लाला चलंति अंगाई। = प्रचलाप्रचलाके उदयसे पुरुष मुख्यसे लार बहाता है और उसके हस्त पादादि चलायमान हो जाते है।

### ५. स्त्यानगृद्धिके चिह्न

ध ६/१.६-१.१६/३२/१ श्रीणिगिद्धीए तिन्नोदएण उद्घाविदो वि पुणो सोबदि, मुत्तो वि कम्म कुणिदि, मुत्तो वि भंबखइ, द ते कडकडावेइ। =स्त्यानगृह्यके तीव उदयसे उठाया गया भी जीव पुन सो जाता है, सोता हुआ भी कुछ क्रिया करता रहता है, तथा सोते हुए भी बडबडाता है और दॉतोको कडकडाता है।

ध. १३/४.४.८१/४ जिससे णिहाए उदएण जंतो वि थं भियो व णिचली चिट्ठिति, हियो वि वहसदि, वइट्ठओ वि णिवज्जिति, णिवण्णलो वि उट्ठाविदो वि ण उट्ठिति, मुचलो चेव पंथे हवदि, कसदि, लणिति, परिवादि कुणिदि सा थीणिगिद्धी णाम । — जिस निद्राके उदयसे चलता चलता स्तम्भित किये गयेके समान निश्चल खड़ा रहता है, खडा खड़ा भी बैठ जाता है, बैठकर भी पड़ जाता है, पड़ा हुआ भी उठानेपर भी नहीं उठता है, सोता हुआ भी मार्गमे चलता है, मारता है, काटता है और अडबड़ाता है वह स्त्यानगृद्धि प्रकृति है।

गो. क./मू /२३/१६ थीणुद्येणुट्ठिविदे सोविद कम्मं करेदि जप्पिद ।

=स्त्यानगृद्धिके उदयसे उठाया हुआ सोता रहता है तथा नींद हीमें
अनेक कार्य करता है, बोलता है, पर उसे कुछ भी चेत नहीं
हो पाता।

### निद्राभोंका जघन्य व उत्कृष्ट काल व अन्तर

घ. १५/५./पंक्ति णिहाणिहा-पमलापयला-थीणिगद्धीणमुदीरणाए कालो जहण्णेण एगसमओ। कुदो। अह्रधुवोदयादो। उक्कस्सेण अंतोमुहुत्तं। एवं णिहापयलाणं पि बत्तव्यं। (६१/१४)। णिहा पयलाणमंतरं जहण्णमुक्कस्सं पि अंतोमुहुत्तं। णिहाणिहा-पर्यलापयला-थीणिगद्धीणमंतरं जहण्णेण अंतोमुहुत्तं। जिहाणिहा-पर्यलापयला-थीणिगद्धीणमंतरं जहण्णेण अंतोमुहुत्तं। जिहाणिहा-पर्यलापयला-थीणिगद्धीणमंतरं जहण्णेण अंतोमुहुत्तं। जिहाणिहा-पर्यलापयला और स्त्यानगृद्धिकी उदीरणाका काल जघन्यसे एक समय है; क्योंकि, ये अधु - बोदयी प्रकृतियाँ है। उनकी उदीरणाका काल उत्कर्षसे-अन्तर्मृहुर्ते प्रमाण है। इसी प्रकारसे निद्रा और प्रचला इन दो प्रकृतियोंके उदी - रणाकालका कथन करना चाहिए।(६१/१४)। निद्रा और प्रचलकी उदीरणाका अन्तरकाल जघन्य व उत्कृष्ट भी अन्तर्मृहुर्त मात्र है। निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचला, और स्त्यानगृद्धिका वह अन्तरकाल जघन्यसे अन्तर्मृहुर्त और उत्कृष्टसे अन्तर्मृहुर्त से अधिक तेतीस संगरीपम प्रमाण है।

# २. साधुओंके लिए निद्राका निर्देश

# १. क्षितिशयन मूळगुणका छक्षण

मृ. आ./३२ फासुयभूमिपएसे अप्पमसथारिदिम्ह पच्छण्णे। दंडंधणुव्य सेज्जं खिदिसयणं एयपासेण ।३२। =जीववाधारिहत, अवपसंस्तर रहित. असंयमीके गमनरहित गुप्तभूमिके प्रदेशमे दण्डके समान अथवा धनुषके समान एक कर्वटसे सोना स्थितिशयन मूलगुण है।

अनु, धः/१/१९/१२९ अनुत्तानोऽनवाड् स्वष्याह्भूदेवेऽसंस्तृते स्वयम् ।
स्वमात्रे संस्तृतेऽल्षं वा तृणादिशयनेऽपि वा।=तृणादि रहित केवल
भूमिदेशमे अथवा तृणादि संस्तरपर, उत्त्वं व अधोमुख न होकर
किसी एक हो कर्वटपर शयन करना क्षितिशयन है।

# २. प्रमार्जन पूर्वक कबंट छेते हैं

भः आ /म् /१६/२२४ इरियादाणि णिसेवे विवेगठाणे णिसीयणे समणे। उठमुक्तणपरिवक्तण पसारणा उटणायरसे।१६। — शरीरके मस मुत्रादि-

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

को फेकरी समय, बैठते-खडे होते व सोते समय, हाथ-पाँव पसारते या सिकोडते समय, उत्तानशयन करते समय या करवट बदलते समय, साधुजन अपना शरीर पिच्छिकासे साफ करते हैं।

### ३. योग निद्रा विधि

मू• आ./७६४ सज्कायज्काणजुत्ता रित्त ण सुर्वति ते पयामं तु ! सुत्तत्थं चितंता णिहाय वसं ण गच्छं ति ।७६४। चस्वाध्याय व ध्यानसे युक्त साधु सूत्रार्थका चिन्तवन करते हुए रात्रिको निद्राक्षे वश नहीं होते हैं। यदि सोवें तो पहला व पिछला पहर छोडकर कुछ निद्रा ले लेते हैं।७६४।

अन. घ./१/०/०५१ क्लमं नियम्य क्षणयोगनिद्रया लातं निक्षीथे घटिकाइयाधिके। स्वाध्यायमस्यस्य निशाद्विनाडिकाशेषे प्रतिकम्य च योगमुरमुजेत । अ स्मनको शुद्ध चिद्रूपमें रोकना योग कहलाता है। 'राजिको मैं इस वस्तिकामें ही रहूँगा' ऐसी प्रतिक्षाको योगनिद्रा कहते हैं। अर्घराजिसे दो घड़ी पहले और दो घड़ी पीछेका, ये चार घडी काल स्वाध्यायके अयोग्य माना गया है। इस अन्पकालमें साधुजन शरीरश्रमको दूर करनेके लिए जो निद्रा लेते हैं उसे क्षण-योगनिद्रा सममना चाहिए।

दे. कृतिकर्म/४/३/१—( योगनिद्रा प्रतिष्ठापन व निष्ठापनके समय साधुको योगिभक्ति पढनी चाहिए / ।

### ३. अन्य सम्बन्धित विषय

१. पॉच निदाओंको दर्शन।वरण कहनेका कारण ।

- दे० दर्शनावरण /४/६ ।

२. पाँचो निद्राओं व चक्षु आदि दर्शनावरणमें अन्तर ।

—दे० दर्शनावरण /⊏।

३. निद्रा प्रकृतियोंका सर्वेषातीपना ।

--दे० अनुभाग/४।

४. निद्रा प्रकृतियोंकी बन्ध, उदय सत्त्वादि प्ररूपणाएँ ।

--दै० वह वह नाम।

५. अति संक्लेश व विशुद्ध परिणाम सुप्तावस्थामें नहीं होते ।

—दे० विशुद्धि/१०।

६. निद्राओंके नामोंमें द्वित्वका कारण। -दे० दर्शनावरण।

७. जो निजपदमें जागता है वह परपदमें सोता है।

--दे० सम्यग्द्रष्टि/४।

निवतः—हे० निकाचित ।

निधि-चन्नवर्तीकी ह निधि-दे० शलाका पुरुष/२।

निधुरा---भरत क्षेत्र पूर्वी आर्यखण्डको एक नदी--दे० मनुष्य/४। निह्नव---

- म्, आ,/२०४ कुलवयसीलिविह्णे मुत्तत्थं सम्मगागिमत्ताणं। कुलवय-सीलमहण्ले णिण्हवदोसो दु जप्पंतो ।२०४। चकुल, वत. शील विहीन मठ आदिका सेवन करनेके कारण, कुल, वत व शीलसे महात् गुरुके पास अच्छी तरह पढ़कर भी 'मैने ऐसे बती गुरुसे कुछ भी नहीं पढा' ऐसा कहकर गुरु व शास्त्रका नाम छिपाना निह्नव है।
- स. सि./६/१०/३२७/११ कुतश्चिस्कारणाञ्चास्ति न वेदीत्यादि ज्ञानस्य व्यपलपनं निह्नवः । = किसी कारणसे, 'ऐसा नहीं है, मैं नहीं जानता' ऐसा कहकर ज्ञानका अपलाप करना निह्नव है। (रा. वा./६/१०/२/ ११७/१३); (गो. क /जी, प्र. ८००/१७६/१०)।
- प. आः/वि /११३/२६१/४ निह्नघोऽपलापः । कस्यन्वित्सकाशे श्रुतमधोत्यन्यो गुरुरित्यभिधानमम्लापः । = अपलाप करना निह्नव है । एक
  आचार्यके पास अध्ययन करके 'मेरा गुरु तो अन्य है' ऐसा कह्ना
  अपलाप है ।

निबन्धन स्त. सि./१/२६/१३३/७—निबन्धनं निबन्धः = निबन्धन् निबन्धः = निबन्धन् करना । (रा. वा./१/२६--/८७/८)।

ध, १६/१/१० निकथ्यते तदस्मिन्निति निकन्धनम्, जंदव्यं जाम्ह णिबद्धं तं णिक्षंधणं ति भणिदं होदि। चिन्धिने तदस्मिन्निति निकन्धनम्' इस निरुक्तिके अनुसार जो द्रव्य जिसमे सम्बद्ध है उसे निकन्धन कहा जाता है।

### २. द्रव्य क्षेत्रादि निबन्धन

ध. १५/२/१० जं दव्वं जाणि दव्याणि अस्सिद्रण परिणमदि जस्स ना दञ्जस्स सहावो दन्वंतरपडिनद्धो तं दन्वणिनंधणं। खेलणिनंधणं णाम गामणयरादीणि, पिडणियदखेत्ते तेसि पिडलद्वत्वसंभादो । जो जिम्ह काले पडियद्धी अत्थो तत्रकालणिबंधणा तं जहा- चुअफू-छाणि चेत्तमासणिकद्वाणि···तत्थेव तेसिमुबलंभादो ।···पंचरित्तयाओ णिबंधो ति वा। जं दब्बं भावस्स आतंबणमाहारो होदि तं भावणिवंधणं । जहा लोहस्स हिरण्णसुवण्णादीणि णिबंधणं, ताणि अस्सिकण तद्प्पत्तिदंसणादो, उप्पण्णस्स वि सोहस्स तदावसंवण-इंसणादो। ≕जो द्रव्य जिन द्रव्योंका आश्रय करके परिणमन करता है, अथवा जिस द्रव्यका स्वभाव द्रव्यान्तरसे प्रतिबद्ध है वह द्रव्यनिबन्धन कहलाता है। ग्राम व नगर आदि क्षेत्रनिबन्धन हैं; क्यों कि, प्रतिनियत क्षेत्रमें उनका सम्बन्ध पाया जाता है। जो अर्थ जिस कालमे प्रतिबद्ध है वह काल निबन्धन कहा जाता है। यथा-आम वृक्षके फूल चैत्र माससे सम्बद्ध हैं ''क्योंकि वे इन्हीं मासोंमें पाये जाते हैं। अथवा पंचरात्रिक निबन्धन कालनिबन्धन है (१)। जो द्रव्य भावका अवलंबन अर्थात आधार होता है, वह भाव निबन्धन होता है। जैसे - लोभने चाँदी, सोना आदिक है; क्यों कि, उनका आश्रय करके लोभकी उत्पत्ति देखी जाती हैं, तथा उत्पन्न हुआ लोभ भो उनका आलम्बन देखा जाता है।

निबद्ध मंगल—दे० मंगल ।

तिमंत्रण-दे० समाचार।

### निमग्ना—

ति. प./४/२३६ णियजलभरउवरिगदं दव्वं लहुगं पि णेदि हेट्ठिम्स । जेणं तेणं भण्णइ एसा सरिया णिमग्गा ति ।२३६। = (विजयार्घकी पश्चिमी गुफाकी एक नदी है—दे० लोक/३/४)क्यों कि यह नदी अपने जलप्रवाहके जपर आयी हुई हलकीसे हलकी वस्तुको भी नीचे ले जाती है, इसीलिए यह नदी निमग्ना कही जाती है।२३६। (वि. सा. १४६५)

निमित्त-आहारका एक दोष। दे० खाहार/II/४।

### निमित्त कारण-

#### १. निभिन्न कारणका स्थाण

स. सि /१/२१/१२६/७ प्रत्ययः कारणं निमित्तमिरयमर्थान्तरम्। — प्रत्यय, कारण व निमित्त ये एकार्थवाची नाम हैं। (घ. १२/४,२,८, २/२७६/२); (और भी दे० प्रत्यय)।

स. सि./१/२०/१२०/७ पूर्यतीति पूर्व निमित्तं कारणमिरयनर्थान्तरम् ।

⇒'जो पूरता है' अर्थात उत्पन्न करता है इस व्युरपत्तिके अनुसार पूर्व
निमित्त कारण ये एकार्थवाची नाम हैं। (रा. वा./१/२०/२/७०/२१)।

रलो, बा. २/१/२/११/२५/१६—भाषाकार — कार्यकालमें एक क्षण पहलेसे रहते हुए कार्योत्पित्तिमें सहायता करनेवाले अर्थको निमित्तकारण कहते है।

### २. निसित्तके एकार्थवाची शब्द

१. निमित्त—(दे० निमित्तका तक्षण; स. सि./६/११; रा. वा./६/११; प्र. सा./त, प्र. ६५); २. कारण (दे० निमित्तका सक्षण; स. सि./८/११; रा. वा./६/११; प्र. सा./त. प्र./६६); ३. प्रस्यय (वे० निमित्तका सक्षण); ४. हेतु (स. सा./मू./६०; स. सि./८/११; रा. वा./६/११; प्र. सा./त. प्र./६६) । ६. साधन (रा./१/७/-/३६/१; स. सि./१/७/२६/१); ६. सहकारी (इ. सं./मू./१७; न्या. दी./१/६११/६/१; का. ख./मू./२९८); ७. उपकारी (पं. घ./उ./४१.१९६); १९ अनुप्राहक (त. सृ./६/१७); ६. आश्रय (स. सि./६/१७/२६/६); १९. अनुप्राहक (स. सि./६/१९/३२८/११); १२. उरपादक (स. सा./मू./१००); १३. कर्ता (स. सा./मू./१०६; स. सा./आ./१००); १४. हेतुकर्ता (स.सि./६/१२/२६१/८; पं. का./त. प्र./६८); १६. प्रेरक (स. सि./६/१६/२६६/६); १६. हेतुकर्ता (स.सि./६/१८) (स. हे.); १६. हेतुकर्ता (य. सि./६/१८) (स. हे.); १६. हेतुकर्ता (य. सि./६/१८) (स. हे.); १६. हेतुकर्ता (य. सि./६/१८) (स. हे.); १६. हेतुकर्ता (य. सि./६/१८) (स. हे.); १६. हेतुकर्ता (य. सि./६/१८) (स. हे.); १६. हेतुकर्ता (य. सि./६/१८) (स. हे.); १६. हेतुकर्ता (य. सि./६/१८) (स. हे.); १६. हेतुकर्ता (य. सि./६/१८) (स. हे.); १६. हेतुकर्ता (य. स./६/१८) (स. हे.)

#### ३, क्रणका सञ्चण

जैनेन्द्र ज्याकरण/१/२/११३ साधकतमं करणं। = साधकतम कारणको करण कहते हैं। (पाणिनि ज्या./१/४/४२); (न्या. बि./बृ./१३/ १८/१)।

स. सा,/आ./परि-/शक्ति नं. ४३ भन्द्रावभवनसाधकतमस्वमयी करण-शक्तिः। - होते हुए भावके होनेमें अतिशयवान् साधकतमपनेमयी करण शक्ति है।

### ४. करण व कारणके तुळनात्मक प्रयोग

स, सि./१/१४/१०८/१ यथा इह धूमोडानेः। एवमिदं स्पर्शनादिकरणं नासति कर्तयित्मिन् भिष्ठुमईसीति झातुरस्तित्धं गम्यते। —जैसे लोकमें धूम अग्निका झान करानेमें करण होता है, उसी प्रकार थे स्पर्शनादिक करण (इन्द्रियाँ) कर्ता आत्माके अभावमें नहीं हो सकते, अतः उनसे झाताका अस्तित्व जाना जाता है।

श्लो, वा./२/१/६/१लो. ४०-४१/६१४ चक्षुरादित्रमाणं चैदचैतनमपीव्यते । न साधकतमत्वस्याभावात्तस्याचितः सदा १४०। चितस्तु भावनेत्रादेः प्रमाणस्वं न वार्यते । तत्साधकतमःवस्य कथं चिदुपपत्तितः १४१। == =नैयायिक लोग चक्षु आदि इन्द्रियोंमें, ज्ञानका सहायक होनेसे, उपचारसे करणपना मानकर, 'चक्षुषा प्रमीयते' ऐसी तृतीया विभक्ति अर्थात करण कारकका प्रयोग कर देते हैं। परन्तु उनका ऐसा करना ठीक नहीं है, क्योंकि, उन अचेतन नेत्र आदिको प्रमितिका साधक-तमपना सर्वदा नहीं है।४०। हाँ यदि भावइन्द्रिय (ज्ञानके क्षयो-पशम) स्वरूप नेत्र कान आदिको करण कहते हो तो हमें इष्ट हैं; वयोंकि, चेतन होनेके कारण प्रमाण हैं। उनकी किसी अपेक्षासे ज्ञाप्ति-क्रियाका साधकतमपना या करणपना सिद्ध हो जाता है। (स्या, म्/ १०/१०१/१४); (न्या, दी./१/ई १४/१२)।

भ. आ./वि./२०/७१/४ क्रियते स्पादिगोचरा विद्यसय एभिरिति करणानि इन्द्रियाण्युच्यन्ते क्वचित्करणशब्देन । अन्यत्र क्रियानिष्पत्तौ सदित-शियतं साधकं तत्करणिमिति साधकतममात्रमुच्यते । क्वचित्तु क्रियान्सामान्यवचनः यथा 'डुकृत्र्व्' करणे इति । क्करण शब्दके अनेक अर्थ हैं—स्पादि विदयको प्रहण करनेवाले हान जिनसे किये जाते हैं अर्थात् उत्पन्न होते हैं वे इन्द्रियों करण हैं। कार्य उत्पन्न करनेमें जो कर्ताको अतिशय सहायक होता है उसको भी करण या साधकतम मात्र कहते हैं। जैसे—देवदन्त कुष्हाङ्कीसे सकड़ी काटसा है। कहीं-कहीं करण शब्दका अर्थ सामान्य क्रिया भी माना गया है। जैसे—'डुकृत्व् करणे' प्रस्तुत प्रकरणमें करण शब्दका क्रिया ऐसा अर्थ है।

स. सा /आ /६६-६६ निरचयतः कर्मकरणयोरभिन्नत्वाच यद्येन क्रियते

सत्तदेवेति कृत्वा यथा कनकपात्रं कनकेन क्रियभाणं कनकमेव न त्वन्यत। व्यानस्यस्य कर्म और करणमें अभेद भाव है, इस न्यायसे जो जिससे किया जाये वह वही है। जैसे—सुवर्णसे किया हुआ सुवर्णका पात्र सुवर्ण ही है अन्य कुछ नहीं। (और भी दे० कारक/ १/२); (प्र. सा./त. प्र./१६,३०,३६,६६,६८,१९७,१२६)।

# प. करण व कारणके भेदोंका निर्देश

स्या. म./८/०१/५ में उद्दश्ता न चैबं करणस्य द्वैविध्यमप्रसिद्धम्। यदाहुर्जाक्षणिकाः — 'करण द्विविधं छोयं बाह्याभ्यन्तरं बुधैः।' = करण दो प्रकारका न होता हो ऐसा भी नहीं। वैयाकरणियोंने भी कहा है—१. बाह्य और २. अस्थान्सरके भेदसे करण दो प्रकारका जानना चाहिए। (और भी दे० कारण/१/२)। ३. स्व निमिन्त, ४. पर निमिन्त (उत्पादव्ययधौक्य/१/२)। ६. बलाधान निमिन्त (स.सि./४/७/२७१/११); (रा. वा./४/७/४८६/१८); ६. प्रतिबन्ध कारण (स.सि./४/२४/२६६/८). (रा. वा./४/२४/२४/४८६/७); ७. कारक हेतु, ६. झायक हेतु, ६. व्यंजक हेतु (दे० हेतु)।

# ६. निमित्तके भेदोंके सक्षण च उदाहरण

रा. वा./१/सू./वार्तिक/पृष्ठ/प. इन्द्रियानिन्द्रियवताधानात पूर्वसुप-नम्भेऽर्थे नोइन्द्रियप्राधान्यात् यदुरपद्यते ज्ञानं तत् श्रुतम् । (रा. ना./ १/१/२७/४८/२१)। यतः सत्यपि सम्यग्दण्टेः भोत्रेद्रियमसाधाने बाह्याचार्यपदार्थोपदेशसंनिधाने च श्रुतज्ञानावरणोदयवशीवृतस्य स्वयमन्तः श्रुतभवन निरुत्सुकत्वादारमनो न श्रुतं भवति, अतः शाहा-मतिज्ञानादि निमित्तापेक्ष आत्मैव आम्यन्तरः श्रुतभवनपरिणामाभि-मुख्याव श्रुतीभवति, न मतिज्ञानस्य श्रुतीभवनमस्ति, तस्य निमित्त-मात्रस्वात ।(रा.वा./१/२०/४/७१/७)। चक्षुरादीनां रूपादिविषयोगयोग-परिणामात प्राक् मनसो व्यापारः।...ततस्तव्वताधानीकृत्य चश्चरादीनि विषयेषु व्याप्रियन्ते।(रा. वा /२/१६/४/१२६/२०)। श्रोत्रमसाधानादुप-देशं श्रुत्वा हिताहितप्राप्तिपरिहारार्थमाद्रियन्ते। अतः श्रोत्रं महू-पकारीति । (रा. वा /२/१६/७/१३१/३०) । युज्यते धर्मास्तिकायस्य जीवपुद्गतनि प्रत्यप्रेरकत्वम्, निष्क्रियस्यापि वलाधानमान्नत दर्शनात, आत्मगुणस्तु अपरत्र क्रियारम्भे प्रेरको हेतुरिष्यते तद्वादिभिः। न च निष्कियो द्रव्यगुण प्रेरको भवितुमईतिः । किच, धर्मास्तिकायारुयद्रव्यमाश्रयकार्णं भवतु न तु निष्क्रियारमद्रव्य-गुणस्य ततो व्यतिरैकेणाऽनुपत्तभ्यमानस्य क्रियाया आश्रयकारणत्वं युक्तम् । (रा. वा./६/७/१३/४४७/३३) । उपकारो बलाघानम् अव-लम्बनस् इत्यनथन्तिरम्। तेन धमधिर्मग्रीः गतिस्थितिनिर्वर्तने प्रधानकतु रवमपोदितं भवति । यथा अन्धस्येतरस्य वा स्वजङ्घाब-लाइगच्छतः यष्ट्याच पुषकारकं भवति न तु प्रेरकं तथा जीवपुद्दगलानां स्वशक्तीव गच्छतां तिष्ठतां च धमधिमीं उपकारको न प्रेरकी इत्युक्तं भवति । (रा. वा /६/१७/१६/७)। = इन्द्रिय व मनके श्रुलाधान निमित्तसै पूर्व उपलब्ध पदार्थ में, सनकी प्रधानतासे जो झान उत्पन्न होता है वह शुत्त है। क्यों कि सम्यग्दृष्टि जीवको शोचेन्द्रियका बलाधाननिमित्त होते हुए भी तथा बाह्यमें आचार्य, पदार्थ व उपदेश-का सांनिध्य होनेपर भी, श्रुतज्ञानावरणसे वज्ञीकृत आत्माका स्वयं श्रुसभवनके प्रति निरुत्सुक होनेके कारण, श्रुतज्ञान नहीं होता है, इसे जिए बाह्य जो मितिज्ञान आदि उनको निमित्त करके आत्मा ही अभ्यन्तरमें श्रुतस्तप होनेके परिणामकी अभिमुख्यताके कारण श्रुत-रूप होता है। मतिज्ञान श्रुतरूप नहीं होता, क्यों कि यह तो श्रुत-ज्ञानका निमिक्तमात्र है। चक्षु आदि इन्द्रियोंके द्वारा ज्ञान होनेसे पहले ही मनका व्यापार होता है। उसको ब्लाधान करके चक्षु आदि इन्द्रियाँ अपने-अपने विषयों में व्यापार करती है। श्रोत्र इन्द्रियके वलाघानसे उपदेशको सुनकर हितकी प्राप्ति और अहितके

परिहारमें प्रवृत्ति होती है, इसलिए श्रोजेन्द्रिय बहुत उपकारी है। धर्मास्तिकाय जीव और पुद्रगलकी गतिमे अप्रेरक कारण है अत वह निष्क्रिय होकर भी बलाधायक हो सकता है। परन्तु आप तो आत्माके गुणको परकी क्रियामे प्रेरक निमित्त मानते हो, अतः धर्मास्तिकायका दृष्टान्त विषम है। कोई भी निष्क्रिय द्रव्य या उसका गुण प्रेरक निमित्त नहीं हो सकता। धर्मास्तिकाय द्रव्य या उसका गुण प्रेरक निमित्त नहीं हो सकता। धर्मास्तिकाय द्रव्य या अन्यत्र आश्रयकारण हो सकता है, पर निष्क्रिय आत्माका गुण जो कि पृथक् उपलब्ध नहीं होता, क्रियाका आश्रयकारण भी सम्भव नहीं है। उपकार, बलाधान, अवलम्बन ये एकार्यवाची शब्द हैं। ऐसा कहनेसे धर्म द्रव्य और अधर्म द्रव्यका जीव पुद्रगलकी गतिस्थिति-के प्रति प्रधान कर्तापनेका निराकरण कर दिया गया। जैसे लाठी चलते हुए अन्धेकी उपकारक है, उसे प्रेरणा नहीं करती उसी तरह धर्मादिको भी उपकारक कहनेसे उनमें प्रेरकपना नहीं आ सकता है।

पं.का./त. प्र./प्र-प्-प् धर्मोऽपि स्वयमगच्छन् अगमयंश्च स्वयमेव गच्छतां जीवपुद्दगलानामुदासीनाविनाभूतसहायकारणमात्रत्वेन गमन-मनुगृहाति इति ।८६१ तथा अधर्मोऽपि स्वयं पूर्वमेव तिष्ठन् परम-स्थापयंश्च स्वयमेव तिष्ठतां जीवपुद्दगलानामुदासीनाविनाभूत-सहायकारणमात्रत्वेन स्थितिमनुगृह्णातीति ।प्रदेश यथा हि गतिपरिणतः प्रभञ्जनो वैजयन्तीनां अतिपरिणामस्य हेतुकर्तावलोक्यते न तथा धर्मः ।प्र

पं. का./ता. वृ./५४/१४२/११ यथा सिद्धो भगवानुदासीनोऽपि सिद्धगुणा-नुरागपरिणतानां भव्यानां सिद्धगते सहकारिकारणं भवति तथा धर्मोऽपि स्वभावेनेव गतिपरिणतजीवपुद्दगलानामुदासीनोऽपि गति-सहकारिकारण भवति । = १. धर्म द्रव्य स्वयं गमन न करता हुआ और अधमे द्रव्य स्वयं पहलेंसे हो स्थिति रूप वर्तता हुआ, तथा ये दोनों ही परको गमन व स्थिति न कराते हुए जीव व पुर्गलीको अविनाभावी सहायरूप कारणमात्ररूपसे गमन व स्थितिमें अनुग्रह करते हैं 1८५--६। जिस प्रकार गतिपरिणत पवन ध्वजाओं के गति-परिणामका हेतुकर्ता दिखाई देता है, उसी प्रकार धर्म द्रव्य नहीं है । ६८। २. जिस प्रकार सिद्ध भगवान् स्वय उदासीन रहते हुए भी, सिद्धोके गुणानुराग रूपसे परिणत भव्योकी सिद्धगतिमें, सहकारी कारण होते हैं, उसी प्रकार धर्मद्रव्य भी स्वभावसे ही गतिपरिणत जीवोंको, उदासीन रहते हुए भी, गतिमें सहकारी कारण हो जाता है। नीट—( उपरोक्त उदाहरणोपरसे निमित्तकारण व उसके भेदोंका स्पष्ट परिचय मिल जाता है। यथा-स्वयं कार्यस्रप परिगमे वह उपादान कारण है तथा उसमें सहायक होनेवाले परद्रव्य व गुण निमित्त कारण हैं। वह निमित्त दो प्रकारका होता है--बलाधान व प्रेरक। वलाधान निमित्तको उदासीन निमित्त भी कहते हैं, क्योंकि, अन्य द्रव्यको प्रेरणा किये बिना, वह उसके कार्यमें सहायक मात्र होता है। परन्तु इसका यह अर्थ भी नहीं कि वह बिलकुल व्यर्थ ही हैं; क्योंकि, उसके बिना कार्यकी निष्पत्ति असम्भव होनेसे उसको अविनाभावी सहायक माना गया है। प्रेरक निमित्त क्रियावान द्रव्य ही हो सकता है। निष्क्रिय द्रव्य या वस्तुका गूणप्रेरक महीं हो सकते। वस्तुकी सहायता व अनुग्रह करनेके कारण वह निमित्त उपकार, सहायक, सहकारी, अनुग्राहक आदि नामोंसे पुकारा जाता है। प्रेरक निमित्त किसी द्रव्यकी क्रियामें हेसुकर्ता कहाजा सकता है, पर उदासीन निमित्तको नहीं। कार्य क्षणसे पूर्व क्षणमें बतेनेवाला अन्य द्रव्य सहकारी कारण कहलाता है (दे० कारण/1/३/१)। स्व व पर निमित्तक उत्पादके लिए —दे० उत्पादव्ययभौवय/१

\* निमित्तकारणकी मुख्यता गौणता—दे० कारण/III ।

### निमित्त ज्ञान—

### १. निमित्तज्ञान सामान्यका रुक्षण

रा. वा,/३/३६/३/२०२/२१ एतेषु महानिमित्तेषु कौशलमष्टाङ्गमहानिमित्त-इता । च्च इन (निम्न) आठ महानिमित्तोंमें कुशलता अष्ठांग महा-निमित्तज्ञता है ।

### २. निमित्तज्ञानके भेद

ति. प./४/१००२, १०१६ णइमित्तिका य रिद्धी णभभजमंगंसराइ वेजणयं। तक्खणचिण्डं सजणं अट्ठिवियप्पेहिं विश्विरिदं ।१००२। तं चिय
सजणणिमित्तं चिण्हो मालो ति दोभेदं ।१०१६। =नैमित्तिक ऋदि
नभ (अन्तरिक्ष),भौम, अंग, स्वर, व्यंजन, तक्षण, चिह्न (छिन्न);
और स्वप्न इन आठ भेदोंसे विस्तृत हैं ।१००२। तहाँ स्वप्न निमित्तज्ञानके चिह्न और मालारूपसे दो भेद हैं ।१०१६। (रा. वा./१/२०/१२/
७६/८); (रा. वा./३/३६/३/२०२/१०); (घ. ६/४,१,१४/गा. १६/७२);
(घ. ६/४,१,१४/७२/२: ७३/६); (वा. सा./२१४/३)।

### ३. निमित्तज्ञान विशेषोंके लक्षण

ति, प्./४/१००३-१०१६ रविससिगहपहुदीणं उदयस्थमणादि दट्ठूणं। स्वोणत्तं दुक्खसुष्टं जं जाणइ तं हि णहणिमित्तं १९००३। वणसुसिर्णिद्धलुक्खप्पहुदिगुणे भाविदूण भूमीए। जं जाणइ खय-वर्डिढ तम्मयसकणयरजदपमुहाणं ।१००४। दिसिविदिसअंतरेसुं घउ-रंगवलं ठिदं च दट्ठूणं । जंजाणइ जयमजयं तं भउमणिमित्त-मुद्धिद्ठं ।१००५। वातादिष्पणिदीओ रुहिरप्पहुदिस्सहावसत्ताई । ' णिष्णाण उण्णयाणं अंगोर्नेगाण इंसणा पासा ।१००६। णरतिरियाणं दट्ठुं जं जाणइ दुक्खसोक्खमरणाइं । कालत्तयणिप्पण्णं अंगणिमित्तं पसिद्धं तु ।१००७। णरतिरियाणणिचित्तं सद्दं सोदूण दुवलसोक्लाइं । काजस्यणिष्पण्णं अं जाणह् तं सर्गिमित्तं ।१००८। सिरमुहकंधप्पह्-दिसु तिलमसयप्पहृदिथाइ दट्ठूणं। जंतियकालसुहाइं जाणइ तं बेंजगणिमित्तं ।१००६। करचरणत्तलप्पहृदिसु पंकप्रकुलिसादिमाणि दट्ठूणं। जं तियकालसुहाइं लक्खइ तं लक्खणणिमित्तं ।१०१०। मुरदाणवरक्ष्वसणरतिरिरगहि छिण्णसत्थवत्थाणि । पासादणयर-देसादियाणि चिण्हाणि दट्ठूणं ।१०११। कालत्तयसंभूदं सुहासुहं मरणविविहृदव्वं च । सुहदुक्ताई लक्त्वइ चिण्हणिमित्तं ति ते जाणइ ।१०१२। बातादिदोसचतो पच्छिमरत्ते मुयकरवियहूदि । णियमुह-कमलपवि ट्ठं देनिस्त्य संउणिम्म सुहसंउणं ।१०१३। घडतेरतव्यं गार्दि रासहकरभादिएमु आरुहर्ण । परदेसगमणसञ्जं जं देनखइ अमुहसउणं तं ११०१४। अं भासइ दुन्तसुहण्यमुहं कालत्तर वि संजादं। तं चिय सउणिमित्तं चिण्हो मालो त्ति दो भेदं ।१०१५। करिकेसरिपहुदीणं इंसणमेत्तादि चिण्हसउणं तं । पुव्वावरसंबंधं सउणं तं मालसउणो त्ति।१०१६। =सूर्य चन्द्र और ग्रह इत्यादिके उदय व अस्तमन आदिकोंको देखकर जो श्लीणता और दुःख-मुख (अथवा जन्म-मरण ) का जानना है, वह नभ या अन्तरिक्ष निमित्तज्ञान है।१००३। पृथिवी-के घन, सूषिर (पोलापन), स्निग्धता और रूक्षताप्रभृति गुणोंको विचारकर जो ताँबा, लोहा, मुवर्ण और चाँदी आदि घातुओं की हानि वृद्धिको तथा दिशा-विदिशाओं के अन्तरालमें स्थित चतुरंगवलको देखकर जो जय-पराजयको भी जानना है उसे भौम निमित्तज्ञान कहा गया है।१००४-१००५। मनुष्य और तिर्यंचोंके निम्न व उन्नत अंगोपांगोंके दर्शन व स्पर्शसे वात, पित्त, कफ रूप तीन प्रकृतियों और रुधिरादि सात धातुओंको देखकर तीनों कालोंमें उत्पन्न होनेवाले मुख-दुःख या मरणादिको जानना, यह <u>अंगनिमित्त</u> नामसे प्रसिद्ध है।१००६-१००७। मनुष्य और तिर्यंचोंके विचित्र शब्दोंको सुनकर कालत्रयमें होनेवाले दुख-सुःखको जानना, यह स्व<u>र निमित्तज्ञान</u> है। ।१००८। सिर मुख और कन्धे आदिपर तिल एवं मशे आदिको देख-

9

₹

१

कर तोनों कालके मुखादिकको जानना, यह व्यञ्जन निमित्तज्ञान है। १००६। हाथ, पाँवके नोचेकी रेखाएँ, तिल आदि देखकर जिकाल सम्बन्धी सुख दुःखादिको जानना सो सक्षण निमित्त है ।१०१०। देव, दानव, राक्षस, मनुष्य और तिर्यंचोंके द्वारा छेदे गये शस्त्र एवं वस्त्रादिक तथा प्रासाद, नगर और देशादिक चिन्होंको देखकर त्रिकालभावी शुभ, अशुभ, मरण विविध प्रकारके द्रव्य और सुल-दुःलको जानना, यह चिन्ह या छिन्न निमित्तज्ञान है १९०११-१०१२। वात-पित्तादि दोषोंसे रहित व्यक्ति, सोते हुए रात्रिके पश्चिम भागमें अपने मुखकमलमें प्रविष्ट चन्द्र-सूर्यादिरूप शुभस्ववनको और घृत व ते लको मासिश आदि, गर्दभ व ऊँट आदि पर चढना, तथा परदेश गमन आदि रूप जो अशुभ स्वप्नको देखता है, इसके फल-स्वरूप तोन कालमें होनेवालें दू ख-सुखादिकको बतलाना यह स्वप्न-निमित्त है। इसके चिन्ह और मालारूप दो भेद है। इनमेंसे स्वय्नमें हाथी, सिंहादिकके दर्शनमात्र आदिकको चिन्हस्वप्न और पूर्वापर सम्बन्ध रखनेवाले स्वप्नको माला स्वप्न कहते हैं ।१०१३-१०१६। (रा. वा,/२/३६/३/२०२/११); (ध. १/४,१,१४/७२/६); (चा. सा./२१४/३) ।

निमेष--कालका एक प्रमाण-दे० गणित/1/१/४।

# निमित्त वाद — दे॰ परतंत्रवाद ।

नियत प्रदेशत्व—स. सा /आ /परि./शक्ति नं. २४—आसंसारसं-हरणविस्तरणबक्षितिकिचिदूनचरमशरीरपरिमाणावस्थितलोकाकाश -सम्मितारमावयवस्वलक्षणा नियतप्रदेशत्वशक्तिः १२४। = जो अनादि संसारसे लेकर संकोच-विस्तारसे लक्षित है और जो चरम शरीरके परिमाणसे कुछ न्यून परिमाणमें अवस्थित होता है, ऐसा लोकाकाश-प्रमाण आत्म अवयवस्य जिसका लक्षण है, ऐसी (जीव ब्रव्यको) नियत प्रदेशस्य शक्ति है।

नियतं वृत्ति — न्या वि./वृ /२/२९/१८ नियतवृत्तयः नियता संकरव्यतिकरिवक्ता वृत्तिरात्मलाभो येषां ते तथोक्ताः । = नियत अर्थात् संकर व्यतिकर दोषोंसे रहित वृत्ति अर्थात् आत्मलाभ । संकर व्यतिकर रहित अपने स्वरूपमें अवस्थित रहना वस्तुकी नियतवृत्ति है । (जैसे अग्नि नियत उष्णस्वभावी है )। (और भी दे० नय/।/-५/४ में नय नं. १५ नियत नय)।

नियति — जो कार्य या पर्याण जिस निमित्तके द्वारा जिस द्रव्यमे जिस क्षेत्र व कालमें जिस प्रकारसे होना होता है, वह कार्य जसो निमित्तके द्वारा जसो द्रव्य, क्षेत्र व कालमें जसो प्रकारसे होता है, ऐसी द्रव्य, क्षेत्र, काल व भावरूप चलुष्ट्रयसे समुद्ति नियत कार्यव्यवस्थाको 'नियति' कहते हैं। नियत कर्मोदय रूप निमित्तको अपेक्षा इसे हो 'दैव', नियत कालको अपेक्षा इसे हो 'काल लिब्ध' और होने योग्य नियत भाव या कार्यकी अपेक्षा इसे हो 'भावतव्य' कहते हैं। अपने-अपने समयोंमें क्रम पूर्वक नम्बरवार पर्यायोंके प्रगट होनेकी अपेक्षा श्री कांजी स्वामी-जाने इसके लिए 'क्रमबद्ध पर्याय' शब्दका प्रयोग किया है। यद्यपि करने-धरनेके विकल्पोंपूर्ण रागी बुद्धिमें सब कुछ अनियत प्रतीत होता है, परन्तु निविकल्प समाधिके साक्षीमात्र भावमें विश्वकी समस्त कार्य व्यवस्था उपरोक्त प्रकार नियत प्रतीत होती है।

अतः वस्तुस्वभाव, निमित्त (दैव), पुरुषार्थ, काललिक्य व भवित्वव्य इन पाँचो समवायोसे समवेत तो उपरोक्त व्यवस्था सम्यक् है; और इससे निरपेक्ष वहीं मिथ्या है। निरुद्यमी पुरुष मिथ्या नियत्तिके आश्रयसे पुरुषार्थका तिरस्कार करते है, पर अनेकान्त बुद्धि इस सिद्धान्तको जानकर सर्व बाह्य व्यापारसे विरक्त हो एक झाता-द्वष्टा भावमें स्थिति पाती है!

### नियतिवाद निर्देश

- १ ॄ मिश्या नियतिवाद निर्देश ।
- २ 🖁 सम्यक् नियतिवाद निर्देश ।
- ३ | नियतिकी सिद्धि।

### काललब्धि निर्देश

- कालल विध सामान्य व विशेष निर्देश ।
- र एक काङ्छिब्से अन्य सर्व रुब्धियोंका अन्तर्भाव
  - काललब्धिकी कथंचित् प्रधानताके उदाहरण
    - १. मोक्षप्राप्तिमें कासलब्धि ।
    - २ सम्यक्त्वप्राप्तिमें काललब्धि ।
  - ३, सभी पर्यायोमें कास्तरान्ध ।
- ४ | काकतालीय न्यायसे कार्यकी उत्पत्ति।
- प बाललब्बिके बिना कुछ नहीं होता।
- ६ बाललब्य अनिवार्य है।
- । पुरुषार्थ भी कथंचित् काललब्धके आधीन है ।

-दे० नियति/४/२ !

- ७ । काललब्धि मिलना दुर्लम है।
- ८ | काललब्धिकी कथंचित् गौणता।

### दैव निर्देश

१ | दैवका लक्षण।

ŧ

ų

ξ

8

₹

₹

4

3

४

ч

Ę

- २ मिथ्या दैववाद निर्देश।
- सम्यक् दैववाद निदेंश ।
- 🥋 कर्मोदयकी प्रधानताके उदाहरण ।
  - दैत्रके सामने पुरुषार्यका तिरस्कार ।
    - दैवकी अनिवार्यता ।

# मवितच्य निर्देश

- १ भवितव्यका रूक्षण।
  - भवितन्यकी कथंचित् प्रधानता ।
  - । भवितव्य अलंध्य व अनिवार्य है ।

# नियति च पुरुषार्थका समन्वय

- १ दैव व पुरुषार्थं दोनोंके मेलसे अर्थ सिद्धि।
- र अबुद्धिपूर्वक कार्यों में दैव तथा बुद्धिपूर्वक कार्यों में
  - पुरुषार्थं प्रथान है।
  - अतः रागदश्चामें पुरुषार्थ करनेका ही उपदेश है।
    - नियति सिद्धान्तमें स्वेच्छाचारको अवकाश नहीं।
  - नास्तवर्मे पॉच समवाय समवेत ही कार्यव्यवस्था सिद्ध है।

### नियति व पुरुषार्थादि सहवतीं हैं।

- १. कालल ब्धि होनेपर रोष कारण स्वतः प्राप्त होते हैं।
- रे. कालादि लिध महिरंग कारण हैं और पुरुषार्थ अन्तरंग कारण है।
- इ. एक पुरुषार्थमें सबै कारण समाविष्ट हैं। नियति निर्देशका मयोजन ।

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

### १. नियतिवाद निर्देश

### १. मिध्या नियतिवाद निर्देश

गो. क./मू./८८२/१०६६ जस्तु जदा जेण जहा अस्स म णियमेण होदि तत्तु तदा। तेण तहा तस्स हवे इदि वादो णियदि वादो दु।८८२। —जो जब जिसके द्वारा जिस प्रकारसे जिसका नियमसे होना होता है, वह तब ही तिसके द्वारा तिस प्रकारसे तिसका होता है, ऐसा मानना मिथ्या नियतिवाद है।

अभिधान राजेन्द्रकोश - ये तु नियतिवादिनस्ते ह्येवमाहुः, नियति नाम तत्त्वान्तरमस्ति यद्वशादेते भावाः सर्वेऽपि नियतेनैव रूपेण प्रादुर्भाव-मश्नुवते नान्यथा। तथाहि-यद्यदा यतो भवति तत्तदा तत एव नियतेनैव रूपेण भवदुपत्तभ्यते, अन्यथा कार्यभावव्यवस्था प्रति-नियतव्यवस्था च न भवेत नियामकाभावात । तत एवं कार्यनैयस्यत प्रतीयमानामेनां नियति को नाम प्रमाणपञ्चकुशालो अधितुं क्षमते। मा प्रापदन्यत्रापि प्रमाणपथव्यावातुप्रसङ्गः। =जो नियतिवादी हैं. ने ऐसा कहते हैं कि नियति नामका एक पृथक् स्वतन्त्र तत्त्व है, जिसके वशसे ये सर्व ही भाव नियत ही रूपसे प्रादुर्भावको प्राप्त करते हैं, अन्यथा नहीं। वह इस प्रकार कि-जो जब जो कुछ होता है, वह सम वह ही नियतरूपसे होता हुआ उपलब्ध होता है, अन्यया कार्यभाव व्यवस्था और प्रतिनियत व्यवस्थान बन सकेगी, क्योंकि उसके नियामकका अभाव है। अर्थात् नियति नामक स्वतन्त्र तत्त्वको न माननेपर नियामकक। अभाव होनेके कारण वस्तुकी नियत कार्यव्यवस्थाकी सिद्धि न हो सकेगी। परन्तु वह तो प्रतीतिमें आ रही है, इसलिए कौन प्रमाणपथमे कुशल ऐसा व्यक्ति है जो इस नियति तत्त्वको बाधित करनेमें समर्थ हो। ऐसा माननेसे अन्यत्र भी कही प्रमाणपथका व्याघात नहीं होता है।

# २. सम्यक् नियतिवाद निर्देश

प. पु./११०/४० प्रापेव यदवाप्तव्यं येन यत्र यथा यतः । तत्परिप्राप्यतेऽ-वश्य तेन तत्र तथा ततः ।४०। = जिसे जहाँ जिस प्रकार जिस कारण-से जो वस्तु पहले ही प्राप्त करने योग्य होती है उसे वहाँ उसी प्रकार उसी कारणसे वही वस्तु अवश्य प्राप्त होती है । (प. पु./२२/६२; २४/५३) ।

का. आ./मू./३२१-२२३ जं जस्स जिम्म देसे जेण तिहाणेण जिम्म कालिम्म। णादं जिणेण णियदं जम्मं वा अहव मरणं वा १३२१। तं तस्य तिम्म देसे तेण विहाणेण तिम्म कालिम्म। को सकदि वारेदुं इंदो वा तह जिणिदो वा १३२२। एवं जो णिच्छयदो जाणिद दव्वाणि सव्वपज्जाए। सो सिहट्ठी सुद्धो जो संकदि सो हु कुद्दिट्ठी १३२३। = जिस जीवके, जिस देशमें, जिस कालमे, जिस विधानसे, जो जम्म अथवा मरण जिनदेवने नियत रूपसे जाता है; उस जीवके उसी देशमे, उसी कालमें उसी विधानसे वह अवश्य होता है। उसे इन्द्र अथवा जिनेन्द्र कीन टाल सकनेमे समर्थ है १३२१-३२२। इस प्रकार जो निश्चयसे सब द्वयोको और सब पर्यायों-को जानता है वह सम्यग्हिष्ट है और जो उनके अस्तित्वमें शंका करता है वह मिध्यादृष्टि है १३२३। (यहाँ अविस्त सम्यग्हिष्टका स्वरूप भतानेका प्रकरण है)। मोट—(नियत व अनियत नयका सम्बन्ध नियतवृत्तिसे है, इस नियति सिद्धान्तसे नहीं। दे० नियत वृत्ति।)

### ३. नियतिकी सिद्धि

दे॰ निमित्त/२ (आष्टांग महानिमित्तज्ञान जो कि शुतज्ञानका एक भेद है अनुमानके आधारपर कुछ मात्र क्षेत्र व कालकी सीमा सहित अशुद्ध अनागत पर्यायोंको ठीक-ठीक परोक्ष जाननेमे समर्थ है।)

दे० अवधिज्ञान/८ ( अवधिज्ञान क्षेत्र व कालकी सीमाका लिये हुए অযুদ্ध अभागत पर्यायोंको ठीक-ठीक प्रत्यक्ष जाननेमें समर्थ है। दे० मन पर्यय ज्ञान/१/३/३(मन. १र्ययज्ञान भीक्षेत्र व कालकी सीमाको लिये हुए अशुद्ध पर्यायरूप जीवके अनागत भावों व विचारोंको ठीक-ठीक प्रत्यक्ष जाननेमें समर्थ है।)

दे० केवलज्ञान/३ (केवलज्ञान तो क्षेत्र व कालको सीमासे अतीत शुद्ध व अशुद्ध सभी प्रकार की अनागत पर्यायोंको ठीक-ठीक प्रत्यक्ष

ज्ञाननेमें समर्थ है।)

और भी 'इनके अतिरिक्त सूर्य ग्रहण आदि बहुतसे प्राकृतिक कार्य नियत कालपर होते हुए सर्व प्रत्यक्ष हो रहे हैं। सम्यक् ज्योतिष ज्ञान आज भी किसी-किसी ज्योतिषीमें पाया जाता है और वह निःसंशय रूपसे पूरी दढताके साथ आगामी घटनाओं को बतानेमें समर्थ है।

### २. काललब्धि निर्देश

### १. काळळब्धि सामान्य व विशेष निर्देश

स. सि./२/३/१० अनाविमिध्याद्दर्टभं व्यस्य कर्मोदयापादितकालुष्ये सति कुतस्तदुपशमः। काललब्ध्यादिनिमित्तत्वात्। तत्र काललब्धि-स्तावत्—कर्माविष्ट आत्मा भव्य<sup>०</sup> कासेऽर्द्धपुद्दगतपरिवत्तं नारूयेऽव-शिष्टे प्रथमसम्यक्त्वग्रहणस्य योग्यो भवति नाधिके इति । इयमेका काललब्धिः । अपरा कर्मस्थितिका काललन्धिः । उत्कृष्टस्थितिकेषु कर्मसु जघन्यस्थितिकेषु च प्रथमसम्यक्त्वलाभी न भवति । क्व तर्हि भवति । अन्तःकोटाकोटोसागरोपमस्थितिकेषु कर्ममु बन्धमापद्यमानेषु विशुद्धपरिणामनञ्चात्सकर्मसु च ततः संख्येयसागरोपमसहस्रोनाया-मन्तःकोटाकोटोसागरोपमस्थितौ स्थापितेषु प्रथमसम्यक्रवयोगयो भवति । अपरा काललब्धिर्भवापेक्षया । भव्यः पञ्चेन्द्रियः संही पर्याप्तकः सर्वे विशुद्धः प्रथमसम्यक्त्वमुत्पादयति । == प्र**श्न---अनादि** मिथ्यादृष्टि भव्यके कर्मोंके उदयसे प्राप्त कलुषताके रहते हुए इन (कर्म प्रकृतियोंका) उपशम कैसे होता है ! उत्तर-कालल व्धि आदिके निमित्तसे इनका उपराम होता है। अब यहाँ कालसन्धिको बतलाते है—कर्मयुक्त कोई भी भव्य खात्मा अर्धपुद्गालपरिवर्तन नामके काल-के शेष रहनेपर प्रथम सम्यवत्वके ग्रहण करनेके योग्य होता है, इससे अधिक कालके शेष रहनेपर नहीं होता. (संसारस्थिति सम्बन्धी) यह एक कातलब्धि है। (का. अ./हो./१यन/१२५/७) दूसरी काललब्धिका सम्बन्ध कर्मस्थितिसे है। उत्कृष्ट स्थितिवाले कर्मीके शेष रहनेपर या जघन्य स्थितिवाले कर्मोंके शेष रहनेपर प्रथम सम्यक्त्यका साभ नहीं होता। परन – तो फिर किस अबस्थामें होता है ? उत्तर—जब बॅधनेवाले कर्मीकी स्थिति अन्त कोड़ाकोड़ी सागर पडती है, और विशुद्ध परिणामोंके वशसे सत्तामें स्थित कर्मोकी स्थिति संख्यात हजार सागर कम अन्तःकोड़ाकोड़ी सागर प्राप्त होती है। तब ( अर्थात् प्रायोग्यलव्धिके होनेपर ) यह जीन प्रथम सम्यक्त्वके योग्य होता है। एक काललंबिध भवकी अपेक्षा होती है-जो भव्य है. संज्ञी है, पर्याप्तक है और सर्वविशुद्ध है, वह प्रथम सम्यवश्वको जरपन्न करता है । (रा, वा./२/३/२/२०४/१६); (और भी दे० नियति/२/३/२)

दे० नय/I/५/४/ नय नं १६ कालनयसे आत्म द्रव्यकी सिद्धि समयपर आधारित है, जैसे कि गर्मीके दिनोंमें आश्रफल अपने समयपर स्वयं पक जाता है।

### . एक काललविधमें सर्व लिब्बयोंका अन्तर्भाव

- ष, खं./६/१.१-८/सूत्र ३/२०३ एदेसि चैव सञ्यकम्माणं जावे अंतोकोड़ा-कोडिट्ठिदि बंधदि तावे पढमसम्मत्तं लंभदि ।३।
- ध• ६/१,६-८,३/२०४/२ एरेण खओवसमतद्धी विसोहितद्धी देसणसद्धी पाओग्गलद्धि त्ति चत्तारि सद्धीओ परूविदाओ।
- घ. ६/१,६-८,३/२०६/१ मुत्ते काललद्धी चेत्र परूबिदा, तिम्ह एदासि लद्धीणं कथं संभवी। ण. पडिसमयमणंतगुणहीणक्षणुभागुदीरणाए

अणंतगुणकमेण वड्डमाण विसोहीए आइरियोवदेसोवलंभस्स य तत्थेव संभवादो । —इन ही सर्व कमोंकी जब अन्तःकोडाकोड़ी स्थितिको बॉधता है, तब यह जीव प्रथमोपशम सम्यक्त्वको प्राप्त करता है। २. इस सूत्रके द्वारा स्थोपशमस्त्रिध, विशुद्धिनिध, देशनालिध और प्रायोग्यलिध ये चारों लिधियाँ प्ररूपण की गयी हैं। प्रश्न —सूत्रमें केवल एक काललिध ही प्ररूपण की गयी है, उसमें इन शेष लिध्योंका होना कैसे सम्भव है। उत्तर—नहीं, व्योंकि, प्रति समय अनन्तगुणहीन अनुभागकी उदीरणाका (अर्थात् स्योपशमलिधका), अनन्तगुणित कम द्वारा वर्द्धमान विशुद्धिका (अर्थात् विशुद्धि लिधका); और आचार्यके उपदेशको प्राप्तिका (अर्थात् देशनालिधका) एक काललिध (अर्थात् प्रायोग्यलिध)में होना सम्भव है।

### ३. कालक विधकी कथं चित् प्रधानताके उदाहरण

### १. मोक्ष प्राप्तिमें काललब्ध

- मो, पा./मू./२४ अइसोहणजोएणं सुद्ध हेमं हवेइ जह तह य। कालाई-लद्धीए अप्पा परमप्पओं हवदि ।२४। जिस प्रकार स्वर्णपाषाण शोधनेकी सामग्रीके संयोगसे शुद्ध स्वर्ण बन जाता है, उसी प्रकार काल आदि लव्धिकी प्राप्तिसे आत्मा परमात्मा बम जाता है।
- आ, अनु /२४१ मिथ्यात्त्रोपचितात्स एव समल' कालादिलच्छी क्वचित सम्यक्ष्वत्रदक्षताकलुषतायोगैः क्रमान्मुच्यते ।२४१। = = मिथ्यात्वसे पृष्ट तथा कर्ममल सहित आत्मा कभी कालादि लिच्यि के प्राप्त होनेपर क्रमसे सम्यग्दर्शन, अतदक्षता, कषायोंका विनादा और योगनिरोधके द्वारा मुक्ति प्राप्त कर लेता है।
- का, अ /मू./१८८ जीवो हवेइ कत्ता सक्वं कम्माणि कुळवे जम्हा।
  कालाइ-लद्धिजुत्तो संसारं कुणइ मोक्वं च ११८८। ⇒सर्व कर्मोंको
  करनेके कारण जीव कर्ता होता है। वह स्वयं हो संसारका कर्ता है
  और कालादिलव्धिके मिलनेपर मोक्षका कर्ता है।
- प्र. सा./ता. वृ /२४४/२०६/१२ अत्रातीतानन्तकाले ये केचन सिद्धमुख-भाजनं जाता, भाविकाले - विशिष्टसिद्धमुखस्य भाजनं भविष्यन्ति ते सर्वेऽपि काललन्धिवशेनेव । - अतीत अनन्तकालमें जो कोई भी सिद्धमुखके भाजन हुए हैं, या भावीकालमें होंगे वे सब काललन्धिके वशसे ही हुए हैं। (पं. का./ता. वृ./१००/१६०/१२); (ब्र. सं. टी./ ६३/३)।
- पं, का./ ता./वृ./२०/४२/१५ कालादिलव्यिवशाइभेदाभेदरत्वत्रयात्मकं व्यवहार निश्चयमोक्षमार्गं लभते । = काल आदि लव्छिके वशसे भेदाभेद रत्वत्रयात्मक व्यवहार व निश्चय मोक्षमार्गको प्राप्त करते हैं।
- पं. का./ता. वृ./२१/६५/६ स एव चेन्यितात्मा निश्चयनयेन स्वयमेव कालादिलव्धिवशात्सर्वज्ञो जातः सर्वदर्शो च जातः । चवह चेतियता आत्मा निश्चयनयसे स्वयम् ही कालादि लिध्यके वशसे सर्वज्ञ व सर्वदर्शी हुआ है ।
- दे. नियति/४/६ (काललब्धि माने तदनुसार बुद्धि व निमित्तादि भी स्वतः प्राप्त हो जाते हैं।)

#### २. सम्यऋव प्राप्तिमें काल्छिन्धि—

- म. पु./६२/३१४-३१६ अतीतानादिकालेऽत्र कश्चिरकालादिलिब्धतः ।
  1३१४। करणत्रयसंशान्तसप्तप्रकृतिसंचयः । प्राप्तिविच्छत्रसंसारः रागसंभूतदर्शनः 1३१६। = अनादि कालसे चला आया कोई जीव काल
  आदि लिब्धयोंका निमित्त पाकर तीनों करणस्य परिणामों के द्वारा
  मिध्यादिसात प्रकृतियोंका उपशम करता है,तथासंसारकीपरिपाटीका
  विच्छेद कर उपशम सम्यग्दर्शन प्राप्त करता है। (स. सा./ता. वृ./
  ३७३/४४६/१४)।
- हाः./१/७ में उद्दश्वत रतो. नं. १ भव्यः पर्याप्तकः संज्ञी जीवः पञ्चेन्द्रिन यान्तितः । काललञ्ध्यादिना युक्तः सम्यक्तं प्रतिपद्यतः ।१। 🗢 जो

भव्य हो, पर्याप्त हो, संज्ञी पंचिन्द्रिय हो और काललब्धि आदि सामग्री सहित हो वही जीव सम्यक्तवको प्राप्त होता है। (दे, नियति/ २/१); (अन. ध./२/४६/१७१); (स. सा./ता, वृ./९९/२३८/१६)।

स, सा./ता, वृ./३२१/४०८/२० यदा कालादिलव्धिवशेन भव्यत्वराक्ते-व्यक्तिर्भवति तदार्य जीवः सम्यवश्रद्धानज्ञानानुचरणपर्यायेण परि-णमति । ज्जब कालादि लव्धिके वश्से भव्यत्व शक्तिकी व्यक्ति होती है तब यह जीव सम्यक् श्रद्धान ज्ञान चारित्र रूप पर्यायसे परि-णमन करता है।

### ३. सभी पर्यायोमें कालकिय

का. अ./मू./२४४ सच्वाण परजायाणं अविज्ञमाणाण होति उप्पत्ती। कालाई—लद्धीए अणाइ-णिहणम्म देव्यम्मि। अनिविधन द्रव्य-में काललब्धि आदिके मिलनेपर अविद्यमान पर्यायोंकी ही उप्पत्ति होती है। (और भी दे० आगे शिषक नं. ६)।

### ४. काकतालीय न्यायसे कार्यकी उत्पत्ति

- ज्ञा. ३/२ काकतालीयकन्यायैनोपलव्धं यदि त्वया। तत्तर्हि सफलं कार्यं कृत्वात्मन्यात्मितृष्ययम् ।२। द्रि आत्मन् । यदि तूने काक-तालीय न्यायसे यह मनुष्यजन्म पाया है, तो तुओ अपनेमें ही अपने-को निश्चय करके अपना कर्त्तव्य करना तथा जन्म सफल करना चाहिए।
- प, प्र./हो./१/६/८१/१६ एकेन्द्रियनिकलेन्द्रिय अत्मोपदेशादी मृत्तरो -त्तरदुर्ल भक्तमेण दु प्राप्ता काललन्धि , कथं चित्काकतालीय कन्यायेन तां लब्ध्वा व्यथा यथा मोही विगलयति तथा तथा व्यय सम्यवस्य लभते । = एकेन्द्रिय विकलेन्द्रियसे लेकर आत्मोपदेश आदि जो उत्तरोत्तर दुर्लभ बातें हैं. काकतालीय न्यायसे काललन्धिको पाकर वे सब मिलनेपर भी जैसे-जैसे मोह गलता जाता है, लैसे-ते से सम्यवस्यका लाभ होता है। (द्र. सं./हो./३४/१४३/११)।

### प. काललब्धिके बिना कुछ नहीं होता

- ध. १/४.१.४९/१२०/१० दिन्बज्भुणीए किमट्ठं तत्थापजत्ती। पणिदा-भावादो । सोहम्मिदेण तब्खणे चैव गणिदो किण्ण ढोइदो । काल-लद्धीए विणा असहायस्स देविंदस्स तङ्ढोयणसत्तीए अभावादो । —प्रश्न—इन ( छ्यास्ठ ) दिनों मे दिन्यध्विनकी प्रवृत्ति किसलिए नहीं हुई ! उत्तर-गणधरका अभाव होनेके कारण । प्रश्न - सौधर्म इन्द्रने उसी समय गणधरको उपस्थित क्यों नहीं किया ! उत्तर-नहीं किया, क्योंकि, काललब्धिके बिना असहाय सौधर्म इन्द्रके उनको उपस्थित करनेकी शक्तिका उस समय अभाव था । (क पा, १/१.१/९ ५७/०६/१)।
- म. पु./१/११ तइगृहाणाच सम्यक्तं तन्ताभे काल एष ते । काललक्ष्या विना नार्य तदुरपत्तिरिहाङ्गिनाम् ।११६।
- का, अ./मू./४०८ इदि एसो जिणधम्मो असद्धपुठ्यो अणाहकाले वि। मिन्छत्तसंजुदाणं जीवाणं नद्धिहीणाणं ।४०८। = इस प्रकार यह जिनधर्म कालादि लब्धिसे होन मिथ्यादृष्टि जीवीको अनादिकाल बीत जामेपर भी प्राप्त नहीं हुआ।

# ६. कारुलिध अनिवार्य है

का. अ./मू./२१६ कालाइनद्विजुत्ता णाणासत्तीहि संजुदा अत्था। परि-

णममाणा हि सयं ण सक्करे को वि वारेंचु' १९१६। = काल आदि लब्धियोसे युक्त तथा नाना शक्तियोवाले पदार्थको स्वयं परिणमन करते हुए कौन रोक सकता है।

# ७. काललब्धि मिलना दुर्लम है

भ आ./वि /१६८/३७०/१४ उपशमकालकरणलब्धयो हि दुर्जभाः प्राणिनो मुहदो विद्वास इव । चजैसे विद्वात् मित्रकी प्राप्ति दुर्जभ है, वैसे हो उपशम, काल व करण इन लब्धियोंकी प्राप्ति दुर्लभ है।

### ८. काललब्धिकी कथंचित् गौणता

- रा. वा./१/३/७-१/२३/२० भव्यस्य कालेन निःश्रेष्रसोपपत्तेः अधिगम-सम्यक्त्वाभावः ।७। न, विवक्षितापरिज्ञानातः ।---यदि सम्यग्दर्शना-देव केवलाजिसर्गजादधिगमजाद्वा ज्ञानचारित्ररहितान्मौक्ष इष्ट स्यात्, तत् इदं युक्तं स्यात् 'भव्यस्य कालेन निःश्रेयसोपपत्तेः' इति । नाय-मर्थोऽत्र विवक्षित । यतो न भव्यानां कृरस्तकर्मनिर्जरापूर्वकमोक्ष-कालस्य नियमोऽस्ति । केचिद्व भव्याः संख्येयेन कालेन सेत्स्यन्ति. केचिदसंख्येयेन, केचिदनन्तेन, अपरे अनन्तानन्तेनापि न सैत्स्यन्ति । ततश्च न युक्तम्-'भवस्य कालेन निःश्रेयसोपपत्तेः' इति । = प्रश्न-भव्य जीव अपने समयके अनुसार ही मोक्ष जागेगा, इसलिए अधि-गम सम्यक्तका अभाव है, क्यों कि उसके द्वारा समयसे पहले सिद्धि असम्भव है १७। उत्तर - नहीं, तुम विवशाको नहीं समभे। यदि ज्ञान व चारित्रसे शून्य केवल निसर्गज या अधिगमज सम्यग्दर्शन ही से मोक्ष होना हमें इष्ट होता तो आपका यह कहना युक्त हो जाता कि भव्य जीवको समयके अनुसार मोक्ष होती है, परन्तु यह अर्थ तो यहाँ विविश्ति नहीं है। (यहाँ मोक्षका प्रश्न ही नहीं है। यहाँ तो केवल सम्यव्यवकी उत्पत्ति दो प्रकारसे होती है यह बताना इष्ट है— दे० अधिगम )। प्रसरी बात यह भी है कि भव्यों की कर्मनिर्जरा-का कोई समय निश्चित नहीं है और न मोक्षका ही। कोई भव्य संख्यात कालमें सिद्ध होगे, कोई असंख्यातमें और कोई अनन्त कालमें। कुछ ऐसे भी हैं। जो अनन्तानन्त कालमें भी सिद्ध नहीं होंगे। अतः भव्यके मोक्षके कालनियमकी बात उचित नहीं है। हा ( श्लो, वा. २/१/३/४/७५/**८** ) ।
- म, पु,/७४/३८६-४१३ का भावार्थ श्रेणिकके पूर्वभवके जीव खदिरसारने समाधिगुप्त मुनिसे कौवेका मांस न खानेका वत लिया। बीमार होने-पर वैद्यो द्वारा कौबोंका मांस खानेके लिए आग्रह किये जानेपर भी उसने वह स्वीकार न किया। तब उसके साले झूरवीरने उसे बताया कि जब वह उसको देखनेके लिए अपने गाँवसे आ रहा था तो मार्गमें एक प्रक्षिणी रोती हुई मिली। पूछनेपर उसने अपने रोनेका कारण यह बताया, कि खदिरसार जो कि अब उस व्रतके प्रभावसे मेरा पित होनेवाला है, तेरो प्रेरणासे यदि कौवेका मांस खा लेगा तो नरकके दुःख भोगेगा। यह मुनकर खदिरसार तुरत श्रावकके वत धारण कर लिये और प्राण त्याग दिये। मार्गमें झूरवीरको पुनः वही प्रक्षिणी मिली। जब उसने उससे पूछा कि क्या वह तेरा पति हुआ तो उसने उत्तर दिया कि अब तो श्रावकवतके प्रभावसे वह व्यन्तर होनेकी बजाय सौधर्म स्वर्गमें देव उत्पन्न हो गया, अतः मेरा पित नहीं हो सकता।
- म, पु /७६/१-३० भगवान् महावीरके दर्शनार्थ जानेवाले राजा श्रेणिकने मार्गमें ध्यान निमन्न परन्तु कुछ विकृत मुखवाले धर्मरुचिकी वन्दना की। समवशरणमें पहुँचकर गणधरदेवसे प्रश्न करनेपर उन्होंने बताया कि अपने छोटेसे पुत्रको ही राज्यभार सौपकर यह दीक्षित हुए है। आज भोजनार्थ नगरमें गये तो किहीं मनुष्योंकी परस्पर बातचीतको सुनकर इन्हे यह भान हुआ कि मिन्त्रयोंने उसके पुत्रको बॉध रखा है और स्वय राज्य बॉटनेकी तैयारी कर रहे है। वे निराहार ही जौट आये और अब ध्यानमें बैठे हुए कोधके वशीभूत हो संरक्षणानन्द

नामक रौद्रध्यानमें स्थित हैं। यदि आगे अन्तर्मृह्र्स तक उनकी यही अवस्था रही तो अवश्य ही नरकायुका बन्ध करेंगे। अत त्र् शीघ ही जाकर उन्हें सम्बोध। राजा श्रेणिकने तुरत जाकर मुनिको साञ्चान किया और वह चेत होकर रौद्रध्यानको छोड शुक्लध्यानमें प्रविष्ट हुआ। जिसके कारण उसे केवलज्ञान उत्पन्न हो गया।

मो. मा. प्र./१/४६/३ काललब्धि वा होनहार तौ कछू वस्तु नाहीं। जिस कालविषे कार्य बनें, सोई काललब्धि और जो कार्य भया सोई

शेनहार।

दे. नय/I/५/४/नय- नं. २० कृत्रिम गर्मीके द्वारा पकाये गये आज फलकी भौति अकालनयसे आत्मद्रक्य समयपर आधारित नहीं। (और भी दे. उदीरणा/१/१)।

### ३. दैव निर्देश

### ९. दैवका सक्षण

अष्टराती/- योग्यता कर्मपूर्वं वा दैवम् । = योग्यता या पूर्वकर्म दैव कहलाता है।

म, पु,/४/३७ विधि' सष्टा विधाता च दैवं कर्म पुराकृतस्। ईश्वरश्चेति पर्याया विद्यायाः कर्मवेधस'।३७। = विधिः, सष्टा, विधाता, दैव, पुराकृत कर्म और ईश्वर ये सब कर्म रूपी ईश्वरके पर्यायवाचक शब्द हैं, इनके सिवाय और कोई लोकका बनानेवाला ईश्वर नहीं है।

आ. अनु /२६२ यत्राग्जन्मनि संचितं तनुभृता कर्माशुभं वा शुभं। तद्रदेवं · · · ।२६२। = प्राणीने पूर्व भवमें जिस पाप या पुण्य कर्मक। संचय किया है, वह देव कहा जाता है।

### २. मिथ्या दैववाद मिर्देश

आप्त. मी, | द वेवादेवार्थ सिद्धिश्चेह्रदेवं पौरुषतः कथं। दैनतश्चेद निमीक्षः पौरुषं निष्फलं भवेत । द । देवसे ही सर्व प्रयोजनोंकी
सिद्धि होती है। वह दैव अर्थात् पाप कर्मस्वरूप व्यापार भी पूर्वके
दैवसे होता है। ऐसा माननेसे मोक्षका व पुरुषार्थका अभाव ठहरता
है। अतः ऐसा एकान्त देववाद मिध्या है।

गो. क./मू./८११/१०७२ दइवमेव परं मण्णे धिष्पषरुसमणत्थयं। एसो सालसमुत्तंगो कण्णो हण्णइ संगरे।८११।—दैव ही परमार्थ है। निर-र्थक पुरुषार्थको धिककार है। देखो पर्वत सरीखा उत्तंग राजा कर्ण भी संग्राममें मारा गया।

# ३. सम्यग्दैववाद निर्देश

सुभाषित रश्नसन्दोह/३६६ यहनीतिमतां लक्ष्मीर्यदपथ्यनिषेतिणां च कलपश्वम् । अपुमीसते विधातुः स्वेच्छाकारिश्वमेतेन ।३६६। —दैव बडा ही स्वेच्छाचारो है, यह मनमानी करता है। नीति तथा पथ्य-सेवियोंको तो यह निर्धन व रोगी बनाता है और अनीति व अपध्य-सेवियोंको धनवान व नीरोग बनाता है।

है, नय/1/४/४/ नय नं, २२ नींबूके वृक्षके नीचेसे रहन पानेकी भाँति, है व नयसे आहमा अयत्नसाध्य है।

पं, घ /ज / = ७४ देवादस्तंगते तत्र सम्यक्त्वं स्यादनन्तरम् । दैवात्रान्य-तरस्यापि योगवाही च नाष्ययम् । = ७४। = दैवसे अर्थात् काललिष्धसे जस दर्शन मोहनीयके जपशमादि होते ही जसी समय सम्यव्दर्शन होता है, और दैवसे यदि जस दर्शन मोहनीयका अभाव न हो तो नहीं होता, इसलिए यह जपयोग न सम्यक्तकी जत्पत्तिमें कारण है और दर्शनमोहके अभावमें । (पं, ध / ज / ३०८)।

पं. ध्, । । । । । । । । सारार्थ - इसी प्रकार दैवयोगसे अपने - अपने कारणों का या कर्मोदयादिका सन्निधान होने पर-पंचिन्द्रिय व मन अगो - पांग नामकर्म के बन्धकी प्राप्ति होती है । २१६। इन्द्रियों आदिकी पूर्णता होती है । २१८। सम्यग्हिको भी कदाचित् आरम्भ आदि

क्रियाएँ होती है। ४२१। कदाचित् दरिद्रताको प्राप्ति होती है। ५०% मृत्यु होती है। ५४०। कर्मोदय तथा उनके फलभूत तोव मन्द संक्लेश विशुद्ध परिणाम होते है। ६८१। ऑखमें पीडा होती है। ६८१। ज्ञान व रागादिमे हीनता होती है। ५८६। नामकर्मके उदयवश उस-उस पतिमे यथायोग्य शरीरकी प्राप्ति होती है। १७%।—ये सब उदाहरण दैवयोगमे होनेवाले कार्योकी अपेशा निर्दिष्ट है।

### ४. कमोद्यकी प्रधानताके उदाहरण

- स. सा./आ./२६६/क १६० सबँ सदैव नियतं भवति स्वकीयकमेरियानमरणजीवितवु खसौ ख्यम् । अज्ञानमेतिदिह यन्तु पर परस्य, कुर्यात्युमान्मरणजीवितवु:खसौरव्यम् ।१६०। = इस जगतमें जोवोंके मरण,
  जीवित, दु'ख, मुख सब सदैव नियमसे अपने कर्मोदयसे होता है।
  यह मानना अज्ञान है कि दूसरा पुरुष दूसरेके मरण, जीवन, दु'ख
  सुखको करता है।
- पं. बि./३/१८ यैव स्वकर्मकृतकालात्र जन्तुरतत्रैव याति मरणं न पुरो न परचात्। युढास्तयापि हि मृते स्वजने विधाय शोऊं परं प्रचुर-दुःखभुजा भवन्ति ।१८। =इस संसारमे अपने कर्मके द्वारा जो मरण-का समय नियमित किया गया है, उसी समयमें ही प्राणी मरणको प्राप्त होता है, वह उससे न तो पहले मरता है और न पीछे भी। फिर भी यूर्खजन अपने किसी सम्बन्धीके मरणको प्राप्त होनेपर अतिशय शोक करके बहुत दुःख भोगते है।१८। (पं. वि./३/१०)।

### ५. दैवके सामने पुरुषार्थका तिरस्कार

- कुरल काव्य/३८/६,१० यत्नेनापि न तह रक्ष्यं भाग्यं नैव यदिच्छति। भाग्येन रिक्षतं बस्तु प्रक्षिप्तं नापि नश्यित ।६। देवस्य प्रवला शक्तियंतस्तहग्रस्तमानवः। यदैव यतते जेतं तदैवाशु स पात्यते।१०। सभाग्य जिस बातको नहीं चाहता उसे तुम अत्यन्त चेष्टा करनेपर भी नहीं रख सकते, और जो वस्तुएँ भाग्यमें बदी हैं उन्हें फेंक देनेपर भी वे नष्ट नहीं होती।६। (भ. आ./मू /१७३१/१५६२); (मं, वि/१,१८८) देवसे बढ़कर बलवान् और कौन है, क्योंकि जब ही मनुष्य उसके फन्देसे छूश्नेका यत्न करता है, तब ही वह आगे बढ़कर उसको पछाड देता है।१०।
- आ. मी./८१ पौरुषादेव सिद्धिश्चेत्पौरुषं दैवतः कथम्। पौरुषाच्चेदमोधं स्यात्सर्वप्राणिषु पौरुषम्। प्रः। =यदि पुरुषार्थसे ही अर्थकी सिद्धि मानते हो तो हम पूछते हैं कि दैवसिद्ध जितने भी कार्य हैं, उनकी सिद्धि कैसे करोगे। यदि कहो कि उनकी सिद्धि भी पुरुषार्थ द्वारा ही होती है, तो यह नताइए. कि पुरुषार्थ तो सभी व्यक्ति करते हैं, उनको उसका समान फल क्यों नहीं मितता । अर्थात् कोई मुखों व कोई दुःखी क्यों है !
- आ. अनु./३२ नेता यत्र वृहस्पतिः प्रहरणं वर्षं सुराः सैनिकाः, स्वर्गी दुर्गमनुप्रहः खलु हरेरे रावती वारणः। इत्याश्चर्यवज्ञान्वितोऽपि विलिभिद्धानः परें संगरेः, तह्वयक्तं नतु दैवमेव दारणं धिग्धिग्वथा पौरुषम् ।३२। =िलसका मन्त्री वृहस्पति था, दास्त्र वन्न था, सैनिक देव थे, दुर्ग स्वर्ग था, हाथी ऐरावत था, तथा जिसके ऊपर विष्णुका अनुग्रह था; इस प्रकार अद्भुत बलसे संयुक्त भी वह इन्द्र युद्धमे दैत्यौ (अथवा रावण आदि) द्वारा पराजित हुआ है। इसोलिए यह स्पष्ट है कि निश्चयसे दैव ही प्राणीका रक्षक है, पुरुषार्थ व्यर्थ है, उसके लिए वार वार धिवकार हो।
- पं. वि./३/४२ राजापि क्षणमात्रतो विधिवशाद्रङ्कावते निश्चितं, सर्वव्याधिविवर्जितोऽपि तरुणोऽप्याशु क्षयं गच्छति । अन्ये कि किल
  सारतामुण्गते श्रीजीविते हे तथो., ससारे स्थितिरीहशीति विदुषा
  कान्यत्र कार्यो महः ।४२। = भाग्यवश राजा भी निश्चयसे क्षणभरमें
  रंकके समान हो जाता है, तथा समस्त रोगोंसे रहित युवा पुरुष भी
  शीघ ही मरणको प्राप्त हाता है। इस प्रकार अन्य पदार्थीके विषयमें

तो क्या कहा जाय, किन्तु जो लक्ष्मी और जीवित दोनों ही संसार-में श्रेष्ठ समभे जाते हैं, उनकी भी जब ऐसी (उपर्युक्त) स्थिति है तक विद्वात् मनुष्यको अन्य किसके विषयमे अभिमान करना चाहिए।

पं धः/उः/४०१ पौरुषो न यथकामं पुंस कर्मोदितं प्रति। नपरं पौरुषापेक्षो दैवापेक्षो हि पौरुषः ।४०१। = दैव अर्थात् कर्मोदयके प्रति जीवना इच्छानुक्ल पुरुषार्थं कारण नहीं है, क्यों कि, पुरुषार्थं केवल पौरुषको अपेक्षा नहीं रखता है, किन्तु दैवकी अपेक्षा रखता है।

और भी. दे. पुण्य/४/२ (पुण्य साथ रहनेपर बिना प्रयत्न भी समस्त इष्ट सामग्री प्राप्त होती है, और वह साथ न रहनेपर अनेक कष्ट उठाते हुए भी वह प्राप्त नहीं होती )।

### ६. दैवकी अनिवार्यता

- पद्म पु./४६/६-७ सस्पन्दं दक्षिणं चक्षुरवधार्य व्याचन्तयत्। प्राप्तव्यं विधिन्योगेन कर्म कर्त्तं न शक्यते । है। क्षुद्रशक्तिसमासक्ता मानुषास्ताव-दासताम्। न सुरेरिष कर्माण शक्यन्ते कर्त्तुमन्यथा ।७। —दक्षिण नेत्रको फडकते देख उसने विचार किया कि दैवयोगसे जो कार्य जैसा होना होता है, उसे अन्यथा नहीं किया जा सकता ।६। होन शक्तियालोंकी तो बात ही क्या, देवोके द्वारा भी कर्म अन्यथा नहीं किये जा सकते ।७।
- म, पु,/४४/२६६ स प्रताप. प्रभा सास्य सा हि सर्वेकपूज्यता। प्रातः प्रत्यहमर्कस्याप्यतन्यः कर्कशो विधि.। स्पूर्यका प्रताप व कान्ति असाधारण है और असाधारण रूपसे ही सब उसकी पूजा करते है, इससे जाना जाता है कि निष्ठुर देव तर्कका विषय नहीं है।

### ४. भवितव्य निर्देश

### १. भवितस्यका सक्षण

- मो. मा, प्र./१/४४६/४ जिस काल विषे जो कार्य भया सोई होनहार (भिवत्व्य) है।
- जैन तत्त्व मीमांसा/पृ. १/पं फूलचन्द—भिवतं योग्यं भिवतव्यं तस्य भावः भिवतव्यता । = जो होने योग्य हो उसे भवितव्य कहते हैं। और उसका भाव भिवतव्यता कहलाता है।

### २. मवितव्यकी कथंचित् प्रधानता

- पं वि /३/६३ सोकश्चेतिस चिन्तयन्न पुरिनं करमाणमेवारमनः, कुर्यात्सा भवितव्यतागतवती तत्तत्र यद्वोचते। = मनुष्य प्रतिदिन अपने करमाणका ही विचार करते हैं, किन्तु आयी हुई भवितव्यता वही नरती है को कि उसको रुचता है।
- का, अ./पं, जयचन्द/३१९-३१२ जो भवितव्य है वही होता है।
- मो. मा. प्र./२/पृष्ठ/पंक्ति—क्रीधकरि (दूसरेका) बुरा चाहनेकी इच्छा तौ होय, बुरा होना भवितव्याधीन है ।६६/८। अपनी महंतताकी इच्छा तौ होय, महंतता होनी भवितव्य आधीन है ।६६/९८। मायाकरि इष्ट सिद्धिके अधि छल तौ करे, अर इष्ट सिद्धि होना भवितव्य आधीन है ।६७/३।
- मो, मा, प्र /३/५०/११ इनकी सिद्धि होय (अर्थात कषायोक प्रयोजनोंकी सिद्धि होय) ती कषाय उपशमनेतें दुःख दूर होय जाय सुखी होय, परन्तु इनकी सिद्धि इनके लिए (किये गये) उपायनिके आधीन नाही, भवितव्यके आधीन है। जातें अनेक उपाय करते देखिये हैं अर सिद्धिन हो है। बहुरि उपाय बनना भी अपने आधीन नाहों. भवितव्यके आधीन है। जातें अनेक उपाय करना विचारे और एक भो उपाय न होता देखिये हैं। बहुरि काकताली न्यायकरि भवितव्य ऐसा ही होय जैसा आपका प्रयोजन होय तेंसा ही उपाय होंस अर तातें कार्यकी सिद्धि भी होय जाय।

### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

### ३. मवितव्य अलंध्य व अनिवार्य है

स्व, स्वो/३३ अल घ्यशक्तिर्भवितव्यतेयं, हेतुद्वयाविष्कृतकार्यिति हा। अनीश्वरो जन्तुरहं क्रियार्तः संहत्य कार्येष्ट्रिति साध्ववादीः ।३३। = अन्तरंग और बाह्य दोनों कारणोंके अन्तिवार्य संयोग द्वारा उत्पन्न होनेवाला कार्य हो जिसका ज्ञापक है, ऐसी इस भवितव्यताकी शक्ति अलंघ्य है। अहकारसे पीडित हुआ संसारी प्राणी मन्त्र-तन्त्रादि अनेक सहकारी कारणोंको मिलाकर भी सुखादि कार्योके सम्पन्न करनेमें समर्थ नहीं होता है। (पं, वि./३/८)

प-पु/४१/१०२ पक्षिणं संयतोऽनादीन्मा भैषीरधुना द्विज। भा रोदोर्ययथा भाव्यं कः करोति तदन्यथा ११०२। च्यामसे इतना कह-कर मुनिराजने गृद्धसे कहा कि हे द्विज। अन भयभीत मत होओ, रोओ मत, जो भवितव्य है अर्थात् जो नात जैसी होनेवाली है, उसे

अन्यथा कौन कर सकता है।

# ५. नियति व पुरुषार्थंका समन्वय

# 1. दैव व पुरुषार्थ दोनोंके मेळसे ही अर्थ सिद्धि होती है

- अष्टशती। योग्यता कर्मपूर्वं वा दैवसुभयमदृष्ट्य, पौरुषं पुनरिह चेष्टितं दृष्टम्। ताम्यामर्थसिद्धिः, तदन्यतरापायेऽघटनात्। पौरुषमात्रेऽर्था-दर्शनात्। दैवमात्रे वा समीहानर्थव्यप्रसंगातः। (संसारी जीवोंमें दैव व पुरुषार्थ सम्बन्धी प्रकरण है।)—पदार्थकी योग्यता अर्थात् भिवतव्य और पूर्वकर्म ये दोनों दैव कहलाते हैं। ये दोनों ही अदृष्ट है। तथा व्यक्तिकी अपनी चेष्टाको पुरुषार्थ कहते हैं जो दृष्ट है। इन दोनोंसे ही अर्थसिद्धि होती है, क्योंकि, इनमेंसे किसी एकके अभावमें अर्थसिद्धि घटित नहीं हो सकती। केवल पुरुषार्थसे तो अर्थसिद्धि होतो दिखाई नहीं देतो (दे० नियति/३/४)। तथा केवल देवके माननेपर इच्छा करना व्यर्थ हुआ जाता है। (दे० नियति/३/४)।
- ग. पु /४६/२३१ कृत्यं किचिद्विदादमनसामाप्तमाक्यानपेक्षं, नाप्तेरुक्तं फलित पुरुषस्योजिकतं पौरुषेण। दैनापेतं पुरुषकरणं कारणं नेष्टसङ्गे तस्माद्भव्याः कुरुत यतनं सर्वहेतुप्रसाते।२३१। = हे राजन् ! निर्मल चित्तके धारक मनुष्योका कोई भी कार्य आप्त बचनोंसे निरपेक्ष नहीं होता, और आप्त भगवान्ने मनुष्योंके लिए को कर्म बतलाये हैं वे पुरुषार्थके निना सफल नहीं होते। और पुरुषार्थ दैनके बिना इष्ट सिद्धिका कारण नहीं होता। इसलिए हे भव्यजीनो ! को सबका कारण है उसके (अर्थात् आत्माके) प्रसन्न करनेमें यत्न करो।२३१।

# २. अबुद्धिपूर्व इके कार्योमें दैव तथा बुद्धिपूर्व कके कार्योमें पुरुषार्थ प्रधान है

आप्त.मी./११ अबुद्धिपूर्विशायामिण्टानिष्टं स्ववैवतंः । बुद्धिपूर्वं विषेशायामिण्टानिष्टं स्वपौरुषात ।११। = किवल दैव ही से यदि अर्थसिद्धि
मानते हो तो पुरुषार्थं करना व्यर्थ हो जाता है (दे० नियति/१/२ में
आप्त. मी./८८) । केवल पुरुषार्थं से हो यदि अर्थसिद्धि मानी जाय तो
पुरुषार्थं तो सभी करते हैं फिर सबको समान फलकी प्राप्ति होती
हुई क्यों नहीं देखी जाती (दे० नियति/१/१ में आप्त. मी./८१) ।
परस्पर विरोधी होनेके कारण एकान्त उभयपक्ष भी योग्य नहीं ।
एकान्त अनुभय मानकर सर्वथा अवक्तव्य कह देनेसे भी काम नहीं
चलता. क्योंकि, सर्वत्र उनको चर्चा होती सुनी जाती है । (आप्त.
मी./१०) । इसलिए अनेकान्त पक्षको स्वीकार करके दोनोंसे ही
कथंचित् कार्यसिद्धि मानना योग्य है । वह ऐसे कि—कार्य व कारण
दो प्रकारके देखे जाते हैं—अबुद्धि पूर्वक स्वतः हो जानेवाले या मिल
जानेवाले तथा बुद्धिपूर्वक किये जानेवाले या मिलाये जानेवाले

(दे० इससे अगला सन्दर्भ/मो. मा. प्र.)] तहाँ अबुद्धिपूर्वक होने-नाले व मिलनेवाले कार्य व कारण तो अपने दैवसे ही होते हैं; और बुद्धिपूर्वक किये जानेवाले व मिलाये जानेवाले इष्टानिष्ट कार्य व कारण अपने पुरुषार्थसे होते हैं। अथित अबुद्धिपूर्वके कार्य कारणों में देव प्रधान है और बुद्धिपूर्वकवालों में पुरुषार्थ प्रधान है।

मो. मा. प्र./१९ ११ प्रश्न — जो कर्मका निमित्ततें हो है (अर्थात्त्र रागादि मिटे हैं), तौ कर्मका उदय रहे तावत् विभाव दूर कैसें होय ! तातें याका उद्यम करना तौ निरर्थक है ! उत्तर—एक कार्य होने बिले अनेक कारण चाहिए हैं। तिनविषें जे कारण बुद्धिपूर्वक होय तिनकौ तौ उद्यम करि मिलावे, और अबुद्धिपूर्वक कारण स्वयम् मेव मिले तक कार्यसिद्धि होय। जैसे पुत्र होनेका कारण बुद्धिपूर्वक तौ विवाहादिक करना है और अबुद्धिपूर्वक भवितव्य है। तहाँ पुत्रका अर्थी विवाह आदिका तौ उद्यम करें, अर भवितव्य स्वयमेव होय, तब पुत्र होय। तैसे विभाव दूर करनेके कारण बुद्धिपूर्वक तौ तत्त्वविचारादि हैं अर अबुद्धिपूर्वक मोह कर्मका उपश्मादि हैं। सो ताका अर्थी तत्त्वविचारादिका तौ उद्यम करें, अर मोहकर्मका उपश्मादि स्वयमेव होय, तब रागादि दूर होय।

# ३. अतः रागदशामें पुरुषार्थ करनेका ही उपदेश है

- दै॰ नय/I/६/४-नय नं॰ २१ जिस प्रकार पुरुषार्थ द्वारा ही अर्थात् चस-कर उसके निकट जानेसे ही पिथकको वृक्षकी प्राप्ति होती है, उसी प्रकार पुरुषाकारनयसे आत्मा यरनसाध्य है।
- द्र, सं./टी./२१/६३/३ यद्यपि कासलिधवरोनानन्ससुखभाजनो भवति जीवस्तथापि ... सम्यक् श्रद्धानज्ञानानुष्ठान ... तपश्चरणस्पा या निश्चयचतुर्विधाराधना सैव तत्रोपादानकारणं ज्ञातव्यं न कालस्तेन स हेय इति । स्यद्यपि यह जीव काललिधके वशसे अनन्तसुखका भाजन होता है तो भो सम्यक् श्रद्धान, ज्ञान, आचरण व तपश्चरण-रूप जो चार प्रकारकी निश्चय आराधना है, वह हो उसकी प्राप्तिमें उपादानकारण जाननी चाहिए, उसमें काल उपादान कारण नहीं है, इसलिए वह कालद्रव्य त्याज्य है।
- मो. मा. प्र./७/२६०/१ प्रश्न जैसे विवाहादिक भी भवितव्य आधीन हैं, तैसे तत्त्वविचारादिक भी कर्मका क्षयोपशमादिक के आधीन है, तातें उद्यम करना निरर्थक है । उत्तर ज्ञानावरणका तौ क्षयोपशम तत्त्विचारादि करने योग्य तेरें भया है। याहीतें उपयोग की यहाँ लगावनेका उद्यम कराइए हैं। असंज्ञी जीवनिक क्षयोपशम नाहीं है, तौ उनको काहे की उपवेश दीजिए है। (अर्थात् अबुद्धि-पूर्वक मिलनेवाला दैवाधीन कारण तौ तुभे दैवसे मिल ही चुका है, अब बुद्धिपूर्वक किया जानेवाला कार्य करना शेष है। वह तेरे पुरुष्पर्थके आधीन है। उसे करना तेरा कर्त्तव्य है।)
- मो. मा. प्र./१/४५/१७ प्रश्न-जो मोक्षका उपाय काललाक्य आए
  भित्वित्यानुसारि बनें हैं कि, मोहांदिका उपशमादि अप बनें हैं,
  अथवा अपने पुरुषार्थ तें उद्यम किए बनें, सो कही। जो पहिले दोय
  कारण मिले बने हैं, तो हमकी उपदेश काहेकीं दोजिए है। अर
  पुरुषार्थ तें बनें है, तो उपदेश सर्व सुनें, तिनिविषे कोई उपाय कर
  सकें, कोई न करि सकें, सो कारण कहा। उत्तर—एक कार्य होनेविषे
  अनेक कारण गिलें हैं। सो मोक्षका उपाय बने है तहां तो पूर्वोक्त
  तीनों (काललाक्ध, भिवत्वय व कर्मोंका उपशमादि) ही कारण
  मिलें हैं। पूर्वोक्त तीन कारण कहे, तिनिविषे काललाब्ध वा होनहार
  (भिवत्वय) तो कल्ल वस्तु नाहीं। जिसकालिब कार्य बनें, सोई
  काललाब्ध और जो कार्य बना सोई होनहार। बहुरि जो कर्मका
  उपशमादि है; सो पुद्रगलकी शक्ति है। ताका कर्ता हर्ता आरमा
  नाहीं। बहुरि पुरुषार्थ करि उद्यम करिए हैं, सो यह आरमाका कार्य है,
  तातें आरमाको पुरुषार्थ करि उद्यम करिका उपदेश दोजिये है।

### ४. नियति सिद्धान्तर्भे स्वच्छन्दाचारको अवकाश नहीं

- मो, मा, प्र./७/२६८ प्रश्न—होनहार होय, तौ तहाँ (तत्त्वविचारादिके उद्यममें) उपयोग लागे, बिना होनहार कैसे लागे, (अतः उद्यम करना निर्धिक है) ? उत्तर—जो ऐसा श्रद्धान है, तौ सर्वत्र कोई ही कार्यका उद्यम मित करें । तु खान-पान-व्यापारादिकका तौ उद्यम करें, और यहाँ (मोक्षमार्गमें) होनहार बतावें । सो जानिए हैं, तेरा अनुराग (रुचि) यहाँ नाहीं । मानादिककिर ऐसी भूठी बातें बनाने हैं । या प्रकार जे रागादिक होतें (निरचयनयका आश्रय तेकर) तिनिकरि रहित आसम की मानें हैं, ते मिश्यादृष्टि हैं ।
- प्र.सा./पं. जयचन्द/२०२ इस विभावपरिणतिको पृथक् होती न देखकर वह (सम्यग्दृष्टि) आकुलञ्याकुल भी नहीं होता (क्योंकि जानता है कि समयसे पहिले अक्रमरूपसे इसका अभाव होना सम्भव नहीं है), और वह सकल विभाव परिणतिको दूर करनेका पुरुषार्थ किये बिना भी नहीं रहता।
- दे० नियति/६/७ (नियतिनिर्देशका प्रयोजन धर्म लाभ करना है।)

# ५. वास्तवमें पाँच समवाय समवेत ही कार्य व्यवस्था सिद्ध है

- प, पु./३१/२१२-२१३ भरतस्य किमाक्तं कृतं दशरथेन किम् । रामसक्ष्मणयोरेषा का मनीषा व्यवस्थिता।२१२। कालः कर्मश्वरो है वं
  स्वभावः पुरुषः किया। नियतिर्वा करोत्येवं विचित्रं कः समीहितम्
  १२१३ = (दशरथने रामको वनवास और भरतको राज्य दे दिया।
  इस अवसरपर जनसमूहमें यह बातें चल रही हैं।)—भरतका क्या
  अभिप्राय था। और राजा दशरथने यह क्या कर दिया। राम
  सक्ष्मणके भी यह कौनसी बुद्धि उत्पन्न हुई है। १२१२। यह सब काल,
  कर्म, ईश्वर, दैव, स्वभाव, पुरुष, क्रिया अथवा नियति ही कर
  सकतो है। ऐसी विचित्र चेष्टाको और दूसरा कौन कर सकता है
  १२१३। (कालको नियतिर्में, कर्म व ईश्वरको निमित्तमें और दैव व
  क्रियाको भवितव्यमें गर्भित कर देनेपर पाँच बातें रह जाती हैं।
  स्वभाव, निमित्त, नियति, पुरुषार्थ व भवितव्य इन पाँच समवायोंसे समवेत ही कार्य व्यवस्थाको सिद्धि है, ऐसा प्रयोजन है।)
- वं. का./ता.वृ./२०/४२/१८ यदा कालादिल विधवशाद्धे दाभेदररनत्रयारमकं व्यवहार निश्चयमीक्षमार्गं लमते तदा तेषां ज्ञानावरणादिभावानां द्रव्यभावक मेरूपपर्यायाणामभावं विनाशं कृत्वा पर्यायाधिक नयेना-भृतपूर्व सिद्धो भवति । द्रव्याधिक नयेन पूर्व मेव सिद्ध रूप इति वार्तिकं । जव जीव कालादि लिध्यके वशसे भेदाभेद रत्नत्रयात्मक व्यवहार व निश्चय मोक्षमार्गको प्राप्त करता है, तब उन हानावरणादिक भावोंका तथा द्रव्य भावक मेरूप पर्यायोंका अभाव या विनाश करके सिद्धपर्यायको प्रगट करता है। बह सिद्धपर्याय पर्यायाधिक नयसे तो अभूतपूर्व अर्थात् पहले नहीं थी ऐसी है। द्रव्याधिक नयसे वह जीव पहिलेसे ही सिद्ध रूप था। (इस वाक्यमें आचार्यने सिद्धपर्याय प्राप्ति रूप कार्यमें पाँचों समवायोंका निर्देश कर दिया है। द्रव्याधिक नयसे तो जीवका त्रिकाली सिद्ध सहश शुद्ध स्वभाव, ज्ञानावरणादि कर्मोंका अभावरूप निमन्त, कालादिल क्या रूप नियति, मोक्षमार्गरूप पुरुष्धि और सिद्ध पर्यायरूप भवितव्य।)
- मो. मा. प्र./३/७३/१७ प्रश्न-काहू काल निषे शरीरकी वा पुत्रादिक-की इस जीवके आघोन भी तो क्रिया होती देखिये हैं, तब तौ मुली हो है। (अर्थात् मुल दुःख भिनतव्याधोन ही तो नहीं हैं, अपने आधीन भी तो होते ही हैं)। उत्तर-वारीरादिककी, भिनतव्यकी और जीवकी इच्छाकी निधि मिले, कोई एक प्रकार जैसे वह चाहै तैसे परिणमें तातें काहू काल निषे वाहीका निचार होतें मुलकी सी आभासा होय है, परन्तु सर्व ही तौ सर्व प्रकार यह चाहैं हैंसे न

परिणमें। (यहाँ भी पाँचों समवायोंके मिलनेसे ही कार्यकी सिद्धि होना नताया गया है, केवल इच्छा या पुरुषार्थसे नहीं। तहाँ मुख-प्राप्ति रूप कार्यमें 'परिणमन' द्वारा जीवका स्वभाव, 'शरीरादि' द्वारा निमित्त, 'काहू कालविषे' द्वारा नियति, 'इच्छा' द्वारा पुरुषार्थे और भवितव्य द्वारा भवितव्यका निर्देश किया गया है।)

### ६. नियति व पुरुषार्थादि सहवर्ती हैं

- १. काळळब्धि होनेपर शेष कारण स्वतः प्राप्त होते हैं
- प. पु./१३/२४६ प्राप्ते विनाशकालेऽपि बुद्धिर्जन्तोर्धिनश्यति । विधिना
  प्रेरितस्तेन कर्मपाकं विचेष्टते ।२४६। = विनाशका अवसर प्राप्त होनेपर जीवकी बुद्धि नष्ट हो जाती है। सो ठीक है; क्योंकि, भवित्व्यताके द्वारा प्रेरित हुआ यह जीव कर्मीदयके अनुसार चेष्टा करता है।
- अष्टसहस्रो/पृ. २५७ ताहरो जायते बुद्धिव्यवसायश्व ताहराः। सहा-यास्ताहराः सन्ति याहरो भिवतव्यता। - जिस जीवकी जैदी भिवतव्यता होती है उसकी वैसी ही बुद्धि हों जाती है। वह प्रयत्न भी उसी प्रकारका करने लगता है और उसे सहायक भी उसीके अनुसार मिल जाते हैं।
- म- पु./४७/१७७-१७८ कदाचित काललच्यादिचोदितोऽभ्यणं निवृत्तिः ।
  विलोकयन्नभोभागं अकस्मादन्धकारितम् ।१७०। चन्द्रग्रहणमालोक्य
  धिगैतस्यापि चेदियम् । अवस्था संसृतौ पाष्प्रस्तस्यान्यस्य का गतिः
  ।१७८। = किसी समय जब उसका मोश्र होना अत्यन्त निकट रह
  गया तब गुणपाल काललव्धि आदिसे प्रेरित होकर आकाशकी खोर
  देख रहा था कि इतनेमें उसकी दृष्टि अकस्मात् अन्धकारसे भरे हुए
  चन्द्रग्रहणकी ओर पड़ी। उसे देखकर वह संसारके पाष्प्रस्त जीवोकी
  दशाको धिक्कारने लगा। और इस प्रकार उसे वैराग्य आ गया
  ।१७७-१७८।
- पं, का, /पं, हेमराज/१६१/२३३ प्रश्न—जो आप ही से निश्चय मोह-मार्ग होय तो व्यवहारसाधन किसलिए कहा ? उत्तर—आश्मा— अनादि अविद्यासे युक्त है। जब काललिंध पानेसे उसका नाश होय उस समय व्यवहार मोक्षमार्गकी प्रवृत्ति हो है (...(तभी) सम्यक् रत्नव्यके ग्रहण करनेका विचार होता है, इस विचारके होनेपर जो अनादिका ग्रहण था, उसका तो त्याग होता है, और जिसका त्याग था उसका ग्रहण होता है।
  - २. काळादि ळिब्ध बहिरंग कारण हैं और पुरुषार्थ अन्तरंग कारण है—
- म, पु./१/११६ देशनाकालल क्यादिशाह्यकारणसंपदि । अन्तःकरण-सामप्रयो भव्यारमा स्याद विशुद्धकृत (दक्) ।११६। — जन देशनालिथ और काललब्ध आदि बहिरंग कारण तथा करण लब्धरूप अन्तरंग कारण सामग्रोकी प्राप्ति होती है, तभी यह भव्य प्राणी विशुद्ध सम्य-ग्दर्शनका धारक हो सकता है।
- द्र. सं,/दो,/३६/१४१/४ केन कारणभूतिन गर्नात 'जहकालेण' स्वकाल-पच्यमानाञ्चफलनत्सिन्याकिनिर्जरापेक्षया, अभ्यन्तरे निजशुद्धातम-संभित्तिपरिणामस्य बहिरंगसहकारिकारणभूतिन काललिधसंहोन यथाकालेन, न केवलं यथाकालेन 'तवेण' अकालपच्यमाना-नामाञ्चादिफलवदिन्याकिनिर्जरापेक्षया…चेति 'तस्स' कर्मणो गलनं यञ्च सा द्रव्यनिर्जरा । = प्रशन—कर्म किस कारण गलता है । उत्तर—जहकालेण'अपनेसमयपर पकनेवाले आपके फलके समान तो सनिपाक निर्जराको अपेक्षा, और अन्तरंगमें निज-शुद्धात्माके अनुभवस्य परिणामको बहिरंग सहकारीकारणभूत काल-लिधसे यथा समय: और 'तवेणय' बिना समय पकते हुए आम' आदि फलोंके समान अविपाक निर्जराकी अपेक्षा उस कर्मका गलना द्रव्यनिर्जरा है।

दे. पद्धति/२/३ (आगम भाषामें जिसे कालादि तन्धि कहते हैं अध्यारम भाषामें उसे ही शुद्धारमाभिमुख स्वसंवेदन ज्ञान कहते हैं।)

### ३. ९क पुरुषार्थमें सर्वकारण समाविष्ट हैं

मो. मा. प्र./१/४६/१ यहु आत्मा जिस कारणतें कार्यसिद्धि अवस्य होय, तिस कारणस्य उद्यम करें, तहाँ तो अन्य कारण मिलें ही मिलें, अर कार्यकी भी सिद्धि होय ही होय। बहुरि जिस कारणतें कार्य-सिद्धि होय, अथवा नाहीं भी होय, तिस कारणस्य उद्यम करें तहाँ अन्य कारण मिलें तो कार्य सिद्धि होय न मिलें तो सिद्धि न होय। जैसे—…जो जीव पुरुषार्थकरि जिनेश्वरका उपदेश अनुसार मोक्षका उपाय करें हैं, ताक काललाध्य व होनहार भी भया। अर कर्मका उपशमादि भया है, तो यहु ऐसा उपाय करें हैं। तातें जो पुरुषार्थ करि मोक्षका उपाय करें हैं, ताक सर्व कारण मिलें हैं, ऐसा निश्चय करना ।…बहुरि जो जीव पुरुषार्थ करि मोक्षका उपाय न करें, ताकें काललबिध वा होनहार भी नाहीं। अर कर्मका उपशमादि न भया है, ती यहु उपाय न करें हैं। तातें जो पुरुषार्थकरि मोक्षका उपाय न करें हैं, ताकें कोई कारण मिलें नाहीं, ऐसा निश्चय करना।

### ७. नियति निर्देशका प्रयोजन

पै. वि./३/८,१०,६३ भवन्ति वृक्षेषु पतन्ति नूनं पत्राणि पुष्पाणि फलानि यद्वत् । कुलेषु तद्वतपुरुषाः किमन्न हर्षेण शोकेन च सन्मतीनाम् । । पूर्वीपार्जितकर्मणा विलिखितं यस्यावसानं यदा, तज्जायेत तदैव तस्य भविनो ज्ञात्वा तदेतद्वश्च वस् । शोकं मुञ्च मृते प्रियेऽपि सुखदं धर्म कुरुष्वादरात, सर्वे दूरमुपागते किमिति भोस्तद्वषृष्टिराहन्यते। ।१०। मोहोन्लासवशादतिप्रसरतो हित्वा विकरपाद बहुन्, रागद्वेष-विषोज्यितेरिति सदा सद्भिः सुतं स्थीयताम् ।५३। 🗕 जिस प्रकार बृक्षोमें पत्र, पुष्प एवं फल उत्पन्न होते हैं और वे समयानुसार निश्चय-से गिरते भी हैं उसी प्रकार कुटुम्बमें जो पुरुष उत्पन्न होते हैं वे मरते भी हैं। फिर बुद्धिमान मनुष्योंको उनके उत्पन्न होनेपर हुई और मरनेपर शोक क्यों होना चाहिए। ११ पूर्वीपाजित कर्मके द्वारा जिस प्राणीका अन्त जिस समय लिखा है उसी समय होता है, यह निश्चित जानकर किसी प्रिय मनुष्यका मरण हो जानेपर भो शोकको छोड़ो और विनयपूर्वक धर्मका आराधन करो। ठीक है-सर्पके निकल जानेपर उसकी लकीरको कौन लाठोसे पीटता है।१०। (भवितव्यक्षा वहीं करती है जो कि उसको रुचता है) इसलिए सजान पुरुष राग-द्वेषरूपी विषसे रहित होते हुए मोहके प्रभावसे अतिशय विस्तारको प्राप्त होनेवाले बहुतसे विकल्पोंको छोड़कर सदा सुखपूर्वक स्थित रहें अर्थात साम्यभावका आश्रय करें। १३।

मो, पा./पं. जयचन्द/प्र् सम्यग्दृष्टिकै ऐसा विचार होय है—जो वस्तुका स्वरूप सर्वज्ञने जैसा जान्या है, तैसा निरम्तर परिणमें है, सो होय है। इष्ट-अनिष्ट मान दुखी मुखी होना निष्फल है। ऐसे विचारते दुख मिटे है, यह प्रत्यक्ष अनुभवगोचर है। जाते सम्यक्त्य-का ध्यान करना कहा है।

# नियम- १. रत्नत्रयके अर्थमें

नि सा./मू./३,१२० णियमेण य जं कज्जं तिण्णियमं णाणदं सणचिरिस्स् ।

13। सहअसुहनयणरयणं रायादिभावनारणं किच्चा । अप्पाणं जो
भायदि तस्स दु णियमं हवे णियमा ११२०। —ितयम अर्थात् नियमसे जो करणे योग्य हो वह अर्थात् ज्ञान दर्शन चारित्र ।३। शुभाशुभवचनरचनाका और रागादि भावोंका निवारण करके, जो आत्माको
ध्याता है, उसको निश्चित रूपसे नियम है।१२०।

नि. सा ति. वृ./गा, नियमशब्दस्तावद् सम्यग्दर्शनङ्कानचारित्रेषु वर्तते ।१। यः स्वभावानन्तचतुष्टयारमकः शुद्धज्ञानचेतनापरिणामः स नियमः । नियमेन च निश्वयेन यश्कार्यं प्रयोजनस्वस्तं ज्ञानदर्शन-

चारित्रम् ।३। नियमेन स्वात्माराधनातत्परता ।१२३। लनियम शब्द सम्यादर्शन झान चारित्रमें वर्तता है। जो स्वभावानन्तचतुष्टयात्मक शुद्धज्ञान चेतनापरिणाम है वह नियम है। नियमसे अर्थात् निश्चय से जो किया जाने योग्य है अर्थात् प्रयोजनस्वरूप है ऐसा झानदर्शन-चारित्र नियम है। निज आत्माकी आराधनामें तत्परता सो नियम है।

### २. वचनरूप नियम स्वाध्याय है

मि, सा./मू./११३ वयणमयं पष्टिकमणं वयणमयं पच्चक्लाणं णियमं च । आलोयणवयणमयं तं सन्त्रं जाण सज्भाजं । --वच्नमयी प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान, नियम और आलोचनाये सब स्वाध्याय जानो ।

### ३. सावधि स्यागके अर्थमें

र, क. जा,/००-०६ नियम परिमितकालो ।८०। मोजनवाहनशयनस्नानपित्राङ्गरागकुष्टमेषु । साम्बूलवसनभूवणमनमथसंगीसगीतेषु ।००।
अस्र दिवा रजनी वा पक्षो मासस्तथार्तुरयनं वा । इति कालपरिच्छित्रया प्रत्याख्यानं भवेत्रियमः ।८६। = जिस त्यागमें कालकी
मर्यावा है वह नियम कहलाता है ।००। भोजन, सवारी, शयन,
स्नान, कंकुमादिलेपन, पृष्पमाला, साम्बूल, वस्त्र, अलंकार, कामभोग, संगीत और गीत इन विषयों में — आज, एकदिन, एकरात,
एकपक्ष, एकमास तथा दो मास, अथवा छहमास इस प्रकार कालके
विभागसे त्याग करना सो नियम है। (सा. ध./४/१४)।

रा. वा./१/७/३/४३३/१४ इदमेवेरथमेव वा कर्तव्यमिरयन्यनिष्टृत्तिः नियमः। = 'यह ही तथा ऐसा ही करना है' इस प्रकार अन्य पदार्धकी निवृत्तिको नियम कहते हैं।

प. पु./१४/२०२ मधुतो मखतो मांसात खूततो रात्रिभोजनात् । वेश्या-संगमनाचास्य विरतिर्नियमः स्मृतः ।२०२ =गृहस्थ मधु, मख, मांस, जूआ, रात्रिभोजन और वेश्यासमागमसे जो रिक्त होता है, उसे नियम कहा है।

# नियमसार- १, नियमसारका कक्षण

नि सा,/मू./३ णियमेण य जं कड्जं तिण्णयमं णाणदंसणचरित्तं। विवरीयपरिहरक्षं भणिदं खलु सारमिदि वयणम्। = नियमसे जो करने योग्य हो अर्थाद्य झान, दर्शन, चारित्रको नियम कहते हैं। इस रत्नत्रयसे विरुद्ध भावोंका त्याग करनेके लिए वास्तवमें 'सार' ऐसा वचन कहा है।

नि, सा./ता. वृ./१ नियमसार इत्यनेन शुद्धरत्नत्रयस्यरूपमुक्तम् । -'नियमसार' ऐसा कहकर शुद्धरत्नत्रयका स्वरूप कहा है ।

### २. नियमसार नामक प्रन्थ

आ. कुन्दकुन्द (ई० १२७-१७६) कृत, अध्यारम विषयक, १७०प्राकृत-गाथा नद्ध शुद्धारमस्वरूप प्रदर्शक, एक ग्रन्थ। इसपर केवल एक टीका-उपलब्ध है—सुनि पद्मप्रभ मक्लधारीदेव (११४०-११-५) कृत संस्कृत टीका। (ती,/२/११४)।

नियमित सान्द्र - Regular Solid (ज. प्./प्र. १०७)।

नियुत-कालका प्रमाण विशेष-दे० गणित/1/१/४।

नियुतांग-कालका प्रमाण विशेष-दे० गणित/1/१/४।

निरंतर-१. निरन्तर बँधी प्रकृति-दे० प्रकृतिबंध/२।२. निरन्तर सान्तर वर्गणा-दे० वर्गणा। ३. निन्तर स्थिति - दे० स्थिति/१।

निरतिचार—निरतिचार शींबंबत भावना—दे० शींख ।

### निरनुयोज्यानुपेक्षण

न्या. सू./मू./५/२/२२ अतिग्रहस्थाने निग्रहस्थानाभियोगो निरनुयोज्या-नुयोगः ।२२। = निग्रहस्थान नहीं उठानेके अवसरपर निग्रहस्थानका उठा देना वक्ताका 'निरनुयोज्यानुयोग' नामक निग्रहस्थान है।

नोट—(श्लो, बा. ४/१/३३/न्या. श्लो, २६२-२६३)—में इसका निरा-करण किया है।

निरन्वय -- ( न्या. बि./वृ./२/११/११८/१४) -- निरन्वयम् अन्वया-निष्कान्तं तत्त्वं स्वरूपम् । = अन्वय अर्थात् अनुगमन या संगतिसे निष्कान्त तत्त्व या स्वरूपः।

**निरपेक्ष-**--दे० स्याद्वाद/२।

निर्थक — (न्या. सू /मू. व. वृ./६/२/६) वर्णक्रमनिर्हे शवन्निर्थकम् । । यथा नित्यः शब्दः कचटतपाः जबडदशकात् मभवघढधषविति एवंप्रकारनिर्थकम् । अभिधानाभिष्ठेयभावानुपपत्तौ अर्थगतिरभावाह-वर्णाः क्रमेण निर्दिशन्त इति ।६। =वर्णोके क्रमका नाममात्र कथन करनेके समान निर्थक निष्यहस्थान होता है । जैसे — क. च. ट. त. प ये अबद नित्य है । ज. व. ग. ड. द. श. द्व. होनेके कारण, म. भ. अ. घ. इ. ध. ष की नाई । वाच्यवाचक भावके नहीं बननेपर अर्थका ज्ञान नहीं होनेसे वर्ण ही क्रमसे किसीने कह दिये हैं, इसलिए यह निर्थक है ।

नोट- ( प्रलो, वा. ४/९/३३/न्या./श्लो, १६७-२००/३५२ )—में इसका निराकरण किया गया है।

निराकांक्ष — १. निराकांक्ष अनशन—दे० अनशन २, निराकांक्ष गुण—दे० निःकांक्षित ।

निराकार--दे० आकार।

निराकुलता—<sub>वे० मुख</sub>ः

निरूपणा — (रा. वा./१/१६/१९/१६/१८) तस्य नामादिभि प्रकल्पना प्रस्पणम् । — नाम जाति आदिकी दृष्टिसे शब्दयोजना करना निरूपण कहलाता है।

निरोध — (रा. वा,/१/२०/४/६२४/२६) गमनभोजनशयनाध्ययना-दिषु क्रियाविशेषेषु अनियमेन वर्तमानस्य एकस्याः क्रियायाः कर्तु रवेन्।क्रस्थानं निरोध इत्यवगम्यते । —गमन, भोजन, शयन, और अध्ययन आदि विविध क्रियाओं में भटकनेवाली चित्तवृत्तिका एक क्रियामें रोक देना (चिन्ता) निरोध है।

निर्ममन किस गतिसे निकलकर किस गति व गुणस्थान आदिमें जन्मे। इस सम्बन्धी गति अगति तालिका दे० जन्म/६।

### निर्मन्य - १. निष्परिप्रहके अर्थमें

ध, १/४,१,६०/३२३/७ ववहारणयं पडुच्च खेतादी गंथो, अन्मंतरंग कारणसादो। एदस्स परिष्ठरणं णिग्गंथं। णिच्छ्यणयं पडुच्च मिच्छत्तादी गंथो, कम्मबंधकारणत्तादो। तेसि परिच्चागो णिग्गंथं। णडगमणएण तिरयणाणुवजोगी नज्मक्यंतरपरिग्गहपरिच्चाओ णिग्गंथं। = क्यवहारनयकी अपेक्षा क्षेत्रादिक (बाह्य) प्रन्थ हैं, क्योंकि वे अभ्यन्तर प्रन्थ (मिथ्यात्वादि) के कारण हैं, और इनका रंगाग निर्प्रन्थता है। निश्चयनयकी अपेक्षा मिथ्यात्वादिक (अभ्यन्तर) ग्रन्थ हैं, क्योंकि, वे कर्मणन्धके कारण हैं और इनका रंगाग करना निर्प्रन्थता है। नैगमनयकी अपेक्षा तो रत्नत्रयमें उपयोगी पड़नेवाला जो भी बाह्य व अभ्यन्तर परिग्रह (ग्रन्थ) का परित्याग है उसे निर्प्रन्थता समक्षन। चाहिए। - (बाह्य व अभ्यन्तर परिग्रहके भेदोंका निर्देश --दे० ग्रन्थ); (नि. सा./सा. व./४४)।

- भ. आ./वि./४३/१४२/२ तत् त्रितयमिह निर्मन्थशब्देन भण्यते । = सम्य-ग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक् चारित्र रूप रत्नत्रयको ,यहाँ निर्मन्थ शब्द द्वारा कहा गया है।
- प्र. सा./ता. वृ /२०४/२७८/१६ व्यवहारेण नग्नत्वं यथाजातरूपं निश्चयेन सु स्वात्मरूपं तदित्थं भूतं यथाजातरूपं धरतीति यथाजातरूपधरः निर्म्रन्थो जात इत्यर्थः। =व्यवहारनयसे नग्नत्वको यथाजातरूप कहते हैं और निश्चयनयसे स्वात्मरूपको। इस प्रकारके व्यवहार व निश्चय यथाजातरूपको धारण करनेवाला यथाजातरूपधर कहलाता है। 'निर्मन्थ होना' इसका ऐसा अर्थ है।

### २. निर्प्रन्थ साधु विशेषके अर्थमें

स. सि./१/४६/४६०/१० उदकदण्डराजिवदनभिव्यक्तोदयकर्माण. ऊर्ध्वं सुहूर्त्तादुइभिद्यमानकेवलझानदर्शनभाजो निर्ग्रन्थाः। — जिस प्रकार जलमें लकड़ीसे की गयी रेखा अपगट रहती है, इसी प्रकार जिनके । कर्मोंका उदय अप्रगट हो, और अन्तर्मृहूर्तके पश्चात ही जिन्हे केवल-झान व केवलदर्शन प्रगट होनेवाला है, वे निर्ग्रन्थ कहलाते हैं। (रा. वा./१/४६/४/६३६/२०); (चा. सा./१०२/१)

नोट—निर्मन्थसाधुकी विशेषताएँ—दे० साधु/५।

निर्जर पंचमी वत-प्रतिवर्ष आषाढ़ शु० ६ से लेकर कार्तिक शु० ६ तक की कुल ६ पंचमियों के उपवास ६ वर्ष पर्यन्त करे। नमोकारमन्त्रका त्रिकाल जाप्य करे। (बत विधान संग्रह/पृ० ६७)

निर्जरा — कमोंके फड़नेका नाम निर्जरा है। वह दो प्रकार की है—
सिवपाक व अविपाक। अपने समय स्वयं कमोंका उदयमें आ आकर
फड़ते रहना सिवपाक तथा तप द्वारा समयसे पहले ही उनका
फड़ना अविपाक निर्जरा है। तिनमें सिवपाक सभी जीवोको सदा
निरन्तर होती रहती है, पर अविपाक निर्जरा केवल तपस्वियोंको
ही होती है। वह भी मिथ्या व सम्यक् दो प्रकारकी है। इच्छा
निरोधके बिना केवल बाह्य तप द्वारा की गयी मिथ्या व साम्यताकी
वृद्धि सिहत कायक्लेशादि द्वारा की गयी सम्यक् है। पहलीमें नवीन
कर्मोंका आगमन रूप संवर नहीं रुक पाता और दूसरीमें रुक जाता
है। इसलिए मोक्षमार्गमें केवल यह अन्तिम सम्यक् अविपाक
निर्जराका हो निर्देश होता है पहली सिवपाक या मिथ्या अविपाक
का नहीं।

# १. निर्जराके भेद व लक्षण

# 1. निर्जरा सामान्यका छक्षण

भ आ./मू./१८४७/१६६६ पुन्दकदकम्मसङ्णं तु णिज्जरा। = पूर्वबद्ध कर्मोका भड़ना निर्जरा है।

वा. अ./६६ बंघपदेशग्गत्वणं णिज्जरणं । = आत्मप्रदेशोके साथ कर्म-प्रदेशोंका उस आत्माके प्रदेशोंसे फड़ना निर्जरा है। (न. च. व./ १६७); (भ. आ./वि./१८४७/१६५६/६)।

स. सि./१/४/१४/६ एकदेशकर्मसंक्ष्यलक्षणा निर्जरा। —एकदेश रूपसे कमौंका जुदा होना निर्जरा है। (रा.वा./१/४/१६/२७/७); (भ.आ./वि./१८४८/१६/१०); (द्र. सं/टी./२८/८५/१३); (पं.का./ता.बृ./१४४/२०६/१७)।

स. सि./-/२३/३६१६ पीडानुग्रहाबात्मने प्रदायाम्यवहृतीद्रनादिविका-रवत्पूर्वस्थितिक्षयादवस्थानाभावात्कर्मणो निवृत्तिर्निर्जरा। = जिस प्रकार भात आदिका मल निवृत्त होकर निर्जीण हो जाता है, उसी प्रकार आत्माका भवा बुरा करके पूर्व प्राप्त स्थितिका नाश हो जानेके कारण कर्मकी निवृत्तिका होना निर्जरा है। (रा. वा./-/२३/१/ ४-३/३०)।

रा. वा./१/सूत्र/वार्तिक/१९०८/पंक्ति—निर्जीर्थते निरस्यते यथा निरसन-मात्रं वा निर्जरा (४/१२/२७)। निर्जरेव निर्जरा। कः उपमार्थः। यथा मन्त्रीषधनला त्रिर्जीण वीर्य विषानं विषा न दोषप्रदं तथा ... तपी-विशेषण निर्जीण रसं कर्म न संसारफल प्रदम् । (४/११/९७/८)। यथा-विपाना तपसो वा उपभुक्तत्रीयं कर्म निर्जरा । (७/१४/४०/९७)। = १, जिनसे कर्म फडें (ऐसे जीवने परिणाम) अथवा जो कर्म फडें वे निर्जरा हैं। (अ. आ./वि./३८/१३४/१६) २, निर्जराकी भॉति निर्जरा है। जिस प्रकार मन्त्र या औषध आदिसे नि.शक्ति किया हुआ विष, दोष उत्पन्न नहीं करता; उसी प्रकार तप आदिसे नीरस किये गये और निःशक्ति हुए कर्म संसारचक्रको नहीं चला सकते। ३. यथाकाल या तपो विशेषसे कर्मोंकी फलदानशक्तिको नष्ट कर उन्हें फड़ा देना निर्जरा है। (इ. सं/मू./३६/११०)।

का, अ./मू./१०३ सब्बेसि कम्माणं सित्तिविवाओ हवेड् अणुभाओ। तदणंतरं तु सडणं कम्माणं णिजजरा जाण ११०३। — सत्र कर्मोंकी शक्तिके उदय होनेको अनुभाग कहते हैं। उसके पश्चात कर्मीके

खिरनेको निर्जरा कहते हैं।

# २. निर्जराके भेद

भ. आ./मू./१८४७-१८४८/१६५६ सा पुणो हवेइ दुविहा। पढमा निवाम-जादा विदिया अविवागजाया य १९८४०। तहकालेण तवेण य पच्चंति कदाणि कम्माणि १९८४०। = १. वह दो प्रकारकी होती है —विपाकज व अविपाकज। (स. सि./८/२३/३६६/८); (रा. वा /१/४/१६/२७/६; १/७/१४/४०/१८; ८/२३/२/५८४/१); (न. च. वृ./१५७); (त.सा./७/२) २. अथवा वह दो प्रकारकी है —स्वकालपक्व और तपद्वारा कमीको पकाकर की गयी। (बा. अ./६७); (त. सू./८/२२३+६/३); (व्र.सं./ मू./३६/१५०); (का. आ./मू./१०४)।

रा. वा./१/७/१४/४०/१६ सामान्यादेका निर्जरा, व्रिविधा यथाकासीप-क्रिमिकभेदात, अष्टधा मूलकर्मप्रकृतिभेदात्। एवं संख्येयासंख्येया-नन्तिविकल्पा भवति कर्मरसिहरणभेदात्। स्सामान्यसे निर्जरा एक प्रकारकी है। यथाकाल व औपक्रिमिकके भेदसे दो प्रकारकी है। मूल कर्मप्रकृतियों कीं दृष्टिसे आठ प्रकारकी है। इसी प्रकार कर्मीके रसको क्षीण करनेके विभिन्न प्रकारोंकी अपेक्षा संख्यात असंख्यात और अनन्त भेद होते हैं।

द्र. सं ,/टी ,/३६/१६०,१६१ भाव निर्जरा $\cdots$ द्रव्यनिर्जरा । = भाव निर्जरा

व द्रव्यनिर्जराके भेदसे दो प्रकार हैं।

# ३. सविपाक व भविपाक निर्जराके स्थाण

- स. सि./८/२३/३९९/६ क्रमेण परिपाककालप्राप्तस्यानुभवोदयावित्स्रोतोऽ-नुप्रविष्टस्यारन्थफलस्य या निवृत्तिः सा विपाकजा निजरा । यत्कर्मा-प्राप्तविपाककालमीपक्रमिकक्रियाविशेषसामध्यनिदीर्णंभलादुदीर्णो -दयावित प्रवेशय वेदाते आमपनसादिपाकवत् सा अविपाकजा निर्जरा । चशब्दो निमित्तान्तरसमुचयार्थः। = क्रमसे परिपाककालको प्राप्त हुए और अनुभवरूपी उदयावलीके स्रोतमें प्रविष्ट हुए ऐसे शुभाशुभ कर्मकी फल देकर जो निवृत्ति होती है वह विपाकजा निर्जरा तथा आम और पनस(कटहल)को औपक्रमिक क्रिया विशेषके द्वारा जिस प्रकार अकालमें पका लेते हैं; उसी प्रकार जिसका विपाककाल अभी नहीं प्राप्त हुआ है तथा जो उदयावलीसे वाहर स्थित है, ऐसे कर्मको (तपादि) औपक्रमिक क्रिया विशेषकी सामर्थ्यसे उदयावलीमें प्रविष्ट कराके अनुभव किया जाता है। वह अविपाकजा निर्जरा है। सूत्रमें च शब्द अन्य निमित्तका समुच्चय करानेके लिए दिया है। अर्थात् विपाक द्वारा भी निर्जरा होती है और तप द्वारा भी(रा.वा./८/ २३/२/४८४/३); (भ. आ./वि./१८४६/१६६०/२०); ( न. च. वृ./१५८) (त. सा,/७/३-४); (द्र. सं/टी,/३६/१४१/३) ।
- स. सि./१/७/४९७/१ निर्जरा वेदनाविपाक इरयुक्तम् । सा द्वेधा अबुद्धि-पूर्वा कुशलमूला चेति । तत्र नरकादिषु गतिषु कर्मफलविपाकजा

अबुद्धिपूर्वा सा अकुशलानुबन्धा। परिषहजमे कृते कुशलमूला। सा शुभानुबन्धा निरनुबन्धा चेति। — वेदना विपासका नाम निर्जरा है। वह दो प्रकार को है— अबुद्धिपूर्वा और कुशलमूला। नरकादि गतियोमें कर्मफलके विपाकसे जाममान जो अबुद्धिपूर्वा निर्जरा होती है वह अकुशलानुबन्धा है। तथा परिषहके जीतनेपर जो निर्जरा होती है वह कुशलमूला निर्जरा है। वह भो शुभानुबन्धा और निरनुबन्धाके भेदसे दो प्रकारकी होती है।

### ४. द्रव्य माव निजराके कक्षण

इ. सं./टी./३६/१६०/१० भावनिर्जरा। सा का। ... ग्रेन भावेन जीव-परिणामेन। कि भवति 'सडिद' विशीयते पतित गलित वियति। कि कर्तु 'कम्मपुग्गलं' ... कम्मणो गलनं यच्च सा द्रव्यनिर्जरा। =जीवके जिन शुद्ध परिणामोंसे पुह्रगल कर्म फड़ते हैं वे जीवके परिणाम भाव निर्जरा हैं और जो कर्म फड़ते हैं वह द्रव्य निर्जरा है।

पं. का./ता. वृ./१४४/२०६/६६ कर्मशक्तिनिर्मू लनसमर्थः शुद्धोपयोगो भाव निर्जरा तस्य शुद्धोपयोगेन सामध्येन नीरसीभूताना पूर्वोपाजित-कर्मपुद्दग्लाना संवरपूर्वकभावेनै क्देशसंक्ष्योः द्वव्यनिर्जरिति सूत्रार्थः ।१४४। = कर्मशक्तिके निर्मूलनमें समर्थ जीवका शुद्धोपयोग तो भाव निर्जरा है। उस शुद्धोपयोगको सामध्यसे नोरसीभूत पूर्वोपाजित कर्मपुद्दगर्लोका संवरपूर्वकभावसे एकदेश क्षय होना द्वव्यनिर्जरा है।

### ५. अकाम निर्जराका स्वक्षण

स. सि./६/२०/३३६/१० अकामनिर्जरा अकामश्चारकिनरोधवन्धनवद्धे पु श्चनृष्णानिरोधव्रह्मचर्यभूशय्यामलधारणपरितापादिः। अकामेन निर्जरा अकामनिर्जरा। = चारकमें रोक रखनेपर या रस्सी आदिसे बॉध रखनेपर जो भूख-प्यास सहनी पड़ती है, ब्रह्मचर्य पालका पड़ता है, भूमिपर सोना पड़ता है, मल-मूत्रको रोकना पड़ता है और सन्ताप आदि होता है, ये सब अकाम है और इससेजो निर्जरा होती है वह अकामनिर्जरा है। (रा. वा./६/२०/१/६२०/१६)

रा, वा,/६/१२/७/१२/२८ विषयानर्थ निष्कृति चात्माभिप्रायेणाकुर्वतः पारतन्त्रयाद्भोगोपभोगनिरोधोऽकामनिर्जरा । = अपने अभिष्रायसे न किया गया भी विषयोंकी निष्कृति या त्याग तथा परतन्त्रताके कारण भोग-उपभोगका निरोध होनेपर उसे शान्तिसे सह जाना अकाम

निर्जरा है। (गो, क्./जी: प्रः/४४८/७१७/२३)

\* गुणश्रेणी निजेरा — दे० संक्रमण/८ ।

★ काण्डक घात---दे० अपकर्षण/४।

# २. निर्जरा निर्देश

# १. सविपाक व अविपाकमें अन्तर

भ. आ./मू./१८४६/१६६० सक्वेसि उदयसमागदस्स कम्मस्स णिज्जरा होइ । कम्मस्स तवेण पुणी सव्वरस वि णिज्जरा होइ । क्. सविपाक निर्जरा तो केवल सर्व <u>उदयगत कर्मीको</u> ही होती है, परन्तु तपके द्वारा अर्थात् अविपाक निर्जरा सर्व कर्मकी अर्थात् पक्त व अपक्र सभी कर्मीकी होती है । (यो. सा./अ./६/२-३); (दे० निर्जरा/१/३) ।

मा.अ./६७ चाहुगदीणं पढमा वयजुत्ताणं हवे विदिया।६०। च्यू. चतुर्गति-के सर्व ही जीवोंको पहिली अर्थात् सविषक निर्जरा होती है. और सम्यग्द्रष्टि वत्तधारियोंको दूसरी अर्थात् अविषाक निर्जरा होती है। (त. सा./७/६); (और भी दे० मिथ्यादृष्टि/४ निर्जरा/३/१)

दे॰ निर्जरा/१/३ ३. सविपाक निर्जरा <u>अकुशलानुबन्धा</u> है और अविपाक निर्जरा कुशलपूला है। तहाँ भी मिण्याद्यांकी अविपाक निर्जरा इच्छा निरोध न होनेके कारण शुभानुबन्धा है और सम्यग्दियों- की अविपाक निर्जरा इच्छा निरोध होनेके कारण निरवनुबन्धा है। दें निर्जरा/३/१/४, अविपाक निर्जरा ही मोक्षको कारण है सविपाक निर्जरा नहीं।

\* निश्चय धर्म व धारित्र आदिमें निर्कराका कारणपना
—है० वह वह नाम।

\* ज्यवहार धर्म आदिमें कथंचित् निजेराका कारणपना —वे० धर्म/॥/१।

\* व्यवहार धर्ममें बन्धके साथ निर्जराका अंश

—दे० संबर/२ ।

\* ब्यवहार समिति आदिसे केवल पापकी निर्जरा होती है पुण्यकी नहीं —दे० संवर/२।

# २. कमोंकी निर्जरा कमपूर्वक ही होती है

ध, १६/६,४,२४/६२/६ जिंग तिणसंतकम्मं पदमाणं तो अक्कमेण णिव-दरे । ण, दोसडीणं व वज्मकम्मक्तंधपदणम्बेक्स्त्य णिवदंताण-मक्कमेण पदणविरोहादो । — प्रश्न—यदि जिन भगवात्तके सरकर्मका पतन हो रहा है, तो उसका युगपत पतन क्यों नहीं होता । उत्तर— नहीं, क्योंकि, पृष्ट नदियोंके समान मंधे हुए कर्मस्कन्धोंके पतनको देखते हुए पतनको प्राप्त होनेवाले उनका अक्रमसे पतन माननेमें विरोध आता है ।

# ३. निर्जरामें तपकी प्रधानता

भ, आ, मू, १९६४६/१६४८ तयसा विणा ण मोनखो संवरिमत्तेण हो इ कम्मनस्स । उमभोगादी हि निणा धर्ण ण हु लोयदि सुगुत्त । १८४६। — तपके निना, केवल कर्मके संवरसे मोझ नहीं होता है। जिस धनका संरक्षण किया है यह धन यदि उपभोगमें नहीं लिया तो समाप्त नहीं हीगा। इसलिए कर्मकी निर्जरा होनेके लिए तप करना चाहिए।

मू॰ आ./२४२ जमजोगे जुसो जो तबसा चेट्ठदे अगेगविर्घ । सो कम्म-णिज्जराए विज्ञाए वहुदे जोबो ।२४२। = इन्द्रियादि संयम् व योगसे सहित भी जो मनुष्य अनेक भेदरूप तपमें वर्तता है, वह जीव बहुत-से कमोंकी निर्जरा करता है ।

रा, बा./=/र३/०/६८४/८४ पर उद्दश्त —कायमणोविचिगुको जो तवसा चेट्टवे अणेयविहं। सो कम्मणिक्कराए विपुलए वहदे मणुस्सो ति। —काय, मन और वचन गुप्तिमे युक्त होकर जो अनेक प्रकारके तप करता है वह मनुष्य विपुल कर्म निर्कराको करता है।

नोट-निश्चय व व्यवहारचारित्राहि द्वारा कर्मीकी मिर्जराका निर्देश --(दे० चारित्र/२/२; धर्म/७/६; धर्मध्यान/६/३)।

### ४. निर्जरा च संवरका सामानाधिकरण्य

उ. सू./१/३ तपसा निर्जराश्च ।३। = तपके द्वारा संवर व निर्जरा दीनी होते हैं।

ना. ज./६६ जेण हवे संवरणं तेण दु णिष्जरणिमदि आणे ।६६। रूजिन परिणामोंसे सवर होता है, उनसे ही निर्जरा भी होती है।

- स. सि./१/३/४९०/६ तपो धर्मेऽन्तभूतमपि पृथगुच्यते उभयसाघनश्व-ख्यापनार्थं संबरं प्रति प्राधान्यप्रतिपादनार्थं च। कत्पका धर्ममें (१० धर्मोमें) अन्दर्भाव होता है, फिर भी संबर और निर्जरा इन दोनोंका कारण है, और संबरका प्रमुख कारण है, यह बतानेके लिए उसका अतगसे कथन किया है। (रा. वा./१/३/१~२/४१२/२७)।
- प. प./पू./२/१८ अच्छइ जित्तिज कालु मुणि अप्पसरूवि णिलीणु। संबर णिज्जर जाणि तुहुं सयल वियप्प विहीणु।३८। — मुनिराज जब-तक आरमस्वरूपमें लीन हुआ ठहरता है, तबतक सकल विकल्प समूह-

से रहित उसको तू संवर व निर्जरा स्वरूप जान। (और भी दे० चारित्र/र/२; धर्म/७/६; धर्मध्याना० ई/३ आदि)।

# भ. संबर सहित हो यथार्थ निर्जरा होती है उससे रहिस नहीं

- पं. का./मू./१४४ जो संवरेण जुत्तो अप्यट्ठपसाधनो हि अप्पाणं म्मणि-ऊण मादि णियदं जाणं सो संधुणोदि कम्मर्यं। —संवरसे युक्त ऐसा जो जीव, वास्तवमें आत्मप्रसाधक वर्तता हुआ, आत्माका अनुभव करके ज्ञानको निश्चल रूपसे ध्याता है, वह कर्मरजको खिरा देता है।
- भ. आ./मू./१८५४/१६६४ तबसा चेत्र ण मोबखो संवरहीणस्स हो ह जिणवयणे। ण हु सोत्ते पिवसंते किसिणं परिम्नुस्सदि तलायं।१८५४। —जो मुनि संवर रहित है, केवल तपश्चरणसे ही उसके कर्मका नाश नहीं हो सकता है, ऐसा जिनवचनमें कहा है। यदि जलप्रवाह आता ही रहेगा तो तालाम कम सुखेगा। (यो, सा./६/६); विशेष—दे० निर्धरा/३/१।
  - \* मोक्षमार्गमें संवरयुक्त अधिपाक निर्जेश ही इष्ट है, सविपाक नहीं—दे० निर्जश/३/१।
  - \* सम्यग्दष्टिको ही यथार्थ निर्जरा होती है

-दे० निर्जरा/२/१;३/१।

# ३. निजंरा सम्बन्धी नियम व शंकाएँ

### 9. ज्ञानीको ही निर्जरा होती है, ऐसा क्यों

व, सं./टी /३६/१६२/१ अत्राह शिष्य:-सविपाकनिर्जरा नरकादि-गतिष्वज्ञानिनामपि रश्यते संज्ञानिनामैबेति नियमो नास्ति । तत्री-त्तरम्—अत्रैव मोक्षकारणं या संबरपूर्विका निर्फरा सैव प्राह्मा। या पुनरज्ञानिनां निर्जरा सा गजस्नानविज्ञष्यता। यतः स्तोकं कर्म निर्जरयति बहुतरं बध्नाति तेन कारणेन सा न ग्राह्या । या तु सराग-स्द्रदृष्टानां निर्करा सा यदाप्यशुभकर्मनिनाशं करोति तथापि संसार-स्थिति स्तोकं कुरुते। तद्भवे तीर्थकरप्रकृत्यादि विशिष्टपुण्यवन्ध-कारणं भवति पारम्पर्येण मुक्तिकारणं चेति । वीतरागसद्दरष्टीनां पुनः पुण्यपापद्वयविनाशे तद्भवेऽपि मुक्तिकारणिमति । = प्रश्न--जो सवि-पाक निर्जरा है वह तो नरक आदि गतियों में अज्ञानियों के भी होती हुई देखी जाती है। इसलिए सम्यग्ज्ञानियोके ही निजरा होती है, ऐसा नियम क्यों १ उत्तर-यहाँ जो संवर पूर्वक निर्जरा है उसीको ग्रहण करना चाहिए, क्योंकि, वही मोक्षका कारण है। और जो अज्ञानियोंके निजरा होती है वह तो गजस्नानके समान निष्फल है। क्यों कि अञ्चानी जीव थोड़े कर्मों की तो निर्जरा करता है और बहुतसे कर्मोंको बाँधता है। इस कारण अज्ञानियोंको सर्विपाक निर्जराका यहाँ ग्रहण नहीं करना चाहिए। तथा (ज्ञानी जीवोंमें भी ) जो सरागसम्यग्दृष्टियोंके निर्जरा है, बृह यद्यपि अशुभ कर्मीका नाश करती है, शुभ कर्मोंका नाश नहीं करती है, (दे० संवर १/४) फिर भी संसारकी स्थितिको थोडा करती है, और उसी भवमें तीर्थंकर प्रकृति आदि विशिष्ट पुण्यवन्धका कारण हो जाती है। वह परम्परा मोक्षका कारण है। वीतराग सम्यग्ह हियों के पुण्य तथा पाप दोनोंका नाश होनेपर उसी भवमें वह अविशक निर्जरा मोक्षका कारण हो जातो है /

### २. प्रदेश गळनासे स्थिति व अनुमाग नहीं गळते

ध. १२/४,२,१६२,१६२/४३१/१२ खनगसेडीए पत्तवादस्स भावस्स कध-मणंतगुणसं । ण. आउअस्स खनगसेडीए प्रदेसस्स गुणसेडिणिजाराभावी व दिठदि-अणुभामाणं त्रादाभानादो । ≔ प्रश्न —क्षपक श्रेणीमें त्रातको प्राप्त हुआ (कर्मका) अनुभाग अनन्तगुणा कैसे हो सकता है ग्र उत्तर-नहीं, क्योंकि, क्षपकश्रेणीमें आयुकर्मके प्रदेशकी गुणश्रेणी निर्जराके अभावके समान स्थिति व अनुभागके घातका अभाव है।

क. पा /६/४-२२/६ ६७२/३३७/११ दिठ्दीए इव पदेसगलणाए अणुभाग-धादो णत्थि ति । = प्रदेशोंके गलनेसे, जैसे स्थितिवात होता है वैसे अनुभागका धात नहीं होता । (और भी दे० अनुभाग/२/१)।

### ३. अन्य सम्बन्धित विषय

- १. ज्ञानी व अज्ञानीकी कर्म क्षपणामें अन्तर-दे० निध्यादिष्ट/४।
- अविरत सम्यग्दृष्टि आदि गुणस्थानोंमें निर्जराका अल्पबहुत्व तथा तद्गत शंकाएँ।
   —दे० अल्पबहुत्व ।
- संयतासंयतकी अपेक्षा संयतकी निर्जरा अधिक क्यों?

—दे० अस्पबहुत्व १/३/।

- ४. पॉचॉ शरीरोंके स्कन्धोंकी निर्जराके जघन्थोत्दृष्ट स्वामित्व
   सम्बन्धी प्ररूपणा । —दे० ष. खं, १/४,१/सूत्र ६१-७१/३२६-३५४ ।
- ५. पॉचों शरीरोंकी जबन्योत्कृष्ट परिशातन कृति सम्बन्धी प्ररूपणार्छ । —दे० ४० ६/४,१,७१/३२६-४३० ।
- कमौंकी निर्जरा अविध व मनःपर्यय शानियोंके प्रत्यक्ष है।
   —दे० स्वाध्याय/१।

# निर्जरानुप्रेक्षा—दे० अनुप्रेक्षा ।

निर्णय—(रा, बा./१/१३/३/१८)—न हि यत एवं सदायस्तत एव निर्णयः। ⇒संदायका न होना ही निर्णय या निरचय है।

न्या. सू./१/१/४१ विमृश्य पक्षप्रतिपक्षस्यामर्थावधारणं निर्णयः १४१। —तर्क आदि द्वारा पक्ष व प्रतिपक्षमेंसे किसी एककी निवृत्ति होनेपर, दूसरेकी स्थिति अवश्य ही होगी। जिसकी स्थिति होगी उसका निश्चय होगा। उसोको निर्णय कहते हैं।

निर्दण्ड — नि. सा./ता. वृ./४३ मनोदण्डो वचनदण्डः कायदण्डश्चेत्येतेषां योग्यद्रव्यभावकर्मणामभावान्त्रिदण्डः । — मनदण्ड अर्थाद्
मनोयोग, वचनदण्ड और कायदण्डके योग्य द्रव्यकर्मों तथा भावकर्मोंल्या अभाव होनेसे आत्मा निर्दण्ड है।

# निर्दुख-एक ग्रह-दे० ग्रह

### निर्देश- १, निर्देशका कक्षण

- स, सि./१/७/२२/३ निर्देशः स्वरूपाभिधानम्। = किसी वस्तुके स्वरूपका कथन करना निर्देश है।
- रा. वर,/१/७/---/३८/२ निर्देशोऽर्थावधारणस्। = पदार्थके स्वरूपका निश्चय करना निर्देश है।
- ध. १/१,१,९/९६०/१ निर्बेश प्ररूपणं विवरणं व्याख्यानमिति यावत । ध. ३/१,२,१/९/६ सोदाराणं जहा णिच्छयो होदि तहा देसो णिइदेसो । कुतीर्थपाखण्डिनः अतिशय्य कथनं वा निर्देशः । = १, निर्देशः प्ररूपण, विवरण और व्याख्यान ये सम्म पर्यायवाची शब्द हैं । २. जिस प्रकारके कथन करनेसे श्रोताआंको पदार्थ के विषयमें निश्चय होता है, उस प्रकारके कथन करनेको निर्देश कहते है । अथवा कुतीर्थ अर्थात् सर्वथा एकान्तवादके प्रस्थापक पाखण्डियोंको उद्यांघन करके अति-श्य रूप कथन करनेको निर्देश कहते हैं ।

### २. निर्देशके भेद

ध. १/१.१,८/१६०/२ स द्विविधो द्विप्रकार', ओघेन आदेशेन च । चवह निर्देश ओघ व आदेशकी अपेक्षा दो प्रकारका है। [ओघ व आदेशके लक्षण (दे० वह वह नाम)]। निर्दोष — नि. सा./ता वृ./४३ निश्चयेन निर्वित्तवसुरितमतकलक्क पद्भनिवित्तसमर्थसहज्जपरमबीतरागप्तवसमुद्रमध्यनिर्मणनस्फुटितसहः । ज्वन्थारमसहजज्ञानगात्रपित्रत्वाविद्रावः । ज्वन्थारमसहज्ज्ञानगात्रपित्रत्वाविद्रावः । ज्वन्यस्य समस्त-पापमल कलंकरूपी कीचडको धो डालनेमें समर्थः, सहज-परमबीतरागः सुख समुद्रमें मग्न प्रगट सहजावस्थास्त्रक्षप जो सहज्ज्ञानशरीर, उनके द्वारा पवित्र होनेके कारण आरमा निर्दोष है।

# निर्दोष सप्तमी वत - दे० नंदससमी वत

निर्द्धन्व — मो. पा./टी./१२/३१२/१० निर्द्धन्दो निष्कलहः केनापि सह कलहरहितः। अथवा निर्द्धन्द्वो निर्धुग्मः स्त्रीभोगरहितः। 'इन्द्धं कलह-युग्मयोः' इति वचनात्। — क्यों कि द्वन्द्व कलह व युग्म इन दो अथिन में वर्तता है, इसलिए निर्द्धन्द्व शब्दके भी दो अर्थ होते हैं — निष्कलह अर्थात् किसीके साथ भी कलहते रहित; तथा निर्युग्म अर्थात् भोगसे रहित।

निर्नामिक — (ह. पु./३३/१लोक नं.) राजा गंगदेनका पुत्र था। पूर्व. भवके वैरके कारण जन्मते ही माताने त्याग दिया। रेवती नामक धायने पाला १९४४। एक दिन अपने भाइयोंके साथ भोजन करनेको बैठा तो माताने लात मारी १९४९। मुनि दीक्षा ले घोर तप किया। अगले भवमें कृष्ण नामक नवाँ नारायण हुआ।—दे० कृष्ण।

### निर्मम---

नि. सा./ता. वृ./४३ प्रशस्ताप्रशस्तसमस्तमोहरागद्वेषाभावाद्विर्ममः। = प्रशस्त व अप्रशस्त समस्त प्रकारके मोह रागव द्वेषका अभाव होने-से आत्मा निर्मम है।

मो. पा, ही, १९/३१२/१२ निर्ममो ममत्वरहितः, ममेति अदन्तोऽस्यय-शब्दः । निर्गतं ममेति परिणामो यस्येति निर्ममः । — निर्मम अर्थात् ममत्वरहित । 'मम' यह एक अदन्त अव्यय शब्द है । 'मम' जिसमेंसे निकत गया है ऐसा परिणाम जिसके वर्तता है, वह निर्मम है।

# निर्मल-भावी कालीन १६ वें तीर्थंकर-दे० तीर्थं कर/६। निर्माण - १. निर्माण नामकर्म सामान्य

- स, सि./८/११/३८६/१० यित्रिमित्तारपरिनिष्पत्तिस्तित्त्रमणिम्। निर्मीयतेऽनेनेति निर्माणम्। =िजसके निमित्तसे शरीरके अंगोपांगोंको
  रचना होती है, वह निर्माण नामकर्म है। निर्माण शब्दका व्युत्पित्ति
  सभ्य अर्थ है—िजसके द्वारा रचना की जाती है वह निर्माण है। (रा.
  वा./८/११/६/६%६/२१); (गो. क./जी. प्र./३३/३०/११)।
- ध, ६/१,६-१,२८/३ नियतं भानं निमानं । = नियत मानको निर्माण कहते हैं।

### २. निर्माण नामकर्मके भेद व उनके सक्षण

- स, सि, /=/११/३८६/११ तइ द्विविधं—स्थाननिर्माणं प्रमाणनिर्माणं चेति । तज्जाति नामोदयापेक्षं चक्षुरादीनां स्थानं प्रमाणं च निर्वर्तक्ष्यति । चवह दो प्रकारका है—स्थाननिर्माण और प्रमाणनिर्माण । उस उस / जाति नामकर्मके अनुसार चक्षु आदि अवयवीं या अंगो-पांगोंके स्थान व प्रमाणकी रचना करनेवाला स्थान व प्रमाण नामकर्म है । (रा.वा./=/११/४/४०६/२२): (ध. १३/५.४,१०१/३६६/६); (गो.क./जी, प्र./३३/३०/१६)।
- ध, ६/१.६-१.२८/६६/३ तं दुविहं पमाणिणिमिणं संठाणिणिमिणमिति। जस्स कम्मस्स उदएण जीवाणं दो वि णिमिणाणि होति, तस्स-कम्मस्स जिमिणमिदि सण्णा। जदि पमाणिणिमिणणामकम्मं ण होज्ज, तो जधा-बाहु-सिर--णासियादीणं वितथारायामा लोयंत-विस्पिपणो होज्ज। ण चैवं, अणुवलंभा। तदो कालमिस्सदूण जाई च जीवाणं पमाणिणवन्तयं कम्मं पमाणिणिमणं णाम। जदि संठाण-णिमिणकम्मं णाम ण होज्ज, तो अंगोवंग-पच्चंगाणि संकर-विदयर-स्ववेण होज्ज। ण च एवं, अणुवलंभा। तदो कण्ण-णयण-णासिया-

दोण सजादि अणुरुवेग अप्ययमणो ट्ठाणे जं णियामयं त संठाण-णिमिणमिदि । = वह दो प्रकारका है-प्रमाणनिर्माण और संस्थान-निर्माण। जिस कर्मके उदयसे जीवोके दोनो ही प्रकारके निर्माण होते है, उस कर्मको 'निर्माण' यह सज्ञा है। यह प्रमाणनिर्माण नामकर्म न हो, तो जंघा, बाह, शिर और नामिका आदिका विस्तार और आयाम लोकके अन्ततक फैलनेवाले हो जावेगे। किन्तु ऐसा है नहीं, क्यों कि ऐसा पाया नहीं जाता है। इसलिए कालको और जातिको आश्रय करके जीवोके प्रमाणको निर्माण करनेवाला प्रमाण-निर्माण नामकर्म है। यदि संस्थाननिर्माण नामकर्म न हो तो, अंग, उपंग और प्रत्यम संकर और व्यक्तिकर स्वरूप हो जावेगे अर्थात नाकके स्थानपरही ऑख आदि भी बन जायेगी अथवा नाकके स्थानपर ऑख और मस्तकपर मृह लग जायेगा। किन्तु ऐसा है नहीं, क्यों कि, ऐसा पाया नहीं जाता है। इसलिए कान, ऑख, नाक आदि अंगोका अपनी जातिके अनुरूप अपने स्थानपर रचने-वाला जो नियामक कर्म है, वह सस्थाननिर्माण नामकर्म कह-साता है।

### 🛨 निर्माण प्रकृतिकी बन्ध उदय सत्त्व प्ररूपणाएँ

दे० वह वह नाम

निर्माणरज—एक लौकान्तिक देव—दे० लौकान्तिक।

निर्माल्य — पूजाका अवशेष द्रवय –दे० पूजा/४।

निर्मूढं — नि. सा /ता. वृ /४३ सहजिनश्चयनयवलेन सहज्ञान-सहज्रदर्शनसहज्ञचारित्रसहज्ञपरमबीतरागमुखाद्यनेकपरमधर्माधारिन -जपरमत्त्वपरिच्छेदनसमर्थस्वाचिर्मूढं, अथवा साद्यनिधनामूर्ता-तीन्द्रियस्वभावशुद्धसद्दभूतव्यवहारनयवलेन त्रिकालित्रलोकवर्ति -स्थावरजंगमात्मकनिखलद्रव्यगुणप्रधिकसमयपरिच्छित्तिसमर्थ -सक्लविमलकेवलज्ञानावस्थत्वाचिर्मूढश्च । —सहज निश्चयनयसे सहज्ञ्ञान-दर्शन-चारित्र और परमबीतराग मुख आदि अनेक धर्मोंके आधारभूत निज परमतत्त्वको जाननेमें समर्थ होनेसे आत्मा निर्मू ढ है। अथवा सादि अनन्त अपूर्त अतोन्द्रिय स्वभाववाले शुद्धसद्वभूत व्यवहारनयसे तीन काल और तीन लोकके स्थावर जंगमस्वरूप समस्त द्रव्यगुण-पर्यायको एक समयमें जाननेमें समर्थ सकल विमल केवलज्ञानरूपसे अवस्थित होनेसे आत्मा निर्मूढ है।

### निर्यापक- १. सल्केखनाकी अपेक्षा निर्यापकका स्वरूप

भ आ,/मू,/गा, संविभ्गत्रज्जभीरुस्स पादमूलिम्म तस्सविहरंतो । जिण-वयणसञ्बसारस्स होदि आराधओ तादी ।४००। पंचच्छ्ससजी-यणसदाणि तत्तोऽहियाणि वा गंतुं। णिज्जावगण्णेसदि समाधि-कामो अणुण्णादं ।४०१। आयारत्यो पुण से दोसे सञ्वे वि ते विवज्जेदि । तम्हा आयारत्थो णिज्जवओ होदि आयरिओ ।४२७। जह पक्खिभिदुम्मीए पोदं रदणभरिङ समुद्दम्मि । णिज्जवओ शारेदि ह जिदकरणो बुद्धिसंपण्णो । ६०३। तह सजमगुणभरिदं परिस्सहूम्भीहि सुभिदमाइद्धं । णिज्जवओ धारेदि हू मुहरिहि हिदोबदेसेहि ।५०४। इस णिव्बओं खबयस्स होइ णिज्जाबओ सदाचरिओ ।५०६। इय अद्रुगुणी-वैदो कसिणं आराधणं उवविधेदि । ५०७। एदारिसमि थेरे असदि गणत्थे तहा उवज्भार । होदि पवत्ती थेरो गणधरवसहो य जदणाए ।६२१। जो जारिसओ कालो भरदेरबदेसु होइ वासेसु। ते तारिसया तदिया चोहालीसं पि णिज्जवया। ६७१। = साधु संघमे उत्कृष्ट निर्यापकाचार्यका स्वरूप जो संसारसे भय युक्त है, जो पापकर्मभीरु है. और जिसको जिनागमका सर्वस्वरूप मालुम है. ऐसे आचार्यके चरणमूलमें वह यति समाधिमरणोदामी होकर आराधनाकी सिद्धि करता है 1४००। जिसको समाधिमरणकी इच्छा है ऐसा मुनि

५००,६००,७०० योजन अथवा उससे भी अधिक योजन तक विहार कर शास्त्रोक्त निर्मापकका शोध करे।४०१। आचारवत्त्र गुणका धारण करनेवाले आचार्य सर्व दोषोका त्याग करते है। इसलिए गुणी-में प्रवृत्त होनेवाले दोषोसे रहित ऐसे आचार्य निर्यापक होने लायक जानने चाहिए ।४२७। (विशेष दे० आचार्य१/२ मे अन्चार्यके ३६ गुण) जिस प्रकार नौका चलानेमें अध्यस्त बुद्धिमान् नाविक, तरंगों द्वारा अत्यन्त श्रुभित समुद्रमे रहनोसे भरी हुई नौकाको हूबनेसे रक्षा करता है ।५०३१ उसी प्रकार संयम गुणींसे पूर्ण यह क्षपकनौका प्यास आदिरूप तरगोसे क्षुब्ध होकर तिरछी हो रही है। ऐसे समयमें नियपिकाचार्य मध्र हिलोपदेशके द्वारा उसको धारण करते है. अर्थात् उसका संरक्षण करते हैं । ५०४। इस प्रकारसे क्षेपकका मन आहादित करनेवाले आचार्य निर्मापक हो सकते है। अर्थात् निर्यापकरव गुणधारक आचार्य क्षपकका समाधिमरण साध सकते है १५०६। इस प्रकार आचारवत्त्व आदि आठ गुणासे पूर्ण आचार्यका (दे॰ आचार्यश/२) आश्रय करनेसे क्षपकको चार प्रकारकी आराधना प्राप्त होतो है ।१०७। अरप गुणधारी भी निर्यापक सम्भव है-उपरोक्त सर्व आचारवर्षन आदि गुणोंके धारक यदि आचार्य या उपाध्याय प्राप्त न हो तो प्रवर्तक मुनि अथवा अनुभवी वृद्ध मुनि वा बालाचार्य यत्नसे व्रतोमे प्रवृत्ति करते हुए क्षपक कासमाधिमरण साधनेके लिए नियमिकाचार्य हो सकते हैं। ६२६। जैसे गुण ऊपर वर्णन कर आये ह ऐसे ही मुनि निर्यापक होते है, ऐसा नहीं समफना चाहिए। परन्तु भरत और ऐरावत क्षेत्रमें विचित्र कालका परावर्तन हुआ करता है इसलिए कालानुसार प्राणियोके गुणोमें भी जवन्य मध्यमता न उत्कृष्टता आती है। जिस समय जैसे शोभन गुणोका सम्भव रहता है. उस समय वैसे गुणधारक मुनि निर्यापक व परिचारक समफकः ग्रहण करना चाहिए।६७१।

\* सख्छेखनामं निर्यापकका स्थान —(दे० सक्तेखना/k) ।

### छेदोपस्थापनाको अपेक्षा निर्यापक निर्देश

प्र. सा./त, प्र./२१० यतो लिङ्गप्रहणकाले निर्विकवपसामायिकसंयमप्रतिपादकरवेन य किलाचार्य प्रबच्यादायक. स गुरु., यः पुनरनन्तरं
सिकव्यच्छेदोपस्थापनसंयमप्रतिपादकरवेन छेदं प्रत्युपस्थापक स
निर्यापक सोऽपि छिन्नसंयमप्रतिसंघानिष्धानप्रतिपादकरवेन छेदे
सत्युपस्थापक सोऽपि निर्यापक एव । ततरछेदोपस्थापकः परोऽप्यस्ति । = जो आचार्य लिगप्रहणके समय निर्विकव्य सामायिकसंयमके
प्रतिपादक होनेसे प्रबच्यादायक हैं वे गुरु है, और तत्पश्चाद तत्काल
हो जो (आचार्य) सिवकव्य छेदोपस्थापना संयमके प्रतिपादक होनेसे
छेदके प्रति उपस्थापक (भेदमें स्थापन करनेवाले) है वे निर्यापक होनेसे
उसी प्रकार जो छिन्न संयमके प्रतिसन्धानकी विधिक प्रतिपादक
होनेसे छेद होनेपर उपस्थापक (पुनः स्थापित करनेवाले ) है, वे भी
निर्यापक है । इसलिए छेदोपस्थापकपर भी होते है । (यो. सा./अ./
पिह)

निर्ला**छन कर्म--** दे० सावदा/५ ।

निर्छेपन-ध १४/६.६.६५२/६०७/१ आहारसरीरिवियआणपाण-अपज्जतीणं णिव्वत्ती णिव्लेवणं णाम। = आहार, शरीर, इन्द्रिय और स्वासीच्छ्वास अपर्याप्तियोकी निवृत्तिको निर्हेपन कहते हैं।

निर्वर्ग - गो. क /जी प्र /६६०/१९८७/१९ निर्वर्ग सर्वथा असहशं। = जो सर्वथा असहश हो उसे निर्वर्ग कहते है।

निर्वर्गण—(ल. सा./जी प्र./४३/००/४) अनुकृष्टयः प्रतिसमय-परिणामखण्डानि तासामद्वा आयाम तत्संस्व्येत्यर्थः । तदेत्र तत्परि-णाममेव निर्वर्गणकाण्डकभित्युच्यते । वर्गणा समयसादश्यं ततो निष्कान्ता उपर्युपरि समयवर्तिपरिणामखण्डा तेषां काण्डकं पर्व

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

निर्वर्गणकाण्डकं। = प्रति समयके परिणाम खण्डोंको अनुकृष्टि कहते हैं। उस अनुकृष्टिका काल आयाम कहलाता है। वह उर्ध्वगच्छसे संख्यात गुणे होते हैं। उन परिणामोंको ही निर्वर्गणा काण्डक कहते हैं। समयोंको समानताका नाम वर्गणा है, उस समान समयोंसे रहित जो उपरके समयवर्ती परिणाम खण्ड है उनके काण्डक या पर्वका नाम निर्वर्गणा काण्डक है। विशेष—दे० करण/४/३।

निवंज्ञशांवला — एक विद्याधर विद्या—दे० विद्या ।

निर्वर्तना—दे अधिकरण।

निर्वहण — भ आ./वि./२/१४/२० निराकुलं बहुनं धारणं निर्वहणं.
परीषहाय पनिपातेऽप्याकुलतामन्तरेण दर्शनादिपरिणती वृत्तिः ।
— सम्यादर्शनादि गुणोको निराकुलतासे धारण करना, अर्थात
परीषहादिक प्राप्त हो जानेपर भी व्याकुल चित्त न होकर सम्यादर्शन
आदि रत्नत्रयरूप परिणातिमें तत्पर रहना, उससे च्युत न होना, यह
निर्वहण शब्दका अर्थ है। (अन. ध./१/६६/१०४)

### निर्वाण--

नि. सा,/मू,/१७६-१८९ णवि दुक्तं णवि मुक्तं णवि पीडा णेव विज्जते बाहा। णवि मरणं णवि जणणं तरधेव य होइ णिट्वाणं १९७६। णवि इंदिय जनसग्गा णवि मोहो विम्छियो ण णिहा य। ण य तिण्हा णेव छुहा तत्थेव य होइ णिट्वाणं १९८०। णवि कम्म णोकम्मं णिव चिता णेव अहरुद्दाणि। णवि धम्मसुक्कभाणे तत्थेव य होइ णिट्वाणं १९८१। च्लहॉ दु.ल नहीं है, भुल नहीं है, पीड़ा, बाधा, मरण, जन्म कुछ नहीं है वहीं निर्वाण है।१७६। जहाँ इन्द्रियों, मोह, विस्मय, निद्रा, तृषा, श्रुधा, कुछ नहीं है वहीं निर्वाण है।१८०। जहाँ कर्म और नोक्म, चिन्ता, आर्त व रौद्रध्यान अथवा धर्म व शुक्तध्यान कुछ नहीं है, वहीं निर्वाण है।१८९।

भ. आ , वि , १९/१६/२० निर्वाणं विनाशः, तथा प्रयोगः निर्वाणः प्रदीपो नष्ट इति यावत् । विनाशसामान्यसुपादाय वर्तमानोऽपि निर्वाणश्रन्दः चरणश्रन्दस्य निर्जालकर्मशातनसामध्यभिषायिनः प्रयोगात्कर्मविनाशगोचरो भवति । स च कर्मणां विनाशो द्विप्रकारः, कतिपयः प्रलयः सकलप्रतयश्च । तत्र द्वितीयपरियहमाचण्टे । चिनविण शन्दका 'विनाश' ऐसा अर्थ है । जैसे—प्रदीपका निर्वाण हुआ अर्थात् प्रदीप नष्ट हो गया । परन्तु यहाँ चारित्रमें जो कर्म नाश करनेका सामध्यं है उसका प्रयोग यहाँ (प्रकृतमें ) निर्वाण शन्दसे किया गया है । वह कर्मका नाश दो प्रकारसे होता है—थोड़े कर्मोंका नाश और सकल कर्मोंका नाश । उनमें से दूसरा अर्थात् सर्व कर्मोंका विनाश हो यहाँ अभीष्ट है ।

प्र. सा./ता. वृ./६/८/६ स्वाधीनातीन्द्रियरूपपरमज्ञानसुखलक्षणं निर्वा-णम् । ⇒१. स्वाधीन अतीन्द्रियरूप परमज्ञान व सुख लक्षण निर्वाण है ।

२. भूतकालीन प्रथम तीर्थं कर — दे० तीर्थं कर/१।

\* भगवान् महावीरका निर्वाण दिवस-दे० इतिहास/२।

# निर्वाण कल्याणक वेला-दे॰ कल्याणकवत ।

निर्वाह —दे० निर्वहण ।

निर्विध्या-भरतक्षेत्र आर्य खण्डको एक नदी-दे० मनुष्य/४।

निविकृति — सा. ध,/टीका/४/३६ विकियते जिह्नामनसि येनेति विकृतिगिरसेक्षुरसफलरसधान्यरसभेदाच्यतुविधा । तत्र गोरसः क्षीरघृतादि, इक्षुरसः खण्डगुडादि, फलरसो द्राक्षाम्रादिनिष्यन्दः, धान्यरसस्तैलमण्डादिः । अथवा यद्यं न सह भुज्यमानं स्वदते तत्तत्र विकृतिरित्युच्यते । विकृतिनिष्कान्तं भोजनं निविकृति । = १, जिसके आहारसे जिह्ना और मनमें विकार पैदा होता है उसे विकृति कहते है । जैसे—दूधः घो आदि गोरस, खाण्ड, गुड आदि

इक्षुरस, दाख, आम आदि फलरस और तेल माण्ड आदि धान्य रस। ऐसे चार प्रकारके रस निकृति हैं। ये जिस आहारमें न हों वह निर्विकृति है। २, अथवा जिसको मिलाकर भोजन करनेसे भोजनमें विशेष स्वाद आता है उसको विकृति कहते हैं। (जैसे—साग, घटनी आदि पदार्थ।) इस विकृति रहित भोजन अर्थात व्यंजनादिकसे रहित भात आदिका भोजन निर्विकृति है। (भ. आ./मूलाराधना टीका/२५४/४७६/१६)

### निविचिकित्सा-- १. दो प्रकारकी विचिकित्सा

म्, आ./२५२ निदिगिच्छा वि य दुविह। दन्वे भावे य होइ णायखा। = निचिकित्सा दो प्रकार है—द्रव्य व भाव।

### २. द्रव्य निर्विधिकिस्साका स्रक्षण

र. साधु व धर्मात्माओंके करीरोंकी अपेक्षा

- सू. आ./११३ उच्चारं परसवणं खेलं सिंघाणमं च चम्मट्ठी । पूर्यं च मंसशेणिदर्वतं जल्लादि साधूणं ।२१३। = साधुखोके शरीरके विष्ठामल, सूत्र, कफ, नाकका मल, चाम, हाड़, राधि, मांस, लोहो, वमन, सर्व अंगोका मल, लार इत्यादि मलोको देखकर ग्लानि करना द्रव्य विचिकित्सा है (तथा ग्लानि न करना द्रव्य निर्विचिकित्सा है।) (अन, ध /२/८०/२०७)
- र. क. आ./१३ स्वभावतोऽशुची काये रत्नत्रयपवित्रिते। निर्जुगुप्सा गुणप्रीतिर्मता निर्विचित्सिता।१३। = स्वभावसे अपवित्र और रत्न-त्रयसे पवित्र ऐसे धर्मात्माओं के शरीरमें ग्लानि न करना और उनके गुणों में प्रीति करना सम्यग्दर्शनका निर्विचित्सा अंग माना गया है। (का. आ./मू./४१७)।
- इ. सं./टी./४१/१७२/१ भेदाभेदरत्तत्रयाराधकभव्यजीवानां दुर्गन्ध-वीभत्सादिकं दृष्ट्वा धर्मबुद्ध्या कारुण्यभावेन वा यथायोग्यं विचि-कित्सापरिहरणं द्वव्यनिर्विचिकित्सागुणो भण्यते । —भेदाभेद रतन-त्रयके आराधक भव्यजीवोंकी दुर्गन्धी तथा आकृति आदि देखकर धर्मबुद्धिसे अथवा करुणाभावसे यथायोग्यं विचिकित्सा (ग्लानि) को दूर करना द्रव्य निर्विचिकित्सा गुण है।
  - २. जीव सामान्यके शरीरों व सर्वपदार्थोंकी अपेक्षा
- म्. आ./२४२ उच्चारादिष्ठ दव्वे···।२४२। = विष्टा आदि पदार्थों में ग्लानिका होना द्रव्य विचिकित्सा है। (वह नहीं करनी चाहिए पु. सि. उ.)(पु. सि. उ./२४)।
- स. सा./म्./२३१ जो ण करेदि जुगुष्पं चेदा सन्वेसिमैन धम्माणं। सो खल्छ णिन्विदिगिच्छो सम्मादिद्ठी मुणेयन्वो।२३१। = जो चेत-यिता सभी धर्मों या वस्तुस्वभावोंके प्रति जुगुष्सा (ग्लानि) नहीं करता है, उसको निश्चयसे निर्विचिकित्स सम्यग्द्रष्टि जानमा चाहिए।
- स. सा./ता. वृ./२२१/३१३/१२ यश्वेतियता आरमा परमारमतस्वभावना-नतेन जुगुष्सां निन्दां दोषं होषं विचिकित्साञ्च करोति, केषां संब-निधरवेन । सर्वेषामेव वस्तुधर्माणां स्वभावानां, दुर्गन्धादिविषये वा स सम्यग्दृष्टिः निर्विचिकित्सः खल्ल स्फुट मन्तव्यो । —जो आत्मा परमात्म तस्वकी भावनाके बलसे सभी वस्तुधर्मों या स्वभावोंमें अथवा दुर्गन्ध आदि विषयोंमें ग्लानि या जुगुष्सा नहीं करता, न ही उनकी निन्दा करता है, न उनसे ह्रेष करता है, वह निर्विचिकित्स सम्यग्दृष्टि है, ऐसा मानना चाहिए।
- गं. घ./उ./१८० दुर्देवात् दुःखिते पुंसि तीवासाताघृणास्पदे। यन्ना-सूयापरं चैत' स्मृतो निविचिकित्सकः ११८०। च्दुर्देव वश तीव असाताके उदयसे किसी पुरुषके दुःखित हो जानेपर; उससे घृणा नहीं करना निविचिकित्सा गुण है। ( जा. सं./४/१०२ )।

### ३. भाव निर्दिचिकित्साका लक्षण

- १. परीषहोंमें ग्ठानि न करना
- म्, आ./२६२ खुदादिए भावविदिगिका। क्षुधादि २२ परीषहोंमें संब्लेश परिणाम करना भावविचिकित्सा है। (उसका न होना सो निविचिकित्सा गुण है पु. सि. उ.); (पु. सि. उ./२१)।
  - २. असत् व दूषित संकल्प विकल्पोंका निरास
- रा. वा,/६/२४/१/६२६/१० शरीराचशुचिस्वभावमवगम्य शुचीति मिथ्या-संकरपापनयः, अर्हरप्रवचने वा इदमयुक्तं घोरं कष्टं न चेदिदं सर्व-मुपपन्नमित्यशुभभावनाविरहः निर्विचिकित्सता। —शरीरको अत्यन्त अशुचि मानकर उसमें शुचित्वके मिथ्या संकष्पको छोड़ देना, अथवा अर्हन्तके द्वारा उपदिष्ट प्रवचनमें यह अयुक्त है, घोर कष्ट है, यह सब नहीं बनता' आदि प्रकारकी अशुभ भावनाओंसे चित्त विचिकित्सा नहीं करना अर्थात् ऐसे भावोंका विरहः निर्विचिकित्सा है। (म. मु./६३/३१६-३१६); (चा, सा./४/६)।

द्र. सं./टो./४१/१७२/११ यरपुनर्जेनसमये सर्वं समीचीनं परं किन्तु बस्त्राप्रवरणं जलस्नानादिकं च न कुर्वन्ति तदेव दूपणमित्यादि-कुरिसतभावस्य विशिष्टविवेकबलेन परिहरणं सा निविचिकित्सा भण्यते। —'जैनमतमें सब अच्छी बातें हैं, परन्तु वस्त्रके आवरणसे रहितता अर्थाद् नग्नपना और जलस्नान आदिका न करना यही एक दूषण हैं 'इरयादि बुरै भावोंको विशेष ज्ञानके बलसे दूर करना, वह निविचिकिरसा कहलाती है।

- १. ऊँच-नोचके अथवा प्रशंसा निन्दा आदिके भावींका निरास
- पै. ध./उ./४७८-४८४ आत्मन्यारमगुणोत्क बुद्धवां स्वात्मप्रशंसनात्।
  परत्राप्यपकर्षेषु बुद्धिविचिकित्सता स्मृता १४७८। नैतत्तन्मनस्यज्ञानमस्म्यहं संपदां पदम्। नासावस्मत्समो दोनो वराको विपदां पदम्।
  १४८१। प्रत्युत्त ज्ञानमेवैतत्तत्र कर्मविपाकताः। प्राणिनः सदशाः सर्वे
  प्रसंस्थावरयोनयः १४८२। ⇒अपनेमें अपनो प्रशंसा द्वारा अपने गुणोंकी उत्कर्षताके साथ-साथ को अन्यके गुणोंके अपकर्षमें बुद्धि होती
  है उसको विचिकित्सा कहते हैं। ऐसी बुद्धि न होना सो निर्विचिकित्सा है।४७०। सम्यग्दृष्टिके मनमें यह अज्ञान नहीं होता है कि में
  सम्पत्तियोंका आस्पद हूँ और यह दीन ग्ररीम विपत्तियोंका आस्पद
  है. इसिक्षप हमारे समान नहीं है।४६९। मिक उस निर्विचिकत्सकके तो ऐसा झान होता है कि कर्मोंके उदयसे उत्पन्न त्रस और स्थावर
  योनिवासे सर्व जीव सदश हैं।४६२। (ता. सं./४/१००-१०४)।

### ४. निश्चय निर्विचिकित्सा निर्देश

द्र. सं./टी./४९/१७३/२ निश्चयेन पुनस्तस्यैन व्यवहारनिविचिकित्सागुणस्य बढेन समस्तद्वेषादिविकत्परूपकव्लोलमालारयागेन निर्मलारमानुभूतिलक्षणे निजशुद्धारमनि व्यवस्थानं निर्विचिकित्सा गुण
इति । —निश्चयसे सो इसी (पूर्वोक्त) निर्विचिकित्सा गुणके बलसे
जो समस्त राग-द्वेष आदि विकश्परूप तरंगोंका त्याग करके निर्मल
सात्मानुभव सक्षण निज शुद्धात्मामें स्थिति करना निर्विचिकित्सा
गुण है।

# ५. इसे सम्यक्षका अतिचार कहनेका कारण

भ. आ./वि./४४/१४४/१ विचिकित्सा जुगुन्सा मिथ्यात्वासंग्रमादिषु जुगुन्सायाः प्रवृत्तिरतिचारः स्यादिति चेत इहापि नियतविषया जुगुन्सेति मतातिचारत्वेन । रत्नत्रयाणामन्यतमे तद्वति वा कोपादि-निमित्ता जुगुन्सा इह गृहोता । ततस्तस्य दर्शनं, झानं, त्ररणं, बाक्षोभनमिति । यस्य हि इदं भद्रं इति श्रद्धानं स तस्य जुगुन्सां करोति । ततो रत्नत्रयमाहात्म्यारुचिर्युज्यते खिल्यारः । ज्यमन- विचिकित्सा या जुगुप्साको यदि अतिचार कहोगे तो मिश्यास्त असंयम इत्यादिकों में जो जुगुप्सा होती है, उसे भी सम्यग्हर्शनका अतिचार मामना पड़ेगा! उत्तर—यहाँपर जुगुप्साका विषय नियत सममना चाहिए। रतनत्रयमें से किसी एक में अथवा रतनत्रयाराधकों में कोपादि वश जुगुप्सा होना ही सम्यग्दर्शनका अतिचार है। क्यों कि, इसके बशीभूत मनुष्य अन्य सम्यग्दर्श जीवके झान, दर्शन व आच-रणका तिरस्कार करता है। तथा निरित्तचार सम्यग्दृष्टिका तिरस्कार करता है। अतः ऐसी जुगुप्सासे रतनत्रयके माहात्म्यमें अरुचि होनेसे इसको अतिचार सममना चाहिए। (अन. ध./१/१९/२०७)।

निर्विष ऋद्धि—हे० ऋद्धि/७।

निर्वृत्ति—स.सि./२/१७/१७६/४ निवर्त्यते इति निर्वृत्तिः । स्रचना-का नाम निर्वृत्ति है ।

रा. वा./२/१०/१/१३०/७ कर्मणा या निर्वर्धिते निष्पाचते सा निर्वृ त्ति-रित्युपदिश्यते । = नाम कर्मसे जिसकी रचना हो उसे (इन्द्रियको ) निर्वृत्ति कहते हैं।

\* पर्याक्ष अपर्याप्त निर्कृति—दे० पर्याप्ति/१।

निर्वृति अक्षर—दे० अक्षर।
निर्वृति इंद्रिय—दे० इन्द्रिय/१।
निर्वृति विद्या—दे० विद्या।
निर्वृत्यं कर्म—दे० कर्ता/१।
निर्वेगनी कथा—दे० कथा।

निर्वेचनी कथा—दे॰ कथा।

निर्वेद — पं. ध./उ./४४२-४४३ संवेगो विधिकः स्यान्निर्वेदश्च (स्तु) निषेधनात । स्याद्विवक्षावशाद्द्वैतं नार्थादर्थान्तरं तयोः ।४४२। त्यागः सर्वाभिक्षाषस्य निर्वेदो तक्षणात्तथा । स संवेगोऽथवा धर्मः साभिक्षाषो न धर्मवात् ।४४३। — संवेग विधिकः होता है और निषेधको विध्य करनेके कारण निर्वेद निषेधात्मक होता है । उन सवेग व निर्वेदमें विवक्षा वश ही भेद है, वास्तवमें कोई भेद नहीं है ।४४२। सब अभिक्षाषाओंका त्याग निर्वेद कहलाता है और धर्म तथा धर्मके फलमें अनुराग होना संवेग कहलाता है । वह संवेग भी सर्व अभिक्षाषाओंके न्यागरूप पड़ता है; वयोंकि, सम्यग्हिष्ट अभिकाषाओं के न्यागरूप पड़ता है; वयोंकि, सम्यग्हिष्ट अभिकाषावात् नहीं होता ।४४३।

निरुय-एक प्रह-दे० प्रह ।

नियुत्ति—स. सा./ता.वृ./२०६/२८८/११ बहिरङ्गविषयकषायादीहा-गतिचित्तस्य निवर्तनं निवृत्तिः। = बहिरंग विषय कषाय आदि रूप अभिलाषाको प्राप्त चित्तका त्याग करना अर्थात् अभिलाषाओंका स्थाग करना निवृत्ति है।

- \* प्रयुत्तिमें भी निवृत्तिका अंश
- \* प्रवृत्ति व निवृत्तिसे अतीत—दे० संवर/२। तीसरी भूमिका ही श्रेय हैं—दे० धर्म/३/२।

निशिभोजन कथा—किव भारामल (ई० १७५६) द्वारा हिन्दी भाषामेरिचत कथा।

निशि भोजन त्याग—दे० रात्रि भोजन त्याग ।

निशुंस-म. पु./अधि./श्लोक-दूरवर्ती पूर्व भवमें राजसिंह नामका भड़ा मण्ल था।(६१/१६-६०)। अपर नाम मधुक्रीड़ था। पूर्व भवमें पुण्डरीक नामक नारायणके जीवका शत्रु था।(६५/१८०)। वर्तमान भवमें पाँचवाँ प्रतिनारायण हुआ-दे० शलाका पुरुष/६।

www.jainelibrary.org

निरुचय — प्र. सा,/ता. वृ./१३/९१८/३१ परमार्थस्य विशेषेण संशया-दिरहित्त्वेन निश्चयः। — परमार्थका विशेष रूपसे तथा संशयादि-रहित अवधारण निश्चय है।

द्र. सं./टी./४१/१६४/११ श्रद्धानं रुचिनिश्चय इदमेवेत्थमेवेति निश्चय-बुद्धिः सम्प्रादर्शनम् । =श्रद्धान, रुचि, निश्चय अर्थात् यह इस प्रकार ही है ऐसी निश्चय बुद्धि सम्प्रादर्शन है।

निश्चय नथ —१. सर्व नयोंके मूल निश्चय व्यवहार—(दै० नय/ 1/१) २. निश्चय व्यवहार नय—दे० नय/V)

निश्चयावलंबी—दे० साधु/३ ।

**निरुचल-**एक ग्रह - दे० ग्रह ।

निश्चित विपक्ष वृत्ति — दे० व्यभिचार।

निषद्यका —हे० समाचार।

निषद्या - दे० निषिद्धिका ।

निषद्या क्रिया- दे॰ संस्कार/२।

### निषद्या परीषह—

स. सि./१/१/४२३/७ स्मशानोद्यानश्चन्यायतनगिरिगृहागह्वरादिष्वनम्य-स्तपूर्वेषु निवसत आदिश्यप्रकाशस्वेन्द्रियज्ञानपरीक्षितप्रदेशे कृत-नियमिक्रयस्य निषद्यां नियमितकालामास्थितवतः सिह्व्याघादि-विविधभीषणध्वनिश्रवणान्निवृत्तभयस्य चतुर्विधोपसर्गसहनादप्रच्युत-मोक्षमार्गस्य बोरासनोरकृटिकाचासनादिवचित्रतिवग्रहस्य तत्कृत-बाधासहनं निषदा परिषहिवजय इति निश्चीयते।=जिनमें पहले रहनेका अभ्यास नहीं किया है ऐसे श्मशान, उद्यान, श्रून्यघर, गिरि॰ गुफा और गहर आदिमें जो निवास करता है, आदित्यके प्रकाश और स्वेन्द्रिय ज्ञानसे परीक्षित प्रदेशमें जिसने नियम क्रिया की है, जो नियत काल निषदा लगाकर बैठता है, सिंह और व्याघ आदिकी नाना प्रकारकी भीषण ध्वनिके सुननेसे जिसे किसी प्रकारका भय नहीं होता, चार प्रकारके उपसर्गके सहन करनेसे जो मोक्षमार्गसे च्युत नहीं हुआ है, तथा वीरासन और उत्कटिका आदि आसनके लगानेसे जिसका शरीर चलायमान नहीं हुआ है, उसके निषद्या कृत बाधाका सहन करना निषद्या परीषहज्य निश्चित होता है। ( रा. वा /१/१/१४/६१०/२२ ); ( चा. सा /११८/३ )।

निषध — रा, वा./३/११/६-६/१-३/८—यस्मिन् देवा देवयश्च क्रीडार्थं निषीधन्ति स निषधः, पृथोदरादिपाठात् सिद्धः । अन्यत्रापि तत्तुच्य-कारणत्वात्तत्प्रसङ्गः इति चेन्नः, रूढिविशेषवस्ताभात् । क्व पुनरसौ । हरिविदेहयोर्मर्यादाहेतुः ।६। — जिसपर देव और देवियाँ क्रीडा करें वह निषध है । क्योंकि यह संज्ञा रूढ है, इसलिए अन्य ऐसे देवक्रीडा-को तुल्यता रखनेवाले स्थानोंमें नहीं जाती है । यह वर्षध्र पर्वत हरि और विदेहक्षेत्रकी सीमापर है । विशेष—दे० लोक/३/३ ।

ज. दी. प./प्र./१४१ A.N. U.P. व H.L. Jain इस पर्वतसे हिन्दूकुश शृंखलाका तार्पर्य है। हिन्दूकुशका विस्तार वर्तमान भूगोलके अनुसार पामीर प्रदेशसे, जहाँसे इसका मूल है. काबुलके पश्चिममें कोहेबाबा तक माना जाता है। "कोहे-बाबा और बन्दे-बाबाकी परम्पराने पहालेको उस ऊँची शृंखलाको हेरात तक पहुँचा दिया है। पामीरसे हेरार तक मानो एक ही शृंखला है।" अपने प्रारम्भसे ही यह दक्षिण को दाबे हुए पश्चिमकी ओर बढता है। यही पहाड़ ग्रीकोंका परोपानिसस है। और इसका पार्श्वतीं प्रदेश काबुल उनका परोपानिसदाय है। ये दोनों ही शब्द स्पष्टतः 'पर्वत निषध' के ग्रीक रूप हैं, जैसा कि जायसवालने प्रतिपादित किया है। 'गिर निसा (गिरि निसा)' भी गिरि निषधका ही रूप है। इसमें गिरि शब्द एक अर्थ रखता है। वायु पुराण/४६/१३२ में पहाड़ोकी शृंखलाको पर्वत

और एक पहाड़ीको गिरि कहा गया है-- "अपवर्णास्तु गिरयः पर्विभः पर्वताः स्मृताः ।"

निष्यक्ट — निष्ध पर्वतका एक क्ट तथा मुमेरु पर्वतके सी मनस व नन्दनवन में स्थित एक क्ट —दे० लोक/६/४ ६।

निषध देव — निषध पर्वतके निषधक्टकार क्षक देव — दे० लोक/७।

निषध ह्रद - देवकुरुके १० हदों मेसे एक--दे० लोक/श्री

निषाद — एक स्वरका नाम- दे० स्वर ।

निधिक्त — ध. १४/६,६,२४६/३३२/६ पढमसमए परेसरगं णिसिक्तं पढमसमयबद्धपरेसरगं चि भणिदं होदि। क्ष्प्रथम समयमें प्रदेशाग्र निधिक्त किया है। अर्थात प्रथमसमय जो प्रदेशाग्र बाँधा गया है, यह तात्पर्य है।

निषिद्धिका-अतज्ञानमें अंगबाह्यका १४वाँ विकल्प-दे० श्रुत-ज्ञान/III ।

### निषीधिका---

भ. आ./मू./१६६७-१६७०/१७३६ समणाणं ठिदिकप्पो नासावासे तहेन उड्हबंधे। पिडलिहिद्द्व्या णियमा णिसीहिया सव्वसाधूहिं ।१६६७। एगंता सालोगा णादिविकिद्वा ण चानि आसण्णा। निरिथण्णा निद्धत्ता णिसीहिया दूरमागाढा ।१६६०। अभिसुआ असुसिरा अध्या अञ्जोना नहुसमा य असिणिद्धा। णिउजंतुगा अहरिदा अनिला य तहा अणानाधा।१६६०। जा अवरदिक्षणाए व दिख्णाए व अवराए। नसधीदो विण्णिज्जिद णिसीधिया सा पसत्थित्त ।१६७०।

भ. आ./वि./१४३/३२६/१ णिसिहोओ निषिधीर्योगिवृत्तिर्यस्या भूमी सा निषिधी इत्युच्यते। = अईदादिकोंके व मुनिराजके समाधि-स्थानको निषिद्धिका या निषीधिका कहते हैं (भ. आ./बि.)। चातुर्मासिकयोगके प्रारम्भकालमें तथा ऋतु प्रारम्भमें निषीधिकाकी प्रतिलेखना सर्व साधुओंको नियमसे करने चाहिए, अर्थात उस स्थानका दर्शन करना तथा उसे पीछीसे साफ करना चाहिए। ऐसा यह मुनियोंका स्थित कल्प है ।१६६ंश वह निषीधिका एकान्त-प्रदेशमें, अन्य जनोंको दीख न पड़े ऐसे प्रदेशमें हो। प्रकाश सहित हो । वह नगर आदिकोंसे अतिदूर न हो । न अति समीप भी हो । वह टूटी हुई, विध्वस्त की गयी ऐसी न हो। वह विस्तीर्ण प्राप्तक और दृढ़ होनी चाहिए ।११६-। वह निषीधिका चींटियोंसे रहित हो, छिद्रोंसे रहित हो, थिसी हुई न हो, प्रकाश सहित हो, समान भूमि-में स्थित हो, निर्जन्तुक व बाधारहित हो, गीली तथा इधर-उधर हिलनेत्राली न हो। वह निषीधिका क्षपककी बसतिकासे नैऋ त दिशामें, दक्षिण दिशामें अथवा पश्चिम दिशामें होनी चाहिए। इन्हीं दिशाओं में निषीधिकाकी रचना करना पूर्व आचार्योंने प्रशस्त माना है ।१६६६-१६७०)

# \* निषीधिकाको दिशाओंपरसे शुभाशुम फळ त्रिचार

—दे० सल्लेखना/६/३।

### निषेक—१. कक्षण

ष खं/६/१, १-६/सू.६/१४० आबाधूणिया कम्मट्ठिदी कम्मणिसेओ ।६। = ( ज्ञानावरण, दर्शनावरण, वेदनीय व अन्तराय) इन कर्मीका आबाधाकालसे हीन कर्मस्थिति प्रमाण कर्मनिषेक होता है। ( ष. खं.६/१,१-६/सू. १,१२,१४,१८,२९/पू. १४६-१६४ में अन्य तीन कर्मीके सम्बन्धमें उपरोक्त ही बात कही है)।

ध. ११/४,२,६,१०१/२३७/१६ निषेचनं निषेकः, कम्मपरमाणुक्तंध-णिक्लेबो णिसेगो णाम । — निषेचनं निषेकः' इस निरुक्तिके अनुसार कर्म परमाणुओंके स्कन्धोंके निक्षेपण करनेका नाम निषेक है। गो. क./मू./१६०/१६६ आवाह णियकम्मिट्ठदी णिसेगो दुसत्तकम्माणं। आउस्स णिसेगो पुण सगिट्ठदी होदि णियमेण।११६।=आयु वर्जित सात कमौंकी अपनी-अपनी उत्कृष्ट स्थितिमेसे उन-उनका आवाधा काक घटाकर जो शेष रहता है, उतने कालके जितने समय होते हैं; उतने ही उस उस कमके निषेक जानना। और आयु कर्मकी स्थिति प्रमाण कालके समयों जितने उसके निषेक है। क्योंकि आयुकी आवाधा पूर्व भवकी आयुमे व्यतीत हो चुकी है। (गो,क./मू./१९१८/१९०२)।

गो जी निष्ठा १७३/१४ एक एक समय ( उदय आने ) सम्बन्धी जेता द्रव्यका प्रमाण काका नाम निष्क जानना । (विशेष देव उदय/३ में कमोंकी निषेक रचना) ।

### २. अन्य सम्बन्धित विषय

उदय प्रकरणमें कर्म प्रदेशोंकी निषेक रचना — दे० उदय/३।

२. स्थितिमकरणमें कर्नमदेशोंकी निषेक रचना -दे० स्थिति/३।

निषेकोंमें अनुभागरूप-स्पर्धक रचना —दे० स्पर्धक।

४. निक्षेप व अतिस्थापनारूप निषेक — दे० अपकर्षण/२ ।

निषेकहार — गो. क./सू./१२८/११११ — दोगुणहाणिपमाणं णिसेय-हारो दु होइ। — गुणहानिके प्रमाणका दुगुना करनेसे दो गुणहानि होती है, उसीको निषेकहार कहते हैं। (विशेष दे० गणित/II/६)

निषेध— पं. ध./पू./२०६-२०६ सामान्यविधिरूपं प्रतिषेधारमा भवति विशेषश्च । उभयोरन्यतरस्योन्मगन्दवादस्ति नास्तीति ।२०६। तत्र निरंशो विधिरिति स यथा स्वयं सदिति। तदिह विभज्य विभागैः प्रतिषेधश्चौशकव्यनं तस्य।२०६। —विधिरूप वर्तना सामान्य काल (स्व काल) है और निषेधस्वरूप विशेषकाल कहनाता है। तथा इनमेंसे किसी एककी मुख्य विवशा होनेसे अस्ति नास्ति रूप विकल्प होते हैं।२०६। उनमें अंश कल्पनाका न होना ही विधि है; क्यों कि स्वयं सब सत् रूप है।और उसमे अंश कल्पना द्वारा विभाग करना प्रतिषेध है। (विशेष दे० सप्तभंगी/४)।

निषेध साधक हेतु—के हेतु।

निषेधिक--दे० समाचार ।

निष्कामभाव- दे० नि'कांक्षितः।

निष्कुट--दे० क्षेत्र।

निष्क्रांत क्रिया—दे० किया।

# निष्क्रियत्व शक्ति—

स. सा./आ./परि/शक्ति नं. २३ सकलकर्मीपरमप्रवृत्तास्मप्रदेशनै व्यवस्ता निष्क्रियस्वशक्तिः । = समस्त कर्मीके अभावसे प्रवृत्त आरमप्रदेशींकी निस्पन्दता स्वरूप निष्क्रियस्व शक्ति है ।

निष्ठापक—दे० प्रस्थापक।

निष्पत्ति—Ratio (ज. ५./प्र. १०७)।

निष्ठिपच्छ—दिगम्बर साधुओंका एक संघ (दे० इतिहास/५/१६)। निसर्ग—

स. सि./१/३/१२/३ निसर्गः स्वभाव इत्यर्थः।

स. सि./६/१/३२६/६ निमुज्यत इति निसर्गः प्रवर्तनम् । चिनसर्गका अर्थः स्वभाव है अथवा निसर्गका अर्थः प्रवर्तन है। (रा. वः /१/२/-/ २२/१६ तथा ६/१/२/५१६/२)।

निसर्गे क्रिया—दे० क्रिया/३।

निसर्गज--१, निसर्गज सम्यग्दर्शन--दे० अधिगमज । २, ज्ञानदर्शन चारित्रादिमे निसर्गज व अधिगमजपना व उनका परस्परमे सम्बन्ध --दे० अधिगमज ।

निसर्गाधिकरण--दे० अधिकरण।

निसही--हे० असही।

निस्तरण—भ् आ,/वि /२/१४/२१ भवान्तरप्रापणं दर्शनादीनां निस्तरणम् । = अन्य भवमें सम्यग्दर्शनादिकोको पहुँचाना अर्थात् आमरण निर्दोष पालन करना, जिससे कि वे अन्य जनममें भी अपने साथ आ सकें।

अन. घ /१/हई/१०४ निस्तीर्णस्तु स्थिरमपि तटप्रापणं कृच्छ पाते। = परीषह तथा उपसर्गोके उपस्थित रहनेपर भी उनसे चलायमान न होकर इनके अंततक पहुँचा देनेको अर्थात् क्षोभ रहित होकर-मर-णान्त पहुँचा देनेको निस्तरण कहते है।

निस्तारक मन्त्र--दे० मन्त्र/श्री ।

निस्तोर्ण-दे० <sub>निस्तरण ।</sub>

नीच — नीच गोत्र व नीच कुल आदि — दे० वर्ण व्यवस्था।

नीचैवृंत्ति स. सि./६/२६/३४०/५ गुणोत्कृष्टेषु विनयेनावनति-र्नाचैवृंत्ति । = जो गुणोंने उत्कृष्ट् है उनके प्रति विनयसे नम्र रहना नीचैवृंत्ति है।

नीतिवादयामृत-अः. सोमदेव (ई० १४२-१६८) द्वारा रिचत, यह संस्कृत रलोकषद्व राजनीति विषयक ग्रन्थ है। (ती./३/ ७३)।

नीतिसार — आ, इन्द्रनन्दि (ई. श. १०) की नीति विषयक रचना।

नील — रा. बा./२/१९/७-८/१८३/२१ — नीलेन वर्णेन योगास पर्वतो नील इति व्यपदिश्यते । संज्ञा चास्य वासुदेवस्य कृष्णव्यपदेशवत् । क्व पुनरसौ । विदेहरम्यकविनिवेशिवभागी ।८। = नील वर्ण होनेके कारण इस पर्वतको नील कहते हैं । वासुदेवकी कृष्ण संज्ञाकी तरह यह संज्ञा है । यह विदेह और रम्यक क्षेत्रकी सीमापर स्थित है । विशेष दे० सोक/३/४।

नोल —१, नील पर्वतपर स्थित एक क्ट तथा उसका रक्षकदेव —दे० लोक १/४:२ एक ग्रह —दे० ग्रह ; ३. भद्रशाल बनमे स्थित एक दिग्गजैन्द्र पर्वत — दे० लोक १/३:४. रुचक पर्वतके श्रीवृक्ष क्टपर रहने- बाला एक दिग्गजेन्द्र देव —दे० लोक १/१३,१. उत्तरकुरुमें स्थित १० द्रहोंमें से एक —दे० लोक १/६:६० नील नामक एक लेश्या —दे० लेश्या: ७.पं.पु./अधि/श्लो. नं. —सुग्रीवके चचा कि ब्कुंपुरके राजा श्रुक्षराजका पुत्र था। (१/१३)। अन्तमें दीक्षित हो मोक्ष पधारे। (११६/१६)।

नीलाभास-एक ग्रह-दे० ग्रह ।

नृत्य भार्त्य — विजयार्ध पर्वतके खण्डप्रपात क्टका स्वामी देव — दे० लोक/१/४ ।

नृपतुंग--अपरनाम अमोधवर्ष था-दे० अमोधवर्ष ।

नृपदत्ते — (ह. पु./अघि./श्लोक नं.) — पूर्व भव नं. ३ में भानु सेठ-का पुत्र भानुकी ति था। (३४/६७-६८)। दूसरे भवमें चित्रचूल विद्या-धरका पुत्र गरुडकान्त था। (३४/१३२-१३३)। पूर्वके भवमें राजा गङ्गदेवका पुत्र गङ्ग था। (३४/१४२-१४३)। वर्त मान भवमें वसुदेव-का पुत्र हुआ। (३४/३)। जन्मते ही एक देवने उठाकर इसे सुदृष्टि सेठके यहाँ पहुँचा दिया। (३४/४-४)। वही पोषण हुआ। दीक्षाधारण कर घोर तप किया। (४६/११४-१२०); (६०/७)। अन्तमें मोक्ष सिधारे। (६४/१६-१७)।

www.jainelibrary.org

नृपनंदि राजा भोजके समकालीन थे। तदनुसार इनका समय वि० १०७८-१११२ (ई० १०२१-१०२४); आता है। (बसु. शा./प्र. ११/H. L. Jam)।

नेत्रोन्मोलन-प्रतिष्ठा विधानमे भगवात्की नेत्रोन्मीलन क्रिया --दे० प्रतिष्ठा विधान ।

**नेमिचंद्र--**१ नन्दिसय बलास्कार । प्रभाचन्द्र के शिष्य भानुचन्द्र के गुरु । समय—शक ४७८-४८७(ई० ४१६-४६४) । दे, इतिहास/७/२) । २, तन्दिसंघ देशोय गण । अभवनन्दि के दीक्षाशिष्य और वीरनन्दि तथा इन्द्रन न्दके लघु गुरु भाई अथवा विद्या शिष्य। मन्त्री चामुण्डरायके गुरु । उपाधि सिद्धान्त चक्रवर्ती । कृतियें - गोमहसार, लिविधसार, शपणसार, त्रिलो कसार । समय-लगभग ई० १८९। ई० इत् १०-११। (देव इतिहास । ७/४)(कै०/१/६८८). (ती०/२/४२२)। ३. न दि संघ देशीयगण। शावकाचार के कर्ता वसुनन्दि के शिष्य। उपाधि संद्वान्तिक देव। कृति--द्रव्य सग्रह। समय-धारा नगरी के राजा भोज (वि० १०७५-११२५) के समरालीन अर्थात लगभग वि० ११२५ (ई० १०६८)। (दे० इतिहास /७/१), (ती०/२/४४१) ४ क्षपणासार के कर्ता माधवचन्द्र त्रैविद्य (बि० १२६०, ई० १२०३) के गुरु । समय--लगभग ई० १२८०-१२१०। ४ अर्घ ने मिपुराण के क्तरिक कन्नड कवि । समय – ई० श० १३/ (ती० /४/३०१) । ६, रविव्रत कथाके कर्ता एक अभ्भ्रश कवि । समय – वि० श० १४/(ती०/४/ २४३) । ७. सन्दिसंघ बनात्कारगण सरस्वती गच्छ । भट्टारक ज्ञानभूषण (वि० १६५५ देव इतिहास /७/४) के शिष्य । केशव वर्णी कत कन्मड टीका (वि०१४१६) के आधारपर गोमहसारकी 'जीव प्रबोधिना' नामक संस्कृत टोका लिखी। समय-ई० श० १६ का प्रारम्भ। (जै०) (\8@8)t

नेमिचन्द्रिका-पण्मतरंगलाल (ई० १८००-१८३२) कृत भाषा छन्दनद्ध कथा प्रन्थ।

नेमिदल निन्दसंध बलारकार गण सुरत शाखा । भट्टारक मिलन भूषण (इति०/०/४) के शिष्य एक ब्रह्मचारी । कृतियें —आराधना कथा कोष, नेमिनाथ पुराण, श्रीपाल चरित, धुदर्शन चरित, प्रीतंकर महामुनि चरित, रात्रिभोजन स्थाग कथा, धन्यकुमार चरित, नेमिनिर्वण काव्य, नागकुमार कथा, धर्मीपदेशपीयुववर्ष श्रावकाचार, मालारोहिणी । समय—वि० १४७४-१६८६, ई० श०१६ । (जै०/२/३०८), (ती०/३/४०३)।

नेसिदेव--- यशस्तिलक के कर्ता सीमदेव (ई०१४१) के गुरु । बाद विजेता । समय - ई०१९८-१४३ । (योगमार्ग/प्र० अ० श्री लास) ।

नेमिनाथ — (म. पु./७०/रलो. नं. पूर्व भव नं. ६ में पुष्करार्ध द्वीपके पश्चिम मेरुके पास गन्धिल देश, विजयार्ध पर्वतकी दक्षिण श्रेणीमें सूर्यप्रभ नगरके राजा सूर्यप्रभके पुत्र चिन्तागति थे ।२६-२०। पूर्वभव नं. ६ में चतुर्थ स्वर्गमे सामानिक देव हुए ।३६-३०। पूर्वभव नं. ४ में चतुर्थ स्वर्गमे सामानिक देव हुए ।३६-३०। पूर्वभव नं. ४ में सुगन्धिला देशके सिंहपुर नगरके राजा अर्हदासके पुत्र अपराजित हुए ।४१। पूर्वभव नं०३ में अच्युत स्वर्गमे इन्द्र हुए ।६०। पूर्वभव नं. २ मे हस्तिनापुरके राजा श्रीचन्द्रके पुत्र सुप्रतिष्ठ हुए ।६०। पूर्वभव नं. २ मे हस्तिनापुरके राजा श्रीचन्द्रके पुत्र सुप्रतिष्ठ हुए ।६०। अर्थ पूर्वभव में जयन्त नामक अनुत्तर विमानमें अहमिन्द्र हुए ।६०। (ह. पु./३४/१७-४३); (म. पु./७२/२७७ में युगपत सर्व मव दिये है। वर्तमान भवमें २२वें तीर्थंकर हुए—दे० तीर्थंकर/६।

नेमिनाथ पुराण-ब॰ नेमिक्स (ई॰ ११२६) कृत यथा नाम संस्कृत
प्रमथ । अधिकार स० १६ । (ती०/३/४०४) ।

नेमि निर्वाण काट्य -- माम्भट्ट (ई० १०७६-१९९६) कृत १६ सर्ग प्रमाण यथानाम संस्कृत काव्य । (ती०/३/४०४)।

नेमिषेण--माथुर संघकी गुर्वावलीके अनुसार आप अमितगति प्र. के शिष्य तथा श्री माधवसेनके गुरु थे। समय-वि. १०००-१०४० (ई० १४३-१८३) – दे० इतिहास/७/११।

नैऋर्य-१, पश्चिम दक्षिणी कोणवाली विदिशा। २. लोकपाल देवोंका एक भेद-दे० लोकपाल।

**नैगमनय---**दे॰ नय/III/२-३।

नैमित्तिक कार्यं—दे॰ कारण/III)

नैमित्तिक सुख—हे० सुख।

नैमिष-विजयार्घकी उत्तरश्रेणीका एक नगर -दे० विद्याधर ।

नैयायिक दर्शन---दे० न्याय/१।

नेषध — भरतक्षेत्रके विन्ध्याचल पर्वतपर स्थित एक देश —दे० मनुष्य/४।

नैष्ठिक ब्रह्मचारी-३० ब्रह्मचारी।

नैष्ठिक श्रावक—१. श्रावक सामान्य (दे० श्रावक/१) । २, नैष्ठिक श्रावककी ११ प्रतिमाएँ—दे० वह वह नाम।

नैसर्प - चक्रवर्तीकी नवनिधिमेंसे एक - दे० शलाका पुरुष/२ !

नी—ध. ६/१,६-१,२३/गा. प-१, ४४,४६ प्रतिषेधयति समस्तप्रसक्तमर्थं तु जगित नोशब्दः । स पुनस्तदवयवे वा तस्मादर्थान्तरे वा स्यात ।पा नो तह शिवषयप्रतिषेधोऽन्यः स्वपरयोगात ।१। = जगमें 'न' यह शब्द प्रसक्त समस्त अर्थका तो प्रतिषेध करता ही है, किन्तु वह प्रसक्त अर्थके अवयव अर्थात् एक देशमें अथवा उससे भिन्न अर्थमें रहता है, अर्थात् उसका बोध कराता है।८। 'नो' यह शब्द स्व और परके योगसे विवक्षित वस्तुके एकदेशका प्रतिषेधक और विधायक होता है।१।

ध, १६/४/८ णोसहो सव्वपिडसेहओ ति किण्ण घेप्पदे। [ण] णाणा-वरणस्सामावस्स पसंगादो, सु [व] वयणविरोहादो च। तम्हा णोसहो देसपिडसेहओ ति घेत्तव्यं। = प्रश्न-'नो' शब्दको सबके प्रतिषेधक रूपसे क्यों नहीं ग्रहण किया जाता १ उत्तर—नहीं, क्यों कि वैसा स्वीकार करनेपर एक तो ज्ञानावरणके अभावका प्रसंग आता है दूसरे स्ववचनका विरोध भी होता है, इसलिए 'नो' शब्दको देश प्रतिषेधक ही ग्रहण करना चाहिए।

नोआगम---१. नोआगम-दे० आगम/१ । २. नोआगम द्रव्य-निक्षेप/१ । ३• नोआगमभाव निक्षेप-दे० निक्षेप/७ ।

नो इंद्रिय-दे० मन/८।

नो ओम-दे० ओम।

नोकर्म--- वे॰ कर्म/२।

नोकर्माहार—दे॰ आहार/1/१।

नो कषाय--१. नोकषाय-दे०, कषाय/१। २. नोकषाय वेदनी --दे० मोहनीय/१।

नो कृति-दे॰ कृति।

नो क्षेत्र—दे० क्षेत्र/१।

नोजीव---३० जीव/१।

नो त्वचा--दे० त्वचा ।

नो संसार—दे॰ संसार।

नौकार श्रावकाचार—आ० योगेन्दुदेव (ई० श० ६) द्वारा रचित प्राकृत दोहाबद्ध एक ग्रन्थ ।

# न्यग्रोध-परिमंडल — दे० सस्थान।

न्याय — तर्कव युक्ति द्वारा परोक्ष पदार्थीकी सिद्धिव निर्णयके अर्थ न्यायशास्त्रका उद्दगम हुआ। यदापि न्यायंशास्त्रका मुत्त आधार नैयायिक दर्शन है, जिसने कि वैशेषिक मान्य तत्त्वोंकी युक्ति पूर्वक सिद्धिकी है, परन्तु बीतरायताके उपासक जैन व बौद्ध दर्शनोंको भी अपने सिद्धान्तकी रक्षाके लिए न्यायशास्त्रका आश्रय सेना पड़ा। जैनाचार्योंमें स्वामी समन्तभद्र (वि० श० २-३), अकर्लक भट्ट (ई० ६४०-६८०) और विद्यानन्दि (ई० ७७१-८४०) को निशेषतः वैशेषिक, सौरूय, मीमांसक व भौद्ध भतोंसे टक्कर तेनी पड़ी। तभी-से जैनन्याय शास्त्रका विकास हुआ। बौद्धन्याय शास्त्र भी लगभग उसी समय प्रगट हुआ। तीनों ही न्यायशास्त्रोंके तत्त्वोंमें अपने-अपने सिद्धान्तानुसार मतभेद पाया जाता है। जैसे कि न्याय दर्शन जहाँ वितंडा, जाति व नियहस्थान जैसे अनुचित हथकण्डोंका प्रयोग करके भी बादमें जीत खेना न्याय मानता है, वहाँ जैन दर्शन केवल सहहेतुओं के आधारपर अपने पक्षकी सिद्धि कर देना मात्र ही सच्ची विजय समभता है। अथवा न्याय दर्शन विस्तार रुचिवाला होनेके कारण प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान व आगम इस प्रकार चार प्रमाण, १६ तत्त्व, उनके अनेकों भेद-प्रभेदोंका जाल फैला देता है, जब कि जैनदर्शन संक्षेप रुचिवाला होनेके कारण प्रत्यक्ष व परोक्ष दो प्रमाण तथा इनके अंगभूत नय इन दो तत्त्वोंसे ही अपना सारा प्रयोजन सिद्ध कर सेता है।

# १. न्याय दर्शन निर्देश

#### १. न्यायका लक्षण

ध. १३/४,४,४०/२०६/६ न्यायादनपेतं न्याय्यं श्रुतज्ञानम्। अथवा, ज्ञेयानुसारित्वान्न्यायरूपत्वाद्वा न्यायः सिद्धान्तः।= न्यायसे युक्त है इसिलए श्रुतज्ञान न्याय कहत्ताता है। अथवा ज्ञेयका अनुसरण करनेवाला होनेसे या न्यायरूप होनेसे सिद्धान्तको न्याय कहते हैं।

न्या. वि./वृ./१/३/६८/१ नीयतेऽनेनेति हि नीतिकियाकरणं न्याय उच्यते। च जिसके द्वारा निश्चय किया जाये ऐसी नीतिकियाका करना न्याय कहा जाता है।

न्या, द /भाष्य/१/१/१, ३/१८ प्रमाणैर्थपरीक्षणं न्यायः । प्रत्यक्षा-गमाश्रितमनुमानं सान्बीक्षा प्रत्यक्षागमाम्यामीक्षितस्यान्बीक्षण- मन्बीक्षा तथा प्रवर्त्तत इत्यान्बीक्षिकी न्यायविद्या न्यायकास्त्रम् । = प्रमाणसे वस्तुकी परीक्षा करनेका नाम न्याय है । प्रत्यक्ष और आगमके आधित अनुमानको अन्बीक्षा कहते है, इसीका नाम आन्बीक्षिकी या न्यायविद्या व न्यायक्षास्त्र है ।

#### २. न्यायामासका कक्षण

न्या. द./भाष्य/१/१/१/१. ३/२० यत्पुनरनुमानप्रत्यक्षागमविरुद्धं न्याया-भासः स इति । चजो अनुमान प्रत्यक्ष और आगमके विरुद्ध हो उसे न्यायाभास कहते हैं।

### ३. जैन न्याय निर्देश

त. सू./१/६, ६-१२,३३ प्रमाणनयैर्धागमः ।६। मतिश्रुतावधिमन पर्यय-केवलानि ज्ञानम । हा तत्प्रमाणे । १०। आखे परोक्षम् । ११। प्रत्यक्षमन्यत् ।१२। नैगमस्यहरूयवहारर्जुस्त्रशब्दसमभिरूढैवभूता नयाः ।३३। 🖚 प्रमाण और नयसे पदार्थीका निश्चय होता है (ई) मति, श्रुत, अवधि, मनःपर्यय व केवल ये पाँच ज्ञान हैं। हा वह ज्ञान ही प्रमाण है वह प्रमाण, प्रत्यक्ष व परोक्षके भेदसे दो प्रकारका है। (०) इनमें पहले दो मति व भुत परोक्ष प्रमाण है। (पाँचों इन्द्रियो व छटे मनके द्वारा होनेवाता ज्ञान मतिज्ञान है और अनुमान, उपमान, अर्थापत्ति व आगम ये सब श्रुतज्ञानके अवयव है )।११। बोब तीन अवधि, मनः-पर्यय व केवलज्ञान प्रत्यक्ष प्रमाण हैं (इनमें भी अवधि व मनःपर्यय देश प्रत्यक्ष और केवलज्ञान सकल प्रत्यक्ष है। उपचारसे इन्द्रिय ज्ञान अर्थात मतिज्ञानको भी सांव्यवहारिक प्रत्यक्ष मान लिया जाता है) ।१२। नैगम, संग्रह, व्यवहार, ऋजुसूत्र, शब्द, समभिरूढ और एवभूत ये सात नय हैं। (इनमें भी नैगम, संब्रह व व्यवहार द्रव्यार्थिक अर्थात् सामान्यांशप्राही हैं और शेष ४ पर्यायार्थिक अर्थात् विशेषांश-याही है ) ।३३। ( विशेष देखो प्रमाण, नय, निक्षेप, अनुमान, प्रत्यक्ष, परोक्ष आदि विषय )

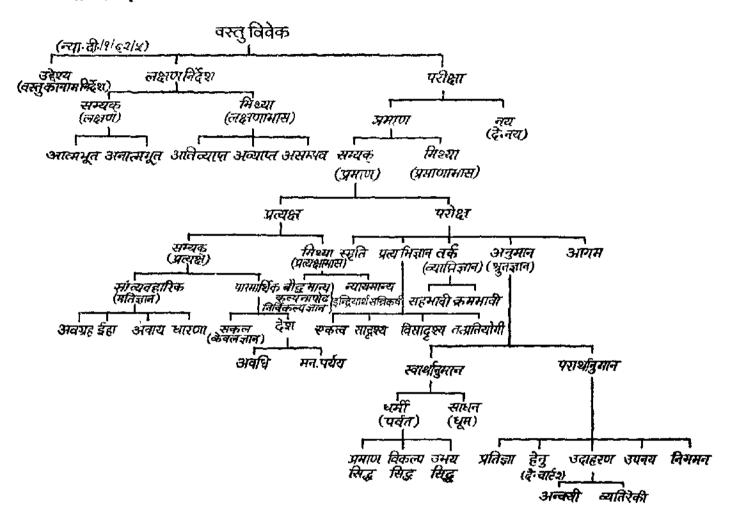
प.सु./१/१ प्रमाणावर्थसंसिद्धिस्तदाभासाद्विपर्ययः। = प्रमाणसे पदार्थी-का बास्तविक ज्ञान होता है प्रमाणाभाससे नहीं होता ।

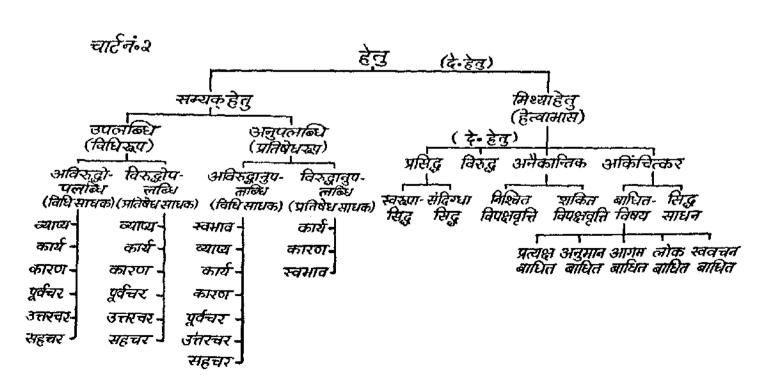
न्या. दी./१/६१/३/४ 'प्रमाणनयैरिधगमः' इति महाशास्त्रतत्त्वार्थसूत्रम् । परमपुरुषार्थनिःश्रेयससाधनसम्यग्दर्शनादिविषयभूतजी-वादितत्त्वाधिगमोपनयनिरूपणपरम् । प्रमाणनयाभ्यां हि विवेचिता जीवादयः सम्यगधिगम्यन्ते । तद्ववतिरेकेण जीवाद्यधिगमे प्रकारान्त-रास भवात्। ... ततस्तेषां सुखोपायेन प्रमाणनयातम् कन्यायस्वरूप-प्रतिबोधकशास्त्राधिकारसंपत्तये प्रकरण मिदमारम्यते 🛥 'प्रमाणनयैरधिगमः' यह उपरोक्त महाशास्त्र तत्त्वार्थसूत्रका वावय है। सो परमपुरुषार्थरूप, मोक्षके कारणभूत सम्यग्दर्शनादि रत्नत्रथके विषयभूत, जीवादि तत्त्वोंका ज्ञान करानेवाले उपायोंका प्रमाण और नय रूपसे निरूपण करता है, क्यों कि प्रमाण और नयके द्वारा ही जीवादि पदार्थीका विश्लेषण पूर्वक सम्यग्ज्ञान होता है। प्रमाण और नयको छोडकर जीवादि तत्त्वोंके जाननेमें अन्य कोई उपाय नही है। इसिलिए सरलतासे प्रमाण और नयरूप न्यायके स्वरूपका बोध करानेवाले जो सिद्धिविनिश्चय आदि बड़े-बड़े शास्त्र हैं, उनमे प्रवेश पानेके लिए यह प्रकरण प्रारम्भ किया जाता है।

दे॰ नय/I/२/७ ( प्रमाण, नय व निक्षेपसे यदि बस्तुको न जाना जाये तो युक्त भी अयुक्त और अयुक्त भी युक्त दिखाई देता है । )

### ४. जैन न्यायके अवयव

### चार्ट नं० १





### ५. नैयायिक दर्शन निर्देश

न्या, सू./पू./१/१/१-२ प्रमाणप्रमेषसंशयप्रयोजनदृष्टान्तसिद्धान्तावयव-तर्कनिर्णयबादजवपित्वण्डाहेत्वाभासच्छलजातिनिग्रहस्थानानां तत्त्व-ज्ञानान्त्रिश्रेयसाधिगमः ।१। दु.खजनमप्रवृत्तिदोषिमध्याज्ञानानामुत्त-रोत्तरापाये तदनन्तरापायादपवर्गः ।२। =१. प्रमाणः २. प्रमेयः, ३. संश्यः, ४. प्रयोजनः, ४. दृष्टान्तः, ६. सिद्धान्तः, ७. अवयवः, ८. तर्कः, ६. निर्णयः, १०. वादः, ११. जव्यः, १२. वितण्डाः, १३. हेत्वाभासः, १४. छलः, १५. जातिः, १६- निग्रहस्थान—इन १६ पदार्थोके तत्त्वन् ज्ञानसे मोक्ष होता है ।१। तत्त्वज्ञानसे मिध्याज्ञानका नाशः होता है, उससे दोषोका अभाव होता है, दोष न रहनेपर प्रवृत्तिको निवृत्ति होती है, फिर उससे जन्म दूर होता है, जन्मके अभावसे सब दुःखो-का अभाव होता है। दुःखके अत्यन्त नाशका हो नाम मोक्ष है।२।

षट् दर्शन समुच्चय/श्ली. १७-३३/पृ. १४-३१ का सार-मन व इन्द्रियो द्वारा वस्तुके यथार्थ ज्ञानको प्रमाण कहते है। वह चार प्रकारका है (दे अगला शीर्षक)। प्रमाण द्वारा जिन पदार्थीका ज्ञान होता है बे प्रमेय हैं। वे १२ माने गये हैं (दे० अगला क्षीर्षक)। स्थाणुमे प्रमुका ज्ञान होनेकी भाँति संशय होता है (दे० संशय)। जिससे प्रेरित होकर लोग कार्य करते है वह प्रयोजन है। जिस बासमें पक्ष व विपक्ष एक मत हों उसे हुड्टान्त कहते हैं (दे॰ इड्टान्त)। प्रमाण द्वारा किसी बातको स्वीकार कर सेना सिद्धान्त है। अनुमानकी प्रक्रियामे प्रयुक्त वानयोंको अवयन कहते हैं। वे पाँच हैं (दे० अगला शीर्षक)। प्रमाणका सहायक तर्क होता है। पक्ष व विषक्ष दोनोका विचार जिस विषयपर स्थिर हो जाये उसे निर्णय कहते हैं। तत्त्व जिज्ञासासे किया गया विचार-विमर्ष बाद है। स्वपक्षका साधन और परपक्षका खण्डन करना जल्प है। अपना कोई भी पक्ष स्थापित न करके दूसरे-के पक्षका खण्डन करना वितण्डा है। असत् हेतुको हेत्वामास कहते हैं। बहु पाँच प्रकारके है (दे० अगला शीषक) वक्ताके अभिप्रायको उसटकर प्रगट करना छल है। वह तीन प्रकारका है (दे० शीर्षक नं ०७)। मिथ्या उत्तर देना जाति है। वह २४ प्रकार का है। वादी व प्रतिवादीके पक्षींका स्पष्ट भाव न होना निग्रह स्थान है। वे भी २४ हैं ( देे वह वह नाम ) नैयायिक लोग कार्यसे कारणको सर्वथा भिन्न मानते हैं, इसलिए ये असत् कार्यवादो हैं। जो अन्यथासिद्ध न हो उसे कारण कहते है वह तीन प्रकारका है-समवायी, असमवायी व निमित्त । सम्बन्ध दो प्रकारका है --संयोग व समवाय ।

# ६. नैयायिक दर्शन मान्य पदार्थींके मेद

**१-प्रमाण:-(न्या.सू/१/१/३)** (षड् दर्शन समुद्धेय) प्रमाण प्रत्यंद्व अनुगान उपगान शख्द (दै उपमान) सोविञ्य योगिज पूर्व श्रोष सामान्यतो एब्द वाक्य पद ਕਰ੍ वस हन्ट इन्द्रिय (सन्धण दें। अनुमान) सद्भिकर्ष लोकिक वैदिक (तीनों के दें) हो आवश्यक) वोनोकी चारुवार ) आवश्यकताएँ हैं) र्पाच ज्ञानेन्द्रिय (दे. आने प्रमेय) आक्रंद्वा योग्यता सत्तिधि तात्पर्य लोकिक अलोकिक व्याति पदा स्यक पद्योगमुनकर अगले को सुनेने की ज्या शब्द ने अर्थनोधी की धर्मता का निर्विलंब उच्चारण क्षिक्त सम्बद्धाः सम्बद्धाः सम्बद्धाः शान स्मध्यप्रा सामान्य प्रत्यासति लक्षणा प्रत्यासति । धूमदेखनेसे । { शन्दन देखने से } } रेअमिकाज्ञान} { गन्धका ज्ञान}

२ प्रमेय -- न्या. सू./मू./१/१/६-२२ का सारार्थ -- प्रमेय १२ हैं---आत्मा, शरीर, इन्द्रिय, अर्थ, बुद्धि, मन, प्रवृत्ति, दोष, प्रेत्यभाव, फल, दुःख और अपवर्ग । तहाँ ज्ञान, इच्छा, सुख, दुःख आदिका आधार आहमा है। चेष्टा, इन्द्रिय, मुख दुःखके अनुभवका आधार शरीर है। इन्द्रिय दो प्रकारकी हैं-बाह्य व अभ्यन्तर। अभ्यन्तर इन्द्रिय मन है। बाह्य इन्द्रिय दो प्रकारकी है—कर्मे न्द्रिय व झाने-निव्रय । वाक्, हस्त, पाद, जननेनिद्रय और गुदा ये पाँच कर्मेन्द्रिय हैं। चक्षु, रसना, बाण, त्वक्व श्रीत्र ये पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ हैं। रूप, रस आदि उन पाँच इन्द्रियोके पाँच विषय अथवा सुख-दुःखके कारण 'अर्थ' कहलाते हैं। उपलब्धि या ज्ञानका नाम बुद्धि है। अणु, प्रमाण, नित्य, जीवाल्म(अोंको एक दूसरेसे पृथक् करनेवाला, तथा एक काल-में एक ही इन्द्रियके साथ संयुक्त होकर उनके क्रमिक ज्ञानमें कारण बननेवाला <u>मन</u> है। मन, बचन, कायकी क्रियाको प्रवृत्ति कहते है। राग, द्वेष व मोह '<u>दोष'</u> कहलाते हैं। मृत्युके पश्चात् अन्य शरोरमे जीवकी स्थितिका नाम प्रेत्यभाव है। सुख-दुःख हमारी प्रवृत्तिका फल है। अनुक्त फलको सुख और प्रतिकृत फलको दुःख कहते है। ध्यान-समाधि आदिके द्वारा आत्मसाक्षात्कार हो जानेपर अविद्या, अस्मिता, राग, द्वेष अभिनिवेश ये पाँच वलेश नष्ट हो जाते है। आगे चलकर छह इन्द्रियाँ, इनके छह विषय, तथा छह प्रकारका इनका ज्ञान, मुख, दु:ख और शरीर इन २१ दोषोसे आत्यन्तिकी निवृत्ति हो जाती है। वहो <u>अपवर्ग</u> या मोक्ष है।

३-६ न्या.सू./सू./१/१/२३-३१/२८-३३ का सार—संशय, प्रयोजन व <u>हष्टान्त</u> एक-एक प्रकार के हैं। सिद्धान्त चार प्रकारका है—सर्व शास्त्रोंमें अविरुद्ध अर्थ सर्वतन्त्र है, एक शास्त्रमें सिद्ध और दूसरेमें असिद्ध अर्थ प्रतितन्त्र है। जिस अर्थकी सिद्धिसे अन्य अर्थ भी स्वतः सिद्ध हो जाये वह अधिकरण सिद्धान्त है। किसी पदार्थकों मानकर भी उसकी विशेष परीक्षा करना अभ्युपगम है।

७. अवयव — न्या, सू./सू./१/१/३२-३६/३३-३६ का सार — अनु-मानके अवयव पाँच हैं — प्रतिज्ञा, हेतु, उदाहर्ण, उपनय और निग-मन। साध्यका निर्देश करना प्रतिज्ञा है। साध्य धर्मका साधन हेतु कहलाता है। उसके तीन आवश्यक है — पश्च वृत्ति, सपश्च वृत्ति और विपश्च व्यावृत्ति। साध्यके तुज्य धर्मवात्ते दृष्टान्तके वचनको उदाहरण कहते हैं। वह दो प्रकारका है अन्वय व व्यतिरेकी। साध्यके उप-

संहारको <u>जपनय औ</u>र पाँच अवयवों युक्त वाक्यको दुहराना निगमन है।

८-१२, न्या. सू./१/१/४०-४१/३६-४१ तथा १/२/१-३/४०-४३का सार—तर्कः निर्णय, बाद, जनप, व वितण्डा एक एक प्रकारके है। १३. हेत्वाभास—ग्या. सू./१/४/४-६/४४-४७ का सारार्थ — हेत्वाभास पाँच है— 'सन्यभिचारी, विरुद्ध, प्रकरण-सम, साध्यसम और कालातीत। पक्ष व विषक्ष दोनोको स्पर्श करनेवाला सन्यभिचार है। वह तीन प्रकार है—साधारण, असाधारण व अनुपसंहारी। स्वपक्ष-विरुद्ध साध्यको सिद्ध करनेवाला विरुद्ध है। पक्ष व विषक्ष दोनों होके निर्णयसे रहित प्रकरणसम है। केवल शब्द भेद द्वारा साध्यको हो हेतुरूपसे कहना साध्यसम है। देश कालके ध्वंससे ग्रुक्त कालातीत या कालात्ययापदिष्ठ है। १४-१६- न्या. सू./१/२/१०-२०/४--५४ का सारार्थ—छल तीन प्रकारका है—वाक् छल, सामान्यछल और उपचार छल।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

वक्ताके वचनको घुमाकर अन्य अर्थ करना नाक्छल है। सम्भावित अर्थको सभीमें सामान्यरूपसे लागू कर देना सामान्यछल है। उपचारसे कही गयी नातका सत्यार्थरूप अर्थ करना उपचारछल है।

### ७. नैयायिकमतके प्रवर्तक व साहित्य

नैयायिक लोग यौग व शैष नामसे भी पुकारे जाते है। इस दर्शनके मूल प्रवर्तक अक्षपाद गौतम ऋषि हुए हैं, जिन्होंने इसके मुल प्रनथ न्याय-सूत्रकी रचना की। इनका समय जैकोबीके अनुसार ई० २००-४५०, युईके अनुसार ई० १६०-२६० और प्रो० धुवके अनुसार ई० पू० की शताब्दी दो बताया जाता है। न्यायसुत्र पर ई, श, ४ में बात्सायनने भाष्य रचा। इस भाष्यपर उद्योतकरने न्यायवार्तिककी रचना की। तथा उसपर भी ई० ८४०में वाचस्पति मिश्रने तास्पर्य टीका रची। उन्होंने ही न्यायसूचिनिबन्ध व न्यायसूत्रोद्धारकी रचना की। जयन्तभट्टने ई० ५५० मे न्यायमञ्जरी, न्यायकलिका; उदयनने ई.श. १० में वाचस्पतिकृत तात्पर्यटीकापर तात्पर्यटीका-परिशुद्धि तथा उद-यनकी रचनाओंपर गंगेश नैयायिकके पुत्र वर्द्धमान आदिने टीकःएँ रचीं। इसके अतिरिक्त भी अनेक टीकाएँ व स्वतन्त्र ग्रन्थ प्राप्त हैं। जैसे-भासर्वज्ञकृत न्यायसार, मुक्तावली, दिनकरी, रामरुद्री नामकी भाषा परिच्छेद युक्त टोकाएँ, तर्कसग्रह, तर्कभाषा, तार्किकरक्षा आदि। न्याय दर्शनमें नव्य न्यायका जनम ई० १२००में गंगेशने तत्त्वचिन्तामणि नाम ग्रन्थकी रचना द्वारा किया, जिसपर जयदेवने प्रत्यक्षालोक, तथा वामुदेव सार्वभौम (ई०१५००) ने तत्त्वचिन्ता-मणि व्यारुया लिखी । वासुदेवके शिष्य रघुनाथने तत्त्विन्तामणि-पर दीधिति, बैशेषिकमतका खण्डन करनेके लिए पदार्थखण्डन, तथा ईश्वरसिद्धिके लिए ईश्वरानुमान नामक ग्रन्थ सिखे। (स्या. म•/पश्-ग/पृ• ४०८—४१८) ।

- \* नैयायिक मतके साधु—दे० वैशेषिक ।
- \* नैयायिक व वैशेषिक दर्शनमें समानता व असमानता --दे॰ वैशेषक।

# ८. न्यायमें प्रयुक्त कुछ दोषींका नाम निर्देश

श्लो. वा. ४/१/३३/न्या,/श्लो. ४४७-४४६ सांकर्यात् प्रत्यवस्थानं यथानेकान्तसाधने। तथा वैयितिकर्येण विरोधेनानवस्थया १४४१। भिन्नाधारतयोभाभ्यां दोषाभ्यां संश्येन च। अप्रतीरया तथाभावेनान्यथा वा
यथेच्छ्या १४४०। वस्तुतस्ताइशैरींषैः साधनाप्रतिष्ठाततः। सिद्धं
मिथ्योत्तरत्वं नो निरवर्यं हि लक्षणम् १४४६। = जैनके अनेकान्त
सिद्धान्तपर प्रतिवादी (नैयायिक), संकर, व्यतिकर, विरोध, अनवस्था, वैयधिकरण, उभय, संशय, अप्रतिपत्ति, व अभाव करके प्रसंग
या दोष उठाते हैं अथवा और भी अपनी इच्छाके अनुसार चक्रक,
अन्योन्याश्रय, आत्माश्रय, व्याघात, शाल्यत्व, अतिप्रसंग आदि
करके प्रतिषेध रूप उपालम्भ देते हैं। परन्तु इन दोषों द्वारा अनेकान्त
सिद्धान्तका व्याधात नहीं होता है। अतः जैन सिद्धान्त द्वारा
स्वीकारा गया 'मिथ्या उत्तरपना' ही जातिका लक्षण सिद्ध हुआ।

और भी—जातिके २४ भेद, निम्रहस्थानके २४ भेद, लक्षणाभासके तीन भेद, हेरवाभासके अनेकों भेद-प्रभेद, सब न्यायके प्रकरण 'दोष' संज्ञा द्वारा कहे जाते हैं। विशेष दे० वह वह नाम।

वैदिक दर्शनींका विकासक्रम—दे० दर्शन (षट्दर्शन)।

# २. वस्तु विचार व जय-पराजय व्यवस्था

### १. वस्तुविचारमें परीक्षाका स्थान

ति. प./१/८३ जुत्तीए अत्थपिडगहणं ।= (प्रमाण, नय और निशेपकी)
युक्तिसे अर्थका परिग्रहण करना चाहिए।

दे.नय/I/२/७ जो नय प्रमाण और निक्षेपसे अर्थ का निरीक्षण नहीं करता है, उसको ग्रुक्त पदार्थ अञ्चक्त और अग्रुक्त पदार्थ ग्रुक्त प्रतीत होता है।

क. पा. १/१-१/§ २/७/३ जुत्ति विरिहियगुरुवयणादी पयमाणस्स पमा-णाणुसारित्ति वरोहादो । =जो शिष्य युक्तिकी अपेक्षा किये विना मात्र गुरुवचनके अनुसार प्रवृत्ति करता है उसे प्रमाणानुसारी माननेमें विरोध स्थाना है।

न्या, दी /१/§ २/४ इह हि प्रमाणनयिविचनमुद्दे शतसणिनिर्देशपरीक्षाद्वारेण क्रियते। अनुदृष्टस्य लक्षनिर्देशानुपपत्तेः। अनिर्दिष्टलक्षणस्य
परीक्षितुमशक्यत्वात। अपरीक्षितस्य विवेचनायोगात। लोकशास्त्रयोरिप तथेव वस्तुविवेचनप्रसिद्धेः। = इस प्रन्थमें प्रमाण और नयका व्याख्यान उद्धदेश, लक्षणिनिर्देश तथा परीक्षा इन तीन द्वारा
किया जाता है। क्यों कि विवेचनीय वस्तुका उद्देश नामोल्लेख
किये बिना लक्षणकथन नहीं हो सकता और तक्षणकथन किये बिना
परीक्षा नहीं हो सकती। द्वाथा परीक्षा हुए बिना विवेचन अर्थात
निर्णयात्मक वर्णन नहीं हो सकता। लोक व्यवहार तथा शास्त्रमें
भी उक्त प्रकारसे हो वस्तुका निर्णय प्रसिद्ध है।

भद्रबाहु चरित्र (हरिभद्र सूरि कृत) प्रस्तावना पृ. ६ पर उद्द्धृत—
पक्षपत्तो न मे बीरे न दोषः किपलादिषु । युक्तिमद्वचनं यस्य सस्य
कार्यः परिग्रहः । = न तो मुक्ते बीर भगवान् में कोई पक्षपात है और
न किपल आदि अन्य मत-प्रवर्तकों में कोई द्वेष है । जिसका नचन
युक्तिपूर्ण होता है उसका ग्रहण करना ही मेरे लिए प्रयोजनीय है।

# २. न्यायका प्रयोग लोकव्यवहारके अनुसार ही होना चाहिए।

ध. १२/४,२,८,१३/२८१/१० न्यायश्चर्च्यते लोकव्यवहारप्रसिद्धवर्थम्, न तद्दबहिर्भृतो न्यायः, तस्य न्यायाभासस्वात् ! = न्यायको चर्चा लोकव्यवहारकी प्रसिद्धिके लिए ही की जाती है। लोकव्यवहारके बहुर्गत न्याय नहीं होता है, किन्तु वह केवल नयाभास ही है।

# ३. वस्तुकी सिद्धिसे ही जीत है, दोषोद्रावनसे नहीं

न्या वि./मू./२/२१०/२३६ वादी पराजितो युक्तो वस्तुतत्त्वे व्यव-स्थितः। तत्र दोषं ब्रुवाणो वा विपर्यस्तः कथं जयेत्।२१०। वस्तु-तत्त्वकी व्यवस्था हो जानेपर तो वादीका पराजित हो जाना युक्त भी है। परन्तु केवल वादीके कथनमें दोष निकालने मात्रसे प्रतिवादी कैसे जीत सकता है!

सि. वि./मू. व. मू. वृ./१/११/२३७ भूतदोषं समुद्राव्य जितवात् पुन-रन्यथा। परिसमाप्तेस्तावते वास्य कथं वादी निगृह्यते ।११। तन्न समापितम्—'विजिगीषुणोभयं कर्त्तव्यं स्वपक्षसाधनं परपक्षद्र्षणं च' इति। = प्रश्न — वादीके कथनमें सद्दभूत दोषोंका उद्दभावन करके ही प्रतिवादी जीत सकता है। जिना दोषोद्रावन किये ही वादकी परि-समाप्ति हो जानेपर वादीका निग्रह कैसे हो सकता है! उत्तर — ऐसा नहीं है; क्योंकि, वादी व प्रतिवादी दोनों ही के दो कर्तव्य हैं— स्वपक्षसाधन और परपक्षदूषण। (सि. वि./म्. वृ./१/२/१९१/१७)।

# ४. निग्रहस्थानोंका प्रयोग योग्य नहीं

श्लो. वा. १/१/३३/न्या,/श्लो. १०१/३४४ असाधनाङ्गवचनमदोषोद्भावनं द्वयोः । न युक्तं निग्रहस्थानं संधाहान्यादिवत्ततः ।१०१। 🕳 मौद्धाँके द्वारा माना गया असाधनांग वचन और अदोबोहभावन दोनोंका निग्रहस्थान कहना युक्त नहीं है। और इसी प्रकार नैयायिको द्वारा माने गये प्रतिज्ञाहानि आदिक निग्रहस्थानोंका उठाया जाना भी समुचित नहीं है।

न्या. वि./वृ/२/२१२/२४२/६ तत्र च सौगतोक्तं निग्रहस्थानम् । नापि नैयायिकपरिकल्पितं प्रतिज्ञाहान्यादिकम्; तस्यासङ्दूषणत्वात् । च्बौद्धों द्वारा मान्य निग्रहस्थान नहीं है। और न इसी प्रकार नैयायिकोंके द्वारा कल्पित प्रतिज्ञा-हानि आदि कोई निग्रहस्थान है; क्योंकि, वे सब असत् दूषण हैं।

### ५, स्व पक्षकी सिद्धि करनेपर ही स्व-परपक्षके गुण-दोष कहना उचित है

न्या. वि,/वृ./२/२०८/पृ. २३६ पर उद्दध्त-वादिनो गुणदोषाभ्यां स्यातां जयपराजयौ । यदि साध्यप्रसिद्धौ च व्यपार्था. साधनांदय. । विरुद्धं हेतुमुद्भाव्य वादिनं जयतीतरः । आभासान्तरमुद्भाव्य पक्षसिद्धिम-पेक्षते । =गुण और दोषसे वादीको जय और पराजय होती है । यदि साध्यको सिद्धि न हो तो साधन आदि व्यर्थ हैं। प्रतिवादी हेतुमें विरुद्धताका उद्धावन करके वादीको जीत लेता है किन्तु अन्य हेत्वाभासोका उद्धावन करके भो पक्षसिद्धिकी अपेक्षा करता है ।

# ६. स्वपक्ष सिद्धि ही अन्यका निग्रहस्थान है

न्या, वि, वृ, १२/१३/२४३ पर उद्दश्त — स्वपक्ष सिद्धि रैकस्य निप्रहो ९ न्यस्य बारिनः १ = एक की स्वपक्षकी सिद्धि ही अन्य बादीका निप्रह-स्थान है।

सि वि./मू./१/२०/३५४ पक्षं साधितवन्तं चेद्दोषमुद्दभावयन्नि । वैत्तिष्ड-को निगृह्णीयाद् वादन्यायो महानयम् ।२०१ = यदि न्यायवादी अपने पक्षको सिद्ध करता है और स्वप्यकी स्थापना भी न करनेवाला वितण्डावादी दोषोंकी उद्घावना करके उसका निग्रह करता है तो यह महान् वादन्याय है अर्थात् यह वादन्याय नहीं है वित्रण्डा है।

# \* वस्तुकी सिद्धि स्याद्वाद द्वारा हो सम्भव है

--दे० स्थाद्वाद

न्यायकिणिका - १वेत।म्बर उपाध्याय श्री विनयविजय (ई० १६७७) द्वारा संस्कृत भाषामें रचित एक ग्रन्थ ।

न्यायकुमुद चिन्द्रका —श्री अकलंक भट्ट कृत सघीयस्त्रयपर आ. प्रभाचन्द्र (ई०१६०-१०२०) द्वारा रचित टीका । इसमें ७ परिच्छेद हैं। (ती०/२/३०६) न्याय चूलिका —श्री अकर्नक भट्ट (ई० ६४०-६८०) द्वारा संस्कृतं गर्थोर रचा गया एक न्याय विषयक ग्रन्थ ।

न्याय वीपिका —आ. धर्मभूषण (ई० १३६०) द्वारा संस्कृत भाषामें रचित तीन परिच्छेद प्रमाण न्याय विषयक ग्रन्थ । समय—ई. १३६०-१४१८ । (ती /३/३४७) ।

न्याय भागमत समुख्यय — चन्द्रप्रभ काठ्यके द्वितीय सर्गपर पं जयचन्द छाबड़ा (ई० १७६३-१८२६) द्वारा भाषामें रचित एक न्याय विषयक ग्रन्थ ।

न्याय विनिश्चय — आ. अकलंक भट्ट (ई० ६२०-६८०) कृत यह न्यायिषयक ग्रन्थ है। आचार्य श्री ने इसे तीन प्रस्तावों में ४८० संस्कृत श्लोकों द्वारा रचकर स्वयं ही संस्कृतमे इसपर एक वृत्ति भी लिख दी है। इसके तीन प्रस्तावों में प्रत्यक्ष, अनुमान व प्रवचन ये तीन विषय निबद्ध है। इस ग्रन्थपर आ, वादिराज सूरि (ई० १०१०-१०६५) ने संस्कृत भाषामें एक विशद विवरण लिखा है। (सि.वि./प्र. ४८/ पं० महेन्द्र) (ती० /२/३०६)।

न्यास — दे० निक्षेप।

न्यासापहार — स. सि./७/२६/३६६/१० हिरण्यादे ई व्यस्य निक्षेप्तु-विस्मृतसंख्यस्याचपसंख्येयमाददानस्यैयमित्यनुहावचनं न्यासाप-हारः। =धरोहरमें चाँदी आदिको रखनेवाला कोई उसकी संख्या भूलकर यदि उसे कमती देने लगा तो 'ठीक है' इस प्रकार स्वीकार करना न्यासापहार है। (रा. वा./७/२६/४/५५३/३३) (इसमें मायाचारी-का दोष भी है) दे० माया/२।

न्यून — १. न्या. स्./मू./५/२/१२/३१६ हीनमन्यतमेनाप्यवक्षेत्र न्यूनम् ।१२१ चप्रतिज्ञा आदि पाँच अवयवों मेंसे किसी एक अवयब्धे होन वाक्य कहना न्यून नामक निग्रहस्थान है। (१लो. वा. ४/१/३३/ न्या./२२०/३६६/११ में इसका निराकरण किया गया है) २. गणितकी व्यकलनविधिमें मूलराशिको ऋण राशिकर न्यून कहा जाता है— दे० गणित/II/१/४।

न्योन दशमी व्रत-च्योन दशमि दश दशमि कराय, नये नये दश पात्र जिमाय। (यह व्रत श्वेताम्बर व स्थानकवासी आम्नायमें प्रचित्तत है।) (व्रत विधान संप्रह/पृ. १३१)

इति द्वितीयो खण्डः

# [ परिशिष्ट ]

# परिशिष्ट १—(आगम विचार)

कर्म प्रकृति—१. श्रुतझानके 'हण्टिप्रवाद' नामक बारहवें आंग के अन्तर्गत 'अप्रायणी' नामक द्वितीय पूर्व है। उसके पांचवें वस्तु अधिकारसे सम्बद्ध चतुर्थ प्राभृतका नाम 'महाकर्म प्रकृति' है (दें श्रुतझान।।।।/१)। आचार्य परम्परा द्वारा इसका ही कोई अंश आचार्य गुजधर तथा घरसेन को प्राप्त था। आठ घरसेन से इसी का अध्ययन करके आठ भूतबलिने 'बट्खण्डागम' की रचना की थीं (दें अगे पद्धाण्डागम)।

२. इसी प्राभृत (कर्म प्रकृति) के उच्छिन्न अर्थ की रहा करने के लिये श्वेताम्बराचार्य शिवशर्म सृरि (जि० ५००) ने 'कर्म प्रकृति' के नाम से ही एक दूसरे प्रन्थकी रचना की थी, जिसका अपर नाम 'कर्म प्रकृति संग्रहिणी' है १२६३। इस प्रन्थमें कर्मी के मन्ध उदय सप्त्य आदि दश करणों का विवेचन किया गया है १२६६। इसकी अनेकों गाथायें षट्खण्डागम तथा कषाय पाहुंडको टीका धवला तथा जय-धवलायें और यतिवृषभाचार्यके चूणिसूत्रों में पाई जाती है १३०६। आक मलयगिरि कृत संस्कृत टीका के अतिरिक्त इसपर एक प्राचीन प्राकृत चूणि भी उपलब्ध है १२६३। (जै०/१/पृ०)।

के अन्तर्गत होनेसे तथा सूत्रात्मक शैलीमें निमद्ध होनेसे दिगम्बर्ध आम्नाय में यह प्रम्थ आगम अथवा सूत्र माना जाता है। जि घ०/१/ पृ० १६२-१६४) में आज बीरसेन स्वामीने इस विषयमें विस्तृत चर्चा की है। चौदह पूर्वों में से पचम पूर्व के दसवें वस्तु अधिकारके अन्तर्गत 'पेज्जपाहुड़' नामक तृतीय पाहुड इसका विषय है। १६००० पद प्रमाण इस का मूल विषय वि०पू० प्रथम शताब्दो में झानोच्छेदके भय से युक्त आठ गुणधर देव द्वारा १८० सूत्र गाथाओं में उपसङ्ख कर दिया गया। १ १८० सूत्र गाथा परिमाण यह प्रनथ कर्म प्रकृति आदि १६ अधिकारों में विभक्त है। आठ गुणधर द्वारा कथित से १८० गाथायों आचार्य परम्परासे मुख दर मूख जाती हुई आर्यम्स्

और नागहस्ती को प्राप्त हुई । आचार्य गुणधरके मुख कमलसे विनिर्गत इन गाथाओं के अर्थ को उन दोनों आचार्यों पादमूलमें मुनकर आ. यतिवृषभने ई. १६०-१८०में ६००० चूर्ण मुत्रोंको रचना की । इन्हीं चूर्ण सूत्रोंके आधारपर ई०१८० के आसपास उच्चारणाचार ने विस्तृत उच्चारणा वृत्ति लिखी, जिसको आधार बनावर ई०श० १-६ में आठ व्रव्यवेगने ६०,००० श्लोक प्रमाण एक अध्य टीका लिखी। इन्हीं बट्पदेगने सिद्धान्तका अध्ययन वरके ई० ८१६ के आस-पास शी वीरसेन स्वामीने इसपर २०,००० श्लोक प्रमाण, जयधवला नामक अधुरो टीका लिखी जिसे उनके पश्चात् ई० ८३७ में उनके शिष्य अर्थ जिनमेन ने ४० ००० श्लोक प्रमाण टीका लिखकर पूरा किया इस प्रकार इस प्रनथ का उत्तरोत्तर विस्तार होता गया।

यद्यपि प्रन्थमें आ० गुणधर देवने १८० गाथार्खीका निर्देश किया है, तदिष यहाँ १८० के स्थानपर २३३ गाथायें उपलब्ध हो रही हैं। इन अतिरिक्त ५३ गाथाओं की रचना किसने की, इस विषयमें आचार्यों तथा विद्वानीका मतभेद है, जिसकी चर्चा आगे की गई है। इन ५३ गाथाओं में १९ गाथायें विषय-सम्बन्धका झापन कराने वाली हैं, ई अद्वा परिमाणका निर्देश करती है और ३६ गाथायें सक्रमण इक्ति से सम्बद्ध हैं /(ती०/र/३३), (कि०/१/२८)।

अर्तिरक्त गाथाओं के रचियता कौन !-श्री बीरसेन स्वामी इन १३ गाथाओं को यदापि आचार्य गुणधरको मानते हैं (दे. उपर) तदपि इस विषयमें गुणधरदेवकी अज्ञताका जो हेतु उन्होंने प्रस्तुत किया है उसमें कुछ बल न होनेके कारण निद्वान् लोग उनके अभि-मतसे सहमत नहीं हैं खौर इन्हें नागहस्ती कृत मानना अधिक उपयुक्त समभते हैं। इस सन्दर्भ में वे निम्न हेतु प्रस्तुत करते हैं। १ यदि ये गाथायें गुणधरकी होतीं तो उन्हें १८० के स्थानपर २३३ गाथाओं का निर्देश करना चाहियेथा। २. इन १३ गाथाओं की रचनाशैली मूल वासी १८० गाथाओसे भिन्न है। ३. सम्बन्ध झापक और अद्धा परिमाण वाली १८ गाथाओं पर यतिवृषभाचार्य के चूर्णसूत्र उपलब्ध नहीं है । ४. संक्रमण वृत्तिवाली ३४ गाथाओं में से १३ गाथायें ऐसी हैं जो श्वेताम्बराचार्यश्री शिवशर्म सूरि कृत 'कर्म प्रकृति नामक ग्रन्थमें पाई जातो हैं, जब कि इनका समय वि. शु १ अथवाई. श. १ का पूर्वीय अनुमित किया जाता है। १. ग्रन्थके प्रारम्भमें दी गई द्वितीय गाथामें १८० गायाओं को १६ अधिकारों में विभक्त करने का निर्देश पाया जाता है। यदि वह गाथा गुणधरा-चार्य की हुई होती तो अधिकार विभाजनके स्थानपर वहां ''१६००० पद प्रमाण कथाय प्राभृत को १८० गाथाऔं में उपसंहत करता हूं" ऐसी प्रतिज्ञा प्राप्त होनी चाहिये थी, क्योंकि वे ज्ञानोच्छेरके भयसे प्राभृतको उपसंहत करने के लिये प्रवृत्त हुए थे। (तो./२/३४); (जै./१/२८-३०) ।

टिप्पणी: — 1 पुरुविनम पंचिम्म दु इसमे वत्थुम्हि पाहुडे तिहिए। पेजा ति पाहुम्मि दु हवदि कसायाण पाहुडंणाम ॥ (क० पा० १/६६ं८/८७)।

र्थं पेजनरासपाहुउं सोलसपरसहस्सपमाणं होतं असीदि सदमैत्तगाहाह उनसंघारिटं । (ज० ध० १/६६८/८७) ।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> गाहासदे असीदे अत्थे पण्णरसधा विहत्तम्मि । वोच्छामि सुत्त

गाहा जुयि गाहा जिम्मि अस्थिमि ।। (क्०पा० १/२/५० ११)।

पुणा ताओ सुत्त गाहाओखाइरिय परंपराए अगच्छमाणाओ अज्जमखुणागहत्थीणं पत्ताआम (ज॰ घ०/ ॰/पृ० ६८)।

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> पुणो तेसि दोण्हंपि पादमूले असीदिसदगाहाणं गुणहरमुह कमलिजिणिग्गायाणमत्थं सम्मं सोऊण जियवसह मडारएण पवयण-बच्छलेण चुण्णिमुत्तं कयं। (ज० ध० १/६६८/८८)।

युड़ामणि—१. विजयार्धकी उत्तर श्रेणी का एक नगर। (दे. विद्या-धर)। २. इन्द्रनन्दि श्रुतावतारके अनुसार तुम्बुलाचार्यने 'कथाय-षाहुड़' तथा 'षटखण्डागम' के आद्य ६ खण्डों पर कल्लड भाषामें ८४००० रलोक प्रभाण चूडामणि नामक एक टीका लिखी थी। ई. १६०४ के भट्टाकलक कृत कर्णाटक शब्दानुशासनमें इमें 'तत्त्वार्थ महा शास्त्र' की १६००० रलोक प्रभाण व्याख्या कही गई है। प. जुगल किशोर जी मुख्तार तथा डा हीरा लाल जो शास्त्री के अनुसार 'तत्त्वार्थ महा शास्त्र' का अभिषेत यहाँ उमाम्बामी कृत तत्त्वार्थ सूत्र न होकर सिद्धान्त शास्त्र है। (जे./१/२०४-२०६)।

चूर्णी — अस्प शब्दों महान अर्थका धारावाही विवेचन करनेवाले पद्य चौर्ण अथवा चूर्णी कहलाते हैं। (दे. अभिभान राजेन्द्र कोशमें 'खुण्णपद') इसकी रचनाका प्रचार दिगम्बर तथा श्वेताम्बर दोनों ही आम्नायोमें पाया जाता है। दिगम्बर आम्नायमें यतिवृष्टभा— चार्यने कषाय पाहुड़ पर चूर्णि सूत्रोकी रचना की है। इसी प्रकार श्वेताम्बराम्नायमें भी 'कर्म प्रकृति' 'शतंक' तथा 'सम्ततिका' नामक प्राचीन ग्रन्थों पर चूर्णिये उपलब्ध हैं। यथा—

र कर्मपकृति चूर्णि — शिवशर्म सूरि (वि १) कृत 'कर्म प्रकृति' पर किसी अज्ञात आचार्य द्वारा रचित इस प्राकृत भाषा नद्ध चूर्णि में यथिप यत्र तत्र 'कषायपाहुड़ चूर्णि' (वि. श २-१) के साथ साम्य पाया जाता है तहिष शेला ।२०६१ तथा भाषाका भेद होनेसे दोनों भिन्न हैं। ३०६१कर्म प्रकृति चूर्णिमें जो गद्यांश पाया जाता है वह 'मिन्द सूत्र' (वि. १९६) से लिया गया प्रतीत होता है और दूसरी और चन्द्रषि महत्तर (वि. ७५०-१०००) कृत पच संग्रहके दितीस भागमें इस चूर्णिका पर्याप्त उपयोग किया गया है। इसलिये पं. कैताशचन्द्र जी इसका रचना काल वि. १५० से ७५० के मध्य स्थापित करते हैं।३११। (जै./१/पृ॰ठ)।

२. क्षायपाहुड चूणि-आ. गुणघर (वि. पू.श. १) द्वारा कथित क्षायपाहुड के सिद्धान्त सूत्रोंपर यित कृषभाषायने वि. श. २-३ में चूणि सूत्रोंकी रचना की थी, जिनको आधार मानकर पश्चाद्धर्ती आचार्योंने इस प्रन्थपर विस्तृत वृत्तियों तिखीं, यह बात सर्वप्रसिद्ध है (वे. इससे पहले कषाय पाहुड़)। यद्यपि इन सूत्रोंका प्रतिपाद्य भी वहीं है जो कि कषायपाहुड़ का तथापि कुछ ऐसे विषयों की भी यहां विवेचना कर दी गई है जिनका कि संकेत मात्र देकर गुणधर स्वामी ने छोड़ दिया था 1२९०। सिद्धान्त सूत्रोंके आधार पर रचित होते हुए भी, आ. वोरसेन स्वामीने इन्हें सिद्धान्त सूत्रोंके समकक्ष माना है और इनका समक्ष रखकर घट्खण्डाममके मूलसूत्रोंका समी- शास्मक अध्ययन किया है 1१७४। जिस प्रकार कषाय पाहुडके मूल सूत्रोंका रहस्य जानने के लिये यतिवृषभ को आर्यमंक्षु तथा नाग- हिस्त के पादमूलमें रहना पड़ा उसी प्रकार इनके चूणि सूत्रोंका रहस्य समफने के लिये शी वीरसेन स्वामीको उच्चारणाचार्यों तथा चिरन्ताचार्यों की शरणमें जाना पड़ा १९७४। जि. ११/पृष्ठ)।

३, लचु शतक चूणि-श्वेताम्बराचार्य श्री शिवशर्म सुरि (वि.श.१)
कृत 'शतक' पर प्राकृत गाथा बद्ध यह ग्रन्थ ।३६७। चन्द्रिष महत्तरकी
कृति माना गया है ।३६८। ये चन्द्रिष पंचसंग्रहकार ह' है या कोई अन्य
इसका कुछ निश्चय नहीं है (दे, आगे परिशिष्ट/२ । परन्तु बयों कि
तक्कार्थ भाष्य की सिद्धसेन गणी (वि. श. १) कृत टीका के साथ
इसकी बहुतसी गाथाओं या वावयोंका साम्य पाया जाता है, इस
लिए उसके साथ इसका आदान प्रदान निश्चित है । १६२-३६३।
बृहद् द्रव्यसंग्रहके मुलमें सम्मिलत दिगम्बरीय पंच सम्रह (वि.
श.८ से पूर्व) की अति प्रसिद्ध 'जंसामण्णं गहण गाथा इसमें
उद्युत पाई जाती है ।३६२। इसक अतिरिक्त विशेषानश्यक भाष्य (वि.
६५०) की भी अनेको गाथायें इसमें उद्युत हुई मिलती हैं ।३६०।

अभ प्रदेव देव सूरि (वि. १०८८-११३६) के अनुसार उनका सिस्तरि भाष्य इसके आधारपर रचा गया है। इन सब प्रमाणों पर से यह कहा जा सकता है कि इसकी रचना वि. ७६०-१००० में किसी समय हुई है।३६६।

४. बृहद् शतक चूर्ण - आ. हेमचनद्र कृत शतक बृत्तिमें प्राप्त 'चूर्षिका बहुतचनाक्स निर्देश' पर से ऐसा लगता है कि शतकपर अनेकों चूर्णियें लिखों गई हैं. परन्तु उनमें हो प्रसिद्ध हैं - लघु तथा मृहद्। कही-कहीं दामों के मतोंमें परस्पर भेद पाया जाने से इन दोनोंको एक नहीं कहा जा सकता ।३६७। लघु चूर्णि प्रकाशित हो चुकी हैं।३१६। शतक चूर्णिके नामसे जिसका उक्लेख प्रायः किया जाता हे वह यह (लघु) चूर्णि हो है। बृहद् चूर्णि यधापि आज उपलब्ध नहीं है, तदिप आ, मलयगिरि (वि श. १२ कृत पच संप्रह टोका तथा कर्म प्रकृति टीका में 'उक्तं च शतक बृहच्चूणों' ऐसे उक्लेख द्वारा वि. श. १२ में इस की विद्यमानता सिद्ध होती हैं। परन्तु लच्च शतक चूणिमें क्यों कि इसका नामोक्लेख प्राप्त नहीं होता है इसलिये यह अनुमान किया जा सकता है कि इसकी रचना उसके अर्थात् वि ७६०-१००० के परचात कभी हुई है।

१ सप्तितिका चूर्णि—'सिसिरि यासम्तितिका' नामक श्वेताम्बर् प्रम्थपर प्राकृत भाषा में लिखित इस चूर्णि में पिर्धमत शब्दों द्वारा 'सिसिरि' की ही मूल गाथाओं का अभिप्राय स्पष्ट करनेका प्रयस्न किया गया है। इसमें 'कर्म प्रकृति', 'शतक' तथा 'सरकर्म' के साथ 'कषाय पाहुड़' का भी निर्देश किया गया उपलब्ध होता है। १६८। इसके अनेक स्थलोपर 'शतक' के नाम से 'शतक चूर्णि' (बि. ७६०-१०००) का भी नामोब्सेख किया गया प्रतीत होता है। १७००। खा. अभयदेव सुरि (बि. १०००-११३६) ने इस का अनुसरण करते हुए सम्पतिका पर भाष्य लिखा है। १७०० और इसीका अर्थावकोध कराने लिये आ० मलयगिरि (बि. श. १२) ने सम्पतिका पर टीका लिखी है। १६०। इसलिये इसका रचना काल बि.श. १००१ माना जा सकता है। १००। (जै. १९१००)।

तस्वार्यसूत्र-१. सामान्य परिचय-दश अध्यायोमे विभक्त छोटे छोटे ३५७ सूत्रों वाले इस ग्रन्थने जैनागमके सकल मूल तथ्यों का खरयन्त संथिप्त परन्तु विशद विवेचन करके गागरमें सागरकी उक्ति को चरितार्थकर दिया है इसलिये जैन सम्प्रदायमें इस प्रन्थका स्थान अर्गम ग्रन्थों की अपैक्षा किसी प्रकार भीकम नहीं।सूत्र संस्कृत भाषा में रचे गए हैं। साम्प्रदाधिकतासे ऊपर होने के कारण दिगम्बर तथा श्वेताम्बर दोनों ही आम्नायों में इसको सम्मान प्राप्त है। जेनाम्नायमें यह संस्कृत का अध्य प्रन्थ माना जाता है क्योंकि इससे पहले के सर्व ग्रन्थ मागधी अथवा शौरसेनो प्राकृतमें लिखे गए हैं। द्रव्यानुयोग, करणानुयोग इन तीनों अनुयोगोंका सकल सार इसमें गर्भित है। (तो. २/१६६-१६६) । (जे०/२/२४७) । सर्वार्थ सिद्धि राजवातिक तथा रखोक वातिक इस ग्रन्थकी सर्वाधिक मान्य दीकार्ये 🖁 । इसके खनुसार इस ग्रन्थका प्राचीन नाम तत्त्वार्थ सूत्र न होकर 'तत्त्वार्थ' अथवा 'तत्त्वार्थ शास्त्र' है। सूत्रात्मक होने के कारण बादमें यहतत्त्वार्थ सुत्रके नामसे प्रसिद्ध हो गया। मोश्रमार्ग का प्रतिपादन करने के कारण 'मोस शास्त्र' भी कहा जाता है। (ती ।/२/ १५३) (जै०/२/२४६, २४७) । जैनाम्नाय में यह आच संस्कृत प्रन्थ माना जाता है क्यों कि इससे पहले के सकल दास्त्र प्राकृत भाषा में सिखे गये हैं। (जैंo/२/२४°)।

२, दिगम्बर ग्रन्थ-यद्यपि यह प्रन्थ दिगम्बर व स्वेताम्बर दोनों को मान्य है परन्तु दोनों आम्नायों में इसके जा पाठ प्राप्त होते हैं उनमें बहुत कुछ भेद पाया जाता है (तो०/२/१६२), (जै०/२/१६१)। दिग-म्बराम्नाय बाले पाठ के अध्ययन से पता चलता है कि सूत्रकार ने अपने गुरु कुन्दकुन्द के प्रवचनसार, पञ्चाम्तिकाय, नियमसार आदि

ग्रन्थों का इस ग्रन्थ में पूरी तरह अनुसरण किया है, जैसे द्रव्य के स्वरूप का प्रतिपादन करने वाले सद्रवय लक्षणम्, उत्पादवयश्रीवय-युक्तं सन्. गुण पर्ययवद्रवयम् ये तीन सूत्र पञ्चास्तिकाय की दशमी गाथा का पूरा अनुसरण करते हैं। (ती०/२/१५१, १५६ १६०) (जे०/र/ १५६)। इसलिए श्वेताम्बर मान्य तरवार्थाधिगम से यह मिन्न है। यह बास्तव में कोई स्वतन्त्र ग्रन्थ न होकर मूल तत्त्वार्थ सूत्र पर रिवत भाष्य है (तो०/२/१६०)। दूसरो आत यह भी कि दिगम्बर आम्नायमें इसका जितना प्रचार है उतना श्वेताम्बर आम्नायमें नहीं है। वहां इमे आनम साहित्य से कुछ छोटा समभा जाता है। (जंब) २/२४७) दिगम्बर आम्नाय में इसकी महत्ता इस बात से भी सिद्ध है कि जितने भाष्य या टीकार्ये इस ग्रन्थ पर लिखे गए उतने अन्य किसी ग्रन्थ पर नहीं हैं। १. आ० समन्त भद्र (वि०श० २-३) कृत गन्धहरित महाभाष्य; २. आ० प्रुच्यपाद (ई० श० ६) कृत सर्वार्ध-सिक्षि: ३ योगीन्द्रदेव (ई० श० ६) विरचित सम्ब प्रकाशिका: ४. खकलंक भट्ट (ई० ६२०-६८०) विरचित तत्त्वार्थ राजवातिका÷ लंकार: ४. विद्यानन्दि (ई० ७७१-८४०) रचित स्तोकधातिक; ६. अभयन न्दि (ई० त० १०-११) कृत तत्त्वाथं वृत्ति; ७ आ० शिव-कोटि (ई० श० ११) कृत रत्नमाला: 🗆 आ० प्रभाचन्द्र (वि० श० ११) कृत तत्त्वार्थ वृत्ति पद; १, आ० भास्त्ररामन्दि (वि० श० १२-१३) कृत सुख्योधिनी; १० मुनिबाल चन्द्र (वि० श० १३ का अन्त) कृत तस्यार्थ मूत्रवृत्ति (कन्नड); ११ योगदेव भट्टारक (वि० १६३६) रचित सुखब्धि वृत्ति; १२. विबुध सेनाचार्य (१) बिरचित तत्त्वार्थ टीका; **९3**, प्रभाचनद न० ८ (वि० १४८१) कृत तरवार्थ रान प्रभा**कर**; १४, भट्टारक श्रुतसागर (नि० श० १६) कृत तस्वार्थ वृत्ति। अविक स्वेतःम्बर आम्नायमें केवल ३ टीकार्ये प्रचलित है। वाचक उमास्वाति कृत तत्त्वार्थाधियम भाष्य: २, सिद्धसेन गणी (वि० २१० ६) कृत तस्वार्थ भाष्य बृत्तिः ३. हरिभद्र सुनुकृत तस्वार्थ भाष्य वृत्ति (वि० **श०/८-६**) ।

३ केथा-सर्वार्थ सिद्धि के प्रारम्भ में इस प्रनथ की रचना के विषय में एक सक्षिष्त सा इतिवृत्त दिया गया है, जिसे परचद्वती आचार्यों ने भी अपनो टीकाओं में दोहराया है। तदनुसार इस ग्रन्थ की रचना सौराष्ट्र देशानें गिरनार पर्वत ने निकट रहने वाले किसी एक आसन्त्र भव्य शास्त्रवेत्ता प्रवेताम्बर विद्वान के निमित्त से हुई थी। उसने 'दर्शनज्ञान चारित्र।णि मोक्षमार्ग' यह रूत्र बनावर अपने घर के ब्राहर किसी पाटिये पर लिख दिया था। कुछ दिनों परचात् चर्या के लिए गुजरते हुए भगवान् उमास्यामी की दृष्टि उस पर पड़ गईं। और उन्होंने उस सूत्र के आगे 'सम्यक्' पद जोड़ दिया। यह देख कर वह आसन्न भव्य खोज करता हुआ उनकी शरण को प्राप्त हुए। आरम हित के विषय में कुछ चर्चा करने के पश्चात् उसने इनसे इस निषय में सूत्र ग्रम्थ रचने की प्रार्थना की, जिस से प्रेरित होकर आचार्य प्रवर ने यह ब्रन्थ रचा। सर्वार्थ सिद्धिकार ने उस भव्य के नाम का उन्लेख नहीं किया, परन्तु परचाष्ट्रती टीकाकारों ने अपनी-अपनी कृतियों में उसका नाम करिषत कर खिथा है। उपर्युक्त टीकाओं में से अध्यम तथा दशम टीकाओं में उसका नाम 'सिद्धमय' कहा गया है, जनकि चतुर्दशम में उसे 'हैपायन' नताया गया है। इस कथा में किलना तथ्य है यह तो नहीं कहा जा सकता पर्न्तु इतना अवस्य कहा जा सकता है कि वह प्रन्थ किसी आसन्त भठम 📤 लिये लिखा गया था ३ (ती०/२/१६३) (जै०/२/२४६) ।

४, समय - प्रम्थ में निषद्ध 'सरसंख्याक्षेत्र स्पर्शन कालान्तर-भावानपष्ट्रस्विष्ट्य ११, मा स्पूत्र यह खानशिष्ठ का स्वपानसरण मात्र है। दूसरी और कुन्दकुन्द के प्रनथों का इसमें अनुसरण किया गया है, तीसरी खोर आह पुज्यपाद देवनन्दि ने इस पर सर्वाधिसिद्धि नामक टोका लिखी है। इसलिये इस ग्रम्थ का रचनाकाल बद्खण्डा- गम (बि॰ श॰ ४) और कुन्सकुन्द (बि॰ श॰ २-३) के पश्कात् सथा पुज्यपाद (बि॰ श॰ २) से पूर्व कहीं होना चाहिये। पं॰ कैसाश षम्स जी बि॰ श॰ ३ का सन्त स्वीकार करते हैं। (जै०/२/२६१-२७०)।

**घवला जयभवला**---कषाय पाहुड़ तथा षट्खण्डागमके आदा पश्चि खण्डों पर ई. इताब्दी ३ में आ, बप्पदेव ने को व्याख्या लिखी थी (दे० कप्पदेव); बाटग्राम (बड़ौदा) के जिनासयमें प्राप्त उस ट्याल्यासे प्रेरित होकर आ. वीरसेन स्वामीने इन नामों वाली अति विस्तीर्ण टीकार्ये लिखीं (दे. वीरसेन) । इनमें से ७२००० श्लोक प्रमाण धवसा टीका षट्खण्डागमके आद्य पांच खण्डापर है, और ६०,००० रहोक प्रमाण जयधवला टीका कषाय पाहुड् पर है। इसमें से २०,००० रलीक षमाच आच एक तिहाई भाग आ० बीरसेन स्वामीका है और ४०,००० क्लोक प्रमाण अपर दो तिहाई भाग उनके शिष्य जिनसेन हि. का है. को कि उनके स्वर्गारोहणके पदचात ग्रन्थ को पूरा करने के लिमे उन्होंने रचा था ।(इन्द्र निन्द्श्रुतावतार) ।१७७-१८४। मे दोनों प्रन्य प्राकृत तथा संस्कृत दोनों से मिश्रित भाषामें लिखे गए हैं। दर्शनोषयोग, झानोषयोग, संयम, क्षयोपशम आहि के जो स्वानु-भवगम्य विशद् संक्षण इस प्रन्थमे प्राप्त होते हैं, और कवायपाहु हु तथा वट्खण्डागमकी सैद्धान्तिक मान्यताओं में प्राप्त पारस्परिक विरोधका जो सुयुक्ति युक्त तथा समतापूर्ण समन्वय इन प्रन्थों में प्रस्तुत किया गया है वह अन्यत्र कहीं भी उपलब्ध नहीं होता है। इनके खतिरिक्त प्रत्येक विषयमें स्वयं प्रश्न उठाकर उत्तर देना तथा बुर्णम विषयको भी मुगम बना देना, इत्यादि कुछ ऐसी विशिष्टतासे हैं जिन के कारण टीका रूप होते हुए भी ये आज स्वतन्त्र प्रन्थके रूपमें प्रसिद्धहो गए हैं। अपनी अन्तिम प्रशस्तिके अनुसार जयधवसा की पूर्ति आ० जिनसेन द्वारा राजा अमोधवर्षके शासन काल (शक. ७५६, ई० ५३७) में हुई। प्रशस्ति के अर्थ में कुछ भ्रान्ति रह जाने के कारण धवला की पूर्ति के कालके विषयमें कुछ मसमेद है। कुछ विद्वान इसे राजा जगतुंग के शासन काल(शक ७३८, ई, ८१६)में पूर्ण हुई मानते हैं। और कोई वि. ८३८(ई. ७८१) में मानते हैं। जय-धवला की पूर्ति क्योंकि उनकी मृत्युके परचात हू ई है इसलिये धवला की पूर्तिका यह काल (ई. ७८१) हो उचित प्रतीत होता है। दूसरी वात यह भी है कि पुन्नाट संघीय आ, जिनसेन ने क्यों कि अपने हरिवंश पुराणकी प्रशस्ति (शक. ७०३, ई. ७८१) में वीरसेन के शिष्य पंचस्तुपीय जिनसेन का नाम स्मरण किया है इसलिए इस विषयमें दिये गए दोनों ही मत समन्वित हो जाते हैं।(ब./१/२४४); (तो,/२/३२४) ।

परिशिष्ट २—(आचार्य विचार)

गंभहरती रवेताम्बर आम्नायमें यह नाम खा. सिझमेन की लगांधि के लग में प्रसिद्ध है। परन्तु क्योंकि सिझमेन नाम के वो आचार्य हुए हैं, एक सिझसेन दिवाकर और दूसरे सिझसेन गणी, इसलिए यह कहना क ठिन है कि यह इनमें से किसकी उपाधि है। उपाध्याय यहां विजय जी (वि. श. १७) ने इसे सिझसेन दिवाकर की उपाधि माना है। ३१७ परन्तु प० सुखलाल जी इसे सिझसेन गणी की उपाधि मानते हैं। ३१८। आ शालांक (वि. श १-१०) ने आवारोंग सूत्र की अपनी वृत्ति में गन्धहस्ती कृत जिस विवरण का उक्लेख किया है. वह इन्हीं की कृति थी ऐसा अनुमान होता है। ३१६१ (जे./१/पृष्ठ) विस्थित किस विवरण का उक्लेख किया है. वह इन्हीं की कृति थी ऐसा अनुमान होता है। ३१६१ (जे./१/पृष्ठ) विस्थित किस विवरण का उक्लेख किया है. वह इन्हीं की कृति थी ऐसा अनुमान होता है। ३१६१ (जे./१/पृष्ठ) विस्थित किस विवरण का उक्लेख किया है। वह इन्हीं की कृति थी ऐसा अनुमान होता है। ३१६१ (जे./१/पृष्ठ) के शासनकाल में रच्नी गई। १९६१। अतः इनका काल वि. श. १ का अन्त अथवा १० का प्रारम्भ माना जा सकक्षा है। ४३२। (जे./१/पृष्ठ)।

चन्द्रिसहस्र - श्वेताम्बर पंचसंग्रह प्राकृत तथा उस की स्वोपन्न टीका के रचियता एक प्रसिद्ध स्वेताम्बर आचार्य ।३६१, ३६६। शतक चूर्णि के रचियता का नाम भी सद्यपि यही है ।३६८। तदिप यह बात सन्दिग्ध है कि ये दोनों एक ही व्यक्ति थे या भिन्न ।३६६। इनकी स्वोपन्न टीका में एक ओर तो विशेषावश्यक भाष्य (वि. ६६०) की कृत्र गाथायें उद्धृत पाई जातो हैं. और दूसरी ओर गर्गर्ष (वि. इ. ६-१०) कृत 'कर्म विपाक' के एक मत का स्वण्डन किया गया उपलब्ध होता है ।३६१। इस पर से इनका काल वि. श. १० के अन्त में स्थापित किया जा सकता है। शतक चूर्णिका काल वर्यों कि वि. ७६०-१००० निश्चित किया गया है (दे, परिशिष्ट/१), इसलिये यदि दोनों के रचयित। एक ही व्यक्ति हैं तो कहना होगा कि वे इसी अवधि (वि. इ. ६-१०) के मध्य में कहीं हुए है।३६६। (जे./१/पृष्ठ)।

नन्दसंश --- मगध देश का एक प्राचीन राज्यवंश । जैन शास्त्र के अनुसार इसका काल यद्यपि अवन्ती नरेश पालक के परचाल दी. नी. १० (ई. पू. ४६७) से प्रारम्भ ही गया था, तदपि जैन इतिहासकार

श्री जायसवाल को के अमुसार यह मान्यता भ्रान्तिपूर्ण है। अवन्सी राज्य को मगध राज्य में मिलाकर उसकी वृद्धि करने के कारण केणिक वंशीय नागदास के मन्त्री समुनाग का नाम निन्दवर्ध न पड़ गया था। बास्तव में वह नन्द वंश का राजा नहीं था। नन्दवंश में महानन्द तथा उसके आठ पुत्र ये नव नन्द प्रसिद्ध हैं, जिनका काल है, पू. ४९० से ३९६ तक रहा (दे. इतिहास/२/४)। इस वंश की चौथी पीढ़ी अर्थाद महानन्दि के काल से इस वंश में जैन धर्म ने प्रवेश पा लिया था। ३३२। खारवेल के शिलालेख के अनुसार किला देश पर चढाई करके ये वहां से जिनमूर्ति ले आए थे। ३६२। हिन्दू पुराणों ने साम्प्रदायिकता के कारण ही इनको द्युता का पुत्र लिख दिया है। जिसका अनुसार करते हए यूनानी लेखकों ने भी इन्हें नाई का पुत्र खिल दिया। ३३२। धनानन्द इस वंश के अन्तिम राजा थे। जिन्होंने भोग विलास में पड़ जाने के कारण अपने मन्त्री शाकटाल को सकुटुम्ब बन्दी बनाकर अन्धक्ष में डाल दिया था। ३६४। (जै./पी./ पृष्ठ): (महनाह चरित्र/३/८)।

समाप्त